

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

## Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

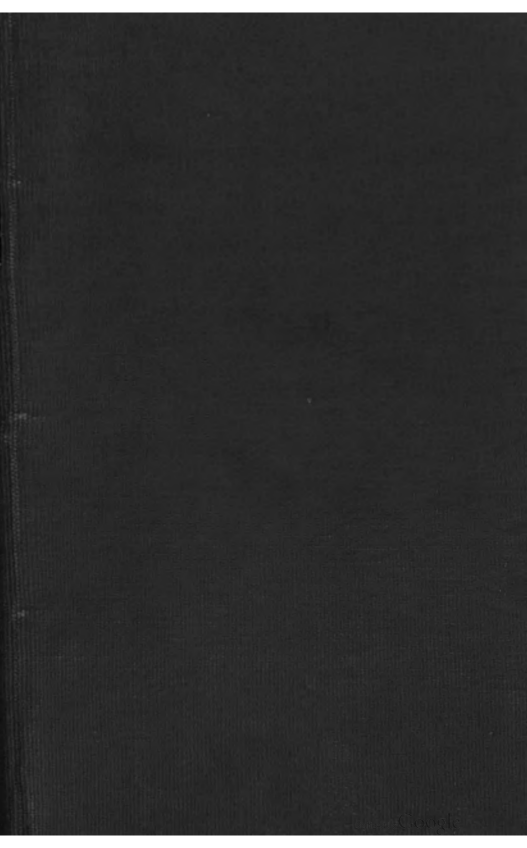
Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

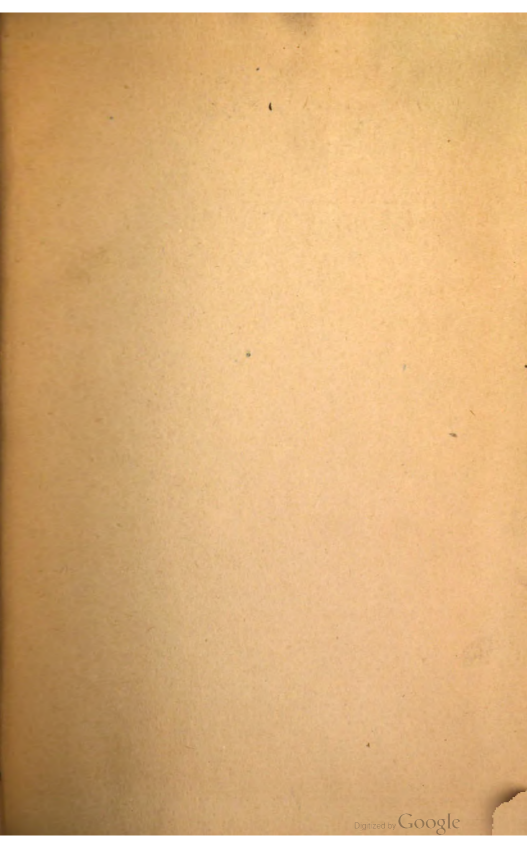
### О программе Поиск кпиг Google

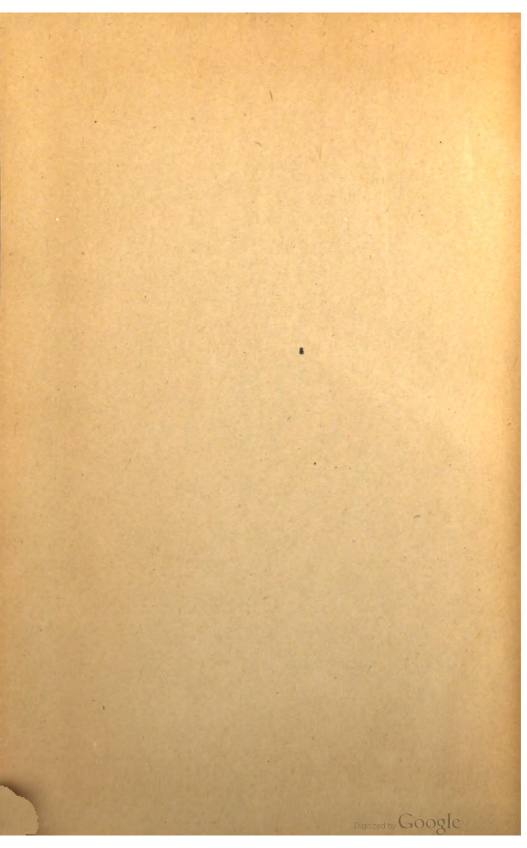
Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/











# IPABOCJABHOE OFO3PBHIE

1882

## Сентябрь.

H. K.

СОДЕРЖАНІЕ:

- I.—ОТНОШЕНІЕ ПІСУСА ХРИСТА КЪ ОБЩЕСТВУ И ОБЩЕСТВА КЪ НЕМУ. Свяща. И. Бугневича.
- П.—О КАНОНИЧЕСКОМЪ ЭЛЕМЕНТВ, ВЪ ЦЕРКОВНОМЪ УПРАВЛЕ-НП Окончаніе). Проф. Т. В. Барсова.
- Ш.—СЛОВО ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШАГО ІОАННИКІЯ, МИТРО-ПОЛИТА МОСКОВСКАГО И КОЛОМЕНСКАГО, ПРОИЗНЕСЕННОЕ ПРИ ПЕРВОМЪ СЛУЖЕНИ ВЪ МОСК. УСПЕНСКОМЪ СОБОРЪ 28 АВГУСТА 1882 ГОДА.
- IV—ЗАМЪТКИ НА КНИГУ Т. ФИЛИППОВА: "СОВРЕМЕННЫЕ ЦЕР-КОВНЫЕ ВОПРОСЫ".
- у.—Рѣчь при вступленій ихъ императорскихъ величествъ въ московскій успенскій соборъ, произнеснная высокопреосвященнъйшимъ поанникіемъ, митрополитомъ московскимъ и коломенскимъ, в сентября 1882 года.
- VI-КЪ ДЪЛУ О РАСКОЛЪ. Прот. Г. И. Панова.
- VII. О ЛАМСКОМЪ ИДОЛОПОКЛОННИЧЕСКОМЪ СУЕВЪРІИ ВЪ ВО-СТОЧНОЙ СИБИРИ. Высокопрессв. Веніамина.
- VIII.—ИЗВЪСТІЯ И ЗАМТКИ: Вступленіе высокопреосвящен явйшаго Іоанникія на каседру московской митрополів. Статистическія свъдѣнія извлеченныя изъ отчета г. оберъ-прокурора св. Синода за 1880 г. Нъкоторыя черты дѣятельности высокопреосвященнаго Іоанникія митрополита московскаго во время его управленія няжегородской паствой. Голосъ мірянамъ изъ грузинской епархіи. —По поводу статьи: "Еще нѣсколько словъ о взаимныхъ отношеніяхъ Церкви и государства" помѣщенной въ № 24 газеты "Русь". Объявленіе.

## MOCKBA.

Въ Университетской типографіи (М. Катковъ), на Страстномъ бульваръ. «Православное Обозрѣніе» выходить ежемѣсячно, книжками отъ 12 печатныхъ листовъ и болье. Подписная цѣна 6 р. 50 к. въ годъ.—а съ доставкою на домъ въ Москвъ и пересылкою въ другіе города 7 р. с.

Полные окземпляры «Православнаго Обозрвнія» за прежніе годы можно получать по следующимъ пониженнымъ цвнамъ: 1861, 1862, 1863 и 1864 годы—по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866 и 1869 — по 3 руб. безъ пересылки, 1867, 1868 и 1871 по 4 руб. безъ пересылки, 1870, 1872

муги о к. паменецъ-подольска то к. кишинева 15 к. Kieba 9 к. Ковно 10 к. Костромы 4 к. Красноярска 18 к. Куопіо 11 к. Курска 6 к. Кутайса 16 к. Къльцовъ 14 к. Ломжи 12 к. Люблина 12 к. Минска 8 к. Митавы 11 к. Могилева 6 к. Нижняго-Новгорода 5 Никол. (Приам. Обл.) 20 к. Новгорода 5 к. Новочеркаска 11 к. Оренбурга 16 к. Орла 5 к. Пензы 8 к. Перми 15 к. Петрозаводска 11 к. Петрокова 14 к. Плоцка 14 к. Полтавы 9 к. Пскова 8 к. Радома 14 к. Ревеля 9 к. Риги 10 к. Рязани 3 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семипалатинска 18 к. Симбирска 9 к. Симферополя 14 к. Смоленска 4 к. Ставропольск. губ. 14 к. Сувалокъ 12 к. Съдлеца 12 к. Таваструса 10 к. Тамбова 5 к. Ташкента 18 к. Твери 3 к. Тифлиса 16 к. Тобольска 16 к. Томска 18 к. Тулы 3 к. Улеаборга 13 к. Уральска 16 к. Уфы 14 к. Харькова 8 к. Херсона 13 к. Чернигова 8 к. Читы 20 к. Эривани 16 к. Якутска 20 к. Ярославля 3 к.

## ПРАВОСЛАВНОЕ

## OBOJPBHIE.

1882.

томъ III.

Въ Университетской типографіи (М. Катковъ), на Отрастномъ бульваръ. 1882. HARVARU BOLLEGE LIBRARY TREAT FUND FODG 1925

Печатать позволяется. Москва, 17-го августа 1882 года. Цензоръ протојерей C. Зерновъ.



## ОТНОШЕНІЕ ІИСУСА ХРИСТА КЪ ОБЩЕСТВУ

И ОБЩЕСТВА КЪ НЕМУ.

### ГЛАВА І.

Отношение Імсуса Христа но всему роду человъческому.

Отвазывая Христу въ универсальномъ значеніи Искупителя всего падшаго человъчества, многіе отрицательные вритиви долгое время смотрели на Христа только какъ на іудейскаго нацюнальнаго героя, нравственнаго реформатора или моралиста, лучтаго изъ іудейскихъ раввиновъ, который боле обращаль вниманіе на духъ іудейскаго теократизма, чемъ на его форму. Они отвазывали ему во воякомъ значеніи вив предвловъ тогдашней Палестины. Въ подтверждение своего мивнія вритиви ссылались на самого Інсуса Христа, который находиль неудобнымъ отнимать хавоъ у детей и давать псамъ и т. п. Но уже Эрнесть Ренанъ сталъ противникомъ этого взгляда, когда утверждаеть, что "Інсусь не могь принадлежать исключительно только тыть, которые называли себя Его учениками, что Онъ составдяеть достояніе и честь всякаго, въ комъ быется человъческое сердце". И это дъйствительно такъ. Правда, Христосъ говориль: "Я послень только из погибшимъ овцамъ дома Израидева", но это выражение должно быть понимаемо только въ

томъ смысле, въ накомъ Інсусъ Христосъ говорилъ самарянив, что спасеніе должно произойти отъ іудеевъ. Онъ быль обътованъ прежде всего іудейскому народу и ему, какъ непосредственному носителю Божественнаго откровенія и Божественныхъ обътованій, Онъ прежде всего принадлежаль. Но это не значить, что Інсусъ Христосъ имълъ только національное значеніе; это значить опять таки лишь то, что "спасеніе оть іудей". Насколько мы знаемъ, мъстомъ общественнаго служенія Інсуса Христа была только одна Палестина, т.-е. Іудея, Галилея, Перея и Самарія; ну въ Рамв, ща въ Греціи, суда по евангельскимъ повъствовеніямъ, Інсусъ Христосъ никогда не былъ. Выраженіе іудесвъ: лиуда Онъ хочетъ идти, такъ что мы не найдемъ Его? Не хочетъ ли Онъ идти въ Эллинское разсъяніе и учить Эллиновъ?" (Іоан. VII, 35) также не содержить въ себъ никакого опредъленнаго указанія. Тъмъ не менъе самъ Христосъ никогда не ограничивалъ Своей миссіи одною іудейскою нацією и даже постоянно обличалъ вичливыхъ іудеевъ за то, что они гордились своимъ происхожденіемъ отъ Авраама и думали сдёлаться единственными наследниками обътованнаго царствія Мессін только по одному тому, что по плоти они были потомки Авраама, или-что тоже-за ихъ ложную увъренность, что для участія въ этомъ царствъ достаточно одного происхожденія отъ Авраама. Інсусъ Христосъ пришелъ на землю для того, чтобы всякій вирующай въ Него не погибъ, но имълъ жизнь въчную, -- будеть ли то іудей, самарянинъ или язычнивъ. Эта истина впрочемъ настольно очевидна, чсо ее нътъ нужды доказывать. Уже одно повельніе ученикамъ-идти въ мірь весь, пропов'ядывать Евангеліе всей твари, научить и крестить всв народы, и замвчаніе, что многіе пришедшіе съ востока и запада возлягуть съ Авраамомъ, Исаакомъ и Іаковомъ, что царствіе Божіе отымется у сыновъ царствія и отдано будеть въ руки язычниковъ, - ясно довазывають ту мысль, что Інсусъ Христосъ ни въ какомъ случав не ограничивалъ Своей миссіи однимъ народомъ іудейскимъ. Правда, отношеніе Христа во всему роду человаческому, за исплюченіемъ искупленія, не можеть быть названо непосредственнымь въ томъ смысль, въ какомъ мы привыкли употреблять это слово; Евангеліе пропов'ядано явычникамъ не Христомъ, а уже Его апостолами и даже после Его смерти. Но не нужно забывать, что Христось есть непосредственный источникъ христівнской жизни вообще. Христановво не доктрина, не отвлеченная теорія правственности, не пустой денамъ, а живая сила во Христъ, которен одна тольно можеть возрождать и возсовидать жизнь человъчества. Інсусъ Христосъ не говорить: "Мое учение содержить истину, есть путь ведущій по спасенію и дающій жизнь", а говорить прямо: "Я есмь путь, истина и жизнь". Если мы обратимся ит примъру жизни первыхъ христівнъ и посмотримъ, что шть сообщело текую воврождеющую силу, противъ которой весь міръ съ его гоненіями не могь упорно противодъйствовать, не смогря на то, что носителями этой силы были люди темные, вышедшіе изъ назмінкъ слоевъ народа, непосвященные въ ученую мудрость, накъ говорить апостоль Павель,-то мы увидимъ, что это была исключительно личная, върующая преданность Христу, въ которому они все возносять и изъ котораго все черпають. Вев посланія апостоловъ пронивнуты этою мыслію, этимъ убъяденіемъ, этою върою (ср. напр. Іак. V, 7; 1 Петр. IV, 13; 2 Петр. I, 2-4; IOaH. I, 3-4; 1 IOAH. II, 23; IV, 15; II, 27; III, 6; Φπлип. I, 21; III, 8; Гал. II, 20; Колос. III, 3 и др.). Такимъ обравомъ сущность христіанства, которое есть откровеніе жизни и лица Спасителя въ мірів и нигдів такъ ярко не отражается какъ въ характеръ Інсуса Христа, въ Его дънахъ и въ Его божественномъ ученін, -- совершенно неотделима отъ личности Інсуса Христа. Для полнаго пониманія велинихъ христіанскихъ истинъ, какъ догматическихъ, такъ и правственныхъ нътъ лучшаго средства, капъ изучать ту личность, которая основала это ученіе. Изучение божественной личности Спасителя ведеть въ тому, что свътъ отъ нея больше и обильнъе падаетъ на Его ученіе,---и этимъ путемъ мы лучше поймемъ то громадное значеніе, которымъ міръ обязанъ личности Спасителя, да и самое ученіе Его будеть понятные для насъ. Правда, для исторіи научнаго нли художественного развитія не имъють существенно важнаго значенія свідінія о жизни и характері автора того или другаго творенія. Если бы мы ничего не знали о томъ, что въ числъ предвовъ Пушкина былъ арабъ, или что Гоголь принадлежалъ въ малороссійскимъ мелкопомистимиъ дворянамъ и жилъ нъ последнее время въ Италів, то достоинство ихъ произведеній отъ этого нисволько бы не уменьшидось. Равнымъ образомъ біогра-

фическія сведенія ни уменьшають, ни увеличивають научнаго значенія ученыхъ работь Ньютона или Кеплера. Иное дело область религіи и нравственности. Здесь жизнь, характерь, побужденія тіх или других общественных діятелей иміють весьма важное значеніе при оцінкі ихъ ученія. Относительно лица, выдающаго свое ученіе за сверхъестественное откровеніе или подтверждающаго свое учение сверхъестественными действіями, въ высшей степени важно знать, не могло-ли это лицо, по своему нравственному характеру, позволить себъ намеренный обманъ, или не могло ли оно по складу своего умственнаго направленія впасть въ самообольщеніе и т. п. Но какъ ни велико вообще значение историческихъ дъятелей въ религиозной области, основателей техъ или другихъ религіозныхъ культовъ, проповъдниковъ и преобразователей религіозныхъ ученій, значеніе это все же ничтожно въ сравнении съ тъмъ всеобъемлющимъ значеніемъ, какое принадлежить личности Спасителя въ отношеніи къ основанной Имъ религіи. Самое глубокое и коренное различіе въ этомъ случав состоить въ томъ, что Основатель христіанской религін есть не только ея основатель, но вивств и самый главный предметь христіанскаго религіознаго богопочтенія. Такимъ образомъ Христосъ стоитъ со всемъ въ иномъ отношении нъ основанной Имъ религіи, нежели въ какомъ находится основаватели всвять другихъ религіозныхъ культовъ къ своимъ религіямъ. Тамъ личности основателей религій были выразителями религіозныхъ идей, нуждъ и потребностей своего времени своего народа, -- религіозными реформаторами, но отнюдь не творцами религій въ строгомъ смысль этого слова. Они пользовались уваженіемъ отъ своихъ последователей за ихъ ученіе, но ихъ личности не связаны такъ тесно и неразрывно съ самою идеею ихъ религій, какъ личность Інсуса Христа связана съ идеею и сущнестью христіанства. Ни объ одной религіи нельзи сказать того, что можно и должно сказать о христіанстві: каковъ основатель этой религін, такова и сама эта религія. Воть почему и въ настоящее время ни одинъ ивъ религіозныхъ вопросовъ не оказываеть такого значительнаго вліянія на умы и такъ сильно не затрогиваеть религіозныя убъщенія, какъ вопрось о личности Основателя нашей воры. Личность Христа имбеть центральное вначение въ истории христіанста. Все здание христіанства стоить

нам надаеть со своимъ Основателемъ. Личность 'Христа нераз' двяьно связана съ сущностью основанной Имъ религіи, которая, если можно такъ выразиться, цвликомъ вылилась изъ глубины Его бомественнаго духа, есть въ собственномъ смыслъ Его твореніе и вся запечатавна характеромъ Его личности. Отсюда говорить о значеніи въ исторіи человічества христіанской религій тоже что говорить о значеніи Христа и наобороть—говорить о значеніи Христа и значеніи христанства вообще.

"Во время одного изъ своихъ путешествій Інсусъ Христось пробыть два дня въ самарійскомъ городъ, по имени Сихарь. Онъ бесвдоваль съ жителями, и вслёдствіе Его двухдневной бесвды жители города сказали: мы сами слышали и узнали, что Онъ есть истинно Спаситель міра" (Іоан. IV, 42). Въ этомъ признавів уже видится не миссія, ограничивающаяся только избавле ніемъ народа Изранльскаго, но видится діло касающееся всего, міра и діло спасенія. Інсусь говориль, что это діло спасенія есть дело Бога, котораго Онъ называль Своимъ Отцомъ; и тв. которые принимали Его слово и делались Его учениками, исповедывали веру, которая можеть быть выражена такъ: "Въ Інсусъ, назаретскомъ плотникъ, совершилось дъло Божіе для спасенія міра" 1). Впрочемъ, значеніе для рода человы ческаго въры во Христа, значеніе для него двла искупле! нія, совершеннаго Інсусомъ Христомъ, — вопросъ, насающійся только каждой отдельной личности внё всякаго ограниченія и мъста и времени, и притомъ вопросъ чисто догматическій, котя конечно онъ можеть быть разсматриваемъ съ психологи? ческой, какъ и съ неической точки арвнія. Но мы его не будемъ васаться. Мы посмотримъ на значение Христа только съ исторической точки арвнія и притомъ лишь настолько, насколько служение Інсуса Христа инветь значение по отношению въ исторіш человічества.

Какое же значеніе должно приписать Христу въ исторіи человъчества? "Самое значительное вліяніе, отразившееся на нашихъ законахъ, обычанхъ, правахъ, идеяхъ, товоритъ Навиль ");



<sup>1)</sup> Христосъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. М. 1881. стр. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Христосъ, стр. 14.

есть примое или косвенное вліяніе Евриголія. Хотите-ли удостовъриться въ этомъ? Не обращайтесь въ апологетамъ христіанства, которые могуть быть для вась подозрительны, но обратитесь въ темъ людямъ, которые при своихъ спеціальныхъ изследованіяхъ нашци такую истину, которой не искади. Что касается законовъ, справьтесь съ сочинениями Монтескьё или съ появившимися поздаве сочиненіями Тролона (Troplong). Не только Щатобріанъ въ своемъ сочиненім "Геній Христіанства"; но и Тёпееръ въ своихъ "Reflexions et menus propos d'un peintre genevois" вивств со многими другими скажуть вамъ о вліянім христіанства на некусство. Росси покажеть вамъ тоже самое вкінніе въ политической экономіч. Я ограничиваюсь, говорить Навиль 3), этими мимолетными указаніями, которыя легко было бы распространить и умножить. Всв ны воспитались подъвдіяніемъ христівнскихъ идей; отсюда происходить два рода иллювій, имъющихъ противоположный смыслъ. Часто намъ случается прини**мать за специо**нчески христіанскія эдементы—свойства чисто. человаческія, составляющія результать естественнаго развитія сердца, разума и совъсти. Точно также случается, —и это бываеть, пожадуй, еще чаще,-принимать за естественные и человъческіе элементы начала специончески-христіанскія. Чтобы избавиться оть этого двойнаго заблужденія, следуеть открыть исторію и прочесть разсказы путешественниковъ, посттившихъ народы совершенно чуждые вліянію Евангелія. Когда мы сдълземъ это, то поймемъ, что подъ вопросами подитическими, соціальными, экономическими, дежить другой вопросъ, болъе глубокій н содержащій въ себр накъ въ зародышь рашеніе другихъ, именю водросъ: что должно думать о Христв? Тогда мы увидимъ пропасть, которая развервлась бы, если бы было разрушено всякое XDECTIQUEROE BAIRHIE; TOFAS MIN YBERREND RCHO, TO VHENTOMETA Евангеліе и отблескъ Евангелія, который доходить и до людей, не получающихъ прямаго свъта его, даже до тъхъ, которые превирають и ненавидять этоть свать, -- это значило-бы не вырвать только одинъ вамень изъ великаго зданія современной цивилизацін; это значило бы исторгнуть красугольный камень его и про-



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Христосъ, стр. 15.

въвести полное потрясение и разрушение целаго здания. Такъ въ общихъ чертахъ Навиль характеризуетъ то вліяніе, которое месомнанно принадлежить Христу по отношению по всему роду чедовъческому. Въ частности онъ разсматриваетъ значение Інсуса Христа вакъ Учителя, Уташителя, Искупителя, Законодателя и Госнода. И его разсужденія настолько основательны, что съ нина можеть не согласаться только человань предубажденный. Изобразить личность Спасителя, указать то вліяніе, которое произвель Інсусь Христось на человическую живнь во всихь ея проявленіяхъ, —задача въ высшей степени трудная и исполненіе ел настольно же удается нашимъ ученымъ, насколько, по преданію, Ананів не удавалось съ точностію изобразить ликъ Спаситедя на полотив. Темъ не менве Навиль болве другихъ популяризаторовъ (разумвемъ-Шаоса, Прессансе, Шиккоппа, Голларда, Фаррара и др.) сумбать схватить тв характеристическія черты, которыя ясно указывають на размерь вліянія, произведеннаго Інсусомъ Христомъ въ жизни человъчества вообще. Свою денцію объ Інсусь Христь, какъ учитель, Навиль заканчиваеть следующими словами: "если бы выходя изъ этой залы, вы сказали встретившенуся другу: насъ сей часъ поучали тому, что Інсусъ Христосъ изобръдъ нашины, телеграфъ и желъзную дорогу,---вы вызовете этимъ улыбку. Но если вы скажете: намъ довазали вліяніе ученія о Богь единомъ, всемогущемъ и премудромъ на движение мысли, которая произвела новъйшую науку, а чрезъ науку индустрію, — улыбка эта, если бы и появилась, то была по моему мивнію улыбкою неввжества или предвзятой мысли" 4). И дъйствительно нельзя не согласиться, что Інсусъ Христосъ произвель громадное вліяніе на движеніе научной мысли. Язычество и даже іудейство загромождали ходъ этой мысли, не давали свободы научному изследованію, потому что языческая религія предръщала всё запросы разума. Во всёхъ міровыхъ явленіяхъ боги были непосредственно дъйствующею причиною, а потому всякая языческая наука непременно должна была оканчиваться богословіемъ. Если вы не обратитесь къ исторіи, говорить Навидь 5), вы никогда не узнаете, сколько труда стоило

<sup>&#</sup>x27;) Xристесъ, стр. 44.

<sup>1)</sup> Христесъ, стр. 38.

разуму опознать свою собственную природу... Когда быль одинъ богъ, управляющій солицемъ, другой-хорами звіздъ, еще другой, правящій движеніями морей: наука была остановлена въ своемъ источнивъ. Колеблется ли почва Сициліи, это ворочается великанъ Энцеладъ; начинается ли извержение Этны, -- это великанъ Энцеладъ дышетъ и извергаетъ изъ своего огромнаго рта дымъ и огонь. Конечно, геній науки не быль чуждь Пиовгору и живымъ блескомъ онъ сіяеть въ трудахъ Аристотеля; но геній приносить тогда только всё свои плоды, когда встречаеть удобную для себя почву. Міръ греческій, преусыщенный политеизмомъ, не предоставляетъ ему удобной почвы; не болве удобства предоставляеть ему и новъйшее язычество. Открываю, говорить Навиль, альманахъ китайскихъ праздниковъ за 1850 годъ и читаю: 5-й день 8-й луны (10 сентября) праздникъ Лона-Чинга, бога грома; воть вамъ и учение объ электричествъ. 27-й день 10-й дуны (30 ноября) праздникъ боговъ пяти священныхъ горъ. Вотъ и теорія поднятія материковъ. Одинъ современный путешественникъ посъщаеть вудванъ острова Гаван. Онъ замъчаеть, что его путеводители бросають въ кратеръ различныя вещи, крича: "Алага-Пеле", т.-е. кланяюсь тебъ, Пеле. Пелеэто богиня подземныхъ огней. Вотъ приношенія, которыя устраняють изысканія нашихъ геологовъ. Такимъ образомъ, чтобы обратить въ наукъ идолоповлоннические народы, нужно низвергпуть ихъ идоловъ, и единственное дъйствительное средство для низверженія идоловъ, --- это сооруженіе на пхъ развалинахъ храма Создателю единому и владычественно мудрому. Основатели нашей науки, говорить Навиль, разсуждали такъ: "міръ гармониченъ, ибо есть только одинъ Богъ, законы міра просты, ибо Богъ совершенно мудръ". Такъ разсуждали: Коперникъ, Кеплеръ, Ньютонъ, Галилей. Такъ разсуждали въ наши дни три физика, которыя болъе другихъ заслуживають названія изобрътателей или основателей: Френель, Амперъ и Фаредей. Всв повторяли "вврую въ Бога, Отца всемогущаго" и эта въра укръпляла ихъ разумъніе. Наука наша поэтому есть христіанская въ своихъ основаніяхъ, не потому, чтобы было прямое отношение между догиатомъ христіанскимъ и системами физики и астрономіи; но потому что монотензиъ укръплялъ и направлялъ разумъ и именио чрезъ евангельскую проповъдь монотензиъ утвердился въ міръ. Часто бывали столиновенія между богословіємъ и наукою или лучше сказать между богословами и натуралистами; но между върою въ Бога и наукою есть глубокая гармонія. Такъ понималь это Галилей, который справедливо противопоставляль декретамъ заблуждающаго богословія, присуждавшаго его въ назни, доказательства своей въры въ Бога премудраго и всемогущаго. Теперь когда потокъ изысканій установился, ученые слъдують по немъ не зная его происхожденія; они пьють воду ръки, источника которой не знають. Такимъ образомъ, нельзя не согласиться съ Навилемъ, что изученіе происхожденія новъйшей науки даеть намъ подтвержденіе отдаленное, но върное истинности словъ Іисуса, сказанныхъ Имъ о самомъ Себъ: "Я есмь свъть міра" (Гоан. VIII, 12).

Объ Інсусь Христь, какъ Господъ и Законодатель, мы уже говорили; теперь скажемъ насколько словъ о томъ значеніи, которое принадлежить Інсусу Христу какъ утвшителю человачества. Противники Евангелія утверждають, что въ язычества все было мирно и ясно, что древность была радостною и светлою въ служении своимъ богамъ, что только іуден и христівне внесли въ міръ печаль, рисуя жизнь мрачными красками и заміняя граціозныя изображенія Апполона и Венеры страшнымъ обравомъ Креста. Стоитъ-ли разоблачать ложь этого разсужденія? Въ до-христіанское время напротивъ существоваль самый мрачный взглядъ на жизнь, на міръ, который считали более призракомъ нии обманомъ, чъмъ реальною дъйствительностію. Еще Гераклить постоянно оплавиваль въчное течене вещей. Платонъ смотрълъ на міръ, какъ всегда бывающее, но никогда не сущее; наконецъ. древняя мудрость индійцевъ говорить: "существуеть Майя, покрывало обмана, которое закрываеть глаза смертнымъ и позволяетъ имъ видъть міръ, о которомъ нельзи сказать ни того, что онь существуеть, ин того, что онь не существуеть, потому что овъ подобенъ сну, подобенъ соднечному блеску на пескъ, который издали странникъ принимаетъ за воду, или-брошенной веревив, которую онъ считаеть змвею". Въ жизии человвческой оть колыбели до могилы существуеть горькое противоречие между назначениемъ, которое намъ опредъляетъ природа, и судъбою воторую намъ доставляеть действительность. Отсюда, -- вечное недовольство настоящимъ, отсюда-постоянное стремление нъ лучшему будущему. Сиракузскій тиранъ Діонисій узналь, что одинь изъ его любимцевъ Дамовиъ почиталь его очень счастливымъ. Чтобы привести своего любимца въ болъе върной оцънкъ счастія, онъ посадиль его за обильное роскошное пиршество, но повъсиль мечъ, державшійся на тонкой ниткъ надъ головою сотранезника. Этотъ Дамовловъ мечъ есть истинный и ужасный образъ смерти, всегда висящій надъ головою всъхълюдей. Земныя радости никогда не могутъ насъ удовлетворить, потому что мы всегда требуемъ отъ нихъ того, чего онъ не могутъ намъ дать. Въ этомъ случав являются незамънимыми слова Спасителя: "Пріидите ко Миъ всъ труждающіеся и обремененные и Я успоною васъ" (Ме. XI, 28).

Чвиъ же, спрашивается, Інсусъ Христосъ можеть успоконть всвиъ труждающихся и обремененныхъ въ этой жизни? Отвътъ: върою въ загробную жизнь. Інсусъ Христосъ Евангеліемъ разрушиль смерть и наглядно показаль намь живнь и безсмертіе (2 Тим. І, 10). Правда, человакъ отъ природы одаренъ стремленіемъ из усовершенствованію и онъ всегда ищеть идеала. Неудивительно поэтому, что мысль о загробной жизни лежить въ основанів почти всткъ религій, котя и выражается часто въ самой грубой антропоморенческой формъ. Но что же новаго въ такомъ случав даетъ человъчеству христіанская религія? Она саниціонируєть эту мысль фантомъ восиресенія самаго Інсуса Христа и притомъ такъ, что все христіанское міровозарвніе связано самымъ неразрывнымъ образомъ съ понятіемъ о въчной жизни. Въчная жизнь--это основаніе, на которомъ возвышается все христіанское зданіе. "Мы, говорить апостоль Павель Коринеянамъ, оказались бы лжесвидетелями о Боге, потому что свидътельствовали-бы о Богъ, что Онъ воскресилъ Христа, котораго Онъ не воскресиль, если то-есть мертвые не воскресають... Если Христосъ не воскресъ, и проповъдь наша тщетна, тщетна и въра наша... Поэтому и умершіе во Христь погибли, и если мы въ сей только жизни надвемся на Христа, то мы несчастиве всвиъ человъковъ"... Отсюда понятно, чъмъ можеть усповонть Христосъ всёхъ труждающихся и обремененныхъ въ этой живии, приходящихъ въ Нему за утвшеніемъ, и чамъ Онъ можеть урегулировать ихъ нравственную жизнь и двятельность... Итакъ Інсусь Христось инфеть значеніе для всего рода человіческого

накъ Учитель, Утъшитель, Искупитель, Законодатель и Господь. Все лучинее, что только мы нивемъ, мы всецьло получили отъ Него одного!..

### ГЛАВА ІІ.

## Отношеніе Імсуса Христа нъ невърующему іудейству.

"Я посланъ, говоритъ Христосъ, къ погибшинъ овцамъ дома Израндева". Одного втого выраженія достаточно для того, чтобы представить себъ, въ какомъ отношенім находился Інсусь Христосъ иъ современному Ему іудейству. Обътованный прародителямъ и патріархамъ, предвозв'ященный вновь сонмомъ пророковъ, рожденный сверхъестественнымъ образомъ, по особому сверхъестественному обътованію, Інсусь Христось, по свидътельству Евангелія, всв силы употребляль въ тому, чтобы просветить затемненное совнание іудеевъ и такимъ образомъ сдъдать ихъ насладинками обътованнаго имъ царствія Бокія. Чтобы не оттолкнуть отъ себя іудеевъ Інсусь Христось является прежде всего самь ічнеемь вы лучшемь смысле этого слова: Онь съ точностію исполняєть всегда не только требованія ветхозавётнаго закона, но и требованія благочестивыхъ обычаевъ. Онъ ежегодно ходить въ Герусалимъ на праздникъ Пасхи, посъщаетъ синагоги, совершаеть пасхальным вечери, какъ истинный іудей, по закону Монсея, въ восьмой день нареченный именемъ и обръзанный...

Въ первое время все повидимому благопріятствовало Его служенію. Его слушають съ энтузіазмомъ, за Нимъ слёдують по одному Его слову. Довольно было Андрею провести съ Нимъ день, чтобы не оставить Его; довольно было сказать нёсколько словъ Насананду, чтобы тоть исповедаль Его Сыномъ Божінмъ, паремъ Изранлевымъ. Правда, ученые сарисем и іудейскіе начальники свысока смотрёли на проповёдь назаретскаго плотника, но и на нихъ она производила свое магическое дёйствіе. Такъ, одинъ ученый сарисей изъ начальниковъ іудейскихъ, бывшій членомъ синердіона и пользовавшійся въ Іерусалимъ большимъ

уваженіемъ, обративъ вииманіе на Інсуса Христа, хоталь узнавь отъ Него самаго, въ чемъ заключалось Его ученіе; но не желая давать пищи злословію со стороны своихъ собратьевъ, этоть оарисей пришель тайно ночью въ Спасителю. И Спаситель не оттолкнуль этого человъка, боявшагося уронить себя въ глазахъ общества своею бесъдою съ простымъ и неученнымъ назаретскимъ плотникомъ. Онъ принялъ его и даже велъ съ нимъ довольно продолжительную беседу. Еще поразительные результаты бесёды Іисуса Христа съ жителями города Сихаря, — самарянами. Несмотря на то, что "жидове не привасаются самарянамъ", жители Сикаря съ увлеченіемъ слушають пропов'ядь Інсуса, на потораго въ началъ они естественно могли смотръть только навъ на іудея, и въ конців концовъ приходять даже къ тому убъжденію, что ихъ проповъдникъ дъйствительно есть Спаситель міра. Такое магическое дъйствіе проповъди Інсуса Христа на Его слушателей Ренанъ хочеть объяснить путемъ совершенно естественнымъ и ставить въ этомъ отношении Інсуса Христа на ряду съ Іоанною д'Аркъ, видя въ Его способъ привлеченія последователей даже "невинную китрость", наком пользовалась и Іоанна д'Арвъ. Но подобное объяснение не должно заслуживать серьёзнаго вниманія уже по одному тому, что оно бросаеть пятно на нравственный характерь Іисуса.

Впрочемъ, если въ первое время проповъдъ Інсуса Христа іуден принимали съ увлеченіемъ, то нельзя этого же сказать о дальнъйшемъ времени. Усилія Інсуса Христа обратить на путь истинный іудеевъ почти всегда оставались бевъ особеннаго успъха. Въ этомъ случав многознаменательны слова Інсуса Христа, произнесенныя Имъ незадолго до своей смерти при ваглядъ на городъ Іерусалимъ: "Герусалимъ, Герусалимъ, избивающій пророковъ и камиями побивающій посланныхъ къ тебъ! сколько разъ котълъ Я собрать дътей твоихъ, какъ птица собираетъ итенцовъ своихъ подъ врыдья, и вы не захотели!" A когда во время торжественнаго шествія Онъ прибливился къ городу (lepyсалиму), то, смотря на него, заплаваль о немь и сказаль: о еслибы и ты хотя въ сей твой день узналъ, что служить къ миру твоему! Но сіе соврыто нынъ отъ глазъ твоихъ" (Лук. XIX, 41-42). Такія же исполненныя глубоваго сожальнія слова были обращены Інсусовъ Христовъ и въ другивъ палестинскивъ городамъ, не послъдовавшимъ Его учению, каковы: Хоразинъ, Виссанда и Капернаумъ (см. Ме. XI, 20—24).

Средства, которыми пользовался Інсусъ Христосъ для привлеченія іудеєвъ въ участію въ царствін Божіемъ, основанномъ Имъ на землъ, были: учение и дълз. Но ни учениемъ, ни сверхъестественными гействіями, ни своимъ высоконравственнымъ характеромъ, Христосъ не могъ достигнуть предположенной Имъ цъли, что вызвало вошь удивленія даже у самаго евангелиста. "Столько чудесь сотвориль Онъ предъ ними, говорить евангелисть Іоаниъ, и они не въровали въ Него. Да сбудется слово Исаіи пророва: Господи! Кто повериль слышанному оть нась? И кому открынась мышца Господия? (Ис. 53, 1). По тому не могли они въровать, что какъ еще сказалъ Исаія, народъ сей ослепиль глава свои, и оваменилъ сердце свое, да не видятъ глазами, и неуразумьють сердцеть, и необратится, чтобы Я исцылиль ихъ (Ис. 6, 10). Сіе сказаль Исаія, когда видель славу Его, и говориль о Немъ. Впрочемъ, замъчаетъ евангелистъ, и изъ начальниковъ многіе увъровали въ Него; но ради фарисеевъ не исповъдывали, чтобы не быть отлученными отъ синагоги. Ибо воздю били большеславу человъческую, нежели славу Божію (Іовн. XII, 37-43). Итакъ ны видимъ, что Інсусъ Христосъ употреблялъ съ Своей стороны всв средства, чтобы обратить іудеевь въ число Своихъ последователей и такимъ образомъ спасти ихъ прежде всего. Но почему эта цвль не была достигнута, -- мы увидимъ ниже, вогда будемъ говорить объ отношения въ Інсусу Христу современнаго ему іздейства и преимущественно-книжниковъ и фарисеевъ.

### ГЛАВА Ш.

## Отношеніе Імсуса Христа къ Своимъ послѣдователямъ.

На первый разъ служение Іисуса Христа отврывается только въ небольшомъ кругу Его слушателей. Андрей, ученикъ еще Іоанна Крестителя, приводитъ своего брата Симона, Филиппъ— Насанаила, —вотъ тотъ скромный кругъ, въ которомъ въ первый

разъ является Спаситель міра. Затымъ, когда число последователей значительно увеличилось, Інсусъ Христось выдалиль изъ нихъ двъ группы наиболъе преданныхъ Ему слушателей, которыхъ и назвалъ апостолами. Съ апостолами Онъ говорилъ бояве и откровенные, чымь съ остальными слушателями, о царствін Божіємъ, Своємъ лицъ и назначенін, просвътляль ихъ міровозврвніе, бывшее сначала нечуждымъ общей дейскихъ предравсудвовъ, указывалъ имъ на предстоявшія Ему страданія, крестную смерть и воскресеніе, подкрышиль ихъ выру въ Себя особенными сверхъестественными знаменіями, и подготовляль ихъ, навонець въ ихъ будущей дъятельности. Евангельскія повъствованія сохранили нісколько фактовъ, на основаніи которыхъ можно говорить болве или менве увъренно объ отношении Інсуса Христа въ апостоламъ. Фавты эти суть следующіе: призваніе апостоловъ (Ме. IV, 18-22; IX, 9-13; Мр. I, 16-20; Лук. V, 1—11), избраніе учениковъ (Ме. V—VII; Мр. III, 13—19; Лук. VI, 12-49), посольство на проповъдь двънадцати учениковъ (Мо. X, 1-42; XIV, 1-12; Mp. VI, 7-29, Jyr. IX, 1-9); посольство семидесяти (Лук. Х), преображение и т. п. Для уяснения отношенія Інсуса Христа нь Его последователянь остановимся нъсколько на этихъ событіяхъ.

Призвание апостоловъ. Событие это случилось следующимъ образомъ, какъ свидътельствуеть о немъ евангелисть Матеей (IV, 18-22; ср. Mp. I, 16-20; Лук. V, 1-11). Проходя однажды бливь моря Галилейского Інсусъ Христосъ увидель двухъ братьевъ, Симона называемаго Петромъ, и Андрея, брата его, закидывающихъ съти въ море; ибо они были рыболовы. И говоритъ имъ: идите за Мною, и Я сдъдаю васъ довцами человъковъ. И они тотчасъ оставивъ сети последовали за Нимъ. Оттуда идя далье, увидыть Онъ другихъ двухъ братьевъ, Іакова Зеведеева и Іоанна, брата его, въ лодив съ Зеведеемъ, отцемъ ихъ, починивающихъ съти свои, и призвалъ ихъ. И они тотчасъ, оставивъ лодку и отца своего, последовали за Нимъ". Евангелистъ Лука нъсколько иначе повъствуеть объ этомъ событіи. Однажды, говорить онъ, когда народъ теснился къ Інсусу, чтобы слышать слово Божіе, а Онъ стояль у озера Геннисаретскаго, увидълъ Онъ двъ лодки, стоящія на озеръ; а рыболовы, вышедши изъ

нихъ вымывали съти. Вошедши въ одну лодку, которая была Симонова, Онъ просилъ его отплыть несколько отъ берега и съдши училъ народъ изъ лодки. Когда же пересталъ учить, то сказалъ Симону: отплыви на глубину и закиньте съти свои для лова. Симонъ сказалъ Ему въ ответъ: Наставникъ! мы трудились всю ночь и ничего не поймали, но по слову Твоему закину съть. Сдълавъ это, они поймали великое множество рыбы, такъ что даже съть у нихъ прорывалась. И дали знакъ товарищамъ, находившимся на другой лодев, чтобы пришли помочь имъ; и пришли, и наполнили рыбою объ лодки, такъ что онъ начинали тонуть. Увидевъ это, Симонъ Петръ припалъ къ коленамъ Іисуса и свазалъ: выйди отъ меня, Господи! потому что я человъвъ грешный. Ибо ужасъ объядъ его и всехъ, бывшихъ съ нимъ, отъ этого дова рыбъ, ими пойманныхъ; также поразило это событіе Іакова и Іоанна, сыновей Зеведеевыхъ, бывшихъ товарищами Симону: и сказалъ Симону Іисусъ: не бойся; отнынъ будешь довить человъковъ. И вытащивъ объ додки на берегъ, они оставили все и последовали за Нимъ.

Что евангелисть Лука разсказываеть объ одномъ о томъ же событін, о которомъ говорять и первые два евангелиста, въ этомъ не сомнъвается даже и отрицательная критика въ лицъ своего серьёзнъйшаго представителя Штрауса ). Но признавая тожество событія, отрицательная критика находить между евангельскими повъствованіями объ этомъ событіи такъ много существенно различныхъ чертъ, что не можетъ не назвать этихъ разсказовъ противоръчащими одинъ другому. Противоръчія эти состоять въ следующемъ: 1) по Луке ученики следують за Христомъ въ силу чудеснаго дова рыбъ, по Матеею и Маркутолько всявдствіе одного вова Спасителя, 2) у Луки первенствующее значение въ разсказъ принадлежитъ Петру, Андрей же даже и не названъ, у Матеен и Марка-наоборотъ: напервомъ мъстъ стоить Андрей; наконець 3) по Лукв факть призванія случился на озеръ, по Матеею и Марку-только на берегу озера. Остановимся нъсколько на этихъ возраженіяхъ, чтобы серьёзнъе оцънить ихъ достоинство. Если бы мы были не сторонниками евангельских в повъствованій, а простыми, недов фрчивыми изсладо-

<sup>9)</sup> Das Leben Iesu, I, crp. 568.

вателями ихъ, какъ историческихъ памятниковъ, то и тогда мы бы ничего не приписали особеннаго тому обстоятельству, что въ этой исторіи Лука не называеть въ частности имени впостола Андрея. Для евангелиста Луки было важно-и это составляеть вообще характеристическую особенность его повъствованія - указать впечатавніе, которое было произведено тамъ или другимъ чудеснымъ событіемъ, совершеннымъ Інсусомъ Христомъ (ср. Лук. IV, 14, 15, 36, 39, 40; V, 9, 15, 21, 33; VI, 11 и мн. др.). Впечатавніе, произведенное на окружающихъ чудеснымъ ловомъ рыбъ, лучше всего указано словами Петра (ст. 8). Отсюда понятно, почему въ своемъ разсказъ Лука называетъ не Андрея, а Петра. Впрочемъ, что онъ зналъ Андрея, какъ брата Петра,въ этомъ не можетъ быть никакого сомнънія (ср. VI, 14). Не болье можеть подорвать довъріе въ нашимъ евангельскимъ повъствованіямъ и то обстоятельство, что по Лукъ фактъ призванія этихъ четырехъ апостоловъ случился на озеръ, а по повъствованіямъ двухъ первыхъ евангелистовъ только на берегу овера. Собственно говоря, наши евангельскіе повъствователи съ точностію не указывають того міста, на которомъ Інсусь Христосъ призвалъ Своихъ первыхъ учениковъ; да для нихъ, какъ и для насъ это не имъетъ и особенной важности, такъ какъ здъсь важенъ лишь фактъ самаго призванія. Сама отрицательная критика можеть только догадываться о мёстё совершенія этого факта, но не знать его. Такимъ образомъ намъ остается сказать лишь нъсколько словъ по поводу того, что Матеей и Маркъ ничего не упоминають въ своихъ повъствованіяхъ о чудесномъ довъ рыбъ. Если бы отрицательная критика могла намъ доказать, что во время Своего общественнаго служенія Інсусъ Христосъ совершилъ только одно это чудесное событіе, о которомъ говорить евангелисть Лука, въ такомъ случав для насъ двиствительно было бы непонятно, какимъ образомъ о немъ могли умолчать другіе евангелисты; но если Інсусъ Христосъ совершиль весьма много чудесъ и даже такъ много, что ни отъ одного писателя нельзя требовать точнаго описанія ихъ, какъ свидетельствуєть Іоаннъ, то въ пропускъ одного или даже нъсколькихъ чудесныхъ событій нельзя видёть ничего соблазнительнаго. Матеей и Маркъ разсказывають объ этомъ событіи кратко и общё. Болье или менве частныхъ указаній какъ напр. на місто событія или на какін-нюўдь другія второстепенныя обстоятельства у нихъ нётъ: имъ казалось болёе важнымъ въ этомъ случай самое призваніе учениковъ, чёмъ тотъ сверхъестественный случай, который былъ поводомъ къ этому призванію. Отсюда понятно, почему они говорять объ одномъ и опускають другое. Впрочемъ, какъ мы уже имѣли не разъ случай замётить, точный отвёть о томъ, почему извёстный писатель говорить объ однихъ событіяхъ и опускаетъ другія,—можеть дать только самый писатель.

Гораздо болве заслуживаеть вниманія то мивніе отрицательной критики 7), что будто бы разбираемыя нами повъствованія исключаетъ разсказъ евангелиста Іоанна, по которому апостолы Петръ и Андрей пошли за Інсусомъ еще по указанію Іоанна Врестителя. Сама отрицательная критика не хочеть допустить, что синоптики и Іоаннъ въ этомъ случав говорять объ одномъ и томъ же событін. По словамъ Іоанна Андрей и Петръ, послъдовавши за Інсусомъ, пробыли съ Нимъ только одинъ день; между твиъ какъ по повъствованіямъ синоптиковъ, после чудеснаго дова рыбъ, Петръ и Андрей становятся постоянными спутнивами Інсуса, Его последователями. Отрицательной критике кажется невъроятнымъ только то обстоятельство, что при разбираемомъ нами событіи, о которомъ говорять три первые евангелиста, дело представляется такимъ образомъ, что какъ будтобы до техъ поръ ни Іисусъ не зналъ Петра и Андрея, ни эти последніе не знали Інсуса и между ними какъ бы начинается первоначальное знакомство. Не знаемъ, какъ на кого, на насъ такого впечативнія евангельскій разсказъ не производить. Напротивъ, мы получаемъ впечатленіе совершенно противоположное. Правда, евангелисты въ данномъ случав ничего не говорять о томъ, чтобы Петръ и Андрей знали Інсуса прежде настоящаго событія, хотя не утверждають и противнаго. Но что въ то время Петръ и Андрей уже знали Іисуса Христа, въ этомъ не можетъ быть никакого сомивнія. Мы оставимь въ стороні разсказь сваигелиста Іоанна (І, 35-42), такъ вакъ ни подтвержденія, ни опроверженія его мы не находимъ въ повъствованіяхъ трехъ первыхъ евангелистовъ. Мы представимъ только следующія соображенія. Въ первое время Своего общественого служенія Ін-

<sup>7)</sup> Strauss, Das Leben Iesu, I, crp. 550-551.

сусъ Христосъ по свидътельству Матеея жилъ въ Капернаумъ. тамъ Овъ училъ, творилъ чудеса и оттуда слава о Немъ распространялась по всей Галилев. Судя по евангелію отъ Матеея (IV, 18), Петръ и Андрей жили также вблизи Капернаума, въ которомъ, какъ кажется, находился даже и домъ тещи Петровой. По свидътельству Іоанна (І, 45), мъстожительство Петра было въ Виссандъ, которан, какъ и Капернаумъ, находилась на западномъ берегу Геннисаретскаго озера. Такимъ образомъ даже согласно съ указаніемъ Іоанна, Петръ жилъ не далеко отъ Капернаума. Можно ли послъ этого допустить, чтобы онъ не зналъ, что происходить въ Капернаумъ, ничего не слышаль объ Інсусъ и не постарался видеть Его?... Ясно, что первоначальное знакомство" Петра съ Інсусомъ у Галилейскаго озера есть лишь плодъ досужнаго воображенія отрицательныхъ критиковъ. конецъ отрицательная критика в) указываетъ въ настоящемъ евангельскомъ разсказв еще и насколько частностей, свидетельствующихъ будтобы о неправдоподобіи всего разсказа. Такъ ей кажется страннымъ, что котя Петръ и Андрей съ самаго начала названы "двумя братьями" (δύο άδελφούς), къ Андрею все-таки прилагается постоянно поясненіе "брать Его" (δ άδελφὸς αὐτοῦ); апостоловъ она уличаеть если не въ невъжливости, то по меньшей морь въ невнимательности, когда удивляется, что въ тотъ самый моменть, когда они должны быть призваны къ апостольскому служенію, они моють свои стти вмісто того, чтобы слушать слово Божіе, наконець противъ всего хода событія она дълаеть, по ея мивнію, серьёзное возраженіе, когда говорить, что "образованіе круга последователей въ жизни, которую мы знаемъ, дълается совершенно иначе, - именно постепенно, чрезъ возрастающее познаніе возбуждающей силы извъстнаго мужа всявдствіе того, что учитель развиваеть свой принципъ и т. п. Эти возраженія Бруно-Бауэра кажутся настолько основательными и даже способными перевернуть вверхъ дномъ всю евангельскую исторію, что онъ считаеть себя уже тъмъ геніемъ, которому суждено освободить человъчество отъ всъхъ страданій, причиняемыхъ евангеліемъ человіческому разсудку ), и только уди-



<sup>\*)</sup> По преимуществу Бруно-Бауэръ; см. его Krit. der evang. Gesch. der Synoptiker, I, стр. 265—281.

<sup>\*)</sup> Krit. der ev. Gesch. der Synoptiker, I, crp. 276.

вляется тому, гдё до сихъ поръ былъ у людей разсудовъ. "Wo bleibt nun unser Verstand?" Но мы вирочемъ совершенно другаго мивнія о возраженіяхъ Бруно-Бауэра. Они намъ кажутся настолько пустыми и безсодержательными, что даже не заслуживають и опроверженія и мы только удивляемся (впрочемъ, не человъчеству, а самому Бруно-Бауэру), гдё былъ его разсудовъ, когда онъ думалъ такими пустыми возраженіями опровергнуть евангельскіе факты, пережившіе уже цёлыя тысячи Бауэровъ! Въ самомъ дёлё, что сказать напр. о такомъ выраженіи этого несчастнаго критика. "Luft! Luft! Wir kommen um! Ha! Welches Labsal! Wir fühlen uns wieder als Menschen!" Что это, какъ не одно неистовство совершенно безсильнаго безумія?

Что касается наконець цёли разбираемаго нами событія, то она вполнё точно обозначена словами Спасителя къ апостолу Петру: "не бойся, отнынё будешь ловить человековъ". Такимъ образомъ уже съ самаго начала, съ самаго призванія апостоловъ Іисусъ Христосъ указываеть имъ на ихъ будущую дёятельность и затёмъ въ продолженіе всего Своего общественнаго служенія не перестаеть въ своихъ теплыхъ бесёдахъ, притчахъ и рёчахъ подготовлять ихъ въ достойному прохожденію ихъ высокаго призванія.

Избраніе двънадцати апостоловь и идеаль истиннаю ученика Христова (Me. V—VII; Mp. III, 13—19; Лук. VI, 12—49). Когда уже Христосъ пріобрълъ значительное число последователей и увидълъ, что жатва требовала достойныхъ, подготовленныхъ къ тому двлателей, Онъ после горячей молитвы въ Богу продолжавшейся на горъ въ теченіе цьлой ночи, призваль въ Себъ всъхъ Своихъ последователей и избралъ изъ нихъ двънадцать, которыхъ наименовалъ апостолами, избралъ по словамъ Марка для того, чтобы съ Нимъ были, и чтобы посылать ихъ на проповедь, и чтобы они имели власть исцелять отъ болезней и изгонять бъсовъ. Затъмъ, предъ лицемъ всего народа, окружавшаго Его, Онъ раскрылъ предъ ними въ такъ-называемой нагорной проповъди, въ чемъ состоить сущность Его царства, специфическое достоинство Его ученія и действій, цель Его общественнаго служенія и наконецъ величественный идеаль истиннаго последователя Своего. Все это необходимо было расврыть предъ учениками въ виду многочисленной толпы, которая вручается ихъ будущему руководству, дабы просвытить ихъ и уяснить имъ ихъ великое назначение. Слепой не можеть быть вожатаемъ слеща, иначе въ яму впадуть оба. Ученикъ не бываеть выше своего учителя; но и усовершенствовавшись будеть всякій только какъ учитель его. Указавъ въ девяти блаженствахъ общій идеаль истиннаго последователя Своего, наковы прежде всего должны быть апостолы, Інсусъ Христосъ карактеризуеть въ частности и ихъ значеніе собственно какъ апостоловъ, которые не должны оставаться безъ усовершенствованія, но возгръван въ себъ даръ Божій, постоянно и прежде всъхъ должны стремиться къ достиженію того высокаго идеала, который изображенъ Христомъ въ блаженствахъ. Собственное нравственное совершенство есть лучшая проповъдь, а потому оно болъе всего свойственно христіанскимъ проповъдникамъ. "Не унывайте, а радуйтесь, когда будутъ васъ за проповёдь вашу преследовать: "такъ гнали, говоритъ Христосъ своимъ апостоламъ, и пророковъ, бывшихъ прежде васъ. Вы соль земли. Если же соль потеряеть силу, то чриъ сдвлаешь ее соленою? Она уже ни къ чему негодна, какъ развъ выбросить ее вонъ на попраніе людямъ. Вы свыть міра. Не можеть укрыться городь, стоящій на верху горы. И зажегши свъчу, не ставять ее подъ сосудомъ, но на подсвъчникъ и свътить всъмъ въ домъ. Такъ да свътить свъть вашъ предъ людьми, чтобы они видели ваши добрыя дела, и прославляли Отца вашего небеснаго". Затемъ, чтобы лучше уяснить ученивамъ сущность Своего ученія и Своей миссіи, Інсусъ Христосъ указываеть имъ на то, въ какомъ отношении находится Его ученіе въ ученію ветхозавѣтному. "Не думайте, говорить Онъ, что Я пришель нарушить законь или пророковъ: не нарушить пришель Я, но исполнить. Ибо истинно говорю вамъ: доколъ не прейдетъ небо и земля, ни одна іота или ни одна черта не прейдеть изъ закона, пока не исполнится все". Наконецъ, Онъ переходить къ уяснению того, какъ нужно понимать въ Его духв требованія ветхозавітнаго закона, и какъ нужно относиться къ тъмъ чисто практическимъ пріемамъ, которые практиковались въ современномъ Христу іудейскомъ обществъ: Онъ уясняеть имъ значение и характеръ милостыни, силу и духъ истинной молитвы, наконецъ сущность любви къ ближнему и несомивные признаки богооткровенной истины.

Въ виду столь важнаго значенія этого евангельского событія мы считаемъ не лишнимъ коснуться техъ немногихъ возраженій, которыя направляются противъ него евангельскою вритикою новъйшаго времени. Впрочемъ Шлейериахеръ, а за нимъ и нъкоторые изъ его последователей не придають этому событію никакого особеннаго значенія; они не считають его дъйствіемъ существенно важнымъ въ ходъ общественнаго служения Інсуса Христа роду человъческому. Отвергая повъствованія синоптиковъ и руководясь только Іоанномъ, который ничего не говорить объ избраніи двінадцати апостоловь, они смотрять на образованіе апостольскаго "кружка" какъ на дъло совершенно случайное: избраніе апостоловъ, которое въ нашихъ евангеліяхъ поставляется въ непосредственную связь съ нагорною проповъдію, по ихъ мивнію вовсе не имвло санкціоннаго характера, не было торжественнымъ актомъ утвержденія всехъ двенадцати апостоловъ въ ихъ апостольскомъ служенін, не было даже результатомъ сознательнаго ръшенія воли Інсуса Христа, а было опятьтаки нъчто совершенно случайное 10). Справедливость требуеть однавоже сказать, что не всв отрицательные критики раздвляють мивніе Шлейермахера. Штраусъ-первый противъ него 11). По его мивнію уже одно число "12" не могло быть случайнымъ и имъло важное значеніе хотя бы даже въ глазахъ только однихъ апостоловъ; при этомъ онъ указываетъ еще и на нёкоторыя другія евангельскія міста (Ме. XIX, 28; X, 6; XV, 24; IX, 36), воторыя совершенно не могуть быть поняты безъ того предподоженія, что апостоды въ своемъ сдуженій были торжественно утверждены Інсусомъ Христомъ предъ лицомъ тъхъ, спасенію которыхъ они должны были содъйствовать деломъ и словомъ, споспъществуя имъ во всемъ. Далъе, самъ Шлейермахеръ не отрицаеть, что противъ его мивнія говорить прямой смысль евангельского текста у Луки: "когда насталь день, (Христосъ) призваль учениковъ Своихъ и избраль изъ нихъ двенадцать, поторыхъ и наименовалъ апостолами". Смыслъ этого мъста тавъ



<sup>1°)</sup> Schleiermacher, Das Leben Iesu, стр. 368; ср. также в другое сочинение Шиейермажера "Ueber der Lukas. Berlin. 1817, стр. 87—59.

<sup>41)</sup> Das Leben Iesu, I, crp. 577-578; cp. raume Theologische Stud. u. Krit. sa 1866, crp. 596.

ясенъ, что его не можетъ затемнить самая хитрая діалектика. Наконецъ, что избраніе апостоловъ не случайно, а имъетъ существенно важное значеніе въ дълъ спасенія падшаго человъчества, ясно видно и изъ самаго способа, какъ оно было совершенно. Оно требовало молитвы и молитвы горячей, уединенной въ продолженіе цълой ночи (Лук. VI, 12). Вотъ почему самъ Христосъ смотрълъ на Своихъ учениковъ не какъ на призванныхъ только, но какъ на данныхъ Ему непосредственно отъ Отца (Іоан. XVII, 6, 9, 11, 12, 24 и мн. др.).

Гораздо серьёзные возражение отридательной критики, основывающееся на сравнени именъ апостольскихъ, какъ они перечислены въ различныхъ евангельскихъ повъствованіяхъ. Такъ, Шлейермахера ставить въ тупивъ уже то обстоятельство, что между именами апостольскими не встръчается имени Насанаила 12). На основаніи двухъ мість евангелія отъ Іоанна (І, 46; XXI, 2) дъйствительно можно предполагать, какъ нъкоторые и предполагають, что Насананль должень быль принадлежать нь числу двънадцати апостоловъ. Чъмъ же послъ этого, спрашивается, объяснить то обстоятельство, что его имя не упоминается ни въ перечисленіи именъ апостольскихъ у Матоея, ни въ перечисленіи Луки? Если мы всмотримся поближе въ имена апостоловъ, то мы должны будемъ согласиться, что между ними есть одно имя Вареоломей, котораго нельзя назвать именемъ въ собственномъ смысль. Самъ Штраусъ 12) признаеть, что имя Вареоломей обозначаеть только "сына, произшедшаго оть отца", т.-е. что "Варооломей" не есть имя въ собственномъ смыслъ, а только "patronymicum", которое по всей въроятности лишь мало-помалу обратилось въ обыкновенное и самое употребительное имя одного изъ апостоловъ. При этомъ единодушное обозначение въ нашихъ евангельскихъ повъствованіяхъ имени Варооломея рядомъ съ именемъ Филиппа, который еще до своего призванія быль близко знакомъ съ Наовнаиломъ, и наконецъ нъкоторая тожественность въ вначении именъ ("Наоанаилъ" значитъ-даръ Божій, ср. Числъ 1, 8; 1 Парадип. 11, 14; "Вареоломей" — сынъ Өалман, сынъ богатаго поля, обильный плодъ) даютънамъ право

<sup>12)</sup> Das Leben Iesu, crp. 368.

<sup>13)</sup> Das Leben Iesu, I, crp. 591.

высказать мивніе, что подъ "Варооломеемъ" въ евангельскихъ перечисленіяхъ именъ апостольскихъ следуетъ разуметь именно Насананда. Конечно, это мижніе носить на себълишь характерь одной догадки, которан очевидно имъла бы гораздо большую степень достовърности, еслибы мя съ точностію могли доказать, что Насанавиъ дъйствительно принадлежалъ къ числу двънадцати апостоловъ. Впрочемъ, въ виду безпристрастнаго отношенія въ дыу, мы должны согласиться съ указаніемъ Штрауса, что двухъ увазанныхъ мъсть въ евангеліи отъ Іоанна (І, 46; XXI, 2) еще далено недостаточно для того, чтобы съ точностію доказать, что Насананть действительно принадлежаль нь числу двенадцати апостоловъ. На основании этихъ мъстъ можно утверждать только, что Насананию принадлежаль из числу первыхъ последователей Інсуса Христа, что ему вивств съ другими обвщано было Інсусомъ Христомъ "видеть небо отверстымъ и ангеловъ Божінхъ воеходящихъ и нисходящихъ къ Сыну человъческому" (Іоан. І, 51), что онъ быль въ очень близвихъ отношенияхъ въ апостоламъ не только во время земной жизни Інсуса Христа, но и послъ Его воскресенія (Іоан. ХХІ, 2) и ничего болье. Наконецъ противъ приведеннаго нами объясненія, т.-е. противъ отожествленія именъ Варооломея и Насананда, говорить нікоторымъ обравомъ еще и то обстоятельство, что въ томъ же самомъ евангедін отъ Іоанна, въ которомъ только и говорится нечто о Наеананяв, упоминается особо и имя Вареоломея (XIV, 9). Впрочемъ, какъ бы то ни было, върно ли то имя или другое, это нисколько не вредить ни истинности христіанской візры, ни естинности евангельской исторів, въ которой ніть положительнам отвъта на этотъ вопросъ.

Что касается различія въ евангельскихъ указаніяхъ другихъ апостольскихъ именъ, то для болье яснаго представленія этого различія, мы не ограничимся только исчисленіями Матоея и Луки, какъ это дълаетъ Шлейермахеръ <sup>14</sup>), но примемъ во вниманіе также исчисленія евангелиста Марка и книги Дъяній апостольскихъ. Такимъ образомъ, исчисленія именъ апостольскихъ можно расположить въ слъдующемъ порядкъ:



<sup>&</sup>quot;) Das Leben Iesu, crp. 368.

| У Матося.            | У Марка.             | У Луки.             | Въ книъп Дъяній<br>апостольскихъ. |
|----------------------|----------------------|---------------------|-----------------------------------|
| 1. Симонъ            | 1. Петръ             | 1. Симонъ           | 1. Петръ                          |
| 2. Андрей            | 2. Іаковъ            | 2. Андрей           | 2. Гавовъ                         |
| 8. Іаковъ            | 3. Іоаннъ            | 3. Іаковъ           | З. Іоаннъ                         |
| 4. Іоаннъ            | 4. Андрей            | 4. Іоаниъ           | 4. Андрей, •                      |
| 5. Филиппъ           | 5. Филиппъ           | 5. Филиппъ          | 5. Филиппъ                        |
| 6. Вареоломей        | 6. Вареоломей        | 6. Вареоломей       | 6. 00ma                           |
| 7. Ooma              | 7. Матеей            | 7. Матеей           | 7. Вареоломей                     |
| 8. Матеей            | 8. θoma              | 8. 00ma             | 8. Матеей                         |
| 9. Іаковъ Алфеевъ    | 9. Іаковъ Алфеевъ    | 9. Іановъ Алфеевъ . | 9. Іаковъ Алфеевъ.                |
| 10. Леввей Фадлей    | 10. Өадей            | 10. Симонъ Зилотъ.  | 10. Симонъ Зилотъ .               |
| 11. Симонъ Кананитъ. | 11. Симонъ Кананитъ. | 11. Іуда Іаковлевъ  | 11. Іуда Іаковлевъ                |
| 12. Іуда Искаріоть   | 12. Іуда Искаріотъ   | 12. Іуда Искаріотъ  | 12                                |

Изъ этой таблицы видно, что Матеей упоминаетъ Леввея (съ прибавленіемъ: "называемый Фаддей"), Маркъ на его мъсто ставить Оаддея, а Лука какъ въ Евангеліи, такъ и въ книгѣ Дѣяній апостольскихъ, вмъсто Өаддея или Леввея называетъ Іуду Іановля. Прибавленіе, сдъланное Матесемъ: "Λεββαΐος, δ έπικληθείς Θαδδαΐος" (Леввей, называемый Фаддеемъ) даеть намъ полное право заключать, что Леввей у Матеея есть одно и тоже лицо съ Оаддеемъ Марка. Правда, противъ такого заключенія возстають накоторые ученые, заподозривая подлинность евангельскаго выраженія "δ έπικληθείς Θαδδαίος", такъ какъ во многихъ будто бы древивищихъ кодексахъ евангелія отъ Матеея это выражение опущено. Воть почему даже Ольсгаузенъ 15) высказывается такимъ образомъ: "Мив также кажется, что оно (т.-е. вышеуказанное выраженіе) не принадлежить Матосю, который нигдъ въ другихъ мъстахъ при этомъ имени (Леввея) не употребляеть этой фразы; въроятно оно перешло въ тексть изъ какой-нибудь глоссы, такъ какъ на поляхъ (евангельскаго повъствованія) къмъ-нибудь могло быть высказано во всякомъ случав очень въроятное предположение, что Оаддей Марка есть Леввей Матеея." Мы не будемъ долго останавливаться на этомъ возраженін; мы напомнимъ только, что противъ него говоритъ уже одно то обстоятельство, что такихъ кодексовъ, которые опускають указанное выражение Матеея, сравнительно только

<sup>15)</sup> Bibl. Comment. B. I, exp. 336.

очень незначительное количество 16). При этомъ для насъ важно, что имена: Левей и Оаддей тожественны по своему значенію и настолько синонимичны, что едва ли могуть быть названы именами въ собственномъ смыслѣ (Оаддей—могущественный, Леввей смълый, сильный). Въ силу этого намъ нажется, что безъ особенныхъ, постороннихъ побужденій, ничего нельзя сказать противъ отожествленія Леввея у Матоея съ Оаддеемъ Марка.

Гораздо важиве вопросъ о томъ, какъ смотреть на различіе въ этомъ отношеніи между Матесемъ и Лукою. Желая запутать это дъло еще болъе, Шлейермахеръ думаетъ доказать, что на мъсто Леввея (у евангелиста Матоея) Лука ставить Симона Зилота. Но думать такъ нътъ ровно никакого основанія и потому скорве следуеть предположить, что Лука ставить Симона Зилота на мъсто Симона Кананита (у Матеен), а на мъсто Леввея-Туду Іаковая. Отожестванть Симона Зилота съ Симономъ Кананитомъ намъ отчасти даетъ право самое тожество именъ. Что же касается Іуды Іаковля, то изъ евангелія отъ Іоанна (XIV, 22) мы дъйствительно, знаемъ, что въ числъ двънадцати апостоловъ былъ и Јуда не-Искаріотъ. Если же при этомъ примемъ во вниманіе то обстоятельство, что Іуда Іаковлевъ не называется у Матоея, а у Луки нътъ Леввея, — и далъе, — что Леввей и Өаддей не суть имена въ собственномъ смыслъ, а только прозвища (если можно такъ-сказать), -- то не трудно догадаться, что всё эти три имени: Леввей, Оаддей и Гуда Гаковлевъ обозначають одно и тоже лицо. Такъ смотръди на это между прочимъ и древніе толковники, изъ которыхъ Іеронимъ, напр., прямо называетъ Іуду Іаковлева "трехъименнымъ" (трифуонос). Для Шлейермахера важется страннымъ, чтобы одно и тоже лицо могло имъть нъсколько именъ. Но если мы поглубже внивнемъ въ дъло, не ссылаясь даже на примъры нашего времени особенно въ западно-европейской жизни, то это обстоятельство представится намъ совершенно естественнымъ и вполнъ правдоподобнымъ; мы поймемъ, что уже одно существованіе въ числе апостоловъ другаго Іуды (Искаріотскаго) легко могло быть причиною того, что кром'в своего обывновеннаго имени Іуда Івовлевъ-для болве удобнаго разли-



<sup>16)</sup> Cp. Ebrard, Wissenschaftl. Krit. der ev. Gesch., crp. 352.

ченія его отъ Искаріота, часто назывался Христомъ и другими учениками болве опредвленными именами второстепенными — Леввемъ или Өаддеемъ.

Вотъ почему легко можно допустить, что Матей назваль Іуду Іаковлева его болье употребительнымь, хотя и второстепеннымь именемь (Леввей, Өаддей), тогда какъ Лука, желавшій гонорить обо всемь "по тщательномь изследованіи" (Лук. І, 3), указываеть на его собственное имя.

Нельзя не согласиться съ мивніемъ Шлейермахера, что вопросъ о томъ, какимъ образомъ Іуда Искаріотскій могъ быть избранъ въ число двънадцати ближайшихъ учениковъ Христовыхъ, -- ръшить довольно трудно. Если Христосъ въдалъ сердца людей, говорить Шлейермахерь, то, избирая Іуду въ число апостоловъ, Онъ самъ какъ бы становится участникомъ преступленія Іуды; съ другой стороны, — если Іуда въ свою очередь совершаетъ преступленіе, только какъ орудіе исполненія ветхозавътнаго пророчества, то онъ дълается участникомъ дъла Спасителя. Это возражение конечно носить на себъ скоръе догматическій, чэмъ историческій характеръ и его рэшеніе почти совпадаеть съ ръшеніемъ вопроса о томъ, какимъ образомъ Богъ ногъ сотворить человъка, когда Онъ, какъ всевъдущій, зналъ, что человъвъ не устоитъ въ добръ, рано или поздно падетъ и даже не смотря на исвупленіе вровію Сына Божія, многіе изъ его потомковъ погибнутъ, подобно тому, какъ погибъ и Іуда бывшій даже однимъ изъ числа апостоловъ,-или: какимъ обравомъ Богъ могъ сотворить твхъ ангеловъ, которые будучи вначалъ добрыми, пали однакоже безвозвратно, -- причемъ нами не можеть быть понята даже и самая возможность ихъ паденія... Это тайна, которую не можеть постичь ограниченный разсудокъ человъка!.. Одинъ изъ лучшихъ нъмецкихъ комментаторовъ (Лянге) усматриваетъ въ избраніи Іуды въ число двінадцати апостоловъ одно лишь смълое дъло Божественной любви, которая видъла въ Іудъ зародышъ вакъ къ дурному, такъ и ко многому доброму, и дълала всевозможное, чтобы сохранить его отъ зла, хотя вскоръ же оказалось, что зло въ немъ гораздо сильнъе, чёмъ добро (Іоан. VI, 69 — 71), вслёдствіе чего Христосъ нівсколько разъ предостерегалъ его (Ме. VI, 19-21; Мр. VII, 21-23; Лук. XII, 16-20), нъсколько разъ отпускаль его отъ себя,

давалъ ему полную свободу (Іоан. VI, 67; XIII, 27) и наконецъ не разъ указывалъ ему на его нечистую душу (Іоан. XIII, 18). Возражение это впрочемъ не принадлежить собственно Шлейермахеру; оно слишкомъ старо для того, чтобъ принадлежать ему; а потому мы отвътимъ на него также еще и словами древнихъ: "Иной скажеть, говорить Златоусть 17), — если написано, что Христосъ такъ пострадаетъ, то за что осуждается Іуда? Онъ исполнилъ то, что написано. Но онъ дълалъ, отвъчаетъ на это Златоусть, не съ тою мыслію, а по злобъ. Если ты не будешь смотръть на цъль, то и діавола освободишь отъ вины. Впрочемъ, - ванимъ образомъ дошелъ Іуда до того, чтобы предать Інсуса Христа его врагамъ, — объ этомъ мы будемъ говорить впоследствии при изложении последняго періода земной жизни Господа нашего Інсуса Христа; а теперь перейдемъ къ вопросу о томъ, почему было избрано только именно двънадцать апостоловъ.

Едва ли вто можеть согласиться съ мивніемъ Шлейермахера, что число впостоловъ не имбло никакого смысла ни въ глазахъ Христа, ни въглазахъ самихъ апостоловъ. Самъ Шлейермахеръ замътилъ, что противъ его мивнія ръзко говоритъ уже одинъ фактъ избранія Матеія после отпаденія Іуды; самъ Шлейермахеръ замътилъ, что противъ его мивнія говоритъ также и обътованіе Христа, данное апостоломъ: сядите и вы на двънадцати престолахъ судить двънадцать колънъ израилевыхъ (Мо. XIX, 28); самъ Шлейермахеръ замътилъ, что въ этомъ обътованіи число впостоловъ поставлено въ связь съ числомъ коленъ израндевыхъ; но онъ не хотълъ допустить, что Израиль, какъ и число апостоловъ здёсь разумедись не въ собственномъ смысле, но лишь въ переносномъ или идеальномъ, говоримъ "идеальномъ", потому что это обътование Господне очевидно не могло касаться Іуды Искаріотскаго. Идеальность эта ясно вытекаеть и изъ того, что "сидвніе впостоловъ на двънадцати престолахъ" поставляется въ прямую связь съ сидъніемъ Христа на престолъ славы Своея. Но подъ славою (боба) Христа несомивнио разумвется лишь то прославление Его, "когда придеть Сынъ человъческий во славн



<sup>17)</sup> Бесвды на Матеея, III, стр. 394-395.

Своей, и всв святые ангелы съ Нимъ и сядеть на престоль славы Своей" (Мв. XXV, 31). Отсюда понятно, что и сидъніе апостоловъ на двенадцати престолахъ имеетъ смыслълишь прославленія ихъ безконечно славою Христа. Шлейермахеръ правъ, вогда говорить, что во время земной жизни Христа Израиль уже не сохраняль своего прежняго деленія на двенадцать колень (върнъе сказать-не такъ строго придерживался этого дъленія, какъ прежде); мы скажемъ болъе: въ то время уже?почти не существоваль и самъ Израиль, какъ Израиль, т.-е. какъ избранный народъ Божій и носитель Божественныхъ откровеній, хотя его идея была еще жива. Какъ извъстно, назначение еврейского народа состояле въ томъ, что онъ долженъ былъ быть избраннымъ народомъ Божінмъ, такъ какъ на него была возложена обязанность сохранить въ чистоть идею обътованнаго Мессіи. Но отвергнувъ Христа, своего истиннаго Мессію, іуден очевидно уже не могли выражать собой этой идеи, -- она перепла въ жизнь другаго народа Божія-христіанъ вообще, какъ бывшихъ іудеевъ, такъ и язычниковъ, которые хотя нъкогда и не были народомъ, но нынъ стали народомъ Божінмъ (Осін II, 23; ср. 1 Петр. 11, 10). Такимъ образомъ, съ пришествіемъ Христа только христіане могуть быть названы Израндемъ, т.-е. избраннымъ народомъ Божінмъ, какъ учитъ объ этомъ и апостолъ Петръ. Отсюда понятно, что Христосъ и апостолы, какъ представители христіанства, подобно представителямъ плотскаго народа Божія, плотского Ивраиля, могли давать своему числу только духовный смыслъ, аналогичный съ числомъ дейнадцати представителей двънадцати колънъ израилевыхъ. Такимъ образомъ, число "двънадцать" уже имъетъ значение потому, что образъ Изранля духовнаго въ Новозавътномъ Откровеніи неръдко берется съ образа Израния плотскаго; двенадцать апостоловъ являются какъ бы судьями двёнадцати колёнъ израилевыхъ, не увёровавшихъ въ обътованнаго имъ Искупителя, или-что тоже двънадцатью представителями лучшихъ людей ветхозавътнаго Изранля съ полною увъренностію чаявшихъ ничъмъ незамънимой для нихъ утъхи Израилевой.

Посольство на проповъдь двънадиати апостоловъ (Мв. X. 1 — 42; Мр. VI, 7 — 13; Лук. IX, 1 — 6). Видя, что уже наступило время проповъданія слова Божія и для апостоловъ, Інсусъ Христосъ призваль однажды въ себъ двънадцать учени-

ковъ Своихъ, далъ имъ власть надъ нечистыми духами, чтобы нагонять ихъ, и врачевать всякую бользнь и всякую немощь, и начать посыдать ихъ по два въ различныя мъста Палестины, дабы они проповъдывали людямъ, наипаче погибшимъ овцамъ дона Изранлева, о томъ, что уже приблизилось царство небесное. Для насъ здъсь особенно важны тъ наставленія (по Шлейермахеру, инструкціи), какими снабдиль Інсусь Христось Своихъ учениковъ, посыдая ихъ на проповедь. На путь къ язычникамъ не ходите; говорилъ Онъ, и въ городъ Самаринскій не входите, а идите наиначе из погибшимъ овцамъ дома Израилева. Ходя же проповъдуйте, что приблизилось царство небесное. Больныхъ нспаляйте, проваженных очищайте, мертвых воскрешайте, басовъ изгоняйте. Даромъ получили, даромъ и давайте. Не берите съ собою ни золота, ни серебра, ни мъди въ поясы свои, ни суны на дорогу, ни двухъ одеждъ, ни обуви, ни посоха. Ибо трудящійся достоинъ пропитанія. Въ какой бы городъ или селеніе ни вошли вы, навёдывайтесь, кто въ немъ достоинъ, и тамъ оставайтесь, пока не выйдите. А входя въ домъ, привътствуйте его, говоря: миръ дому сему. Если же вто не прійметь васъ, и не послушаеть словъ вашихъ; то, выходя изъ дома или изъ города того, отрясите прахъ отъ ногъ своихъ. Истиню говорю вамъ: отрадиве будеть землв Содомской и Гоморрской въ день суда, нежели городу тому. Я посылаю васъ, навъ овецъ среди волковъ; итакъ будьте мудры, какъ змін, и просты какъ голуби. Остерегайтесь дюдей; ибо они будуть отдавать вась въ судилища, и въ синагогахъ своихъ будутъ бить васъ, и поведутъ васъ въ правителямъ и царямъ за Меня для свидетельства предъ ними и язычниками. Когда же будуть предавать васъ, не заботьтесь, какъ или что сказать. Не вы будете говорить, но Духъ Отца вашего будеть говорить въ васъ. Когда же будуть гнать васъ въ одномъ городъ, бъгите въ другой. Ибо истинно говорю вамъ: не успъете обойти городовъ Израилевыхъ, какъ пріидетъ Сынъ человъческій. Что говорю вамъ въ темнотъ, говорите при свъть; и что на ухо слышите, проповъдуйте на вровляхъ. И не бойтесь убивающихъ твло, душу же не могущихъ убить; а бойтесь болье того, ито можеть и душу и тыло погубить въ геенив. Не думайте, что Я пришель принести миръ на вемлю; не миръ пришелъ Я принести, но мечъ. Ибо Я пришелъ раздвлить человъка съ отцомъ его, и дочь съ матерью ел, и невъстку съ свекровью ел. И враги человъку домашніе его. Кто принимаетъ васъ, принимаетъ Меня; а кто принимаетъ Меня, принимаетъ пославшаго Меня". Такими чисто отеческими и ясными наставленіями снабдилъ Іисусъ Христосъ Своихъ учениковъ, посылая ихъ на проповъдь! Ученики дъйствительно иошли, и проходили по селеніямъ, благовъствуя и исцъляя повсюду.

Возраженія отрицательной критики противъ настоящаго евангельскаго разсказа настолько ничтожны, что положительно не заслуживають вниманія. Въ самомъ деле разве можно считать серьёзнымъ возраженіемъ указаніе Бруно-Бауэра 18) на то, что выражение Іисуса Христа "на путь язывъ не идите" находится въ противоръчіи съ Его повельніемъ, даннымъ ученикамъ уже предъ вознесеніемъ на небо, - идти и научить всё народы, прести ихъ во имя Отца и Сына и Св. Духа?.. Или: что за возраженіе, которое дълаеть Штраусъ 19), когда утверждаеть, что Імсусъ не говориль: "мертвыхъ воокрешайте" (νεκρούς έγείρετε), потому что изъ евангельскихъ повъствованій не видно, чтобы ученики воскресили кого-нибудь изъ мертвыхъ. Но изъ евангельскихъ повъствованій не видно и того, чтобы ученики пошли на проповъдь, дъйствительно не взявши съ собою-ни золота, ни серебра, ни міди, ни сумы... Что же однако отсюда слідуеть? Что Інсусъ Христосъ не говорилъ ничего и объ этомъ? Въ такомъ случав нужно будеть признать, что Христосъ не говориль почти ничего! Критикъ забываетъ конечно, что евангелисты описывали жизнь Христа, а не апостоловъ. Другія возраженія <sup>20</sup>) еще слабъе, а потому мы и не считаемъ нужнымъ останавливаться на нихъ.

Избраніе и посольство на проповодь семидесяти апостоловъ (Лук. X, 1—20). Не вадолго до Своего преображенія, т.-е. въ концѣ втораго періода Своего общественнаго служенія роду человъческому, когда начала ощущаться еще болѣе настоятельная нужда въ распространеніи ученія о пришествіи на землю объто-



<sup>16)</sup> Krit. der ev. Gesch, der Synoptiker I, etp. 616.

<sup>19)</sup> Das Leben Iesu, crp. 616.

so) Strauss, Das Leben Iesu, crp. 616.

ваннаго Мессін, Христосъ избраль нов числа наиболфе преданныхъ Ему последователей еще семьдесять ученивовь, которыхъ также по два посладъ предъ лицемъ Своимъ во всякій городъ и ивсто, куда самъ хотъръ идти, снабдивъ ихъ наставленіями, пр существу своему довольно сходными съ настваленіями, данными по такому же случаю в дванадцати апостоламъ. Послъ, проповъди эти семьдесять учениювь возвратились назадъ съ падостію и говорыли: Господи! и бъсы повинуются намь о имени Твоемъ. Онъ же сказаль имъ на это: "Я видъль сетвну, спаншего съ неба, какъ молнію. Се, даю вамъ власть наступать на зиви н скорпіоновъ, и на всю силу вражію; и ничто не повредить вамъ. Однавожь тому не радуйтесь, что духи вамъ повинуются; но радуйтесь тому, что имена ваши написаны на небесахъ". Не можемъ не остановить своого вниманія на томъ возраженіи отридательной критиви, которое васается наставленія, даннаго Інсусомъ Христомъ семидесяти апостольмъ предъ посольствомъ иль на проповъдь. Это наставленіе, по мітнію отрицательной акратики 21), до буквальности сходно съ наставлениемъ, даннымъ по свидътельству Матеся Інсусомъ Христомъ и двънадцати вностоламъ но такому же случаю; а потому она предполагаеть, что жтеинбудь иръ еванголистовъ заимствоваль это наставление изъ чужаго повъствованія: или Матовй у Луки, или Лука : у Матовя. Но отринательная притика не совстви чистосердечие въ этомъ случай; она не говорить того, что наставление, данное вемидесяти, въ сущности сходно съ наставленіемъ, даннымъ двущадцати впостоламъ, не по одному только Матесю, но по Марку (VI, 7-11) и Лув\* (IX, 1-6). И выводъ сл\*довательно отрицательная критика должна бы сдалать такой, что Лука заимствоваль наставленів семидеолим впостоламь не у одного только Матеел, но и у Мариа и у самаго себя. Если повторенія не невозножны въ писаніяхъ всяваго рода, то темъ бодев они возможны въ жизни. И что ме удивительнаго, если по одинаковому нан кындохо ынад смоннрин жаначен смоннов съ одинаковым наныхожныя на ставленія!...

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Bruno Bauer, Krit. der ev. Gesch. der Synoptiser, crp. 193; cp. Strauss, Das Leben Iesu, I, crp. 618 n gp.

Впрочемъ, наставленія семидесяти апостодамъ не во всемъ сходны съ наставленіями, данными дванадцати апостоламъ. Въ наставленія семидесяти неть некоторыхь черть, которыя находятся въ наставленін, данномъ двінадцати апостоламъ (ср. Ме. Х, 8. 17. 18. 19. 20. 21. 22. 23. 28-42); жеть именю черть, указывающихь на тв оботоятельства, которыя встратять, и дайотвительно вотретили аностолы уже после воскресенія Інсуса Христа. Чамъ объяснить это? Объясняють, и быть-можеть не безъ основанія, неодинаковость этихъ наставленій темъ, что двенадцати апостоламъ было дано наставление въ виду ихъ постояннаго впостольского призванія, а семидесяти-только на однив омрекаленный разъ, такъ какъ они были избраны лишь ради особеннаго случая. Но во всякомъ случав будеть прайностію думать (навъ думаетъ, напр. Gfrörer), что этихъ апостоловъ вовсе не было, такъ какъ о никъ ничего не упоминаетъ Павелъ въ пославін въ Коринонизмъ (XV, 6) и такъ какъ самъ историть Евсевій говорить (Ц. И. I, 12), что онъ не знасть именъ CEMBLECATM SHOCTOLOR'S.

Но почему, оправинавется, во второй разъ Інсусъ Христосъ избранъ именно семедесяние учениковъ? Отрицательная кричика <sup>23</sup>) думаетъ, что Онъ сдълалъ это "изъ подражавін" Монсею, почому что и Монсей когда-то избралъ семьдесятъ старъйшинъ. Такъ ли оно или изтъ, но намъ важется върняе будетъ отвътъ, осли мы снажемъ, что мы этого не знаемъ, такъ какъ евангелія намъ ничето не говорятъ объ этомъ и не даютъ даже и такихъ учаваній, съ которыми мы встрачались при сужденіи о двънадщати апостолахъ.

Заговернет о числе апостоловъ, посланимъ Христомъ на препеведь во второй разъ, не межемъ не всиомнить о возражения такого остроумнаго критика, какъ Бруно Бауэръ, который от датскою наивностию недесумеваетъ, "канимъ образомъ Інсусъмогъ малеваться на недостатокъ делателей, когда въ его распоряжения находилось семъдесятъ учениковъ" <sup>33</sup>). Насколько достоверно, мы не знаемъ, но въ *Талмудъ* (Тр. Песахимъ fol. 54, в.), разсказывается следующее: царь Агриппа послалъ однажды уз-



<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Напр. De Ветте, Штраусъ. Gfrörer и др.

<sup>13)</sup> Krit. der Gesch. der Synoptiker, crp. 193.

нать, сполько мушинь у наранлытинь. и просиль поэтому первосвященника сосчитать пасхальных вгидевъ, что было исполнено следующимъ образонъ: отложили въ сторону почки наждаго агида, а по онончании жертвоприношения нашли 60 темъ паръ почекъ, т.-е. 1.200.000 штукъ. Но такъ канъ во вкупенін каждаго пасхальнаго агида участвовало по прайней мара десять человакь, то оказывается, что въ Герусалимъ было тогда двънадцать милдіоновъ человъкъ.. Неужели же на двіналиять милліоновъ человыть слишкомъ много семидесяти проповыдниковъ? При этомъ мы преднолагаемъ, что въ число двенадиати иналіоновъ человъть, находившихся въ Герусалимъ въ то время, на которое указываеть Талмудь, вошли вст палестинскіе ічден,чего конечно и предполагать невозножно. Какъ ни баснословно указаніе Талмуда, но оно находить для себя подтвержденіе и у іудейскаго историка-Іоснов Флавія, который также указываеть на то (о войнъ іуд. VI, 9, 3), что приблизительно около 65 года по Р. Х. было сосчитано число пасхальныхъ агищевъ и найдено что заколотыхъ агицевъ было 256.500. Если считать опять-таки на важдаго агица минимумъ десять человеть, то выходить, что въ то время въ Герусалина должно было находиться по крайней жъръ 2.565.000 человъть. Это указаніе подтверждается Флавіемъ и въ другихъ ивстахъ: такъ онъ голоритъ, что въ Герусалинъ во время осады пошбло 1.100.000 человыть, что Цестія окружний въ Герусалина 3.000.000 евреевъ, жалуясь ему на наивстника Флора (о войнъ іуд. II. 14, 3) и т. п. Неумели же при такомъ поличествъ наредопаселенія Палестины Христось не могь сказать, смотря на Своимъ учениковъ: "жатва илога, двлателей ме BAZOE!

Наконецъ не номень не указать на то, канъ испажиетъ Бруно Вауаръ и слова Спасителя, коти бы напр. слъдующія: "ходи же проповъдуйте, что приблизилось царство небесное". По Вауэру, это значить, что войди въ домъ, ученики ничего не говорили, кромъ: царство небесное приблизилось" и затимъ отправлялись далье <sup>24</sup>). Ученый критикъ, должно быть, не обратилъ вниманія на слова Христа: "Въ домъ же томъ (гдъ ихъ примутъ) осмосваймесь, вшъте и пейте, что у нихъ есть... не нереходите изъ

<sup>. 24)</sup> Krit. der ev. Gesch. der Synoptiker, crp. 195.

дома въ домъ" (Лук. Х. 7). Бруно Бауэру, накъ видно, хотълось, чтобы Імсусъ Христосъ самъ сначада составилъ проповъдь, отдалъ ее въ нъсколькихъ экземплирахъ переписать, заставилъ учениковъ наизусть выучить ее, затъмъ прорепетировалъ ихъ и потомъ уже посдалъ проповъдывать. Но ничего подобнаго древность не знада, а потому инчего подобнаго нельзя отъ нея и требовать.

Преображение Л'осподне (Мы. XVII, 1-13; Мр. IX, 1-13; Лук. .У.Ш., 28-36). Съ того времени, какъ ученики уже псповъдали Інсуса Христа истиннымъ Сыномъ Божінмъ, Христосъ началь отерыто говорить имъ о томъ, что Ему должио идти въ Герусалимъ, и много пострадать отъ старъйшинъ и первосвящения овъ и книжниковъ, и быть убиту, и въ третій день воскреснуть. Ученики, бывшіе конечно еще нечуждыми тогдашняго іудейского міровозэрвнія, не могли примириться въ своемъ сознаніи съ представлениемъ страждующаго Мессін. Канъ ножеть Мессія, этоть давно ожидаемый царь Израилевь, пострадать, умереть и дотомъ восиреснуть? Отсюда-прекословіе Петра; отсюда же и возможность полебанія въ върв у другихъ учениновъ... Къ этому присоединяется еще, что вижего ожидаемого земного блаженства въ царствъ Мессіи они слыщать отъ Христа ученіе о самоотреченін, несенін креста, добровольномъ лишенін себя всего того, что по тогдащиему понятию счителось дучшимъ и т. п. Въ силу всего этого образъ Хриота уже не ногъ подойти подъ представленіе, которое имали ученики объ обътованномъ Мессіи. Вотъ почему для подкрапленія въ ученикахъ веры въ Себя и для лучшаго уясненія имъ истиннаго понягія объ обътованномъ Мессім, Інсусъ благоводилъ показать ученикамъ славу Свою въ преславномъ преображении. Взявъ съ Собою Петра, Іоанна и Іслова, Онъ ввощель на гору, помодиться. Когда Онъ модился, лицо Его просіято вакъ солиде, одежды же Его сдалались балыми, канъ еңыгы, какы на земль былышышыкы не можеть выбыльть. И воты явились имъ Монсей и Илія, и :бестровали съ:Лисусомъ. Явивнись, во славъ, они говорвли объ исходъ Его, который Ему:надлежало совершить въ Герусалима. При этомъ Петръ свазаль Інсусу: Поспеди! хорошо намъ здёсь быть; если хочешь сдёлаемъ три нущи, Тебъ одну и Монсею одну и одну Илів. Когда же онъ это говорилъ, явидось облако и осъимло ихъ: и устра-3,

применения вы общем вы общем нав общем нав общеми гласты! глаголюний: Сей есть Сынь Мой возлюбленный: Его полупрайте: Услышавъ этотъ голосъ, ученики пали ва лица свои и поченв: иснугались. Не Івсусъ приступнять, поснувой чихъ в операте: встаньте, и не бойтесь. Возведши очи свои, они вивого не увидвин, проміз одного Інсуса. Когда сходили ощи обигори: Інсуса: запретиль имъ, говоридъ: нивому не снавывайте о семъ видевін, доколь Сынь человическій не воскреснеть нев мертика. И они удержали это слово, оправивая другь друга, что: значить. воскреснуть изъ мертвыкъ. И спросили Бром какъ же врижнени роворять, что Илін мадлежить прійти прем де? Інсусь свазаль имъ въ отвътъ: превда, Илія должень прійта превде, и устроить все, Но говорю вамы, что Илія уме пришель, и не успали его, за поступили съ немъ, вакъ хотеле; такъ и Сынъ человаческий пострадаеть оть нихъ. Тогда ученики поняди, что Онъ токориль 

Отрицагельная критина <sup>25</sup>) не придаеть этому событию иннавого значения и навываеть его: примо безпризнымь (Hier fehltoffenbar der Zweck). Хотя ны уже отчвоти и увазвань на цады: этого событія при самонъ наложенін его, но естановимся еще насколько на отомъ вопросъ для того, ятобы дучие уменить его. Какое же и для кого наветь значение преображение Господне? Нетрудно заметить, что это событие имееть двоякое значение. Прежде всего, оне торжествение подтверждаеть истинность мессівневаго достоннотва. Імсуса Христа предъ тремя предавнівішими ученивами Его, которые были избраны изъчисла дванадцати апостоловъ для присутствованія при этомъ славномъ и необычайномъ событи. За недалю предъ симъ Петръ произнесъ предъ Христомъ отъздица дивнедцати апостодовъ горячее исмевъданіе: "Ты Хрислось Сынь Боля живате!" Здёсь, во время преображения, онъ вийсть създвумя другими, учениками, онова слышить такое же точно неповъданіе, во тельке провенесеннос уже устами нечеловъческими: "рей есть Сымь Мей возлюбленный, въ жоротомъ. Мое благоволеніе: Его слушайте! Такимъ образомъ преображение Лисуса Дриста сактически подтверждаетъ

1 1 1 1 to the



<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Strauss, Das Leben Iesu, II, crp. 289—240; Schleiermacher, Das Leben Iesu, crp. 237.

то, во что прежде ученики вфровали быть-можеть тольке еще неопредъленио, именно: оне подтверждаеть истинисть Богочеловъческого достоинства Інсуса, ноторый пришель на землю, накъ искупитель и учредитель парства Божія на земль, и котораго следовательно все должны были слушаться. Въ этомъ отнешенін чудесное преображеніе Інсуса Христа имветь для себя аналогическое событие и въ истории Ветхаго Завъта (конечно только не въ Штраусовскомъ смысла), именно въ неторіи Монсея, который вирств съ Авроненъ, Надавонъ и Авіудонъ взошель на гору Синай, получиль тамъ законъ и просіяль танинъ свътомъ, что долженъ былъ поврыть свое лицо (Исх. XXIV; ср. XXXIV, 30; 2 Кр. III, 7). Въ санть преображения Христосъ также какъ бы объявляется духовнымъ законодателемъ, когда гласъ съ неба говорить: "аштой акоиете" (Того нослушайте). Слово Его должно быть закономъ для Его последователей. Затвиъ, оантъ преображенія имветъ прямое отношеніе даже и къ самому Імсусу Христу. Преображеніе точно также, какъ прещенів и ненушенів, принадлежить нь числу текъ событій, въ которых объектом события является самь Христось и въ которых в Его внутрениям жизнь созерцается въ ся развитін, какъ говоритъ Ольсгаувень 26), котя изъ этого мы вовсе не дунаенъ делать. того завлюченія, которое ділаеть Ольсгаузень. По его мивнію,: отомая вытенаеть то, что "человическая индивидуальность Інсуса принява въ себи божесную универсальность только постепенно", по нешему же мивнію, это ввглядь ощибочный: не Христось принять въ Себя универсальность божества постепенно, но эта божеская универсальность отпрывалась постепенно только міру. Въ прещени было отпрыто во Христъ міру то, что Опъ есть Сынъ Божій, въ преображенін же не только то, что Овъ есть Сынь Божій, но и то, что Онъ Мессія, Искупитель человачества и тотъ Ангелъ Новаго Завъта, о которомъ писали Монсей, лично явившійся для свидітельства на Оаворі, и пророви, предстанителемъ которыхъ явился проровъ Илія, почему и гласъ съ неба повеленаеть слушаться Его, какъ новаго законодателя. Такимъ образомъ преображение имъетъ отношение не только дъ въръ или маловърію будущихъ распространителей и насадителей



<sup>36)</sup> Bibl. Comment. B. 1, crp. 531.

христіанской религія, но и къ сомому дълу нокупленія, т.-е. къ постепенности его откровенія роду человіческому. Это чудесное событе такъ-сказать навъ бы завершило отпровене Івсуса Христа о Себъ въ періодъ Его общественнаго слушенія, а потому уже вскорь после этого событія, по свидетельству Матеся (XVII, 22), Христосъ и началъ отпрыто говорить о томъ, что "Сынъ человическій преданъ будеть въ руки человическія". Такимъ образомъ чудесное преображение Інсуса Христа ясно доназвло ученивана Его, что до какого бы уничиженнаго состоянія не довели Христь руки человіческія, Онь все-таки есть нетинный Вогь, макь о Нешь свидетельствоваль и Его небесный Отедъ и ветхозаветное Писаніе. Боседа съ Інсусомъ Монсея и Илін объ исході Его въ Ісрусалині распрыла ученикамъ глаза, что представление о Мессии въ спыска политического могущества и славы ложно, что по непреложной воль Божіей истинвому Месейн, истиниому Сыму Вожно, какъ назвалъ Інсуса самъ Богъ Отецъ, надлежить местрадать и умереть и пострадать именно въ Герусалимъ. Волъдствіе этого, равно какъ и вольдствіе созерцавія слави Христа на Оаворъ, ученики должны были опръцнуть сердцемъ и утвердиться въ въръ, чтобы не колеблясь могли смотръть на предстоящее унижение икъ болеотвеннаго Наставника и даже врестную смерть Его, которую Ему суждено было претериять. Такинь образомъ отримстельная критика неправа, вогда это чудеоное событе, столь полное глубоваго вначения вакъ для апостоловъ, такъ и для самаго дъла Христа, она называетъ совершенно безпальнымъ и неимвющимъ равно никакого значенія ни для Христа, ни для Его ученивовъ.

Что насается самаго событія, то для объясненія его существуєть мнежество самыхъ разнообразныхъ гипотезъ и предположеній. Тамъ Тертулліамъ, Гердеръ, Гратцъ, Краббе, Блеекъ, Вейцзеннеръ, Прессансе и Штейниейеръ считають его только явленіемъ визіонервнымъ; Мейеръ—полувизіонернымъ, полуобъе ентивнымъ; древніе отцы и учители цернви только объективнымъ, Габлеръ, Рау, Кюнель, Неандеръ и всё тамъ-называемые привершенцы естественнаго объясненія сметрять на вто событіе только накъ на сновиденіе (Traumgesicht), впрочемъ Габлеръ предполагаетъ при этомъ еще бурю. Кюнель, Вентурини, Паулюсъ, Газе и Шлейермахеръ видять въ Монсев и Илім двухъ

тайныхъ, немъветныхъ зностоявит приверженцевъ Хривта, съ которыми последній встратись: на Овворан беседовать о своей судьба; крома того Паулюсь и Амионь смотрали на овмоє през ображеніе только какъ на атмесферическое явленіе, освещеніе и оттаненіе. Эвальдъ признасть его объективнымъ, но миончески разукращеннымъ. Наконець Вейссе и Бруко-Бауаръ пришсы- ваюсь еку лишь аллегорическое значеніе: по мять возгранію <sup>27</sup>) ученики виділи не образы, а только идеи—Монсов и Иліи и т. п.

Разонатривать всекъ этихъ гипотевъ мы не будемъ; но мы воснемон только такъ основаній, колорыя побуждають отринательных вритиновы спотрыть на сель пресбражения иначе, чень вать понимаюты его сами свантельскія повёствователи. По мижнію отрицательных критиковь, сами ученики. Інсуса Христа - Петръ, Ісаниъ и Ісановъ не върно поняли это событіе, а следовательно неверно переделино вемь и другимъ ученикамъ, в въ томъ числе и еванрелистамъ. Петръ, Іввовъ и Іоаниъ, по овидительству семихъ свангельскихъ мовиствований, говоритъ отрицательная критика 28), во время преображенія меходились въ накожи-то: отранномъ, неестественномъ состояния, не то въ COCTORHIB CRM, HE! TO BE COOTORHIN | ORBRIGHIR, OCHUME CAOBOME были какими-то полусонными (schlastrunken), а нестому будто бы и весьме сотественно предположить, что они не только не могли вфрио мередать другимъ, не и семи точно не могли знать, что при вроит собственно случилось. Нужно ли говорить о томъ, канъ трудно сегласиться съ такимъ миниемъ. Прежде всего должно зап'ятить, что свангелисты въ этомъ случав выражаются не совсвиъ одинавово. Такъ Матеей говоритъ, что ученики" очень испутались" (XVII, 6), Маркъ, что Петръ "не зналъ, что сказать: потому что они (т.-с. ученики) были въ отража" (ІХ, /6); а: Лука, что "Петръ и бывшіе съ никъ отягчены быйн окомъ; но, пробудившись увидъли славу Его (т.-е. Інсуса) и двукъ мужей... и устрашивнов", при этомъ танже прибавляеть, что Цетръ говориль, дие зная, что говориль 4. Но если ны будень разонатриваты опантельское повъствование: Дуки дожени само потсебъ, то и въ такомъ случав наъ его указанія на по, что ученням

4 1 1



Weisse, Ev. Geschiehte, Kritisch und philologisch bearbeitet, I, erp. 538.

101. Banp. Schleiermacher, Das Leben Lesu, erp. 287.

"Были отничены сиомъ", още нельзя дълоть заключенія, что онк находились въ подувожномъ состоянів, такъ вакъ сладующее за тыть слово-батропторобсантес. 39), (пробудившись) импеть во воякомъ случав смыслъ вовершенно протявоположный, увмъ выраженіе пинуц Веварпиє́чої (отягченные спомь), и оно ясно указываеть на бодротвенное соотояние апостоловь во время самого события. Такимъ образомъ и на основани одного евангельскаго повъствованія отъ Луки, разонатриван его даже незавновно отъ другихъ евангельскихъ повъствованій, нельзя ділать предположенія, что ученики (Петръ, Іаковъ и Ісаниъ) будто бы все время. были отягчены скомъ, а потому и не могуть быть признаны: компетентными свидетелями этого чудесного событія... Слова, "Ма єйшіς б лечен" (не зная, что говорня») также не указывають на! полусовное или полусовнательное состояние учениковъ во время: чудеснаго преображенія Інсуса Христа; они указывають тодьно на внутрениее, экстатическое состояние ихъ, такъ накъ ихъ изумиль величественность столь необычанного явленія, волюдотвіе, чего они возвысидись, какъ говорить Ольсгаузенъ 30), даже надъ самини собою. "Когда блестящее видиніе стало мерянуть, ловорить Фарраръ 21), и величественные посетители готовы были удолиться, когда самъ Господь вощель съ ними въ освищенее ихъ сілніе. изумленный, пораженный и восхищенный Петръ, опасалеь спораго иль удаленія, не зная, что спавать, же зная, что Голгова представить безпонечно выскиее эралище, не знан. что теперь исполнены (?) законъ и пророчества", не вполны понимая, что Спаситель невыразимо выше. Синайского пророкаи Кармильоваго метителя, воскликнулъ: "Наставиниъ! хореще намъ здвоь быть, сдвавемъ чри кущи, одну Тебъ, одну Монсею. в одну Илін". Итанъ, мы можемъ сказать голько съ Фарраромъ; что Петрь вийоти обідвуни другини апостолами быль ввунлень,. пораженъ, воскищенъ; но это однакоже не значитъ, что ученики находились въ состояніи полусонномь, полусовнательномь, вакы поворить отримательная притина; это значить ставко; что они

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Это выражение Лянге переводить словомъ-"бодрствуя", De Bemme-"когда они пробудились".

<sup>20)</sup> Bibl. Comm. B. I, erp. 535.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Жизнь Інсуса Христа, ч. II, стр. 18—19.

были въ возбужденномъ состояніи, въ благоговъйномъ стряхъ предъ ведичіемъ одавы истиннаго Сына Божія. Но и эта возбужденность и этоть благоговъйный страхъ, по свидътельству вовиъ тремъ евангелистовъ, явились въ ученивамъ не сами собою, а были вызваны созерцаніемъ величественной славы Божіей, и ученики пришли из такому возбужденному состоянію очевидно уже послъ того, какъ они ясно увидъли, что происходило вокругь нихъ; вотъ почему они также ясно и точно могли въ последствии передать и другимъ, что видели сами. Истинностъ евантельского повъствованія о преображенів подтверждаеть навонецъ и самъ свидътель очевидецъ этого событія вп. Петръ. Выслушаемъ его свидътельство. "Мы, говорить Опъ (2 Петр. I, 16-18), возвъстили вамъ силу и пришествие Господа нашего Інсуса Христа, нехитросплетеннымъ баснямъ последуя, но бывъ очевидцами Его величія. Ибо Онъ приняль оть Bora Отца честь н славу, вогда отъ велелвиной славы принесся къ Нему такой гавоъ: "сей есть Сынъ Мой возлюбленный, въ которомъ Мое благоволеніе". И сей гласъ, принесшійся съ небесъ, им слышали будучи съ Нимъ "на святой горъ". Таково свидътельство свиаго Herpa!

Теперь перейдемъ къ нъкоторымъ частнымъ новражениямъ, воторыя направляеть отрицательная критика противъ енингельсваго повъствованія о чудесновъ преображенів Господневъ, хоти предваряемъ, что возраженія эти такого рода, что у человъка серьезнаго могуть вызвать только одну улыбку. Говоря напр. о явленіи на Өаворъ Монсея и Илін, Штраусъ увъряеть 22) своихъ читателей въ той великой истинь, что мертвые не могуть являться живымъ людямъ. Эта истина такъ непреложна, что и мы съ охотою принимаемъ ее. Тъмъ не менъе, ито въруетъ въ загробную жизнь, въ возможность воспресенія и въ прославленіе нашего тала въ той страна, въ которую каждый нав насъ рано вин поэдно попадеть волей-неволей, кто върнть въ встхозавътное повъствование о жизни и судьбъ пророновъ Монсен и Илин, для того разбираемое нами событие не представить никакихъ затрудненій, твиъ болве, что возможному объясненію его много помогаеть само Св. Писаніе (См. Второз. XXXIV, 6; 4 Цар. II,



<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Das Leben Iesu, crp. 240.

11; Сир. XLVIII, 9, 13). "Миханиъ Архангелъ, говоритъ ап. Іуда (ст. 9), когда говорияъ съ діаволомъ, споря о Монсеевомъ тълъ, не емълъ произнесть укоризненнаго суда, но сказалъ: да запретитъ тебъ Господъ". Послъднія слова слъдовало бы сказать еще также и нашему ученому критику.

Такого же рода и другое возражение Штрауса 11), направленное противъ евангельского указанія на гласъ, бывшій съ небесъ во время преображенія. У Бога нъть ни горныхъ трубъ или рупоровъ, ни другихъ какихъ-нибудь звуковыхъ инструментовъ; какъ же Онъ, спрашивается, погъ бы говорить? Когда Штраусъ писалъ свою "Жизнь Інсуса", тогда еще ничего не было извастно о телефонахъ; иначе опъ конечно не преминулъ бы сослаться на нихъ! Право, какъ-то странно слышать подобныя дэтовія возраженія оть человіна, считающагося серьёзнымъ представителемъ науки и руководящимъ пълою школою своихъ послъдователей. Безъ сомивнін, Штраусу была извістна новійшая теорія звука помъщающанся даже въ учебнивъ Малинина 34), воторая объясняеть вой ввуновыя явленія движеніемъ колеблющагося тала. Но если такое движение воздуха или вопра ножетъ производить наждый человёнь (о нёныхъ мы не говоремь); то почему же всемогущій Богь должень быть лишень этой возможности? Но довольно объ этомъ, перейдемъ къ слъдующему.

#### TABA IV.

### Отношеніе нъ Інсусу Христу апостоловъ.

Отношеніе из Інсусу Христу Его апостолова выясинлось отчасти уже иза вредандущаго. Слово "ученива" и притома "ученива" ва большинства случасва преданный своему Бомественному Учителю, ученива вокорный, послушный, вимиательный—намлучшима образома харантеривуета это отнонісніс. Личноста Христа производила такое магическое вліяніе на апостолова, что достаточно было одного Его слова: "иди по Мив", чтобы буду-



<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Das Leben Iesu, c7p. 242.

<sup>№)</sup> Начадыныя основанія энзики. М. 1876, стр. 95-98.

щій ученивъ Христовъ оставиль напсегда и своихъ редныхъ и свои хозайотвенныя занятія, не отдавая дажа себъяснаго отчета! въ томъ, зачемъ это онъ делаетъ, и куда приведетъ его Божественный наставникъ. Правда, уже съ самаго начала учениви видели въ Інсусе Того, о которомъ писали Монсей въ законе и. пророки, т.-е. Мессію (Іоан. І, 45; ср. 41); но вси евангельская исторія ясно свидітельствуєть о томь, что долгое время ученики, вовсе не имъли истинизго представления объ обътованномъ Мес-, сін, не знали свойствъ Его царства и не имъли понятів о Его цвии. Почти три года они постоянно сопровождели Інсуса Христа, цочти всегда были свидътелями Его сверхъестественныхъ: дъйствій, почти всегда слышали Его божественное ученіе и между триъ только въ конце третьяго года говорять Інсусу: "воть мы оставили все, и последовали за Тобою; что же будеть намъ? (Мо. XIX, 27; Мр. X, 28; Лув. XVIII, 28). Опыть съ одной стороны, сверхъестественное дъйствіе благодати Божіей съ другой привели наконецъ апостоловъ къ тому глубовому исповъданію, которое они произнесли предъ Інсусомъ: "Ты Христосъ, Сынъч · Bora mubaro" (Me. XVI, 16 m napana.). Thus he mente ohn u araэто время еще не имъли истинного понятія объ Інсусь. И когдо. Інсусь Христось началь после этого исповеданія открыто говода рить ученивамъ Своимъ о томъ, что Ему должно идти въ Іеруъ салимъ, много пострадать тамъ отъ старъйшинъ, первосвященниковъ и книжниковъ, быть наконецъ тамъ распятымъ, чтобы въ третій день воскреснуть, то Петръ, этотъ горячій исповъднивъ Христа, первый началь прекословить Ему, говоря: будь милостивъ въ себъ Господи; да не будетъ этого съ Тобою. Предъ самымъ торжественнымъ входомъ своимъ въ Герусалимъ, т.-е. за насколько дней до Своихъ, страданій, Інсусь Христось онова проводить предъ своими ученивами ту же самую мысль о предстоящихъ Ему страданіяхъ, смерти и воспресеніи: полони, говорить еванголисть (Лук. XVIII, 34), ничего нав этого не полязи; слова: сів были для жихъ сокровенны, и они не разумыли свазаннаго: Наконець они слушають учение Христа о парствін Божісить, не въ то же время повидимому не забывають еще и ученія іудейскихъ книжниковъ (Ме. ХУП, 10). Вообще если мы будемъ смотръть на отношение во Христу Его апостоловъ съ естественной, чисто психологической точки эрвнін, то въ евангельской исторіи

многое останется для насъ совершенно непонятимиъ. Если учевики видъли сверхъестественныя дъйствія Інсуса Христа, слышали Его Божественное ученіе, и наконецъ чистосердечно въровали въ Его Богочеловъческое достоинство, то спрашивается, вавлиъ образонъ они могли быть въ большинствъ случаевъ таними маловърными, навими намъ представляетъ ихъ свангельская исторія? Какинь обравомь они могля быть настолько тщедушными и трусливыми, чтобы нь последствии оставить Інсуса, ' своего Господа и Учители въ саду Геосиманскомъ на произволъ судьбы, заботясь только о своей личной безопасности? Какимъ образомъ горячій неповъдникь Христа Петръ могь быть настолько малодушнымъ, чтобы отречься отъ Сына Бога, несмотря на то, что за ивсколько часовъ предъ тъмъ онъ съ такою увъренностію объщаль Христу: "если и всв соблазнятся о Тебъ; я никогда не соблавнюсь" (Мо. XXVI, 33)? Повторяемъ, понять возможность подобныхъ контрастовъ съ обыкновенной, психологической точки врвнія нельзя, хотя и нельзя отрицать возможности отыеканія въ нехъ накоторой вналогія съ обыкновенвыми явленіями поихической жизни. Но чтобы указать истинную причину того отношенія, въ накомъ впостолы находились ко Христу, для этого необходимо признать въ нихъ дъйствіе сверхъестественной воли Божіей въ связи съ природою чисто человическою. Все, что мы видимъ въ апостолахъ хорошаго, какъ-то: ихъ необывновенияя привяванность въ Інсусу, пхъ горячая въра въ Него, ихъ видимая ръшимость жертвовать собою за безопасность своего Учителя, все это должно приписать действію божественной благодати (ср. Мо. XVII, 17); напротивъ, ихъ явное непонимание ученія Христа, ихъ невърное представленіе объ обътованномъ Мессін, ихъ маловъріе и малодушіе, ихъ прекословіе Дристу-венцию принадлежать одабости человической природы ихъ. Апостолы были люди простые, исученые, ис столько занимавшіеся богословскими вопросами, сколько рыбнымъ промысломъ, галиление, т.-е. жители невъжественной Галилен, откуда туден не ожидали ничего добраго, люди некнижные, не получившіе никакого образованія, не принадлежавшіе ни въ какой парти-ни нъ одрисениъ, ни нъ саддунениъ, люди безъ особыхъ страстей и беры особыхъ добродателей, но способные кажъ из тому, такъ и къ другому. И въ набраніи такихъ людей въ число

апостоловъ, въ число будущихъ распространителей христіанской редигін проявилась величайшая нудрость Божественнаго Проимсла. "Когда міръ, говоритъ Павелъ (1 Кор. І, 21), своею мудростію не позналь Бога въ премудрости Божіей; то благоугодно было Богу безумісиъ проповёди спасти верующихъ... Нотому что безумное Божіе мудръе человъковъ, и немощное Божіе сильнъе человъковъ... Богъ избралъ безумное міра, чтобы пострамить . . сильное, и незнатное міра и уничищенное и ничего не значущее избралъ Богъ, чтобы упразднить значущее; для того, чтобы никакая плоть не хвалилась предъ Богомъ (25, 27, 28, 29). Еслибы христіанство было распространено чревъ Сократовъ, Платоновъ, Аристотелей или Гамаліндовъ, то "плоть" могла бы "хвалиться",-и столь необычайное явленіе вакъ распространеніе христіанства при всёхъ встрётившихъ его неблагопріятныхъ условіяхъ, при которыхъ оно было совершено, могло быть приписано человъческому генію; но когда люди некнижеме и простые убъщають въ истинности христівновой религіи философовъ, бъдные галилейские рыбаки становятся учителями царей и народовъ, профессорами науки неба, когда зовомъ нъоколькихъ ледочниковъ потрясаются и возрождаются всё основы человёчесвой жизни и само человъчество идеть всябдь за расинтымъ Інсусомъ Назаряниномъ, - тогда не можетъ быть нивакого сомивнія въ томъ, что христівнство есть дело Божіе, а христівнская религія— непосредственное откровеніе Божества.

#### ГЛАВА У.

Отношение не Христу невърующихъ іудеевъ и по преинуществу ихъ представителей илиминиевъ и фарисеевъ.

Чтобы въ инскольнихъ словахъ охарантеризовать отношение ко Христу іудейскаго общества и по преимуществу его представителей: инивниковъ и сариссевъ, достаточно сказать, что іуден относились ко Христу вообще враждебно. Причина такого враждебнаго отношения къ Інсусу Христу іудеевъ, какъ мы видъи, состоятъ, по изъяснению евангелиста Іоанна, въ томъ, что они

ме могли въровать въ Него, потому что, какъ сказалъ еще Исаін. народъ сей ослинить глаза свои и окаменить сердие свое, да не видять главами, и же уразумъють сердцемъ, и не обрагатся чтобъ я исцълегь ихъ (Исаін VI, 10). Немаловажная родь въ этонъ оснъщения принадлежить съ одной стороны чувству. обнанутой надежды, разочарованію, а съ другой-общей способности евреевъ все духовиее превращать въ чувственное, мір-CROS HAR RAND FORODHID SEARFSAHOTD, TONY OFFICERECTBY, TO **ТУМЕН И ПО Преннуществу ихъ вожани и представители---еник**-яни и оприсен возлюбили больше славу человъческую, нежели славу Божію (Іоан. XII, 43). Если мы хотя бъгло выглянемъ на жизнь еврейского народа, то мы убъдимся въ томъ, что преобладающемъ влементомъ въ ней была чувственность. Достаточно проследить черты вившияго обрядоваго закона у свреевь, чтобы видеть, какою мелкою обрядностію быль опутань этоть народь. Одиналово неблагопріятныя посладствія происходили и отъ медочнаго выполненія и отъ невынодненія обрядоваго закона. Въ нервоиъ случав онъ становился рабомъ мелочныхъ обрядовыхъ предписаній, въ последнемъ-ему, какъ плотскому народу, невозвышавшемуся до духовнаго пониманія своей религіи, угрожаль индеферентивить или даже безвёріе. Исторія еврейсваго марода дъйствительно и представляеть въ немъ эти два крайнія направленія. Она повазываеть мамъ, что одна часть іудесвъ, строго вынолнявшая предписанія закона, всецью привязалась въ едной мертвой буквъ и вивинему формализму,--отъ чего само собою разумъется, ничего хорошаго не могле произойти ин для умотвенной, ни для нревственной, ни для общественной живни нареда. Другая часть іздейскаго народа, не выполнявшая на дълъ закона, оказалась по свидетельству той же исторіи безвърною. Примирами этого служать седдунен и даже пожалуй іудейскіе первосвященники и кинжники, современные Імсусу Христу (ср. Me. XXIII, 3, 4, 14, 23, 27, 28 и мн. др.). Ихъ произвольныя толкованія о Мессін, какъ всемірномъ завоеватель, достаточно повазывають, навъ чужды были они истиниаго духа веткозавътной религии. Такимъ обравомъ изъ всей жизни дохристівневаю іудейства вышло то, что оне въ большинстве своихъ членовъ оказалось совершение неспособнымъ къ тому, къ чему подготованаось. Когда явился Христосъ, іуден во многихъ

отношенияхъ оказвансь куже язычниковъ. Само собою понятно, TO STOPO MEJISH OUNCETTE ES ONYMACHINO CAMON BETROBARSTHON религін, въ которой непротивъ явно просвачивалась высокая идея о Мессін, накъ виновникъ общечеловаческаго воврожденія. Но въ індейской живии эта идея была загромождена миожествомъ обрядовых в предписаній, а народъ безсознательно привазанный въ этимъ предписаніямъ не въ состоянін быль выяснять ее себъ. Правда, въ средв этого народа появлялись по временамъ люди (пророки), которые проясняли эту идею; но неуполимий формамиямъ заставлять іудеевъ побивать камиями этихъ лучшихъ людей (ср. Мо. XXIII, 29-35). Правда, евройскій народъ быль набраннымъ народомъ Вожінмъ. Въ богоотировенномъ законъ свеемъ онъ получилъ силу, посредствомъ которой моръ бы достигчть своей цвли. Но его свлонность къ чувственности и гръжовности (Исх. XXXII; Суд. II, 10; 1 Цар. III, 1; 3 Цар. XIX; Исаін I, 3-6; Іерем. II, 26; Евен XXII, 30; Осін IV, 1, 6, 12; Мих. VII, 2 и ми др:) была причиною того, что спасительная спив закона для большинства пудвевь утратила свое вначение; законъ былъ извращенъ, а обътование объ Искупитель оставапось въ пренебрежения. Такимъ обравомъ извращение закона въ чарисействъ, презръніе обътованій въ саддукействъ, горделивое некажение обоихъ въ ессействъ и пустой бескизненный сормаанямъ въ обществъ книжени овъ, -- вотъ те причины, по которымъ большинство іздесвъ отвергло обътованное на ожидавшесся въ продолжения тысячельтий снасение, ногда оно наступило на сатиомъ дълв. Даже тъ изъ іудревъ, которые занимали навъюбы средину между іудействомъ и явычествомъ-такъ-называемые алепсандрійскіе іуден и вообще эллинисты нь стремленіи своемь нь четинь, усимиваясь освободить сущность ветноваватного отправенія изъ-подъ господства мертной буквы, устранить изъ мего національныя и временныя формы и представить тодько, какъ всеобщую истину, - не особенно приблизились въ усвоению обътованнаго спасенія: Отремленіе это, при непониманіи истинвано гдуха откровенія божественняго и чуждое истиньо-духовныхъ потребностей, принядо совершенно мірской карактеръ и запуталось: въ истелкования мессианских побътования. Такива побра-430мъ, изъ народа, руководимаго богооткровеннымъ ветховавът-

The party of the transfer of the process

нымъ закономъ, оказались лишь немногіе, которые могли принять призывающій ихъ къ покаянію голосъ Божій и благодатное призваніе.

Безепорно, что современные Христу іуден съ нетеривнісмъ ожидали издревле обътованнаго Царя-Мессію; о Немъ молились въ храмъ и по домамъ; о Немъ разсуждали въ синедріонъ и синагогахъ; о Немъ думаль каждый, даже и самый простой изгаильтянинъ (Іоан. І, 45, 49). Даже самаряне въровали, что скоро придеть Мессія, который разръшить накопившіяся у нихъ недоразуменія касательно некоторых религіозных вопросовъ. Для избъжанія опасности неувнать истинваго или принять ложнаго Мессію составлено было довольно пространное ученіе о Его признавахъ, именахъ, свойствахъ, дъйствіяхъ и т. п. Между прочивь въ числъ важнъйшихъ признаковъ истиннаго Мессіи обывновенно полагали чудеса и знаменія съ небесъ. Затемъ,предъ пришествіемъ Мессін іуден ожидали также явленія древнихъ велинихъ пророковъ-чудотворцевъ, въ числъ которыхъ называли Илію, Іеремію и др. Но истинное ученіе пророковъ о лицъ и царствъ Мессін ко времени пришествін Інсуса Христа было сельно искажено въ особенности у книжниковъ и фарисеевъ. Привязавшись къ буквъ пророческаго ученія и утративъ понимание духа его, они составили себъ слишкомъ чувственныя понятія о Мессін и Его царствъ. Они ожидали въ лицъ Мессін мірскаго царя во всемъ внітінемъ величін и блескі, ожидали всемірнаго завоевателя, который, возвысивъ и усиливъ теократическое царство іудейское, покорить ему всв царства міра, всв явыческие народы. Іудейское царство въ его правлении снова будетъ могущественнымъ, славнымъ, богатымъ, какимъ никогда не было прежде, даже при Давидъ и Соломонъ... Тяжелое политическое положение іудейского народа, постоянно носившаго то вавилонское, то греческое, то римское ярмо, а между тъмъ помнившаго свое славное прошлое, равно какъ и личный характеръ іудеевъ, въчно стремившихся по всему чувственному, плотскому, жатеріальному и утилитарному, положившему зерно ко всякаго рода эксплуатацін, --были причиною такого искаженія идеи обътованнаго Искупителя.

Когда развитіе живни іудейскаго народа въ этомъ направленіи ошло до своего апогел, въ одной изъ Виолеемскихъ пещеръ ро-

дился отъ дъвы младенецъ Інсусь, который до триднатилътняго своего возраста проживаль въ домъ одного плотника, нотораго называли Его отцомъ, жившаго въ небольшемъ галилейскомъ городив Назареть, гдв не было ни школь особенно замвчательныхъ, ни ученыхъ знатоковъ талмуда и закона, и откуда слъдовательно никто никогда не могь предполагать ничего особеннаго- ни ученыхъжнижниковъ, ни руководителей партій или секть, или замъчательныхъ раввиновъ, а тъмъ болъе Мессіи. Центромъ іудейской учености и гражданственности быль Іерусалимь, Іудея, въ Гадилев же жили только рыболовы да мастеровые. Чтоже можеть быть оттуда добраго? Но воть, достигнувъ тридцатилътдяго возраста, сынъ назаретскаго бъднаго плотника---Iнсусъ собираеть вокругь себя незначительное число радилейских рыбадовъ- лодочниковъ, отправляется съ ними въ Гудею, и въ самомъ Іерусалимъ, этомъ святомъ мъстъ, центръ всей еврейской жизин, открыто нарушаеть священные обычаи закона, а еще болъе преданія старцевъ, за нарушеніе которыхъ следовало бы нарушителей побивать камнями. Именно въ день субботній, въ день повоя, который по преданію старцевь нельзя было нарушать даже излишними движеніями тела, хожденіемъ, путешествіями, приготовлениемъ пищи и т. п., этотъ галилеянинъ, едвали понимавщій всю важиость отеческихъ преданій во всёхъ ихъ частностяхь, вздумаль позволить выльченному или исцеленному вивбольному встать, взять постель свою и ядти домой. Такое явное, открытое нарушение того, что должно считаться неприкосновеннымъ, не могло быть перенесено іудеями хладмокровно: коль скоро можно нарушать субботу, -- то значить можно нарушать и весь законъ; а нарушать его можеть только тоть, кто въ него не въруетъ; отоюдя-то произошло и саддукейское невъріе, столь ненавистное представителямь іудейства-фарисенив. Услы-. шавъ, же, что Інсусъ не только является нарушителемъ субботы, человъкомъ невърующимъ въ святость предація старцевъ, но я богохульникомъ, называющимъ Бога своимъ Отцомъ, т.-е. дълающимъ Себя равнымъ Богу, іуден окончетедьно рашились убить Его. Впрочемъ ръчь Христа и особенно Его осыдка на писанія Моисея, въ которыя следовательно Онъ еще веруеть, наспольно сдержали ожесточенность іудеевъ (Іоан. У). Къ втому приссединилось еще то, что въ это время уже ходили въ неродъ объ Ілетсь необывновенные слухи, говорили, что онъ, соверщаеть такія чудеса, которыя можеть совершать только одинь Христосъ; наколорые изъ говорившихъ были даже личными свидетелями этихъ чудеоъ (Іоан. VII, 31). Что же должно думать о Немъ? Само собою разумъется, что Онъ не Христосъ. Развъ Христосъ будеть нарушать субботу и другія преданія отарцевь, исцалять въ этотъ день больныхъ и позволять имъ брать своя поотели и нести ихъ? Развъ Христосъ будетъ богохудьствовать? Да Онъ и не похожъ на Христа; Христосъ долженъ быть представитедемъ величія и славы, а не невъжественнымъ гелиделинеомъ: Христосъ долженъ родиться отъ девы, не отъ девы знатной, благородной, іуделики-аристократки, а не жены или невъсты насаретскаго плотника, -- которые едва-ли могуть чэмъ и произрыливать себя ежедневно. А развъ такое учение будетъ проповъдывать тоть, кому суждено покорить іудеямъ весь міръ? Развъ тавой тихій, кроткій и смиренный видь онъ будеть иметь? Какою же силою Онъ совершаеть Свои необычайныя деле? И воть когда чудесамъ Інсуса удивлядся весь народъ и говорилъ: не это ли Христосъ, сынъ Давидовъ, находится въ Герусалимъ книжники и фарисен. которые увъряють, что Онъ инветь въ себв вельвевула, княвя бъсовскаго, силою котораго изгоняеть бъсовъ и творить чудеса. Впрочемъ Інсусъ настольно серьёзно опровергаеть это мижніе, что сами фарисен не прочь переменить его на лучшее, но только подъ условіемъ, чтобы имъ дано было знаменіе, которое, какъ мы видели, считалось одинив изв привнаковъ истиннаго Мессіи. Інсусъ не желая, чтобы знали Его Мессіею, а желая, чтобы въровали въ Него накъ въ Мессію, потому что по Его возгрънію блаженны невидъвшіе и въровавшіе, отпавываеть въ ихъ просьбъ. Отказъ этогъ внижники и фарисен могли одновоже истолковать по своему: если Онъ не даеть знаменія, значить Онъ не можеть дать его, значить Онъ не Христосъ. Съ теченіемъ времени Інсусъ Христосъ по Своему учению и по Своимъ понятиямъ, а въ особенности вольдствіе Своихъ обличительныхъ рачей все больше и больше расходился съ представителями іудейской цивилизаціи вижениями и фарисонии: то Онъ порволяль только себъ нарушать субботу, а теперь сарисен видять, что по Его примъру многія отеческія преденія стели нарушать и ученики Его: не

постятся, какъ ученики Іоанновы и фарисси, ъдять неумытыми руками не смотря на субботу, рвуть колосья, растирають ихъ въ рукахъ и вдятъ. Тавъ нарушать законъ и отеческія преданія не позводидь бы своимь ученивамь истинный Мессія. А между тъмъ число учениковъ Христовыхъ все увеличивается и увеличивается, и даже стало больше чемъ было у Іоанна Крестителя. Соблазнъ растеть; іудейству предстопть лишиться иножества своихъ членовъ. Ясно, что Онъ человъкъ положительно вредный для общества, для его централизаціи. Канить бы то ни было способомъ отъ Него нужно отдёлаться. Действительно Онъ творить много чудесь; но темъ не менее Онъ не Христосъ, потому что въ Немъ нётъ и одной черты принадлежащей истинному Мессін. Фарисеевъ Онъ обличаетъ; Онъ не хочетъ приналлежать въ ихъ партін, а откуда же выйти Христу, какъ не изъ секты фарисеевъ? Не изъ скептическаго же саддукейства или незначительной и асметической партіи ессеевъ? Если Онъ стоить во враждебномъ отношени въ представителямъ благочестия •арисенть, то следовательно Онъ не Христосъ. Называя же себя таковымъ, Онъ оскорбляетъ только имеющаго прійти истиннаго Мессію. И нужно заметить, что такъ разсуждали уже не единичныя лица, а цвлый синедріонъ, хотя быть можеть только "малый". Не желая отделаться оть столь опаснаго члена общества частнымъ образомъ, т.-е. посредствомъ преступленія, убійства, такъ накъ въ этомъ случав нужно было бы отвъчать предъ римскимъ правительствомъ, хитрые фарисеи не разъ хотвля уловить Его на словахъ, чтобы уличить затвиъ въ накомъ-нибудь преступлени, за которое полагается смертная казнь. Такимъ преступленіемъ могло быть или богохульство или политическая неблагонадежность. Но ни въ томъ, ни въ другомъ они не имъли успека. Вопросомъ: "какою властію Ты действуешь?" они поставили въ неловкое положение только самихъ себя, а на вопросъ о законности подати, которую іуден платили римскому правительству, Інсусъ Христосъ даль такой отвътъ, въ которомъ сами фарисеи не нащли ничего преступнаго. Чудесное насыщеніе сначала пяти, а потомъ четырехъ тысячъ народа снова приводить тудеевъ и ихъ представителей нь той мысли, что въроятно настали или по крайней мере бливки времена Мессін,

мысль столь пріятная для нетерпаливо ожидавших этого іудеевъ. И воть теперь не только оврисен, но уже и саддукен, прежде съ усмъщвото высокомърія смотръвшіе на ученіе Христа, приступають къ нему съ просьбою показать имъ знаменіе съ неба. Неопредвленный или по врайней мъръ неясный для нихъ отвъть Інсуса окончательно убъщаеть ихъ въ томъ, что Онъ (Інсусъ) далено не истинный Мессія. А между тъмъ совершенное Имъ, по дошедшимъ до нихъ слухамъ, исцъленіе слъпорожденнаго, а въ особенности воскрешение Лазаря, случившееся въ трехъ-четырехъ верстахъ отъ Іерусалима, гдъ въ то время бытьможеть уже находился и римскій прокураторь, обыкновенно прівзжавшій въ Іерусалимъ на праздицев Пасхи, привели въ ужасъ всехъ іудейскихъ первосвященниковъ, книжниковъ и оарисеевъ. За Інсусомъ ходила уже масса последователей; но вромъ этого у Него могли быть еще и тайные ученики, боявшіеся объявлять себя таковыми только изъ страха предъ синедріономъ, который уже давно постановиль отлучать оть синагоги всяваго, кто будетъ признавать этого галилейского плотника Христомъ, Мессією. Въ ученім Імсуса не было инчего опаснаго въ политическомъ отношении; но все-таки Онъ постоянно говориль о Своемъ царствъ, слъдовательно считаль Себя царемъ. Правда, по Его словамъ царство Его не отъ міра сего; но тавого царства ни іуден, ни римляне не могли себъ и представить. А между тъмъ вожани іудейскіе чувствовали, что одна мысль, дошедшая до Рима о томъ, что въ Гудев идетъ пропаганда въ пользу какого-то царя, отличнаго отъ римскаго кесаря, могла причинить іудеямъ много непріятностей, могла лишить яхъ и той доли свободы, какою они тогда пользовались. Воть почему послъ воскресенія Лазаря "первосвященники и фарисеи собрали совътъ и говорили: что намъ дълать? Этотъ человъкъ много чудесъ творить. Если оставимъ Его такъ, то всв увърують въ Него; и прійдуть Римаяне, и овладеють и местомъ нашимъ и народомъ. Одинъ же изъ нихъ, ивито Кијаоа, будучи на тотъ годъ первосвященникомъ, сказалъ имъ: "вы ничего не знаете и не подумаете, что лучше намъ, чтобы одинъ человъкъ умеръ за людей, нежели чтобы весь народъ погибъ". Сіе же онъ сказаль говорить евангелисть, не отъ себя, но будучи на тотъ годъ первосвященникомъ предскавать, что Інсусъ умреть за народъ и не только за народъ, но чтобы и разебянныхъ чадъ Божінхъ собрать воедино. Съ этого дня положили убить Его" (Іоан. XI, 47—53). Вотъ въ главныхъ чертахъ характеристика того враждебнаго отношенія, какое питали къ Інсусу Христу іуден и въ особенности ихъ представители: книжники и фарисеи. Къ чему привела ихъ вражда, это мы раскроемъ въ слёдующей части.

Свящ. Т. Бутиввичъ.

# О КАНОНИЧЕСКОМЪ ЭЛЕМЕНТЪ

## ВЪ ЦЕРКОВНОМЪ УПРАВЛЕНІИ \*).

Представляя римскаго и константинопольскаго ісрарховъ возвышавшимися по ихъ положенію и вліянію на діла христівиской церкви предъ прочими старъйшими ея предстоятелями, мы тъмъ самымъ ни мало не нарушаемъ јерархическихъ правъ другихъ патріарховъ и не вводимъ начала разделенія ихъ канедръ на два порядка, на высшія и подчиненныя. Сущность нашего мевнія въ томъ, что возвышеніе римскаго и константинопольскаго іерарховъ утверждалось не на особомъ какомъ либо достоинствъ, украшавшемъ ихъ патріаршій санъ, но зависьло отъ превиу: ществъ ихъ канедръ, представлявшихъ центры церковныхъ отношеній — одна на Западъ, другая — на Востокъ христіанской церкви. То же возвышение не простиралось на внутреннюю сторону ихъ духовнаго авторитета, такъ что по достоинству патріаршаго сана и римскій и константинопольскій ісрархи были совершенно равны съ прочими старвишими предстоятелями, а по существу почивавшей въ нихъ іерархической благодати они не преимуществовали и предъ другими епископами, одаренными въ равной мъръ епископскою благодатію. Посему всякая мысль о подчиненіц одного епископа другому на основании неравенства ихъ іерар-

<sup>\*)</sup> См. нарт. н іюнь-іюлься. вн. "Правосл. Обокр." тенущаго года.

хическихъ правъ, равно и о зависимости одного патріарха отъ другаго на основаніи различія ихъ сана должна быть устранена изъ нашихъ разсужденій о преимущественномъ положеніи римсваго и константинопольскаго ісрарховъ христіанской церкви. Эти ісрархи возвышались и были возвышены не ради особыхъ преимуществъ украшавшаго ихъ сана и присущей ему божественной благодати, а ради достоинства ихъ канедръ, признавныхъ церковными канонами, всябдствіе исключительнаго ихъ положенія, старвишими въ ряду другихъ относительно мъста и вліятельнайшими на дала христіанской цериви относительно авторитета. Такое положение этихъ канедръ было каноническимъ учрежденіемъ древней вселенской церкви, развивавшей порядки и формы своего управленія на почвъ исторических условій грекоримскаго міра. Трульскій шестой вселенскій соборъ (692), укавывая порядокъ и последовательность места всехъ патріаршихъ канедръ, говоритъ: "Возобновляя законоположенное сто пятидесятію святыми отцами собравшимися въ семъ богохранимомъ и царствующемъ градъ (Конст. II всел. пр. 3), и шесть сотъ тридесятію собравшимися въ Халкидонъ (Халк. IV всел. 28), опредъляемъ: да имъетъ престолъ константинопольскій равныя преимущества съ престоломъ древняго Рима, и яко же сей да возвеличится въ дъдахъ церковныхъ, будучи вторымъ по немъ: послъ же онаго да числится престоль великаго града Александріи, потомъ престоль Антіохійскій и за симъ престоль града Іерусалима" <sup>345</sup>).

Приведенный канонъ содержить изъясненіе общаго взгляда вселенской церкви на старвйшіе престолы въ ихъ между-церковныхъ и взаимныхъ отношеніяхъ. Соотвътственно сему взгляду канонъ говорить о вліяніи важнійшихъ изъ этихъ престоловъ на діла всей христіанской церкви и о місті каждаго изъ нихъ въ составі управленія вселенской церкви. Прежде всего обращаеть вниманіе признаніе канономъ за константинопольскимъ престоломъ равныхъ преимуществъ сравнительно съ римскимъ и возвеличенія (важности) перваго одинаково съ посліднимъ въ ділахъ церковныхъ. Это признаніе обозначаеть, что вселенскій соборъ, считая упомянутые престолы старвішими въ ряду прочихъ, смотріль на нихъ, какъ на равные по независимому другъ



<sup>945)</sup> YI mees. up. 86.

отъ друга положенію, и вивств какъ на однозначущіе по вліянію на двла христіанской церкви. Эту мысль и предполагаеть въ приведенномъ канонъ греческій толкователь Аристинъ, нить славянская Кормчая, а также и преосвященный Іоаннъ. Последній пишеть: "премнущество цареградской наобдры, нанъ выражаеть правило собора, должно было возведичить ее въ дъдахъ церковныхъ, т.-е. сообщить ей особенную важность голоса въ этихъ дълахъ, сделать ее средоточіемъ управленія вселенской первые на восточной ен половина, кака римская въ первые вака была средоточісиъ западной ся стороны, дать цареградскому патріарху право посредствующаго суда въ дълахъ другихъ церквей, вакъ это постановлено уме на IV всел. соборъ (прав. 9, 17) сдълать эту канедру совершенно самостоятельного и независимою отъ другихъ въ своемъ внутрениемъ управления 346). Греческие ванонисты: Зовара и Вальсамовъ, толкуя настоящее опредъленіе ванона о равныхъ преннуществахъ вонстантинопольскаго престола съ римскимъ, подъ вліяніемъ распространившихся въ ихъ время ученій о превосходствів перваго престола предъ поскъднивъ 347), въ своихъ толкованіяхъ главнымъ образомъ выражають мысль объ умаленін и уменьшеніи чести константинопольскаго престола сравнительно съ римскимъ, пользуясь для сего значеніемъ предлога "иста" изъ выраженія канона: "и будеть второй по немъ". Навранные канонисты вообще объясняють трульскій ванонь какь и другія опредвленія о преимуществахь константинопольскаго престола (прав: 3 конст. и 28 халкид.) въ смысль его отношеній къ римскому престолу, не развивая мысле о значение втихъ престоловъ въ дълахъ христіанской церкви. Увазавъ основанія, по которымъ почтемъ константинопольскій престоль, и выразивь мысль о невозможности удостоенія его равныхъ правъ во всехъ отношенияхъ съ римскимъ, Зонара присовомущиеть: "развъ ито снажеть, что тъ божественные отцы признали его первымъ, предвидя Духомъ Святымъ, что церковь римская будеть отстчена отъ цалаго совма православныхъ и невлючена отъ собора върныхъ за неправославныя ученія, и таиниъ образомъ удостоили одинановыхъ съ древничъ Римомъ

<sup>&</sup>lt;sup>844</sup>) Опыть курс. Церк. Законовъ, т. II, стр. 401—402.

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup>) Объ этомъ уме была рачь выше.

правъ во всехъ отношенияхъ городъ, имъющий занимать первое ивото, канъ первенствоваль изкогда древній Рамъ. Ибо преддогъ "цета" (после) понимать сотласно съ теми, которые говорять, въ спысле указанія на последовательность времени устроенія столицы царства въ сихъ городакъ, не довроляеть 36 пр. Трульскаго собора, когда поставляеть престоль Константинополя. вторымъ послъ престола древняго Рима и прибавляетъ: "послъ онаго да числится престолъ Александріи, потомъ престолъ Антіохійскій, а за симъ престоль града Іерусалима. Ибо какъ по отношению въ другивъ престолямъ предлогъ (цета-послъ) означаеть понижение (ύποβιβασικόν), въ такомъ же омыслъ онь поставленъ и по отношению къ престолу Константинополя. Такъ и нужно понимать его". Върная и согласная съ 36 пр. трульснаго собора въ толковании Зонары и Вальсамона имсль есть та, что константивопольскій престоль, при равенств'я его въ преимуществахъ съ римском наоедрою, занималъ следующее по римской, второе мъсто при возношени именъ ихъ предстоятелей, при совывстныхъ ихъ засъданіяхъ, при подписи именъ и проч. Но этотъ шагъ почета (primatus honoris), который признавала воеденовая церковь за римскимъ ісрархомъ, не препятствоваль тому, чтобы и римскій и константинопольскій престоды, пользуясь самостоятельнымъ авторитетомъ въ подчиненныхъ имъ предвлахь, имвля и одинаковое влінніе на двла вселенской церкви въ томъ омыслъ, что занимавшіе эти престоды ісрархи de jure располагали одинаковымъ значеніемъ въ дълъ возбужденія и рашенія обще-церковныхъ вопросовъ.

Трульскій канонъ разъясняеть преимущества только константинопольскаго престола сравнительно съ римскимъ; а о прочихъ вообще говоритъ: "послъ онаго т.-е. константинопольскаго да числится престолъ велинаго града Аленсандріи, потомъ престолъ-Антіохійскій и за нимъ престолъ града Іерусалима". Такой оборотъ рѣчи очевидно показываетъ, что соборъ инблъ въ виду и хотълъ опредълить нѣчто особенное и большее относительно римскаго и константинопольскаго престола сравнительно съ другими послъдующими престолами. Соборъ въ своемъ канонъ не выражаеть мысли о равенствъ положенія послъднихъ трехъ престоловъ съ двумя первыми, но онъ же не говорить ни о юридической зависимости, ни о фактическомъ подчиненіи тъхъ престоловъ римскому или константинопольскому. Следовательно соборь сохраняеть для этихь каседрь полную ихъ самостоятельность и независимость въ двиахъ внутренняго церковнаго управденія нодчиненных имъ округовъ, не пасаясь вопроса объ ихъ обще-церковномъ вліннім. По отношенію къ этимъ каоедрамъ трульскій соборь въ своемь каноні только опреділяєть для нихъ преннущества мъста, и основаніемъ для этихъ преннуществъ полагаеть гражданскую важность городовъ, въ которыхъ находились эти канедры. Только на этомъ основанім ісрусалимская ванетра должна была ванять последнее, антіохійская предпоследнее и александрійская третье місто, несмотря на то, что Герусалемъ, що совершившимся въ немъ событіямъ христіанской веры, должень быть привнань столицею христіанства 348), Антіодія, но древности основанной въ ней христівнской церкви и живому участію въ ен судьбі первоверховных впостоловъ, должна была считаться вторымь после Герусалина городомъ христіанства. Но нановъ ведеть счеть старвинихъ наседръ, начиная съ римской, какъ каседры древней столицы имперіи, потомъ ставить престоль ионстантинопольскій, какъ наседру новей столины, а затывъ именуетъ канедру александрійскую, поставляя ее выше прочихъ по причить большей важности города Александрін 249). Танимъ образомъ въ трульскомъ канонъ содержится опредъление о последовательномъ порядке и относительномъ достоянствъ старъйшихъ т.-е. патріаршихъ престоловъ, съ утвержденість при этомъ за константинопольскою наосдрою особыхъ преинуществъ сравнительно съ римскою. Выделяя эти канедры нов ряда другикъ, по вліянію на дела христівнской церкви, кановъ не подчиняетъ имъ прочихъ патріаршихъ престоловъ и и ставить всё ихъ одинаново въ главе прочихъ канедръ христівнской церкви.

<sup>146)</sup> Въ 1879 г. въ Болий I. Friedrich'омъ издано сочимение: "Zur alten Geschichte des Primates in der Kirche", въ которемъ авторъ доказываетъ, тто единственно апостольскою церковію была іерусалимская и что за этою церковію признавалось первенство въ древней церкви до разрушенія Іерусалима, съ которато оное евктически прекратилось. Мийніе это можетъ быть признаво только оригинальнымъ...

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup>) Опыть Куре. Церк. Закон., т. II, стр. 401.

Выраженная въ 36 трульскомъ канонъ мысль о последовательномъ порядке пяти патріаршихъ престоловъ въ христіанской церкви и составляетъ каноническую догму положенія самыхъ ісрарховъ, занимавшихъ эти каседры. По этой догив римсвій и константинопольскій ісрархи, сравниваясь въ преимуществахъ ихъ канедръ, представляются вліятельными въ дълахъ. цервовнаго управленія. Характеръ и предвлъ этой вліятельности мы раскрыли уже выше; а потому, не повторяя сказаннаго разъяснимъ: означенная каноническая догма и основанное на ней представление о преимущественномъ положения константинопольскаго ісрарха не находятся ли въ противоръчіи съ господствовавшею на Востокъ теоріею о такъ-называемой пентархів-пятерицъ патріарховъ? Краткая сущность этой теоріи заключается. въ томъ, что "всв области четырехъ странъ вселенныя раздъдены между пятью патріархами<sup>и 350</sup>), коихъ въ церкви Христовой можеть быть ни болье ни менье пяти подобно человъческому тылу одаренному только пятью чувствами. Эта теорія была распространеннымъ ученіемъ, воторымъ и церковные писатели и законовъды пользовались и для доказательства необходимаго существованія пятеричнаго числа патріарховъ и для подтвержденія мысли о неумъстности большаго числа таковыхъ предстоятелей въ христіанской церкви. Происхожденіе этой теоріи, по встиъ соображеніямъ, следуетъ поставить въ связь съ притязаніями папства на подчинение своей власти христіанскаго Востока и въ частности на порабощеніе церкви и канедры константивопольской, а полное развитие этой теоріи нужно отнести въ стремленію поддержать существованіе утративших д'яйствительное значеніе восточныхъ патріарховъ. Главнымъ основаніемъ, на которомъ утверждались папы, отказывансь признать старъйшинство константинопольскаго епископа, было то, что константинопольская наоедра не имъла апостольскаго происхожденія, а главнымъ выводомъ изъ этого основанія было то, что папы не хотвли причислять константинопольскую канедру въ разряду патріаршихъ, отказываясь дать согласіе на халкидонское опредъленіе о преимуществахъ константинопольской канедры. Папа Левъ писаль Антонію константинопольскому: "престоль александрійскій

<sup>986)</sup> Συνταγμ. t. II, pag. 41.

долженъ удерживать честь (dignitas), которой онъ удостоенъ ради Петрова ученива Мариа... и Антіохія, гдв проповедываль Петръ и получило начало имя христіанъ, не должна терять своего третьяго мъста, ибо иное дъло канедры и иное предстоятели". Въ письмъ къ императору Маркіану по тому же поводу папа писаль: "виолив достаточно, что Анатолій при помощи вашего величества и по согласію моей дюбви получиль епископство въ такомъ городъ; пусть же онъ не пренебрегаеть столицею имперетора, которую невозможно сдалать апостольскимъ садалищемъ 4 251). Говоря такъ, папа очевидно не хотъдъ признать константинопольскую каседру высшимъ церковнымъ учреждениемъ и поставить ее въ рядъ съ другими старъйшими. Но ванъ высказался Левъ по поводу халиндонскаго опредвленія, предоставдявшаго константинопольскому престолу равныя съ римскимъ премнущества, такъ говорили и его преемники при другихъ обстоятельствахъ расширенія преимуществъ и возвышенія константинопольской ваесдры. Папа Геласій писаль въ письме из еписконыть Дарданіи: "мы смвемся надъ твиъ, что хотять присвоять Акакію преимущества потому, что онъ епископъ столицы... Если правильно разсумдать о достоинствъ городовъ, то Александрія и Антіохія доджны быть поставлены второю и третью канедрою, гораздо выше, нежели этоть городь, который въдействительности не только не причисляется къ канедрамъ (т.-е. патріаршимъ), но и не сравнивается по правамъ съ митрополитами". На римскомъ соборъ (494) тотъ же папа разсуждалъ: лервая каседра апостола Петра есть римская церковь... вторая ванедра въ Александріи, основанная во имя блаженнаго Петра его ученивомъ и евангелистомъ Маркомъ... Третьи канедра въ Антіохів того же блаженнъйшаго Петра... При этомъ папа не говорять и не упоминаеть о каседрв Константинополя, давая твиъ понять, что онъ не причисляеть эту канедру къ патріаршимъ" 352). Папа Григорій Великій, производя патріаршее достоинство отъ апостола Петра, писалъ Евлогію патріарху александрійскому: "кто не знасть, что св. церковь основана Господомъ на камив Петрв, которому вручены илючи царства небеснаго,



<sup>&</sup>lt;sup>286</sup>) См. нашу кингу: "Коист. патр. и его власть", стр. 74—75.

ме, стр. 97-98.

который быль назначень утвердить своихь братьевь и наблюдать за всёмъ стадомъ? Такимъ образомъ хотя много было аностоловъ, но первенствомъ пользуется одна наседра князя апостоловъ, которая находится въ трехъ ивстахъ. Онъ самъ возведичиль ту канедру, на которой пожелаль остаться и умереть; онъ самъ украсилъ ту, на которую послалъ своего ученика Марка, онъ утвердилъ ту, на которой сидълъ семь лътъ. Итакъ существуеть одинъ и канедра одного, котораго въ настоящее время по божественному праву представляють три епископа" 253). Папа Николай І-й, отвъчая болгарскому деспоту на вопросъ-сколько патріаршихъ каоедръ-писаль: "истинными патріархами должны быть названы только три апостольскія каоедры: Римъ, Алексанарія и Антіохія. Хотя еписвопы вонстантинопольскій и ісрусадимскій также называются патріархами, но они не имвють подобнаго значенія, ибо канедра константинопольская не была основана апостолами, а важивншій никейскій соборъ не говорить о патріархъ константинопольскомъ... Нынъщній же Іерусалимъ не древній, который совершенно быль разрушень " 354). Итакъ пакы, признавая каноническое право тольно за тремя каноническое право тольно за тремя каноническое право ванными апостоломъ Петромъ и его ученикомъ евангелистомъ Маркомъ, устраняли отъ этого достоинства канедру константинопольскую, почти вовсе не упоминая объ јерусалинской. Само собою понятно, что по мъръ того, какъ папы и ихъ приверженцы старались развить и утвердить свою теорію о тріадъ патріаршихъ престоловъ на основаніи апостольскаго ихъ происхожденія, развивалось и крвпло другое противоположное ученіе, подагавшее начала правильнаго церковнаго управленія въ пятеричномъ числъ патріарховъ. Это ученіе, основываясь на мысли о старъйшинствъ пяти ісрархическихъ каседръ, признанномъ ваноническими постановленіями, съ опредъленностію выражено на константинопольскомъ соборъ 869 года, бывшемъ по дълу Игнатія съ Фотіемъ-съ цадію умиротворенія константинопольской церкви.

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup>) Танъ же стр. 99.

<sup>&</sup>lt;sup>384</sup>) Mansi, t. XV, pag. 450.

Въ происходивнихъ на этомъ соборъ разсуждения вообще слышится убъявеню, что пять патріаршихъ престоловъ полькуются правонъ сообща разръшать важнъйшія дъла, касающіяся всей церкви; но это убъндение нашло себъ выражение и въ отврытыхъ заявленіяхъ. Превде всего мастоблюститель ісрусаанмскаго патріарха Өеодосія пресвитерь и синкель Илія, разсуждан о правильности суда надъ Фотіемъ, прямо утверждаль божественное происхождение пяти патріарховъ, которые по его слованъ "поставлены въ мірт Святымъ Духомъ съ темъ, чтобы устранять вознивающіе въ цериви Божіей соблазны 355). Смирнскій митрополить Митрофанъ, говорившій при отпрытін шестаго высъданія собора, пользунсь выраженіями изъ 14-15 ст. І гл. квиги Бытія, сравниваль патріарковь съ сивтилами небесными, н говорилъ: "Вогъ поставилъ на тверди церкви какъ бы нъкія великія світила патріаршія главы для освіщенія всей земли, дабы управлять диемъ и ночью и разделять между тьмою и между светомъ". Проделжая свое сравнение Митрофенъ сравниваль соборъ съ распъ и ковчегомъ, а присутствовавшаго въ этомъ засъданім императора Василія съ Ноемъ, приготовившимъ этотъ вовчегъ 354). Самъ императоръ Василій, выходя изъ мысли о всевласти патріарховъ въ деркви, въ разсужденінхъ съ привержендами Фотін спрашиваль жив: нто въ состоянія разрушить двяніе четырекъ патріарковъ, и вообще развиваль, что решенія патріарховъ должны имъть общеобивательную силу и никто не ь правъ противиться власти, сообщенной имъ отъ Бога 357), Съ большою же ясностію при ревоужденінхъ съ приверженцеми же Фотія выравиль ученіе о пентархіи императоровій сановникъ Ваакесъ, который, убъндая ихъ къ повиновенію, угрожаль ниъ, что если они, осужденные отъ четырехъ патріарховъ, бу-

Manai, t. XVL pag. 818—819: "Ignoratis patriarcharum vertices in orbe propterea a Spiritu sancto esse institutos, uti pullulantia in ecclesia mala et scandala per illos opprimerentur. Quapropter cum Romanae ecclesiae prima sedes Photium non receperit, neque tres orientis throni: Alexandrinus, Antiochenus, Hierosalymitanus, non opus erat cum in quaestionem et judicium denuo vocari...

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup>) Mansi, t. XVI. 343-346.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup>) Mansi, t. XVI. 355-356.

дуть отвергнуты и пятью, то кто ихъ разръщить 358). Ваанесъ оъ опредъленностію утверждаль, что Богь основаль свою церковь на пяти патріархахъ и опредвлиль въ своемъ Евангелін, что они никогда какимъ-либо образомъ совершенно не исчезнутъ, ибо они главы церкви. Посему слова Евангелія: и врата ада не одомьють ся ясно показывають, что если двв изъ этихъ главъ падають, то следуеть прибегать ко тремь остальнымь, если три падають, то нужно обращаться къ двумъ, но если четыре паче чаянія (forte) погибнуть, то следуеть ввывать въ одной, которая пребываеть во главъ всъхъ-во храмъ Бога нашего; и она опять возставить прочее тыло церкви" 359). Въ приведенныхъ разсужденіяхъ доказывающихъ важность и необходимость пятя патріарховъ, последніе сравниваются съ небесными светилами и навываются главами самимъ Богомъ поставленными для высшаго управленія церкви, но у другихъ церковныхъ писателей тв же патріарки обывновенно сравниваются съ пятью чувствами человъческаго тъла, подъ образомъ котораго очень часто изображается въ Новомъ Завътъ христіанская церковь. Анастасій библіотекарь, латинскій писатель, долго обращавшійся между греками, излагая ученіе о пятериць патріарховь, говорить: "Хриотосъ въ Своемъ твлв, которое есть церковь, помъстиль отолько патріаршихъ канедръ, сколько чувствъ въ смертномъ твлв каждаго; если всъ эти канедры будуть одной воли, то въ совершенномъ составъ церкви не будетъ ни въ чемъ недостатна, подобно тому какъ смертное тело, не испытываетъ недостатка ни чемъ, если всъ пять чувствъ остаются цълы и въ общемъ здравін" 360). Сравненіе патріарховъ съ пятью чувотвами представляется, можно сказать, обыкновеннымъ у последующихъ писателей при разсуждении ихъ о числъ, власти и значении патріарховъ. Антіохійскій патріархъ Петръ (XI в.), убъждая аквилейскаго архіепископа Доминика, что тоть неправильно навываеть себя патріархомъ, писалъ последнему: "нигде не написано, чтобы предсъдатель Анвилеи или Венеціи назывался патріархомъ, ибо во всемъ міръ мы знаемъ только пять патріарховъ: римскаго,

<sup>388)</sup> Mansi, t. XVI. 359.

<sup>&</sup>lt;sup>389</sup>) Mansi, t. XVI. pag. 140-141.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup>) Mansi, t. XVI. pag. 7.

константинопольскаго, аденсандрійскаго, антіохійскаго и іерусалимскаго; какъ тъло наше управляется пятью чувствами, такъ и тъло Христово, церновь върующихъ управляется пятью престолами, какъ бы пятью чувствами" <sup>361</sup>).

Ученіе о пентархія патріарховъ въ христіанской церкви, какъ о пяти чувствахъ человъческого тъла, особенно развилъ церновный законовъдъ Өеодоръ Вальсамонъ, бывшій патріархомъ антіохійскимъ, въ своемъ извъстномъ трактать "о патріаршихъ преимуществахъ". Полезно заметить, что Вальсамонъ писаль свой трактать по поводу разсужденій тахъ современниковъ, которые говорили, что патріархи-антіохійскій и іерусалимскій, не утвердившіеся самымъ дъломъ на своихъ канедрахъ и не принявшіе въ управление ввъренныхъ имъ церквей, не могутъ совершать епископскихъ дъйствій и пользоваться патріарщими преимуществами 362). Посему въ своемъ трактатъ Вальсамонъ останавливаетъ свое внимание на разръшении слъдующихъ вопросовъ: "откуда и какимъ образомъ воспріяда бытіє пятерица святьйшихъ патріарховъ, какія ихъ преимущества и есть ди между ними различіе, какъ говорять нівоторые". Изслідуя эти вопросы, Вальсамонъ главнымъ образомъ имъетъ въ виду духовное величіе патріаршаго сана, и на основаніи сего величія старается доказать, что и пребывающіе вит своихъ предтловъ патріархи должны пользоваться свойственнымъ патріаршему сану почетомъ. Происхождение патріаршаго сана Вальсамонъ изображаеть такъ: "прежде всвхъ патріарховъ божественнаго града великой Антіохіи оть святаго апостода Петра рукоположенъ Еводій изъ антіохійцевъ; а спустя немного того же боговъстника поставленъ епископомъ церкви Александрійской св. Маркъ, Іерусалимской св. Івковъ и Оракійской св. Андрей. Спустя около трехъ соть дътъ ведикій въ отцахъ св. Сильвестръ отъ св. и равноапостольнаго Константина названъ папою древняго Рима, какъ боголюбевная исторія и прочія цервовныя исторія пов'яствують. Великій же престоль Константинопольскій управлялся епископомъ, ибо Константинополь еще не называлси митрополією, но городкомъ и Византією. По перене-

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup>) Συνταγμ. t. YI, pag. 408-409.

<sup>&</sup>lt;sup>766</sup>) См. его толк. на 37 пр. VI Всел. соб. Συνταγμ. t. II, pag. 889.

оенім же въ него по божественному и неизреченному Промыслу изъ древняго Рима царскаго скипетра, какъ бы изъ дикой въ плодоноскую маслину, управлявшій въ то время церковію этого престола св. Митрофанъ переименованъ изъ епископа въ архіепископа. Поэтому-то первый св. вседенскій соборь, упомянув--шій въ 6 и 7 правилахъ о четырехъ патріархахъ: римскомъ, элександрійскомъ, антіохійскомъ и іерусалимскомъ, не сдълаль упоминанія о патріархів константинопольскомъ. Но второй св. и вселенскій соборъ, упомянувъ и о престоль константинопольсномъ, предоставияъ ему преимущество древияго Рима, потому что онъ, говорять, есть Новый Римъ, какъ объяснено объ этомъ во второмъ и третьемъ канонахъ того же собора. А чтобы и въ главахъ церковныхъ, какъ и въ небесныхъ чинахъ, соблюдался дучній видъ порядка, то собиравшійся въ Трудле, великой палать, божественный и вселенскій св. соборъ, именуемый пятошестымъ, буквально постановилъ следующее, т.-е. вышеприведенное 36 правило<sup>и 363</sup>). Итанъ по соображению Вальсамона патріаршая власть исходить отъ первоверховнаго апостола, поста-/ вившаго первыхъ епископовъ для поименованныхъ старъйшихъ городовъ, но самый порядовъ патріаршихъ престоловъ опредъденъ первымъ, вторымъ и шестымъ вселенскими соборами. На сколько върно подобное разсуждение законовъда, объ этомъ излишне распространяться после всего сказанного нами. Приведя 36 Трульскій канонъ, Вальсамонъ непосредственно за симъ продолжаетъ: "на семъ основании и по вниманию въ сему съ того времени и донынъ по всей вседенной также чествуются ведикіе архіерем этихъ пяти святьйшихъ престоловъ, ибо правильмое отобчение папы древняго Рима отъ церквей не нарушило каноническаго порядка. Всятьдствіе сего ни первый не превозносится предъ вторымъ, ни второй предъ третьимъ; но, какъ пять чувствъ насчитываемыя при одной главъ и не раздъляемыя, они, признаваясь христоименимымъ народомъ, имъютъ равночестность во всемъ и по праву именуясь главами святыхъ Божіихъ церквей по всей вселенной, не допускають человъческого различія; не ради начальныхъ буквъ наименованій ихъ городовъ они почтены, но какъ пятерида чувствъ сопряжена по устроенію архитектона и



<sup>&</sup>lt;sup>263</sup>) Συνταγμ. t. IV. pag. 542--543.

творца Бога и не сталкивается какъ-либо арвніе съ обоняніемъ, ви слухъ съ осязаніемъ и вкусомъ, такъ и ни одинъ изъ святвишахъ патріарховъ, наследовавъ первое место по божественнымъ канонамъ, не превозносится предъ вторымъ и следующимъ послів него, какъ преимущественный (ώς ὑπεραίρων 264). Равночестность патріарховъ, имфющихъ права на одинаковыя отдичія въ усвоенныхъ сему сану одеждахъ и другихъ принадлежностяхъ, Вальсамонъ изъясняеть такимъ образомъ: "какъ, говорить онь, никто не решится (Ебсоті) сказать объ одномъ Христе и Боге нашемъ, что онъ въ одномъ мъстъ вселенной иначе присутствуетъ и величается, въ другомъ иначе прославляется, чтобы не подпасть осужденію въ крайнемъ безумій и не уклониться въ нечестіе, такъ никто не скажетъ, что и божественное патріаршее достоинство (цеталеіот пта) раздівлимо и допускаеть (цетапіптиобач) большія и меньшія преимущества ваб). Единство патріарховъ при раздёльности ихъ предёловъ Вальсамонъ объясняеть такъ: -Творецъ всего Богъ, создавшій по образу своему человъка и поставившій царемъ надъ царствомъ земнымъ, для вящей гармонін творенія. образоваль составь (его) изъ безсмертнаго и смертнаго смешенія... Не мене величественно и то, что жизнь человъческая, по благоволенію Божію, управляется пятью чувствами, изъ коихъ каждое исполняеть особое назначение, но не чуждается общенія; ибо хотя арвніе и самостоятельно выполняетъ назначенное ему отъ Бога служеніе, какъ бы нъкоторый обязательный долгь, не испытывая препятствія отъ союзныхъ чуветвъ, однако не отделяется отъ ихъ общества, напротивъ, желаетъ, чтобы и они участвовали въ его совершенствахъ и упражизлись въ подобномъ же, подражая върнымъ служанкамъ, въ служении телу, одаренному ими. Еще удивительно устройство наждаго изъ нихъ, по которому если одному случится подвергнуться повреждению, то оставшияся не желають занять его мъста, и здоровыя не превозносятся предъ нимъ, напротивъ помогають ему, такъ какъ домовладыка ихъ еще благоденствуеть (вріацвей таі), поэтому если накое-либо изъ чувствъ сдвлается безполезнымъ, то человъкъ, оставаясь здоровымъ и цълымъ та-

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup>) Ibid pag. 548-544.

<sup>144)</sup> Ibid. pag. 548.

кимъ, канимъ онъ созданъ Богомъ, уже не называется совершеннымъ созданіемъ, но считается какъ бы некоторымъ недоноскомъ, безъ помощи ему въ этомъ со стороны другихъ четырехъ чувствъ, остающихся здоровыми. Но если наждое изъ чувствъ исполняеть собственное назначение, то мы не только не отрицаемъ пользы остальныхъ и не находимъ безобразія и безполевности въ нихъ потому, что каждое действуетъ нераздельно, какъ создано, напротивъ мы того и домогаемся... Соответственно сему и пятерица патріарховъ устроена правильно и неизменно (δικαίως καί άσφαλως), ибо каждый изъ нихъ, хотя действуеть отдельно (μονοειδώς) во ввъренномъ ему округъ, дабы не смъшивались преимущества святых ь церквей, но чести Божіей и свыше дарованныхъ божественному достоинству патріарховъ правъ никто (наъ нихъ) не можетъ быть лишенъ; ибо если бы случилось что либо подобное, и александрійскаго, случайно находящагося въ царствующемъ изъ городовъ, кто-либо лишилъ патріаршихъ преимуществъ за то, что онъ не живетъ въ своемъ предвля, то тотъ нанесъ бы повреждение главъ, сдълавъ ее глухою или слъпою и управляющею четырьмя или тремя чувствами. По этой причинъ представляется необходимымъ защищать патріарховъ, не имвющихъ и удалившихся отъ своихъ святыхъ престоловъ вследствіе нападенія народовъ, разумью антіохійскаго и іерусалимсваго. Ибо хотя они лишены славы своихъ канедръ, но духовная благодать по Давиду не старветь... Посему должно оказывать уважение патріархамъ, которые удалились отъ святыйшихъ своихъ церквей, и инопредвльнымъ, когда они находятся въ округъ другаго патріархата, и не следуеть относиться къ нимъ съ пренебреженіемъ, ибо постановлено (кекауоуютая) защищать ихъ и оказывать всякое внимание и попечение, а отнюдь не обижать, по причинъ ненормальнаго положенія, достойнаго слезъ, а не располагающаго въ смъху" зее). Обращая внимание на различныя наименованія патріарховъ, Вальсамонъ говорить, что "когда божественныя и святыя писанія и отеческія преданія именуютъ римскаго епископа, какъ и александрійскаго папою, а констинопольского и јерусалимского архіепископами, одного антіохійскаго - патріархомъ, то церковь антіохійская не превозносится,



<sup>&</sup>lt;sup>346</sup>) Συνταγμ. t. IV. pag. 549—550.

зная, что и другіе называются патріархами по причинъ совершеннаго равенства чести и потому, что пять патріарховъ занимають місто одной главы тіла, т.-е. святых в церквей Божінхь.. Паною у латинянъ называется отецъ, а патріархомъ у іудесвъ именуется начальникъ, или отецъ отцовъ, какъ и архіепископомъ отецъ епископовъ: посему наименованія папы, патріарха и епископа имъютъ различные знаки въ языкъ, но одно по силъ, и висколько не разнятся, поэтому всв называются общимъ именемъ патріарха. На семъ основаніи прежде другихъ предстоятельствовавшій въ Римъ св. Сильвестръ, а въ Антіохіи Еводій по праву называются отцами, ибо тогда еще не было патріарховъ, признанныхъ отцами, равнымъ образомъ и александрійскій названъ папою потому, что св. Кириллъ на третьемъ Вселенскомъ соборъ пользовался, разумъю, преимуществами римскаго папы. Съ распространениемъ благочестия по предъламъ вселенной и съ получениемъ почти каждымъ городомъ епископа благочестно и богоугодно удостоился чести и јерусалимскій, ради святыхъ страданій и смерти Господа нашего Інсуса Христа: также почтенъ и великій городъ, какъ сказано, за то, что въ него перенесенъ свипетръ римскаго царства. Посему предстоятельствующіе въ нихъ названы архіепископами, т.-е. началами н главами многихъ епископовъ, тоже самое, если сказать: отцы и патріархи<sup>м 267</sup>). Главное основаніе, по которому нельзя отлучать отъ патріаршей чести ісрарховъ антіохійскаго и ісрусалимскаго, удалившихся съ своихъ престоловъ по причинъ нашествія варваровъ, Вальсамонъ указываеть въ 37 пр. Трульскаго собора, которое постановляеть сохранять архіерейскій санъ и права темъ епископамъ, которые, бывъ рукоположены для извъстныхъ церквей, не приняли въ управленіе ихъ канедръ по причинъ варварскаго нашествія 368).

Соображая общую мысль и отдёльныя сужденія трактата Вальсамона о пренмуществахъ патріаршаго сана, необходимо заключить, что Вальсамонъ разсуждаєть собственно о патріаршень сань и отличающихъ его пренмуществахъ, а не о патріаршихъ цаседрахъ и ихъ прерогативахъ. Посему разсужденія Вальса-

<sup>&</sup>lt;sup>367</sup>) Ibid. pag. 550-551. 552-558.

<sup>&</sup>lt;sup>360</sup>) Ibid. pag. 554-555.

мона сладуетъ опанивать болье съ догматической, а не съ канонической точки эрвнів. Признавая патріаршее достоинство одинаковымъ по существу единства и тожества почивающей въ патріархахъ божественной благодати, Вальсамонъ не только не исключаеть возможности разнообразного проявленія дъятельности наждаго изъ патріарховъ, накъ правительственнаго органа, напротивъ предполагаетъ это разнообразіе сравненіемъ пятерицы патріарховъ съ пятью чувствами. И действительно пять чувствъ человъческаго тъла различаются между собою если не по относительному ихъ достоинству и важности для целости человеческаго организма, то по разнообразію ихъдъятельности и отправденій, направленныхъ на раздичныя области и служащихъ для раздичныхъ целей. Соответственно сему и пятерица патріарховъ, сравниваемыхъ съ пятью чувствами, и составляющихъ одну главу, какъ выражается Вальсамонъ, главу тела всехъ церквей, не устраняетъ возможности разнообразнаго ихъ подоженія и вліянія въ между-церковныхъ отношеніяхъ. Вообще сущность сравненія пяти цатріарховъ съ пятерицею чувствъ и всего ученія Вальсамона о пентархіи заключается не томъ, чтобы защитить совершенное равенство всъхъ патріаршихъ престоловъ и прицисать имъ одинаковое и вліяніе въ делахъ христіанской цервви, а влонилась чтобы указать необходимость существованія пяти патріарховъ и раскрыть, что порабощеніе восточныхъ патріархатовъ невърными не можеть служить достаточнымъ основаніемъ къ пренебреженію ихъ предстоятелей и къ уничтоженію ихъ престоловъ. Поэтому Вальсамонъ въ своемъ учении о пентархін патріарховъ приниваеть во вниманіе личныя икъ имущества и изследуеть основания ихъ равночестности, утверждающейся на единствъ отличвющей ихъ благодати и тожествъ носимаго имъ сана. Каноническая сторона сего ученія въ томъ, что высшими правителями въ христівнской церкви, облеченными и высшею духовною властно и выошими духовными преимуществами, являются патріврхи, котерые, занимая различное положеніе, не разнотвують можду собою ни по своему духовному сану, ни по отличающимъ этотъ санъ духовнымъ преимуществамъ. Тавихъ высшихъ правителей, признанныхъ и утвержденныхъ каноническимъ законодательствомъ древкей весленской мернан. было пать по числу пати старыйшехь ісрархических посстоловъ: римскаго, константинопольскаго, алексалдрійскаго, антіохійсько и ісрусалинскаго, почтенных в превознесенных съ одной стороны всявдствіе аностольоваго происхожденія церквей поименованныхъ престоловъ, съ другой по причивъ центральнаго этаченія и особенной важности самыхъ городовъ, въ которыхъ находились означенныя церкви. Но подобное возвышение и предпочтение повменованныхъ престоловъ, совершившись на почев поторических условій и подъ влінність требованій порядка и стройности въ управлении и отношенияхъ церкви, могли имъть лешь каноническое, а инканъ не догматическое значение. Но теорія о пентархів не удержалась на изъноненной каноничесной догив. а расширила ея содержание съ одной стороны тамъ, что принесла учение о благодатномъ божественномъ происхожденія самаго патрівршаго сана я отличающих его церковныхъ нрениуществахъ, съ другой-тънъ, что, сравнивая приянанныхъ ваноническимъ законодательствомъ старъйшихъ предстоятелей кристіанской церкви съ пятью чувотвами человіческого тала, иселючала возможность уменьшенія или увеличенія числа. Патріаркъ антіохійскій Петръ, о воторомъ мы уже говорили, въ своемъ ученін о пентархін, оравнивая тіло церкви съ организмомъ человъческимъ, говоритъ: наиъ въ тълъ человъческомъ при едной главв и многихъ членакъ, всв эти члены управляются пятью только чувствами; такъ и тело Христово, которое есть церковь върующихъ, соотавленная изъ различныхъ народовъ, ваеть бы членовъ, и управляемая поименованными великими престолами, какъ бы пятью чувствами, накодител подъ одною главою Христомъ. И канъ сверхъ пяти чувствъ нътъ какого-либо фугаго, такъ и сверхъ пяти патріпрховъ не можеть быть поставлено (биосі) другаго патріарка. Посему отъ этихъ пяти преетоловъ, напъ бы дъйствительныхъ (бутшу) чувствъ въ тълъ Хриотовомъ, всв члены, т.-е. всв отечества народовъ и накодящеся не мнетамъ еписнопы управляются и богольшно руководствуются ванъ бы въ одной гланъ Хриетъ, истинесиъ Богъ нашемъ, будучи согласуемы и наставляемы отъ нихъ въ одной православвей въръ <sup>169</sup>). Подебное же грворить и Ниль Доксонатра, рас-

<sup>&</sup>lt;sup>368</sup>) Apud. Leon. Allatium, De eccles. perpetua censensione. tib. 1. cap. XVI. pag. 289. edit. 1748.

врывая, какъ совершенно должно быть тело церкви, у которато глава Христосъ, а все тело управляется пятью чувствами, но не четырьмя, потому что Духъ Св. учредилъ быть пяти патріархатамъ, которые составляють одно тело и одну церковь, когда пять патріархатовъ предстоятельствують по образу чувствъ. Посему какъ всякое живое тело управляется пятью чувствами, и если одно накое-либо изъ чувствъ оставить, то тело становится несовершеннымъ; такъ и церковь Христова, будучи всеменскимъ теломъ и утверждаясь на одной верв во Христа Сына Божія, управляется пятью патріархами, какъ чувствами; какой патріархатъ какому изъ чувствъ соответствуеть, объ этомъ не время распространяться. И такъ по изъясненной причине необ-ходямо должны существовать пять патріархатовъ, потому что Духъ Св. руководилъ св. и вселенскимъ вторымъ соборомъ Конотантинонольскимъ противъ Македонія 270).

Такимъ образомъ по теоріи пентархіи управленіе вселенской цервви следуеть считать правильнымъ въ томъ случав, если она управляется пятью патріархами, какъ пятью чувствами человівческаго тала. Посему теоріи о пентархіи сладуеть приписать тоть смысль, что при помощи этой теоріи византійскіе законовъды и писатели имъли въ виду наглядно оправдать правильность развитія канонических формъ церковнаго управленія и показать, что высшимъ моментомъ этого развитія служить учреждение инти патріархатовъ, представляющихъ собою вседенскую церковь, и существование пяти натріарховъ, соответствующихъ пяти чувствамъ человеческого организма. Эта теорія, выражая ученіе о высшей духовной и церковной власти всвуъ пяти патріарховъ и наждаго изъ нихъ въ отдельности по сравненію съ прочими церковными предстоятелями, не устраняла возможности того, что для полнаго единства въ дъйствіямъ вежхъ пяти патріарховъ и для большаго порядка въ церковныхъ отношеніяхъ- один изъ нехъ безъ всякаго подчиненія ими себъ другихъ могли возвышаться по своему положению и вліянію на двая христіанской церкви. Сравненіе патріарховъ съ пятью чувствами, имвющими различное положение въ человъческомъ телъ и служащими для различныхъ отправленій, примо указываеть на



<sup>370)</sup> Apud Leon. Allatium. pag. 269-240.

существующее различие во вившнемъ положении и во взаниныхъ отношеніяхъ патріарховъ. При этомъ сравненіи римской церкви усвоиется положение чувства арвнія въ виду превосходства этого чувства предъ прочими, другимъ же церквамъ предоставляется положение другихъ чувствъ. Неизвъстный гревъ Григорій Трвпезунтскій, ділая подобную попытку, сравниваеть римскую цервовь съ чувствомъ осяванія на томъ основанін, что животное, нотерявшее всв другія чувства, можеть поддерживать свое существование съ однемъ этимъ чувствомъ; византийскую первовъсъ чувствомъ вкуса потому, что это чувство является первымъ посль осязанія, александрійскую -- съ чувствомъ арвнія, антіохійскую съ слухомъ и іерусалимскую съ обоняніемъ 371). Не входя въ одънку подобнаго сравненія, необходимо замітить, что выразившаяся въ этомъ оравненіи мысль — по относительному достоинству человъческихъ чувствъ опредълить различное подожение христівнених» церквей-служить допазательствомь того, что при сравнении пентархіи патріарховъ съ пятью чувствами предносилось сознаніе и относительнаго достоинства ихъ престоловъ примънительно въ значенію человъческихъ чувствъ.

Г. Павловъ, оспоривая наше мижие о преимущественномъ положени константинопольскаго престола и его патріарха въ христіанской церкви, указываеть на ученіе о пентархіи и въ особенности на трактатъ Вальсамона о патріаршихъ преннуществахъ какъ на доказательство того, что наше мивніе, будто бы выставыяющее новую теорію о двухъ главахъ церкви, находится въ противоръчін съ теорією о пяти патріархахъ, какъ пяти чувствахъ человъческого организма, которая выражала общее вовврвије греческой церкви того времени, а "трактатъ Вальсамона представляеть не болье, какъ комментарій 36 и 37 пр. Трульсваго собора, изъ коихъ первое, по словамъ г. Павлова, утверждаеть равноправность и следовательно враимную независимость пати патріаршихъ престоловъ, -- второе не допускаеть стесненія чьихъ-либо ісрархическихъ правъ, вслъдствіе порабощенія отъ невърныхъ. "Мысль перваго правила, завлючаетъ г. Павловъ, ванъ менамвиная догна церковнаго права, впоследствій повторялась на Востовъ и въ символическихъ, или въроисповъдимих



<sup>371)</sup> Y l'eprespèrepa. Photins Patriarch. Constantin. t. U. pag. 184.

внигахъ и въ оффиціальныхъ редакціяхъ самаго каноническаго кодекса $^{4-372}$ ).

Въ предшествующемъ разсуждени не только разъяснено наше мивніе о положенім римскаго и константинопольскаго престоловъ и ихъ ісрарховъ во вселенской церкви, но и раскрыто отношеніе ихъ въ другимъ старъйшимъ престоламъ и ісрархамъ, такъ что эта сторона вопроса, затрогиваемая приведеннымъ возраженіемъ, не требуеть разсмотрёнія. Равнымъ образомъ выше представлена сущность теоріи о пентархін патріарховъ и расврыто содержание трантата Вальсамонова о патріаршихъ прениуществахъ, такъ что мы уже знаемъ, что теорія о пентархіи и трактать Вальсанона, насаясь духовных преимуществъ патріаршаго сана, изображають вообще высокое значеніе патріаршей власти въ кристіанской церкви, и при этомъ сравненіемъ ияти патріарховъ съ пятерицею чувствъ человъческого организма-предполагають разность ихъ положения и взаимныхъ отношеній, но не со стороны мосимаго патріархами сана и отличающихъ его преимуществъ, а со стороны оравнительнаго аначенія ихъ каоедръ и проистенающаго отсюда вліннія на дъла христівнской церкви. Следовательно и въ этомъ отношеніи мысль приведеннаго возраженія не требуеть разсмотранія. Остается во всему сказанному прибавить, что если и въ символическихъ, или въроисповъдныхъ книгахъ, равно и въ оффиціальныхъ редакціяхъ каноническаго свода на Востокъ повторявась и повторяется мысль о равноправности и независимости патріаршихъ престоловъ, то эта мысль могла повторяться и получать надлежащее значение лишь въ духъ ваноническихъ постановленій вседенскаго законодательства. Но это законодательство, какъ мы видели и теперь утверждаемъ, въ частныхъ своихъ постановленіяхъ признало особое положеніе за двумя старъйшими престолами: римскимъ и константинопольскимъ и сравняло ихъ въ преимуществахъ вліннія на дъда христіанской церкви. При этомъ упомянутые престолы, возвышаясь передъ прочеми своимъ положениемъ, не властвовали надъ ними по праву главенства или подчиненія, равно накъ ісрархи тахъ престоловъ, преямуществуя предъ прочими старъйшими предстоятелями своимъ



<sup>&</sup>lt;sup>э12</sup>) "Прав. Обовр.", за 1879 г. Декабрь стр. 737—738.

мочетомъ, не превосходили прочихъ своимъ саномъ и отличаювания его преничинествани и не отличались отъ нихъ по существу и характеру действующей во всёхъ единой благодати. Вообще мы разсмотрвин всв возраженія г. Павлова, которыя онъ призналь нужнымь сделать противъ намето изследованія съ капонической точки врвнія, и откровенно сознаемся, что въ этихъ возражения ньть ни одной серьёзной имсли, ни одного представленія, получающихъ научное значеніе. Разборъ этихъ возраженій даль намъ возможность еще полеве разъяснить каноническій взглядь на положеніе и преимущества константинопольскаго ієрарка и вивств на строй высшаго церковнаго управленія во вселенской церкви. Наше разсуждение оказалось целымъ изследованіемъ, разъясняющимъ каноническія основы каждаго нов высшихъ органовъ церковнаго управленія. Въ виду этихъ основъ следуетъ признать, что "означенные органы не продукты только работы исторіп, лишенные характера канонической необходимоств", какъ думаетъ университетскій профессоръ, а представляютъ совершенно необходимые въ видимомъ устройствъ и вемномъ существованім христіанской церкви, канонически сознанные и утвержденные органы, правамя и положеніемъ которыхъ гарантируются правильность и законность церковных сотношеній и обезпечиваются върность и успъхъ достиженія Христовою церновію указаннаго ей назначенія. Посему нельвя смотрыть на эти органы, вакъ не необходимые въ церкви для осуществленія иден порядна и стройности въ церковномъ управленіи, и утверждать, что эти органы "не стоять въ генетической связи съ догматическимъ ученіемъ о существ'в церкви и основаніяхъ ел вившвяго устройства". Подобныя возорвнія и уверенія положительно несправедивы, ибо эти органы находятся въ самой тасной, принципіальной связи съ догнатический ученіем о существъ держви тою стороною, что они служать представителями и проводниками ен божественной власти и духовнаго авторитета, и утверждаются непосредственно на воренных основаніях вившилго церковилго устройства тамъ, что это устройстве получаеть въ нихъ высшее в полное свое развите. Пусть эти органы получили свое очертание подъ вліяниемъ историческихъ условій и въ связи съ постепеннымъ возрастаніемъ христіанской дервви въ ея вившнемъ строй; но въ основания этикъ органовъ лежатъ первичныя нориы самобытнаго церковного склада отличающого церновь отъ всянаго другаго видимо существующаго общества, равнымъ образомъ и во внашнемъ разнообразіи этихъ органовъ отпечативнаются идеи и цвии непосредственно церковнаго вдохновенія. Поэтому весь строй церковнаго управленія со всёмъ вившнимъ и видимымъ разнообразіемъ его органовъ, формъ и отправленій необходимо разсматривать канъ существенное для церкви въ томъ смыслъ, что только при этомъ стров она можетъ быть обществомъ видимымъ и дъйствительно существующимъ, можетъ продолжать свое существованіе въ средв человъческихъ обществъ для выполненія и осуществленія собственного своего назначенія. Соотв'ятственно сему и на высшіє моменты въ этомъ стров, напр. на развитие патріаршества во вселенской церкви, следуеть смотреть какь на явленіе, необходимо возникшее при постепенномъ и последовательномъ проведении церковію иден порядка, стройности и оконченности въ своемъ управленін при наличности техъ условій, подъ вліявіємъ которыхъ формировалось управленіе вселенской церкви, необходимо видіть явленіе, вполив согласное съ внутренними основами церновнаго силада, какъ эти основы сознавались самою церковію и распрывались въ ея законодательствъ. Поэтому всъ многоразличные органы высшей и нившей церковной администраціи, хотя развиваются подъ вліяніемъ историческихъ условій, но въ необходимомъ, внутреннемъ соотвътствін съ существомъ церкви, съ карантеромъ ея самостоятельнаго навначенія. На основаніи большей или меньшей мъры этого соотвътствія опредъляются относительное достоинство и цълесообразность той или другой формы церковнаго управленія, относительная умастность и неумастность того или другаго органа въ составъ церковныхъ учрежденій.

Выражая подобныя мысли, мы естественно предполагаемъ элементъ устойчивости въ церковномъ управленіи въ томъ смыслѣ, что нельзя видёть въ церковномъ управленіи простое разнообразіе органовъ, формъ и отправленій, имѣющихъ значеніе обыкновенныхъ человѣческихъ порядковъ и способныхъ велчески измѣияться по требованію условій мѣста и времени <sup>273</sup>). Напро-



<sup>&</sup>lt;sup>331</sup>) Подоблый взглядь съ рашительностію высказывается из княга: "Истор. Русе. Церкви" Е. Голубинскаго, т. I, гл. III. Управленіе.

тивъ это управленіе инветъ свои основы, свои принципы, свои пормы, устраняющіе произволь въ оормаціи органовъ, недопускающіе безразличія въ принятіи оормъ и требующіе извъстнаго направленія въ самой дъятельности. Все это и опредъляется калоническою стихіею, получающею преобладающее значеніе въ развитіи церковнаго управленія и всего церковнаго строя. По указанію этой стихіи оормируются и распредъляются церковные органы управленія, установляются и разнообразятся оормы ихъ отношеній, опредъляется и узаконяется компетенція ихъ дъятельности. Словомъ каноническая стихія имъетъ такое значеніе въ развитіи перковнаго управленія, что она нормирують собою другіе влементы входящіе въ развитіе этого управленія—догматическій и историческій. Объяснимся для устраненія недоразумѣній.

Догматическій элементь въ церковномъ управленіи представляеть та божественная, духовная, благодатная власть, которою быль облечень самь Господь нашь Інсусь Христось, какъ глава и основатель церкви, и которую Онъ торжественно предалъ Своимъ ученивамъ, а въ лицъ ихъ и чрезъ нихъ всъмъ ихъ преемникамъ, пастырямъ церкви, поставляемымъ въ это званіе Духомъ Святымъ, нисшедшимъ и на самихъ апостоловъ для утвержденія ихъ въ ведикомъ и чрезвычайномъ званіи божественныхъ посланниковъ на дело строительства Христовой церкви и неоскудъваемо пребывающимъ въ ней. Эта власть, проявляясь въ трехчастномъ правъ учительства, священнодъйствія и духовнаго рувоводства, служить основаніемь богоучрежденности и особаго вначенія ісрархін въ Христовой церкви, распредвляющейся по тремъ степенямъ-епископа, пресвитера діакона, и различающимся другъ отъ друга не названіями только, а мітрою получаемой ими благодати; причемъ епископы, какъ непосредственные преемниви апостольского служенія, являются источникомъ благодати для прочихъ 374) По своему положенію ісрархія имветь значеніе



мей) Прекрасно и полно такое положение епископекаго сана въ церкви изображають восточные патріархи въ своемъ пославія къ епископамъ Великобритавіи съ изложеніемъ въры православной. Восточные патріархи пишутъ: впоелику между прочими нечестивыми мивинями еретики утверждали и то, что простой священнякъ (ἰєρεὺς) и архіерей (ἀρχιερεὺς) равны между собою, что можно быть и безъ архіерея, что нѣсколько священняковъ могутъ у-

виждительнаго, творящаго начала для:Христовой церкви въ томъ смысль, что ісрархія дъласть церковь видимымь и въ тоже время богоучрежденнымъ обществомъ, отмъннымъ отъ другихъ человъческихъ союзовъ, и составляеть действительное и законное священновачаліе, служащее началомъ всяваго порядва въ церковномъ обществъ. Но какъ скоро церковь Христова становится видимымъ обществомъ, способнымъ жить и развиваться тольно въ видимыхъ условіяхъ и подъ вліннісмъ различныхъ бытовыхъ отношеній; то всявдствіе сего церковь, какъ общество необходимо входить въ союзъ съ гранданскить обществомъ и до иввъстной степени подчиняется условіямъ человъческаго общежитія. Отсюда и возниваєть потребность, адісь-то и коренится основание новаго, исторического элемента въ церковномъ управленін, значеніе котораго опредвляется вообще вліяніемъ государственныхъ порядковъ и гражданскихъ установленій на порядки и отношенія церковные. Воть почему всегда между устройствомъ извъстной церкви и порядками извъстнаго государства

правлять церковію, что рукополагать во священняка можеть не одинь архіерей, но и священиять, и имсколько священниковъ могуть хиротописать и архісрея и разглашають, что восточная церковь разділяєть съ ними сіе ваблуждение: то мы сообравно съ мивниемъ, издревле господствующимъ въ восточной церкви подтверждаемъ, что званіе епископа такъ необходимо въ церкви, что безъ него ни церковь церковію, ни христіанинъ христіаниномъ не только быть, но и называться не можеть. Ибо епископъ, какъ преекникъ авостольскій возложеніемъ рукъ и призваніемъ Святаго Духа, получивъ преемственно данную ему отъ Бога власть рёшать и вязать, есть живой образъ Бога на землъ и по священнодъйствующей силь Духа Святаго обильный источникъ всёхъ таниствъ вселенской церкви, которыми пріобрётается спасеніе. Мы полагаемъ, что епископъ столько необходимъ для церкви, стольно дыканіе для человіна и солице для міра. Посему нікоторые въ покваку армісрейского сана хорошо говорять: "что Богь въ перкви первородныхъ на небесахъ, и солиде въ мірі, то каждый архісрей въ своей частной церяви, такъ что имъ паства освёщается, согрёвается и содёлывается храмомъ Божівиъ... Епископскій санъ отличается отъ сана простаго священияма; ябо священникъ рукополагается епископомъ, а епископъ рукополагается не сеященнивами, но по правилу эпостольскому, двумя или тремя архіереями... Кромф сего священникъ власть и благодать священства пріемлеть только для себя. Епископъ же передаетъ оную и другимъ и т. д. (См. Полн. собр. постановя. и распор. по въдоиству правося. исповъд. россійся. импер. т. Ш., стр. 173-175. С.-Петерб. 1875).

можно наблюдать иногда даже самыя тесныя соотношенія. У насъ рачь объ управленія древней вселенской и въ частности о высшихъ органахъ управленія этой церкви, развивавшей корядки своей жизни въ условіяхъ отношеній греко-римскаго государства. Соотвътственно сему вліяніе этихъ отношеній на порядки церковнаго управленія к составляєть то, что следуеть нризнать историческимъ влементомъ въ церковномъ управленіи вселенской церкви. Какъ догматическій элементь въ навлененномъ смыслъ представляетъ основу въ церковномъ управленіи указывающую на источникъ власти действующей во всехъ его органахъ, тапъ историческій въ свою очередь составляеть стикію указывающую на вившнее разнообразіе этихъ органовъ. Дотматическій ділаеть церковное управленіе неизміннымъ въ его существъ, историческій полагаеть начало разнобразію его проявленій по различію условій міста и времени. Но чтобы оба означенные и совершенно противоположные элемента привести въ согласіе и образовать изъ нихъ стройное церковное соедименіе, для сего потребно участіе особой формирующей стихін, которая бы на одной и той же неизменной основе созидала разнообразные по положенію и форм'в органы, поставленные другь въ другу во вваимныя и правильныя соотношенія. Эта стихія, будучи въ собственномъ смыслъ церковнымъ элементомъ, является организующимъ началомъ церковнаго правительства.

По божественному учрежденю христіанская церковь есть духовное царство въры и благодати, долженствующее принять въ
свое общеніе все человъчество безъ различія народностей и
виъстъ быть церковію каждаго отдъльнаго народа съ сохраненіемъ его политическихъ особенностей, насколько эти особенности не противоръчать духу и назначенію церкви. На семъ основаніи, какъ самъ основатель церкви, Христосъ Спаситель, проповъдуя Свое ученіе и собирая вокругъ Себя послъдователей,
оставляль ихъ въ прежнихъ условіяхъ политическаго существованія; такъ и св. апостолы, проповъдуя евангеліе въ разныхъ
мъстахъ и у разныхъ народовъ, основывали среди нихъ христіанскія церкви съ особымъ видимымъ устройствомъ и внъщними
порядками жизни. Такимъ путемъ возникли различныя христіанскія церкви, а съ нимъ образовались и отдъльныя христіанскія
общества въ различныхъ мъстностяхъ и у разныхъ народовъ.

Существование такихъ обществъ необходимо предполагаетъ прпсутствіе среди нихъ особаго правительства и извъстныхъ учрежделій, чревъ и при посредствъ которыхъ должны дъйствовать и проявлиться духовная сила и власть этого общества, предподагаеть наличность извъстныхъ законовъ и извъстной организадін, чрезъ которые и при посредствъ которыхъ поддерживаются внутренній строй, надлежащій порядокъ и правильное теченіе жизни въ этомъ обществъ, словомъ предполагаетъ все то, что является необходимымъ для всякаго дъйствительно существующаго общества, имъющаго особое назначение и преслъдующаго особыя цвли. Въ распоряженіяхъ св. апостоловъ, какъ первыхъ боговдохновенныхъ устроителей Христовой церкви, содержатся первые шаги и первые начатки потребнаго для церкви, какъ видимого общества, вившняго устройства; но полное развитіе этого устройства совершено самою церковію при озареніи приснообитающаго въ ней божественнаго Духа, при руководствъ ея богомудрыхъ пастырей, при дъйствіи ся духовнаго авторитета. На семъ основани весь чинъ церковнаго устройства, имъя по началу апостольское происхожденіе, является по продолженію церковнымъ созданіемъ, получающимъ значеніе существенно необходимаго для христіанской церкви въ дълъ сохраненія ею собственнаго существованія и достиженія возложенной на нея великой духовной миссіи. Въ этомъ устройствъ, при всъхъ признакахъ общечеловъческого существованія, воплощены идеи божественнаго строительства, указанныя св. апостолами и сознанныя церковію при посредства ен законодательства и практики. Поэтому во всемъ церковномъ устройствъ и въ отдъльныхъ его отрасляхъ следуетъ предполагать каноническое значение, т.-е. признать ихъ имъющими правильное происхождение и законное существование и приписать имъ нормирующее вліяние на жизнь всей церкви, какъ общества, и отдъльныхъ ея последователей, какъ членовъ этого общества.

Восточные патріархи, выражая въ своемъ посланіи къ епископамъ великобританской церкви православный взглядъ на происхожденіе и составъ управленія вселенской церкви, пишутъ: "Господь нашъ Іисусъ Христосъ самъ, какъ глава, держа кормило правленія церкви, управляетъ ею посредствомъ святыхъ отцевъ. Для сего Духъ Святый частнымъ церквамъ, закомно основаннымъ и законно состоящимъ изъ членовъ, поставилъ ещекноповъ, какъ правителей, пастырей, главъ и начальниковъ <sup>373</sup>), которые суть таковы отнюдь не по злоупотребленю, а законно указуя въ сихъ пастыряхъ обравъ Начальника и Совершителя нашего спасенія, дабы общества върующихъ нодъ симъ управиеніемъ восходили въ силу Его <sup>и 376</sup>). По этому представленію управленіе Христовой церкви, невидимо сосредоточиваясь въ рукахъ ея главы и основателя, видимо при содъйствіп Св Духа распредъляется по отдъльнымъ частнымъ церквамъ между ихъ епископами, получающими въ семъ отношеніи различныя наименованія. Различіє этихъ наименованій, основываясь не на нямъненіи іерархическихъ правъ епископскаго сана, а на перавенствѣ административныхъ преимуществъ, связывающихся съ этимъ саномъ, требуется каноническимъ строемъ церковнаго управлевія.

Въ самомъ двяв, если по догнатическому учению всв епископы беть различія ихъ наименованій, по существу и характеру полученной ими благодати и по званію прееммиковъ апостольскихъ пользуются одинаковымъ значеніемъ безъ всяваго подчиненія нхъ другъ другу; то по требованию каноническаго строя церковнаго управленія ть же епископы при различін ихъ наименованій, какъ церковныхъ правителей, разнятся между собою по существу и характеру принадлежащихъ имъ административных преимуществъ, съ подчинениемъ однихъ другимъ. При этомъ самая власть епископа законно вращается только въ извъстныхъ строго опредъленныхъ границахъ. Въ этомъ отношенін прежде всего, по требованію нанонических правиль, наждый епископъ является правителемъ только извъстной церковной общины, и вивоть предстоятелемь только извыстной церкви, связанной съ извъстною территорією, вив предъловъ воторой не могуть имъть значенія ни пастырскія дъйствія, ни правительственныя распоряженія епископа. Посему каждый епископъ за-

<sup>&</sup>lt;sup>378</sup>) ηγουμενους καὶ ποιμενας, καὶ δλως οὐκ 'εν καταχρήσει, ἀλλα κυρίως ἀρχας καὶ κεφαλάς, τοὺς επισκόπους ἐθήκετο τό πνεῦμα ἄγιον.

<sup>&</sup>lt;sup>336</sup>) Поли. собр. постановл. и распор. по въдомет. прав. невовъд. росс. живер. т. III, стр. 178. Сиб. 1875 г.

монно и по праву можеть простирать свою власть тольно на извъстную изстность, или язять выражаются каноническія правила "каждый епископъ имъетъ власть въ своей епаркіи и управляеть ею съ приличествующею вождому осмотрительностію -и имънть попечение о всей странъ состоящей въ вависимости отъ его града". При такомъ ограничении предъда собственного управленія каждый еписковы, вивя вы своемы подчиненів только житриковъ и народъ изивотной мъстности, въ отношении къ другимъ мыслится постороннимъ правителемъ. На семъ основании канониче--окія провила существо вранинаткъ отношеній одного епископа, какъ правителя, нъ другому поставляють въ томъ, что важдая епар--кія, такъ предвав епископокаго управленія, долина бевъ ствененін сохранять принадзежащія ей права, и нивто изъ епископовъ не долженъ простиреть свою власть на нную спархію и самовольно совершать въ ней, безъ въдома оя епископа, какія бы -то ни было епископокія дъйствія, кака-то: не должена учить чисенародно въ непринадлежащемъ ему городъ, присвоить себъ наинриновъ, принадлежащихъ нъ предълу другого епископа, не -дошженъ рукономитать кого-жебо безъ согласія его еписнопа, - не : должень привимать : вапрещенних в н : изверменних в другинь овинскопомъ и вообще вижинваться въ действін и распоряженія -другего чепискова 277). Унастинения ограничения, имъя вначение чнаноническить норит въ устройства еписиопскиго управления, - ЗВОТВВИНИТЬ ЗВИЛЮЧИТЬ, ЧТО НАЖДЫЙ ОПИСКОПЪ ЗВИНИВЕТЬ ПОЛО--женіе правительственняго органа для навівстной церкви не на - веновани только присущей его сану брагодатной власти, а вивпотвонапо оныв важоныческого установления, сообщающиго отой лвивсти дъйствительно правительственное вначение. По этому со-**Превославнато непревильно об готороны превославнато наномиста** -учесрыдать, что падея порядна и стройности въ церковномъ -управление осуществляется принципіально въ божественновъ учрежденіи епископата, исторически въ различныхъ органахъ высшей церковной администраціи, не имъющихъ характера ка-



AHT. 3. 4. 6. 9. 12. 20. Kape. 28. 37. 64. 65. 67. 81. 101. Copg. 18. 14. 15 app.

нонической необходимости". Такое увърение необходимо дополнять поясненіемъ, что самое епископотво при обдаданіи признакомъ божественного учрежденія получаеть значеніе правительственнаго органа въ цервви лишь на основании навъстимкъ ваноническихъ условій, при отсутствін которыхъ и обладаніе еписнопскою властію недостатонно сдужить ручательствомъ порядка и стройности въ нарковномъ управлении. Еще болъе ошибочно со стороны православнаго канониста представлять, что жден порядка и страйности въ церковномъ управления осуществляется канонически въ божественномъ учрежденім енисвоповой вижети, а исторически въ раздинныхъ органахъ высшей перковной администрацін, не имбющихъ харантера канонической необходимости". Въ этомъ представлении необходимо отбросить самую мысль его, какъ неправославную и засвидетельствовать, что богоучрежденность епископской власти имъеть не каноничесвое, а догиатическое значение въ церковномъ управлении и служить основаниемъ особыхъ черть, сообщающихъ этому управленію въ извъстномъ смысль догматическое значеніе: присутствіе же каноническаго элемента заявляеть себя въ другихъ совершенно самостоятельныхъ признавахъ, усвояющихъ церковному управленію каноническій характеръ. По правильному представленю православного канониста богоучрежденность епископсвой власти въ христіанской церкви указываеть лишь на неоспоримое присутствие божественнаго авторитета въ церковномъ управленін; но полное развитіе иден порядка и стройности въ церковномъ управленіи осуществляется при посредствъ различныхъ органовъ, причастныхъ этому авторитету, но получающихъ лействительное значение лишь по силе известныхъ каноничесвихъ требованій. Объявляя отъ лица православнаго ванониста правильнымъ такой взглядъ на церковное управленіе, мы должны прибавить, что органы, по которымъ распредвияется высшая правительственная власть въ христіанской церкви, имъють все каноническое значение въ томъ смысль, что они признаны самою первовію существенно необходимыми для полнаго и действительнаго развитія иден порядка и стройности въ церковномъ управленін и его отношеніяхъ. Историческою стихіею въ этихъ органахъ оказывается то, что они развиваются въ условіяхъ

мъста и времени, подъ вліяніемъ общечеловъческихъ и въ частности государственныхъ отношеній; подобно тому какъ и сама
Христова церковь, будучи по природъ божественнымъ учрежденіемъ, дъйствуетъ, живетъ и развивается въ обыкновенныхъ
условіяхъ человъческаго существованія. Но какъ въ отношенія
къ самой Христовой церкви мы не можемъ сказать того, что
ея видимое устройство, внъшніе порядки жизни и вся дисциплина
не имъютъ необходимаго и существеннаго значенія, а являются
лишь случайнымъ историческимъ наростомъ; такъ и въ отношеніи къ церковному управленію мы не имъемъ права утверждать,
что его высшіе органы суть только продуктъ исторической жизни
церкви безъ внутренней и существенной въ нихъ необходимости.

Выше разъяснено, при какихъ условіяхъ каждый епископъ получаеть значение правительственного органа въ церкви, и въ какомъ смысле онъ является представителемъ церковнаго управленія. Изъ этого разъясненія видно, что каждый епископъ признается правителемъ только извъстнаго церковнаго предъла; но такимъ предъломъ на языкъ каноническихъ правилъ вселенской церкви была "пароікіа" т.-е. мъстность, обнимавшая городъ съ принадлежавшими къ нему въ гражданскомъ отношении селеніями 278). При такой дробности административныхъ предвловъ епископскаго управленія во вселенской церкви, развивавшей систему своей администраціи примънительно къ гражданскому раздъленію Грекоримской имперіи, для объединенія жизни и вивств для обезпеченія правильности во взаимныхъ отношеніяхъ епископовъ, какъ церковныхъ правителей, между собою, вселенская церковь возвысила значение некоторыхъ епископовъ, признавъ ихъ правительственными органами и административными центрами для целой церковной области, совпадавшей обыкновенно съ гражданскою провинцією. Такими органами и центрами вселенская церковь признала епископовъ, занимавшихъ канедры въ главныхъ городахъ т.-е. митрополіяхъ гражданскихъ провинцій, отъ которыхъ эти еписнопы и получили свое цер-



<sup>&</sup>lt;sup>этэ</sup>) Ант. 9. и толков. сего прав. у арх. Іоанна, Опытъ курс. Церк-Законов.

ковно-правительственное название митрополитовъ. Такимъ обравомъ митрополитами въ древней вселенской церкви были епископы, которые, не отличаясь отъ прочихъ по своему епископскому сану, преимуществовали передъ другими по правамъ правительственной власти. На основание этой власти митрополиты. нивя попеченіе о всей церковной области, заключавшей нівсколько епископскихъ предъловъ, предстоятельствовали между обывновенными епископами признававшими ихъ своими духовными главами. и относившимися къ нимъ по всемъ важнейшемъ деламъ. Въ знакъ перковнаго подчиненія митрополиту, областные епископы обывновенно возносили его имя въ молитвахъ, а митрополить въ свою. очередь, на правахъ начальствовавшаго въ митрополіи, утверждаль избрание епископовъ, созывалъ ихъ на областные соборы, принималь на нихъ жалобы отъ недовольныхъ ихъ распоряженіями, вообще надзираль за всемъ церковнымъ управлениемъ въ области. Попобныя преимущества митрополитовъ были выражениемъ не только почета ихъ предъ епископами, а и власти надъ последними. тавъ что епископъ, поставленный бевъ согласія митрополита, по ванонамъ не могь и считаться епископомъ, равно и областной соборъ, созванный безъ въдома митроподита, не признавался совершеннымъ 379). При такомъ значеніи митрополитовъ въ областномъ управленія по меньшей мірів странно утверждать, что органы, пользовавшіяся митрополичьею властію, не имѣють "карактера канонической необходимости" въ развитіи идеи порядка и стройности въ церковномъ управлении. Вопреки подобному увъренію мы вынуждаемся замітить, что собственно митрополиты съ собиравшимися подъ ихъ председательствомъ провинціальными или областными соборами и были действительными кановическими центрами церковнаго управленія въ древней вселенской церкви, признававшей соборность основнымъ началомъ и вивств отдичительнымъ признакомъ своего управленія. Вследствіе сего православный канонисть, представляя соборь, какъ собрание епископовъ извъстной области или отдъльной церкви, средоточіемъ управленія для этой области или церкви, не дол-



<sup>&</sup>lt;sup>этэ</sup>) Апост. 34. 1 всел. 4. 5. 6. VII всел. 6 Ант. 9. 14. 16. Коро. 28. Двупр. 14.

женъ упускать при этомъ изъ вида и духовнаго главу или предсъдательствующато въ этомъ собранія. Въ противномъ случав представление нанониста будеть неполно и неправильно въ каноническомъ смыслъ; ибо представляя соборъ, накъ собрание еписноповъ, средоточіемъ церковнаго управленія безъ главы въ этомъ собранія, им ноддаенся опасенію самыя благія начинанія себора объявать безуспашными, равно и самыя единодушныя его постановления оставить безь последствий въ виду того, что не будеть управляющиго ходомъ соборныхъ разсуждений и надэмранийато за исполнениемъ соборныхъ постановлений. Еще опасвъс полагать отдельный и самостоятельный центры церковиаго управленія въ одномъ епископъ, какъ правитель извъстного предъла, ибо прекращение его генерации угрожаетъ уничтожениемъ и самой церкви въ этомъ предъль. По этому въ высмей стенени мудро и строительно поступила древини вселенская церковь, которая въ единомыслім многихъ епископовъ съ ихъ особымъ главою полагала гарантію правильности церковных отношеній в вмроте нанонический пентор перковняго диравления для каждой самостоятельной части. "Епископамъ всякато народа, глаентв аностольское правило, подобаеть знати перваго на нихъ и нрызнавати его, яко главу, и ничего превышающаго ихъ власть не творити безь его разсужденія: творити же каждому только то, что касается до его епархів в до мъсть, къ ней принадлежашихъ. Но и первый ничего да не творить безъ разсуждения веткъ. Ибо тако будеть единомысліе, и прославится Богь о Госвоже во Святоми Духе, Отепры и Сынъ и Святый Духъ" 380).

<sup>14&</sup>quot;) Изъясняя настоящій канонъ о правильномъ въдьніи діль церковнаго управленія, Зонара пишеть: "Какъ тіла движутся неправильно, или даже и совстви ділаются безполезными, если голова не сохраняеть своей діятельнести нь здорожомъ состоянія; такъ и тіло церкий будеть двигаться безпорадонно и исправильно, если первенствующій въ вемы членъ, занимающій цісто главы, не будеть пользоваться подобающею ему честію. Посему настоящее правило повеліваеть, чтобы первенствующихъ епископовъ въ каждой епархіи, т.-е. архіереевь митрополій, прочіе епископы той же епархів почитали главою и безь михъ не ділали ничего такого, что имість отношеніе къ общему состоянію церкви". Также толкуєть настоящее правило и Вільсамонъ, который говорить: "порядокъ поддерживаеть все—и небесное в

Настоящій камонъ, поънсияя общее руноводственное начало номестаго периовивго управления, от определенностию унавываетаментръ и радіусы этого управленія, разъясняя взанивыя между. мин отношенія, которыми долженъ утверждаться и воддерживаться норядень въ превидьномъ теченія церкосной жизии. Поразънскению канона одинь изъ числа всекъ епискеповъ мъстнооти должень почитаться первымъ и быть главою (кефодій), начальствующимъ среди прочихъ съ тамъ, чтобы другіе обращались нь вему по двламъ церковного управленія, превационощимъ, вкъ виесть, и чтобы первый не разръщаль таковыхъ дель безъ совъта съ прочини. Такинъ образомъ общее управление дълами вавестной церковной мъстности должно совершаться при участия всяхъ еписколовъ, но при особомъ значеніи одного изъ нихъванъ главы прочинъ, получающаго посому значение церковноадминистративного центра въ поместномъ управлении. Соборъ Нивейскій (325 г.), называя начальствующихъ въ церковной области синскоповъ митрополитами, усвояеть имъ и особыя преимущества, постановаяя: "епискова поставляти наиболее придично всемъ тоя области епископомъ... утверждати же таковыя дъйствія въ каждой области подобаетъ митрополиту... вообще же да будеть извъстно сіе: вще кто безъ соизволенія митрополита поставленъ будетъ епископомъ: о таковомъ великій соборъ опредълилъ, что онъ не долженъ быти епископомъ". При этомъ Никейскій соборъ общее управленіе дълами церковной области и въ частности разсмотрвніе судныхъ дель вверяеть собору епископовъ области съ митрополитомъ во главъ 381). Антіохійскій соборъ, въ согласіи съ указанными канонами, такъ изображаеть общій составъ и порядовъ помъстнаго церковнаго управленія. "Въ каждой области епископамъ, говорилъ соборъ, должно въдати епископа, въ митрополіи начальствующаго, и имъющаго попеченіе о всей области, такъ какъ въ митрополію отовсюду стекаются всв имвющіе двла. Посему разсуждено, чтобы онъ и честію преимуществоваль, и чтобы прочіе епископы ничего осо-

земное. Посему и настоящее правило опредвляеть, чтобы рукоположенные воздавали честь рукоположившимъ: нбо сін суть первые и главы ихъ"... <sup>261</sup>) 1 всел. собор. пр. 4. 5. 6.

бенно важнаго не дълади безъ него, по древле принятому отъ отецъ нашихъ правилу, кромъ того токмо, что относится до епархін, принадлежащей наждому изъ нахъ, и до селеній, состоящихъ. въ ел предвлахъ. Ибо каждый епископъ имъетъ власть въ своей епархів и да управляеть ею съ приличествующею нашдому осмотрительностію, и да им'я попеченіе о всей страм'я, состоящей въ зависимости отъ его града и да поставляетъ пресвитеровъ и діаконовъ, и да разбираетъ всв двла съ разсужденіемъ. Далве же да не покущается что либо творити безъ епископа митрополіи, а также и сей безъ согласія прочихъ епископовъ". Приведенное правило представляеть начальствующаго въ митрополіи епископа имъющимъ попечение о всей церковной области, и при этомъ разъясняеть, что онъ и честію долженъ преимуществовать передъ прочими епископами, и что прочіе епископы должны отноенться къ нему по особенно важнымъ дъламъ церковнаго управденія. Подобнымъ же образомъ разсуждають и другіе соборы, нредставляя епископа митрополіи экзархомъ (церковнымъ начальникомъ) всей церковной области 383).

Такимъ образомъ если каноны вселенской церкви выдълнють начальствующаго въ митрополіи епископа изъ среды прочихъ и поставляють его во главъ областнаго церковнаго управленія, ввъряя ему попеченіе о всей церковной области, то ясно, что при изследованіи канонического строя управленія вселенской церкви не остается никакой возможности игнорировать эти органы, относя ихъ къ неимъющимъ характера канонической необходимости, и утверждать, что только тамъ каноническій центръ церковнаго управленія, где есть епископъ. Указанные и приведенные каноны, полагая условіемъ порядка въ областномъ церковномъ управленіи возвышеніе епископовъ митрополіи, съ подчиненіемъ имъ прочихъ областныхъ епископовъ, очевидно руководствуются другимъ началомъ распредъленія каноническихъ центровъ церковнаго управленія. По этому началу образованіе таковыхъ центровъ требуетъ подчиненности многихъ епископовъ одному изъ нихъ, съ предоставленіемъ последнему особыхъ правъ власти и



<sup>&</sup>lt;sup>361</sup>) Сард. 6.

вдівнія въ ділахъ церковныхъ. Слідовательно каноническіе центры церковнаго управленія по мысли каноновъ слідуеть полагать при каседрії старійшихъ епископовъ, къ которымъ прочіе областные епископы обращались по церковнымъ діламъ и отъкоторыхъ послідніе завистли въ своемъ управленіи.

На ванихъ началахъ и по какимъ условіямъ образовывались высшіе органы и формировались каноническіе центры церковнаго управленія въ церковныхъ областяхъ, совпадавшихъ съ гражданскими провинціями, на тёхъ же основаніяхъ и по тёмъ же правиламъ складывались высшіе органы и каноническіе центры управленія въ церковныхъ округахъ, совпадавшихъ съ граждансинии діоцезами. Существенная разница заключалась въ томъ; что вакое положение въ областномъ управлении занималъ митрополеть по отношению къ епископамъ, такимъ пользовался экзархъ овруга или патріаркъ по отношенію въ митрополитамъ діоцеза, обнимавшаго насколько гражданскихъ цровиній или церковныхъ областей. Вследствіе сего по каноническому порядку церковнаго управленія каноническіе центры онаго въ отношенія къ управденію церковными округами слідуеть искать при канедрів старъшнаго въ округъ предстоятеля, къ которому, какъ къ главъ, нрочіе интрополиты округа обращались по церковнымъ дъламъ и отъ котораго они получали руководственныя указанія. Соотвътственно сему въ отношения въ отдъльнымъ половинамъ христіанской церкви-Востоку и Западу канонические центры ихъ управленія находились при канедрахъ Рима и Константинополя, предстоятели которыхъ пользовались особыми преимуществами.

Изъ сказаннаго слъдуетъ, что каноническій строй церковнаго управленія въ своемъ развитіи представляєть разнообразіе правительственныхъ органовъ, которые, не отличаясь другь отъ друга по существу духовной власти, преимуществують одни предъ другими по внъшнему правительственному значенію. Вслъдствіе сего, котя всъ епископы, по божественному установленію, равны, какъ въ одинаковой мъръ одаренные епископскою благодатію и участвующіе въ апостольскомъ преемствъ, но по каноническому строю церковнаго управленія они разнятся между собою, получая различныя наименованія и различныя права примънительно къ различію ихъ церковнаго положенія. На основаній такого раз-

дитія, один являются стор'яйшими, виінтельнийшими въ среду другижь, сосредоточивающими въ своимъ рукажь преимущества церповинго предстоятельства, не силь возбуждения церковных вопро-: совъ и права перваго голоса въ дълама церковныхъ. Такое положеніе предоставлялось еписнопамъ, занимавшимъ каседры въ главнайших городахъ гражданскихъ провинцій и діоцевовь, и служило ручелельствомь порядке и стройности въ церковныхъ отношенияхъ. Такое положение этихъ еписиоповъ съ яспостию обнаружилось, по засвидательствованію исторіи, при разрашеніи первыха вопросовы церковнаго благеустройства, и продолжало разриваться съ заявачательною последовательностию въ связи съ развитиемъ себорнаго начала управленія Христовой цернви. По этому насколько соборь въ симств собранія многихъ синскоповъ признастся существенною и основною формою церковнаго управленія, настольно при- . сутствіе старвинаго и главнаго въ этомъ собраніи является необходимымъ и неизбъянымъ для образованія этого собранія, единства его дъйствій и успъщности его распоряженій. Въ согласін съ симъ каненическія правила, представляя соборныя равсмотренія перковныхъ дель существенною формою перковивго управленія, созваніе собора возлагають на обязанность старъйнаго въ области или въ округъ предстоятеля, подъ личною его отвътственностію 383), а историческія данныя дополняють, что по марь того, какъ упадала соборная форма управленія-падало и значение старыйшихъ предстоителей, сохранившихъ лишь свои названін. Рядомъ съ этимъ церковная практика удостовъраетъ; что съ возвышениемъ константинонольского јерарха и постепеннымъ расмиреніемъ его вліянія возникло и постепенно развивалесь учреждение всегдащинго собора при его канедры, получившаго впоследстви характерь постояннаго синода. Такимь образомъ, если мы желаемъ правильно понимать и върно представлять мановическій строй периовнаго управленія вселенсной церкым, то должны признать и различить въ этомъ стров два равномирно необходимыя и равномирно восполняющия одно другое начела: съ одной стороны соборное ведение двлъ церковнаго

The state of the state of the state of



<sup>- 30)</sup> Au. 37. Aur. 19. 20. IV. 19. VI. 8. VII. 6 u gp.

управленія, требующее обязательнаго участія всехъ епископовъ вавъ церковныхъ правителей, съ другой-предстоятельство старъйшаго изъ нихъ, накъ духовнаго главы прочихъ, представляющаго видимое средоточіе въ церковномъ управленіи. Оба эти начала, возникан исключительно на канонической почвъ, т.-е. по требованію внутренних началь церковнаго устройства, являются неотъемлеными признавами канонического строя церковнаго управленія вселенской церкви. По мірів развитія и степени живости этихъ началъ следуеть определять и оценивать действительное совершенство и внутреннюю правомърность управзенія важдой пом'ястной православной церкви. При руководств'я этихъ же началь должны быть разсматриваемы и провъряемы крайности въ строй управленія церквей неправославныхъ. Вслідствіе сего, отвергая, какъ канонически неправославное, католическое ученіе о главенствъ папы, возвышающагося своими правани надъ авторитетомъ соборовъ, и не принимая противоположнаго ватолическому-галливанского ученія, полагающаго источникъ правительственной власти церкви въ безраздъльномъ средоточім еписнопата, мы съ решительностію осуждаемъ и то, объявляющее себя православнымъ, ученіе, по которому высшіе органы церковной администраціи не имъють характера канонической необходимости. Это учение не имветъ связи съ православнымъ полагающимъ въ каждомъ епископъ преемника впостольскаго, обладающаго въ равной мъръ божественною властію, но въ административномъ отношении разнящихся другъ съ другомъ по превмуществамъ. Всявдствіе такого различія каждый изъ епископовъ, являясь представителемъ правительственной власти для извъстнаго церковнаго предъла, находится въ подчинении старъйшаго, дъйствующаго по совъту и въ согласіи съ прочими.

Оканчивая этимъ наше изследованіе, мы для возобновленія въ памяти сказаннаго и для устраненія недоразуменій струппируемъ главныя мысли нашего изследованія въ отдельныхъ, положеніяхъ:

І. Появленіе пагріаршества въ христіанской церкви было ствдствіенъ постепеннаго возвышенія синскововъ знаменичай шихъ городовъ Грено-римской имперім и служило на совредов точенію церковнаго управленія при канедрахи только нікоторыхь старійшихь предстоятелей.

- II. Учреждение константинопольского патріаршества и постепенное возвышение его канедры, имъя въ своемъ основания политическое значение Константинополя и исключительное положение его епископа, какъ іерарха столицы имперіи, служили къ сосредоточенію церковнаго управленія на Востокъ при константинопольской канедръ.
- III. Соборы вседенской церкви, возвышая константинопольскаго іерарха и его канедру примънительно къ римскимъ, сравняли константинопольскаго іерарха въ преимуществахъ съ римскимъ, и сдълали канедру перваго административнымъ центромъ церковныхъ отношеній на Востокъ христіанской церкви, какимъ римская была на Западъ.
- IV. Римскій и константинопольскій іерархи, представляя съ ихъ канедрами средоточные пункты церковнаго управленія, польвовались одинаковымъ авторитетомъ въ ръшеніи дълъ и вопросовъ тогдашней христіанской церкви, безъ преобладанія или главенства одного іерарха надъ всею христіанскою церковію и безъ вившательства одной канедры въ отношенія другой.
- V. Римскій и константинопольскій іерархи, при преимущественномъ каноническомъ значеніи ихъ канедръ, при сосредоточеніи въ ихъ рукахъ высшей церковной власти, не только не устраняли своимъ значеніемъ совокупнаго авторитета всёхъ прочихъ предстоятелей христіанской церкви, напротивъ нуждались въ этомъ авторитетъ для сообщенія законности, истины и силы каждому общецерковному постановленію, подлежа суду того же авторитета въ случать допущенныхъ ими противозаконныхъ дъйствій и распоряженій.
- VI. Никейскій первый вселенскій соборъ, утвердивъ въ предыдущихъ канонахъ права и значеніе областныхъ митрополитовъ, въ 6 правилъ обозначилъ старъйшихъ іерарховъ христіанской церкви.
- VII. Принадлежавшее александрійскому епископу на основанім обычая высшее управленіе церковными дёлами Египта, обинмавшего нізсколько гражданских провинцій, утвердиль за нимъ и Никейскій первый вселенскій соборъ, признавшій александрій-

скаго епископа главою египетскаго діоцеза, высшимъ надъ обыжновенными митрополитами и старъйшимъ іерархомъ христіанской церкви.

VIII. Утвердившееся на обычав преимущественное положеніе антіохійской канедры и ея іерарха на христіанскомъ Востокв ограждено и положительнымъ закономъ со стороны Никейскаго и Константинопольскаго вселенскихъ соборовъ, усвоившихъ антіохійскому епископу не преимущество чести, а права предстоятельства предъ областными митрополитами, и признавшихъ антіохійскую канедру старъйшею на Востокъ въ междуцерковныхъ отношеніяхъ.

IX. Нивейскій соборъ въ 7-мъ правиль предоставиль ісрусалимскому епископу лишь почетныя преимущества, по которымъ ісрусалимскій ісрархъ по правамъ чести приближался къ старыйшимъ предстоятелямъ христіанской церкви, но по правамъ власти уступаль мъстному митрополиту Кесаріс-палестинской области.

Х. Предоставленныя Никейскимъ соборомъ іерусалимскому епископу наравив съ старвишими предстоятелями христіанской первы почетныя преимущества, при особомъ значеніи Іерусалима, какъ мівста нахожденія его кабедры, съ теченіемъ времени перешли въ права дійствительной власти, свойственной старвишимъ предстоятелямъ, и утверждены Халкидонскимъ соборомъ, предоставившимъ іерусалимскому епископу въ управленіе трехчастную Палестину.

XI. Старышинство римскаго іерарха въ ряду другихъ предстоятелей всегда признавалось и уважалось въ христіанской церкви только не по какимъ-либо догматическимъ основаніямъ, указывавшимъ на присутствіе при римской канедрів особой благодати епископства, а по общимъ каноническимъ условіямъ въ особой мізрів имізвшимъ мізсто при римской канедрів, какъ канедрів столицы римскаго царства и главнаго города тогдашняго міра.

XII. Никейскій соборъ, признавая положеніе римскаго епископа нормою для опредвленія отношеній другихъ старъйшихъ предстоятелей, не имъть въ виду мысли о главенствъ римскаго епископа надъ всею церковію, а разумьть его начальственное отношеніе только въ извъстной части послідней, подъ которою слідуєть разумьть области, прилегавшія къ Риму.

XIII. Занимая положеніе церковнаго предстоятеля на Западъ, римскій епископъ не тодько не имъль того значенія, коммъ онъ пользуется въ настоящее время на правахъ главы католицизма, но и не располагалъ большими преимуществами въ области церковнаго управленія и суда, коими пользовались другіе патріархи подчиненныхъ имъ округахъ.

XIV. Сардивійскіе каноны, не содержа мысли о первенствъ или главенствъ римскаго епископа надъ христіанскою церковію, предоставили его канедръ новыя преимущества, коими онъ прежде не пользовался, и которыя не распространяли его вліянія на Востокъ.

XV. Предоставленные римскому спископу сардикійскими канонами преимущества, им'я платію обезпечить правильность разсмотр'янія судных д'яль объ спископахъ, на практикъ, при исключительномъ положеніи римской канедры на Западъ, повели къ д'яйствительному возвышенію авторитета римскаго владыки и къ утвержденію его власти надъ Западомъ.

XVI. Аженсидоровскія декретадій, содвиствовавшія развитію предоставленных римскому епискому сардикійскими канонами преимуществъ относительно подчиненія падами своему непосредственному въдънію важнъйшихъдъть помъстныхъ церквей Запада, вліяли на развитіе папской власти, какъ свътскаго владычества, со встам проистекавшими отсюда послъдствіями.

XVII. Римскій епископъ, занимая доложеніе церковнаго предстоятеля христіанскаго Запада, подьзовавшагося извістными правами высіней дерковной власти на Западъ, почитался первымъ въ ряду старійшихъ предстоятелей вседенской деркви и при атомъ имадъ право на преимущественное къ нему уваженіе отъ другихъ и на преимущественное вмасть съ прочими вліяніе на ходъ и теченіе дадъ церковныхъ.

XVIII. Указанное положение римскаго епископа не было только почетнымъ преимуществомъ, ибо это положение, предоставляя римскому енископу первенство маста и почетъ предоблательства въ состава и собранияхъ всахъ ісрарховъ христіанской церкви, съ одной стороны давало ему право относиться въ другимъ съ

заковными и оправодинами требованіями, съ другой—открывало возмежность обращенія въ нему съ просьбою о посредиичеств'я и заступленія.

- XIX. Высокое положение римского ісраржа и его васедры не было исключительными ихъ достоянісми, ибо вселенская нерковь, опредвияя на своихъ соборажь преимущества другихъ старий-тимкъ ісрарховъ и ихъ васедръ применительно къ римсиниъ, сравжила съ последними поистантинопольскій престоль и его ісрарха относительно вліянія на дела кристівновой цериви.
- XX. Возвышение константинопольской канедры и ея ісрарха вселенскими соборами служило къ образованію особаго самостоятельнаго центра управленія на Востокъ христіанской церкви и устраняло возможность абсолютизма и нанатизма въ отношеніяхъ Запада къ Востоку.
- XXI. На основаніи возвышеннаго положенія константинопольскій ісрархъ пользовался особыми, усвоенными его каседр'я преимуществами, распространявшими его вліяніе на весь христіанскій Востокъ.
- XXII. Возвышеніе римскаго и вонстантинопольскаго і ерарховъ предъ прочими старъйшими предстоятелями христіанской церкви не нарушало і ерархическихъ правъ другихъ патріарховъ и не сопровождалось разділеніемъ патріаршихъ канедръ на два порядка—на высшіе и подчиненные.
- XXIII. Трульскій шестой вселенскій соборъ, опреділяя порядокъ патріаршихъ канедръ, выразиль мысль о преимущественномъ положеніи константинопольской канедры сравнительно съ римскою.
- XXIV. Преимущественное положение римскаго и константинопольскаго іерарховъ не противоръчить ученію о церковной пентархіи, основанному на духовныхъ преимуществахъ патріаршаго сана и сравненіемъ пяти патріарховъ съ пятью чувствами предполагающему возможность различнаго ихъ положенія.
- XXV. Высшіе органы церковнаго управленія им'вють каноническое значеніе, ибо съ одной стороны находятся въ принципіальной свяви съ догматическимъ ученіемъ о церкви, съ другой—утверждаются на коренныхъ основаніяхъ церковнаго устройства.

XXVI. Каноническій элементь имветь преобладающее значеніе въ развитіи церковнаго управленія, потому что по указанію этой стихіи формируются и распредъляются церковные органы управленія, устанавливаются и разнообразныя формы ихъ отношеній, опредъляется и узаконяется компетенція ихъ дъятельности.

XXVII. Каноническій строй церковнаго управленія представляєть въ своемъ составъ разнообразіе правительственныхъ органовъ, которые, не отличаясь другь отъ друга по существу духовной власти, разнятся одни отъ другихъ по своему значенію, получая различныя наименованія и права, примънительно къ различію ихъ церковнаго положенія.

Проф. Т. Барсовъ.

## CIOBO

Высокопреосвященнъйшаго Іоанникія, митрополита Московскаго и Коломенскаго, произнесенное при первомъ служеніи въ Московскомъ Успенскомъ соборъ 28 августа 1882 года.

Когда созидали второй храмъ Іерусалимскій, то старцы, видъвшіе и помнившіе величіе и красоту перваго разрушеннаго храма, не могли удержаться отъ слезъ при сравненіи ихъ между собою. Это были не слезы радости о вновь созидаемомъ храмъ а невольное выраженіе сердечной скорби и печали о томъ, что новый храмъ далеко не соотвътствовалъ прежнему своимъ великольпіемъ и казался въ глазахъ ихъ какъ бы несущимъ.

Обстоятельство это, записанное однимъ изъ пророковъ Божівкъ, невольно пришло мит на память, когда и получилъ первов непредвидънное и неожиданное мною извъстіе о новомъ своемъ назначеніи быть пастыремъ первопрестольнаго града вашего и всей московской паствы. Предъ мысленнымъ взоромъ моимъ предсталъ рядъ великихъ и знаменитыхъ іерарховъ церкви Московской, начиная отъ древнихъ святителей ея Петра, Алексія, Іоны и Филиппа и подобныхъ имъ, коихъ въра Богомъ оправдана и жизнь Богомъ прославлена и коихъ нетлънныя тъдеса досель почивають въ святыхъ храмахъ, въ которыхъ они совершали служеніе Богу при жизни, въ назиданіе и утъщеніе мувръпленіе всъхъ послъдующихъ родовъ, и кончая послъдними

јерархами, совершавшими великое служение свое на вашихъ и нашихъ глазахъ. Предсталъ предо мною величавый образъ приснопамятнаго Филарета, целое полстолетие сиявшаго яркимъ светиломъ на небосклонъ церкви Русской и почти столько же украшавшаго собою знаменитую канедру святителя Петра, - Филарета, получившаго отъ Бога полныхъ десять талантовъ и во сто кратъ увеличившаго ихъ собственнымъ трудомъ и дъятельностію, коего мощное слово, какихъ бы сторонъ христіанской жизни ни касадось оно, уподоблядо его древнимъ вселенскимъ учителямъ и святителямъ. Предсталъ предо мною величественный въ своей святой простоть образь Инновентія, полстольтія впостольски подвизавшагося въ насажденіи Христовой въры, не на чуждомъ основаніи, среди народовъ не искавшихъ Господа и не вопрошавшихъ о Немъ, и къ концу своего земнаго подвига пересаженнаго, какъ зрълый плодъ, съ отдаленной окраины въ сердце Россін, чтобы здісь возбудить среди людей, оть літь древнихъ знающихъ Господа, такую же ревность къ трудамъ апостольскимъ. Предсталъ наконецъ образъ ближайшаго предшественника моего Макарія, котораго недавно такъ безвременно, по человъческимъ соображеніямъ, лишилась церковь Московская, ученымъ богословскимъ трудамъ котораго и я, подобно многимъ своимъ сверстникамъ, обязанъ едва не всемъ, что имъю, и труды котораго въроятно еще на долгое время для многихъ грядущихъ повольній будуть служить незамънимымъ руководствомъ-Когда я мысленно началъ сравнивать себя съ сими великими свътилами церкви Московской, то невольное смущение объядо мою душу. Что я передъ ними? Мощное, пронивнутое помаваніемъ слово ихъ и назидало и утвшало и обличало пасомыхъ, проходя, подобно слову Божію, до разделенія души и духа и судительно было помышленіямъ и мыслямъ сердечнымъ; а я долженъ сказать о себъ словами Писанія: недоброрьчивь есмь азъ прежде вчерашняю и третіяю дне. Они были мужи совъта, быстро и легво разръшавшіе самые сложные вопросы жизни; а нъкоей доли опытности, пріобрътенной мною въ продолженіе немаловременнаго управленія преемственно ввіряемыми мосму водительству паствами, могшей считаться достаточною для управленія малыми ладіями, будеть ли достаточно для того, чтобы быть кормчимъ великаго корабля и безбълно провести его въ

тихое пристанище среди бурь, мелей и подводныхъ камней? Они были мужи силы и кръпости духовной, могшіе не только твердо и мужественно противостоять всъмъ прираженіямъ на церковь Божію, откуда бы ни исходили оныя, но и побъдоносно отражать таковыя; а я могу похвалиться развъ только немощами своими. Перебирая въ мысляхъ все это и подобное, я въ невольномъ смущеніи души говорилъ себъ: плакать будетъ новая паства моя при видъ моего убожества, сличая оное съ великими дарованіями знаменитыхъ моихъ предшественниковъ, и самъ первый оплакалъ собственныя свои немощи.

Но, братіе мои, тотъ же пророкъ Божій, который записаль сіе сказаніе въ богодухновенной внигь своей, укрыцяль и здателей храма, и плакавшихъ при воспоминаніи о величіи перваго храма обътованіемъ отъ имени Божія, что самъ Господь пребудеть съ ними. То же отрадное обътование облегчило тяготу души моей, успокоило смущение сердца моего, когда я сталъ размышлять о случившемся со мною подъ руководствомъ слова Божія. Дверьми пришель я къ вамь, возлюбленные о Господъ, а не прелазяй инудъ, подобно татю и разбойнику. Державиая воля Благочестивъйшаго Монарха указала мив путь къ вамъ, а сердце Царево въ руцъ Божіей, и аможе аще восхощеть обратити с. тамо уклонить е. А я кто, чтобы мив противиться державной воль Благочестивыйшаго Государя, въ которой проявляется воля Божія о миъ? Се рабъ Господень: да будеть святая и благая воля Господа во благо и мев, и ввъряемымъ моему водительству людямъ Божінмъ, сказалъ я самъ себъ.

Тавими и подобными размышленіями успокоивъ свою смущенную въ началь душу, по заповъди верховнаго Пастыреначальника Господа Іисуса Христа, заповъдавшаго ученикамъ Своимъ, посланнымъ съ благовъстіемъ спасенія, глаголати прежде всего миръ граду или дому, и я недостойный преемникъ великаго служенія апостольскаго привътствую новую паству свою миромъ отъ Господа. Миръ вамъ, возлюбленные о Господъ; миръ граду вашему, а отнынъ и нашему, миръ встиъ градамъ и весямъ области сей, миръ всей паствъ московской. Размышленіе о семъ миръ да будетъ первымъ общеніемъ въ словъ между пастыремъ и паствой и первымъ назиданіемъ и для пасомыхъ и для пастыря.

Digitized by Google

Бого би во Христи, миро примиряя себи, такъ выражаеть св. апостолъ сущность христіанской въры. Не велико повидимому было преступление прародителей нашихъ; но какія страшныя последствія произвело оно не только для нихъ, но и для всего ихъ потомства, и какая безмерно ведикая жертва нужна была для того, чтобы загладить сіе преступленіе: для сего потребовалась крестная смерть единороднаго Сына Божія. Примиренные съ Богомъ столь безмърно высокою ценою, потщимся, братіе, всеми силами соблюсти возстановленный миръ целымъ и ненарушимымъ, не поставляя себя самопроизвольнымъ уклоненіемъ отъ воли Божіей снова во вражду съ Богомъ. Это значило бы оскорблять безконечную любовь къ намъ Бога Отца, не пощадившаго для нашего спасенія единороднаго Сына Своего, и платить за такую любовь самою черною неблагодарностію; это значило бы уничижать безконечныя заслуги Сына Божія, насъ ради человъкъ и нашего ради спасенія сшедшаго съ небесъ, истощившаго Себя до рабія зрака, претерпъвшаго за насъ оплеванія и заушенія и біенія и наконецъ позорную крестную смерть, пренебрегать кровью Его, изліннюю на креств для нашего возрожденія и спасенія; это значило бы укорять духа благодати, которымъ мы запечатлены для нашего обновленія и освященія, и отъ котораго мы получаемъ всё божественныя силы, нже къ животу и благочестію. По Христи убо молимь, дерзаю сказать словами св. апостола, яко Богу молящу нами, потщитеся миръ имъть съ Богомъ, не нарушать оный произвольными гръхопаденіями и закосивніемъ въ оныхъ; а если по немощи человъческой и по навътамъ врага Бога и людей, случится кому впасть въ нъкое прегръшение, не замедляйте прибъгать къ богодарованнымъ средствамъ для возстановленія нарушеннаго мира съ Богомъ. Аще исповыдаемь грыхи наша, вырень есть и праведень Господь, да оставить намь итьхи наша, говорить возлюбленный ученикъ Христовъ.

Миръ имъйте со св. Церковью, которую стяжалъ Господь Іисусъ Христосъ кровію Своєю, и въ которой, какъ богатой сокровищницъ, положилъ все, что необходило для нашего оправданія, освященія и спасенія. Исполняйте съ любовію, какъ послушныя и благопокорныя дъти, всъ правила, постановленія и распоряженія ен. Къ какимъ несчастнымъ послъдствіямъ можетъ

повести уклоненіе и отъ незначительныхъ повидимому постановленій св. Церкви, показываеть горькій опыть братій нашихъ по духу и плоти. какихъ немало среди васъ, изъ неразумной ревности по буквъ удалившихся отъ единенія со св. Церховію и цълыхъ двъсти лътъ блуждающихъ во мракъ суевърій и предразсудковъ и тъмъ самопроизвольно отчуждающихъ себя отъ упованія жизни въчной.

Мирствуйте съ предержащею Верховною властію, безпрекословно, съ благоговъніемъ исполняя всъ ея узаконенія и распоряженія, содъйствуя, каждый въ кругь предоставленной ему закономъ власти, осуществленію благихъ ея предначертаній къ славъ и благоденствію отечества, и вознося молитвы въ Богу за Царя и весь царствующій Домъ, да тихое и безмольное житіе поживемъ во всякомъ благочестіи и чистоть подъ остиненіемъ сей власти. Это прежде всего священный долгь нашь, возлагаемый на насъ святою върою нашею. Бога бойтеся, царя чтите, заповъдуетъ св. впостолъ. Почему? Зане тако есть воля Божія, говорить онь. Молю прежде вспл творити молитвы, моленія, прошенія, благодаренія за вся человьки, за царя и за всьхъ иже во власти суть, заповъдуеть другой святой апостоль. Почему? Сів бо добро и пріятно предъ Спасителемъ нашимъ Богомъ. Сего же требуеть и благоденствіе отечества и собственное благополучіе каждаго сына отечества. Опыты всехъ времень и народовъ непререваемо увъряють, что истинное величіе и слава, благоденствіе и счастіе народовъ возможны бывають телько дотоль, доколь въ умахъ и сердцахъ народовъ сохраняется безпревословное повиновение и благоговъйная преданность къ Верховной власти. Господи списи Царя и весь царствующій Домъ: усердная, пламенная молитва о семъ да не престанеть обращаться и въ устахъ и въ сердцахъ нашихъ, въ особенности среди неустойчивости и разшатанности всъхъ основныхъ понятій въ наше смутное время.

Миръ имъйте со своею совъстію, ея же ничтоже въ міръ нужнъйше есть. Нивакія выгоды, какъ бы ведики онъ ни были, нивакой успъхъ въ дълахъ и предпріятіяхъ, какъ бы значителенъ ни казался онъ, не принесуть отрады и утъщенія душъ, если онъ достигаются съ оскорбленіемъ совъсти, этого внутренняго голоса Божія въ насъ, осуждающаго или оправдывающаго всъ поступки. Нъсть радоватися нечестивымь и въ настоящей жизни, говорить пророкъ Божій, не говоря уже о жизни будущей.

Мирствуйте со своими пастырями, которыхъ Духъ Святый поставилъ пасти церковь Господа и Бога, повинуясь, по заповъди святаго апостола, и покоряясь наставленіямъ ихъ. Видишь ди пастыря молящагося во храмв, участвуй съ нимъ въ молитвъ не однимъ повтореніемъ за нимъ словъ молитвы, но возгръвай въ сердцъ своемъ молитвенное расположение и изъ храма молитвы переноси духъ молитвы и въ твой собственный домъ, который долженъ быть у христіанъ домашнею церковью. Присутствуешь ли при принесеніи пастыремъ безкровной жертвы Богу, слагай въ сердцъ своемъ духъ и смыслъ совершаемаго священнодъйствія и поучайся приносить самого себя въ жертву живу, святу, благоугодну Богови. Услышишь ли изъ устъ пастыря слово навиданія, принимай его не аки слово человъческое, но яко же есть воистину слово Божіе: ибо не отъ себя и не свое проповъдують истиные, богопоставленные пастыри, но глаголы Божів возвъщаютъ. Да не будетъ для тебя гласъ пастыря возвъщающаго слово истины и спасенія, яко ились писнивца сладкопласнаго благосличнаго, котораго можно слушать изъ любопытства, какъ слово доброглаголиваго витіи, не для того чтобъ усвоить и обратить въ духъ и жизнь возвъщаемыя истины, а чтобы судить о'достоинствъ проповъдующаго, подвергать пересудамъ, какъ проповъдуетъ пастырь. Это и у пастыря отнимаетъ дерзновеніе возвъщать небоязненно слово спасенія, вынуждая его неръдко прикрашивать живое и дъйственное само въ себъ слово Божіе изобрътеніями человъческой мудрости, лишаетъ и пасомыхъ благодатной пользы отъ слова, и проповъдуемаго не отъ сердца, и пріемлемаго не сердцемъ. Коснется ли лично тебя или только дойдеть до твоего слуха то или другое распоряжение пастыря по управленію, не прекословь ему съ упорствомъ, не подвергай его пересудамъ, извращая и перетолковывая, во всемъ видя одну дурную сторону и вездъ подозръвая злой умыселъ; но еслибъ и дъйствительно последовало отъ пастыря навое-либо распоряженіе не вполив соразмівренное съ временемъ и містомъ и съ обстоятельствами случайными, которыя трудно, а иногда и совствиъ невозможно предусмотръть, покрой недостатки пастыря благоснисходительною любовію, памятуя слова Писанія, яко много со*гръщаемъ вси*; моди Господа о вразумленіи пастыря, и если можешь, раскрой предъ нимъ дёло съ кротостію и любовію, да тако друга друга тяготы носяще, исполнимъ законъ Христовъ.

Да водворяется миръ въ семействахъ вашихъ чрезъ точное и неуклонное исполнение встми членами семейства тахъ обязанностей, которыя воздагаются на нихъ и закономъ естественнымъ н закономъ божественнымъ. Мужіе, любите своя жены, по заповъди впостола, и яко немощнъйшу сосуду воздавайте имъ приличную честь; жены, повинуйтесь своимь мужьямь, не увлекаясь разрушительнымъ ученіемъ о равенствів съ мужьями или даже превосходствъ предъ ними, такъ какъ и по первоначальному созданію мужу предоставлена главная діятельность, а жена создана быть помощницею мужу. Родители, не раздражайте чадъ свонхъ, но воспитывайте ихъ въ наказаніи и ученіи Господни, подавая имъ въ себъ самихъ живой примъръистинно христіанской благочестивой жизни; дети, во всемъ повинуйтесь родителямъ своимъ и почитайте ихъ, ибо только благословение отчее утверждаеть домы чадъ, клятва же материя искореняеть ихъ до основанія.

Царь и пророкъ Давидъ говоритъ о себъ, что онъ и съ ненавидящими мира быль мирень. Итакъ, поколику сіе вовможно,
миръ имъйте и съ тъми, которые ненавидять васъ, оскорбляють
или проносять имя ваше яко вло. Аще любите любящія васъ, говорить самъ Господь, кая вамъ благодать есть? Ибо и гръшницы
любящія ихъ любять; и аще добро творите благотворящимъ
вамъ кая вамъ благодать есть? Не и язычницы ли такожде творять? Обаче любите враги ваша и благотворите ненавидящимъ
васъ и молитеся за творящихъ вамъ напасть. Върнъйшее средство, какъ жить въ миръ съ ненавидящими мира, указываеть св.
апостоль, когда говорить: аще алчетъ врагъ твой, ухльби его,
аще ли жаждетъ, напой его: сіе бо творя, угліе огненное собираеши на главу его.

Миръ имъйте со всъми, воздавая, по заповъди св. апостола, всъмъ должная, ему же убо урокъ—урокъ, и ему же дань—дань, и ему же страхъ—страхъ, и честію другь друга больша себе творяще,—и Богь мира и любви да будеть со всъми вами. Аминь.



## ЗАМЪТКИ

НА КНИГУ Т. ФИЛИППОВА: "СОВРЕМЕННЫЕ ЦЕРКОВНЫЕ ВОПРОСЫ". С.-П. 1882.

Въ послъднее время все чаще и ръзче заявляется со стороны свътскихъ писателей особенное вниманіе къдъламъ и вопросамъ церкви. Къ сожаленію, такое вииманіе-небольшая находка для церкви; большею частію съ фактами такого вниманія является для нея не радость, а прискорбіе. Долго она оставалась у этихъ господъ можно сказать въ забытьи, даже въ пренебрежении; долго они, если случайно и озирались на нее, то видели въ ней только поповъ съдьячками, и потому она для нихъ представляла собою предметь для всяческих в глумленій надъ ел вившнею стороною. Но за то внутреннее ея содержаніе оставалось для нихъ большею частію, если не безусловною святынею, то по крайней мірт неприкосновенною. Теперь-совстви иное дтло. Теперь эти господа, оставляя насмъшки и глумленія надъ церковною вившностію, безцеремонно и ничъмъ не стъсняясь принимаются за треннее святилище церкви, отъискивая поводы въ нареканіямъ и обвиненіямъ противъ нея въ твхъ или другихъ ея распоряженіяхъ и действіяхъ уже по существенными дилами виры. Значить, теперь настали для церкви еще болве тяжкія времена.

Такое неутъщительное явленіе критическаго отношенія къ дъламъ церкви свътскихъ писателей представляетъ собою книга г. Филиппова "Современные церковные вопросы", вышедшая въ Петербургъ въ нынъшнемъ году. Въ внигъ этой, съ самымъ тщательнымъ подборомъ относящихся сюда свъдъній и документовъ, русская церковь обвиняется по двумъ въ высшей стецени для нея самой прискорбнымъ вопросамъ: о греко-болгарской распръ и о нашихъ раскольникахъ.

Въ завязавшейся съ давнихъ поръ распръ между главными христіанскими народами Балканскаго полуострова — Греками и Болгарами авторъ справедливо видитъ одно изъ тъхъ великихъ затрудненій и бъдствій, какія выпали вообще на долю православнаго Востока и съ какими онъ неустанно ведеть преемственную борьбу съ самыхъ раннихъ порътурециаго порабощенія. Распря эта дъйствительно не иначе вавъ самыми грустными последствіями обозначается для православія и его испов'ядниковъ на Востокв прежде всего со стороны внутренняго благосостоянія и благоустройства церкви Христовой, производя между чадами ея вивсто единенія раздоръ, а затімь и со стороны политическаго положенія этихъ народовъ среди ихъ завоевателей, вмёсто соединенія общихъ силъ для согласнаго и дружнаго отпора и сверженія магометанскаго ига, способствуя напротивъ полному разобщенію этихъ силь и действуя такимъ образомъ на руку общимъ врагамъ православія. Все это такъ. Но затемъ въ дальнъйшемъ изследованіи этого дела авторъ входить въ тонъ для върнаго сына русской церкви по меньшей мъръ странный и приходить нь заключеніямь, на которыя, кажется, никто не изъявить согласія, не будь онъ нарочитымъ последователемъ . Висинитеги•

Не иначе какъ задавшись напередъ тенденцією сложить всю отвътственность въ этой распръ на однихъ Болгаръ, или ихъ представителей, для автора стало возможнымъ обратиться для указанія времени происхожденія распри въ "возрожденіи болгарской народности", "неизбъжнымъ послъдствіемъ косто", говорить онъ, "должно было быть измъненіе отношеній этой народности къ греческой". И только вслъдствіе невозможности обойти тъ историческія указанія, по которымъ очевидно слъдуєть придти

совствить въ иному выводу относительно мотивовъ возинкновенія иныхъ отношеній между Греками и Болгарами, автору пришлось, и то совсёмъ неохотно, вполголоса и опять только на минутку остановиться, или лучше наменнуть на "тв стороны во характери (какая мягкость выраженій) греческаго народа, отъ которыхъ" ему "было бы пріятно видіть его свободнымь" и которыхъ "защиты" онъ "не принимаетъ на себя". Между тъмъ эти-то именно всемъ известныя "стороны въ характере" грековъ-фанаріотовъ и довели Болгаръ до невозможности оставаться въ дальныйшемъ внышнемо церковномъ союзь съ ними и вынудили ихъ болъе и болъе настаивать на перковно-административномъ отдъленіи отъ нихъ, которое при другихъ условіяхъ могло бы воспоследовать разве только по получении болгарами политической автономіи и составленіи изъ нихъ отдальнаго, независимаго отъ Турецкой имперіи, Болгарскаго княжества, какъ это произошло впоследствін. Общій слухъ давно уже такъ-сказать притеривася къ темъ сведеніямъ или известіямъ, по которымъ надъ Болгарами сразу отнготвли два ига — турецкое и греческое, и потому всё усилія автора сдвинуть насъ на иную "историческую точку зрвнія на смысль сего явленія" должны оказаться тщетными. Положеніемъ константинопольскаго натріарха, какъ "поантического представителя предъ Портою всего православного населенія Турцін", занятымъ имъ съ самаго момента покоренія Турками Балканскаго полуострова и сохраняющимся за нимъ "даже до последняго времени", невозможно конечно оправдать или хотя бы смягчить тяжесть техъ вопіющихъ злоупотребленій, какія постоянно практиковались Греками по отношенію къ Болгарамъ н достовърныя свъдънія о которыхъ не переставали сообщаться въ различныхъ литературныхъ произведеніяхъ, не смотря на то что многіе, кому было извъстно ближе и подробиве это дъло со всею его компрометтирующею изнанкою, воздерживались изображать его, разоблачать всю наготу этого дела, по понятному чувству деликатности и уваженія къ "церкви-матери" и по натуральному нежеланію распрывать предъ цёлымъ міромъ раны православной церкви, отъ публичнаго оглашенія которыхъ нельзя было ожидать ничего для нея полезнаго. Точно также свое "безспорное умственное превосходство", пролагавшее имъ "путь къ участію въ ділахъ правительственныхъ", Греки, какъ извістно,

всегда употребляли исключительно въ пользу своей національности, неудъляя отсюда ничего въ пользу напр. Болгаръ, даже не обращая на нихъ ни малъйшаго благосклоннаго вліянія и нимало не способствуя въ отклоненію или хотя бы въ облегченію часто обрушивавшихся на нихъ турецкихъ жестокостей и притъсненій. Самъ авторъ наконецъ несмотря на свои горячія симпатін въ Грекамъ, такъ красноръчиво выражающіяся во всей его вингъ, находить невозможнымъ "отрицать того, что приближение къ власти нивло вредное вліяніе на правственное устроеніе Гревовъ в не мало способствовало усиленному развитію нъкоторыхъ мало привлекательных сторон их народнаго характера" (такое лойяльное изображение того, что есть на самомъдёль, поистинъ дълаетъ честь изъисканности автора въ выраженіяхъ). Можно было если не требовать, то по крайней мъръ надъяться, что употребляя въ свою пользу "исключительное положение", добытое ими въ Турецкой имперіи, Греки хотя при случав вспомнять и о Болгарахъ, только конечно не во имя отвлеченнаго вачала народной равноправности", которое совствиъ не кстати приплетаетъ здёсь авторъ, а во имя христіанской любви и сочувствів въ страждущему собрату. Между твиъ, большею частію **извъстно**, что своими "выгодами и преимуществами" Греки пользовались даже въ нарочитый ущербъ и вредъ для другихъ христіанскихъ народностей полуострова; и ужъ въ этомъ случав положительно невозможно выгородить Грековъ во имя того закона нии положенія, "въ силу котораго съ утопающаго не взыскивается за то, что онъ не протягиваеть руки рядомъ съ нимъ тонущему брату", -- такъ какъ отъ этого утопающаго справедливо было бы по врайней мірів потребовать, чтобы онъ съ своей стороны не усиливаль опасности и самь еще не топиль бы этого рядомъ съ нимъ тонущаго, - еслибы и въ самомъ деле возможно было соорудить между этими положеніями правдоподобную аналогію. Нелегко также согласиться съ авторомъ и въ томъ случав, когда онъ утверждаеть, и притомъ решительно, будто пріобрътаемыя Греками "выгоды и преимущества служили единственнымъ (?) оплотомъ церкви отъ посягательствъ Порты". По началу, какъ это извъстно, Турки безпрепятственно, не стъсняясь нивании оплотами со стороны Грековъ, съ полнайшею необузданностію производили надъ христіанами всяческія насилія и

физическія и нравственныя и даже вфроисповъдныя; церковь была порабощена и угнетаема до невозможныхъ предъловъ; и только въ последствін, когда Россія такъ-сказать стала на ноги и оврвила настолько, что оказалась въ силахъ предложить Турцін нъсколько болъе или менъе удачныхъ войнъ изъ-за угнетаемыхъ единовърцевъ, только именно Россія нъсколько обуздала турецкое звірство и вміств съ тімь представила собою дійствительно "единственный оплоть" Восточной церкви оть посягательствъ Порты. Сами Греки, вивсто того чтобы составлять собою оплоть для кого-либо, только по милости Россіп и по ея доброму почину, при всеобщемъ сочувствіи и содъйствіи Европы, еле вынесли свою надломленную шею изъ турецкой пасти и въ двадцатыхъ годахъ текущаго столътія нашли себъ спасеніе, прижавшись въ уголокъ на южной окранив имперіи, и не смотря на свое независимое политическое существованіе, все еще не переставан трепетать предъ вчерашнимъ своимъ тираномъ, противъ котораго если они иногда и пытаются вытягивать свою долу понившую голову и возвышать голосъ, то не иначе какъ заручившись напередъ европейскими симпатіями и подъ прикрытіемъ англо-францувскихъ кораблей... Вмъстъ съ пріобрътеніемъ политической независимости свободно вздохнула наконецъ и православная церковь въ Греціи. Все это всемъ известные историческіе факты, съ которыми нелегко уладить то положение автора, по которому собственно Грековъ съ ихъ "выгодами и преимуществами" слъдуетъ признавать "оплотомъ церкви", и притомъ еще "единственнымъ противъ посягательствъ Порты. "Отстаивать цълость и непорочность исповеданія пришлось вместе всемь православнымъ народностямъ Турецкой имперіи; терпъли гоненія и боролись за въру одинаково — и Грени и Болгары. А если константинопольская патріархія до нъкоторой степени представляла собою действительный оплоть противь этихъ посягательствъ, то это вовсе не стояло въ непремънной зависимости отъ греческой національности константинопольских в патріарховъ; будь они Греви или Болгары-это все равно; дёло здёсь не въ національности лица патріарха, а въ томъ положеніи, какое занимаєть патріархать, какъ высшее представительное учреждение всего сплошнаго православнаго населенія полуострова, съ которымъ завоевателю приходилось считаться. Значить приписывать, бакъ это делаетъ

авторъ, однямъ Грекамъ всю честь священной борьбы противъ турецвихъ насилій, ставить это имъвъ исключительную заслугу въ такой степени, вакъ будто бы другія христівнскія народности, напр. Болгары, оставались туть совсемь ни причемь, очевидно несправедливо. Накія двиствительно исключительныя дайствія, хотя и въ религіозномъ смысле, Греки пускали въ ходъ по другому направленію, съ сепаратистическими видами и стремленіями въпользу своей націи, о поторыхъ ниже будеть сказано ивсколько словъ. Авторъ догадывается, и совершенно основательно, что въ его "стровахъ" найдутъ слишкомъ пристрастное къ Грекамъ отношеніе; иначе и быть не можеть, тэмъ болье, что эдысь не "строви" посвящаются въ исключительную пользу Грековъ, а цёлая подовина большой книги, отъ слова до слова. Въ совершенно напрасныхъ усиліяхъ онъ истощается и въ томъ отношеніи, что убъждаетъ своихъ читателей, конечно русскихъ, не "опрокидываться" и не "осыпать ихъ (т.-е. Грековъ) всикою пинеподобною лаею<sup>я</sup>, и предостерегаеть оть "ненависти" и "злорадства" по отношению въ Гревамъ. Сохрани насъ Богъ отъ всяваго здорадства и ненависти къ кому бы то ни было, тъмъ болъе къ Грекамъ, съ которыми мы такъ тесно связаны и такими священными узами. Не дълай авторъ нарочитаго подбора всехъ актовъ грекоболгарской распри въ такомъ смысль, чтобы обвинить во что бы то ни стало во всемъ и притомъ такъ тяжко и безпошадно Болгаръ и не навлоняй всего этого въ концъ концовъ къ тяжкимъ и ни съ чвиъ несообразнымъ нареканіямъ на высшую власть нашей церкви-Св. Синодъ, -- ему вполив принадлежала бы и воздавалась вся честь этой предупредительной въжливости и великодушія къ Грекамъ, и никому бы и въ голову не пришло обвинять туть въ чемъ-дибо автора по поводу его симпатій къ народу намъ единовърному и талантливому. Но къ глубокому сожальнію, эти симпатіи автора, благопріятствуя Грекамъ, въ тоже время накликають цёлую бурю нареканій несправедливыхъ и по отношенію къ Болгарамъ, а тъмъ паче по отношенію къ русской церкви. Само собою разумъется, что книга г. Филиппова всявдствіе того неизбъжно вызоветь противъ себя поголовный протесть и отпоръ во всей Россіи и Болгаріи, где только она ствляется извъстною.

Авторъ утверждаетъ, что мы русскіе вообще съ нашимъ сочувствіемъ въ Болгарамъ въ ихъ распрів съ Гренами слишкомъ пересаливаемъ; что мы въ этомъ деле, выступая изъ "единственно приличной для насъ посреднической роли, становились въ положении партии" и "следовали за Болгарами до врайнихъ предвловъ ихъ требованій": - есть ли туть хоть одно слово, съ которымъ легко бы было согласиться? Мы не будемъ говорить о "газетныхъ и журнальныхъ статьяхъ", такъ какъ можеть-быть не имъли туть ровно нивакого реальнаго значенія; а обратимся къ дъйствительнымъ историческимъ указаніямъ и въ дъйствіямъ правительственныхъ лицъ и учрежденій. По началу Россія самымъ энергическимъ образомъ и съ блестящимъ успъхомъ способствовала освобожденію Грековъ, а затьмъ уже ея заботливость обратилась и на Болгаръ, когда турецкія звърства по отношенію въ нимъ перешли вся предвлы возможнаго и въроятнаго и когда потому положение ихъ сдълалось вопиющимъ. Значить сочувствие Россіи выразилось одинаково и равномірно къ тому и другому единовърному ей народу; и самъ авторъ, пускаясь въ различныя соображенія, не указываеть однако и указать конечно не можеть ни одного факта, въ которомъ бы сочувствіе Россіи въ Болгарамъ, въ политическомъ ли то или церковномъ отношеніи, оказалось исключительнымъ и пристрастнымъ до попранія справедливости въ отношеніи къ Грекамъ. Что васается до участія въ ихъ распрів съ Греками, то высшая власть Русской Церкви, -- несмотря на то что она лучше конечно автора была знакома съ печальною исторією "техъ притесненій и обидъ, которыя въ последнее время привелось испытать родственному намъ болгарскому народу отъ высшаго греческаго духовенства", имъя притомъ въ виду утратившій значительную долю нравственной чистоты народный характеръ Грековъ", - старалась даже повозможности держаться вовсе въ сторонъ, уклоняясь отъ щекотливаго вывшательства и до последней крайности избегая даже всякой "посреднической роли" въ этомъ дълъ, а не то чтобы еще "становиться въ положение партии", какъ позволяетъ себъ авторъ выразиться если не прямо на счетъ нашего Св. Синода, то по крайней мъръ на счетъ "людей стоявшихъ у источника върныхъ свъдъній и призванных имъть прямое вліяніе на ходъ этого дъла". Не считая частной переписви между і ерархическими лицами той и другой стороны (напр. пок. митр. Филарета моск. съ патр. Григоріемъ), въ которой русскіе ісрархи самымъ осторожнымъ образомъ насадись вопроса о греко-болгарской распръ, всячески щадя щекотливую амбицію обитателей Фонара, и желая сколько возможно смягчить впечатление и расположить въ мириому разръшенію распри-обвинями даже самихъ Болгаръ въ на незаконной настойчивости, -- Св. Синодъ нашей церкви ръшился на нъкоторое вившательство и съ самымъ тщательнымъ соблюдениемъ всевозможныхъ предосторожностей выразнаъ свое мивніе по этому вопросу уже тогда, когда наступила неотложная потребность, всавдствіе вызова или приглашенія со стороны савдившаго за деломъ гражданскаго правительства, прервать молчаніе, лучше свазать-тогда, когда патріархъ Іоакимъ своимъ "непревлоннымъ нравомъ" и "крутыми и ръзкими мърами" довель Болгарь до самыхъ врайнихъ предвловь раздраженія. Само собою разумъется, Св. Синодъ сразу призналь главныя требованія болгарскаго народа законными и подлежащими удовлетворенію; но онъ такъ осторожно выразиль въ своей грамоть въ патріарху это свое мивніе, что не поставиль его категорически, а въ формъ вопроса: "не доджно ли тъмъ желаніямъ Болгаръ, въ которыхъ не заключается ничего неблагоразумнаго и чрезмърнаго, оказать удовлетвореніе, а неправильныя ихъ дъйствія поврыть снисхожденіемъ"? Воть какъ преврасно, разумно, справедливо и благочестиво поступила высшая власть нашей церкви въ этомъ дълъ! Возможно ли послъ всего этого утверждать, что ны "следовали за Болгарами до врайнихъ пределовъ ихъ требованій ? Совстви напротивъ, наше правительство до последней минуты держало себя въ этомъ дала настолько въ сторона и такъ сдержанно поступало, что даже заслужило этимъ упревъ самого автора, который здёсь же, чрезъ несколько строкъ въ противоръчіе самому себъ говорить, что "мы должны были устеречь роковую минуту, и взявъ дело въ свои руки, привести его въ концу"; но "не приложили въ этому дълу надлежащей заботы и долгое время даже вовсе не замъчали разгоравшейся между нашими единовърцами вражды"... Таково-то "положение партии" и "сявдованіе за Болгарами до крайнихъ предвловъ ихъ требованій"!.. Вотъ что значить задаться неправедною идеею.

Но авторъ гораздо лучшую предлагаетъ дань правдъ и справедливости, когда отъ своихъ субъективныхъ соображеній переходить въ изложенію историческихъ фактовъ греко-болгарской распри. Изложение это начинается съ того, что де "болгарский народъ съ конца XIV въка представляется намъ утратившимъ все до последняго признаки народной самобытности", церковная независимость утрачена... Но Греки "ведикодушно спъшатъ на выручку единовърцевъ"; для того "высшія церковныя должности не только въ тъхъ епархіяхъ, гдъ Болгары жили совивстно съ Греками, но даже и тамъ, гдъ жило одно чисто-болгарское населеніе, занимаются Греками; наконецъ и самый языкъ болгарскій, это главное орудіє народной самостоятельной жизни, устранялся (нужно бы сказать къмъ) изъ общественнаго употребленія и часто, какъ въ Богослуженіи, такъ и въ техъ немногихъ училищахъ, которыя въ то бъдственное время существовали ное-гдъ въ болгарской странъ, замънялся языкомъ греческимъ"... "Народное самосознаніе готово было совстви угаснуть". Вотъ теперь мы понимаемъ, что у автора туть идетъ уже не инсинуація, а настоящая исторія, и покорно благодаримъ его за то, что онъ доставиль намъ самый легкій способъ его же собственными словами поставить такой краснорфчивый и поучительный эпилогъ въ исторіи греко-болгарской распри. "Болгаре уже переставали считать себя отдельнымъ отъ другихъ и самобытнымъ народомъ". Все это върно; только жаль, что авторъ забылъ упомянуть при этомъ, или хотя для полноты изложенія, добавить, что обо всемъ этомъ на счеть Болгаръ съ такимъ самоотверженіемъ похлопотали не кто другой, какъ именно главнымъ образомъ добрые и услужливые Греки... Но за то же онъ предостерегаеть отъ грахопаденія въ другомъ смысль. Чтобы кто не подумаль, будто стали бы спокойные Греки еще толкать и тормошить болгарскій народъ "погруженный въ глубочайшій мракъ", онъ непосредственно послъ изложенія того, что народное сознаніе и самобытность болгарскаго народа-увы, погасала, проходя здёсь Грековъ приличнымъ молчаніемъ, говорить: "но воть изъ родственной и единовърной имъ (Болгарамъ) Россіи, изъ сочувственныхъ усть ея ученаго труженика (Венедина) до нихъ доносится радостная воскресная въсть, что и они составляють въ народахъ міра отдільную единицу, что и они иміли нівкогда свое

себственное царство и своихъ царей (бъдные! до такой стемени все у нихъ забито, всякое историческое совнаніе выправлено!) и даже дни, хотя и весьма краткіе, могущества и славы". Неправда ли, что вобиъ этимъ развитіемъ Болгары обязаны воего болве Грекамъ и что такое культуртрегерство етоитъ того, чтобы вивнить его въ одну изъ "неотвемјемыхъ заслугъ Грековъ, явственными и неизгладимыми чертами вписанную на страницама изгорін и дающую имъ неоспоримое право на вічную привиательность всего православнаго міра", и особенно комечно самаго болгарскаго народа, которому понстивь одному въ целомъ мірь досталось здась на своей спина извадать прелекти излюбленной греческой иден возстановленія Византійской имперіи?.. "Съ этой минуты", говорить авторъ, "положившей начало народному самосознанию Болгаръ, у нехъ должны были неизбълно весинянуть счеты съ Гренами, начиная съ вопроса о болгарскомъ языкъ н о народности высшаго духовенства Волгарін, въ рукахъ котораго, по устройству государственной жизни въ Турціи, сосредоточивалась не только духовно-пастырская, но и вившияя политическая власть". Скажите, канихъ еще нужно мотивовъ для самаго энергическаго протеста со стороны Болгаръ противъ греческаго гнета, и какихъ нужно еще поводовъ для борьбы противъ угнетателей, которые, осебенно на первый разъ, и слышать не котвли о накихъ-либо уступкахъ и ръшили "удержать за собей свое положение безъ всякаго (!) изминения", считая свое преобладание стоящимъ виъ всянаго спора"? И неумели мегла Болгары примириться съ этимъ положениемъ хотя бы то по сажить высшимы христівновимы побужденіямы и сповойно оставаться при прежнемъ порядкъ вещей, ногда это сопровождалось ненначе вакъ самыми печальными и сокрушительными явленіями не только на соціальномъ, но и на религіозно-правственномъ ихъ состоянін, - когда напр. управлявшіе ими греческіе епископы быльшею частію смотрым на свои епархіи, какъ на болье или мелье выгодныя аренды, не считая даже для себя нужнымъ или полезнымъ имъть хотя пъкоторое знакомство съ явыкомъ своей епархім, часто не зная и не умъя сказать двухъ словъ поболгарски, насильственно вводя греческій языкъ въ богослуженіе для народа ненонимавшаго въ немъ ни одного слова, повволяя себъ между тыть вояческій злоупотребленія въ управленіи спархіями, при

назначенія напр. Інцъ на церновныя должности и пр., и сплошь и радомъ преводя деже по нъснольку лъть къ ряду вив своихъ епархій, ни мало не заботяєь о ихъ религіозно-правственномъ преусивний?.. Что же это за пастырство и какое могло быть отъ такихъ дюдей церковное управленіе, не говоря уже о всевозможныхъ продълкахъ кормсти, при разборъ мірскихъ тяжбъ н отношеній? Самъ авторъ, такъ готовый воспользоваться всякимъ случаемъ замолнить доброе словечко въ пользу Грековъ, послъ всего ::: имъ спаваннаго (нонечно оченъ нешного) о неудобствахъ и влоунотребленияхъ греческого управления, говорить: "могь ли болгарскій народь не потребовать возвращенія языку своему. его естественныхъ правъ? А каково положение того народа, скажемъ нотати, воторый у себя дома изъ-за употребленія своего роднего языка въ богослужени и даже въ школахъ долженъ вести отчанивую борьбу съ народомъ пришлымъ, неотступно невывывающимь ему свой языкь, совершенно для него непонятный и немелательный? "Могь ли онъ оставить пастырскую власть спокойно и безъ возраженій въ рукахъ народа не оказывавилаго въ его духовнымъ потребностямъ такого вниманія, накого онъ могъ оживать и требовать отъ пастырей происходящихъ изъ его собственной среды?" И не только самъ авторъ признаеть протесть Болгаръ противъ греческаге гиета резоннымъ и сираведливимъ, но даже говорить, что "о томъ, кому надлежало желать побъды въ зачинавшейся борьбъ, не можетъ быть и вопроса", такъ какъ всическое право туть на сторонъ Болгаръ. Но въ чемъ же двло въ такомъ случав? Вопросъ, видите ли, въ томъ - "какъ поведена будеть эта борьба, какое она приметь направление и размары". И воть туть-то у автора окавываются кругомъ виновными все-таки Болгары, а потомъ и высшая власть русской церкви-Св. Синодъ. Но посмотримъ SOTE HE CEST

Нужно замітить, что авторь въ изслідованіи мотивовъ грекоболгарской распри, желая конечно сколько возможно смягчить виновность Грековъ, очень много и пространно толкуєть объ иностранной интригъ, которая была пущена въ подростающее покольніе Болгаръ, чтобы сколько возможно вооружить его противъ притъснителей своего народа, и которой авторъ приписываеть въ этомъ случав самое широкое подавляющее значеніс. Но ны полагаемъ, что если смотръть на дъло прямо, а не засматриваться по еторономъ, то не можеть представиться особенной потребности выдвигать, да еще на первый планъ, какъ это двазеть авторъ, иностранную интригу, которая могла только группироваться около готовыхъ условій и причинъ распри и такъ-сказать съ боку производить вліяніе. Мы видимъ предъ собою здвов прежде всего, что жестокостію и различными злоупотребленіями греческаго управленія Болгары были доведены до такой крайности, при которой стали безусловно невозможными для вихъ нивакія одблян и компромиссы съ Гренами, при которой мыслимо было одно: это совершенно отдъльное, невависимое отъ Грековъ въ церковно-административномъ отношении; существование болгарсной церкви, котя бы даже точь-въ-точь по одному примеру другихъ автоневальныхъ церквей въ разнов время получавшихъ свою автономію и съ нею отдільное, невависимое отъ константинопольского патріархата существованіе, твиъ болве, что ни одна наъ этихъ теперь автопессальных перввей никогда не имъла ничего подобнаго тъмъ ужаснымъ причинамъ или поводамъ въ отдъленію оть этого патріархата, накія выпали на долю несчастныхъ Болгаръ. А затемъ еще является та замъчательно-мепревлонная рашимость, съ накою константинопольская церковь отказалась дать удовлетворение совершенно справедливымъ и резоннымъ желаніямъ и требованіямъ Болгаръ, несмотря на то, что здёсь видимо открывальсь и угрожена страшная опасность великаго церковнаго сиятенія, даже раскола. Такимъ образомъ при существовании на лицо двухъ такъ рашительно другь противъ друга стоящихъ факторовъ, офтальное (напр. иностранная интрига, конечно имъвшая только вопомогательно значеніе) можеть пожалуй оставаться въ сторонъ, безь особеннаго ущерба для ясности дала въ греко-болгарской распра, тъмъ болъе, что эта интрига не во всахъ указаніяхъ на нес автора достоварна. Всамъ этимъ мы кочемъ сказать, что авторъ слишкомъ преувеличенно напираеть здесь на иностранную интригу съ очевиднымъ намереніемъ подаль и утвердить ту мысль, якобы не греческія собственно влоупотребленія, а эта интрига возбудила и поощрила въ Болгарахъ ту настойчивость, съ которою они въ своихъ желаніяхъ и требованіяхъ остались непревлонны; хочемъ свазать, что борьба во всякомъ случат была нензовжна и неотилонима и безъ всякихъ посторонияхъ пооніреній, и что эта неязбіжность обусловливалось именно невозножностію положенія со стороны Болгаръ и непобъдимою непреклонностию со стороны Грековъ, но что однакоже въ крайнемъ случав отвлонить эту борьбу съ ея печальными последсабдотвіями могла только сама константинопольская церковь предоставленіемъ Болгарамъ полной церковной автономін. Отъ иностранной интриги авторъ обращается потомъ нъ политикъ, въ ноторой отводить самов господствующее въ этомъ дълъ положение самому турециому правительству, усматривавшему для себя прямой разсчеть всячески поддерживать и снолько возможно съ своей стороды подогравать вражду между Греками и Болгарами. Авторъ при этомъ упоминаеть и о томъ, какъ Болгары обращались въ Константинополь съ жалобами на греческія притъсненія въ нашему правительству въ лицъ посланника его кинзя Меншикова, и какъ это обращение осталось безъ последствій потому, что въ это время составилась противъ насъ евронейская коалиція, причемъ Англія и Франція пріобръли преобладающее вліяніе на дъла Востока, дъйствуя чрезъ турецкое правительство и проводя чревъ него свои цъли и стремленія на Балианскомъ полуостровъ, а Россія между темъ все более и болъе теряла тамъ свое обаятельное значение. Все это болъе или менье нужно конечно въ историческомъ изложении дъла, котя им не номемь и забеь не заметить инмоходомь, что этими подробностями навъ будто безъ особенной нужды развлекается винивые читателя и проводится и поддерживается въ немъ та мысль, что въ этой какъ бы исторически сложившейся распръ виноваты не столько сами лица, сколько будто бы роковое сплетеніе исторических событій помимо их воли составившееся. Но мы оставляемъ вов эти политические толки и соображения автора, въ которыхъ выясняется не самая сущность двиа, а его побочныя стороны, и перепосимъ дъло на его основную церковноисторическую и канопическую почву.

Матеріаль для борьбы готовился съ давнихъ поръ, но самая настоящая борьба открылась въ концъ 50-хъ годовъ сначала на литературномъ поприщъ, гдъ каждая сторона пользовалась подходящимъ для ней органомъ печати и заявляла на всъ лады свои домогательства и претензіи. Болгары между прочимъ обна-

ружили во всей наготъ продълки между ними греческаго дуковенства, излагая "тысячи злоупотребленій", и ясно показали, что примиреніе ихъ съ Греками возможно не иначе какъ на условіи полной независимости ихъ въ церковно-административномъ отношенін оть константинопольской патріархін. Затамъ они оффиціально обратились съ своими жалобами на греческія притасненія къ турецкому правительству, которое не отказалось принять эти жалобы въ своему разбирательству. Авторъ обвиняеть здесь вакъ Болгаръ, такъ и само турецкое правительство, на томъ основанін, что не следовало призывать власть гражданскую, да еще магометанскаго исповъданія, къ сужденію и разбирательству двиъ христіанской церкви, а этой власти брать на себя неподобающее. Но къ кому же въ самомъ дълъ Болгары должны были обращаться въ этомъ случав (заметимъ, что это по церковно-правительственному делу, а отнюдь не по догматическому), вогда сама патріархія вела съ ними свои счеты тоже посредствомъ сношенія съ тою же самою властію, какъ напр. при низложенін извъстныхъ болгарскихъ еписконовъ, ихъ арестованіи, заключенін подъ стражу, высылкъ изъ Константинополя и заточенін въ азіатскихъ городахъ, что все производилось съ въдома и изволенія государственной власти и посредствомъ турецкихъ чиновниковъ? Со своей стороны турецкое правительство, хорошо знакомое съ здоупотребленіями греческаго духовенства, въ отвазъ патріархім удовлетворить справедливыя требованія Болгарь имъло основание видъть и признать насилие со стороны Грековъ по отношенію въ Болгарамъ, и потому сочло своимъ государственнымъ долгомъ и призваніемъ защищать отъ этого насилія подвластный ему болгарскій народъ, темъ болье, что насиліе это, происходя на религіозной почев, обнаруживало на себв всв признави витинято явленія, такъ что діло поминутно угрожало перейти изъ чисто-религіозной сферы на иную почву и разыграться далеко вив церковной ограды и совсвиъ нецерковными сценами. Къ тому же оно производило это вмъшательство, особенно по началу, не отъ себя лично, а посредствомъ созванія народныхъ представителей той и другой стороны, только уравновъшивая ихъ права своимъ вліяніемъ и предоставляя имъ посредствомъ переговоровъ придти ко взапиному соглашенію. По частнымъ свъдъніямъ, для воторыхъ мы желали бы подтвержденія изъ лучшихъ достовърныхъ источниковъ, сами Болгары чрезъ наше посольство въ Константинополь возбудили ходатайство предъ турециимъ правительствомъ о созвании народныхъ представителей для пересмотра ивкоторыхъ вопросовъ касающихся организаціи церковнаго управленія: это представляется въроятнымъ потому, что, какъ извъстно, до этого времени Болгары въ управления церковію не принимали никакого участія, а если и принимали когда-нибудь, то такимъ начтожнымъ числомъ своихъ членовъ въ синодальномъ составъ, что это на самомъ двив было не двиствительное участіе, а только бледный призракъ его. Если принять при этомъ въ соображение, что константинопольская церковь такъ распоряжалась делами болгарскихъ епархій, что лица болгарскаго происхожденія никогда не допускались ею въ занятію высшихъ церковныхъ должностей, не удостоивались епископскаго сана, то становится совершенно понятнымъ и достовърнымъ, что никто другой какъ именно сами Болгары были заинтересованы въ реформахъ выборовъ вавъ самаго патріарха, такъ и личнаго состава патріаршаго спнода. У автора дъло это изображается нъсколько иначе, т.-е. не говорится, чтобы сами Болгары хлопотали о совывъ народнаго собранія, да и вообще ни о какихъ иниціаторахъ въ этомъ дълв не упоминается, словно для того, чтобы подать поводъ читателю думать, явобы турецвое правительство по собственному почину входило въ распоряжение дълами церкви. Представляется весьма сомнительнымъ и даже невъроятнымъ, чтобы могли хлопотать объ этомъ сами Греки, такъ какъ всякій пересмотръ патріаршаго управленія быль не вь ихь видахь и интересахь; наконець не съ вътру же и само правительство турецкое взяло мотивы для созванія народныхъ представителей. Какъ бы то ни было, только не остается никакой возможности признать противозаконнымъ созванное турецкимъ правительствомъ собраніе народныхъ представителей по дъламъ православной церкви, такъ какъ и сама патріархія не только не протестовала противъ такого собранія, но и выслада на него своихъ представителей, которые въ свою очередь не могли конечно быть избраны синодомъ константинопольской церкви помино въдома и согласія самаго патріарха. Между тімь авторь въ своей книгі неоднократно напираеть на ту мысль, что-де незаконно и ни съ чвиъ несообравно но дъламъ хриотіанской церкви обращаться из магометансинить влестинь, и нередко слагаеть поъ этого поноженія самое тянкое обвинение противъ Болгаръ, ногда это ему понадебытся. Точно также онъ котя и говорить, что изъ этой респри между Греками и Болгарами турецкое правительство сездало себъ политическую игру, отдавая свои симпатіи то той, те другой сторонв, смотря по обстоятельствамь; но большею частно у вего вездъ проврачно свътится, а иногда и примо провозглашается та мысль, что турецное правительство во всехъ своихъ дыйствіяхъ по этому вопросу и во вобхъ проектахъ соглашенія, предвоженных съ его стороны, явно держить сторону Болгаръ, почему и самыя собранія по этому поводу представителей созываются имъ въ интересв Болгаръ. Между твиъ вотъ на этомъ самомъ первомъ собраніи представителей оказалось совсёмъ иное; Болгары и здъсь были обойдены и обижены, такъ накъ турецкое правительство, какъ извъстно, каждый разъ далеко выше Болгаръ ставило защиту правъ вселенского патріарка: во всемъ собрании оказалось только три члена изъ Болгаръ, между тъмъ вавъ собраніе было многочисленное; притомъ же собраніе это "выработавъ новый уставъ церковнаго управленія въ константинопольской патріаршей области и измінивъ составъ патріаршаго синода", отъ разсмотрвнія церновныхъ нуждъ и жалебъ Болгаръ вовсе отвазалось "подътвиъ весьна благовиднымъ предлогомъ, что въ начертанной правительствомъ программъ занятій церковно-народнаго собранія объ этомъ предметві вовсе не упоминалось". Это ли благопріятный признавъ для симпатій правительства въ пользу Болгаръ?.. Болгарамъ оставалось при этомъ случав протестовать, что они и сдвлали чрезъ одного изъ своихъ членовъ, который представиль правительству и церковнонародному собранию формальную жалобу съ изложениемъ ясной программы желаній и домогательствъ болгарскаго народа; и когда собраніе и на это представленіе болгарскаго члена отвичало прежнимъ отканомъ принять въ обсуждению на отсутствиемъ комнетенцій, то членъ этотъ оставиль свое місто и съ протестомъ вышель изъ собранія. Вотъ до какой степени Болгары были вездъ и отовсюду затерты и не встръчали себъ и своимъ стремленіямъ ни отвуда и никакого ни участія, ни содъйствін! Но что же бы вышью однано, еслибы Порта дайствовала эдась иначе, еслибы она всв эти протесты и заявленія Болгаръ прикавала принимать въ обсуждению? Греки такъ были возбуждены и озлоблены противъ Болгаръ, что такое распоряжение правительства поолужило бы еще болве въ ръшительному разрыву между враждующими, что собственно и было въ его видахъ, какъ увъряетъ постоянно авторъ. Порта все это конечно отдично знала, также какъ и то, что вражда и непреклонность Грековъ предъболгарсвими требованіями были весьма сильны безъ всявихъ поощреній съ ея стороны, и еслибы еще распорядилась помянутымъ образомъ, то всего скорве подтвердила бы мысль автора и доказала бы, что именно желаеть и добивается со своей стороны всячески удалить всв поводы къ соглашенію. Между твиъ Порта вела себя въ этомъ случав совсвиъ иначе; вотъ почему мы отназываемся признать сколько-нибудь достовърнымъ утверждение автора, будто во всемъ этомъ имъла такое подавляющее значение интрига Порты. Какъ тамъ вообще дъйствовало турецкое правительство, съ какими заднима разсчетами и намъреніями, мы не знаемъ; да и вообще мы конечно не можемъ думать, чтобы оно было расположено наилучшимъ образомъ въ пользу христіанской церкви и къ спокойному разръшенію греко-болгарской распри. Но въ данномъ случав мы имвемъ предъ собою такіе удручающіе фанты съ той и другой изъ враждующихъ сторонъ, что полагаемъ для кого угодно совершенно достаточнымъ сосредоточиться на нихъ однихъ, не отвленаясь въ сторону, чтобы получить вполив исное разумъніе существенных сторонь этой распри. Какіе угодно враги православія, смотря со стороны на все вдёсь происходящее между самими враждующими, могли бы только развъ радоваться, поражаясь въ то же время удивленіемъ предъ тою находчивостію, съ какою эти враждующіе ставили одинъ другому всяческія затрудненія; и частое указаніе на интригующее вдёсь турецное правительство представляется тенденціознымъ и не можетъ нравиться именно потому, что этимъ указаніемъ авторъ видимо старается сколько возможно засловить вопіющія злоупотребленія Грековъ и внушить, якобы Болгары по своему невъжеству не видели и не замечали разставленных имъ Портою сътей, и ожесточались въ своей непреклонности, добивались во что бы то ни стало ісрархической независимости отъ константанопольской патріархіи не всявдствіе злоупотребленій греческаго

духовенства, а гораздо болве всявдствіе турецияхъ интригъ, и явобы потому они немного имали дайствительныхъ резоновъ для протесть и еще менье для твердой настойчивости въ своихъ требованіямъ. А такая мысль, само собою разумвется, не можеть оказать доброй услуги въ надлежащемъ распрытін истикы и прояснить какъ следуеть всю правду греко-болгарской распри предъ сознаніемъ православныхъ народовъ. Несравненно ясиве н прасноръчните всихъ этихъ отвлеченныхъ указаній и всей этой запутанности отношеній говорять сами факты. Воть напр. происшествіе, которое мы, ради устраненія отъ себя какихълибо нареканій въ натяжнахъ и тенденціозности, изложивь собственными словами автора. "Жители Охриды, по смерти своего митрополита, представили велиной церкви подписанное множествомъ христіанъ прошеніе о назначеніи имъ такого еписвоиа, который зналь бы ихэ языкэ и быль бы предань вполив заботамь о своей пастию ("чего, вначить, такъ недоставало ихъ прежимъ ісрархамъ"). Бывшій вселенскій патріахъ Кириллъ, принявъ благосилонно это прошеніе завириль представителей въ своей готовности исполнить ихъ просьбу и вообще въ своемъ расположении удовлетворять законнымъ желаніямъ народа, а между твиъ на следующій же день назначиль на Охридскую спархію Грева, на вотораго Охридяне еще прежде подавали жалобы". Позвольте спросить-на что все это похоме? И для чего и къ чему еще нужны были бы эдёсь какія-либо турецкія поощренія, когда не говоря уже о фанаріотахъ, сами патріархи владели танимъ отмъннымъ желаніемъ и умъньемъ деводить Болгаръ до самыхъ прайнихъ предъловъ раздражения?.. Само собою разуивется, что такой факть могь онасаться и двиствительно фказался въ переполненной чашъ послъднею ваплею, причинившею собою роковое излінніе: "тогда Болгаре ръшили объявить чрезъ представителей патріарху, что болгарское духовенство, вивств съ народомъ, превращаетъ отнынъ всякія съ нимъ сношенія и не возстановить ихъ до тахъ поръ, пока онъ не неполнить вхъ требованій. Въ соотвътствіе такому ръшенію, Болгаре посталении прекратить возношение имени вселеневаго патріарха при Богослужения въ болгарской церкви св. Стефана, что и приведено было ими въ исполнение въ первый день св. Пасхи (3-го анрыя 1860 года)". Скажите, въ такомъ удручающемъ случав,

въ связи со всеми предшествовавшими ужасами-кто бы это на мъсть Болгаръ поступиль иначе? Въдь о какихъ-либо побужденіяхъ здёсь въ христіанскомъ смыслё со стороны Грековъ и ихъ іерарховъ, о какой-либо чисто-христіанской идев, увы, совсвиъ не могло быть и рачи. Чему же посла этого удивляться и находить противоваконнымъ, если Болгары, сохраняя непривосмовенную существенную святыню Христовой Церкви, святыню въры и таинствъ, и уважая христіанскую мысль и чувство въроятно гораздо испрениве самихъ Грековъ, ръшились однако прервать свою основанную на законахъ церкви ісрархическую зависимость отъ константинопольскаго патріарха, когда эта зависимость стала болъе и болъе обозначаться для нихъ не только прискорбными, но даже во всвиъ отношеніямъ положительно вредными последствіями? По нужди и закону преминеніе бываєть... И какъ вто еще у людей достаеть смълости при этомъ хвататься, для обвиненія несчастныхъ Болгаръ, за священные каноны церкви, которыми Греви такъ видимо здоупотребляди, не внутренній смыслъ и духъ въ нихъ заключающійся поставляя правиломъ и руководствомъ для своихъ действій, а извлевая изъ нихъ подходящую для себя букву для принаровленія ея къ своимъ целямъ и для законнаго прикрытія и оправданія своихъ проделокъ.

Въ живонъ разсказъ самого болгарскаго епископа Иларіона о томъ, вакъ въ первый разъ приводилось въ исполнение помянутое ръшение Болгаръ превратить возношение имени вселеноваго патріарха при богослуженій, выставляется главнымъ образомъ тотъ факть, что когда епископъ Иларіонъ все-таки началъ провозглашать по обычаю имя патріарха, то "крики многочисленнаго народа заставили его замолчать; народъ потребовалъ, чтобы имя патріарха поминалось не отдільно, а вмісті со всіми православными епископами". Нельзя сказать по врайней мъръ, чкобы народъ болгарскій поступняъ здёсь совсёмъ безтактно. А главное, едва ли резонно и справедливо авторъ вътомъ оботоятельствъ, что епископъ Идаріонъ нащелъ себя вынужденнымъ "уступить настоятельному требованію народа", видить ту "уступчивость предъ насиліемъ", которая должна быть названа "преступною слабостію". Дело въ томъ, что въ это время "одинъ папско-болгарскій делегать сталь советовать Болгарамъ признать только главенство папы, чтобы получить независимость своей держви отъ патріархін". Воть что подъйствовало на еписнопа Иларіона въ его рішенія принять сторону болгарскаго варода". Онь предпочель лучше саному подвергнуться гизву потріарха, вежели отвазомъ исполнять требованія народа подвергнуть опасности дело православія и можеть быть целый православный народъ бросить въ объятія латинской пропаганды, темъ более, что видълъ этотъ народъ прайне раздраженнымъ и "обиженнымъ" дъйствіями патріарха. Несмотря на все это, авторъ находить, что поведение Иларіона въ настоящемъ дълв оправдано ни въ какомъ случав быть не ножетъ". Но мы съ своей стороны конечно отказываемся присоединиться из такому приговору также какъ и къ безусловному довёрію темъ "свидетельствамъ", въ высшей степени неблагопріятнымъ для еписнопа Иларіона, "достовърность коихъ", по автору, "не можетъ быть подвергнута ин мальйшему сомньнію". Въ этихъ "свидьтельствахъ" заявляется, будто бы епископъ Иларіонъ совсёмъ не объ интересахъ православія заботился, что онъ даже "непрочь быль отъ мысли о намъренномъ искажения исповъдания, лишь бы только этою цъною пріобрасти право на отдальное существованіе болгарской церкви". Очень жаль, что для насъ не только не существуеть никакихъ несоинвиныхъ историческихъ памятниковъ, для надлежащей оцвики и опредвленія степени достов врности этихъ "свидътельствъ", но даже самъ составитель этихъ "свидътельствъ" остается для насъ неизвестнымъ, даже нашимъ авторомъ не названъ по имени и не указанъ по мъсту жительства и по народности; словомъ, намъ представляють здёсь совершенно голое "свидетельство", не подврепляемое никакими определенными указаніями источника, изъ котораго оно почерпнуто, что, если не даеть намъ права рашительно отрицать дайствительность факта, то и не можеть конечно располагать насъ нъ безусловному доварію каному-то свидательству. Странныя показанія о томъ же епископъ выводить авторъ и изъ газетныхъ свъдъній: то онъ "участвуеть въ составления акта о вступлении Болгаръ въ унію съ латинскою церковію"; то онъ "вследъ затемъ издаеть грамоту, въ которой увъщаваеть народъ не склоняться на обольщенія латинъ". Какъ здёсь отличать ложное отъ достоварнаго и чему туть варить? "Наконець онъ обращался" будто бы "даже въ представителямъ евангелическаго ноповъданія съ предложеніемъ наміннть нівоторые православные догиаты, если тольно съ помощию евангеликовъ Болгаре получать церковное самоуправленіе". Здёсь мы уже положительно отказываемся следовать за авторомъ и придавать какое-либо значеніе этой очевидной сплетив, такъ квиъ вдёсь епископъ Идаріонъ изображается совствъ сумасшедшимъ человъкомъ бросвющимся изъ одной крайности въ другую безо всякаго толка и безъ всякой надобности. Можно ли въ самомъ дълъ повърить, чтобы онъ обращался еще къ какимъ-то евангелинамъ изъ-за церковнаго самоуправленія, когда, не говоря уже о томъ. что съ такою безсимсленною затвею онъ не отыскаль бы сочувствія и не привленъ бы въ ней ни одного человъка въ цъломъ болгарскомъ народъ, -- болгарская і ерархія вообще, еслибы ръшилась отделиться отъ константинопольскаго патріарха помимо его согласія и главное помимо каноновъ православной церкви, то она могла бы это сдълать во всякое время и безъ малъйшаго затрудненія, такъ какъ народъ болгарскій давно желаль и требоваль для себя церковной автономіи и только его два-три еписнопа сдерживали до времени, пока это было скольконибудь возможно, народное стремленіе покончить съ Грекоми. Въдь если епископы и представители болгарского народа обращалноь по этому двлу из турецкому правительству, такъ-сказать - ухаживали за нимъ. то потому, что исвали и просили его содъйствія къ тому, чтобы расположить патріархію къ уступчивости, потому что до последней врайности они желали оставаться неповолебимо на почет законности и желали получить іерархическую независимость отъ патріархіи на законномъ православномъ основанін. А еслибы они рішились пріобрісти эту независимость путемъ измены православію, то для этого на каждомъ шагу и во всякое время ихъ ревниво стерегли открытыя объятія латинской церкви, такъ что не могло представляться ни мальйшей потребности отъискивать еще какихъ-то евангеликовъ едва ли даже по имени извъстныхъ болгарскому народу; по крайней мъръ при уніи съ датинскою церковію они оставались бы гораздо ближе въ православію и переходъ отъ него въ датинство быль бы эдесь несравненно мене заметень и чувствителенъ, нежели при какой бы то ни было сдълкъ съ евангеликами. Да и накъ это могъ епископъ Иларіонъ, сохраняя хоть наплю

жраваго симска, разочитывать и надвяться повести других болгарскихъ епископовъ и всю массу илира и народа болгарскаго куда ему водумается, да еще съ условіємъ "нем'янить н'якоторые. православные догматы"? Что болгарскій народь вевсе не такая безтолковая масса, которою можно распоряжиться по усмотрънію, — это онъ самъ ясно доказвыв, напр. котя въ томъ факта, вогда среди даже богослуженія заставиль этого самаго епископа Иларіона подчиниться его ръшенію и не возносить имени патріарка отдільно от других православных епископовъ. Одинив словомъ, все связанное здвев о епископъ Иларіовъ представвается въ такомъ видъ, что не можетъ быть принято иначе какъ неблаговидная инсинувція гаветнаго свойства и потому лишенная вениих признаковъ достовърности. А между тъмъ все это-угліе. вропотанво собираемое авторомъ на голову несчастныхъ Волгаръ, хотя бы съ явными противоръчіями оченидности. Съ накой стати напр. и почему бы это высовая Порта будто бы побрадовалась по ушив, когда услышала, что болгарская церновь исплючила имя патріарха изъ своихъ динтиковъ? И съ накой стати это является для нен "благопріятным» обогоятельством»? А вотъ не мочему-либо другому, какъ именне потому, что она видъла здась перврхическое отдаление Болгарь оть патріархін соверпинопинся фактомъ, котораго сана Порта, при всемъ своемъ желанін, совершить не могла, такъ вакъ знала, что совеймъ неотъ нея зависько и не въ ся воль состояло даровать болгаранъіврархическую невависимость; и сами Болгары безъ сомивитя отанчьо знали, -- коти авторъ и увърнетъ въ противномъ, --- что это завненть только отъ патріархін, отъ воторой они невали отделенія безь нарушенія церковно-православнаго союза, и шотому имъ не могло представляться винаной особенной надобности,-- намъ на этомъ постоянно настамваетъ авторъ,-- слишнемъ удаживать въ этомъ дълъ за Пертою и до такой степени доро. жить ея "благосклониестир", чтебы въ самомъ двяв отъ ней одней. надъяться "удовлетворенія своимъ домогательствамъ". Впроченъеслибы и намелся между болгарскими епископами какой-либе, сумасшедшій въ рода того, какого указывають авторы въ лица. енископа Иларіона, то намъ здесь до него неть никакой надобности: въ данномъ случав для насъ совершение достаточно того, что ны нивемъ возможность самымъ положительнымъ образомъ

утверждать, что ни самъ болгарскій народъ, ни его ісрархін вообще и влиръ во все время своей распри съ Гренами не обнаружили ни малиний потребности, ни желанія или наибренія добиваться церковно-административного отделенія отъ константинопольской патріврхін путемь какой-мебо измины православію,что въ этомъ деле имееть для насъ существенно-важное значеніе, составляєть самое главное, господствующее во всемь паль явленіе, --- ни даже посредствомъ накихъ-либо особенно знаменательных заигрываній предъ Портою, — на что такъ часто любитъ указывать и напирать съ особенною силою авторъ. Порта здъсь нужна была Болгарамъ настолько же и въ такой же степени, какъ и для самой патріархіи, -- нужна какъ государственная власть утверждающая то или другое виншнее, общественное или религіозное, положеніе всякой подвластной ей и состоящей подъ ен повровительствомъ національности или корпораціи, почему и обращались из ней въ потребныхъ случаяхъ за содъйствіемъ сами Грени едва ли не болте и чаще Болгаръ.

Несмотря однако на все происходившее между Волгарами и Гревами, последние не унимались и не только не вредпринивали ничего въ подьзу уступокъ или улучшенія отношеній, но видимо навлоняли двла къ тому, чтобы все оставалось по прежнему. Повидимому церковнонародное собраніе, составившееся на основанія равноправности христіанских в народностей Турція в дайствовавшее цвлыхъ два года, двйствительно произвело значительныя реформы въ синодальномъ управления константинопольской церкви, уничтоживъ между прочимъ самое званіе такъ-называемое геронтовъ-постоянныхъ членовъ синода, въ рукахъ которыхъ собственио сосредоточивалась вся власть константинопольской патріархіи во зло ими употребляемая, и выславъ ихъ изъ столицы въ ихъ собственныя епархіи. Между тъмъ въ преемники Кириллу, такъ много совершившему въ пользу развитія и усиленія распри, оказался избраннымъ Кизическій митрополить Іоанимъ — одинъ изъ самыхъ этихъ высланныхъ изъ столицы геронтовъ и, какъ оказалось, даже "на основании новаго выработаннаго церковно-народнымъ собраніемъ устава". Понятно, съ вакими чувствами и намъреніями вступиль на патріаршій престоль вновь избранный патріархь, и чего можно было ожидать при этомъ для того дъла, ноторое въ это время составляло собою самый насущный вопросъ церкви, самый чувствительный нервъ православно-церковной жизни и заставляло весь православный міръ волноваться и трепетать за судьбу возмущенной церкви и за целость православія... Прежде всего является адесь вопросъ: для чего же нужно было Грекамъ непремънно избрать и новвести на патріаршій престоль такого человыка, который вы такое сиутное времи завъдомо всего менъе быль удобенъ въ интересахъ церковнаго мира, въ видахъ умиротворенія распри? Затьмъ является еще — одно въ одному — тоть факть, что Болгары и при этомъ случав оказались по прежнему безправными, такъ какъ не принимали участія въ избраніи неваго патріарха наравит съ Гренами. Значитъ, церковно-народное собраніе, созванное повидимому для того, чтобы упорядочить положение церковныхъ дваъ въ мучшему, соботвенно для Болгаръ не произвело ничего, не обрадовало ихъ нинакою благопріятною перемъною и не оправдало ни одной ихъ надежды. А самое управление новаго патріарха оставило далеко за собою все, что даже могла себъ предположить и ожидать встровожения такимъ навивлениемъ мысль и чувство православнато міра. Самъ авторъ, несмотря на свои горячія симпатів въ Грекамъ, чуть не приходить въ ужасъ отъ назначенія и правденін такого патріарка. Изгнанные церковно-народнымъ собраніемъ "геронты", говорить авторъ, "удалились (въ числе ихъ и Іоанинь), громно протестуя противътакого решенія и нообще противъ духа преобразованій "этогособранія", и потому легко себ'в представить, оъ накинъ немирнымо расположениемъ иступаль на патріаршую каседру киръ Іоакимъ и какъ мало могли ожидать отъ него... Болгаре". "Вреия правленія патріарха Іоанима представляєть самый печальный періодъ въ исторіи греко-болгарской распри. Его непреклонный нравъ постоянно увленалъ его въ марамъ крутымъ и разнимъ, на которыя ожесточенный народъ болгарскій отвічаль ругательствами и насившивми". Все это говорить писатель составившій желую книгу однако въ защиту Грековъ и въ поражение Болгаръ въ грено-болгарской распръ. Что же долженъ сказать на его ивств другой повъствователь, проникнутый иною мыслію и убъяденіями и воодущевленный другими стремленіями? Невольно вознинаетъ вопросъ: еслибы Греки нарочито предположили себъ довести раздражение Болгаръ до свиыхъ врайнихъ предвловъ и

составили для этого регулярную систему, по которой бы самымъ точнымъ обравомъ направляли и приснособливали свои дъйствія -оплеми винежитом отапистиней и отапистине в предподоженной цели, то что бы еще после всего сказаниаго могло оказаться съ ихъ стороны не предпринятымъ и не доделеннымъ въ этомъ смыслъ и направления? Кажется, ничто способное овазать добрую услугу такимъ стремленіямъ не упущено ими изъ виду и все сделано для того, чтобы окончательно истощить все-такичеловъческое терпъніе Болгаръ... Удивительно однакоже, какимъ образомъ такой родъ дъйствій могь входить въ планъ разсчетовъ и намъреній патріархіи, которая очевидно создавала адъсь необовримыя затрудненія не для одной себя, а и для всей православной церкви? Какъ бы то им было, дъйствіями патріарха Іоакима распри усилилась до того, что Болгары уже не принимали им одного архіерея присыдаемаго из нимъ отъ патріарха и вообще прервали всяную административную связь съ натріархісю. Далооказалось въ такой угрожающей врайности, что само по себъ въмвало въ неотложному постороннему вившательству: русское правительство, встревоженное скольно самимь положеніемъ деле, столько же хорошо извёстными ему чертами личнаго харантера патріарха Іоанима, предложило нашему св. Синоду "обратиться въ патріаршену престолу съ словомъ совета". Польвуясь удобнымъ случаемъ (обывновенный разменъ грамотъ но поводу избранія Іоавима на весленскій престоль), св. Синодъ, имъя въ виду, какъ говорыль при этомъ случав покойный митрополить московскій Фильреть, что великая церковь не поэволяеть никому стать на равной съ неко высоть (замъчательно карактеристическое для поистантиномодьской патріархін изреченіе мудраго святителя) и потому еснорбилась бы словомъ смъло выраженнымъ", и что "ходатайство сіе, въроятно, не понравится натріарку", въ самыхъ въжливыхъ н смиренныхъ выраженияхъ "неъявилъ свое собользнование о нарушенін въ предвлахъ патріаршей области церновнаго мира" н вивств представиль патріарку относительно уступокъ Болгарамъ, накъ мы выше говорили, въ формъ вопроса, а именно: "не должно ин темъ желажіниъ Болгаръ, въ которыкъ не завлючается нячего неблагоразумнаго я чрезмітриаго, оказать удовлетворежіе, а неправильныя ихъ дъйствія покрыть сиисхожденісмь?" Но таное вывышательство русскаго св. Синода, несмотря на то, что

все такъ въ немъ тщательно было предусмотрено и выдержано, не произвело никакой перемъны въ положении дъла, не принесло ни малъйшей пользы и ничего не сдълало, кромъ того, что на самый св. Синодъ навлевло неудовольствіе патріарха. Авторъ говорить по этому поводу: "даже это столь сиромно выраженное напоминание св. Синода о необходимости удовлетворенія законныхъ требованій болгарскаго народа вызвало со стороны виръ-Іоанима неудовольствіе, котораго онъ и не думаль скрывать". Вотъ въ какое положение поставлялось дело распри саними Греками! И чего же, какихъ отношеній къ нимъ послъ всего этого возможно было требовать отъ Болгаръ? Какъ бы въ доназательство того, что о серьёзныхъ уступкахъ не можеть быть речи, патріархъ Іоакимъ созваль поместный соборъ, на которомъ осуждены, какъ отказавшіеся принести безусловно расваяніе въ своемъ поведеніи, на лишеніе сана и на заточеніе три еписнопа болгарской церкви, отложившіеся отъ патріарха: Иларіонъ, Ависентій и филиппопольскій митрополить Пансій продомъ Грекъ, принявшій однако безусловно сторону Болгаръ и связавшій личную судьбу свою съ судьбою болгарскаго народнаго дъла". "Исторгнутые, при посредствъ войска, изъ рукъ собраннаго около нихъ народа, они были отправлены въ ссылку" въ азіятскіе города Турціи. Вотъ какою неумолимою строгостію отвъчала патріархія Болгарамъ по вопросу объ "удовлетворенія справединвымъ требованіямъ ихъ"! Такія ди мёры соотв'ятствовали потребностямъ даннаго времени и настроенію умовъ? Между твиъ какъ естественно было бы ожидать отъ сонма христіанскихъ архипастырей, что они при этомъ важномъ случав заблагоразсудили бы поступить совстви иначе: имтя въ виду испевъдуемую Болгарами чистоту православія, напр. вызвали бы на этотъ соборъ епископовъ и представителей болгарскаго народа, заставили бы ихъ выразить предъ нимъ крайнія свои желанія, обсудили бы ихъ совивстно съ ними и твии ли, другими ли, мърами-вротости, увъщанія, списхожденія - позаботились бы привести дело въ мирному и благополучному разрешенію. По прайней мірт хоть бы поосторожніве-то обращался этоть соборъ съ правомъ церковнаго отлученія!... Впрочемъ соборъ кромъ низложенія епископовъ, составиль еще акть, въ которомъ, въ 15 пунктажъ, изложилъ "тв права и преимущества, которыя онъ

признаваль возможнымъ и нужнымъ даровать Болгарамъ и испросивъ на утверждение сихъ пунктовъ фирманъ Порты, постановиль разослать ихъ во всв болгарскія епархіи при окружномъ посланіи". Но могъ ли болгарскій народъ любезно принять чтолибо отъ того собора, который съ такою неумолимою строгостію дишилъ сана и сослалъ въ заточение ихъ излюбленныхъ епископовъ? Между прочимъ здёсь следуеть отметить и тоть факть, что при всякомъ актъ сношеній съ Болгарами, соборъ или сама патріархія обращаются къ Порть, какъ высшей государственной власти, за утвержденіемъ. Съ какой же стати авторъ на каждой страницъ своей вниги третируетъ подобное, или лучше сказать совершенно такое же обращение Болгаръ къ той же власти, выставляя это какимъ-то противоканоническимъ, оскорбительнымъ для христіанской истины и нравственности искательствомъ или заигрываніемъ предъ магометанскою властью, когда даже сами Греки не пользуются этимъ обстоятельствомъ какъ поводомъ для нареканій противъ Болгаръ въ нарушеніи ими каноновъ церкви или попраніи какихъ-либо христіанскихъ началъ? Не говоря уже о совершенной законности такого обращенія, какъ во всякомъ случав къ законной власти, признаваемой тою и другою изъ враждующихъ сторонъ, еслибы и было въ самомъ дълв чтолибо несообразное и достойное осужденія въ этомъ обращеніи, то это гораздо естественные и простительные было бы для Болгаръ, какъ забитыхъ, всеми оставленныхъ и беззащитныхъ, нежели патріархін, во все время распри сознававшей себя въ полномъ обладаніи своего авторитета и силы. Относительно "изложенія" составленнаго этимъ соборомъ следуеть заметить, что оно если и было основано на уступкахъ и нъкоторыхъ привидегіяхъ въ пользу Болгаръ, то главнымъ образомъ страдало однимъ и тъмъ же, присущимъ во всъхъ подобныхъ греческихъ мъропріятіяхъ, органическимъ недостаткомъ, а именно тъмъ, что во всякомъ случав не устраняло абсолютно произвола Грековъ въ болгарскихъ епархіяхъ, между темъ дело распри, по милости самихъ Грековъ, зашло уже въ это время такъ далеко, что и болъе либеральное соглашение не могло удовлетворить Болгаръ, если только оно безусловно не освобождало ихъ отъ послъднихъ признаковъ столь знакомаго имъ вмешательства греческихъ епископовъ въ распоряжение внутренними дълами болгарскихъ епар-

хій, абсолютнаго устраненія котораго они такъ единодушно и столько лють добивались съ такою настойчивостію и энергіею. Да наконецъ, церковно-административное отдъление Болгаръ отъ патріархін было уже въ это время совершившимся фактомъ, а потому помянутое "изложеніе" собора, предлагавшее главнымъ образомъ уступки относительно введенія народнаго языка въ богослужение въ чисто болгарскихъ епархіяхъ и избранія для нихъ епископовъ "предпочтительно" болгарского происхожденія (а всетаки предпочтительно, а не безусловно), могло имъть надлежащее значеніе только года три-четыре раньше. Самъ авторъ говорить по поводу этого соборнаго изложенія: "предлагать Болгарамъ (въ это время) столь незначительныя уступки-значило или не понять, или не хотъть видъть всей важности совершившихся событій". "Болгары не задумываясь отвергли предложенныя имъ условія и на низложеніе своихъ духовныхъ вождей отввчали решительнымъ отречениемъ отъ каноническаго подчиненія вселенскому патріарху". Воть вакими печальными результатами обозначались и вершились всв попытки къ решению спорнаго дъла! Каждая изъ враждующихъ сторонъ, параллельно съ другою, идеть своею собственною дорогою, не сходясь и не склоняясь къ другой путемъ решительныхъ существенныхъ уступокъ. Болгары впрочемъ, "по настоянію турецкаго правительства", согласились было еще разъ остаться въ подчинении духовной власти патріарха, подъ условіемъ совершеннаго обезпеченія ихъ лотъ произвола и притесненій Грековъ" и для этого составили свой проекть, въ которомъ выговаривали себъ право участія въ набранін патріарха сообразно своей численности, а также право участія своими членами наравив съ Греками въ составъ патріаршаго синода, въ которомъ до этого обыкновенно не бывало ни одного болгарина. А главное, эти болгарскіе члены синода (числомъ 6), вместе съ такимъ же числомъ светскихъ членовъ болгаръ, должны были образовать собою "смъщанный болгарскій совътъ для завъдыванія не-церковными дълами болгарскаго народа и независимаго отъ патріарха доклада или ходатайства но такимъ дъламъ предъ Портою, а также и для избранія епископа на извъстную болгарскую епархію изъ числа двухъ нандидатовъ представляемыхъ населениемъ той епархии. Въ этомъ совъть должны были состоять два члена (старшій митрополить и старшій изъ свътскихъ членовъ), увольнение или смъна которыхъ за нарушеніе обязанностей завистла бы не отъ патріарха, а отъ турецкаго правительства. Такая попытка къ примиренію, заявленная со стороны Болгаръ, была представлена Портою на усмотрвніе патріархіи и оказалась отвергнутая ею, какъ несогласная съ канонами церкви и съ правами вселенскаго патріарха. Само собою разумъется, что Болгары, вследствіе предшествовавшихъ событій, были въ это время уже на высотв стремленій и требованій, особенно всявдствіе самымъ роковымъ впечатявніемъ обрушившагося на нихъ низложенія трехъ излюбленныхъ ими епископовъ, ставшихъ жертвами народнаго болгарскаго дъла. Но кто же здъсь всего болъе причиною? Во всякомъ случаъ, прежде кого-либо другаго безъ сомивнія-сами Греки, которые не умъли вести дъла къ лучшимъ результатамъ, а главное, несмотря ни на что, ни на какія знаменія времени, не хотвли оказать ни малъйшей склонности въ уступкамъ, всего болъе разсчитывая конечно на то, что Болгары, на основаніи каноновъ, всегда въ ихъ рукахъ, такъ что они могутъ какъ и когда имъ вздумается держать надъ ихъ головою любую строгость церковныхъ наказаній, держать ихъ въ постоянномъ страхв; словомъ, разсчитывали всего болъе дъйствовать посредствомъ угнетенія совъсти непослушныхъ... Возможно ли здёсь отдать справедливость христіанской мысли и чувству Грековъ?... Самъ авторъ утверждаетъ, что при разсмотръніи этого болгарскаго проекта соглашенія, представители болгарской стороны отличались "относительно мирожюбивымъ настроеніемъ и благоразумнымъ поведеніемъ" (замътимъ себъ встати, что на этихъ самыхъ представителей авторъ потомъ во всей своей внигъ обрушивается такъ, что ихъ однихъ выставляеть самыми главными виновниками всей комбинаціи небавгопріятныхъ явленій закончившихся схизмою), и только "неуступчивость греческихъ членовъ", продолжаетъ авторъ, "воспрепятствовала соглашенію". Значить, еще твиъ болве, и въ началь и въ концъ неудавшейся попытки виноваты Греки.

Вскорт потомъ низложенъ патріархъ Іоакимъ, оказавшій столько плохихъ услугъ двлу греко-болгарскаго примиренія, до того ознаменовавшій въ этомъ отношеніи трехлітнюю эпоху своего патріаршества, что она, по словамъ автора, "представляєть собою самый печальный періодъ въ исторіи греко-болгарской распри".



Но въдь Греки, кажется-и избирали-то его на патріаршество не для того, чтобы онъ ознаменоваль его чвиъ-либо въ другомъ родъ. Преемникомъ ему сдълвлся Софроній, по почину котораго было сдвивно ивсколько попытокъ къ примирению тоже кончившихся неудачею. Воодушевленный лучшими намъреніями, онъ съ разръщенія Порты составиль коммисейо для разсмотрівнія вновь помянутаго болгарского проекта отвергнутаго Іоакимомъ. Коммиссія эта впрочемъ потрудилась только надъ тщательнымъ опроверженіемъ по пунктамъ всехъ болгарокихъ требованій, и въ результать оказался тоть же отказь. Такимъ образомъ болве и болъе становилось очевиднымъ, что лично отъ патріарха зависъло въ этомъ дълв, да и во всвхъ дълахъ управленія патріархіею, очень немногое; ему предоставлялась полная свобода дійствій только по одному направленію: онъ могь раздражать, ожесточать Болгаръ, налагать имъ язвы за язвою и даже предавать ихъ церковному отлученію, но за то благод этельствовать имъ, умиротворять ихъ великодушными уступвами, ублаготворять ихъ искреннимъ удовлетвореніемъ ихъ законныхъ и справедливыхъ претензій и требованій-о, натъ,--на это онъ не ималь уже нивакой власти и силы, такъ какъ вся полнота компетенціи и распоряженія ділами константинопольской церкви ціликомъ сосредоточивается въ патріаршемъ синодъ, состоящемъ изъ великаго множества всякаго чина духовныхъ и мірскихъ лицъ, непрем'внно греческого происхожденія, по м'єсту своего сосредоточенія въ одномъ извъстномъ кварталъ Константинополя получившихъ издавна прозвище фанаріотовъ вивств съ такою печальною попуаярностію преинущественно между болгарами, пріобретенною ими неутомиными подвигами въ развитии и преуспъянии греко-болгарской распри. Эта-то всемогущая партія константинопольской церкви, -- о которой авторъ почему-то большею частію совстмъ умалчиваеть, -- и слышать не хотвла о какомъ-либо удовлетворенін болгарских в требованій, и потому каждый разъ ставила несоврушимыя препятствія въ мирному разрешенію распри. Воть вдь истинный источнико всьхо неудачь этого дьла!! Между тымы авторъ постоянно обнаруживаетъ намерение представить это дело совстви въ иномъ светь: препятствій къ примиренію онъ находить горандо больше со стороны Болгаръ. То епископы-Иларіонъ, Авксентій и Паисій представляются у него возбуждающими н возстановляющими руководимыхъ ими Болгаръ противъ патріархін; то воть народно-болгарскій представитель докторъ Стоянъ Чомаковъ и Ко изображается у него дъйствующимъ не столько по полномочію отъ народа, сколько по собственной иниціативъ и въ своихъ личныхъ видахъ и интересахъ-иъ обезсиленію и уничтоженію всякой попытки въ соглашенію. Но если въ тавихъ указаніяхъ и есть своя доля правды, то, повторяемъ, все-таки всему православному міру изв'ястно, что главное тутъ совствить въ другомъ заключается, и этого главнаго невозможно заслонить помянутыми указаніями: мы видимъ непримиримо стоящими другь противъ друга съ одной стороны Грековъ съ ихъ властолюбіемъ и корыстолюбіемъ и непревлонностію въ уступкамъ, а съ другой-Болгаръ, жестокими и несправедливыми дъйствіями самихъ Грековъ поощряемыхъ болье и болье къ настойчивому требованію себъ расширенія церковныхъ правъ и преимуществъ. Этихъ двухъ факторовъ, при беззавътномъ упорствъ и стояніи на своемъ съ той и другой стороны, было вполнъ достаточно для того, чтобы всячески продолжить и раздуть вражду до крайнихъ предвловъ. По крайней мъръ въ опровержение указанія автора на то, будто помянутыя лица болгарской страны дъйствовали отъ себя, какъ бы безъ въдома народа, мы можемъ указать въ самой внигв автора факты, изъ которыхъ очевидно, что въ делахъ состязанія съ Греками за свои церковныя права цвликомъ принимаеть участіе весь болгарскій народъ. "Узнавши изъ частныхъ писемъ и газетъ" о томъ, что народъ въ день пасхи заставилъ замодчать епископа Иларіона и не воспоминать имени патріарха отдъльно отъ другихъ православныхъ епископовъ, "живущіе по провинціямь Болгаре отрежинсь во мноших мистах отъ духовнаго подчиненія вселенской патріархів въ доказательство своей солидарности съ своими константинопольсвими братьями. Далве, когда извъстный болгарскій членъ съ протестомъ удалился изъ церковно-народнаго собранія, отказавшагося обсуждать его изложение болгарскихъ желаній, то "вскоръ къ его заявленію присоединились протесты присланныя Портв и патріархін изъ разныхъ концевъ болгарской страны". Не ясно ли, что въ распръ съ Греками состояла вся Болгарія? Наконецъ вогда соборъ разослалъ по болгарскимъ епархіямъ окружное посланіе съ запрещеніемъ почитать низложенныхъ имъ епископовъ, то "болгарскій народь и духовенство продолжали признавать осущенных в своими пастырями". Никто, значить, во всей Болгарін не подчинился даже соборному опредвленію; возможно ли посль этого, обходя целое народное движение, указывать только на отдъльныя лица? А "затьмъ въ теченіе льта 1861 года болнарское население турецкой имперіи избрало изъ среды себя 30 представителей" для ходатайства по 'двлу объ окончательномъ іерархическомъ отділеніи отъ константинопольскаго патріархата. Это, очевидно, еще болъе ръшительное указаніе общаго участія въ дъл и движенія цвлаго болгарскаго народа. Даже указаніе автора на турецкое правительство, какъ постоянно разстронвающее своими тайными происками всв попытки къ соглашенію, представляется намъ въ этомъ случав не совсвиъ достовврнымъ, по врайней мірів неспособнымъ привлечь къ себів серьёзнаго вниманія. Сколько разъ въ самомъ деле болгарскій народъ-и чрезъ своихъ представителей и "протестами присылаемыми имъ нзъ разныхъ концовъ болгарской страны" обращался въ этому правительству съ представленіемъ о томъ, что онъ прекращаетъ всякую каноническую зависимость и подчинение патріархіи, и вивств съ просъбою о дарованіи такому ихъ решенію государственной санкціи, и сколько потому Порта имівла здісь самыхъ благопріятныхъ случаєвъ допустить столь желанное якобы для нея полное расторжение церковнаго союза между Греками и Болгарами? И однакоже что мы видимъ? На "присылаемые изъ разныхъ концевъ протесты" она отвъчаетъ кое-вакими успоконтельными завъреніями, что желанія болгарскаго народа будуть въ ближайшемъ будущемъ удовлетворены и потому она предлагаетъ Болгарамъ потерпъть и обождать. А являющихся въ ней съ такимъ ходатайствомъ народныхъ представителей прямо отсылаетъ, и неръдко даже съ гивномъ, на поклонъ къ патріарку. Мы не отрицаемъ конечно, что Порта дъйствовала такимъ образомъ по своимъ политическимъ соображеніямъ. Но находимъ справедливымъ утверждать, что главное препятствіе въ греко-болгарскому примиренію все-таки состояло совстить не въ Портъ. Впрочемъ н самъ авторъ въ последствии приходитъ къ одинаковому съ нашимъ заключенію, когда отдавая справедливость искусству и добрымъ усиліямъ нашего посольства въ Константинополь нъ благополучному разръшенію распри, говорить, что эти усилія "постоянно разбивались о непобъдимое упорство объихъ враждующихъ сторонъ".

Но существують ин какія-инбо политическія основанія, на которыя можно бы указать, чтобы съ этой по крайней мара стороны сколько-нибудь оправдывать это "непобъдимое упорство", непростительное конечно съ высшей религіозной точки зрвнія? Со стороны Болгаръ во всвять ихъ домогательствахъ въ этой распръ, говоря вообще, едва ли возможно усматривать что-либо другое, вромъ заботъ о возстановлени ихъ поруганныхъ церковныхъ правъ, объ освобождении ихъ угнетенной върующей совъсти, такъ что не предстоитъ никакой потребности даже вести правдную рачь относительно существованія въ этомъ вопросъ, со стороны Болгаръ, какихъ-либо преднамъренныхъ политическихъ стремленій. Совстмъ другое однако следуеть отнести здъсь на счеть другой стороны, на счеть Грековъ. Энергическія домогательства Болгаръ церковно-административной свободы и независимости отъ константинопольской патріархіи показывають Грекамъ, что Болгары видимо ускользаютъ изъ ихъ рукъ, что для нихъ конечно крайне непріятно, такъ какъ они сохраняють и воспитывають въ себъ, въ пользу своего племени, властолюбивыя вожделенія, которыя осуществить надеются посредствомъ поглощенія въ своемъ господствъ или гегемоніи другихъ единовърныхъ имъ христіанскихъ народностей Балканскаго полуострова, преимущественно Болгаръ, которыхъ они до сихъ поръ, въ виду такой цели, держали какъ только возможно и сколько это могло отъ нихъ зависъть, во всъхъ отношеніяхъ въ черномъ тыть. (Потому-то, скажемъ кстати, въ последстви и константинопольскій соборъ, провозгласившій схизму, такъ дружно и нераздільно сосредоточивался на этомъ пресловутомъ "филетизмъ", имъ началъ и кончилъ и создалъ изъ него ересь, чтобы по возможности стереть и сгладить всякія національныя разности и отдичія въ виду будущей единой византійской имперіи.) Греки Фанара "нераскаянно" дельють излюбленную идею реставраціи византійской имперіи. Но увы, -- имъ самимъ, кажется, лучше нежели кому другому, следовало бы ясно видеть всю несвоевременность, весь анахронизмъ такой идеи, -- давно следовало усмотрвть, что для осуществленія такой иден время ушло безвозвратно, что все современное теченіе двав на Балканскомъ полуостровъ

навлоняется совствив не въ пользу этой идеи, по почину, хотя вонечно вовсе не преднамъренному, русскаго оружія, особенно последней русско-турецкой войны. Воть уже большая часть Болгарін получила отдёльное государственное устройство и уже есторически существуеть какъ независимое княжество; а о византійской имперіи пока ни слуху ни духу... Но если бы и суждено ея возстановленіе, то скорже всего оно могло бы произойти посредствомъ федераціи отдальныхъ народностей, въ далахъ внутренняго управленія пользующихся автономическою обособленчостію, причемъ имъется весьма немного твердыхъ признавовъ им указаній на то, чтобы Греки въ такой федеративной имперін должны были бы непремінно занять первенствующее положение. Значитъ Гренамъ давно пора бы отложиться отъ правдной мечты о византійской имперіи, а главное-не прилаживать ее въ своей церковной политикъ, не приспособливать въ своимъ дъйствительнымъ, худо скрываемымъ стремленіямъ въ церковноваминистративныхъ сношеніяхъ съ Болгарами... Впрочемъ Греки преследуютъ здесь безъ сомнения двоякую цель: или въ одно и н то же время и подитическую и церковно-административную вывсть, или одну изъ двухъ какая удастся.

(До стдующаю К.)



## PBYL

при вступленіи Ихъ Императорскихъ Величествъ въ Московскій Успенскій соборъ, произнесенная высокопреосвященнѣй—шимъ Іоанникіемъ, митрополитомъ Московскимъ и Коломенскимъ, 8 сентября 1882 года.

## Благочестивъйшій Государь!

Съ невыразимымъ восторгомъ встръчаетъ Тебя первопрестольная столица Твоя, удостоенная радости видъть въ своей средъ Тебя, Августьйшую Супругу Твою и Царственныхъ дътей Твоихъ, залогъ будущаго благоденствія Россіи. Здъсь, въ сердцъ великой державы Твоей, собраны въ настоящее время плоды мирнаго труда милліоновъ Твоихъ върноподданныхъ. Развитіе и усовершенствованіе всъхъ сторонъ жизни и всъхъ отраслей промышленности, наглядно представляемое Всероссійскою выставной, да послужитъ отрадой и утъщеніемъ любящему Твоему сердцу, среди непрерывныхъ заботъ Твоихъ о благъ и преусиъяніи Твоего народа.

Съ крестомъ, оружіемъ мира, срътаетъ Тебя Св. Церковь, усердно и пламенно моля Царя царствующихъ, да ограждаетъ Тебя симъ непобъдимымъ знаменіемъ на всъхъ путяхъ жизни Твоей, да истребитъ всъ неистовыя крамолы супостатовъ и да-

руетъ Тебъ побъду надъ всъми злоухищреніями сыновъ погибельныхъ. Въруемъ, что виъстъ съ нами о томъ же предстательствуетъ предъ престоломъ Царя небеснаго и сонмъ Святыхъ Божінхъ, нетлънно почивающихъ здъсь, и въ сей въръ обрътаемъ упованіе, что предстательство сіе будетъ не тщетно: ибо, по слову Писанія, много можетъ молитва и одного праведнаго.

Господь да сохранить вхождение Твое къ намъ и исхождение Твое отъ насъ!

Благословенъ грядый во имя Господне!

## КЪ ДЪЛУ О РАСКОЛЪ.

Дъло о русскомъ расколъ, начавшееся по поводу исправленія церковныхъ книгъ и кончившееся церковнымъ судомъ соборъ 1667 года, по мивнію раскольниковъ, не решено и настоящаго времени и они ръшають его по своему. Въ настоящей степени своего развитія оно есть логическое продолженіе раскола временъ патріарха Никона, последствіе того положенія, въ какое расколъ на первыхъ порахъ поставилъ себя къ церкви, въ ея взглядамъ на исправление книгъ, на ісрархію, на таинства, на обряды, на весь вообще строй церковно-религіозной жизни. Церковь православная, по мижнію раскола, не церковь, ісрархія не іерархія, тайны ея-не тайны. Враги Никона себя самихъ называли представителями, блюстителями ея преданій, последователями старой въры, раскольниковъ же видели въ техъ, кто производиль въ ней нововведенія. Последователи Никона, или, какъ они выражались, "никоніяне" - сущіе противники Христу, слуги антихриста, съ которыми не нужно имъть общенія; тъмъ, кому нравилось все старое-старые порядки, обычаи, обряды, вниги, все отцовское, родовое, ничто не нравилось, что имъло видъ "новшества". Отъ такихъ возарвній на церковь и на себя самихъ нисколько не отръшились и раскольники нашего времени. Войдите въ такое, современное намъ собраніе раскольниковъ: мысленно забудьте современное состояніе церкви и государства, начните жить окружающею раскольниковъ атмосферою,

и вы невольно переноситесь тою же мыслію за два столітія навадь, когда расколь только-что вышель на открытую борьбу съ церковію, когда явился предъ нею во всемъ всеоружів; вы видите, что раскольники и теперь продолжають оппозицію противь вапр. Никона, въ принявшихъ новонсправленныя книги видять никоніанъ и какъ бы самаго живаго Никона; въ оппозиців ихъ вы не услышите ничего новаго, оригинальнаго, напротивъ услышите отъ нихъ все старыя, ті же что и прежде обвиненія противъ исправленія внигь, какъ будто мы не удалены на два стольтія отъ до-петровской впохи, какъ будто въ лицахъ нынъщикъъ раскольниковъ говорять и живуть ихъ діды и предки, или сами они отназались отъ своихъ личныхъ убъжденій, чтобы кить убъжденіями предковъ. "Такъ візрили наши отцы и дізды, такъ хотимъ візрить и мы", говорять они.

Какъ же говорили раскольники прежняго времени? "Въ тъхъ старопечатных внигахъ русскихъ, говорили они, ивкоторыя вевинии и завору не бывало" (Ист. Солов. Обит. стр. 188). Очевидно, они считали себя единственно върными хранителями ученія русской дониконовской церкви, возводили въ догиахъ все, что написано въ старопечатныхъ книгахъ и, вопреки единогласному свидетельству этихъ самыхъ книръ о собственной ихъ менсправности, что мы не имъемъ въ виду доказывать,---вотреки въковой дъятельности всероссійской церкви, исправлявшей книги, утверждали, что "въ старопечатныхъ книгахъ никоторыя новники и зазору не бывало". Зазоръ былъ, по ихъ миъвію, въ новыхъ книгахъ. "Тэми греческими книгами, съ которыхъ производилось исправленіе, жалуются раскольники, православную нашу въру христіанскую никоновы ученицы (такъ они называють отцовъ великаго московскаго собора, бывшаго въ 1667 году) до толика истребили, якоже нъсть и слъдовъ православія въ россійскомъ царствъ". Новыя вниги воспрещають вресть на раменахъ (Сол. Чел. стр. 108), не проповъдують Інсуса Христа во плоти пришедшимъ и воскресшимъ Сыномъ Божіниъ, Духа Св. не проповъдують истиннымъ (тамъ же стр. 115). Подобныя обвиненія въ новшествахъ хотя достойны больше сожальнія, чэмъ опроверженія, тымъ не менье они много разъ были опровергнуты въ нашихъ полемическихъ сочиненіяхъ противъ распольниковъ. Только раскольники сочиненій этихъ ниногда не читають, а если и читають, то съ ненавистю и отвращениемъ. Въ нихъ мы не видимъ, по врайней мъръ того, чтобы они питали уважение къ человъческому достоинству въ противникахъ и сочувствие къ добрымъ качествамъ враговъ; напротивъ какъ прежние раскольники видъли въ церкви и православии одно дурное, такъ и нынъщние—ихъ потомки.

Перенесемся въ современную жизнь раскола, послушаемъ, что говорять въ своихъ собраніяхъ нынфшніе раскольники, и мы убъдимся, что они и теперь не находять въ нашихъ православныхъ книгахъ хорошаго, какъ не находили ихъ предви, и что они и теперь мыслять умомъ составителей Соловецкой челобитной. "Въ сообрании старообрядческихъ богослововъ 31 марта, по словамъ "Русскихъ Въдомостей" (№ 88), разсматривался вопросъ объ исправленіи Никономъ богослужебныхъкнигъ. Исправленіе это, какъ доказываль собранію П-вь, вышло не совсвиъ удачнымъ. Въ богослужебныхъ книгахъ первыхъ патріаршихъ (разумъются особенно излюбленныя раскольниками іосноовскія изданія), проглядываеть, по его мивнію, однородное древне-русское духовное творчество, какъ и въ славянскихъ переводажъ съ греческаго. Службы, вставленныя новъйшимъ русскимъ чудотворцамъ и другимъ новоявленнымъ угодиявамъ (разумъются службы св. Димитрію Ростовскому, Тихону Задонскому и др.), отличаются изложеніемъ (?) въ той же греческо-славянской формъ; между тъмъ въ новоисправленныхъ Никоновыхъ внигажъ новъйшія вставки далеко неудовлетворительнаго творчества. Д-въ замътилъ, что этимъ исправлениемъ патріархъ Никонъ и породиль раздоръ въ русской церкви, вину котораго совершенно неосновательно приписываютъ старообрядцамъ".

Очевидно, что раскольники не читали такихъ книгъ, какъ "Истинно-древняя и истинно-православная церковь" (митрополитъ Григорія), гдв показано, кто главный виновникъ раскола старо-обрядчества, книгъ, написанныхъ въ духв истинной любви христіанской къ заблуждающимъ собратіямъ; иначе бы не навъзвали до сихъ поръ Никона виновникомъ раздора въ русской церкви, не взводили бы на него инимыхъ нововведеній при исправленіи церковныхъ книгъ.

Къ числу нововведеній въ исправленныхъ книгахъ прежиле раскольники поповцы, особенно безпоповцы, относять имя Сика—сителя, будто бы изміненное патріархомъ Никономъ. Безпоповидью

всегда видъди въ этой перемънъ имя противника Христа и спорили о томъ съ поповцами, пока последние не согласились съ первыми. Когда же поповцы раздълились на окружниковъ и противоовружниковъ, споръ объ имени Іисусъ уже начался между теми и другими. Составитель "Окружнаго посланія" уступкою православію въ имени Інсусъ иміль въ виду сділать шагь въ сближенію съ церковію; окружники, принимая безравлично имя Інсусъ съ именемъ Ісусъ, то же вакъ будто бы идутъ не противъ насъ, на самомъ же дълъ пользуются втимъ безразличіемъ не потому, чтобы соглашались съ церковію, но чтобы унизить неокружниковъ сравненіемъ съ безпоповцами и отстоять законность своего мнимаго священства противъ церкви, воображая, будто на основаніи принятіи одного имени Інсусъ безразличнымъ съ именемъ Ісусъ они могутъ доказать законность своего священства. Въ "Современныхъ Извъстіяхъ" (№ 106) сообщается: "20 февраля протекло ровно 20 лътъ со дня изданія "Окружнаго посланія". Оно подписано было старообрядческими епископами Онуфріемъ, Антоніемъ, Пафнутіемъ и Варкавмомъ, священниками Петромъ, Оедоромъ и Ефросиномъ, іеродіаконами Ипполитомъ, Пахоміємъ и бъловринницкимъ иновомъ Антоніємъ Милорадовымъ. Съ техъ поръ и по сіе время идутъ о немъ горячія разглагольствія. Споръ идеть между окружниками и противоокружниками главнымъ образомъ по вопросу объ имени Інсусъ, который, повидимому, васается только буквы (и) и ничего особенно важнаго не представляеть; но отъ ръшенія этого вопроса въ томъ ди смыслъ, какъ желаютъ окружники, или въ томъ, какъ требуютъ неокружники, зависитъ решеніе самаго существеннаго, главивишаго вопроса въ учени старообрядцевъ: вопроса о старообрядческомъ священствъ прежняго и нынъшняго времени, признавать ли это священство законнымъ или незаконнымъ. Если Інсусъ, исповъдуемый православною церковію, есть пной Інсусъ, или антихристь, какъ утверждають неокружники, то значить всв прежніе бытаые попы старообрядцевь и самь митрополить Амвросій, родоначальникъ ихъ нынашней ісрархіи, врещены и хиротонисованы во имя антихриста и потому должны признать и врещение ихъ и хиротонію совершенно неправославными, отречься и отъ прежней и отъ нынъшней своей іерархін, словомъ идти въ безпоповство. Окружники, напротивъ,

утверждая, что Інсусъ есть тотъ же истинный Спаситель міра, вакъ и Ісусъ старообрядцевъ, этимъ самымъ котять подтвердить законность и прежняго и нынъшняго старообрядческаго священства, заимствованнаго отъ церкви грекороссійской, хотять именво отстоять законность того, что составляеть самую сущность старообрядчества, чвиъ оно отличается отъ безпоповства. Итакъ въ споръ между окружниками и неокружниками дъло идетъ о томъ, чтобы последние или отказались отъ своихъ мизний и были действительными старообрядцами, пріемлющими священство, или оставаясь при своихъ мивніяхъ, отказались отъ священства и шли въ безпоновцы. Въ борьбъ съ противоокружнивами въ настоящее время особенно отличаются староообрядческіе епископы Паснутій назанскій, Сильвестръ балтскій и московскій начетчикъ А. Егоровъ. По ихъ мивнію, никакія взаимныя уступки въ видахъ примиренія съ противоокружниками невовножны, уступки, которыя готовъ оказать даже самый московскій духовный совіть".

Отсюда видно, что нынъшніе раскольники родоначальникомъ теперешней своей ісрархіи считають не Павла, спископа коломенскаго, послъ котораго у нихъ не было своего священства, вромъ бъглаго, болъе двухъ сотъ лътъ, но Амвросія митрополита. боснійскаго, тоже бъглаго митрополита греческаго и потому не законнаго. Между темъ характеръ Павла коломенскаго, насколько онъ сказался въ оппозиціи Никону, законному своему патріарху, отражается въ оппозиціи Амвросія законной высшей ісрархической власти и въ опповиціи нынешней старообрядческой ісрархім законной всероссійской ісрархіи. Спрашивается: вто же виновникъ въ томъ, что раскольники, пріемлющіе священство, не имъли столько времени законнаго свящемства, церковь, или раскольниви, не принимавшіе законной ісрархіи и пробавлявшісся бъглыми священниками? Раскольники временъ патріарха Никона обвиняли въ томъ последняго, ссылаясь на то, что Нивонъ ожесточенно преследоваль Павла, лишиль его сана и сослаль въ Палеотровскій монастырь, гдё онъ и умеръ безв'ястно, за что считають Павла мученикомъ и даже прямо святымъ, но забывають, что еслибы доназана была несправедливость Някона въ отношении въ Павлу на основании приговора собора, осудившаго поступовъ Нивона, то и въ такомъ случав Павелъ, бывшій еписнопъ коломенскій, явно возставшій противъ рівшеній Никона, неосужденнаго соборомъ за исправленіе книгь, не ділаєть его невиннымъ въ отношеніи въ Никону тімь боліве, что и сосланний въ монастырь онъ училъ жителей онежскаго прибрежья твердому стоянію въ старой вірті и многіе, слушая его, устроивали здісь пустынническіе скиты.

Перенесемен отъ временъ Павла коломенскаго къ современнымъ его приверженцамъ и мы опять увидимъ, что они не себя обвиняють въ томъ, что вийсти съ Павломъ отвергли авторитеть церковной ісрархіи, но обвиняють все ту же православную церковь въ неимъніи у себя законнаго священства болье двухъ соть леть и будто для пріобретенія теперешней ісрархіи — белокрижицкой были принуждены все тою же церковію. Для доказательства вспомнимъ, что говорились въ собраніи старообрядчеснихъ богослововъ, происходившемъ въ апрълв, въ Замоскворвчьв, гдв по словемъ "Руссвихъ Въдомостей" (№ 99), г. Д-въ коснулск причинъ, вызвавшихъ необходимость учрежденія собственно старообрядческой ісрархів, начало которой положено открытісмъ, древне-православной митрополіи въ Бълой Криницъ. До появленія австрійско-бълокриницкой ісрархіи, сказаль Д-въ, старообридчество въ случанъъ необходимости, заимствовало священство у господствующей церкви, у которой признавала преемственную благодать хиротонія. Но такъ какъ высшая ісрархія господствующей церкви въ то самое время старалась преследовать старообрядцевъ, прибъгая къ содъйствію гражданской власти и твиъ еще болве отдаляла старообрядцевъ отъ православной церкви, то многіе изъ старообрядческих в богослововъ стали отвергать силу и значение преемственно христіанскаго пастырства у пастырей господствующей церкви, ссылаясь на первыя времена христівнства, когда истинно-христівнскіе пастыри относились самымъ протнимъ образомъ даже нъ злъйшимъ еретикамъ и развратителямъ церковнаго единства. Такое убъждение и заставило руководителей старообрядчества основать митрополію въ Бълой Криницъ, куда и призванъ былъ греческій митрополить Амеросій, чрезъ посредство котораго получила возрожденіе теперешняя старообрядческая іерархія, строго державшаяся древлеправославныхъ ученій. Съ учрежденіемъ ея разровненное дотожь старообрядчество стало группироваться въ одно древле-

православное стадо, постепенно возсоединяясь съ последоватедями обновленной старообрядческой ісрархіи. Только нельзя не пожальть о раздорахъ, возникшихъ въ средъ нашей ісрархів изъ-за окружнаго посланія. Кром'в этихъ раздоровъ, старообрядческіе богословы замітили и другіе недостатки въ своей ісрархіи, совнали въ ней и неурядицы и невъжество, но это сознание нисколько не повело ни въ какимъ результатамъ благопріятнымъ для церкви, напротивъ рядомъ съ недостатками выставлялись и достоинства названной ісрархіи, рядомъ съ безпорядками и невъжествомъ указывались въ ней и противоположныя свойства (тамъ же № 137). Въ собраніи старообрядческихъ богослововъ 16 мая обсуждался вопросъ: удовлетворяеть ли теперешнее устройство старообрядческой ісрархів и распорядовъ въ оной каноническимъ требованіямъ и постановленіямъ отцевъ церкви? Г. Д-въ высказаль, что въ теченіи 30 леть со времени учрежденія беловриницкой митрополіи, старообрядческая ісрархія сдалала быстрые успахи; представители ея находятся въ настоящее время во всёхъ населенныхъ мёстахъ Россіи, гдё есть хоть небольшая доля старообрядцевъ; старообрядческие архиерен имъются во многихъ губерискихъ городахъ, но никакого порядка въ ихъ епархіяхъ не существуєть и управленіе старообрядческими двлами представляють какую-то путаницу. Священнослужители старообрядческіе, не зная никакой подчиненности, своевольничають, отдичаются крайнею распущенностію, ділають, что хотять, не чувствуя надъ собою никакого контроля. Г. А-нъ указаль на то, что согласно постановленіемъ вселенскихъ соборовъ, въ каждой области разъ или два ежегодно должны быть собираемы областные соборы для разсмотрънія текущихъ церковныхъ дълъ и для разръшенія вообще вськъ возникающихъ недоумъній, а этого не делается. Многіе ли изъ древлеправославныхъ пастырей обладають достаточною грамотностію и многіе ли изъ нихъ изучали каноническія постановленія отцевъ церкви? Уровень образованія многихъ изъ нихъ ниже всякой посредственности. При дучшемъ устройствъ и при достаточномъ знакомствъ съ писаніями отдевъ церкви, теперешняя старообрядческая ісрархія могла бы собрать въ одно всвиъ сектантовъ, держащихся старообрядчества, что составляеть прямую задачу древлеправославной іерархіи, къ которой къ настоящее время повсюду замівчается тиготение безполовцевъ и последователей другихъ толковъ. Вопросъ этотъ решается теперь въ Уральскомъ крае, где безпоновцы и последователи другихъ согласій ищутъ возсоединенія съ паствою старообрядческого епископа Виктора. Вопросъ же о примирежім окружниковъ съ неокружниками опять только и можно решитъ общимъ соборомъ старообрядческихъ епископовъ съ объяхъ сторонъ.

При чтеніи этой корреспонденціи нельзя не замітить, что вопросъ, поставленный въ собраніи старообрядческими богословами, остался не ръшеннымъ. Ръшить его значитъ сказать, что каноническія требованія и постановленія св. отцевъ церкви не допусвають и возможности двоеначалія въ одной и той же ісрархической области, и помимо вопроса о незаконности самой ісрархів, прямо отрицають существованіе въ одной и той же епархін двухъ независимыхъ одинъ отъ другаго епископовъ; вслъдствіе чего еслябы старообрядческіе архіерен были законными, и въ такомъ случать они никакъ не должны быть архіереями въ тъхъ областяхъ и городахъ, которые законно уже находятся управленіемъ православныхъ архіереевъ; если же, несмотря на незаконность существованія австрійской ісрархів, несмотря на то, что въ каждой ісрархической области существують уже православные архіерен, они находятся во многихъ мъстахъ Россіи, то существованіе ихъ въ области православнаго архіерея вдвойнъ незаконно. Вотъ почему вопросъ, поднятый въ собраніи поповцевъ-австрійцевъ, остался нерешеннымъ. "Г. Д-въ, по словамъ письма изъ Москвы, помъщеннаго въ "Церковномъ Въстникъ (№ 24) уклонился отъ поставленнаго вопроса въ сторону; отъ ваноническихъ требованій и правиль онъ перешель къ быстрымъ успахамъ распространенія чиновъ ісрархіи у старообрядцевъ (т.-е. совствъ не въ дълу). Г. П---въ хотя заметилъ, что это распространение еще не есть признавъ достоинства пастырей, воторые большею частію ниже всякой посредственности; но это замъчаніе, очевидно, близко подходящее къ поставленному выше вопросу, не понравилось присутствовавшимъ; г. же А-нъ съ большою отвровенностію высназаль, что теперешняя старообрядческая ісрархія никуда не годится. Защищать ся достоинство противъ А-на было некому. Апологета ся П-я-ва не было не только въ собранін, но въ Москвъ. Этоть П-я-въ есть 10\*

никто иной, какъ торговецъ на Волхонкъ въ маленькой лавочкъ свъчами, мыломъ и старымъ желвзомъ Петръ Яковлевъ Байда-ковъ. Соскучивъ своею торговлею, онъ давно велъ систематически изо дня въ день споры съ своею женою, съ которою повънчался по рогожскому обряду, наконецъ поръшилъ бросить ее и въ первыхъ числахъ мая скрылся, какъ догадываются въ Бълую Криницу за золотою шапкою, которою украшалась съдая голова Антонія Шутова".

Нельзя, говорять печальники раскола, не пожальть о раздорахъ возникшихъ въ средв нашей ісрархін изъ-за окружнаго посланія. Действительно, нельзя не пожалеть объ этихъ раздорахъ между окружниками и противоокружниками, но въ томъ лишь случав, если въ истинахъ "окружнаго посланія" светилась имъ истина церкви; въ противномъ случав т.-е. безъ отношенія въ церкви несогласія и раздоры — самое обывновенное діло въ расколь, безъ чего его нельзя и мыслить. Расколь свачала разпорничаеть съ церковію, потомъ съ правительствомъ жаб-за новостей, затвиъ отверженный церковію, непризнанный правительствомъ, подъ вліяніемъ гоненій сплотившійся, на подобіе еврейства, въ разобщенную отъ современнаго міра корпорацію, наъ чувства самосохраненія теперь раздорничаеть съ раздожившимися внутри его элементами въ видъ окружниковъ, противоокружниковъ, бъглопоповцевъ и безпоповцевъ. Намъ приходится теперъ лишь безпристрастио присутствовать при этой борьбъ стихій раскола и наблюдать, насколько раскольники, потерявшие всякое довъріе къ православной полемикъ, сохранили его къ своей собственной.

Въ "Современныхъ Извъстіяхъ" (№ 124) говорится между прочимъ, что ходатайствуя предъ высшимъ правительствомъ о распечатаніи алтарей въ часовняхъ Рогожскаго кладбища и о признаніи ихъ іерархіи, вожди московскихъ окружниковъ весьма онасаются, чтобы не выискался подобный имъ хлопотунъ изъ общества противоокружниковъ, который подобно имъ сталъ бы хлопотать предъ тою же властію о распечатаніи помянутыхъ алтарей для свободнаго въ нихъ служенія ихъ керженскому епископу и его викаріямъ Герасиму и Аванасію коломенскому. Подобная просьба могла бы правительство навести на разсужденія: для чего именно растворять двери алтарей и какой изъ этихъ

іерархій даровать свободу-опружнической или противоокружнической. Въ устранение этого они особенное приложили старание о примиреніи съ московскими противоокружниками, дабы при случать можно было указать правительству, что за исключениемъ немногихъ раздорниковъ, они составляють одно целое общество. ісрархія котораго должна быть признана. Миръ желали устроить уничтоженіемъ окружнаго посланія и взаимнымъ произнесеніемъ прощенія предъ недавно освободившимися наъ Сувдальской прввости епископами: Конономъ, Геннадіемъ и Аркадіемъ, которые, кагь неучаствовавшіе въ изданіи окружнаго, по мненію старообрящевъ, неповинны гръху раскола. Съ этою целію Швецовъ я другіе начетчики окружниковъ вошли въ мирные переговоры съ противоокружниками, составили бумагу объ окончательномъ уничтоженім посланія и предложили ее для подписи Антонію, который за шесть дней до своей смерти уже дрожащею рукою подписалъ ее и тъмъ еще разъ положилъ на себя въчно неизгладимое пятно своей двудичности. Послъ смерти Антонія та и пругая сторона продолжала вести переговоры. Въ началъ марта въ домъ одного богатаго противоокружника въ Замоскворечьъ было устроено собраніе, на которомъ со стороны окружниковъ были Н. и М. В., а со стороны противоокружниковъ А. и Д. А-евы изъ Вохны, люди весьма ловкіе, нарочно прибывшіе сюда по просьбъ противоокружниковъ. Последніе ни мало не понышляли о миръ, а находили самымъ удобнымъ временемъ нанести окружникамъ поражение. Когда представители окружниковъ признали справедливымъ ученіе посланія, то противоокружники замътили имъ, что имъя такое понятіе объ окружномъ и уничтожая его, они уничтожають истину, лишають себя права ва наименование върныхъ хранителей истиннаго учения. Чрезъ такое замъчание окружники пришли въ неловкое положение, стали говорить, что ихъ общество находить въ немъ нечто несправединное и потому изъ желанія мира хочеть уничтожить его. Если находится въ немъ несправедливость, говорили А-вы, то издавшие несправедливость и ею возмутившие весь старообрядческій міръ окружники повинны грёху раскола и потому должим испросить прощеніе у ихъ епископа Іосифа и получить отъ него разръшение въ заблуждении. Такимъ образомъ самый актъ уничтоженія посланія, какъ это было и всегда, не помогъ возстановить миръ, а напротивъ далъ новую силу противоокружникамъ къ обвиненію своихъ противниковъ. Затемъ недовольствуясь этою побъдою противоокружники придумали новый способъ унивить своихъ противниковъ: сделали приглашение начетчикамъ окружниковъ явиться въ квартиру Н-ва близь Покровской заставы для религіознаго разглагольствія. Въ назначенный день въ Н -- ву явилось болъе десяти человъвъ противоокружниковъ и семь окружниковъ. Отъ лица первыхъ принимали участіе въ разглагольствін, промів А-выхъ, Н-въ и Р-спій, и отъ лица последнихъ И-въ, М-въ, Егоровъ и Швецовъ. Сначала они попросили Швецова высказать свое понятіе объ окружномъ: онъ свазалъ, что оно неоднократно было уничтожено московскимъ духовнымъ совътомъ и что это уничтожение ихъ признаетъ законнымъ и справедливымъ, и потому объ немъ, какъ уже о несуществующемъ, находитъ безполезнымъ входить въ какоелибо разсуждение. Затъмъ былъ спрошенъ Егоровъ, который напротивъ уничтожение окружнаго признаваль деломъ беззаконнымъ, утверждалъ, что такъ какъ учение окружнаго во всемъ согласно съ Писаніемъ, то отказываться отъ него значило бы отказываться отъ словъ Спасителя, отречься отъ прежняго бъгствующаго священства (какъ будто раскольники не отреклись отъ него, принявши австрійскую ісрархію) и отъ нынъшней своей іерархіи (какъ будто она не однородна съ бъгствующимъ или лучше его), какъ незаконной, и идти въ безпоповство. Швецовъ оправдываеть уничтожение окружнаго цълію достижения мира; Егоровъ напротивъ утверждалъ, что для мира съ раздорниками отказываться отъ истины и принимать ложь нельзя, что по изреченію древленечатныхъ книгъ "многажды бываетъ и миръ на поврежденіе". Произошли между ними горячія препирательства. Сторонникъ Швецова И-въ съ несерываемымъ гивномъ выступилъ противъ Егорова, говорилъ слушателямъ, что на слова его, какъ частнаго, ничтожнаго человъка, не должно обращать винманіе. Егоровъ въ оправдание свое привелъ мивние объ окружномъ старъйшихъ старообрядческихъ епископовъ Пафнутія казанскаго и Сильверста балтскаго и тутъ же прочиталъ ихъ посланія, въ воторыхъ всехъ уничтожителей посланія они называють изменниками истинъ. Противоокружники во все время были въ такомъ восторгъ, съ улыбной смотря на междуусобную борьбу овружниковъ. Въ концъ бесъды они совътывали окружникамъ прежде согласиться съ самими собою въ пониманіи посланія, а потомъ уже начинать переговоры о миръ съ нами.

Такъ предъ читающею публикой стоять борцы -- конкурренты, которымъ обоимъ повидимому дорога истина, но каждому изъ нихъ, подобно помрачившимъ зрвніе, мерещится она не въ одномъ мъстъ, -- истинной церкви, а гдъ-то тамъ, гдъ нъть ея. Среди взаниной борьбы побёда какъ будто склонялась то на ту, то на другую сторону и каждый взываеть подобно темъ борцамъ за иншенную жизни букву, которые некогда, выходя изъ грановитой палаты, кричали: "побъдихомъ, побъдихомъ"! Съ тъхъ поръ, вавъ пронесся этотъ кривъ по стогнамъ Москвы, прошли цёлыя стольтія, появились новыя идеи, другіе интересы, а старообрядцы досель торжествують какія-то побъды надъ другими, котя, потерявши почву подъ ногами, теперь вмёсто торжества надъ православными, торжествують побъды надъ своими же собратіямистарообрядцами. Православнымъ же остается не входя въ полемику съ ними, наблюдать, какъ они сами опровергають другъ друга.

Посявдній соборъ окружниковъ съ противоокружниками, бывшій въдомъ Новикова и на немъ горячія препирательства Шведова съ Егоровымъ, по словамъ "Современныхъ Извъстій" (№ 154), возбудили большой говоръ между старообрядцами. Люди разсудительные хорошо понимають, что разъ признавъ окружное за справедливое, нельзя отъ него отказываться, что всв уничтожающіе его до крайности унижають сами себя, дають сильное орудіе противоокружникамъ въ победе надъ собою. Поэтому весьма радуются, что между ними нашелся такой человъкъ, который при собраніи неустрашимо сталь за него, вступиль съ намънниками его въ борьбу, благодаря которой единственно оно и избътло новаго уничтоженія и поруганія. Собесъдники особенно были тронуты посленіями любимых в своих в епископовъ Пафнутія казанскаго и Сильвестра балтскаго, изъ коихъ первый писалъ: "своимъ подписомъ уничтоженія окружнаго мы согръшили не менъе тъхъ лицъ, которыя были на Флорентинскомъ соборъ (похожее дъло!) и поднимались имъть общение съ римскимъ папежовъ. Они въ последствіи, сознавши свой грехъ, руки свои давали на отсъчение, и мы своимъ преступлениемъ таковаго наказанія заслуживаемъ". А последній писаль: "я нивль несчастіе. увлеченъ быть Антоніемъ московскимъ, чрезъ совъсть мою невольно съ плачемъ и терзаніемъ сердца подписать окончательное уничтожение "окружнаго послания"; но теперь подпись свою на ономъ уничтожаю, опровергаю, яко небывшую вивняю, и за: содъянное тогда невольное поползновение отъ всихъ прошу прещенія". Но люди изъ того же общества окружниковъ, лишенные вдраваго разсудка, каковы Ш. и П. и имъ подобные, желая. санться въ одно общество съ противоокружниками, думають достигнуть мира уничтоженіемъ посланія, не понимая того, что уничтожить его значить сознаться въ своей ошибив, привнать свою двадцатипятильтнюю борьбу напрасною, взять на себя вину произведенія раскола и идти подъ третій чинъ въ керженскому епископу Іосифу, главъ противоокружниковъ. Такую безвыходность положенія московскихъ уничтожителей окружнаго какъ нельзя лучше поняли казанскіе старообрядцы, которые въ присланномъ къ намъ письмъ ставять вопросъ: "возможень ин миръ съ противоокружнивами, которые въ имени Інсусъ видять быть другаго бога, ведикороссійскую дерковь, отъ которой получили благодать хиротоніи (?), върующею въ антихриста", и на него отвъчають, что "еслибы всв московскіе старообрядцы согласились съ этою нельпостію, то и тогда они не измънять своего убъжденія и будуть твердо стоять за неприкосновенность посланія, какъ содержащаго въ себъ истинное ученіе соборной апостольской цервви; потому что если согласиться съ противоокружниками и привнать великороссійскую церковь върующею въ другаго бога антихриста, замічають они, то изъ этого будеть слідовать, что всв прежніе бывшіе попы и теперешняя ихъ старообрядческая ісрархія, какъ происшедшая отъ этой церкви, суть исчадія антихриста, что нелвпо".

Корреспонденть, повидимому изъ сторонниковъ окружниковъ, приводя выдержки изъ письма казанскихъ старообрядцевъ о томъ, будто бы бълокриницкая іерархія происходить отъ великороссійской, противоръчить исторіи и дъйствительности, но главное не отрицаеть и теперь значенія бъглопоповства, что также противоръчить появленію австрійской іерархіи, которая во что бы то ни стало старается подчинить себъ бъглопоповство и уничтожить оное, какъ вредную для себя конкурренцію. Борьба окруж-

никовъ съ безпоновцами становится теперь ожесточениве борьбы ихъ съ противоскружниками и въ этой борьбъ побъда опить повидимому склоняется не на сторону окружниковъ.

"Для уничтоженія бъгдопоповства, говорить корреспонденть "Современныхъ Извъстій" (№ 80), въ канцеляріи московскаго духовнаго совета составлялись и въ большомъ количестве распространялись между бъглопоповцами внижен, въ ноторыхъ самыми мрачными красками описаны происхождение и жизнь ихъ поновъ: Димитрія, Петра и Бориса, проживавшихъ въ Москвъ. Швецовъ и другіе начетчики въ устныхъ собестдованіяхъ довазывають, что быглопоповщинское общество, какъ неимъющее епископа, есть церковь безглавая, неполная и потому неистинная и что для спасенія души необходимо имъ подчиниться "богодарованной австрійской ісрархіи. Особенно они старались дъйствовать въ то время, когда бъглоповцы находились въ за труднительномъ положении въ прискании себъ священивовъ, поставляя имъ на видъ, что принятіемъ поповъ австрійской іерархіи они освободились бы оть этихъ хлопоть и нуждъ и жили бы въ полномъ довольствъ. Но бъглопоповцы и слушель не хотвин этихъ словъ. Они отвъчали имъ, что унижая ихъ общество за принятіе въ сущемъ чинъ приходящихъ отъ ереси поповъ, они вивств съ темъ унижають и самихъ себя, ябо до принятія греческаго митрополита Амеросія и ихъ общество принимало техъ же самыхъ поповъ и что если безъ епископовъ вхъ церковь неистинная в неподная, то Амеросій изъ неподной не могъ сделать полную, изъ неистинной истинную церковь. Такой ответь ставиль въ тупикъ защитниковъ австрійской ісрархів и болье смышленые изъ нахъ избыгали всиких словопреній съ бъглоноповцами. Но теперь, когда у нихъ возникъ междуусобный раздоръ изъ-за удаленія попа Петра, недавно сдёлали новую попытку привлечь къ себъ болъе вліятельныхъ изъ нихъ. При этомъ особенное внимание обратили на г. Третьявова, чедовъка, хорошо начитаннаго и пользующагося общимъ довъріемъ последователей стараго священства, полагая, что съ обращениемъ его обратятся и многіе изъ его единомышленниковъ и такимъ образовъ будетъ нанесенъ большой ударъ ихъ обществу. Они ваходили нужнымъ предложить ему увъщание соборное. Поэтому ва 26 прошлаго февраля болъе вліятельные начетчики пригла-

шены были явиться въ деревню Новинки, отстоящую отъ Спасской заставы въ пяти верстахъ. Въ числе приглашенныхъ былъ и Швецовъ, но онъ почему-то не явился и вивсто себя присладъ Аевнасія Осипова Соловьева, любителя религіовныхъ преній. Сюда также явились и главные защитники общества противоокружниковъ И. Алексвевъ и Матевевъ. Затемъ приглашенъ быль и Третьяковъ. Разглагольствіе происходило въ домъ Королева. Объяснивъ недостатки общества бъглопоповцевъ, окружники советовали Третьякову примириться съ ними, но онъ, указывая на противоокружниковъ, отвъчалъ, что недоумъваетъ, кто правве, окружники, или противоокружники, къ которымъ бы онъ могъ пристать. Не успълъ онъ еще договорить этихъ словъ, накъ окружники въ три голоса начали хвалить свое согласіе, противоокружники свое. Произошли между ними горячія препирательства объ имени Іисусъ и другихъ предметахъ, причемъ другь друга обзывали отступниками, еретиками. Когда объ стороны ивсколько успоконлись, Третьяковъ выступиль со своимъ словомъ и сказалъ, что самый споръ и обзыванія другь друга отступниками уже явно свидетельствують, что те и другіе, окружники и противоокружники, отпали отъ истины, и потому ни съ которыми изъ нихъ онъ не желаеть имъть общенія. Что же касается до недостатновъ нашего общества, продолжалъ говорить Третьнковъ, то указывать на нихъ последователи австрійской іерархіи не имъють никакого права, потому что оно находится въ томъ же положени, въ какомъ въ продолжение почти двухъ сотъ лътъ отъ патріарха Никона до Амвросія находились и ихъ предки. Затымъ объяснивъ ничтожество человъческое предъ всемогуществомъ Божіимъ, Третьяковъ просилъ своихъ собесъдниковъ сказать, кто изъ нихъ могъ бы имъть такую силу, которая бы могла восполнить недостатки церкви, возстановить новую іерархію. Отвъчать на такой вопросъ ни окружники, ни противоокружники не находили никакой возможности. Нъкоторые изъ нихъ стали было приводить въ свое оправдание случайныя событія въ жизни церкви, но другіе видя, что ходъ беседы приняль другой обороть, что, вмъсто изобличенія бъглоповцевъ, имъ приходится защищать самихъ себя, признали за нужное немедленно прекратить бестду. Ободренный побъдою Третьяковъ жедаль въ другой разъ устроить публичную беседу съ главными

вождями окружниковъ, но они признали, что говорить съ бъгло-повцами затруднительнъе, чъмъ съ "никонівнами", и потому отъ бесъды отказались".

Такъ всё сектанты очень хорошо видять чужіе недостатки и утратили сознаніе неблаговидности своихъ собственныхъ отношеній нъ церкви. Но ни одна секта раскольниковъ не видить въ себъ самой такихъ недостатковъ, которые на самомъ дѣлѣ обличаютъ въ несостоятельности каждую изъ нихъ. Взаниное самообличеніе сектантовъ въ теоріи только повторяется въ ихъ практикъ. Поповцы называютъ свою австрійскую іерархію "богодарованною", возродившуюся чрезъ Амвросія, "другъ друго-преемственною", но на практикъ она не признается таковою даже самими поповцами, чъмъ весьма естественно объясняются всъ неурядицы, существующія въ австрійской іерархіи.

Воть приміры неурядиць. Изъ Гуслиць, Богородскаго унада, Московской губернін, пишуть въ "Русскія Въдомости" (Ж 136), что въ раскольнической окружнической ісрархіи полное безначаліе. За смертію своего архіерея Антонія, одни изъ поповъ поминають на эктеніяхъ Аркадія, епископа славскаго, другіе Конона, освобожденныхъ изъ Суздаля, третьи бълокриницкаго митрополита Аванасія, настоящій же архіерей еще не избранъ. Противоокружнические попы въ Гуслицахъ отличаются, напротивъ, поборами съ своихъ прихожанъ; особенною жадностію въ этомъ отношение отличаются: попъ Козьма въ Завольновскомъ и попъ Петръ въ Титовскомъ приходахъ. Противоокружническій архіерей Ісснов керженскій теперь вовсе не посвіщаеть Гуслиць и смотрить сквозь пальцы на подвёдомственных ему поповъ. Говорять (тоть же № 98), что онъ самъ опасается изверженія изъ епископскаго сана за какія-то важныя преграшенія. Противъ него возстали противоовружнические же епископы Тарасій и Кириллъ. Впрочемъ безнорядки среди противоокружнической іерархін существують не въ однихъ Гуслицахъ. Изъ Васильсурсваго увада, Нижегородской губернін, "Русскому Курьеру" пишуть, что и здёсь среди раскольниковъ возникла сумятица по поводу безобразія ихъ поповъ, отличающихся крайнею распущенностію. Отсутствіе яжеепископа Іосифа (керженскаго) еще болъе усиливаетъ безпорядки, такъ что на бывшемъ недавно въ Васильсурскъ собраніи старообрядческихъ начетчиковъ подни-

малась даже рачь о подчинение поновъ, въ виду архіерейскаго бозначалія, надвору самыхъ обществъ. Другаго рода безпорядан возникають среди сектантовъ-поповцевъ изъ видовъ конкурренціи окружниковъ съ противоокружниками. Недовольные противоовружническимъ епископомъ переходять нъ окружническому, напъ педавно сдълалъ лисспископъ Макарій. Тоже дълають и недовольные окружническим в епископомъ и не безъ успаха. Въ "Современныхъ Извъстіяхъ" (Ж 89) недавно разскаванъ такой случай. Въ Нижегородской губернін назадъ тому нісколько літь изь савты нътовщины образовалась другая секта пріемлющихъ австрійскую іерархію. У нихъ существуєть хорошій молитвенный домъ, въ которомъ около 10 леть священнодействоваль попъ Захарій. Этому Захарію за нівніе противозанонные поступки отъ московскаго духовнаго совъта сначала было прислано запрещеніе священнодъйствій, а потомъ и изверженіе изъ сана. Тяжело было ему выслушивать судъ своихъ верховныхъ пастырей, но обстоятельства заставили покориться ему. Оставивъ духовную обязанность, онъ на пріобретенныя поповствомъ деньги отврыль торговаю краснымъ товаромъ. Какъ у человъка неопытнаго, разумъется, торговая не удалась и онъ очутился въ критическомъ положенін. После долгих размышленій, онь нашель возможность выдти изъ затрудненія. Началь выдавать себя предъ народомъ за истиннаго блюстителя "древлеправославія" и учить, что извъстное окружное послание содержить въ себъ много ересей, коти прежде хвалиль его, и потому всв пастыри, которые держатся окружнаго, суть отступники отъ благочестія. Явился къ верженскому противоокружническому епископу Іосноу съ объясненіемъ, что подвергся изверженію отъ окружниковъ за несогласіе съ ними въ понятіи объ окружномъ. Іоскоъ принядъ его за исповедника истины, разрешиль оть запрещения и послаль въ качествъ священника къ уральскимъ казакамъ. Здъсь приняли его съ любовію и онъ зажиль богатою рукой. Между тымь со стороны окружниковъ дошелъ слухъ до его пасомыхъ, что онъ ивверженъ вовсе не изъ-за окружнаго, а за содъянные весьма тяжніе поступки и потому его священнодъйствія безблагодатны и неспасительны. Народъ смутился. Старвишины составили собраніе, на которое пригласили Захарія. Тоть отвётиль отрицательно. Поэтому для успокоенія своей совъсти признали нужнымъ

троихъ благонадежныхъ лицъ нослать въ Москву и здъсь въ канцелярін духовнаго совъта узнать причину его изверженія. Швецовымъ и другими слумащими въ канцелярін поназано имъ цълое дъло о Закарін, о которомъ они немедленно сообщили своему епископу Іосмеу: послъдній увъщаваль ихъ не вършть окружникамъ, накъ людямъ явно еретичествующимъ, и привель имъ одинъ примъръ изъ древней церкви. Какъ на Асанасія Великаго, сказалъ онъ, аріане выдумывали разныя влеветы, такъ и окружники тщатся очернить Захарія за непринятіе несправедливаго ученія окружническаго. Такой отвъть Іосмев разсъяль опассиія помянутыхъ людей и они съ миромъ возвратились въ сторону свою.

Такъ немного требовалось для усновоенія легковърныхъ людей, которымъ и въ голову не приходило, что съ Асанасіемъ никакъ меньзя сравнивать безблагодатнаго попа Захарія. Іосноъ зналъ, съ ибиъ нивлъ дело, темъ более, что и самъ, по своему убъкденію, не возвышался надъ ихъ слеповеріемъ.

Не меньшимъ безобразіемъ отличается и бъгдопоповщина. Изъ Николаевска, Самарской губерній, въ "Саратовскомъ Листиъ" пишуть о попъ бъгдопоповской секты Симеонъ Л.—въ, что онъ въ самыя тормественныя минуты, при отправленіи литургіи, не стъсняется произносить бранныя ръчи, и недавно еще подобный сакть вызванъ быль тъмъ, что паства не исполнила его распоряженія, чтобы малыхъ дътей пріобщать послъ взрослыхъ.

Чего бы раскольники не наговорили въ укоризну православному духовенству, еслибы въ немъ царили такія неурядицы? А между тъмъ поповцы тщательно скрывають недостатки своей іерархіи, какъ будто въ ней и нъть особенныхъ безпорядковъ, игнорирують ихъ, когда и замъчають, и болъе всего заботятся только объ увеличеніи числа своихъ поповъ. Подъ управленіемъ московскаго старообрядческаго архіерея находятся старообрядцы Петербургской, Тверской и многихъ другихъ губерній. При жизни Антонія, по словамъ "Современныхъ Извъстій" (№ 162), всъ эти ревнители древлеправославія обращались къ нему за поставленіемъ лицъ въ священныя степени и за другими необходимыми потребностями. Теперь со смертію его они лишились удовлетворенія своихъ требъ въ Москвъ и для поставленія поповъ въ семимъсячный періодъ времени, обращались то въ Тулу къ про-

живающему тамъ Савватію, епискому тобольскому 1), то въ Боровсиъ иъ Өеодосію налужскому и смоленскому. Поэтому руководители московскихъ отарообрядневъ недавно на своемъ собрамін признали нужнымъ впредь до возведенія на московскій престолъ новаго архіепископа отсылать съ подобными требованіями иъ одному Кириллу нижегородскому въ деревню Елисено, котораго и просили особымъ письмомъ исполнять имъ требы старообрядцевъ, въ какихъ они только будуть имъть нужду.

Старообрядцы всвуъ своихъ архіереевъ, несмотря на неурядицы въ ихъ епархіяхъ, надвляють титулами московскихъ, владимірскихъ, казанскихъ и другихъ, давая темъ знать, что они призваны заменить настоящихъ православныхъ архіересвъ, совративъ ихъ паству въ старообрядчество, и что всего удивительнве, корреспонденты толкують о перемвщеніяхь ихъ съ одного мъста на другое, какъ будто ръчь идеть о переводъ законныхъ архіереевъ изъ одной епархіи въ другую. Въ "Русскія Въдомости" (№ 102) пишутъ изъ Перми, что до 1859 г. мъстнымъ старообрядческимъ епископомъ былъ Геннадій, со времени же завлюченія его въ Суздаль, пермская старообрядческая епархія оставалась ванантною и старообрядцы въ нужныхъ случаяхъ обращанись въ оренбургскому епископу Константину. Руководимые здвинимъ коммерсантомъ Аксеновымъ, пермскіе старообрядцы желали даже имъть у себя пастыремъ последняго, но встрътили въ томъ препятствіе со стороны центральнаго старообрядческаго духовнаго управленія. Теперь же съ освобожденіемъ Геннадія, пермскіе старообрядцы намфрены, какъ слышно, ходатайствовать въ Петербургв о возвращения къ нимъ епископа Геннадія, между темъ канъ Геннадію воспрещено даже жительство въ прежней его епархін. Въ "Русскомъ Курьеръ" та же исторія о мъстожительствъ Геннадія разсказана съ нъкоторою горестію и оттънкомъ недовольства. Газета горюеть, что "епископу Геннадію, по необходимости пришлось поселиться въ Харьковъ, съ которымъ онъ, равно какъ и вообще съ южнымъ краемъ, положительно незнавомъ. Двадцать лътъ назадъ, до своего завлю-



<sup>1)</sup> Старообрядецъ Савватій Левшинъ, именующійся епископомъ тобольскимъ, по распоряженію администрація освобожденный отъ надвора тульской полиція, уб'яваль изъ Тулы въ Москву еще 8 апр'яля. Прим. астора.

ченія, Геннадій быль архіересив у старообрядцевь въ Перия, гдъ пользовался ръдкимъ уваженіемъ "древлеправославной" паствы. Въ настоящее время года, какъ передають, прівхала старообрядческая депутація изъ Перми и Екатеринбурга просить Геннадія о возвращенін въ прежнюю епархію (?). Въ случав его согласія, пермскіе старообрядцы предполагають обратиться съ ходатайствомъ, куда следуетъ, о разрешения епископу Геннадію вернуться въ свою прежнюю епархію". "Подумаешь, замічаеть по сему случаю "Церковный Въстникъ" (№ 20) какъ будто въ самой вещи дъло идетъ о переводъ изъ одной епархіи въ друтую! Взвъшивается, сволько пользы примесла бы извъстная личность расколу (?) въ другой епархін, гдв ее знають и гдв она внаеть свою паству; такъ и видно, что писавшій эти строки сердечно желаетъ расколу всевозможныхъ благъ, процвътанія, расширенія рядомъ съ православіемъ и въ ущербъ последнему, ни нало не заботясь о гибельности для народа іерархическаго двое-BATARIA".

Пока Геннадій съ компанією сиділь въ сувдальской кріпости н раскольники, какъ нъкогда Павла коломенскаго, считали его страждущимъ за "древлеправославіе" мученикомъ, имъ и на мысль не приходило ходатайствовать о возвращении его въ преживою епархію, они желали только одного освобожденія его изъ крапости; когда же получили желаемое, вспомнили, что онъ былъ весьма полезенъ для своей епархів и у нихъ явились новыя желанія, требующія, по ихъ мивнію, удовлетворенія, если же они не будуть удовлетворены, у нихъ готова новая мысль объ угнетеніи яхъ правительствомъ. Всв вриви ихъ объ угнетеніяхъ повидимому и поднимаются для того, чтобы меньше было заметно ихъ собственное угнетение православныхъ. "Кто живеть среди раскольниковъ, говорится въ "Московскихъ Въдомостяхъ" (№ 146), тотъ внастъ, канъ тяжело жить среди нихъ православному, особенно обратившемуся изъ раскола. Составляя сплоченныя общины, которыя представляють действительную силу и держатся упорствомъ отрицанія православной общественной жизни, они сидою держать другь друга въ расволь, и горе тому, ето рышится измынить. Предоставить полную свободу расколу значить дать ему безнаказанно угнетать православіе". "Церковный Въстникъ" (№ 17) по этому поводу замъ-

часть: "постоянно приходится читать въ нашихъ светскихъ изданіяхъ разсужденія о нетершености православной церкви въ отношения въ раскольникамъ, о недостаткахъ въ нашей ісрархів нстинно-христівнской въ нивъ любви и синсхожденія и весьма редко можно встретить въ этой же печали правдивое изображеніе тыхь крайне враждебных и переходищих часто всь границы довволенняго чувствъ, какія питаеть расколь въ православной цериви и ся ісрархіи". Изъ ръдкихъ замітокъ подобнаго рода приведемъ следующее изъ "Саратовскаго листка". Хвалынскій корреспонденть этой газеты, описывая крестономеніе тамошняго духовенства на Паскъ, дълаетъ следующее замъчание объ отношении раскольниновъ въ православной святывъ и въ православному духовенству: здёшніе раскольники не только не пускають къ себв въ дома духовенство съ именями, не многіе изънихъ при виде иконъ и священнию, даже плюють и ругаются всяческими словами. О томъ же, чтобы при появлении иконъ и свищенника идущаго съ крестомъ и въ облачении, стать и обнажить голову, если не изъ чувства религіозности, то по прайней мири изъ чувства деянкатности-вдесь, въ раскольническомъ города, не можеть быть и рачи. Молодое поволеніе, по наученію своихъ руповодителей, бросаеть даже грязью и повволяеть себь сывиться и говорить всебдь свищеннику такія грязных и циническія вещи, о которыхъ не принято говорить въ печати.

Обнаруживая нетериимость из православію раскольники тімъ самымъ стремятся замінить его собою, вытіснивъ православіе и напротивъ собственныя свои дурныя стороны видять въ православіи, толкуя о гоненіяхъ на старообрядчество и нетерпимости со стороны православія. Постоянные крини о гоненіяхъ, сметематически повторяємые, подкупають въ ихъ пользу и нівкорыя газеты, которыя становятся на сторону мнимо угистенныхъ. И воть закрытіе молельни раскольниковъ превращается въ намествіе на старообрядческую молельню, причемъ пастыри православной церкви превращаются въ доносчиковъ, отобраніе иконъ старообрядческихъ по закону превращается въ расхищеній собственности старообрядцевъ ("Соврем. Изв." № 100). Газета "Новое Время", по поводу раворенія молельни (Лещевой въ Нижегородской губерніи) высиазывается за "легальную терпимостъ раскола". "Голосъ" (№ 100) усиливается доказать, что ст. 206

улож. О наказ. Относится из запрещению не всякой молельии, а только публичной. "Современныя Извъстія" (№ 128) изъявляють непритворную радость за приговоръ суда, оправдавшаго старо-обрядца, обвиненнаго въ открытіи молельни. Но при столь общемъ сочувствіи из расколу, газеты какъ будто забывають, что діла объ устройствъ раскольническихъ молеленъ начинаются не всегда по иниціативъ духовенства, но и по допосу членовъ враждебныхъ партій въ самомъ сектантствъ, и въ такомъ случаъ духовенство уме нельзя обвинять въ гоненіи на старообрядчество. Духовенство не имъсть и кужды оправдываться въ томъ, въ чемъ не обвиняеть его законъ, а если бы нужно было ему въ чемъ оправдываться, то оправданіе свое оно нашло-бы въ бесъдахъ самихъ старообрядцевъ, обращающихся въ православіе.

Для довазательства приведемъ насколько выдержевъ наъ газетныхъ извъстій. Изъ Ставрополя на Кавказъ пишуть между прочимъ въ "Современныхъ Извъстіяхъ" (№ 127), что тамопинес братство Андрея Первоеваннаго среди старообрядцевъ имветь двухъ священниковъ---инссіонеровъ о. Иродіона Поветкина и о. Трисона Василихина, состоявшихъ прежде въ расколъ. Первый дъйствуеть среди кугультинскихъ и окрестныхъ деревень старообрядцевъ, привлекая ихъ въ единовърію и устрояя для сего въ Кугультахъ единовърческій храмъ. Второй проповъдуєть въ станяцахъ кизлярскаго и грозненскаго округовъ. Благодаря его проповъди, въ то время, когда одинъ старообрядческій священнивъ старался обличеть русскую церковь въ разныхъ будто бы ототупленіяхъ, присутствовавшій на беседе старшина Сафоновъ перекрестилъ лицо свое рукою сначала троеперстно, потомъ двуперстно и сназаль: "я не нахожу въ этомъ нивакой разницы; сложение трехъ и двухъ перстовъ прообразуеть одну и ту же Св. Троицу в два естества во Христь Бога и человъка". Когда о. Василихинъ на вопросъ Сафонова о различіи православной и австрійской ісрархіи пространно доказываль безблагодатность и везаконность последней изъ нихъ, старшина сказалъ: "по вашимъ доказательствамъ и приведеннымъ на то правиламъ весь старообрядческій міръ долженъ находиться ввчно подъ запрещеніемъ и провлятіемъ отъ церкви впредь до раскаянія. Но если Богъ ве своему безивриому милосердію пощадиль народъНиневіи во врева проповъди Іоны ради младенцевъ, 120 тысячъ то онъ не обратить

ли свое милосердіе на три милліона старообрядцевъ". (Примъръ Ниневитянъ—раскаявшихся едва ли подходить въ раскольникамъ, не помышляющимъ о раскаяніи въ гръхъ раскола). О. Василихинъ сказалъ: Господь насколько милосердъ, настолько и правосуденъ. Тогда Сафоновъ восвливнулъ: "горе тъмъ, которые сдълали такой раздоръ церковный! Я душевно знаю истину православной церкви и давно готовъ присоединиться въ ней на правилахъ единовърія. Присоединеніе его въ единовърію вонечно не встрътило препятствій. Нъкоторые изъ старообрядцевъ послътого и прямо безъ единовърія присоединились въ православію.

Другой примёръ читаемъ въ той же газеть (№ 129). Въ Бердянсив и его окрестностяхъ, говорится здёсь, находится около тысячи душъ старообрядческаго согласія. Изъ нихъ особенною начитанностію отличались В. Семеновъ и А. Дмитріевъ Сонины, люди имъющіе довольное количество старопечатныхъ внигъ, которые не очень давно познали заблужденія безпоповцевъ и въ прошедшемъ году присоединились къ православной церкви на правилахъ единовърія; затъмъ, убъдивъ нёсколько лицъ въ принятію правеславія, исходатайствовали у православнаго епархіальнаго архіерея позволеніе имъть для своей общины единовърческого священника и избрали для сего Алексвя Никифорова, воторый 18 леть поповствоваль у пріемлющихъ австрійскую іерархію, но позналь незаконность своего поповства. Однажды, отправляя его на миссіонерскій подвигь въ село Чернуху, Няжегородской губернін, повойный лжеепископъ Антоній для руповодства вручилъ ему книгу: "Выписки изъ старописьменныхъ н старопечатныхъ книгъ А. Озерскаго", приказавъ читать въ ней только тъ мъста, которыя могутъ служить обличениемъ безпоповцевъ, а прочее оставить безъ вниманія, дабы не разстронться съ совъстію. Это предостереженіе навело Нивифорова на любопытство и онъ сталъ читать сполна всю внигу, въ которой натолинулся на изреченія Кипріана, Златоуста, Симеона Солунокаго, утверждающихъ, что церковь безъ епископа существовать не можеть, что безъ него нъть священства, нъть св. мура, нъть и христівнства, между тъмъ онъ зналъ, что старообрядческое общество всего этого было лишено. Такимъ образомъ, познавъ неправоту поповцевъ, отослалъ Антонію свою походную церковь эо всвин ен принадлежностями; затвиъ, присоединившись въ церяви, поседился на жительство въ московскомъ единовърческомъ монастыръ, дабы удобиве оплавивать свое прежиее незаконное дъйствие у старообрядцевъ. Здъсь нашли его Сонины и убълили его принять санъ священника. По соизволению Гурія (нынъ умершаго), епископа таврическаго, московскій викарій преосвященный Алексій, епископъ можайскій, рукоположиль его во священника; онъ въ половинъ декабря прибылъ въ Бердянскъ для отправле нія своей обязанности. Здівсь онъ вийсті съ Сониными занялся опроверженіемъ безпоповщинскаго ученія, пропов'ядующаго возможность прекращенія священства, отвергающаго необходимость таинства причащенія, совершаемаго подъ видомъ хивба и вина, доказывающаго возможность составленія истинной цервви изъ однихъ мірянъ, воторымъ безпоповцы усвояли право совершенія двухъ таинствъ врещенія и пованнія. Сонины в Нивифоровъ всеми силами старались разубедить ихъ въ томъ, будтобы церковная власть временъ патріарха Никона, перемънивъ нъкоторые обряды, утратила истинную въру, напротивъ доказывали наъ, что при исправлении внигъ и обрядовъ, церковь не касалась ни до вавихъ догматическихъ истинъ въры, и потому вавъ предшествующая патріарку Никону, такъ и последующая есть одна и та же церковь православная, содержащая истину вёры во всей неприкосновенности; чины же и обряды, поясняли они, перемвияемы были и въ древней вселенской церкви и какъ тогда эта перемъна не повреждала благочестія, такъ и при Никонъ не могла повредить. Въ настоящее время Сонины приготовляють матеріалы для постройки храма. Есть надежда, что усилія ихъ не останутся безплодными для цервви.

Тула. 1882 г. іюня 80.

Прот. Г. Пановъ.

## O JAMCROM'S MACAOHORAOHHWYECKOM'S CYEBBPIN

въ восточной сибири \*).

Всв языческія идолопоклонническій суевврія въ Россіи издавна признавались терпимыми, потому что всемъ язычникамъ дозволялось свободное отправление для себя своего идолослужения. Признавая за всеми языческими суеверіями свободу идолослуженія, правительство ограничивало ее тогда только, когда находило извъстныя дъйствія вредными для гражданскаго быта инородцевъ; вообще же запрешало всякое распространение ихъ между русскими подданными, какой бы они ни были въры или суевърія, и строго преследовало все, что могло полагать препятствие въ обращении язычниковъ къ православной христіанской въръ. Во внутренија ме дъла языческать сусвърій на ственительно, ни темъ менее покровительственно никогда не втодито, первое справедливо почитая несообразнымъ съ духомъ христіанской въротершиности, а последнее съ требованіями христіанской совъсти. Въ этемъ духъ составлены всъ общіе законы объ иновърцахъ и ихъ служеніи въ Россіи.

Эти общіе законы справедливо прилагались нёкоторое время и къ языческому идолопоклонническому суевёрію ламайцевъ. Но съ 1764 года стали издаваться частныя постановленія относительно ламскаго суевёрія и ламъ, часто до того противорёчащія, что нельзя было знать, преслёдуется или покровительствуется это суевёріе въ Россіи. Численность ламъ правительство пови-

<sup>\*)</sup> Осставителя причинамъ оставленная въ 1863 году, но по независящимъ отъ составителя причинамъ оставленная въ то время безъ движенія.

димону постоянно старалось ограничивать; но, соченяя постановленія въ этомъ роді и никогда не осуществлянихъ на дівлі, въ то же время другими постановленіями давало самую сытную пищу для размноженія дамства и порабощенія ему бъднихъ бурять, бывшихь шаманцевь. Были годы (очень недалекіе оть насъ), въ которые вивств съ законами объ ограничении числа ламъ выходили открытыя предписанія въ пользу ламской пропаганды и самъ хамбо-лама обязывался присягою педдерживать и распространять ламскую въру въ Россін, вопреки воренному зажону Россійской имперіи о распространеніи одной православной христіанской вары. "Само христіанство, говорить опытный изслыдователь ламства въ Сибири архіепископъ Ниль, ощутило тяготу вліянія демъ. Изъ явычниковъ никто почти не рашался принимать христіанство, боясь дамскато прещенія. Да и тв изъ нихъ, которые прежде крещены были, не визли покон. Ихъ гнали, тяготнии всими израми. И потому семейства новопрешенныхъ представляли странное и грустное сывшеніе. Дэти росли идолоповлонинками, визвили родителей-христівнъ. Отцы и матери, бывши христівнами, тапли свою въру и выдавали себя за явычневовъ, чтобы только не попасть въ когти дамамъ".

Съ 1828 года начались новыя предположенія и поставовленія относительно ограниченія числа дамъ я кумирень. Поставовленія и питаты нівскольке разъ наміннянсь, а дамы на свободів все множились и множились: въ 1825 году ихъ было 2.532, а въ 1842 году уме 5.545. Наконець въ 1853 году составлено "Положеніе о дамскомъ духовенстві въ Восточной Сибири", котя въ слідствіе Высочаймей конфирмаціи 15 мая не внесенное въ Сводъ законовъ, не доселів считающееся закономъ для дамскаго суєвірня въ Сибири.

Винкая въ содержание его и соображансь съ последствими введения его, обнаруживающимися на дёлё, нельзя не признать, что оно составлено более въ духё повровительства наискому суевърию, чёмъ напротивъ.

Вопервых, введеніемъ Положенія о дамскомъ духовенотвъ правительство приняло на себя обязанность содержать все жреческое сословіе въ такомъ довольствъ, какого не имъетъ христіанское православное духовенство. Хамбо-ламъ дано правительствомъ на содержаніе 500 десятинъ земли и закономъ обезпечена десятая часть доходовъ отъ всъхъ 34 дацановъ; ширетуй (настоятель дацана) получаетъ 200 десятинъ земли и пятую частъ доходовъ отъ своего дацана; каждый лама получаетъ по 60 десятинъ земли и извъстную частъ доходовъ; бандіи (въ родъ нашихъ пономарей) по 30 десятинъ и свою частъ изъ доходовъ, и даже ховараки (ученики) по 15 десятинъ земли. Денежные доходы ламъ по положенію составляются изъ добровольныхъ при-

ношеній мірянъ, отъ продажи бурхановъ, образовъ, модитвъ, поясовъ и другихъ предметовъ церковных (sic!), и отъ продажи ховийственныхъ произведеній. Что еще получають ламы отъ невольныхъ принощеній бурять и оть сборовъ по расидаднь на общественниковъ, хотя бы ови были христіане, по приваванію языческаго начальства, о томъ говорить здёсь не место, котя и из этимъ злоупотребленіямъ отчасти подаеть поводъ тоже положение. Но что и самая земля въ Сибири имветъ цвну, доназательствомъ служить надёль второклассныхъ православныхъ монастырей 60 десятинами и длинная переписка о надала православныхъ причтовъ 55 десятинами. Наконецъ въ силу Положенія о ламскомъ духовенствъ, всь ламы освобождены отъ всьхъповинностей, и сверхъ того стали награждаться волотыми и серебряными медалями и даже орденами, не за какія-нибудь гражданскія заслуги, а единственно за исполненіе своихъ идолослужебныхъ обязанностей, или какъ объясняли мив сами дамы, за твердость въ въръ.

Восторых, Положенеть о дамскомъ духовенствъ на христіансное правительство возложена забота о поддержаніи языческих вапищь со всёми, находящимися въ нихъ, идолами и
идолоскужебными принадлежностями и даны средства на приноишеніе идоламъ ежедневныхъ жертвъ по идолопоклонническому
намскому уставу. На всѣ сіи предметы, подъ общимъ названіемъ на содержаніе дацановъ, отдана почти третья часть доходовъ отъ вемель, приношеній, привилегированной предажи идолослужебныхъ предметовъ и проч. Чтобы все вапищное имущество
хранилось цёло и нерушимо, военный губернаторъ Забайкальской области обязанъ ежегодно требовать въ томъ надлежащей
отчетности. Самою выпискою идоловъ и другихъ идолослужебныхъ принадлежностей для капищъ озабочена Клатинская таможня.

Наконецъ, съ теретъмихъ, Положеніемъ не оставлены безъ вниманія и самое лжеученіе и правила идолопоклонническаго сусвірія, безъ утвержденія авторитетомъ правительства, съ опреділеніемъ наказанія непослушнымъ. — Такъ по правиламъ лжевірія дамы не должны иміть отдільной собственности. Какъ ни вредно это правило въ гражданскомъ отношеніи, давая поводъ ламамъ шарлатанствомъ вытягивать посліднее достояніе у біднаго бурята, несущаго за ламъ всі повинности, правительство нашло нужнымъ подтвердить его, какъ будто это было правило исповідуемой имъ самимъ віры: ламамъ предписывается, подъ опасеніемъ наказанія, отдать недвижимое имущество, котораго нітъ у кочевыхъ инородцевъ, въ пользу общества, а все движимое, т.-е. дійствительное имущество, въ пользу напищъ. Равнымъ образомъ предписывается ламамъ, по правилу ихъ суевірія,

вести безбрачную жизнь, котя разврать нежду неородками и распространение любострастной варазы, чему немаловажною причиною служить ламотво, также требовали бы совсёмъ противнаго предписания. Наконецъ, положивши содержать при Гусиноозерскомъ дацанъ 35 кавараковъ (учениковъ), съ отводомъ на содержание каждаго по 15 десятинъ земли, положение вмънило имъ въ обязанность обучаться преимущественно догматамъ суевърія, чтобы и на будущее время капища не остались безъ своихъ служителей-ламъ.

Въ чемъ же состоять ограниченія для ламъ, которыми положеніе хотьло связать эту зловредную корпорацію?—Въ томъ же, въ чемъ и для православнаго духовенства. Вопервыхъ, имъ воспрещено самовольно умножать свое сословіе сверхъ штата и въ штать принимать безъ согласія общества, къ которому ищущіе ламства принадлежали; вовторыхъ, не должно безъ разръщенія начальства вывъжать изъ своихъ приходовъ; въ третьихъ, воспрещено строить молитвенныя зданія безъ того же разръщенія и въ четвертыхъ, брать съ вымогательствомъ плату за исправленіе требъ. Все это въ равной мъръ требуется и отъ православнаго духовенства, съ тою только разницею, что за исполненіемъ такихъ ограниченій или правиль православнымъ духовенствожь существуеть наблюденіе и они исполняются на дълъ, а для ламъ всъ эти ограниченія существують только на бумагъ.

Болье ста льть русское правительство писало законы для ограниченія ламства, и всё они оставались безъ исполненія, и даже какъ будто на зло, чемъ больше правительство хлопотало объ ограничении дамъ и ихъ идолоповлонства, твиъ больше они усиливались. Причина понятна. Какъ бы правительство ни награждало дамъ и какъ бы ни усиливалось дать лучшую органивацію ихъ суевърному служенію, оми не могуть не понямать, что ихъ суевъріе не можеть составлять предметь заботь правительственныхъ ни въ гражданскомъ, ни темъ болъе въ религіозномъ смысль, какъ религія, чуждая для правительства. Потому внутренно сознавая незаконность своего суеварія въ кристіснскомъ государства, они какъ бы чутьемъ понимають, что вмашательство въ него христіанскаго правительства съ своимъ законодательствомъ совствиъ неумъстно. Тутъ возможно одно только: совсимь не мишаясь во внутреннія дила идолопоклонническаго суевърія, стараться уничтожать вившнія вловредныя дъйствія его. Всякое вившательство во внутреннія дела суеверія, какъ бы оно повровительственно ни было, всегда будеть казаться подозрительнымъ и потому, какъ показываеть опыть, только ведетъ въ непріязненнымъ столиновеніямъ и раздраженію. Въ частности, нынъ существующее положение о ланайскомъ духовенствъ, давши върное обезпечение дамамъ и ихъ суевърію, для ограничения ихъ

и не сделало ничего, проме голословных постановлений: потому что наблюдение за исполнениемъ ограничений поручено самимъ тамъ, которымъ предписываютъ ограничения. Всв показанныя ограниченія касаются главнымъ образомъ хамбо-ламы и ширетуевъ, но имъ-то именно и поручено наблюдение за исполнениемъ Положенія, подъ непосредственнымъ начальственнымъ надворомъ генераль-губернатора Восточной Сибири. Местныя гражданскія начальства наблюдають за исполнениемъ его только по указавіямъ или руководству генералъ-губернатора. Да едва ли бы и повело въ чему строгое наблюдение за исполнениемъ Положения, когда за всв преступленія противъ него полагается обращеніе въ мірское состояніе! Если, наприміръ, какой-нибудь инородецъ незаконно принядъ на себя званіе дамы, то какая потеря для него оставить то, что ему не принадлежало? Не значить ли это наказывать вора только отнятіемъ украденнаго? Притомъ наказаніе лишеніемъ жреческаго званія не даеть ли право буряту разсуждать, что само правительство чтить жрецовъ, когда лишеніе сего званія, или вакъ говорится въ Положеніи, духовнаю сама почитаетъ наказанісмъ.

Мив неизвестио, что съ самаго начала делалось для приведенія въ исполненіе Положенія о ламскомъ духовенстве, проме предоставленія выгодъ, дарованныхъ Положеніемъ. Но спустя семь лёть после введенія его воть что доносить главному управленію Восточной Сибири членъ онаго, коллежскій советникъ Гауптъ, въ начале 1860 года командированный для присутствія при выборе новаго хамбо-ламы и ревизіи селенгинской степной думы: "обращенные въ міряне ламы и доселе бреютъ головы, накъ прежде, носять ламскую одежду, живуть въ юртахъ съ своими семействами, исправляють даже у мірянъ такъ-называемын требы, и на языне штатныхъ ламъ называются не мірянаме, а только заштатными. Противясь такимъ образомъ Высочайше утвержденному Положенію, всё ламы вообще попирають законы и живуть безнаказанно".

О числь сверштатныхъ ламъ теперь осенціальныхъ сведеній ньтъ, потому что они пишутся простыми ясачными инородцами или казаками. Но по неосмицальнымъ сведеніямъ известно, что число ихъ не только не убавилось, но и значительно возрасло, такъ что теперь, говорятъ, насчитывается ихъ по спискамъ исправляющаго должность хамбо-ламы до семи тысячъ. Я самъ видълъ ламъ-дътей на рукахъ матерей, также лътъ пяти, десяти и другихъ возрастовъ. Нъкоторые изъ нихъ носятъ и красную ламокую одежду, или по крайней мъръ, ламскую шляпу (малагай), но большею частію они ходятъ въ простой бурятской одеждь: одинъ върный признакъ отличаетъ ихъ отъ простыхъ бурятъ—

бритая голова. Размноженіе дамства главными образомы зависиты оть того, что ламы находять для себя выгоднымъ въ каждомъ семейству жирть члена изъ своего сословія, чтобы такимъ образомъ заинтересовавни все инородческое население въ своемъ обширномъ сословін, всахъ держать въ порабощенін. Но не сокращенія, а увеличенія числа ламъ нужно было ожидать и после наданія Положенія о ламскомъ духовенства: постановивши ограничение числа дамъ только на бумагв, на самомъ двлв оно дало только большую пещу въ ихъ размножению. При томъ богатствъ и правахъ, какія обезпечило за дамами Положеніе и при томъ уваженін, какимъ они пользуются отъ гражданскаго начальства, ламство сдалалось единственнымъ званіемъ, въ которомъ мнородецъ выходить изъ толцы, и очень естествение, что всякій отецъ н мать за счастье почитають коть одного сына вывести въ дамы. Родительскія надежды вывести сына въ штатные дамы конечно редко сбываются; но какъ бы то ни было, это обольщение весьма много усиливаетъ сверхштатное ламство.

О запрещени выходить изъ дацана и за черту своего прихода безъ разръщенія начальства дамы какъ будто бы совстмъ даже и не знають: разъвзжають повсюду совершенно свободно цвимя сотии и даже тысячи версть, вовсе не боясь лишенія своего духовнаго сана. Особенно часто посъщають они отдаленные улусы шаманцевъ съ целію пропаганды между ними, хотя за эту пропаганду полагается болъе дъйствительное навазаніе, нежели лишеніе сана. Самъ исправляющій должность хамбо-ламы Чойрупъ Ванчиковъ безъразръщенія начальства разъвзжаеть повсюду, какъ архіерей по своей епархіи, окруженный когортою ламъ и сопровождаемый толпами народа. Прошлою осенью (1862 года) онъ совершалъ такую повздку после моей повздки съ целію произвести на бурять противоположное действіе. Онъ пропов'ядываль повсюду, что настало время, когда ламы должны особенно стоять за свою въру и внушать народу не принимать крещенія. Въ следствіе донесенія обо всемъ этомъ земскаго начальства, онъ возвращенъ былъ уже изъ нерчинского округа исправлявшимъ должность забайкальского военного губернотора генералъ-майоромъ Кукелемъ. По опредъленію Положенія о ламскомъ духовенствъ за поъздку безъ разръшенія начальства лама подвергается низведенію въ мірское состояніе; за противодъйствіе христіанской пропов'яди ничего не полагается. Слышаль я, что онъ и послъ этого давалъ какія-то распоряженія о неприкосновенности ламской въры, а миссіонеры доносили мив, что ламы, внушають народу, что они получили предписание отъ начальства (отъ какого-неизвъстно), запрещающее ему принимать крещение.

О необходимости испранивать разръщение на постройну и исправленіе вожув молитвенных зданій ламы также мало думають. По штату данамъ положено иметь 34 дацана съ извъстнымъ числомъ молитвенныхъ вданій въ самой оградъ дацановъ. Но проважайте только отъ Верхнеудиска до Княты, и вы на одной большой дорогь (на разстоянін двухь соть версть) насчитаете несколько десятковъ старыхъ и вновь построенныхъ разныхъ ламскихъ молитвенныхъ зданій, подъ именемъ бумхановъ, обоновъ и др. Можно было бы еще оставить безъ вниманія эту хотя противозаконную вольность, если бы ламы строили всъ бумханы и обоны вблизи своихъ дацановъ, или по крайней мъръ въ бурятскихъ улусахъ, но они ставятъ ихъ въ мастахъ часто очень отдаленныхъ отъ бурятскихъ жилищъ и иногда нарочно вблизи селеній новыхъ христіанъ, чтобы поддерживать суевъріе въ самыхъ христіанахъ. При селенгинской степной думъ не такъ давно поставленъ былъ бумканъ и обонъ въ селенім христіанскомъ, гдв не живеть ни одного язычника и гдв теперь стоить христіанская церковь, потому что одинъ знаменитый чародействомъ лама (Цоглинъ Ванчиковъ) вычиталь въ тибетскихъ книгахъ, что читкуры (злые духи), которымъ посвящають такія зданія, требують, чтобы они поставлены были именно на этомъ мъстъ. Бывши въ думъ, я предлагалъ тамошнимъ христіанамъ убрать идолопоклонническія зданія; но они ръшительно отказались сделать это изъ боязни мщенія злыхъ духовъ. Не говорю уже о ежегодныхъ почти постройкахъ внутри самыхъ дацановъ безъ разръшенія начальства, потому что отъ нихъ не предполагаю особеннаго вреда для христіанства.

Навонецъ, ограничение относительно добровольной платы за, требы было бы умъстно, если бы въ буддизмъ дъйствительно были требы. По ученію Будды человівки спасается не молитвами, а самоумерщвленіемъ, подавленіемъ въ себъ всего чувственнаго и милосердіемъ ко всёмъ одушевленнымъ тварямъ до пожертвованія собою: предстательство другихъ туть не можетъ имъть никакого смысла. За неимъніемъ дъйствительныхъ требъ, ламы относять законь о требахь нь такь-называемымь гурумамь, которые суть не что иное какъ ворожба, гаданія и заклинанія, отчитыванія и начитыванія и т. п. Если дамы являются какъ бы необходимыми членами на родинахъ, свадьбахъ и похоронахъ у бурять, то въ томъ же смысль, какъ у нашего простонародія на тъхъ же празднествахъ воздуны или знахари. Когда я спрашиваль ламь объ ихъ требахъ или гурумахъ, то они прямо запирались въ совершении ихъ, потому что понимали, что мив извъстно ихъ значение. Значитъ законами о требахъ Положение узаконило для ламъ то, что они сами считають незаконнымъ, какъ очевидное шардатанство. Между темъ эти мнимыя требы таковы,

что для самаго гражданскаго блага инородневъ давно следовало бы принять самыя решительныя меры въ уничтожению ехъ: потому что онв составляють одну изъ главныхъ причинъ разоревія инородцевъ. Наприміръ, плата за гурумы по случаю похоронъ восходить до ста скотинъ, а деньгами до 200 руб. сереб. Если же по указанію дамскихъ книгъ отвроется, что душа покойнаго направилась не въ ту сторону, куда следовало, или требуетъ другой души (т.-е. смерти другаго лица), то грабительство ламъ за поправление бъды не имъетъ границъ. Въ Селенгинскъ, ва день до моего туда прівада въ прошломъ году, одинъ лама продаваль последнюю юрту умершаго бурята, а прочее достояніе его еще прежде расхищено другими дамами; дети же умершаго должны жить въ чужой юрть и питаться отъ міра. Если бурять не чувствуеть нужды въ ламв, дама самъ укажеть ее: онъ предскажеть ему грозящую бъду и, чтобы избавить отъ нел. цвлыя недвли станеть читать у него вниги, разумвется на всемъ хозяйскомъ содержаніи и съ приличною платою, или снабдить его разными талисманами и снадобьями, полученными будто бы изъ Тибета или даже Индін за цвиу, какой стоять такіе драгоцвиныя предметы. Иногда лама двлаеть одолжение буряту твив еще, что береть для тайнаго истребленія какую-нибудь понравившуюся ему самому вещь, потому что изъ внигъ ему скъладось извъстно, что отъ этой вещи не избъчь бъды хозянну. Сами буряты начинають тяготиться дамскими требами, даже являщсь во мив съ просьбою ограничить обирательство дамъ. Если правительство не приметь действительных мерь противъ ламскихъ продвлокъ, едва ли и съ нашими бурятами не случится того же, что видимъ въ Монголіи, въ конецъ разоренной главнымъ обравомъ полчищами ламъ всехъ цветовъ и видовъ.

Сюда же надобно отнести и прославленное даже въ дитературъ дамское лъченіе. Если были два, три приивра излъченія дамою бользней, отъ которыхъ не могли выльчить наши забайкальскіе врачи, то туть нъть ничего удивительнаго, судя по подобнымъ прииврамъ льченія простыми средствами нашими простонародными врачами. Медицинскія книги ламъ написаны за тысячу льть и едва понимаются немногими избранными. Для надлежащаго понятія о ламской медицинь довольно знать, какъ она раздыляеть бользни. Главныхъ видовъ бользней по ученію ламъ 404: изъ нихъ 101 бользнь зависить отъ злыхъ духовъ и льчится посредствомъ гурумовъ; 101 исцыляется дівтою безъ медицинскихъ пособій; 101 врачуется дамскими снадобьями, и 101 ръшительно неизлъчными.

Главная причина, почему ламское суевъріе пользовалось и пользуется особеннымъ покровительствомъ, противнымъ общимъ государственнымъ учрежденіямъ, заключалась и заключается въ

неправильномъ пониманіи этего суевърія. Въ уставахъ духовныхъ иностранныхъ исповъданій ламанты не только не называются идолопокловниками, но и отличаются вообще отъ язычниковъ. Зная о ламскомъ суевъріи по ученымъ сочиненіямъ о буддизмъ, иравительно дегко могло придти къ той мысли, что оно дъйствительно донынъ есть философское ученіе съ тою ръдкою для непросвъщеннаго свътомъ истинной въры моралью, какъ проповъдываль ее индійскій аскеть Шакъямуни (Будда). На дълъ же между философскимъ ученіемъ Будды и ламскимъ идолослуженіемъ едвали не больше разницы, чъмъ между св. Писаніемъ Ветхаго Завъта и бреднями талиуда.

Преемники Шакъямуни скоро поняди, какъ выгодно для нихъ распространеніе ученія своего учителя, и потому, оставивши исключительныя аспетическія стремленія, стали больше всего хлонотать о вербовив въ свое общество ваними бы то ни было средствами. Самъ Вудда, образовавши свое аскетическое учение по индійской идев о переселенів душъ (метемпсихозъ), во всемъ прочемъ держался народныхъ новятій. И последователи его, преследуя жреповъ черной веры (шамановъ), не насались самаго ихъ заблужденія. Наконецъ сами обленшись во всв оружія шамановъ, выгнали ихъ почти отовсюду ихъ же собственнымъ оружісиъ. И теперь мы видимъ у последователей Будды идолоповловническое суевъріе еще въ большемъ развитіи, нежели ванъ оно вотрачается у гонимыхъ ими шамановъ. Какъ остатокъ наногда философской школы, у ламъ сохраняется теперь обязательное для всёхъ безсимсленное чтеніе тибетскихъ книгъ, которыя изъ семи тысячъ дамъ едвала и семь человъкъ сколько-нибудь понимають. Самое чтеніе совершается такъ, что пониманіе при этомъ и не предполагается: обывновенно беруть внигу, двлять ее по листочку (въ ламскихъ книгахъ одинъ листъ не пришивается въ другому) и начинають читать на распъвъ: вто прочиталъ свой листовъ прежде, обязанъ помогать другимъ. На мой вопросъ о такомъ процессъ чтенія ширетуй монгольскаго дацана, внаменитаго своимъ собраніемъ буддійснихъ книгъ, съ достоинствомъ отвъчалъ мив, что сила въ томъ, какъ ударять они книгою по головъ: тогда, прибавиль ученый дама, всъ гръхи вылетять! Тибетскія книги въ рукахъ дамъ служать только для обмана народа: по нимъ они совершаютъ всв свои отчитыванія и начитыванія, заклинанія и гаданія, такъ что безъ книги лама и не является въ юрту бурята. Народъ съ своей стороны смотрить на ламскій книги совстив не какъ на философію или даже ученіе въры, а какъ на волшебныя книги (чернокнижіе), въ которыхъ лама можетъ вычитать все прошедшее и будущее всякаго человъка, лишь бы подольше посидвлъ и побольше получить за чтеніе.-Отъ аспетнома Шакьямуни у нашихъ дамъ

осталась только безбрачная жизнь, да и та только по видимости. Не говоря о дамахъ, которые живутъ теперь въ удусахъ, вижи мень, и о ламахъ, живущихъ въ дацанахъ, вотъ что иншетъ г. Гаунтъ: "они начали брать къ себъ въ юрты для прислуги сперва свободныхъ жениниъ, потомъ дъвицъ, и держали ихъ же но одней, а по дви и по три, размищая ихь по разнымь юртамь; жели съ неми противозаконно, какъ съ жеваме, и имъли по нъсвольку детей. Въ ревизскихъ сказкахъ приписывали своихъ женъ и дътей въ своимъ братьямъ или родственникамъ. Беззавовіе такимъ образомъ прикрывалось благовидностію и дети ихъ обывновенно назывались ихъ племяннивами и племянницами. Умершій въ прошломъ 1859 году хамба быль сынь прежняго и также оставиль послъ себя сына, который называется его племянникомъ и котораго теперь въдомство селенгинскихъламъ назначаеть тоже въ хамбы. Известно также, что хамба и умеръ своропостижно, при выдаче такого же рода племянницы въ замужество, неумфренно угощаясь отъ избытва радости. Когда вдеть хамбо-лама и еще болье хутухта или хубилганъ, для него напередъ приготовляють жертвы разврата и эти считають себя счастинвыми, осли получать отъ него датей, которыя также очитаются хутухтами и которыхъ довольно теперь въ разныхъ дацанахъ. По словамъ г. Гаупта, въ развратъ наши ламы подражають своей собратів въ Тибеть, гдь любострастная зараза проникла все народонаселеніе, которое по этой причинъ рано ли, поздио ди должно совершенно исчезнуть". По ученію Будды, посладователи его должны беречь жизнь живыхъ тварей до пожертвованія собственною живнію; но у нашихъ ламъ мясо составляеть почти исключительную пищу. И буряты серьёзно думають, что чемъ тучнее дама, темъ святее, тамъ что толстога составдяеть какь бы необходимый признавь святости. На бывшаго хамбо-ламу нарочно ходили смотреть, какъ на чудо толстоты, соединенной съ исполинскимъ ростомъ. По словамъ архісписнопа Нила, "пречество въ отношения правственности своей никогда не шло въ уровень даже съ народными массами. Да ямы и місмы, утръ бо умрема, -- вотъ сущность его морали, не говоря о част-"AZETOOH

Когда составилось ложное понятіе о дамахъ, ихъ суевъріи и особенно объ отношеніи къ нимъ народа; то, награждая ихъ, правительство могло водиться мыслію, что поелику ламы между бурятами суть то же, что овященними у русскихъ, и слъдовательно сосдовіе необходимое для бурятъ, то отправляя какъ бы по домгу своему общественную службу, они тъмъ самымъ вакъ бы служатъ государству. Въ отвъть на это опять нахожу нужнымъ привести слова г. Гаупта изъ донесенія его главному управленію восточной Сибири: "По началамъ буддійской религіи, говоритъ

онъ, последователи Будды должны спасаться не молитвами, а самоочещениемъ, умерщвлениемъ въ себъ всего чувственнаго и мидосержіемъ ко всемь одушевленнымъ тварямъ до пожертвованія жизнію. Никто изъ мірянъ къ этому не обязывается, а потому и не принадлежить въ числу последователей буддизма. Изъ этого савдуеть, что 1) надобно разувъриться въ томъ убъжденіи, будто забайвальскіе буряты непременно должны быть последователями ламайской въры, потому только, что забайкальскіе ламы происходять изъ ихъ племени. Много буддистовъ (ламъ) между витайцами и иножество буддійскихъ монастырей разсілно по Китаю, во смешно было бы по этой причине считать всехъ китайцевъ буддистами, какъ никто не считаетъ ихъ брахманами (Двоши), хотя много между ними последователей брахманизма, н столько же, если не болъе, брахманскихъ монастырей, сколько и буддійскихъ. Буддистомъ не можеть считаться нивто изъ мірянъ, какого бы племени онъ ни былъ, доколъ не приметъ буддійской въры чрезъ постриженіе и обреченіе себя на нищету и безбрачную жизнь, точно также, какъ никто не считается христіаниномъ, доколъ не врестится въ водъ, по ученію Христа, Спасителя міра". 2) "Надобно разувъриться въ томъ убъжденій, будто ламы составляють для бурять необходимое сословіе, навъ свищениям у христівнъ; надобно перестать думать, что ламы, добровольно удаляясь отъ общества и живя на счеть мірянъ, тъмъ самымъ служатъ обществу и слъдовательно несутъ службу государственную. Надобно знать, что ламы не имъютъ никакихъ духовных обязанностей по отношению въ мірянамъ. Молитвъ, собственно такъ-называемыхъ, у ламъ нътъ. Въ капищахъ и домахъ они читають на распъвъ не молитвы, а исторію Будды, не двиствительную, а вымышленную."

Къ этому находимъ нужнымъ прибавить отъ себя сладующее: положимъ, ламы составляли бы у бурять такъ-называемое духовное сословіе, были служителями ихъ суевърія; но ужели по этой причинъ христіанское правительство обязано покровительствовать имъ? Мало ин у всякаго народа есть предразсудковъ и суевърій, и ужели правительство обязано поддерживать ихъ, потому что они народные? Такъ оно обязано было бы содержать и награждать всвух шамановъ и камовъ и даже нашихъ руссвихъ нолдуновъ и знахарей, потому что и они служать предразсуднамъ народнымъ. Если въ гражданскомъ отношении прательство считаеть своимъ долгомъ поддерживать во всехъ народностяхъ только то, что служить ихъ благу, и напротивъ справедливо старается уничтожить все вредное, какъ бы оно ни было народно; почему же въ святвишемъ дъл въры, въ заблужденіяхъ ума и сердца по отношенію къ почитанію Существа Высочайшаго, должно водиться совствъ другими разсужденіями? Иное

дало терпать эло новобанное, какъ терпятся и укоренявшіяся злоупотребленія гражданскія, и совсамь другое дало входить участіємь въ существующее зло, питать его и поддерживать свомив авторитетомь; туть самый естеотвенный разумь ничего не можеть внушать больше, пром'в ограниченія зла по м'яр'я возможности.

Относительно награжденія дамъ и дацановъ землями могу сказать, что онв выдвлены изъ земель принадлежащихъ инородцамъ, у которыхъ, по межнію правительства, ламы суть служителя въры. Но, вопервыхъ, спрашивали ли инородцевъ о желанів ихъ надълить замъ своими землями? и извъстно ли правительству, какъ недовольны были инородцы выразкою у нихъ лучшихъ земель въ нользу ламъ и дацановъ? Вовторыхъ, между инородивми, преданными ламскому суевърію, находится многошаманцевъ и даже христіанъ православныхъ въ числь не одной тысячи. Если христіанское правительство, отравывая у инородцевъ земли въ пользу дамъ и дацановъ, упустило изъ виду, что между нами есть много шаманцевъ, не обязавныхъ жертвовать чужинъ богамъ, то для чего заставило оно православныхъ христіанъ дълиться съ ними своимъ достояніемъ? Сверхъ того, въ нъкоторыхъ мъстностихъ въ последнее время число христіанъ-инородцевъ стало уже превосходить число инородцевъ-явычниковъ, а вапищъ остается столько же, сколько было прежде, и они пользуются такимъ же количествомъ земли, какъ и до того было. Недавно я обращался из селенгинскимъ инородцамъ съ просыбою надълить православное духовенство, имъющее служить при цериви селенгинской степной думы, такимъ количествомъ земли, какимъ правительство надълило одного ламу-ширетуя, -- просилъ на томъ законномъ основания, что духовенство это должно служить также днородцамъ-христіанамъ, равнымъ съ язычниками общественнивамъ; но въ отвъть на свою просьбу получилъ такой оффиціально-выраженный отвывъ инородческого общества, -- что у нихъ много уже земель отравано въ пользу ламъ и дацановъ!

Какими последствіями сопровождалось и сопровождается повровительство, оказываемое дамамъ и ихъ идолослуженію?—Вотъ что писалъ по этому вопросу г. Гауптъ главному управленію восточной Сибири: "видя вниманіе нъ себъ со стероны правительства, дамы должны были ясно понять, что служба ихъ считается полегною для отечества и что они польвуются заслуженнымъ уваженіемъ не только отъ бурять, но и отъ русскихъ. Хамба сталъ поступать смълъе: умножать число дамъ до излишества, строить кумирии, отправлять дамъ для сбора подаяній не только въ Забайкалье, но и по иркутскому округу; даже самъ вздилъ всюду по бурятамъ, какъ архіерей по епархін; внушаль бурятамъ, что они должны держаться одного ламайства, какъ закономъ назначенной для нихъ чуждой; приказываль истреблять у бурять христіамскія книги св. Писанія Ветхаго и Новаго Завита, переведенныя на монгольскій языкъ частію Шмидтемъ, а большею частію англійскими мисеіонерами, жившими въ Забайнальи; вслидствіе чего и были сожжены вси священныя книги, которыя розданы были мисе инссіонерами. Ламы простерли своє вліяніе на бурять до такой степени, что стали управлять ими, каки гоонода или новелители, ділали съ нихъ поборы въ свою пользу деньгами, скотоми, хлибомъ и пр. и пр. "

Теперь порабощение это сдалалось еще ощутительные, когда ламство поставлено въ непосредственныя отвошенія въ высшему начальству восточной Сибири помимо не только степных думъ. но и всехъ другихъ гражданскихъ начальствъ Забайкалья. Такъ накъ бурятамъ извъстно, что ламы получають предписанія отъ начальства помимо степныхъ думъ, то это даеть ламамъ поводъ объявлять народу о такихъ распоряженияхъ начальства, о нанихь оно ниногда и не думало, также распространять въ народъ слухи, вредные не только для христівнства, но и для самого народнаго спокойствія. До самого высшаго начальства зділиняго нрая доходили извъстія о распространеніи ламами вредныхъ для спокойствія народнаго слуховь именемъ правительства, такъ что оно находило нужнымъ дъвать противныя публикаціи между жародомъ чревъ степныя думы. Понятно, что инчего подобнаго никогда бы не было, еслибы ламы не выведены были изъ подчиненія степнымъ дукамъ и не введены въ непосредственныя сношенія съ начальствомъ. Шаманы, не имеющіе особых отношеній из начальству, неногде не распространяють подобных слуховъ, потону что имъ нинто и не повършть бы, какъ частнымъ людямъ. И вообще последніе гораздо меньше вредны, чемъ ламы, и для общества гражданского и для распространенія христіамотва, не смотря на приписываемую имъ по преимуществу смау своситься со алыми духами и творить чудеса. Ламы смотрять теперь на себя не какъ на простыхъ жреповъ, а какъ на чиновниковъ, ноставленныхъ отъ правительства, и требують повиновенія себів и въ дівлахъ вітры и въ дівлахъ грандамскихъ, какъ законнаго долга, именемъ правительства. Раздълскіе бурить на приходы (весьма важная ошибка) сделало прихожанъ какъ бы необходиными слугами ламъ ириходского дацана: теперь прихожане, несмотря на обезпечение дамъ и кумирень отъ правительства и отъ частныхъ приношеній, облагаются въ пользу ламъ и кумирень еще общими налогами, отъ которымъ, какъ и уже замвчаль, при тайшахъ-изычникахь не освобождаются и православные христіане. Наконецъ учрежденіе должности хамбо-ламы, возвысивши ламство въ глазахъ народа на степень христівновой

і врархін, дало вредной корпораціи такое единство и оклу, какой не имбеть она ни въ Китай, ни въ Тибеть (и тамъ всякій дацанъ имбеть свое отдёльное административное значеніе).

При такихъ отношеніяхъ народа въ ламанъ, какъ господамъ нли властителямъ, отъ самого правительства уполномоченнымъ управлять народомъ, само собою понятно, какъ много препятствій встрѣчаеть христіанская проповѣдь среди бурять-язычниковъ. Но вредъ отъ такихъ отношеній сдѣлается еще очевиднѣе, когда будетъ извѣстно, въ какихъ отношеніяхъ стояли бы буряты къ христіанству при свободѣ отъ ламскаго порабощенія.

Буряты какъ шаманцы, такъ и причисленные теперь къ ламскому идолослуженію держатся того основнаго убъжденія, что всъ въры святы, потому что всъ даны Богомъ вмъстъ съ разными языками. Христіанская, или какъ они называють, русская въра, по ихъ мивнію, есть самая лучшая изъ всвхъ въръ \*), потому что имъетъ писанный законъ и соединена съ высшею гражданскою образованностію, которая, по ихъ понятію, есть также существенная принадлежность выры. Принять христіанство, по возарвнію бурята, значить сдвлаться русскимь не только по вврв, но и по языку и по всей обстановкъ русской осъдлой жизни, и крещеный бурять, какъ бы плохо ни говориль по-русски, непремънно старается говорить по-русски, и за великое оскорбленіе почтеть для себя, если его назовуть бурятомъ, а не русскимъ. Выгода отъ такого превращенія бурята въ русскаго очевидна, какъ въ религіозномъ, такъ и въ гражданскомъ отношеніи. Но за то и дело евангельской проповеди находится въ нераздельной связи съ гражданскими распоряженіями правительства, такъ что всякое ошибочное распоряжение высшаго ли правительства, нли мъстной власти, какъ бы оно малозначуще ни было, весьма вредить успъхамъ христіанства, а съ темъ вивств и гражданскому развитію инородцевъ. Понимая въру нераздъльно съ гражданскимъ бытомъ, инородецъ думаетъ, что и принятіе русской въры, какъ русскаго гражданскаго быта, зависить отъ воли веинваго царя. Такъ, говорять они, онъ захотвиъ сдвиать многихъ насъ насъ казанами, и сдълалъ; также захочетъ сдълать русскими (т.-е. христіанами), и сділаєть. Бурять не можеть понять, какъ. можеть царь посылать проповедниковь для обращения ихъ къ христіанству и не послать имъ самимъ указа о принятіи кре-

<sup>\*)</sup> По этому буряты-явычники ходять въ православныя церкви, ставять предъ нионами свъчи и молятси, отъ священниковъ принимають благословение и радуются, если дозволять имъ подойти къ кресту и окроплению св. водою.

щенія. Потому на предъявленія миссіонеровъ, что они посыламется по воль царя, онъ всегда отвъчаетъ сомивніемъ, подозръвая ихъ въ самозванствъ.

Послів этого понятно, какъ много вредять дізлу евангельской проповеди даже простыя и справедливыя, но неуместныя объявленія отъ начальства, что ихъ престить не будуть безъ ихъ согласія, потому что и изъ этого они завлючають, что значить царь велить имъ быть въ своей бурятской въръ. Когда же вышло Положение о ламскомъ духовенствъ, они открыто заговорили, что ихъ въра утверждена великимъ царемъ; ламы именемъ царя стали требовать принадлежности къ ней не только отъ своихъ прихожанъ, но и отъ шаманцевъ. До чего простерлась ихъ самоувъренность, видно изъ того, что они даже мнъ и всъмъ миссіонерамъ прямо объявляють, что ихъ въра утверждена Государемъ Императоромъ, и съ гордостію указывають на дарованныя имъ преимущества. И въ сожальнію, судя по содержанію Положенія, трудно опровергнуть ихъ предъявленія. На мои указанія на желаніе Государя Императора, неоднократно выражавшееся въ Высочайшихъ резолюціяхъ по духовному въдомству о болъе успъшномъ распространении христіанства между язычниками, мнъ отвъчали, что объ этомъ они не получали никакихъ предписаній отъ своего начальства, а знають только, что ихъ въра утверждена Государемъ и что потому ни сами они не примуть и другимъ всегда будуть запрещать принимать христіанство. Нъкоторые даже съ угрозою объявляли миссіонерамъ, чтобы впередъ не являлись къ нимъ и другимъ запретили. А въ народъ они постоянно распространяють слухи о полученныхъ ими будто бы отъ высшаго начальства предписаніяхъ, чтобы запрещали ему принимать крещеніе, потому что ихъ собственная въра утверждена Государемъ, и кто приметъ христіанство, обращенъ будетъ въ назаки или посланъ на Амуръ, куда дъйствительно посылались одни христіане.

При порабощении народа ламами, миссіонерамъ необходимо было бы для успъховъ проповъди начать дъло съ дамъ. Но при чувственной жизни ламъ духовные интересы въры въ нихъ завизиены гораздо больше, чъмъ въ невъжественномъ народъ, а вившнее положение ихъ—въ настоящую пору—и будущее по принятии христіанства такъ противоположны къ невыгодъ христіанства, что для того, чтобы обратить ламу, нужно прежде убъдить его сдълаться исповъдникомъ Христа ради. На предложение мое исправляющему должность хамбо-ламы принять христіанство, первый отвъть его былъ: "а вакая будетъ отъ того польза? лишь я затеряюсь". Дъйствительно, что ему дастъ те-

церь христівиство вром'в благь духовныхъ? Трехлетнюю свободу отъ ясана, котораго онъ и теперь совстиъ не платитъ; а у него отниметь всв принадлежащія ему земли и доходы, лишить правъ, принадлежащихъ ему со всеми ламами, и надежды на получение новыхъ медалей и даже орденовъ, сдълаетъ его простымъ ясачнымъ или вазакомъ, обложитъ всеми повинностями, казенными и общественными, и подчинить последнему заседателю степной думы. Люди, знающіе близко его мысли, мив говорили, что онъ можеть принять христіанство тогда только, когда ему поручатся, что и по принятіи христіанства онъ будеть хамбо-ламою, потому что теперь онъ получаеть болье чемь архіспископь иркутскій. То же въ извъстной степени нужно сказать и о всъхъ дамахъ, еслибы благодать Божія призвала ихъ къ св. въръ. Но они слишкомъ горды стали для того, чтобы унизиться (по ихъ понятію) до принятія христіанства. Исправляющій должность хамболамы после моего предложения съ удивлениемъ спращивалъ знакомаго ему миссіонера, что бы это значило, что и хамбо-ламъ осмениваются предлагать врещение. Высочайшая грамога, даваемая на званіе хамбо-ламы, слишкомъ важна, чтобы отказаться оть нея для пропов'вдуемаго Евангеліемъ Христа Спасителя: имвющему ее кажется оскорбленіемъ Высочайшаго имени предложеніе о христіанствъ. Нельзя не свазать, что посылая миссіонеровъ для обращенія язычниковъ и въ то же время такъ обезпечивая служение суевърію, правительство какъ будто само вооружаеть два враждебныя ополченія на междоусобный другь противъ друга бой, и притомъ еще въ матеріальномъ отношеніи далеко неравный для христіанской стороны. Невольно возниваетъ въ душъ вопросъ: если для обученія народа догматамъ языческого суевърія назначается съ придичнымъ обезпеченіемъ 285 человъкъ, то почему бы для обученія того же народа догматамъ истинной въры и для борьбы съ врагами ея не назначить коть третьей доли этого числа миссіонеровъ съ такимъ же обезпеченіемъ?

Всявдствіе всего этого въ містахъ смішаннаго населенія, т.-е. ламайцевъ и шаманцевъ, число крещеныхъ ламайцевъ къ крещенымъ шаманцамъ въ прошломъ году было какъ 1: 80, хотя невіжество ламайцевъ и шаманцевъ въ ділі візры совершенно одинаковое. Ламство превосходитъ шаманство однимъ внішнимъ великоліпіемъ идолослуженія; но было ли бы и это, еслибы само правительство ошибочно не дало ему къ тому возможности и положительнаго вспоможенія?

Поелику, по мизнію бурять, віра и гражданскій быть нераздільны между собою, то какъ христіанство и освідый быть со

Digitized by Google

всею гражданскою образованностію суть одно и то же, такъ бурятскан въра и кочевой быть съ азіатскою закосивлостію и неподвижностію тоже въ ихъ глазахъ составляють начто нераздвльное. А изъ этого можно понять, какъ вредно должно быть ламское управленіе для самаго гражданского развитія инородцевъ. Ламы очень хорошо понимають, что бурять, полюбивши удобства русской освялой жизни, непременно полюбить и русскую въру, потому употреблиють всъ мъры, чтобы удержать народъ въ грязи и лишеніяхъ кочевой жизни, выдумывая разные суевърные предлоги, чтобы заставить бурята каждый годъ переносить свою юрту, хотя бы на насколько аршинъ, лишь бы только не пріучить къ осъдлости. Вотъ одинъ, также весьма замъчательный факть противодъйствія дамъ оседлому водворенію инородцевъ и вообще просвъщению народа. Въ прошломъ 1862 г. забайкальскій военный губернаторъ генераль-лейтенанть Жуковскій, въ видахъ удучшенія гражданскаго быта инородцевъ, сдъдаль всвив имъ предложение, не пожелаеть ли вто изъ нихъ избрать осъдлую жизнь подъ извъстными выгодными условіями. Что же сделали дамы? Они распустили молву въ народе, что это значить, что его хотять обратить въ казаки, и темъ заставили его отказаться отъ благодетельнаго предложенія; изъявили положительное согласіе только новокрещенные христіане и нъкоторые недалекіе отъ христіанства шаманцы. Просвъщенная заботливость г. Жуковскаго о распространеніи между бурятами русскомонгольской грамотности также больше всего встрътила противодъйствіе въ ламскихъ дацанахъ, такъ что, несмотря на множество детей въ каждомъ дацанв, въ одномъ Гусиноозерскомъ и то для виду введено преподавание русскаго языка. Самая монгольская грамота до того мало извёстна въ дацанахъ, что представлявшійся въ хамбо-ламы Гэлунъ-лама Дабмаевъ не умель подписать своего имени по-монгольски.

Наконецъ, нужно ли еще говорить о томъ, что собственно дамаизмъ двлаетъ для преданныхъ ему изъ нашихъ бурятъ Монголію и Тибетъ странами обътованными, какъ отчизну ихъ въры и родину далай-ламы, хутухтъ и хубилгановъ? Буряты наши вообще мало чувствуютъ расположенія къ какимъ бы то ни было политическимъ движеніямъ или переселеніямъ, для которыхъ нужна не ихъ апатія; однакоже нельзя не обращать и на это вниманія при порабощеніи народа жреческой кастъ, всетаки сознающей, что не въ Россіи, а въ Монголіи признается господствующимъ ея суевъріе. Благоразуміе требуетъ управлять народомъ чрезъ людей, имъющихъ на него вліяніе; но если эти люди не сочувствуютъ интересамъ Россіи, отвращаются всего русскаго, какъ враждебнаго ихъ суевърію, и напротивъ счи-

тають болые выгоднымы сочувствовать иноземному, вы такомы случаю то же благоразумие требуеть не порабощать, а освобождать народы оты вредняго вліннія: пока ламы будуть оставаться тымь, что они есть, какы бы много ни было сдылано для нихы правительствомы, сердечнаго сочувствія кы Россіи, какы представительниць русской или христіанской выры, они имыть не могуть.

Изъ всего вышесказаннаго открывается, что особыя отношенія правительства въ дамскому суеверію, отличныя отъ отношеній его къ другимъ языческимъ суевъріямъ, вообще были болъе вредны, чъмъ полезны; въ частности послъднее Положение о лаискомъ духовенствъ оказывается положительно вреднымъ: потому что утверждая язычество, вредить распространенію христіанства, держить народь въ неподвижности вочевой жизни и поддерживаеть сочувствіе нъ интересамъ, вреднымъ для Россіи. Если правительство далве будеть идти тамъ же путемъ, то можеть случиться, что въ двумъ стемъ слишкомъ леть (со времени присоединенія Забайвалья въ Россіи) прибавится еще двъсти леть и буряты не только ни чуть не подвинутся въ своемъ гражданскомъ и религіозномъ развитіи, сообразно съ цълями Россіи, а еще дальше отойдуть оть него, тверже ставши въ своемъ отдельномъ религіозномъ и гражданскомъ быту. Нужно принять действительныя меры не въ организаціи ламской корпораціи, до которой нъть дъла христіанскому правительству, а въ ограничению все болве и болве укореняющагося зда, согласно съ духомъ христіанской въротеривности и требованіями христіанской совъсти.

Вотъ какія міры предлагаль въ 1860 г. члень совіта главнаго управленія Восточной Сибири г. Гауптъ, хорошо взучивній быть инородцевъ:

- 1) Такъ какъ по уставу буддистовъ никакихъ требъ у мірянъ совершать не положено, то исправленіе такъ-называемыхъ требъ въ юртахъ у мірянъ и гдъ бы ни было ламамъ надобно строго воспретить.
- 2) Такъ какъ нътъ никакихъ требъ, то дамамъ выходъ изъ: монастыря въ улусы и юрты надобно воспретить.
- 3) Такъ какъ слъдовательно дамы не служать обществу, а потому не несутъ службы государственной, то и выдълъ имъ земель на содержание прекратить. Удаляясь отъ общества добровольно, пусть они и питаются, чвмъ хотять, по своему уставу.
- 4) Казенныя земли, отданныя по штату на содержаніе ламъ, следовало бы отдать общественнивамъ, а если этими землями

пользоваться выгодно, то не лучше ли назначить ихъ на устройство и содержание училищъ, въ которыхъ будутъ учиться русскому языку и монгольской грамотъ.

- 5) Званіе хамбо-ламы, какъ управителя всего дамайскаго сословія, теперь же слідуеть уничтожить; вопервых, потому что между ламами ніть никого достойнаго этого титула и должности; вовторых, потому что между ламами ніть знающаго русскій языкь, какъ требуется отъ хамбы Высочайше утвержденнымъ уставомъ; втретьих, потому что съ званіемъ хамбы, т.-е. ученаю (какъ бы доктора буддійскаго віроученія) ни въ Тибеть, ни въ Китат не сопряжено непремітно управленіе ламайскимъ духовенствомъ.
- 6) Надобно назначить строгое навазаніе всякому изъ дамъ, кто будеть принавывать сожигать св. христіанскія вниги и запрещать бурятамъ принимать христіанство. Этоть законъ долженъ простираться и на мірянъ.
- 7) Чтобы ламамъ невозможно было приписывать женъ и дътей въ ревизскихъ сказкахъ въ братьямъ и родственникамъ, надобно установить для всьхъ бурять единоженство на основаніи техъ же законовъ, какіе существують для христіанъ, потому что явычники буряты, не имвющіе особенных законовъ, дозволяющихъ имъ многоженство, не должны иметь права выходить изъподъ вліянія общихъ законовъ, существующихъ въ господствующей религіи. Правительство, признающее единоженство необходимымъ для себя, должно заботиться, чтобы и явычники подчиинлись тому же правилу. Отъ многоженства выходить то неудобство, что за дъвицу платится калыма, иногда очень значительный. Поэтому богатые могуть иметь по несколько жень, а бедные очень часто не могуть имъть и одной жены. Такихъ не мало можно видеть въ Иркутске, живущихъ въ работникахъ. Ламы, имъющіе женъ, въ этомъ отношеніи также вредять бъднымъ очень много. Надобно какою-нибудь формою или записью утвер дить законность брака, чтобы противозаконно никто не жилъ; надобно опредълить также наказаніе за беззаконную жизнь; ввести родъ метрикъ.
- 8) Въ тайши надобно стараться выбирать изъ крещеныхъ и знающихъ русскій языкъ, чтобы они умѣли при случать объяснять правительству нужды подчиненныхъ имъ родовъ бурятскихъ.

Признавая совершенную законность и основательность предлагаемыхъ г. Гауптомъ мъръ къ ограниченію вредной секты, я съ своей стороны нахожу нужнымъ установить начала, на которыхъ должны утверждаться законодательныя мъры по отношенію къ ламскому суевърію. Два поревныя начала должны служить основаниемъ законодательныхъ мъръ по отношению но всъмъ неисповъдуемымъ самимъ правительствомъ религіознымъ върованіямъ и въ частности къ ламскому суевърію: вопервыхъ, начало невмъщательства въ чуждыя для правительства дъла суевърія; вовторыхъ, начало охраненія отъ его (суевърія) вліянія всего того, что не принадлежить ему.

Начала эти, вопервых, вполив согласны съ духомъ христіанской ввротерпимости, потому что уничтомая вредное вліяніє суєвврія на то, что не принадлежить ему, во внутреннихъ двахъ дають суєвврію полную свободу; вовторых, согласны и съ требованіями христіанской совъсти, потому что всякое вившательство въ двла суєвврія, съ правительственною организаціей неизбъяно должно соєдиняться съ большимъ или меньшимъ повровительствомъ идолопоилонству; и втретиже наконецъ, не только согласны съ общими государственными узаконеніями Россійской Имперія, но и составляють двйствительныя коренныя начала ихъ по отношенію ко всёмъ чуждымъ для правительства суєввріямъ.

Итакъ, на основание начала невившательства во внутреннія дъла суевърія необходимо:

- 1) Предоставить ламамъ свободу служить своему суевърію для себя самихъ по собственной ихъ волъ, подобно тому, какъ предоставлена подобная свобода шаманамъ.
- 2) Поемику послѣ этого они никакого особеннаго значенія въ государствѣ имѣть не будуть, какъ не имѣють его и шаманы, то какъ послѣдніе неизвѣстны правительству по своему сусвѣрному значенію, считаясь въ ревизскихъ сказкахъ въ числѣ прочихъ инородцевъ, несущихъ казенныя и общественныя повинности, такъ и ламы не должны ничѣмъ отличаться отъ другихъ инородцевъ и нести вмѣстѣ съ другими всѣ государственныя и общественныя повинности, тѣмъ болѣе не должно быть никакихъ наградъ за служеніе сусвѣрію.

Мъры эти, составляя одно сравнение языческихъ жрецовъ-ламъ съ прочими инородцами, требуемое и гражданскою справедливостію и христіанскою върою, достаточны будутъ для того, чтобы смирить гордость ламъ, отнить у нихъ поводы именемъ правительства волновать народъ и лишить возможности подтверждать свое суевъріе Высочайшимъ авторитетомъ. Но долгъ правительства, обязаннаго заботиться о благъ народномъ, требуетъ не одного отрицательнаго отношенія къ укоренившемуся злу, но

если не уничтоженія его, то по крайней мара варнаго ограждемін отъ вреднаго вліянія его всего принадлежащаго ему.

Эту последнюю цель имели въ виду и все учреждавшиеся досель штаты для ламь; но какъ совершенно несогласные съ правилами суевърія, они никогда не могли достигнуть своей цъли: въ глазахъ дамъ они справедливо вазались нетерпимостію и потому нивогда не могли быть приведены въ исполнение, народъ же не только не ограждали отъ вреднаго вліянія, но какъ бы законно подчинями ему. А запрещение принимать въ дацаны сверхъ штата повело только къ тому, что оставшіеся за штатомъ ламы стали ближе въ народу, поселившись въ улусахъ, и следовательно еще вредиве для него. Требуется не формальное ограниченіе ламо для избавленія отъ порабощенія имъ народа, в дъйствительное удаление ихъ от народа, за поторынъ свио собою безъ всявихъ предписаній должно последовать действительное ограничение и ихъ численности. Правила ламскаго суевърія не только не противны этой последней мере, но и сами обязательно требують того.

Ламы, какъ объяснено выше, не есть духовенство у бурять, а просто отдъльная аскетическая секта, для которой удаление отъ міра составляєть одно маъ существенныхъ требованій ся устава. Сами буряты почитали и почитають эту секту, какъ почитають и всвхъ служителей ввры, какой бы то ни было, шаманской, ламской или христіанской, по извъстному своему взгляду на всъ въры, вакъ данныя однимъ Богомъ. Ламайцами они стали называться собственно по ошибки правительства, сдилавшаго ихъ прихожанами ламскихъ дацановъ, и вследствіе хитрости ламъ, теперь старающихся ввести у нихъ даже нечто въ роде крещенія, по примъру врещенія христіанскаго. Ошибка эта требуеть немедленнего исправленія приведеніемъ ламъ въ то положеніе, въ какомъ они находятся въ Китав, и отчасти у нашихъ астраханскихъ калмыковъ. Ни въ Китав ни у калмыковъ ламамъ не усвояется нивакихъ требъ, и за выходомъ изъ дацана на одну ночь в Китап лама жестоко наказывается телесно, а у нашихъ калмыковъ за выходъ безъ письменнаю вида отъ настоятеля лишается ламства. Входъ въ дацаны мірянамъ, по крайней мъръ женскаго пола, въ Китав решительно возбраненъ, съ определеніемъ жестокаго наказанія дамъ, допустившему женщину. Само собою понятно, что такая строгость противъ общенія дамъ съ мірянами въ покровительствующей имъ языческой имперіи происходить не отъ нетерпимости, а для охраненія правила Будды Шигмуни. Мъра эта, какъ требуемая самыми правилами суевърія, и должна послужить той цели, къ которой более ста леть

мапрасно стремилось правительство, т.-е. въ ограждение народа отъ вреднаго вліннія ламотва. Ропота на нее со свороны дама не должно быть потому, что она есть требованіе ламснаго устава, а народъ и самъ не пойдеть въ ламскіе дацамы, потому что онъ и теперь не ходить туда. Онъ не обращился бы къ нимъ и за требами, еслибы сами ламы не навязывались въ нимъ оъ ними. Если же вто изъ инородцевъ, не живя въ дацанъ, сталъ бы совершать ламскіе гурумы, брить голову и носить ламскую одежду, такого немедленно выселять въ дацанъ.

Примъчание. Воспрещение выходить изъ дацана можетъ показаться вреднымъ для хозяйства ламъ, на счетъ котораго они должны нести всъ повинности. Но, вопервыхъ, они и теперь при полной свободъ ничъмъ не занимаются, потому что степное скотоводство не требуетъ ничего кромъ найма пастуха; вовторыхъ, считается же возможнымъ для ламъ въ Китаъ и у астраханскихъ калмыковъ житъ постоянно въ дацанъ и заниматься скотоводствомъ на общественныхъ земляхъ вмъстъ съ другими калмыками.

Наконецъ, чтобы законныя постановленія для дамъ не оставались мертвою буквою, подчинивши ламъ степнымъ думамъ и ннороднымъ управамъ наравнъ со вовми инородцами, необходимо измънить и личный составъ самой инородческой администраціи. Досель христівне инородцы вътьхъ мыстахъ, где господствуетъ ламство, не допускались къ выборамъ на общественныя должности. Единственный тайша-христіанинъ Минвевъ выбранъ былъ въ селенгинскомъ въдомствъ по требованію начальства, потому что при ревизіи степной думы членомъ совъта главнаго управленія Восточной Сибири Гауптомъ столько оказалось злоупотребленій, что избраніе Минвева найдено было единственнымъ средствомъ въ водворенію порядка въ управленіи. Избраніе христіанъ въ общественныя должности, вопервыхъ, вывело бы православныхъ инородцевъ изъ-подъ гнета языческой власти, при которой они, не пользуясь на ряду съ другими выгодами, потому что живуть оседло и отдельно отъ другихъ, обязуются еще служить чужимъ богамъ, то-есть платиться въ пользу ламъ и дацановъ и исполнять для разъездовъ первыхъ подводную повинность; вовторыхъ, послужило бы на пользу и прочимъ инородцамъ, потому что живя сами осъдло по-русски, христіане начальники вели бы инородцевъ къ обрусенію, къ оседлому водворенію и вообще къ высшему гражданскому быту, чему примо противодъйствують начальники-язычники, руковолимые ламами.

Представляя всв изложенныя свъдънія и соображенія на бла-

гоусмотреніе высшаго начальства, питаю надежду, что они не будуть оставлены безъ вниманія, какъ по вышеуказаннымъ побужденіямъ, такъ и потому, что Положеніе о дамскомъ духовенствъ при самомъ введеніи его въ 1852 г. Высочайшею коненрмацією 15 мая воспрещею вносить въ Сводъ Законовъ, а спустя семь льть, въ 1860 г. предполагалось уже сдълать въ немъ нъвоторыя существенныя перемъны.

Венілини винскопъ свявитинскій \*).

25 ная 1863 г. Посольскій монастырь, на Байналі.



<sup>&</sup>quot;") Нынт иркутскій архіспископъ. Эта записка служить важнымъ в поучительнымъ объясненіемъ и подтвержденіемъ статьи того же автора: "Обязанности Русскаго государства по обращенію иновірцевъ къ православной Русской Церкви", поміщенной въ март. кн. "Правосл. Обозрівнія" за текущій годъ. Ред.

## ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

## ВСТУПЛЕНІЕ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННАГО ІОАННИКІЯ НА КАӨЕДРУ МОСКОВСКОЙ МИТРОПОЛІИ.

28 августа высокопреосвященный Іоаннивій, митрополить Мо-

сковскій, вступиль на свою канедру.

Въ девятомъ часу утра въ Казанскій соборъ собралось духовенство столицы съ преосвященными викаріями во главъ, и изъ Кремлевскихъ соборовъ принесены были св. иконы и хоругви. Ровно въ 9 часовъ прибылъ въ соборъ владыка-митрополитъ и вотръченъ былъ здъсь слъдующею ръчью настоятеля собора протојерея Д. И. Кастальскаго:

#### "Ваше высокопреосвящемство!

"Мосновское духовенство нынъ, въ день перваго вашего священнослуженія въ первопрестольномъ градь, торжественно срвтающее и сопровождающее васъ, приноситъ вамъ искрение поздравленіе со вступленіемъ вашимъ на служеніе Московской Цернви. Обнадеженное вашими извъстными заслугами Церкви Христовой, оно свидътельствуетъ предъ вами свою радость и сердечную готовность стать подъ ваше духовное водительство. Наученное уроками и завътами вашихъ приснопамятныхъ предшественниковъ, Филарета, Иннокентія и Макарія, оно объщаеть полную поворность вашимъ отеческимъ распоряженіямъ. Любовь и преданность московскаго духовенства, какія оно всегда оказывало своимъ архипастырямъ, несмотря на различіе ихъ личныхъ свойствъ, несомивнио будутъ принадлежать и вамъ. Все это конечно, не есть что-либо чрезвычайное и выходящее изъ обыкновеннаго порядка подчиненности, а только должное: но что же и можеть быть лучшимъ и высшимъ и превраснейшимъ накъ не исвреннее и усердное исполнение должнаго! Еслибъ и предъ Господомъ мы сотворили все повеленное намъ, то сотворили бы только то, что должны бъхомь сотворити.

"Московская паства, окружающая васъ нынв, съдавняго времени привыкла уже встрвчать своихъ архипастырей въ семъ свитомъ храмв и отсюда сопровождать ихъ въ древній и великій храмъ Москвы и всей Россіи, въ которомъ учили и почили всероссійскіе святители: Петръ, Іона, Филиппъ, въ которомъ благочестивъйшіе государи наши пріемлють священное помазаміе. А сей храмъ, въ которомъ сейчасъ присутствуете вы, и самъ по себъ будучи памятникомъ великихъ событій Россіи, получаетъ новое и свътлое значеніе, какъ мъсто срътенія духовенствомъ и паствою московскою своихъ архипастырей, съ которыми они отселъ и начинали всегда шествіе свое въ древнее хранилище московской и всероссійской святыни.

"Уповаемъ, владыко святый, что невидимо срвтаютъ тебя и благословляютъ входъ твой и общіе предстатели наши, всероссійскіе святители, ко гробамъ которыхъ шествуешь ты. Лики ихъ, предъидущіе шествію твоему, знаменуютъ, что они руково-

дители твои, хранители и предстатели твои.

"Мы же всегда будемъ молить Господа да сохранить Онъ вхождение и исхождение твое оть нынъ и до въка".

Высовопреосвященный владыва отвітчаль немногими словами, въ конхъ выразиль мысль, что только единодушное содійствіе духовенства и цаствы можеть сділать его служеніе успішнымъ, что въ согласіи и единодушіи заключается великое благо Церкви.

По облачении владыки-митрополита начался крестный ходъ. Предшествуемый духовенствомъ, чревъ Красную площадь и Спасскія ворота вступилъ онъ въ Кремль. Народъ стоялъ густыми толпами по объимъ сторонамъ пути.

Ен Императорское Высочество Великая Княгиня Екатерина Михаиловна, отложивъ на день свой отътадъ изъ Москвы, чтобы видъть вступление митрополита въ Кремль, ожидала съ Августвишими Дътьми на балконъ Николаевскаго дворца владыкумитрополита и поклонилась ену. Высокопреосвященный Іоанникій остановился и преподалъ Великой Княгинъ благословение.

По прибытіи въ Успенскій соборъ, владыка-митрополить приложился ко св. иконамъ и мощамъ. Послё чтенія часовъ, началась божественная литургія. По окончаніи пёнія стиха: Буди имя Господне благословенно отнынь и до въка, витрополить произнесъ слово, выслушанное народомъ съ глубокимъ вниманіемъ. (См. выше).

Богослужение заключилось многольтиемъ Государю Императору, Государынъ Императрицъ и всему Царствующему Дому, Св. Синоду, митрополиту Московскому и Воломенскому и проч.

При богослуженіи присутствоваль московскій генераль-губернаторь съ высшими начальствующими и почетными лицами. Благословивь толпившійся народь, высокопреосвященный Іоанникій посьтиль во дворць Великую Княгиню Екатерину Михаиловну и затыть прибыль въ митрополичьи кельи Чудова монастыря, гдъ владыку привътствовали князь В. А. Долгоруковъ съ почетными лицами и старшее духовенство Москвы.

### CTATUCTUAECKIA CB&A&NIA

извлеченныя изъ отчета г. оберъ-прокурора св. синода за 1880 годъ.

Къ извлеченію изъ всеподданнъйшаго отчета оберъ-прокурора Св. Синода по въдомству православнаго исповъданія за 1880 г. приложены подробныя въдомости, которыя содержать между прочимъ слъдующія данныя.

Въ 1879 году по всъмъ епархіямъ состояло архігрейскихъ домовъ 59 и мужскихъ монастырей 217 (кромъ того за штатомъ 173); въ нихъ монашествующихъ по штату положено 4,383, а на лицо состояло въ штатныхъ и заштатныхъ монастыряхъ 10,178 монашествующихъ, въ томъ числъ 3,490 послушниковъ. Женскихъ монастырей состояло 111 (кромъ того заштатныхъ 59); въ нихъ монашествующихъ по штату положено 2,487, состояло же на лицо въ штатныхъ и заштатныхъ монастыряхъ 16,877, въ томъ числъ 12,496 послушницъ.

По всёмъ епархіямъ въ 1879 году состояло соборосъ канедральныхъ 58, градскихъ 549 (изъ нихъ безприходныхъ 41), военныхъ 5, морскихъ 3, а всего 656; исрквей: при мужскихъ и женскихъ монастыряхъ 959, приходскихъ 31,475, ружныхъ 119, придворныхъ 40, при казенныхъ заведеніяхъ 693, домовыхъ 379, упраздненныхъ или приписныхъ 4,690, кладбищенскихъ 1,836, вёдомства главныхъ священниковъ гвардіи 52, арміи и флотовъ: неподвижныхъ 116 и подвижныхъ 231; единовёрческихъ приходскихъ 229, всего 40,819; кромё того часовень и молитвенныхъ домовъ 13,264.

По всемъ епархіямъ, кромѣ Туркестанской, по коей сведенія не доставлено, а изъ епархій Грузинскаго экзархата сведенія доставлены лишь по епархіи Карталинской, въ 1879 году духовенства при соборахъ и церквахъ по штату было положено: протопресвитеровъ 2, главныхъ священниковъ 2, протоіереевъ 600, пресвитеровъ 9, священниковъ 37,431, діаконовъ 3,096 и причетниковъ 47,046; на лицо же состояло: протопресвитеровъ два, главныхъ священниковъ два, протоіереевъ 1,490, пресвитеровъ 1, священниковъ 36,582, діаконовъ 8,445 и причетниковъ 47,992, всего 94,514 лицъ бълаго духовенства; сверхъ того 7,281 уволено за штатъ по старости и бользни.

Изъ свъдъній за 1880 годъ видно, что въ теченіе этого года по всъмъ епархіныт *церквей построено* монастырскихъ 9 (6 каменныхъ и 3 дерев.), приходскихъ и придъльныхъ 322 (147 кам. и 175 дер.), ружныхъ 1 (дерев.), при казенныхъ заведеніяхъ 16

(11 камен. и 5 дер.), домовыхъ 17 (12 кам. и 5 дер.), кладбищенскихъ 21 (5 камен. и 16 дерев.), всего 386 (181 камен. и 205 дерев.), кромъ того часовень й молитвенныхъ домовъ 108 (27 камен. и 81 дер.).

Въ 1880 году отпущено суммъ на постройки зданій духовнаго въдомства: а) изъ суммъ государственнаго казначейства 150,281 р. 27 к.; б) на счеть духовно-учебнаго капитала 375,361 р. 72 к.; и в) изъ мъстныхъ средствъ 66,618 р.  $87^{1}/_{2}$  к., всего 592,261 р.  $86^{1}/_{2}$  коп.

Въ томъ же году по епархіямъ состояло: больниць при монастыряхъ на казенномъ и монастырскомъ иждивеніи 62 для 723 человъкъ, на иждивеніи частныхъ лицъ и обществъ 12 для 124 человъкъ, при церквахъ на казенномъ и церковномъ иждивеніи 3 для 30 человъкъ и на иждивеніи частныхъ лицъ и обществъ 18 для 349 человъкъ: всего 95 для 1,226.

Богадовлено: при монастыряхъ на казенномъ и монастырскомъ иждивении 36 для 782 человъкъ, на иждивении частныхъ лицъ и обществъ 12 для 228 человъкъ, при церквахъ на казенномъ и церковномъ иждивении 147 для 1,727 человъкъ, и на иждивении частныхъ лицъ и обществъ 453 для 4,692 человъкъ, всего 648 для 7,429 человъкъ.

Жителей: православнаго исповъданія во всъхъ епархіяхъ, исключая Камчатской и Туркестанской и по Грувинскому экзархату, въ 1879 году числилось мужскаго пола 30,250,523 и женскаго пола 31,545,569, всего 61,796,092.

Въ теченіе того же года въ епархіяхъ, кромѣ Иркутской, Литовской, Пермской, Саратовской и Туркестанской и по Грузинскому экзархату, родилось мужскаго пола 1,624,985, женскаго 1,ла 1,551,060, итого 3,176,045 человъкъ; браковъ соединено по292,618 лицъ, супружествъ 646,309; умерло мужскаго пола 1,176,726, женскаго 1,098,201, всего 2,274,927, въ томъ числъ достигшихъ возраста отъ 100 до 105 лътъ 182 человъка (102 муж. и 80 жен.); отъ 105 до 110, 67 (39 м. и 28 ж.); отъ 110 до 115, 17 (10 м. и 7 ж.); отъ 115 до 120, 10 (8 м. и 2 ж.); отъ 120 до 125, 4 (2 м. и 2 ж.); отъ 125 до 130, 1 муж. Всего достигшихъ старости свыше 100 лътъ 281 чел., въ томъ числъ 162 муж. и 119 жен.

Въ 1880 году по епархіямъ къ православію присоединено изъ иновърныхъ христіанскихъ исповъданій: римско-католическаго 1,135 ч., греко-уніатскаго 2 ч., армянскаго 11 ч., протестантскаго 732, всего 1880 чел.; изъ раскола 2,497 (въ томъ числъ безусловно 1,721 и на правилахъ единовърія 776); изъ не-христіанъ: евреекъ 398, магометанъ 400, язычниковъ 5,396 челов., всего же вообще 10,571 чел.

Въ томъ же году по епархіямъ, кромъ Ярославской, по коей свъдъній не доставлено, *броковъ* было *расторинуто*: по причинъ вступленія въ бракъ при жизни одного изъ супруговъ 32, всяъдствіе близкаго родства сочетавшихся бракомъ 9, за неспособностію къ брачному сожитію 17, за предюбодъяніе 121, по безвъстному отсутствію одного изъ супруговъ 482 и всяъдствіе ссылки одного изъ супруговъ въ каторжныя работы и на поселеніе 259, итого 920.

Относительно состоянія въ 1880 году духовнаю образованія въ приложеніяхъ къ отчету оберъ-прокурора заключаются следующія свідінія. Во всіх епархіях состоям академій 4, семинарій 53, учиминь 185, всего 242 учебныхъ заведеній. Въ нихъ начальниковъ и наставниковъ, кромъ духовно-учебныхъ заведеній Енисейской, Камчатской и Якутской епархій, по одному духовному училищу (Глазовскому) Вятской епархіи, по одному училищу (Соликамскому) Пермской епархіи и по одному училищу (Барнаульскому) Томской епархіи, по которымъ свъдъній не доставлено, числилось: въ академіяхъ 134, въ семинаріяхъ 980 и въ училищахъ 1,717, всего 2,831; и обучающихся было: въ академіяхъ 803, въ семинаріяхъ 14,003 и въ училищахъ 29,322 ч., всего 44,128 (изъ вихъ 17,573 пользующихся пособіемъ и 26,324 своекоштныхъ). Изъ числа воспитанниковъ семинарій и духовныхъ училищъ 152 обучались языкамъ инородцевъ живущихъ въ Россіи, а именно: татарскому (19), монгольскому (40), калныцкому (14), черемисскому (18), зырянскому (7), финскому (12), эстскому (21), латышскому (21).

Въ 11-ти женских училищих духовнаго въдомства, состоящихъ подъ Высочайшимъ Ея Императорскаго Величества повровительствомъ, воспитанницъ числилось: казеннокоштныхъ 307 и пенсіонерокъ 698, всего 1,005.

Во всёхъ епархіяхъ *церковно-приходскихъ школъ* было 4,348, **м** въ нихъ учащихся числилось мужскаго пола 92,902 и женскаго пола 16,088, всего 108,990.

Библіотекъ по епархіямъ, исключая Холмско-варшавской и Якутской, по которымъ свъдъній недоставлено, въ 1880 году состояло: при церквахъ 15,570 и въ благочинническихъ округахъ 607, всего 16,177; въ теченіе отчетнаго года вновь учреждено: при церквахъ 230 библіотекъ и въ благочинническихъ округахъ 19.

Оборотъ суммо и капиталово находящихся въ завъдыванія Хозяйственнаго управленія при снятьйшемъ Синодъ за 1880 г. быль слъдующій:

Къ 1-му января 1880 года оставалось: 1) духовно-учебнаго жапитала 23,823,904 руб. 5<sup>1</sup>/<sub>4</sub> коп.; 2) типографскаго капитала

445,251 руб.  $91^3/_4$  коп.; 3) капитала духовенства Западнаго края 2,545,876 р.  $45^4/_2$  к.; 4) капитала для производства епархіальнымъ преосвященнымъ добавочнаго жалованъя 283,954 р. 30 к.; 5) суммы, поступающей на предметъ выдачи единовременныхъ пособій городскому и сельскому духовенству 288,276 руб. 4 коп. Итого 27,387,262 р.  $76^4/_2$  к.

Сверхъ того въ 1-му января 1880 года оставалось: а) суммъ, собранныхъ въ учрежденныя при церквахъ кружки и разныхъ пожертвованій въ распоряженіе святвищаго Синода 494,077 руб. 17<sup>1</sup>/<sub>4</sub> к.; б) суммъ, поступившихъ въ пользу разныхъ заграничныхъ учрежденій 463,763 р. 62 к.; в) суммъ, поступившихъ въ пользу православныхъ монастырей и приходскихъ церквей въ Россім 30,321 р. 28<sup>1</sup>/<sub>4</sub> к. и г) переходящихъ суммъ, принадлежащихъ разнымъ мъстамъ и лицамъ 985,016 р. 44<sup>3</sup>/<sub>4</sub> к. Всего 29,360,441 р. 28<sup>3</sup>/<sub>4</sub> к.

| Поступнаю въ 1880 году:                                      | Въ приходъ.                                    | Въ расходъ.                                 |
|--------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| 1) Духовно учебнаго ка-<br>питала                            | 2,205,390 p. 62 <sup>1</sup> /4 s.             | 1,535,056 p. 60 <sup>1</sup> /4 R.          |
| 2) Типографскаго капи-                                       |                                                |                                             |
| тала                                                         | 530,205 , 381/4 ,                              | 484,493 , 52/4 ,                            |
| Западнего края                                               | 211,598 , 64 ,                                 | 163,643 <sub>n</sub> 30 <sub>n</sub>        |
| водства епархіальнымъ преосвященнымъ доба-                   |                                                |                                             |
| вочнаго жалованья 5) Суммы, поступающей                      | 17,921 ,, 70 ,                                 | 13,708 , 40 ,                               |
| на предметъ выдачи еди-<br>новременныхъ пособій              | · ·                                            | .:                                          |
| городскому и сельскому                                       |                                                | ,                                           |
| духовенству                                                  | 93,063 , 49 ,                                  |                                             |
| Итого                                                        | 3,058,179 p. 83 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> R. | 2,248,051 p. 74 R.                          |
| Сперкъ того поступило<br>въ 1880 году:                       | Въ приходъ.                                    | Въ расходъ.                                 |
| а) Суммъ собранныхъ въ<br>учрежденныя при цер-               |                                                |                                             |
| квахъ кружки и пожер-                                        |                                                | . 1                                         |
| твованныхъ въ распоряжение св. Синода б) Суммъ, поступившихъ | 223,918 р. 32 к.                               | 71,895 p. 18 <sup>1</sup> / <sub>3</sub> m. |
| въ пользу разныхъ за-<br>граничныхъ учрежденій.              | 301,505 , 158/4 ,                              | 175,492 , 79 ,                              |

| ·                                                       | Въ приходъ.       | Въ Расходъ.                  |
|---------------------------------------------------------|-------------------|------------------------------|
| в) Суммъ, поступившихъ<br>въ пользу православ-          | •                 |                              |
| выхъ монастырей в при-<br>ходскихъ церквей въ<br>Россів | 9,756 p. 39¹/₄ k. | 19,831 p. 98½, n.            |
| г) Переходящихъ суммъ,<br>принадлежащихъ раз-           | 5,100 p. 55 /4 n. |                              |
| нымъ мъстамъ и лицамъ.                                  | 372,348 , 573/4 , | $398,390  ,  56^{1}/_{A}  ,$ |

Осталось въ 1-му января 1881 года: 1) духовно-учебнаго вапитала 24,494,238 р.  $7^{1}/_{4}$  к.; 2) типографскаго капитала 490,964 р. 241/4 к.; 3) капитала духовенства Западнаго врая 2,593,831 р. 791/, к.; 4) капитала для производства преосвященнымъ добавочнаго жалованья 288,167 р. 60 к.; 5) суммы, поступающей на предметъ выдачи единовременныхъ пособій городскому и сельсвому духовенству 330,189 р. 15 к. Итого 28,197,390 р. 86 к.

Сверхъ того въ 1-му января 1881 года осталось: а) суммъ собранных въ учрежденныя при церквахъ кружки и пожертвованныхъ въ распоряжение св. Синода 646,100 р. 303/4 к.; б) сумиъ поступившихъ въ пользу разныхъ заграничныхъ учрежденій 589,775 р. 983/, к.; в) суммъ, поступившихъ въ пользу православныхъ монастырей и приходскихъ церквей въ Россіи 20,245 р. 69 к. и г) переходящихъ сумиъ, принадлежащихъ разнымъ мъстамъ и лицамъ 958,974 р. 46<sup>1</sup>/<sub>4</sub> к.

Всего въ 1-му января 1880 года оставалось суммъ 29,360,441 р.  $28^{2}/_{4}$  в., поступило въ приходъ 3,965,708 р.  $28^{1}/_{4}$  в., въ расходъ 2,913,662 р. 261/4 к., и затъмъ осталось въ 1-му января 1881 г. 30,412,487 p. 30<sup>3</sup>/<sub>4</sub> n.

Государственнымъ казначействомъ въ 1880 году было израсходовано: по въдомству московской синодальной конторы (17,368 р.) н на содержание причтовъ при 18,197 церквахъ 5,969,683 р. 32 к. н сверхъ того: на содержание настоятеля церкви въ гор. Ниццъ 2,500 р., на содержание церкви въ гор. По 1,200 р., на содержаніе духовенства въ бывшихъ русскихъ колоніяхъ въ Съверной Америвъ-20,667 р., на содержание церкви и причта въ г. Прагъ (въ Богеміи)—6,500 р., и для распредъленія по усмотринію св. Синода 425 р. 68 к. Всего 6,000,976 р.

Суммъ попечительствъ о призръніи бъдных духовнаго званія, за исплючениемъ Владимирской, Волынской, Иркутской, Кишиневской, Минской, Оренбургской, Подольской, Томской, Туркестанской и Херсонской и по Грузинскому экзархату, по которымъ свъдъній недоставлено, — въ 1-му января 1879 года оставалось: наличными 97,698 р.  $39^{3}/_{4}$  к., и билетами 3,264,807 р.  $56^{1}/_{2}$  к.;

Digitized by Google

въ 1879 году поступило: отъ сбора въ епархіяхъ наличными 721,289 р.  $78^4/_2$  к., и билетами 406,987 р. 55 к., итого наличными 818,988 р.  $18^4/_4$  к., и билетами 3,671,795 р.  $11^4/_2$  к. въ 1879 году израсходовано наличными 682,295 р.  $19^2/_4$  к., и билетами 312,374 р. 30 к., затъмъ въ 1880 году въ остаткъ наличными 136,692 р.  $18^4/_2$  к. и билетами 3,359,420 р.  $81^4/_2$  к.

Перковно-приходских попечительство въ епархіяхъ, за исвлюченіемъ Якутской, по коей свъдъній недоставлено, къ 1880 году состояло 11,582; въ теченіе этого года вновь открыто 234, итого 11,816. Ими сдълано пожертвованій: на поддержаніе и украшеніе церквей 1,458,095 р. 94 к., на церковно-приходскія школы и благотворительныя учрежденія въ приходахъ 186,818 р. 11 к., на содержаніе причтовъ 154,369 р.  $8^4/_2$  к., итого 1,799,293 руб.  $13^4/_2$  коп.

Пожертвованій вз церкви въ 1880 году поступило: вружечнаго и кошельковаго сбора 4,984,208 руб. 59 коп., дохода съ имъній 1,508,417 р.  $5^1/_4$  к., на устройство церквей и другіе предметы 4,186,688 р.  $84^1/_4$  к., въ пользу Гроба Господня 10,460 р. 57 к., въ пользу православныхъ церквей и школъ Западнаго края 19,772 р.  $84^1/_2$  к., на возстановленіе православія на Кавказъ 20,523 р.  $3^1/_4$  к., на распространеніе православія между язычниками 34,481 р.  $48^3/_4$  к., на вспоможеніе духовенству 373,377 р. 42 к., на разоренныхъ по разнымъ случаямъ 85,769 р.  $30^3/_4$  к., на улучшеніе быта православныхъ въ Палестинъ 28,801 р. 75 к., всего 11,252,500 р.  $89^3/_4$  к.

## НЪКОТОРЫЯ ЧЕРТЫ ДЪЯТЕЛЬНОСТИ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННАГО ІОАННИКІЯ МИТРОПОЛИТА МОСКОВСКАГО ВО ВРЕМЯ ЕГО УПРАВ— ЛЕНІЯ НИЖЕГОРОДСКОЙ ПАСТВОЙ.

Высокопреосвященный Іоанникій—сынъ бъднаго діакона Тульской губерніи отца Максима Руднева, въ последствіи іеромонаха саратовской Крестовой церкви. Многіе, достигнувъ высокаго положенія, стыдятся бедности и не любять, чтобы что-нибудь напоминало объ ихъ происхожденіи отъ бедныхъ родителей. Но некоторые, избранные, стараются подражать Пастыреначальнику, который "долженъ былъ во всемъ уподобиться братіямъ, чтобы быть милостивымъ и вернымъ первосвященникомъ предъ Богомъ, для умилостивленія за грехи народа. Ибо какъ самъ Онъ претерпель, бывъ искущенъ, то можетъ и искущаемымъ помочь" (Евр. II, 17—18). Высокопреосвященный Іоанникій всегда памятоваль о бъдомости, изъ которой вышель, и именно этимъ пямятованіемъ и объясняются те многочисленныя благотворительныя учрежде-

нія, которыя имъ основаны во всёхъ мёстахъ его служенія. Это не наше измышленіе. Вотъ небольшой отрывовъ мэъ собственвой исповоди высокопреосвященнаго Іоанникія, случайно вылившейся изъ "сокровенной глубины его сердца", въ Нижнемъ-Новгородъ, въ 1876 году, 12 сентября, при открытіи общежитія для своекоштныхъ учениковъ нижегородской духовной семинаріи\*). Радуясь вмёстё со всёми успёшному окончанію этого многосложнаго и труднаго предпріятія, онъ сказалъ:

"Радость откровенна и многоглаголива. Позволяю себъ высказать то, что безъ настоящаго случая навсегда осталось бы совровеннымъ въ глубинъ сердца.

"Кому неизвъстно необезпеченное состояние духовенства и скудость получаемыхъ имъ средствъ для своего содержания? Но иное дъло—знать о скудости и бъдности по слуху, иное—самому на себъ испытать ихъ со всъми ихъ тяжелыми послъдствиями. Мнъ судилъ Господь послъднее.

"Не роскошною и не богатою обстановкой окружено было мое дътство; много нуждъ и лишеній испыталь я въ періодъ своего воспитанія. По собственному опыту изв'ястна мив вся привлекательность такъ-называемой ввартирной жизни воспитанниковъ духовно-учебныхъ заведеній. Видель я, какъ многіе способные и даровитые воспитанники гибли нравственно среди той неприглядной обстановки, въ которой они жили въ періодъ своего воспитанія. Знадъ я немало изъ своихъ сверстниковъ, которые единственно по недостатку какихъ бы то ни было, даже самыхъ скудныхъ средствъ къ своему содержанію, принуждены были прекращать свое образованіе, - одни не докончивъ его, другіе дошедши до половины пути, а иные и едва начавъ. Было время, когда мнъ самому угрожала та же опасность. Она конечно и постигла бы меня, еслибы благопопечительное начальство, можетъбыть даже съ отступленіемъ отъ правды законной, не оказало мив помощи и пособія. Всв эти грустныя явленія, повторяющівся ежегодно по два раза, глубово падали на впечатлительную душу, и воть въ головъ почти дътской въ то время въ первый разъ возникаетъ мысль о томъ, отчего бы не устроить дело такъ, чтобы всв способные и желающіе учиться могли безпрепятственно, нестъсняемые матеріальными нуждами, получать образованіе. Какъ отрадны были эти юношескія мечтанія! Какъ легко было, казалось, тогда сдълать это! Самыя цифровыя вычисленія повидимому очень легко укладывалась въ заранъе придуманныя рамки. Оно и неудивительно: въ 15-16 леть можно научиться хорошо



<sup>\*)</sup> Подробное описаніе этого событія см. въ "Прав. Обовр." 1877 года август. вн.

считать, можно пріобръсти умънье такъ сопоставить цифры, чтобы вышель заранъе предположенный результать, но едва ли вовможно узнать жизнь, какъ она есть въ дъйствительности, и многоразличныя ея потребности во всей ихъ полнотъ.

"Юношескія мечты въ свое время уступили місто боліве серьёзнымъ размышленіямъ. Вопросъ о средствахъ содержанія воспитанниковъ семинаріи не имвлъ никакого отношенія въ моему служебному положенію. Другія насущныя потребности занимали душу и отвлекали вниманіе къ другимъ вопросамъ жизни, но въ періодъ врвлаго мужества мив снова судиль Господь стать лицемъ въ лицу съ этимъ вопросомъ. Суровый опыть жизни разбиль въ пражъ радужныя мечтанія юности. То, что казалось въ юности очень дегнимъ, потребовало целыхъ 13 летъ настойчиваго труда, почти ин откуда не встрачавшаго ни поощренія, ни одобренія и до последняго времени вызывавшаго одни лишь сомнънія и недоумънія, пререканія и нареканія всякаго рода. Теперь дни моей жизни давно уже преполовились, и видимо для всъхъ, и еще ощутительнъе для меня самаго, склоняются къ своему западу. Благословляю и благодарю Господа, даровавшаго мив къ вечеру моей жизни видъть на дъль то, о чемъ съ такою отрадой мечталь я во дни моей юности".

Да, все благотворительныя учрежденія, основанныя высокопреосвященнымъ Іоанникіемъ—не что-либо случайное, а прямое выраженіе его давнихъ и заветныхъ стремленій "и искушаемымъ исмочь".

Подобно тому, какъ въ Саратовъ, — и въ Нижнемъ-Новгородъ, несмотря на то, что высокопреосвященный Іоанникій пробылъ въ этомъ послъднемъ городъ только четыре года съ половиной, онъ основалъ, окончательно устроилъ и предначерталъ множество учрежденій, изъ коихъ почти каждаго и одного довольно было бы для увъковъченія его памяти. Вотъ главнъйшія изъ нихъ:

1) При первомъ посвщеніи (въ августь 1973 года) Нижегородскаго епархіваваго женскаго училища, усмотръна была преосвященнымъ Іовинивіємъ необходимость устроить домскій спаржамений приото и тъмъ облегчить участь дътей обреченныхъ на горе и страдаміе, угнетенныхъ нуждой и бъдностію и лишенныхъ даже прова родительскаго. Вскоръ найдены потребны передства и 5 ман 1874 года рукой самого архипастыря положенъ основный камень для дома, въ которомъ еще во время управленія преосвященнаго Іоанникія Нижегородскою паствой нашли себъ теплый и надежный пріють 40 дътей. По мысли преосвященнаго Іоанникія, этоть пріють не только убъжище отъ бъдности, но вмъсть и воспитательное учрежденіе и какъ бы сту-

пень въ дальнъйшему образованию дътей въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ. На воспитаніе десяти мальчиковъ и десяти дъвочекъ преосвященный Іоанникій пожертвоваль сумму, которая и поступила въ основной капиталь пріюта.

- 2) Распространены зданія епархівльнаго женскаго училища. По свидітельству тогдашняго предсіздателя совіта епархівльнаго женскаго училища, протої ерея А. А. Крылова, училище и пріють получили отъ щедроть преосвященнаго Іоанникія боліве 10.000 руб.
- 3) Вслада за учрежденіемъ пріюта и въ виду безпомощности состоянія такъ датей, которыя по болазни или неспособности въ учебнымъ занятіямъ, обречены на безвыходное бадственное положеніе, заботливостію преосвященняго Іоанникія учреждена при Оранской обители, коей онъ былъ настоятелемъ, ремесленняя школа на 40 мальчиковъ. Эта школа, вскора же и открытая, получила отъ преосвященнаго Іоанникія три тысячи рублей въ основной капиталъ.
- 4) Особенно же увъковъчена память высокопреосвященного Іоанникія въ Нижнемъ Новгород'в устройствомъ при тамошней дуковной семинаріи общежитія, въ которомъ всь своекоштные ученики семинарін получають безвозмездно содержаніе точно также какъ и казеннокоттные. Чтобы понять значение этого новаго благотворительнаго учрежденія, нужно знать, каковы были квартиры, въ которыхъ жили до того времени воспитанники семинаріи. Это были по большей части пыльныя и тесныя чердаки, сырыя подвальныя комнаты, или помъщенія въ хозяйскихъ кухняхъ. Квартиры эти были лишены всякихъ гигіеническихъ условій; часто светь проникаль въ нихъ чрезъ единственное окно, выходившее притомъ на грязный дворъ. Темнота, сырость, отсутствие чистоты, а въ зимнее время холодъ, угаръ нервдко производили бользни и во всякомъ случав тяжелое впечатленіе на душу. Въ учебномъ отношении квартирные ученики встрачали то неудобство, что часто не имъли всъхъ нужныхъ учебниковъ и учебныхъ пособій и много непроизводительно теряли времени на списываніе заданныхъ уроковъ изъ книгъ у своихъ товарищей, а также на дальній путь въ семинарію и обратно. Въ нравственномъ отношенін они не были гарантированы отъ многихъ соблазновъ, такъ вакъ помъщаясь о бокъ съ лицами, принадлежащими другой средъ и часто лишенными всянаго умственнаго и нравственнаго развитія, они волей-неволей видели и слышали то, чего видеть и слышать имъ не следовало. Какъ часто мирныя вечернія занятія ввартирныхъ учениковъ прерывались буйною бранью или пъніемъ пьяныхъ мастеровыхъ или извощиковъ, жившихъ по сосъдству съ ввартирою учениковъ, а иногда и въ томъ же самомъ домѣ!...

Такъ жили и имкали горе эти ученики многіе годы. Но явился высокопреосвященный Іоанникій и въ самое короткое время устронить общежите для вспить своекоштныкь учениковь Нижегородской духовной семинаріи. Когда приглашенные на открытіе этого общежитія начальникъ губерній графъ 11. И. Кутайсовъ, вице-губернаторъ А. Н. Всеволожскій, начальникъ дивизін П. П. Карцовъ, городской голова А. М. Губинъ и многія другія почетныя дица осмотрели самое общежите, оно произвело на всвхъ самое пріятное впечатавніе. И столовое былье: скатерти, салостки, и ложки съ разливными ковшами (Фраже), и вилки съ ножами, и миски съ тарелками (фаннсовыя), наконецъ, все было такъ хорошо, что лучшаго и желать нельзя. Такъ вместо бедныхъ лачугъ, терявшихся въ оврагахъ и грязныхъ захолустъяхъ, помъщенія квартирныхъ учениковъ перенеслись въ великольпное вданіе, въ самой здоровой м'ястности города, въ н'ясколькихъ шагахъ отъ семинаріи и съ видомъ на препрасную панораму Заволжья.

Въ то время въ Нижегородской семинаріи было 288 учениковъ. Изъ нихъ 108 содержались на казенный счеть, одинъ на суммы пожертвованныя благотворителями; 29 учениковъ жили у родителей или у родственниковъ. Всъхъ остальныхъ учениковъ, пъ числъ ста пятидисяти одного, приняло подъ свой кровъ "общежите". По приблизительному разсчету, содержаніе этихъ 151 ученика виъстъ съ содержаніемъ и самаго общежительнаго дома (конечно не включая сюда его постройку и первоначальное обзаведеніе) стоило около 20 тысячъ рублей ежегодно.

. Откуда же, спрашивается, преосвященный Іоанникій взяль-такія средства? Воть отвёть его самого:

"Благословенъ Богъ, благопосившившій привесть въ исполненіе еще одно благодътельное предпріятіе! Да будетъ благословенъ предъ Господомъ Богомъ Благочестивъйшій Монархъ, всемилостивъйшему вниманію котораго къ нуждамъ духовенства и верховному утвержденію обязано духовенство Нижегородской епархіи пріобрътеніемъ сего зданія. Всегдашняя благодарность верховному правительству церкви и посреднику между нимъ и Высочайшею властію, графу Дмитрію Андреевичу Толстому, оказавшимъ значительное пособіе для сего пріобрътенія"... \*). Такъ повидимому все легко, просто и естественно! Но отчего же то самое оказывается столь труднымъ и неудобоисполнимымъ въ другихъ епархіяхъ? И притомъ послѣ примъра, поданнаго въ Нижнемъ



<sup>\*)</sup> Изъ суммъ Св. Синода на покупку дома отпущено записобразно 35.000 руб. съ разсрочкой уплаты на 10 лътъ.

Новгородъ еще въ 1876 году?! Не можемъ при этомъ не пожелать ото всей души, да поможетъ Господь нашему архипастырю и въ своемъ новомъ мъстъ служенія церкви устроить подобное же общежитіе и прежде всего для своекоштныхъ студентовъ московской духовной академіи. Трудно представить, въ какихъ иногда странныхъ помъщеніяхъ и въ какой скудости живутъ нъкоторые изъ студентовъ московской духовной академія въ Сергіевскомъ Посадъ.

Ректоръ нижегородской духовной семинаріи протоіерей Стекловъ, видъвшій, какъ на его глазахъ у преосвященнаго Іоанникія выростало все изъ ничего, имваъ полное право говорить въ изумленіи: "Воть еслибы мы предоставили нашему владывь въ его распоряжение примърно хоть полуторамиллюнный капиталь, тогда, пожалуй, намъ нечего было бы удивляться устройству существующихъ нынъ у насъ заведеній и ихъ полному обезпеченію. Но устроить все это, не имвя, что называется, ни гроша ав душой, вотъ этому стонтъ подивиться, отъ этого нельзя не придти въ изумленіе. А свъчной заводъ со своими значительными средствами? скажеть можеть-быть иной. Что же такое свъчной заводъ? Въдь не выросъ же онъ самъ собою и вдругь съ такими значительными средствами! Нъкоторымъ изъ присутствующихъ адъсь очень памятно, какъ устроенъ этотъ заводъ; они очень хорошо знають, что существеннымъ капиталомъ, положеннымъ въ основание завода, была непреклонная, незнавшая препятствий водя покойнаго высокопреосвященнаго Нектарія: "Чтобы быль заводь", сказаль онъ властно, отъважая въ Петербургъ для присутствованія въ Св. Синодъ, и то, что досель считалось по безденежью невозможнымъ, оказалось возможнымъ, -- появился заводъ, но буквально, безъ копъйки основнаго капитала, начавшій свои сначала очень незатыйливыя операціи на долговые гроши. Съ расширеніемъ операцій заводъ сталь давать и чистый доходъ, но въ такой мъръ незначительный, что и мысли ни у кого не могло вознивнуть о пріютахъ, общежитінхъ и тому подобномъ. Заводъ нашъ до прибытія къ намъ преосвященнаго Іоанникія находился дъйствительно въ состояніи ребенка не только не могшаго твердо ступить, но и нуждавшагося въ пеленкахъ. Но вотъ вникнулъ владыка въ существо дела, приложилъ въ заводу свои умелыя руки, и заводъ сталъ давать сравнительно съ прежнимъ такой значительный доходъ, что нельзя не подивиться, можно сказать, его творческому умінью и въ этомъ дільи.

Только четыре года съ половиной преосвященный Іоанникій управляль Нижегородскою епархіей. Засимь онь, по прекрасному выраженію тогдашняго протоіерея нижегородскаго Благовъ-

щенскаго собора I. З. Виноградова, былъ переставленъ накъ свътильникъ горящій отъ земли Низовскія на высоту горъ отдаленнаго Кавказа, дабы онъ свътиль не однимъ блимнимъ, но и дальнимъ, не на тъсномъ пространствъ одной только епархіи, а цълому общирному краю, составлявшему когда-то особое независимое царство, чтобъ и тамъ сдълать столько же добра, снолько сдълалъ его здъсь. "Вся паства нижегородская, заключилъ протовей обращансь къ высокопреосвященному Іоанникію, восторгалась и вашими благоговъйными священнодъйствіями во храмахъ Божихъ, и вашею апостольскою ревностію о просвъщеніи заблудшихъ чадъ церкви православной (высокопреосвященнымъ Іоанникіемъ въ Нижнемъ Новгородъ было основано "Братство Св. Креста" по примъру саратовскаго), и вашею назидательною, ръдкою въ особахъ вашего сана простотой въ бесъдахъ со всъми, имъвшими счастіе слушать васъ". (Москов. Впоможеми).

#### ГОЛОСЪ МІРЯНИНА ИЗЪ ГРУЗИНСКОЙ ЕПАРХІИ.

Повинулъ насъ отецъ! Не цвимли мы его по заслугамъ, и свътильникъ взятъ отъ насъ и поставленъ на высшее мъсто, да свътитъ всей землъ русской.

Не удостоилъ меня Господь принять святительское благословеніе и слышать прощальное слово отца нащего архипастыря при его разставаніи съ Грузинской епархіей; душевно скорблю я объ этомъ и не могу не излить своихъ чувствъ грусти и благоговънія, хотя въ изсколькихъ словахъ прощальнаго привъта.

Я не могу и теперь забыть, котя прошло уже 5 лътъ, того сильнаго впечатлънія, воторое произвель на меня владыва Іоанникій въ первый же разъ на божественной литургіи. Глубовіе поясные повлоны и шировій православный кресть еще во время чтенія часовъ, благоговъйнъйшее возложеніе рукъ на діаконовъ передъ началомъ литургіи, возбуждали во всъхъ присутствовавшихъ сосредоточенность и высовое религіозное настроевіе; произносимый же передъ Трисвятымъ возгласомъ—да призритъ Всесильный съ высоты на немощное, падшее, обезобразившее себя гръхомъ созданіе Свое, почти всегда вывываль слезы у молящихся такъ много чувствъ смиреннъйшей мольбы выражается при этомъ въ голосъ владыки.

Съ перваго же служенія, на которомъ сподобиль меня Господь быть, я съ многими другими быль уже усерднымъ постителемъ экзаршеской церкви, которую владыка разшириль вдвое. Любовь

и усердіе въ богослуженію владыки были замачательны. Не знаю, видъть ли когда прежде Тиолись такія благольпивищія служенія. При немъ образовался большой и препрасный экваршескій хоръ, подъ управленіемъ о. Лушева. Подъ Успеніе совершалось обыкновенно всенощное бажніе въ канедральномъ соборж съ необычайною торжественностію, при вієвскомъ напава. Во вса храмовые праздники совершались крестные ходы вокругь церквей, чего прежде туть инито не видаль. Велинимъ постомъ владыка служиль первую и страстную недели сплошь все среды и пятпецы и проме того всю Святую. Глядя на него мы опытно познавали, какъ сила Божія въ немощи совершается; самый здоровый человъкъ не могь бы вынести и половины подобного труда. а хилый и слабый на видъ, великій постникъ и подвижникъ при помощи благодати Божіей выносить. Не для возведиченія и съ опасеніемъ даже нарушить христіанское смиреніе нашего владыен говоримъ мы все это, а желая только отъ лица многихъ единомышленныхъ выразить слабымъ словомъ нашимъ хоть незначительную долю того чувства признательности, которымъ ны преисполнены къ нему за доставлнемое намъ въ теченіе пяти льть высочайшее духовное утвшеніе.

Свътдый образъ владыви-экзарха (нынъ митрополита Московскаго) запечатлъдся навсегда въ умахъ и сердцахъ всъхъ дъйстветельно върующихъ, любящихъ молиться и способныхъ испытывать чувства благоговънія въ духовному лицу высовой духовной жизни, подвижнику-святителю. Всякій же, вто удостоивался частной бесъды съ владыкой, невольно иоражался ръдкимъ совмещенемъ въ немъ апостольской простоты съ мудростью и властностью.

Трудно встрътить архипастыря болъе простаго въ обхожденіи; эти простота, смиреніе виъсть съ благоговъйнымъ религіознымъ чувствомъ сказывались и въ проповъдяхъ владыки, за исключеніемъ развъ двухъ-грехъ, въ которыхъ ему приходилось упревать свою паству въ равнодушеніи и холодности къ церковному богослуженію.

Прежде всего въ немъ мы видъли образецъ смиренія, которое достигается долгими трудами подвижничества. Прівхаль владыка въ первый разъ на лътнее время въ монастырь Св. Антонія Марткойскаго, пошель въ церковь: тамъ служить одинъ іеромонахъ, а на клиросъ поетъ псаломщикъ-грузинъ, невольно смутившійся и оттого не разъ сбивавшійся. Владыка сталъ самъ на клиросъ и началъ пъть вмъстъ съ псаломщикомъ; (у того бъдняги, какъ онъ разсказывалъ мнъ послъ, отъ перепугу въ глазахъ потемнъло; но потомъ, ничего, оправился и допъль съ владыко вдвоемъ всю всенощную). Случалось мнъ видъть владыку

и на детскихъ вечерахъ-ёлкахъ въ созданномъ и взледъянномъ ниъ женскомъ епархіальномъ училищъ; сколько туть проявлялось опять той же простоты и нежной отеческой любен, заботы о томъ, чтобы доставить какое-нибудь нравственное развлеченіе бъднымъ дътямъ; на этихъ вечерахъ бывали обыкновенно человъкъ 6-7 духовенства, влассныя дамы, учительницы училища и болъе никого; и владыка, не позволявшій себъ бывать даже на духовныхъ концертахъ, съ большимъ удовольствиемъ проводилъ часъ или два среди дътей. Но эти простота, добросердечіе и полная нестяжательность не препятствовали владыкъ быть властнымъ въ полной силв этого слова; никогда никто не видалъ надменнаго съ его стороны взгляда, не слышаль грубаго слова, но достаточно было увидеть серьёзный его взглядъ изъ-подъ нависшихъ несколько бровей, чтобы почувствовать таящуюся въ немъ силу. Во всвять двлахъ по управленію епархією въ теченіе пяти літь достаточно сказались и мудрость и твердая рука его, которыя вполит могуть служить ручательствомъ за то, что владыка по духовнымъ своимъ качествамъ какъ нельзя болве будеть отвечать требованіямь настоящаго своего высокаго призванія Московскаго митрополита: всв имвешіе случай и счастіе узнать его поближе, вполнъ убъждены въ этомъ. Самые лестные отзывы о деятельности владыки на прежнихъ епархіяхъ неоднократно уже появлялись въ печати и всемъ известны, более безпристрастиме цвнители также отозвались и о двятельности его въ Грузіи. Мы съ своей стороны можемъ только прибавить, что при тъхъ, довольно грустныхъ условіяхъ, въ которыхъ находится въ настоящее время грузинская церковь, владыкою сдълано всевозможное для улучшенія ен положенія; онъ для этой цвли не щадиль ни духовныхъ силь ни матеріальныхъ средствъ своихъ, почти до последняго гроша. Да проститъ намъ владыка эту нескромность нашу. Мы позволяемъ себъ говорить объ этомъ только въ виду той безперемонности, съ которой въ настоящее время многими органами печати возводится клевета даже на лицъ высшей ісрархіи. Подобнымъ гг. пищущимъ, отступникамъ отъ правосдавія, да въроятние и оть всякой религіи, можно было бы предложить доказать собственную ихъ нестялжательность такимъ способомъ: пускай изъ среды ихъ найдется нто-либо способный изъ получаемыхъ 13.000 содержанія расходовать на себя только 1.200, а остальное употреблять на дъла благотворительности настольно, чтобы въ случав неизбъжнаго перевзда пришлось для себя занимать у другихъ. Къ намъ прівхаль владыка безъ одного съдаго волоса, но достаточно вывезъ ихъ отъ насъ, черезъ пять летъ; полагаемъ, отъ душевной туги, полнаго, горячаго желанія сділать многое, положить душу свою за овны своя.

Женское епархіальное училище, на которое владыка помертвоваль уже около 15.000 собственныхъ денегъ, реформа въ свъчномъ заводъ, братство св. апостола Андрея Первозваннаго для вепомоществованія бъднъйшимъ семинаристамъ, собесъдованія о предметахъ въры при духовной семинаріи, навсегда останутся памятникомъ его управленія \*).

Одну изъ пленительныхъ чертъ владыки составляеть еще такъ-сказать полная церковность его, верность лучшимъ традициять православнаго духовенства прежнихъ временъ. Мы не можемъ забыть речи владыки, обращенной къ воспитанникамъ духовной семинарии по открытіи братства для вспомоществованія беднейшимъ семинаристамъ. Владыко вспомнилъ при этомъ те трудныя обстоятельства, при которыхъ воспитывалисьпрежде въ учебныхъ заведеніихъ дети духовенства; вспомнилъ со слезами на главахъ и собственную бедность, заставлявшую его прежде переписывать все учебники для себя, а потомъ уже учиться и при всемъ этомъ со стороны воспитанниковъ не слышалось ни постояннаго ропота, ни черной неблагодарности.

Во время последовавшаго затемъ обеда владыка выразилъ вторично пожеланіе, чтобы дети духовенства не бегали отъ своего высокаго призванія служенія церкви; и когда—после въ беседе кто-то заметиль, что это весьма естественное явленіе объясняется плохимъ матеріальнымъ положеніемъ духовенства, по пословице: рыба ищетъ где глубже, а человекъ где лучше, то владыка опять возразилъ, что прежда такъ не думали и руководилсь лучшими побужденіями, полагая, что воспитанный на средства духовенства долженъ прежде всего и отслужить ему. не говоря уже о нравственной высоте пастырскаго призванія.

Да благословить и укрыпить его Всемогущій на новомь высочайщемь служеніи. Помяни, владыка святый, предъ святымь Престоломь Его и насъ грышныхь, всегда хранящихь благоговыную память о тебы и горько опланивающихь разлуку съ тобой.

И. А. Никифоровъ.

Тиелисъ. 11-го августа, 1882 года.



<sup>\*)</sup> Въ отврытіи братства и собесвдованій владыка нашель себв усерднаго помощинка—въ лицв о. ректора семинаріи архимандрита Мисаила.

# ПО ПОВОДУ СТАТЬИ: "ЕЩЕ НЪСКОЛЬКО СЛОВЪ О ВЗАИМНЫХЪ ОТНОШЕНЯХЪ ЦЕРКВИ И ГОСУДАРСТВА" ПОМЪЩЕННОЙ ВЪ № 24 ГАЗЕТЫ "РУСЬ" ').

Статья г. Д. Х. представляеть разборъ статьи, помвщенной въ мартовской внижет "Православнаго Обозранія": "объ обязанностяхъ русскаго государства по обращению раскольниковъ и иноварцевъ въ православной русской церкви".

По словамъ Д. Х. статья "Православнаго Обозрвнія" написана остроумно и логично, положенія оной, взятыя каждое въ отдъльности, не только не ложны и не ошибочны, а вполив важны и глубокомысленны. Но после такого отвыва о важности и глубокомыслін положеній автора и о логичности ихъ постановки Д. Х. пишетъ: "если бы авторъ ограничился выражениеть пожеланія, чтобы государство не относилось безучастно къ церковной проповъди, то съ такого рода мивніемъ едвали можно было бы спорить, ибо нельзя сомнъваться въ томъ, что правительство православной страны не можеть быть безучастнымъ къ успъхамъ православія. Но сказать, что православіе не можеть иначе (?) распространяться какъ съ помощію государства, не есть ин это признаніе несостоятельности православной церкви, въ предвлахъ Россіи существующей?" "Церковь ему представляется въ видъ коллегін пропов'ядниковъ (?), занимающихся объясненіемъ нев'врующимъ и заблуждающимся истинъ христіанскаго ученія, но занятіе это имфеть лишь формальный характерь, такъ-сказать техническій, оно нейдеть далве (?) простаго убъжденія умственнаго, догическаго, и въ этомъ техническомъ дълъ церковь вполнъ независима и въ помощи свътской не нуждается. Затъмъ дальнъйшее все (?) должно уже лежать на обязанности государства, которое простыми практическими марами должно позаботиться о томъ, чтобы заботы духовнаго въдомства не пропали даромъ, чтобы логическое убъждение уже постепенно перещло въ бытовую сторону убъжденнаго, и такимъ путемъ получился бы тотъ окончательный результать, который выражается въ словъ "обраmenie".

Въ опровержение навязываемой г. Д. Х. высокочтимому автору статьи "Православнаго Обозрънія" мысли о томъ, что будто бы



<sup>&#</sup>x27;) Такъ поздно отвъчаемъ на статью, помъщенную въ "Руси" 12-го іюня, мотому что она дошла до насъ только чрезъ два мъсяца по выходъ нумера. Примъчание автора.

овъ признаетъ, что православіе не можетъ иначе распространяться, наиъ съ помощію государства, мы могли бы уназать на сотии иновърцевъ ежегодно при его служении обращаемыхъ благодатію Божіею; но мы считаемъ болве удобнымъ для повърки г. Д. Х. увазать на самую статью имъ разбираемую. "Что требуется отъ русскаго государства для обращенія какъ раскольспрашиваеть авторъ миссіонеръ и отвічаеть: вопервыхъ обрусвые самихъ русскихъ, которое не иначе можетъ совершиться, какъ вполить русскимъ православнымъ воспитаніемъ и такою же внутреннею политикою правительства; вовторыхъ, правильно поставленное просвъщение инородцевъ и раскольниковъ въ свътских учебных заведеніяхь; въ третьихъ, сравненіе инородцевъ въ праважъ и обязанностяхъ по отношению въ государству съ господствующею руссною народностью и освобождение христіанъ ннородцевъ отъ гнета языческой власти; въ четвертыхъ, предоставленіе нехристіанамъ полной свободы ихъ культа, но отмъна повровительственных относительно нехристіанских суевфрій завоновъ, поддерживающихъ суевъріе въ ущербъ православію, я въ пятыхъ, наконецъ открытое заявленіе, что христіанское правительство желаеть крещенія инородцевъ и приметь на себя защиту новокрещеныхъ отъ преследованія ихъ бывшихъ единоверцевъ". Есть ин что въ этихъ требованіяхъ противнаго духу православной церкви? 2) И есть ли туть хотя намень на то, что послъ умственного убъждения со стороны коллеги проповъдкиновъ дальнъйшее все должно лежать на обязанности государства?

Д. Х. самъ признаетъ, что правительство православной страны не можетъ быть безъучастнымъ къ успъхамъ православія. Въ чемъ же должно состоять это участіе? Ужели въ одномъ изданія законовъ въ родъ Положенія о ламскомъ духовенствъ 1853 г. яли правилъ 1861 года, такъ хорошо гарантирующихъ неприкосновенность суевърій въ православномъ государствъ, шли въ наблюденіи за тъмъ, какъ языческіе власти гнетутъ православныхъ ннородцевъ? Д. Х. самъ поставилъ себъ цъль и стръляетъ въ нес. Поставилъ онъ ее нестолько впрочемъ въ опроверженіе разбираемой имъ статьи, сколько для того, чтобы по поводу ея провести свои мысли о совершенномъ раздъленіи церкви и госуларства въ ихъ дъятельности. Что въ отношеніяхъ церкви и госуларства въ ихъ дъятельности. Что въ отношеніяхъ церкви и госуларства въ ихъ дъятельности. Что въ отношеніяхъ церкви и го-



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) И ап. Павель прибывлы вы повровительству гражданских законовы, защищался принадлежащимы ему правомы римского гражданства и аппеллировалы вы весарю. Почему же наши новокрещеные должны быть оставлены безо всякого покроветельства? Гдв же любовы жристівнская, которая имперопов'ядуется? Примичаніе автора.

сударства всегда были и есть неправильности, противъ этого едвали вто станеть спорить; но взаимодействие и союзъ ихъ также тесны, какъ тесны взаимодействіе и союзь души съ тедомъ. Современная теорія о свободной церкви въ свободномъ государствъ выдумана нехристіанами и вредить больше государству, чемъ церкви. Но и церковь не всегда процентала безъ поддержви государства. Даже въ тв первенствующія времена христіанства, когда по словамъ Д. Х. церковь распространяла христіанство на перекоръ государству, особенно распространялось оно въ мирное время и потомъ, при возобновленіи гоненій не только ослабъвали успъхи проповъди евангельской, но и обнаруживалось много отпаденій оть віры. Гді теперь нівкогда цвівтущія церкви Палестины и Сиріи, Египта и Съверной Африки? Овъ погибли съ паденіемъ христіанской имперіи. Мы въримъ, что и пари парствують и парства держатся промысломъ Божінмъ для той же главной цели, для которой существуеть и церковь на земль. Д. Х. не поняль, или не хотьль понять мысли достопочтеннаго автора статьи о любви въ первенствующей церкви, въ которой новые христіане находили гораздо болве поддержин, чъмъ нынъ въ мертвой буквъ закона. Любовь эта была не въ сердцахъ только проповъдниковъ, какъ повазалось Д. Х., а и въ дъятельной помощи христіанъ другъ другу, во вваимной защитв отъ враговъ христіанства и въ двлахъ любви христіанской, въ благотворительности. Самъ богоотступникъ императоръ Юліанъ такъ былъ увъренъ въ распространеніи христіанства чрезъ благотворительность, что рекомендовалъ прибъгнуть къ той же мъръ языческимъ жрецамъ для поддержанія язычества. А извъстный сатирикъ епикуреецъ Лукіанъ написаль даже сатиру на то, какъ обманывали христіанъ мнимые прозелиты, чтобы пользоваться ихъ благотворительностью. Этою-то благотворительностью и взаимною защитою и облегчался тогда для слабыхъ подвигъ обращенія.

Д. Х. находить странною мысль автора статьи "Православнаго Обоэрвнія", что "для устраненія вившнихъ препятствій къ обращенію—слово (проповъдника) безсильно". Онъ забываеть, что при вившнихъ препятствіяхъ безсильно было для слабыхъ думомъ слово самого Господа Інсуса Христа: и отъ князъ мнози выроваща въ Него, говорить св. евангелисть, но фарисеи ради не исповыдаху, да не изъ сонмищь изгнани будуть (Іоан. 12, 42). Значить отъ убъжденія (въры) до обращенія (исповъданія) далеко было многимъ и подъ дъйствіемъ божественной проповъди. Духъ бодръ, говорить Самъ Господь, плоть же немощна (Мато. 26, 41). Еже хотити прилежить ми, говорить апостоль язывовъ, а еже содплати доброе—не обрътаю (Римл. 7, 18). Осмъ-

инваемся думать, что и самъ г. Д. Х. ноложа руку на сердцене ришится сказать, что у него самого всегда въра отождествляется съ исповъданіемъ и дълами. А подвигь обращенія или запечативня въры крещеніемъ есть одинъ изъ самыхъ трудныхъ хриспанскихъ подвиговъ. Не дерзко ли послъ этого винить коголибо, что не всъ идуть на этотъ подвигь, особенно когда онъ отягчается внъшними препятствіями? Справедливо ли и изъ безсилія церкви побъждать внъшнія препятствія заключать, что она страдаетъ кореннымъ недугомъ? И сами апостолы безсильны были обратить всякаго. Дерзнеть ли Д. Х. обвинить ихъ за это безсиліе! А обвиненіе несомнънно, когда онъ дерзнулъ сказать, что церковь безсильная (относительно) въ просвътительной своей миссіи въ сущности не есть болъе церковь?!

Можеть быть г. Д. Х. думаеть, что немощные върующіе безсильные для подвига активнаго обращенія къ той въръ, которую имьють въ сердцв, должны оставаться внв церкви,если не следують однимъ убъжденіямъ христіанской любви? Не такъ смотръла вседенская церковь со временъ апостольскихъ. Она всегда старалась облегчать подвигь обращенія бодрыхъ духомъ, но немощныхъ плотію, устраняя все, что служить препятствіемъ въ ихъ обращенію, равно и христіанскую жизнь она поддерживала между върующими не одною любовію и наставленіями, но и строгою дисциплиною отлученій и публичнаго покаянія для отврытыхъ гръшниковъ з). Мы не знаемъ ни одного государства, гать бы христіанство сделалось господствующимъ безъ обращенія главы государства и церковь всегда благословляла и ублажала царей-ревнителей распространенія віры. Современное возарініе, что правительства не должны знать нивакой въры, чтобы дать просторъ всемъ верамъ, есть плодъ неверія и всегда было чуждо древней церкви: она считала невозможнымъ какъ для всвхъ христіанъ, такъ и для царей, исповъдывать въру и въ то же время не заботиться объ успахахъ своей вары. Мы не будемъ говорить о насмешкахъ автора надъ измышленнымъ будто бы правительствомъ духовнымъ въдомствомъ. Духовное въдомство, или лица въдающіе дъла въры и церкви, были современъ апостольскихъ; а что онъ разумветъ подъ ненавистнымъ ему духовнымъ въдомствомъ, отличнымъ отъ этого апостольского духов-



<sup>1)</sup> Сами апостолы заповъдали съ открытыми гръшниками ниже нети и радоватися имъ немаголати (нездороваться). Теперь этимъ остракнямомъ пользуются ламы по отношенію въ новокрещеннымъ живущимъ среди язычаляють, и наказаніе это за принятіе христіанства такъ тяжело, что, какъ высказывались нъкоторые изъ нихъ, готовы были наложить на себя руки

наго въдомства, этого онъ не объясняеть, какъ не объясняеть и того, какъ церковь успъшнъе можеть распространяться безъ коллегіи проповъдниковъ и безъ этого въдомства. Оставимъ на совъсти Д. Х. и тъ насмъшки надъ высокочтимымъ авторомъ, которыя онъ позволилъ себъ, приписавши ему то, чего онъ не говорилъ вовсе. Но то, что онъ говорилъ, то говорилъ не по теоріи, какъ его критикъ, а на основаніи личныхъ опытовъ.

Мисстонвръ А. М.

### объявленіе.

СПРАВОЧНЫЙ И ОБЪЯСНИТЕЛЬНЫЙ

## СЛОВАРЬ КЪ НОВОМУ ЗАВЪТУ

### пять книгъ.

Первая книга Словаря вышла, и разсылается подписчикамъ. Въ Словарь войдеть не менте 125-ти печатныхъ листовъ большаго формата, раздъленныхъ на пять книгъ, такъ что во всемъ Словарт будетъ не менте 2000 страницъ или 4000 столбцевъ. Подписная птна на вст пять книгъ Словаря: на обыкновенной бумагт 8 руб., на веленевой 12 руб. Пересылка 2 руб. 50 коп. Подписка принимается у издателя: Петра Андресвича Гильтебрандта, Петербургъ, Надеждинская, № 36.

### ПЕЧАТАТЬ ПОЗВОЛЯЕТСЯ

съ тъмъ, чтобы по отпечатанін представлено было въ цензурный комитетъ узаконенное число экземпляровъ. Москва, сентября 23 дня 1882 г.

Цензоръ протојерей С. Зерновъ.

## Въ реданціи "Православнаго Обозрънія"

продаются слъдующія книги.

1. Размышленія о сущности христіансной въры. Соч. Гизо. Переводъ свящ. Н. Серпієвскаго. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер 1 р. 20 к.

II. Въчная жизнь. Пувличныя чтенія Э. Навиля. Перев. свящ.

H. Серпевскаго. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.

III. Сочиненія св. Іустина философа и мученика, изданныя въ русскомъ переводъ, со введеніями и примъчаніями, свящ. П. Преоб-

риженскимъ. Цена 1 р. 50 к., съ пересылкою 2 руб.

IV. Сочиненія древнихъ христіанскихъ апологетовъ: Татіана, Авинагора, Ософила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Сардійскаго и Минуція Феликса. Изданы въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примъчаніями, свящ. П. Преображенскимъ. М. 1867 г. Цъна 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к.

V. Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Пять книгь противъ ересей. ІІ. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свяш. П.

Преображенскимъ. М. 1871 Цвна 3 руб. съ пересылкою.

VI. Вопросъ о злъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Перев. сеящ. Н. Протопопова. М. 1872 г. Ц. 75 к., съ перес. 1 р. сер.

VII. Ръчи произнесенныя при выпускахъ воспитанниковъ перваго десятилътія Александровскаго Военнаго Училища священниковъ А. М. Иванцовымъ-Платоновымъ. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

VIII. Изъ ленцій по церновному праву. О. проф. моск. университета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М.

1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

Выпускъ II. Система каноническаго права: о составъ церковнаго общества. Ц. 80 к., съ перес. 1 р., а обоихъ выпусковъ— ц. съ перес. 2 р.

IX. Ереси и расколы первыхъ трехъ вѣковъ христіанства. Ч. І. Обозрѣніе источниковъ для исторіи древнѣйшихъ сектъ. *Прот.* А. М. Иванцова-Платонова. Ц. 2 р. съ перес. 2 р. 50 к.

Х. Религіозныя движенія на христіанскомъ востонть въ IV и V втихъ. Критико-историческія замічнія. Прот. А. М. Иванко-ва-Платонова. Ціна 1 р. 50 к., съ пересылкою 1 р. 75 к.

XI. Христосъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Москва.

1881 г. Цъна 75 к., съ пересылкою:

XII. Теорія древле-русскаго церковнаго и народнаго пънія на основаніи автентических трактатовъ и акустическаго анализа. Сочиненіе Юрія Арнольда. Москва, 1880 г. Цъна 2 руб. съ пересылкою.

### ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ

### ВЪ 1883 ГОДУ БУДЕТЪ ИЗДАВАТЬСЯ НА ПРЕЖНИХЪ ОСНОВАНІЯХЪ.

Подписная цвна на годовое изданіе съ пересылкою 7 руб. Подписка принимается: въ Москвъ, у редактора журнала протоіерея при церкви Өеодора Студита, у Никитскихъ вороть, П. Преображенскаго и у извъстныхъ книгопродавцевъ; въ Петербургъ — въ книжномъ магазинъ Тузова. Иногородные благоволятъ адресоваться исключительно такъ: въ редакцію «Православнаго Обозрѣнія» въ Москвъ.

Просимъ обратить особенное вниманіе: желая облегчить пополненіе церковныхъ библіотекъ и библіотекъ учебныхъ заведеній духовнаго въдомства и министерства народнаго просвъщенія, для коихъ «Православное Обозрѣніе» рекомендовано учебнымъ начальствомъ, редакція «Православнаго Обозрѣнія» находитъ возможнымъ доставить подписчикамъ это изданіе за 1875, 1877, 1878, 1879, 1880 и 1881 гг., по слѣдующимъ пониженнымъ цѣнамъ: для выписывающихъ его за одинъ какой-либо годъ—пять руб., за два года—семъ руб.; за три—десять руб., за четы ре—тринадцать руб., за пять лѣть—пятнадцать руб. съ пересылкою.

### въ редакции можно получать:

Оставшіяся въ небольшомъ количествъ экземпляровъ Писанія мужей апостольскихъ, изданныя въ русскомъ переводъ со введеніями и примъчаніями къ нимъ свящ. П. А. Преображенскимъ. Цъна съ пересылкою 2 р.—Кромъ того:

- 1) Указатель къ "Православному Обозрѣнію" за одиннадцать лѣтъ 1860—1870 гг., составленный П. А. Ефремовымъ. Цвна Указателя 75 к., съ пересылкою 1 р.
- 2) Псалтирь въ новомъ славянскомъ переводъ Амеросія архіепископа Московскаго. Москва 1878 г. Цена 50 коп.

Редакторъ-издатель прот. П. Преображенскій.

Печатать повнодяется. Москва. Сентября 23 дня 1882 года. Цензоръ протојерей С. Зерновъ.

# **IPABOCJABHOE OBO3PBHIE**

# 1882

Октябрь потоперей Н.К.

### СОДЕРЖАНІЕ:

- СЛОВО ВЪ ДЕНЬ ВОЗДВИЖЕНІЯ ЖИВОТВОРЯЩАГО КРЕСТА ХРИСТОВА. Высокопреосвящ. Димитрія, архіепископа, Херсонскаго и Таврич ескаго.
- II.—ПСТОРІЯ СТРАДАНІЙ ГОСПОДА НАШЕГО ІИСУСА ХРИСТА.
  І. Входъ Господень въ Іерусалимъ. П. Предатель. ПІ. Тайная вечеря.— IV. Ночь въ Геосиманскомъ саду. V. Інсусъ Христосъ предъ судомъ іудейскихъ первосвященниковъ и синедріона. Свящ. Т. И. Буткевича.
- III.—ТОМАСЪ КРАМЭРЪ, АРХІЕПИСКОПЪ КАНТЕРБУРІЙСКІЙ. В. А. СОКОЛОВА.
- IV—ЗАМЪТКИ НА КНИГУ Т. ФИЛИППОВА: "СОВРЕМЕННЫЕ ЦЕР-КОВНЫЕ ВОПРОСЫ". Свящ. Д. Склобовскаго.
- V.—СЛОВО ВЪ ДЕНЬ ОСВЯЩЕНІЯ ХРАМА ВЪ НОВОМЪ ЗДАНІИ КУРСКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРІИ, Прот. М. В. Невскаго.
- VI—ЧУДЕСА ГОСПОДА НАШЕГО ІИСУСА ХРИСТА, XXII. Исцеленіе
- десяти прокаженныхъ.—ХХІП, Исцаленіе дочери Сирофиникіанки. VII.—КЪ ВОПРОСУ О ЦЕРКОВНО-ПРИХОДСКИХЪ ШКОЛАХЪ: Желательная постановка педагогики и воскресной школы при духовныхъ семинаріяхъ. М. Куплетскаго.
- VIII.—ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ: Нѣкоторыя черты дѣятельности высокопреосвященнѣйшаго Іоанникія митрополита московскаго во время его
  управленія экзархатомъ Грузіи. Засѣданіе Братства преподобнаго
  Сергія 26 сентября. Праздникъ въ московской духовной академіи,
  1-го октября. Торжестиенный актъ въ кіевской духовной академіи
  и открытіе Богоявленскаго братства.—Извлеченіе изъ устава Богоявленсваго братства при кіевской духовной академіи. Торжество открытія курской духовной семинаріи въ новыхъ зданіяхъ въ г. Курскъ.—
  Быбліографія: Справочный и объяснительный Словарь къ Новому Завъту, Петра Гильтебрандта—За истину и Правду. Москва. 1882 г.—
  Объявленія.

### MOCKBA.

Въ Университетской типографіи (М. Катковъ), на Страстномъ бульваръ.

Digitized by Google

«Православное Обозрѣніе» выходить ежемѣсячно, книжками отъ 12 печатныхъ листовъ и болѣе. Подписная цѣна 6 р. 50 к. въ годъ.—а съ доставкою на домъ въ Москвѣ и пересылкою въ другіе города 7 р. с.

Полные окземпляры «Православнаго Обозрѣнія» за прежніе годы можно получать по слѣдующимъ пониженнымъ цѣнамъ: 1861, 1862, 1863 и 1864 годы—по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866 и 1869 — по 3 руб. безъ пересылки, 1867, 1868 и 1871 по 4 руб. безъ пересылки, 1870, 1872, 1873 и 1874—по 5 руб. безъ пересылки, а за четырнадцать лѣтъ 1861—1874—сорокъ пять рублей. На пересылку прилагается за каждый годовой экз. за 8 ф., а за 14 лѣтъ— за 100 фунтовъ по разстоянію.

# Отг Москвы за каждый фунтг посылокг ст книгами взимается:

До Або 12 к. Амколъ 18 к. Архангельска 13 к. Астрахани 15 к. Баку 16 к. Благовъщенска на Амуръ 20 к. Варшавы 13 к. Вильно 9 к. Витебска 6 к. Владикавказа 16 к. Владиміра 3 к. Вологды 5 к. Воронежа 5 к. Выборга 8 к. Върнаго 18 к. Вятки 10 к. Гельсингфорса 10 к. Гродно 11 к. Дербента 16 к. Екатеринодара 10 к. Екатеринослава 14 к. Елисаветполя 16 к. Житоміра 10 коп. Иркутска 20 коп. Казани 9 к. Калиша 15 к. Калуги 3 к. Каменецъ-Подольска 13 к. Кишинева 15 к. Кіева 9 к. Ковно 10 к. Костромы 4 к. Красноярска 18 к. Куопіо 11 к. Курска 6 к. Кутайса 16 к. Къльцовъ 14 к. Ломжи 12 к. Люблина 12 к. Минска 8 к. Митавы 11 к. Могилева 6 к. Нижняго-Новгорода 5 Никол. (Приам. Обл.) 20 к. Новгорода 5 к. Новочеркаска 11 к. Оренбурга 16 к. Орла 5 к. Пензы 8 к. Перми 15 к. Петрозаводска 11 к. Петрокова 14 к. Плоцка 14 к. Полтавы 9 к. Пскова 8 к. Радома 14 к. Ревеля 9 к. Риги 10 к. Рязани 3 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семипалатинска 18 к. Симбирска 9 к. Симферополя 14 к. Смоденска 4 к. Ставропольск. губ. 14 к. Сувалокъ 12 к. Съдлеца 12 к. Тавасттуса 10 к. Тамбова 5 к. Ташкента 18 к. Твери 3 к. Тифлиса 16 к. Тобольска 16 к. Томска 18 к. Тулы 3 к. Улеаборга 13 к. Уральска 16 к. Уфы 14 к. Харькова 8 к. Херсона 13 к. Чернигова 8 к. Читы 20 к. Эривани 16 к. Якутска. 20 к. Ярославля 3 к.



### CIOBO

### ВЪ ДЕНЬ ВОЗДВИЖЕНІЯ ЖИВОТВОРЯЩАГО КРЕСТА ХРИСТОВА

сказанное высокопреосвященитйшимъ Димитріемъ, архіепископомъ Херсонскимъ и Таврическимъ \*).

#### Кресту Твоему покланяемся Владыко.

Почему покланнемся Кресту, который быль некогда орудіемь поворной казни? Потому, вопервыхъ, что это непремънный долгъ нашего благодаренія пострадавшему за насъ на Креств Сыну Божію. Потому, вовторыхъ, что по распятіи на Креств Сына Божія, Кресть, какъ орудіе спасенія всего міра, сделался наъ символа уничиженія и безчестія символомъ высочайшей славы Божіей. Потому далёе, что Крестомъ Христовымъ мы искуплены отъ ада, избавлены отъ въчнаго осужденія и погибели, оправданы отъ гръховъ предъ лицемъ правды Божіей и усыновлены Богу Отцу. Потому наконецъ, что Крестъ Христовъ есть живой свидътель безконечной любви Божіей къ намъ грашнымъ, неистощимаго милосердія Отца небеснаго къ падшимъ и согръщающимъ тварямъ Его. Кто предалъ на Крестъ Сына Божія? Божественная любовь и милосердіе Отца небеснаго, "нехотящаго" погибели и смерти "гръшниковъ, но еже обратитися нечестивымъ оть пути своего и живымъ быти имъ: тако бо возлюби Богъ міръ, яко Сына Своего единороднаго далъ есть, да всякъ въруяй

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Въ бытность его архіепископомъ Волынскимъ.

въ Него не погибнетъ, но имать животъ въчный". За кого предаль? За гръшниковъ и враговъ Своихъ. "Той язвенъ бысть за гръхи наша и мученъ бысть за беззаконія наша, тъмже убо врази бывше, примирихомся Богу смертію Сына Его". Кому предаль? Самимъ же гръшникамъ и врагамъ Своимъ: "предадять Его въ руви человъвъ гръшниковъ, и поругаются Ему, и оплюютъ Его, и бивше убіють Его",—такъ предсказываль самъ Господь Свои страданія и смерть. Для чего предаль? Для избавленія самихъ грашниковъ и враговъ Своихъ отъ смерти вачной: "да смертію упразднить имущаго державу смерти, сирвчь діавола, и избавить сихъ, елицы страхомъ смерти чрезъ все житіе повинни бъща работь ", - да оправдить, очистить и освятить насъ, да сотворить насъ чадами Божінми, "да приведеть ны Богови", въ въчное царство славы Его. Какой умъ можеть постигнуть высоту и широту и глубину сей безконечной любви! Какой изыкъ достоинъ восхвалить и прославить сіе неизреченное человъколюбіе! Какое сердце способно вивстить и вознести отъ себя чувства благодаренія, достойныя сего непостижимаго милосердія!

Послъ такой всеоправдающей жертвы за гръхи міра, нъть гръха, который не очищался бы огнемъ всесожженія жертвы Голгооской; нътъ беззаконія, которое не заглаждалось бы крестными страданіями и смертію Богочеловъка-Христа; нътъ преступленія, которое не могло бы быть прощено во имя распятаго Сына Божія; нътъ нечистоты, которая не очищалась бы Его божественною кровію, изліянною за грахи міра. Итакъ, будеть ли злой врагъ нашъ смущать и обезсиливать душу нашу уныніемъ и отчаяніемъ, поборать и устрашать совъсть нашу сознаніемъ множества и тяжести гръховъ нашихъ? Будемъ взирать върою на Крестъ Христовъ, на которомъ написано кровію Сына Божія: "Богъ бъ во Христь, примиряя міръ Себъ, не вмѣняя Имъ пре-гръщеній ихъ". Се одесную Креста Христова кающійся разбойникъ, которому говоритъ Самъ Господь: "днесь со мною будеши въ раи". Се при подножіи Креста Христова кающаяся жена гръшница, омывшая нозъ Інсусовы слезами и пріявшая оставленіе гръховъ ея многихъ. Се позади Креста Христова горько плачущій Петръ, малодушно отрекшійся Господа и паки чрезъ пованніе содвлавшійся верховнымъ апостоломъ. Се прямо Креста Христова языческій сотникъ, исповъдавшій Распятаго на Крестъ Інсуса Сыномъ Божінмъ и сділавшійся равнымъ апостоламъ въ царстві Божіємъ. Не явное ли это свидітельство того, что кіть гріха, побівжающаго милосердіє Божіє. "Что суть гріхи моя противу вилосердія Твоего, Господи?" говорить въ молитвіз своєй къ Господу одинъ святой мужъ. "Суть паучина противу вітра велика, блато мало противу різки великія, тма противу солнца пресвітлаго. Повіть вітръ—преторгнеть паучину, потечеть різка—омыеть блато, возсілеть солице— проженеть тму. Сще милосердіє Твое, превеликое, Боже, яко вітръ паучину, растерзаєть гріжи моя; яко різка блато, омываєть беззаконія моя, яко солице тму, просвіщаєть мя, и отгоняєть злая діла моя и словеса и помышленія. О семъ Тя Бога всесильна и крізика вімъ, яко гріжи моя и всего міра не преодолізють милосердія Твоего! Аще же бы преодоліли, не бы быль еси Богь крізнокъ и всесилень!"

Но этимъ утъщениемъ отъ Креста Христова можетъ услаждать душу свою только тоть, кто напраеть на него и покланяется ему съ истиннымъ пованніемъ; вто, т.-е. познавъ прегръщенія свое, испренно распалася въ нихъ, оставилъ и возненавиделъ путь пеправды и беззаконія, твердо и неуклоню рашился идти путемь заножедей Господникъ, вести жизнь благочестввую и богоугодную, чего бы ни стоида ему эта решимость, нанихъ бы трудовъ и жертвъ ни потребовала отъ него борьба со гръхомъ и преспание въ добродателяхъ и благочестии. Напротивъ, для тых, которые, усышляя совысть свою ложною надеждою, не хотять пробудиться отъ сна грёховнаго, всеконечно престать отъ граховъ и обратиться всамъ сердцемъ своимъ въ Богу, которые опутывають себя все болве и болве грвховными навывами и страстными склонностями и прилагають беззаконія къ беззаконіямъ, -- для нихъ слышится изъ усть Распятаго на Кресть грозный гласъ прещенія и суда: "Себе плачите и чадъ вашихъ: аще бо въ суровъ древъ сія творять, въ сусь что будеть?" Если, то-есть, тавъ страшно наназывается грвхъ въ лицв самаго Сына Божія, принявшаго на Себя чуждые грахи, чтожъ будеть съ нами грашнивами неповаявшимися? Видите-ль, какъ ужасенъ и что влечеть за собою гръхъ! Онъ совершается во мгновеніе, а умерщвляеть душу на всю въчность. Совершается на земль, а колеблеть все небо и низводить Сына Божія на землю. Совершается втайнъ, а наказуется предъ лицемъ неба и земли. Совершается человъкомъ, а для очищенія его надлежало вознестися на Крестъ самому единородному Сыну Божію. Послъ сего чего ожидать намъ "согръшающимъ волею, по пріятіи разума истины", употребляющимъ во зло самое милосердіе и долготерпъніе Божіе, второе распинающимъ Сына Божія своею нераскаянностію и безчувствіемъ? Какой непонаявшійся гръшникъ убъжить праведнаго суда Божія?

О, какъ страшенъ судъ Твой, Боже нашъ! Онъ не оставляетъ безъ казни ни единаго гръха и преступленія даже въ Томъ, который Самъ гръха не сотвори, ниже обрътеся лесть во устъхъ Его, который приняль на Себя чуждые гръхи! Какъ свять и непреложенъ законъ Твой, святый святыхъ, котораго преступленіе карается такими жесточайшими страданіями и такою страшною смертію въ дицѣ самаго единороднаго Сына Твоего! Какъ ненавистенъ предъ лицемъ Твоимъ гръхъ, котораго не терпитъ правда Твоя, гнушается святость Твоя, отвращается самая благость Твоя, ненавидить любовь Твоя! Господи и Владыно живота нашего, вкорени страхъ Твой въ сердцахъ нашихъ, да ни въ коемъ же гръсъ прогивваемъ Тебя премилосердаго Отца нашеге; углуби въ душъ нашей память страшнаго суда Твоего, и не попусти намъ погибнуть со беззаконіями нашими; не преставай возбуждать насъ въ покаянію и всею силою благодати Твоей н всеми громами страшнаго прещенія и гифва Твоего! Аминь.

# исторія страданій Господа нашего інсуса христа.

#### ГЛАВА І.

### Входъ Господень въ јерусалимъ.

За шесть дней до еврейскаго праздника Пасхи Іисусъ изъ Іерихона пришелъ въ Висанію, містожительство незадолго передъ темъ воскрешеннаго Лазаря. Во время вечери сестра Лазаря Мароа прислуживала трапезовавшимъ, въ числъ которыхъ быль между прочимъ и Лазарь. Марія же, взявъ фунтъ нардоваго чистаго, драгоценнаго мура, помазала имъ ноги Інсуса и отерла ихъ волосами своими. Муро было весьма высокаго достоинства и весь домъ наполнился его благоуханіемъ. Мазать ноги такинъ муромъ, по взгляду корыстолюбиваго Іуды Искаріотскаго, воторый уже возымъть намъреніе предать Інсуса, было неразумно, или по меньшей мірів-непрактично; воть почему онъ и сказалъ: "для чего бы не продать это муро за триста динаріевъ и не раздать нищимъ? Впрочемъ евангелистъ Іоаннъ, весьма близко конечно знакомый съ личностію будущаго предателя, заметиль, что Іуда сказаль это не потому, чтобы заботыся о нищихъ, но потому, что былъ воръ. Онъ имълъ при себъ денежный ящикъ, и носилъ, что туда опускали. Въ глазахъ

Інсуса дъйствіе Марін напротивъ имело весьма важное значеніе. "Оставьте ее", сказалъ Онъ; "она сберегла это на день погребенія Моего. Ибо нищихъ всегда имфете съ собою, а Меня не всегда".--На другой день Іисусъ вмъсть съ двънадцатью учениками и множествомъ народа, следовавшаго за Нимъ, отправился въ Герусалимъ. Когда пришли въ Виосфагію къ горъ Елеонской, Інсусь подозваль къ Себъ двухъ учениковъ Своихъ и сказалъ имъ: "пойдите въ селеніе, которое прямо передъ вами, тамъ вы найдете осляцу привязанную и молодаго осла съ нею, на котораго никто изъ людей не садился; отвязавъ его, приведите ко Мив. Если кто скажеть вамъ: что вы это делаете? отвечайте, что онъ надобенъ Господу и никто не воспрепятствуетъ вамъ". Ученики пошли и нашли молодаго осла, привязаннаго у воротъ на улицъ, и отвязали его. Нъкоторые изъ стоявшихъ тамъ говорили имъ: "что дълаете? Зачъмъ отвязываете осленка"? Они отвъчали имъ, какъ повелълъ Іисусъ, и тъ отпустили ихъ. Такимъ образомъ посланные ученики привели осленка къ Інсусу и возложили на него одежды свои. Інсусъ свлъ на него. Многіе же постилали одежды свои по дорогв, а другіе рвзали вътви и также постилали ихъ по дорогъ. Все же сіе было, по свидетельству Матоея (ср. Іоан. XII, 14. 15) да сбудется реченное чрезъ пророка, который говорить: Скажите дщери Сіоновой: се Царь твой грядеть къ тебъ кроткій, сидя на ослицъ н молодомъ ослъ, сынъ подъяремной (Исаім 62. 11; Захарій 9, 9). Когда такимъ образомъ Інсусъ приблизился къ спуску съ горы Елеонской, все множество учениковъ Его, всв предшествовавшіе и сопровождавшіе начали въ радости велегласно славить Богаза всъ чудеса, какія видъли они, говоря: "благословенъ Царь, грядущій во имя Господне! миръ на небесахъ и слава въ вышнихъ"! Въ это время нъкоторые фарисеи изъ среды народа, подошедши въ Інсусу, свазали Ему: "Учитель! запрети ученивамъ своимъ". Но Онъ отвъчалъ имъ на это: "сказываю вамъ, что если они умолинуть, то камии возопіють". Когда же приблизился къ городу, то, смотря на него, заплакалъ о немъ и сказалъ: песлибы и ты хотя въ сей твой день узналь, что служить нъ миру твоему! Но сіе сокрыто нынъ отъ глазъ твоихъ; ибо прійдутъ на тебя дни, когда враги твои обложатъ тебя окопами и окружать тебя, и стеснять тебя отвеюду. И разорять тебя, и избіють детей твоихъ въ тебъ, и не оставять въ тебъ камия на камив, за то, что ты не узналъ времени посъщенія твоего". И пришедъ въ храмъ, началъ выгонять продающихъ въ немъ и покупающихъ, говоря имъ: "написано, домъ Мой есть домъ молитвы, а вы сдълали его вертепомъ разбойниковъ" (Исаіи 56, 7, Іерем-7, 11). И училъ каждый день въ храмъ. Первосвященники же и книжники и старъйшины народа въ это время особенно усердно старались уже о томъ, чтобы погубить Его...

Евангельскіе критики всёхъ направленій и всёхъ временъ весьма согласны между собою въ томъ, что на евангельскія событія, чуждыя сверхъестественнаго элемента или содержащія его лишь въ побочныхъ обстоятельствахъ, они не обращаютъ особеннаго вниманія, какое бы важное значеніе ни приписывала этимъ событіямъ христіанская церковь. Къ такимъ евангельскимъ событіямъ принадлежить отчасти и входъ Господень въ Герусаливь. Сверхъестественный элементь въ этомъ событіи отрицательная критика справедливо усматриваетъ въ томъ, что по словамъ трехъ первыхъ евангелистовъ (Ме. XXI, 2, 3; Мр. XI, 2, 3; Лук. XIX, 30, 31), Інсусъ предвидель, что посланные имъ ученики въ близь лежащемъ селеніи найдутъ привязаннаго осленва и будуть вести съ нъкоторыми изъ жителей этого селенія, по всей въроятности хозяевами осленка, извъстный разговоръ. Это обстоятельство, по взгляду Штрауса, не имветь исторического характера и происхождение его всецело иненческое, основывающееся, по всей въроятности, на одностороние понятомъ предсказаніи патріарха Іакова: "Не оскудфеть князь отъ Іуды, н вождь отъ чреслъ его, дондеже пріндуть отложенная ему: и той чанніе явыковъ, привязуяй ко лозь жеребя свое и ко винничію жеребца осляте своего (Быт. 49, 10. 11). Ясно, что не желая понимать евангельскія событія въ ихъ истинномъ историческомъ сиыслъ, вритивъ обязанъ измышлять для нихъ свои собственныя объясненія! Но непонятно лишь то, какимъ образомъ приведенное пророчество Іакова могло дать поводъ первымъ последователямъ Інсуса измыслить находящійся въ нашихъ евангеліяхъ разсвазъ о торжественномъ входъ Господнемъ въ Герусалимъ. Симсят пророчества ясент. Ізновт указываеть одну изт черть мессіанскаго царства, царства мира, любви, смиренія, послушанія, всеобщаго довирія и т. п. Но навая связь этого пророчества Іакова съ евангельскимъ разсказомъ о торжественномъ входъ Христа въ Герусалимъ, чтобы первое могло дать догматическую основу для минической выработки последняго? Другое дело, -еслибы въ пророчествъ Іакова заключалась мысль, что Мессія будеть повельвать брать и приводить из Нему привязанных въ дозъ жеребять, принадлежащихъ другимъ, или что-нибудь другое въ этонъ родъ, -- тогда Штраусъ былъ бы правъ, по крайней мъръ хотя со своей точки врънія, въ данномъ же случав мы не видимъ ровно никалого основанія для примъненія миоической теоріи, кромъ тожества словъ: "жребя", "осля"... Но если это основание признать достаточнымъ, то остается сдълать выводъ, что по Штраусу евангельскій разсказъ о торжественномъ входъ Господнемъ въ Герусалимъ только тогда следовало бы признать исторически достовърнымъ, еслибы въ ветхозавътныхъ писаніяхъ нигдъ ни одного разу не было употреблено слово "осля" или "жребя".

Мионческое происхождение указанного обстоятельства утверждается, по мижнію Штрауса, и тэмъ, что о немъ ничего не говоритъ евангелисть Іоаннъ. Такимъ образомъ здёсь мы снова встрёчаемся съ оригинальною логикою отрицательной притини: о чемъ евангелистъ не говоритъ, того онъ не знаетъ, даже болве, того не было на самомъ двяв. Само собою разумвется, что при такой логинъ нътъ никаного труда все историческое обратить въ мионческое. Но мы отрицаемъ истинность такого рода умозавлюченій. Намъ кажется, что еслибы даже наобороть о способъ нахожденія осла, на которомъ вхаль Спаситель, упомянуль только одинъ какой-нибудь евангелисть, а прочіе прошли его полнымъ молчаніемъ, то и въ такомъ случав нельзя было бы звподовривать историческую достовърность евангельского повъствованія. Способъ нахожденія осла въ разбираемомъ нами евангельскомъ повъствования есть лишь побочное, второстепенное обстоятельство и пропускъ его у того или другаго евангелиста не причинилъ бы никакого вреда общему характеру евангельского событія, наиз это и подтверждаеть евангельское повъствованіе Іоанна.

Не лучшими представляются и другія возраженія отрицатель ной критики, главнымъ предметомъ которыхъ является одно и то же замъчаніе евангелистовъ о способъ нахожденія осла и тор-

жественномъ шествін Спасителя въ Герусалимъ. Тамъ, напримъръ, Штраусу кажется, что Матеей представляеть дело такъ, какъ будто бы Христосъ вхалъ вивств на ослицв и на осленив. Основание для такого понимания Штраусъ видить въ свангельсвомъ выраженія: "привели ослицу и молодаго осла, и положили ва нехъ одежды свон, и Онъ сълъ поверхъ ихъ" (Мо. XXI, 7). "Свять поверкъ нкъ" (стачи абтич), т.-е. поверкъ чего? Поверкъ ослицы ли и молодаго осла или же поверхъ одеждъ? По нашему мевнію, върнве последнее предположеніе, т-е. что Інсусъ свяъ на одежды и вхалъ тольно на одномъ ослъ,--особенно если привять во вниманіе парадлельныя міста въ евангельскихъ повізствованіяхъ Марка (XI, 7) и Луки (XIX, 35), гдъ прямо сказано: "Інсусъ сълъ на него" (т.-е. осла) или: "посадили на него Інсуса". Вообще намъ важется, что ближе всего будеть въ исторической правдъ, если допустить, что рядомъ съ молодымъ осломъ, на которомъ Інсусъ Христосъ совершалъ свое торжественное шествіе въ Іерусалимъ, вели также и ослицу, чвиъ само собою устраняется и другое возражение отрицательной критики: "какимъ образомъ Інсусъ Христосъ могъ вкать на невыважанномъ еще осяв, вакъ этотъ осель могь слушаться понуканій, не бояться толны, шуму, восилицаній и т. п.? Едва ли заслуживаеть серьёзнаго вниманія и то возраженіе Штрауса, что Інсусу удобиве бы было взять выючное животное для своего торжественнаго шествія въ Висаніи, чёмъ посылать за нимъ своихъ учениковъ въ селеніе, находившееся на пути, и употреблять для этого сверхъестественныя средства. Но 1) никакія сверхъестественныя средства употребляемы не были, а 2) противъ Штрауса можно обратить н его собственное оружіе и такимъ образомъ на возраженіе отвътить возражениемъ: "отчего Інсусъ долженъ былъ брать осла непремънно въ Виовніи? Не дучше ли Ему было взять его еще въ Іерихонъ? И вообще, не удобиве ли было бы для Інсуса, почти все время Своего общественнаго служенія проведшаго въ непрерывныхъ путешествіяхъ отъ одного міста до другаго, иміть у Себя Свое собственное животное, чамъ брать чужое и т. д.? Ясно, что подобныя возраженія не имъють серьёзнаго значенія и могуть быть высвазываены лишь только хочо ечека, ва ненивніемъ ничего дучшаго.

Какъ всегда, такъ и въ данномъ случав, историческую достовърность евангельскаго повъствованія отрицательная критика старается отвергнуть также и указаніемъ "непримиримыхъ" противорвчій между евангелистами. Въ чемъ же въ данномъ случав отрицательная вритика усматриваеть эти "непримиримыя" противоръчія нашихъ евангельскихъ повъствованій? Въ указанів времени и мъста событія. По свидътельству Іоанна, говорятъ отрицательные вритики, Імсусъ на пути изъ Іерихона въ Іерусалимъ останавливался для ночлега въ Висаніи; напротивъ, по повъствованіямъ трехъ первыхъ евангелистовъ, Інсусъ совершиль свое путешествіе изъ Іерихона въ Іерусалимь какь будто бы въ одинъ и тотъ же день. Правда, Штраусъ дълаетъ уступку, что евангелисты прямо этого не говорять, но темъ не мене все-таки Маркъ и Лука упоминаетъ о Висаніи будто бы такимъ образомъ, что ни въ какомъ случав нельзя допустить, чтобы Інсусь могь тамъ ночевать. Но допустить этого не можеть только тоть, кто не хочеть; въ евангельскихъ же повъствованіяхъ какъ Марка, такъ и Луки ровно нътъ ничего такого, что въэтомъ случав стало бы въ противорвчіе съ повъствованіемъ Ісанна. Выраженіе Марка: "когда приблизились къ Іерусалиму, въ Виосфагін и Вифанін", равно какъ и выраженіе Луки: "когда приблизился къ Виесевгіи и Виевнін, къ горі называемой Елеонсвою" и т. п., очевидно, указывается дишь вообще на извъстную мъстность, которой достигло торжественное шествіе въ самый день входа въ Герусалимъ, но не исключаетъ событій предшествовавшаго дня. Нельзя же думать, что вышеприведенными выраженіями евангелисты желали обозначить только одно небольшое селеніе Висанію. Иначе нужно было бы думать, что въ этомъ маленькомъ селенін помъщалась и Виосфагія и Елеонская гора и даже самый городъ-Перусалимъ. Такимъ образомъ какъ излишне вивств съ Штраусомъ думать, что еще не доходя до Висанін, Інсусъ вечеромъ посладъ Своихъ учениковъ въ Виссоагію, чтобы тамъ къ следующему уже дию они достали и приготовили выхочное животное, такъ равнымъ образомъ излишне и предположение другихъ ученыхъ (Паулюса, Люкке, Зифферта в Шлейермахера), что торжественныхъ входовъ Христа въ Іерусалимъ было два.

Другое противорвчіе между евангельскими повъствованіями о , торжественномъ входъ Христа въ Герусалимъ отрицательная вритика усматриваетъ въ томъ, что по словамъ Луки все жноскество учениковъ начало въ радости велегласно славить Бога за всь чудеса, какія видели они, говоря: "Благословенъ Царь, грядущій во ния Господне!"... и случилось это тогда, когда Інсусъ приблизился въ спуску съ горы Елеонской. Напротивъ, по Матеею, говорить отрицательная критика 1), восклицали не только ученики, но и дъти и притомъ уже въ Герусалнив и не только до, но и посать изгнанія изъ храма торгующихъ. Следовательно... н т. д. Дъйствительно, когда совершается какое-нибудь торжество по напередъ составленному церемонізму, то для каждаго дъйствія въ втомъ торжествъ есть опредъленный моменть, опредъленное мъсто и опредъленныя лица. Но отрицательная притика хорошо внаеть, что тормественный входъ Інсуса Христа въ Герусалимъ былъ совершенъ бевъ всякаго церемоніала, и у лицъ, принимавшихъ непосредственное участіе, это былъ варывъ того благороднаго и благодарнаго чувства, которое они питали въ божественной личности Інсуса вследствіе совершенія надъ ними или близвими ихъ родственниками дълъ милосердія-чудесь (Лув. XIX, 37). Урегулировать варывъ этого чувства невозможно. Ясно, что вопль благодарности нъ Богу могъ выразиться изъ народной груди и при спуска Інсуса съ Елеонской горы, и въ Ісрусалимъ и до очищенія храма и посль него. Что это дъйствительно такъ было, доказываеть и евангельское повъствова. ніе Матеея. Славословіе къ Богу возносили и всѣ послѣдователи Христовы еще до входа въ Герусалинъ, при спускъ съ горы Елеонской, -- славословіе въ Богу возносили и діти еврейскія уже въ Герусалимъ послъ изгнанія изъ храма торгующихъ (ср. Мо. ХХІ, 9. 15). Такимъ образомъ, евангелисты не только не противорвчать другь другу, а напротивь даже подтверждають одинь другаго. Противъ такого признанія ничего не говорить и то указаніе Штрауса, что какъ по поводу восканцаній всего множества учениковъ Христовыхъ, такъ и по поводу восклицанія дътей еврейскихъ, книжники и фарисен обращаются въ Інсусу съ одними и тъми же словами: "Учитель! запрети ученикамъ

<sup>&#</sup>x27;) Strauss, Das Leben Iesu, II, crp. 282-284.

своимъ", -- обстоятельство, на ноторое указываеть Штраусъ, желая съ одной стороны отожествить два различные момента событія (Мо. XXI, 16. ср. Лук. XIX, 39), а съ другой-выставить ихъ какъ "непримиримыя" противоръчія нашихъ евангельсвихъ повъствованій. Но 1) слова внижниковъ и фариссевъ въ нашихъ евангельскихъ повъствованіяхъ представляются далеко неодинаковыми: по Лукъ квижники сказали такъ, какъ приведено нами выше, по Матоею въ формъ только вопроса: "слышишь ли, что они говорять?" у Марка же и Іоанна-вовсе ничего объ этомъ не говорится; 2) что это были два совершенно различные момента одного и того же событія, доказываеть и неодинаковость ответа на слова книжнековъ: по Матеею, Христосъ сказалъ: "да! развъ вы никогда не читали: изъ устъ младенцевъ и грудныхъ дътей Ты устроилъ хвалу?" (Поал. 8, 3); по Лукъ, Христосъ выразнася иначе: "сказываю вамъ, что если они умолкнутъ, то камии возопіютъ"; наконецъ 3) что по одному и тому же поводу, повторившемуся дважды, кинжники и фарисен. двлають Христу замвивніе почти во одинаковых словах (см. выше), въ этомъ мы не видимъ ничего удивительнаго; и еслибы въ данномъ случей евангелисты повйствовали, что поводъ этотъ повторился десять разъ и книжники столько же разъ дълали Христу почти одни и тъ же замъчанія, то и тогда поведеніе книжниковъ намъ представлялось бы вполив естественнымъ. Такимъ обравомъ, весь вопросъ сводится къ тому, что Лука говорить только объ одномъ моментъ народнаго ликованія (до входа въ городъ) я умалчиваеть о другомъ, случившемся уже послъ изгнанія изъ жрама торгующихъ, т.-е. на слъдующій день, въ понедвльникъ. Здёсь ны слёдовательно снова встречаемся съ извёстною уже намъ своеобразною догивою евангельскихъ критиковъ: о чемъ евангелисть не говорить, того онь не знаеть, того следовательно не было и на самомъ дълъ. Разсуждать о научномъ достоинства этой логиви мы уже не будемъ.

### ГЛАВА ІІ.

### Предатель.

Враждебное отношение во Христу іудейскаго общества обнаружилось, какъ мы видели, довольно рано. Еще до исцеленія сявпорожденнаго синедріонъ сділаль постановленіе: кто признаеть Інсуса за Христа, того отлучать отъ синагоги. Тапое постановление со стороны спиедріона было впрочемъ совершенно естественно. Книжники и фарисси, сами не почитавшіе Інсуса истиннымъ Мессіею, потому что дъйствія и ученіе Его не соотвътствовали господствовавшимъ у нихъ представленіямъ, -- не хотъли также допустить, чтобы и другіе признавали Его за обътованнаго Мессію, и считая себя лицами вполив компетентными въ сужденін объ истинномъ Мессін, --что всецько принадлежало имъ, какъ членамъ синедріона,---въ духѣ своего пониманія сдѣлали и настоящее поотановленіе. Постановленіе это впрочемъ не было направлено прямо противъ Інсуса, оно насалось Его только восвенно. Не такимъ характеромъ отличается постановление оннедріона, сдъланное уже послъ воспрешенія Лазаря. Въ это время ненависть ко Христу іудеевъ и преимущественно ихъ національно-религіозныхъ представителей-внижниковъ и фариссовъ, бывшихъ по большей части и членами синедріона, дошла до того, что первосвященники и фарисен собрали совъть (συνέδριον) и постановили "убить" Інсуса. Правда, постановленіе это было но всей вероятности лишь полуоффиціальное, не доведенное до свъдънія римскаго правительства, тайное, но тъмъ не менъе судьба Інсуса Христа была уже решена. Какъ мы видели, синедріонъ имълъ двоякое побужденіе къ такого рода постановленію: съ одной стороны онъ не признаваль Інсуса истиннымъ Мессіею, а съ другой-видълъ, что число последователей Христовыхъ ностоянно увеличивается и имъя самъ плотскія понятія о Мессін, какъ о политическомъ могущественномъ міроправитель, имвющемъ свергнуть римское иго и покорить іудеямъ всв народы, -- върованіе, о существованін котораго не могли конечно не знать и римляне, - синедріонъ по всей вфроятности приписываль такое же върование и всъмъ последователямъ Іисуса, а потому и легко могь опасаться за то, что прійдуть ри-

мляне и овладъють іудейскою страною и іудейскимъ народомъ, пользовавшимся въ то время еще некотораго рода самостоятельностію въ управленіи своими внутренними дёлами. Шлейермахеръ говорить <sup>а</sup>), что синедріонъ въ это время находился еще въ неръшительномъ состояніи (in einem schwankenden Zustand) относительно Іисуса и что тольно Іуда Исваріотскій даль импульсь иъ окончательной ръшимости синедріона-умертвить Іисуса. Но такое мивніе совершенно противорвчить евангельскому тексту. Іовинъ прямо говоритъ: "съ этого дня" (т.-е. со дня последняго засъданія синедріона, бывшаго вскоръ посять воскрешенія Лазаря) первосвященники и книжники "положили убить" Інсуса и для этого хотым воспользоваться Его присутствіемъ въ Іерусалимъ по случаю прездинка Паски. Но боясь народной толпы, такъ канъ весьма многіе іудеи, если и не въровали въ Інсуса, вакъ Богочеловъка и Искупителя падшаго человъчества, то всетани считали Его однимъ изъ величайшихъ пророковъ,--первосвященники и фарисси не ръшились схватить Інсуса явно, открыто, при народъ, а старались сдълать это тайно, безъ возмущенія народной массы и если возможно, не въ самые дни праздника (Ме. XXVI, 5). Вотъ почему они, по словамъ евангелиста, и дали приназаніе, что если кто узнаеть, гдв Онъ будеть, то объявиль бы, дабы взять Его" (Іоан. XI, 57). Ясно, что первосвященникамъ и фарисеямъ нужно было только лицо, которое бы могло взять на себя это дело, могло выдать Інсуса тайно, безъ возмущенія народа, въ такомъ мъсть и въ такое время, когда подобное возмущение было бы невозможно. И вотъ услуги въ этомъ родъ синедріону предлагаеть даже одинъ изъ учениковъ самаго Інсуса Христа--Іуда Искаріотскій. Лучшаго случая спнедріонъ не могъ конечно и ожидать...

Когда и какимъ образомъ Іуда, сынъ Симоновъ Искаріотскій, былъ принятъ въ число последователей Іисуса Христа, — объ этомъ Евангелія намъ ничего не говорять. Но онъ былъ избранъ въ число двенадцати апостоловъ и его имя встречается во всехъ перечисленіяхъ именъ апостольскихъ. Что касается его нравственнаго характера, его душевныхъ качествъ, то и въ этомъ



<sup>2)</sup> Das Leben Iesu, crp. 415.

отношенін положительныя свідінія, находящіяся въ нашемъ распоряженін, весьма скудны. Ніть оспованія представлять себів Іуду важимъ-нибудь нравственнымъ уродомъ, но нъть также основанія надвлять его и особенными добродетелями. Евангеліе указываеть намъ лишь на одну черту его правственнаго облика, которан апостола обратила въ предателя. Это именно-страсть въ наживъ, любостяжание, корыстолюбие. Само собою понятно, что страсть эта явилась въ Гудв не вдругъ, но возрастала постепенно, зародившись въ душъ предателя быть-можеть еще въ то время, когда онъ и не поступалъ въ число последователей Христовыхъ. Подъ вліяніемъ божественнаго ученія Христа, подъ вліяніемъ непосредственной близости ит лицу Богочеловъна, бытьможеть она почти и загложда; но къ несчастію для Іуды, подъ давленіемъ следовъ той же страсти, онъ взяль въ руки "денежмый ящикъ, и носилъ, что туда опускали", былъ хранителемъ суммъ, предназначавшихся вакъ на нужды послъдователей Іисуса Христа, такъ и для раздачи нищимъ. И вотъ страсть корыстолюбія, заглохнувшая было въ душі Іуды, получаеть новую для себя пищу. Тавимъ образомъ съ самаго поступленія Іулы въ число последователей Інсуса Христа, въ его душе завизалась борьба между върою и корыстолюбіемъ, между любовію къ Богу и любовію въ мамонъ, побъда переходила изъ рукъ въ руки. Когда въра побъдила корыстолюбіе, Іуда быль избрань въ число двинадцати апостоловь, но когда побижденная страсть получила для себя новую пищу въ распоряжении общественными суннами и побъдила въру, Гуда сдълался невърующимь апостомомь (Ioan. VI, 64). Усиливаясь постепенно, страсть эта затемняла въ душт Гуды светныя мысли о небесномъ Учителе и делахъ Его, о любви и правдъ, о благоговъніи и благодарности. Інсусъ Христосъ зналъ конечно, чемъ кончится борьба, происходившая въ душт Іуды между втрою и корыстолюбіемъ - борьба, въ которой решительный перевесь могь быть лишь на той стороне, на которую склонится воля самаго Іуды. Зная это, Христосъ избралъ Его въ число непосредственныхъ Своихъ учениковъ, чтобы такимъ образомъ дать ему всв средства возвыситься надъ плотію. Мало того, Христосъ увъщаваль его, предостерегаль его и Своимъ примъромъ и ясными словами. Но ничто не помогло. Іуда овазался и истиннымъ сыномъ Іуды-народа, который также

не захоттью слёдовать увещаніять своего Господа, напротивъ возненавидёть Его, и мірское богатство, жизненныя удобства предпочеть бёдности Христа. Корыстолюбіе, которое заставляеть дрожать надъ деньгами евреевъ нашего времени, погубило и бывшаго ученика Христова. Любовь къ мамонё истребила въ его душё любовь ко Христу. Іуда нравственно палъ. Сначала онъ потерять вёру (Іоан. VI, 64), потомъ сталъ воромъ—и притомъ воромъ людей бёдныхъ, нищихъ, неимущихъ, лишенныхъ возможности работать, —и наконецъ предателемъ своего Господа, божественность котораго онъ едва ли могъ отрицать.

Отрицательная критика не довъряеть евангельскому повъствованію, что Іуда быль воръ. Еслебы апостолы, говорить напр. Шлейермахеръ 2), внали, что Іуда воръ, то они не могли бы терпъть его въ своемъ обществъ, точно также, еслибы и Христосъ зналъ, что Іуда воръ и вообще дурной человъвъ, могущій сдълаться Его предателемъ, то Онъ не держалъ бы его близь Себя и тотчасъ исключилъ бы его изъ числа двенадцати апостоловъ. Но противъ этого мивнія мы должны сказать следующее. И въ наше время нервдко держать въ обществв и даже окружають вногда почетомъ такихъ лицъ, ноторыя не пользуются бевупречною репутацією. Ученики первоначально могли подозрѣвать только Туду въ воровствѣ, но могли не уличать его въ этомъ порокъ, за неимъніемъ явныхъ уликъ, хотя въ послъдствія онъ и могь оказаться отъявленнымъ негодяемъ. Христосъ также знажь, что онъ воръ, и могъ держать его все-таки при Себъ въ числе своихъ двенадцати апостоловъ, какъ и въ последствіи Онъ теривль, по свидетельству исторіи, многихъ отъявленныхъ негодяевъ даже на патріаршихъ и папскихъ престолахъ. Какъ тогда, такъ и ныив, какъ раньше, такъ и послв Своего примествія на землю Онъ, какъ Богъ, благововолиль и благоволить терить на нивъ Божіей плевелы вивоть съ чистою ишеницею, дождить на праведниковъ и грашниковъ...

Хотя постановление синедріона "убить" Інсуса и было не вполнъ оффиціальнымъ, держалось по всей въроятности въ тайнъ, тъмъ не менъе въ скорости оно стало извъстно многимъ. О немъ



<sup>3)</sup> Das Leben Iesu, crp. 416.

знавъ самъ Інсусъ, всявдствіе чего Онъ, по словамъ евангелиста, "уже не ходиль явно между іудеями, а пошель въ страну близь пустыни, въ городъ, называемый Ефраимъ, и тамъ оставался съ учениками Своими"; о немъ зналъ и Искаріотъ... И вотъ, движимый страстью къ наживъ, не безъ внушенія духа злобы, онъ отправился къ первосвященникамъ, непременнымъ членамъ синедріона, ръшившагося взять Іисуса хитростію, и началь торговаться со злодъями о цънъ, за которую ръшился имъ выдать своего божественнаго Учителя и Господа. Быть-можеть онъ думаль, что его действіе не повлечеть за собою столь ужасныхъ савдствій, что его Учитель, несомивнию обладавшій сверхъестественными силами, не дасть Себя въ руки Своихъ враговъ, а между тъмъ лишнія деньги будуть все-таки пріобретены 4), а быть-можеть, осливленный страстію, корыстолюбивый Іуда и вовсе не думаль о последствіяхь своего гнуснаго поступка и его грязное око не заглядывало за рубежъ настоящаго, онъ слъпо стремился къ достиженію лишь одной намеченной имъ цели.. Какъ бы то ни было, но Іуда стояль уже предъ лицемъ первосвященниковъ и торговался... "Что вы дадите мив; я вамъ предамъ Его?" "Они предложили ему тридцать сребренниковъ", т.-е. цвну ветхозавътнаго раба (Исх. XXI, 32), если вмъсть со многими учеными сребренникъ полагать равнымъ сиклю. Сумма, предложенная первосвященниками Іудів за выдачу Спасителя, если перевести ее на наши деньги, по мижнію однихъ ученыхъ, равняется 25 р. 80 к., а по митию другихъ, полагающихъ сребренникъ равнымъ сиклю, -- не превышаетъ и 15 рублей! Іуда принялъ предложение первосвященниковъ и съ тъхъ поръ сталъ искать удобнаго случая, чтобы предать Інсуса. Случай не замедлилъ представиться.

<sup>4)</sup> Такъ объясняетъ поведение Гуды, напр. Шиндтъ; другие ученые, какъ напр. Паулюсъ и Газе приписывають Гудв мысль о возможности вооруженнаго сопротивления со стороны Інсуса и т. п.

### ГЛАВА Ш.

### Тайная вечеря.

Прежде чвиъ излагать самое событіе, происходившее на тайной вечери въ Сіонской горницъ, мы считаемъ необходимымъ коснуться сначала вопроса о времени его совершенія. Вопросъ о времени совершенія Іисусомъ Христомъ последней пасхальной вечери издавна считается однимъ изъ трудивйшихъ вопросовъ, накія только приходится разрішать изслідователю евангельской исторіи. Причина этого главнымъ образомъ завлючается въ томъ видимомъ разногласіи относительно указанія времени совершенія Інсусомъ Христомъ последней пасхальной вечери, которое замечается между евамсельскими повъствованіями трехъ первыхъ евангелистовъ и повъствованіемъ Іоанна. Впрочемъ, всъ евангелисты вполнъ согласны между собою въ расположения евангельскихъ событій последняго времени по днямь недели. Такъ 1) все они согласны между собою въ томъ, что Інсусъ Христосъ воскресъ въ первый день послъ субботы, т.-е. по нашему въ воскресенье (ср. Ме. ХХУШ, 1; Mp. XVI, 1; Jyr. XXIV, 1; Ioan. XX, 1); 2) всв они согласны между собою въ томъ, что одинъ день и именно-субботу. Іисусъ Христосъ находился во гробъ, наконецъ 3) всъ они согласны между собою и въ томъ, что распять быль Інсусъ Христось въ день предъ субботою, т.-е. въ пятницу, а пасхальную вечерю следовательно совершиль въ четвергь вечеромъ. Разногласіе евангельскихъ повъствованій состоить повидимому только въ указанін дней місяца или чисель. По свидітельству Матеея, Інсусъ Христосъ совершилъ Свою последнюю пасхальную вечерю "въ первый день опръсночный" (Мо. XXVI, 17). Что это за "день опресночный" -- Маркъ объясняеть точнее: "когда завалали пасхальнаго агнца" (Mp. XIV, 12), Лука еще точнъедень опреснововь, въ который надлежало закалать пасхальнаго агица" (Лука XXII, 7), Но такъ какъ, по закону Моисел, какъ счеть сутовъ начинался съ вечера, такъ и пасхальный праздникъ начинался вечеромъ 14 дня Нисана, то ясно, что "первый день опръсночный, въ который вообще надлежало закалать пасхальнаго агица" и на который указывають въ своихъ повъствованіяхъ три первые евангелиста, повидимому былъ именно 14 день Нисана. Такимъ образомъ, по повъствованію трехъ первыхъ евангелистовъ, выходить, что последнюю пасхальную вечерю Інсусъ Христосъ совершилъ вийстй со всими іудеями 14 Нисана, распять 15-го, во гробъ находился 16-го, а воскресъ 17-го Нисана. По повъствованію евангелиста Іоанна, діло представляется иначе. Свою последнюю пасхальную вечерю Інсусь совершиль, по свидетельству Іоанна, "предъ праздникомъ Пасхи" (Іоан. XIII, 1), т.-е. раньше 14-го Нисана. Это вполнъ согласно и съ замъчаніемъ того же Іоанна въ другомъ мъсть (гл. XVIII, ст. 28), гдв говорится, что въ пятокъ-день смерти Іисуса-іуден не вошли въ преторію язычника Пилата, чтобы не оскверниться, но чтобы имъ можно было всть пасху. Отсюда следуеть, что іуден вли пасху въ пятокъ, въ день смерти Інсуса. а Інсусъ днемъ раньше, въ четвергъ. Но такъ какъ, по закону Моисея, еврейскую пасху надлежало всть вечеромъ четырнадцатаго Нисана, то, по евангельскому повъствованію Іоанна, выходить, что Інсусъ Христосъ совершилъ свою последнюю пасхальную вечерю 13-го Нисана, распять 14-го, во гробъ находился 15-го, а воскресъ 16-го Нисана. И это становится твиъ болве ввроятнымъ, что день омерти Інсуса Христа евангелисть Іоаннъ называль словомь параскей, т.-е. днемь приготовленія въ первому дню праздника Пасхи. Какъ примирить это видимое разногласіе евангельскихъ повъствованій?

Многіе ученые изслідователи евангельской исторіи увазали нівсколько способовъ такого примиренія; но всі эти способы примиренія въ сущности сводятся къ двумъ главнымъ видамъ: 1) нівкоторые ученые (Генгстенбергъ, Толуккъ, Визелеръ и др.) придерживаются хронологіи трекъ первыхъ евангелистовъ и въ этомъ смыслів истолковываютъ всі тів міста въ евангельскомъ повіствованіи Іоанна, которыя повидимому говорятъ противъ хронологическаго указанія трехъ первыхъ евангелистовъ; 2) другіе ученые (Аполлинарій, Климентъ Александрійскій, Крафтъ, Вейцель и др.) напротивъ придерживаются хронологическихъ указаній Іоанна и въ этомъ смыслів истолковываютъ всів тів міста въ повіствованіяхъ трехъ первыхъ евангелистовъ, которыя повидимому говорятъ противъ хронологическихъ указаній евангельскаго повіствованія Іоанна. Чтобы рішить, на чьей сторонів правда, намъ очевидно необходимо разсмотріть тів основанія,

на которыя опираются въ своихъ воззрвніяхъ какъ тв, такъ и другіе ученые.

Какъ мы сказали, защитники хронологическихъ указаній трехъ первыхъ евангелистовъ основываютъ свое предположение на томъ. что истолковывають въ желательномъ для нихъ смысле все те мъста евангелія отъ Іоанна, которыя говорять повидимому противъ хронологическихъ указаній трехъ первыхъ евангелистовъ и на которыхъ основывають свое предположение вст тт ученые, которые въ данномъ случав придерживаются хронологическихъ указаній евангелиста Іоанна. Какъ же истолковывають они эти мъста (Іоан. XIII, 1; XVIII, 28; XIX, 31 и XIII, 29)? А вотъ какъ. Евангелистъ Іоаннъ повъствуетъ: "Предъ правдникомъ Пасхи Інсусъ, зная, что пришелъ часъ Его перейти отъ міра сего въ Отцу, явилъ дъломъ, что возлюбивъ Своихъ су щихъ въ міръ, до конца возлюбилъ ихъ. И во время вечери, когда діаволъ уже вложилъ въ сердце Гудъ"... и т. д. Защитники хронологическихъ увазаній трехъ первыхъ евангелистовъ толкуютъ это мъсто въ томъ смыслъ, что слова: "предъ праздникомъ Пасхи" относятся не ко времени совершенія вечери, а лишь къ выраженію Іисуса Христа: "возлюбивъ Своихъ сущихъ въ міръ"... Но противники этихъ ученыхъ совершенно справедливоуказывають, что при такомъ пониманіи этого міста выраженіе Інсуса Христа получаеть весьма странный смысль. Какъ будто бы Христосъ только предъ праздникомъ Пасхи возлюбилъ Своихъ учениковъ и только послъ этого сталъ любить ихъ?! Какъ будтобы прежде Онъ не любилъ ихъ или по крайней мъръ не зналъ, что Онъ любилъ ихъ!? Ясно, что такого толкованія нельвя принять. Въ другомъ мъстъ (Ioan. XVIII, 28) Іоаннъ, какъ мы видвли, говорить о томъ, что въ день смерти Спасителя, т.-е. въ пятницу іуден (книжники, фарисен и первосвященники) не вошли въ преторію Пилата, чтобы не оскверниться, но чтобы можно было есть пасху (πάσχα φαγείν). Защитники хронологического указанія трехъ первыхъ евангелистовъ говорять, что на основаніи этого ивста еще нельзя думать, что іудеи совершали свою пасху въ день смерти Спасителя, а Христосъднемъ раньше іудеевъ, такъ какъ выраженіе "всть паску"πάσχα φαγείν-здъсь нужно понимать не въ собственномъ смысль, а лишь какъ техническое обозначение празднования па-

син ветхозавътной вообще; а празднование пасхи продолжалось обывновенно цвлыхъ 7-8 дней. При этомъ они ссылаются на внигу Паралипоменовъ (2 Паралип. ХХХ, 22), гдъ говорится: "и скончаща праздникъ опръснововъ седмь дней жруще жер*теу спасенія*, т.-е. семь дней празднуя пасхальное торжество. Наконецъ защитники хронологіи трехъ первыхъ евангелистовъ говорять, что приведенное выражение Іоанна будеть совершенно непонятнымъ, если слова "йсть пасху" понимать въ буквальномъ ихъ смыслъ, такъ какъ по закону Моисея іудей, вошедшій въ домъ язычника, считается нечистымъ только до захода солнца того же дня, когда онъ былъ въ домъ язычника; слъдовательно іуден могли войти въ преторію Пилата и могли пость паску (въ собственномъ смыслё). Противники этого мнёнія говорять напротивъ, что выражение "всть пасху" какъ въ книгв Паралипоменонъ (особенно въ связи II, XXX, 22 съ XXX, 18), такъ и во всъхъ другихъ мъстахъ употребляется только и даже единственно только для обозначенія пасхальной вечери въ собственномъ смыслё 5) и что ни одинъ читатель евангельскаго повъствованія Іоанна не можеть найти въ разбираемомъ нами выражении ничего другаго, вромъ указанія на предстоявшее въ тоть день вечеромъ яденіе пасхальнаго агица, что для обозначенія пасхальнаго празднества вообще употребляется только одно слово πάσχα, но не πάσχα φαγείν, какъ это видно изъмножества мъстъ какъ ветхозавътныхъ, такъ и новозавътныхъ писаній (ср. Второг. XVI, 2; Лук. II, 41; XXII, 1; Дёян. XII, 4). Что же касается второй половины приведеннаго возраженія, т.-е. оскверненія въ преторіи Пилата, то нужно замітить, что въ тотъ же день іудеямъ (первосвященникамъ, книжникамъ и фарисеямъ) предстояло не только всть пасху вечеромъ, но и присутствовать въ храмв при закланіи агнцевъ, что обыкновенно происходило за 3-5 часовъ до захода солнца, а священники должны были даже кровь агицевъ возливать на жертвенникъ. Ясно, что этого они не могли бы уже исполнить, еслибы въ тотъ день вошли въ преторію Пилата... Наконецъ, придерживающіеся хронологіи трехъ первыхъ евангелистовъ для подкръпленія своего предпо-

<sup>\*)</sup> Ср. Второв. XVI, 5, 6; Мате. XXVI, 17; Марк. XIV, 12, 14; Лук. XXII, 8, 11, 15 · loc. Флав. Древн. XIV, 2, 1; XVII, 9, 3, О войн. іуд. II, 1, 3 и др.

ложенія ссылаются еще на астрономическую таблицу Вурма, по которой въ годъ смерти Христа (по Визелеру 783 г.) 15 Нисана было въ пятницу. Но довърять этой ссылкъ на астрономическія изследованія Вурма нельзя, такъ какъ самый годъ смерти Спасителя въ этомъ случав Визелеромъ быль опредвленъ лишь потому, что 15-е Нисана въ томъ году пало на пятницу,-idem per idem-и такъ какъ мартовское новолуніе, т.-е. 1-е Нисана, Визелеромъ опредълялось не по дъйствительному, т.-е. астрономически вычисленному наступленію новолунія, а повидимому появленію дуны въ первой фазв ея, что очевидно могло случиться только дня два или три спустя после действительного наступленія новолунія. Въ этомъ отношеніи большаго вниманія заслуживають изследованія новейшаго времени, по которымь въ годъ смерти Іисуса Христа 14-е Нисана совпало съ пятницей, что вполит согласно и съ хронологическимъ указаніемъ евангелиста Іоанна. Итакъ, послъ сказаннаго нами доселъ ясно, что возраженія, направленныя противъ нікоторыхъ мість евангельскаго повъствованія Іоанна, разногласящихъ повидимому съ общимъ хронологическимъ ходомъ событій, какъ они представлены въ трехъ первыхъ евангеліяхъ, не имъють для себя прочныхъ основаній и не подрывають довирія къ хронологическимъ указаніямъ евангелиста Іоанна. Иначе дело поставлено у техъ, которые придерживаются хронологін, указываемой повъствованіемъ евангелиста Іоанна. Въ ихъ пользу говоритъ уже все то, что говорить не въ пользу ихъ противниковъ. Кромъ того, въ самыхъ повъствованіяхъ трехъ первыхъ евангелистовъ они указывають много такихъ черть, которыя вполнъ согласны съ общимъ хронологическимъ ходомъ событій въ евангеліи отъ Іоанна и какъ бы не соотвътствуютъ даже самымъ хронологичесвимъ указаніямъ трехъ первыхъ евангелистовъ. Какъ мы видъли, три первыя евангельскія повъствованія какъ будто бы не чужды той мысли, что Іисусъ Христосъ совершилъ свою последнюю вечерю въ четвергъ 14-го Нисана вместе со всеми другими іудеями, такъ какъ тоть день, въ который Інсусь Христосъ совершилъ Свою последнюю пасхальную вечерю, въ нихъ называется "первымъ днемъ опресночнымъ, въ который надлежало закалать пасхальнаго агица". Но 1) этому не соотвътствуеть замечание Луки, что въ пятницу, возвратившись после

погребенія Інсуса домой, муроносицы "приготовили благовонія и масти", чего он'в не могли бы ділать, еслибы пасха еврейская началась еще съ четверга; 2) Іосифъ Аримафейскій въ пятницу также не могъ бы купить плащаницы, а равно и заботиться о погребеніи Іисуса (снимать со креста, обвивать плащаницею, приваливать камень къ дверямъ гроба и т. п.), а равно немыслимо было бы и распятіе Христа, еслибы пасху начали іуден праздновать еще въ четвергъ; 3) 15-е Нисана Симонъ Киринеянинъ не могъ бы возвращаться съ своего поля и никто въ этотъ день не заставилъ бы его нести крестъ Іисуса; наконецъ 14-е Нисана при многолюдствъ посътителей Іерусалима на правдникъ пасхи Іисусъ едва ли могъ бы и надівяться, чтобы въ чьемъ нибудь дом'в могла найтись не только "велія и постлана", но и какая-нибудь свободная комната, гдъ бы Онъ могъ совершить пасху вмъсть со своими учениками.

Такимъ образомъ необходимо признать: 1) что хронологическія указанія евангелиста Іоанна вполнъ върны и ничъмъ не опровергается ихъ истинность, т.-е. что последняя пасхальная вечеря была совершена Інсусомъ Христомъ 13-го Нисана въ четвергъ вечеромъ, днемъ раньше, чёмъ совершали ветхозав тную пасху іуден и 2) что въ самыхъ повъствованіяхъ трехъ первыхъ евангелистовъ находятся такія данныя, которыя вполнъ гармонирують съ общимъ ходомъ событій по хронологіи Іоанна и даже не соотвътствують тому хронологическому порядку, какой обыкновенно навязывають повъствованіямъ трехъ первыхъ евангелистовъ. Оставляя пока въ сторонъ возможность примиренія евангельскихъ повъствованій, мы однакоже не можемъ не коснуться следующаго вопроса: какимъ образомъ Інсусъ Христосъ, не нарушившій во время всей Своей земной жизни ни одной іоты или черты изъ закона Моисея, могъ совершить свсю последнюю пасхальную вечерю не 14-го Нисана, когда предписываль законь и когда совершали ветхозавъгную пасхальную вечерю всв другіе іудеи, а 13-го днемъ раньше іудеевъ? Что Інсусъ Христосъ и въ этомъ случав не нарушилъ закона Моисеева, въ этомъ не можеть быть никакого сомивнія уже по одному тому, что ни въ частныхъ разговорахъ, ни предъ судомъ синедріона іуден не упрекали въ этомъ Інсуса. Тъмъ не менъе на вопросъ: "почему, на какомъ основаніи Інсусъ Христосъ

вкущалъ пасхальнаго агнца днемъ раньше другихъ? — отвътить не легко. Намъ извъстны три попытки разръшенія этого вопроса, но ни одну изъ нихъ нельзя назвать вполнъ удовлетворительною в).

Такъ напр. извъстный нъмецкій ученый богословъ Эбрардъ 7), желая уяснить себъ поведение Іпсуса Христа, допускаетъ, что Інсусь Христось вовсе не совершаль во время Своей последней вечери съ учениками ветхозавътной пасхи, не вкущаль пасхальнаго агнца. Конечно, если согласиться съ Эбрардомъ, то Інсусъ не нарушаль Моисеева закона о времени совершенія ветхозавътной пасхи и все дъло объясняется весьма просто. Но какъ же, спрашивается, евангелисты (особенно три первые) говорять о последней вечери, совершенной Іисусомъ Христомъ именно вакъ о вечери пасхальной (Ме. XXVI, 17; Мр. XIV, 12; Лук. XXII, 8 и др.)? На этотъ вопросъ Эбрардъ отвъчаетъ тъмъ, что первые евангелисты не были очевидцами-свидътелями совершенія Інсусомъ Христомъ последней прощальной вечери (solche Berichterstatter, wie der Verfasser des griech. Mattheus, ferner Marcus und Lucas, nicht Augezeugen waren), a notomy n дегно могли, по недоразумънію (durch leises Missverständniss) придти въ убъжденію, что послъдняя вечеря, совершенная Іисусомъ вивств съ Его ученивами, была дъйствительно іудейскою пасхою, тогда какъ очевидцы евангельской исторіи, по всей въроятности, разсказывали о паскъ уже чисто христіанскаго характера. Такъ думаетъ ученый, который въ первомъ изданіи своей книги еще придерживается хронологическихъ указаній тремъ первымъ евангелистовъ! Намъ нажется, что перемвною своего первоначального взгляда на настоящій Эбрардъ ничего не выиграль. Онъ если и не принимаеть взгляда многихъ ученыхъ (Шварца, Бенгеля, Герике, Шотта, Ольсгаузена и Тирша), что Матеей самъ перевелъ свое евангеліе на греческій языкъ, то все-таки признаеть, что переводъ этотъ былъ сдаланъ еще



<sup>6)</sup> Къ числу этихъ попытокъ мы не причисляемъ даже того наивнаго объясненія, по которому въ годъ смерти Спасителя у іудеевъ былъ не върно составленъ календарь и одинъ только Христосъ совершилъ паску въ надлежащее время.

<sup>\*)</sup> Wissenschaftliche Kritik der evang. Geschichte, crp. 514.

при жизни апостоловъ, безъ сомивнія на ихъ глазахъ и по ихъ порученію в). И вдругь этоть же самый Эбрардъ допускаетъ подобный недосмотръ со стороны апостоловъ! Да и какъ ветхозавѣтную пасху можно было смѣшать съ пасхою христіанскою, столь отличною отъ первой и по мѣсту и по своему внутреннему значенію и характеру и даже наконецъ по своимъ внѣшимъ условіямъ! Ясно, что попытка Эбрарда должна быть отнесена къ числу совершенно неудачныхъ.

Гораздо правдоподобиње ръшають вопросъ о времени совершенія Іисусомъ Христомъ последней Его пасхальной вечери другіе ученые °). "Хотя по закону Монсея, говорить напр. Филареть, накъ счеть сутокъ начинался съ вечера, такъ и пасхальный праздникъ начинался вечеромъ 14-го дня Нисана: но въ позднемъ обыкновеніи іудеевъ и приготовительные къ празднику сутки относились также къ празднику, и такимъ образомъ вийсто 7 считали 8 дней опресночныхъ. Къ этому довела и нужда. По стеченію народа въ паскъ въ Іерусалимъ очень многимъ и особенно бъднымъ не доставало им помъщенія, им другихъ потребностей для празднованія пасхи въ одинъ и тоть же день. Потому значительная часть людей и преимущественно бъдные приготовлями и вкушали пасхальный агнецъ въ предпразднество насхи, въ 13-й день Нисана, соответствующаго половине марта и апрыля. Народъ оправдывался въ своемъ обыкновенія еще и тыть, что считаль начало Нисана отъ соединенія луны съ солицемъ, тогда навъ книжные пюди считали съ первой четверти луны, т.-е. сутками позже. Такимъ образомъ старъйшины іудейскіе, по повъствованію евангелиста Іоанна, утромъ дня, следовавшаго за совершениемъ паски Спасителемъ, не енидоша въ преторъ, да не осквернятся, но да ядять пасху (Іоан. 18, 28). Эти люди, вавъ люди богатые, имвли всв средства праздновать пасхальную вечерю въ положенное закономъ время, въ 14-й день Нисана; въ тому же они хотвли всегда казаться образцами праведности законной. Утромъ того дня, когда уже осужденъ былъ Спаситель, синедріонъ только готовился въ паскв (Іоан. 19, 14). Другое

<sup>\*)</sup> Wissenschaftliche Kritik der ev. Gesch., erp. 786.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Людовикъ Капедаъ, Кокцей, Гугъ, Филаретъ (черниговскій), Горскій, Миханлъ, Виталій (Гречулевичъ) и др.

двло--- люди бъдные: ихъ самая бъдность заставляла не столько дорожить буквою закона, сколько духомъ его. Такъ и ученики Інсуса уже въ предпразднество пасхи начинають готовиться къ исполненію предписаній вакона о пасхальномъ агнцъ (10). Архимендрить (нынъ епископъ) Михаилъ, хотя собственно говоря и отназался отъ ръшенія вопроса, почему Інсусъ Христосъ внушаль пасхальнаго агица диемь раньше другихь, говоря, "что мы этого не знаемъ", но въ концъ концовъ и онъ принимаеть это объясненіе. "Кажется, говорить онъ, болье въроятно то объясненіе этого факта, что около времени Христова было въ обычав у іудеевъ двухдневное совершеніе праздника пасхи, 13 н 14 чиселъ Нисана, что законнымъ днемъ совершенія ся было 14 число вечеромъ". По изследованію Гуга, въ Іудев хотя въдель предшествующій пасхів работали до полудня, но въ Галилев не производили никанихъ работъ въ продолжение цалаго дня предъ пасхою. Іерусалимскій талмудъ также безусловно утверждаеть, что день предшествующій пасхъ также свять, какъ и самый день пасхи". На этомъ основаніи нашъ почтенный богословъ Михаиль двлаеть следующее предположение: "что касается до агица пасхальнаго, говорить онъ 11), могъ ли онъ быть приготовленъ и вкушаемъ въ этотъ день, то надобно полагать, что іуден, не препятствуя обычаю галилеянъ праздновать и день предшествующій паскв какъ день самой паски, тогда когда они праздновали его въ Герусалиме, дозволяли имъ вкущать и днемъ ранње пасхальнаго вечера и агнца, чему благопріятствовало и то обстоятельство, что въ краткій срокъ назначенный закономъ для вакланія агицевъ пасхальныхъ, затруднительно было при храмъ приготовлять то воличество ихъ, вакое нужно было для всвих, стекавшихся въ то время въ Герусалимъ праздновать пасху. Во избъжание этого затруднения, нужно полагать и разрвшено было особенно намилеянам, соответственно ихъ обычаю вкушать пасхальную вечерю днемъ ранве назначеннаго закономъ времени, именно вечером 13-го Нисана, хотя общее празднование и совершаемо было вечеромъ слюдующаю 14-го дня. Господь воспользовался симъ и предвидя близость страданій Своихъ совер-



<sup>&#</sup>x27;0) Бес. о страд. ч. І, стр. 10—11.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) О евангеліяхъ и евангельской исторіи, М. 1870, стр. 271.

шиль по обычаю налименно пасхальную вечерю раные общаго празднованія 13 числа, а 14-го въ день общаго празднованія пасхи предъ вечеромъ, въ который начиналось вкушеніе агица, быль распять".

Какъ объяснение Филарета, такъ и объяснение Михаила, сами по себъ въ высшей степени правдоподобны; но въ сожальнію они не имъють для себя твердаго историческаго основанія. Мы ни откуда не знаемъ, чтобы около времени земной жизни Господа Нашего Інсуса Христа у іудеевъ дъйствительно было въ обычав двухдневное совершение праздника пасхи 13 и 14 чиселъ Нисана; и нашъ извъстный ученый гебраисть Д. А. Хвольсонъ (заслуженный ординарный профессоръ еврейскаго языка и библейской археологіи при с-петербургской духовной академін, довторъ еврейской словесности) прямо утверждаеть, что такого обывновенія у іудеевъ никогда и быть не могло. Самъ Миханлъ не особенно повидимому довъряеть своему объясненію; по крайней мірв на вопрось разрішаемый этимь объясненіемь, почему Інсусъ Христосъ вкушалъ пасхальнаго агица днемъ раньше другихъ? онъ, какъ мы видели, скромно ответилъ: "мы этого не внаемъ". Такимъ образомъ на вышеприведенное объяснение можно смотръть только какъ на гипотезу весьма близкую къ истинъ, но неподтвержденную еще археологическими изследованіями.

Гораздо правдоподобите по нашему митнію ртшеніе вопроса о времени совершенія Іисусомъ Христомъ послідней пасхальной вечери, предположенное Хвольсономъ 12). Результаты, достигнутые научными изслідованіями Хвольсона, состоять въ слідующемъ: "1) раввинизмъ развивался постепенно, долго боролся противъ боліте древняго пониманія Моисеевыхъ законовъ, пріобріталь все боліте и боліте почвы и достигь господства тольно къ началу ІІ ст. 2) Раввинское опреділеніе, въ силу котораго пасхальная жертва вытісняєть субботу (т.-е. можеть быть принесена въ субботу) возникло въ боліте позднее время и во время Іисуса не имітло еще значенія, ибо тогда считалось недозволеннымъ приносить эту жертву въ субботу. 3) Раввинское опреділеніе, по которому пасхальнаго агнца слідовало закалать въ послітобіть пенецасы, т.-е. между 3—5 ч., также относится къ

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Христ. Чтеніе, 1878, ІІІ—І V, стр. 352—419.

болње позднему времени и во времени Іисуса также не имъло еще силы, ибо тогда жертва эта была закалаема только послв захожденія солица. 4) Поэтому если 14 число перваго місяца совпадало съ пятницей, то эта жертва уже не могла быть закалаема после захода солнца, такъ какъ этимъ временемъ начинается суббота, въ которую не дозволялось приносить и закадать пасхальную жертву. 5) Въ годъ смерти Іисуса Христа 14-е Нисана совиало съ пятницей, въ которую нельзя было закалать пасхальнаго агица, вслюдетвие столкновения съ субботой. 6) Поэтому заналаніе пасхальнаго агнца для встаг евреев было перенесено на 13-е, т.-е. на вечеръ четверга. Предписание же Монсея, чтобы пасхальный агнецъ быль вкущаемь до утра, одни толновали въ томъ смыслв, что подъ этимъ разумвется утро той ночи, въ которую закалали пасхальнаго агица, въ какой бы день это ни случилось; другіе однаво полагали, что подъ выраженіемъ "до утра" всегда следуеть понимать только утро 15-го. Інсусъ Христосъ и Его ученики, а можетъ-быть еще и другіе оврен, держались перваго толкованія и вкупиами пасхальнаго арнца чже 13-10 вечеромь, какъ сказано въ ев. Іоанна (XIII. 1): "предъ праздникомъ пасхи"; другіе же евреи держались послъдняго толкованія и совершали это только въ следующій день; они поэтому не хотвли въ пятницу вступить въ преторію, "чтобы не освверниться, но чтобы можно было всть пасху" (Ioan. XVIII, 28)". Объясненіе Хвольсона, хотя также гипотетично въ некоторыхъ своихъ частякъ, но все-таки намъ кажется весьма правдоподобнымъ и мы вполив съ нимъ согласны. Мы несогласны съ Хвольсономъ только въ томъ, какъ при настоящемъ своемъ объяснени онъ старается примирить важущееся разногласіе о времени совершенія Інсусомъ Христомъ последней пасхальной вечери между евангельскими повъствованіями трехъ первыхъ евангелистовъ и повъствованіемъ евангелиста Іоанна. Для этого онъ допускаеть, что въ первоначальномъ текств евангелія Матеея было сказано: "первый день опресночный приблизился и прибливились ученики въ Інсусу и сказали" и т. д. Но мы не знаемъ ровно никакого основанія для такого предположенія и потому считаемъ его совершенно произвольнымъ. Евангелисты ясно отличали приближение праздника опреснововъ отъ наступленія его: приближался празднивь опреснововъ... Насталь

же день опреснововъ (Лук. XXII, 1, 7). Мы глубово уважаемъ ученые труды Хвольсона и вполив ввримъ ему, "что во всей еврейской литературь во теченіе болье чьмо 3000 меть подъ выраженіемъ переый день оприсночный никогда и нигди не понимали начего инаго, какъ только 15-е число мъсяца Нисана". Но въ то же время мы не можемъ не согласиться и съ мивніемъ его противника о. Виталія (Гречулевича), что называя этотъ день первымъ опрвеночнымъ" евангелисть Матеей употребиль такое название не въ томъ буквальномъ смыслъ, въ какомъ оно значится въ Пятовникін Монсеевомъ, а въ смыслъ общемъ техничесвомъ. Въ буквальномъ смыслъ евангелисты даже и не могли употреблять его въданномъ случав. Подъ выражениемъ "первый день опресночный", говорить Хвольсонъ, евреи вспых времень и вспых страно понимали не что иное какъ 15-е, но инкогда не понимали 14-е и тъмъ менъе 13-е, воторое было обыкновеннымъ буднимъ днемъ и никогда не отличалось отъ другихъ буднихъ дней". Следовательно, если допустить, что евангелисть Матеей унотребиль выражение "первый день опръсночный" въ собственномъ смысле, то выходить, что Інсусъ Христосъ совершиль пасхальную вечерю даже и не 14-го нисана въ пятницу вивств со встви іздеями, а уже на другой день вечеромъ 15-го нисана въ субботу, что совершенно протявно и ветхозавътному закону в общему ходу событій, какъ они налагаются даже и въ трехъ первыхъ евангельскихъ повъствованіяхъ. На основаніи самыхъ повъствованій трехъ первыхъ евангелистовъ можно думать, что выраженіе "первый день опрвеночный" въ нахъ употреблено только въ общемъ, но никанъ не въ собственномъ смыслъ. Ибо что такое "первый день опресночный" по изъяснению повествованій трехъ первыхъ евангелистовъ? День, "когда закалали пасхальнаго агица" (Мр. XIV, 12), день, "въ который надлежало закалать пасхального агица" (Лук. XXII, 7). Πρώτη ἡμέρα τῶν άζύμων ότε τὸ πάσχα ἔθυον,—ἐν ἡ ἔδει θύεσθαι τὸ πάσχα. Μω χγмаемъ, что самъ почтенный профессоръ согласится съ нами въ томъ, что никогда и нигдъ въ течени болье чъль 3000 льть евреи всихи времени и всихи страни не закалывали пасхальнаго агица "въ первый день оприсночный", т.-е. 15-го Нисана, а еще менње думали, что въ этотъ день надлежало закалать и вкушать васхальнаго агица. Но когда же надлежало закалать и вкушать

пасхальнаго агица въ годъ смерти Спасителя по изследованіямъ самого Хвольсона? 13-го Нисана. Следовательно, хотя три первые евангелисть, указывая на день совершенія Спасителемъ последней пасхальной вечери, и называють его "первымъ днемъ опресночнымъ", но резуменоть тотъ именно день, въ который надлежало заналать пасхальнаго агнца, т.-е. 13-й день Нисана, накъ и евангелистъ Іоаннъ. Что выраженіе "первый день опръсноковъ" тремя первыми евангелистами въ данномъ случав употреблено не въ буквальномъ, а въ общемъ смыслъ, какъ указаніе на извъстный день такъ или иначе причисляемый къ днямъ паскальнымъ, доказываеть и следующее место въ евангеліи отъ Луки: приближался праздникъ оприсниковъ, называемый пасхою (Лук. XXII, 1). Отсюда видно, что для евангелиста выраженіе "праздникъ опресноковъ", по своему внутреннему значенію, тождествено съ выражениемъ "праздникъ пасхи". Послъ всего сказаннаго ясно, что между нашими евангельскими повъствованіями ніть никавого разногласія относительно указанія временя совершенія Інсусомъ Христомъ последней пасхальной вечери; всв они согласны между собою въ томъ, что вечеря эта была совершена 13-го Нисана, въ четвергъ вечеромъ. Такимъ образомъ закончивъ съ вопросомъ о времени совершенія последней вечери, перейдемъ теперь къ изложенію самаго событія.

Итакъ въ четвергъ, 13-го Инсана, когда все іуден должны были закалать пасхальнаго агица (такъ какъ 14-го Нисана приходилось въ пятинцу, а следовательно вечеромъ, въ пятинцу по захожденін солица, съ наступленіемъ субботы, закалать агица уже было нельзя), ученики спросили Іисуса, гдф Ему угодно, чтобы приготовлена была пасха. Такъ какъ по закону (Второз. XVI, 5. 6), пасха іудеями могла быть совершаема только въ Іерусалимь, гдь въ храмь закаладся обыкновенно и пасхальный агнецъ, то, подозвавши въ Себъ дюбимыхъ учениковъ Своихъ. Інсусь Христось послаль ихъ въ городъ Іерусалимъ, говоря: при входъ вашемъ въ городъ, встрътится съ вами человъкъ, несущій кувшинъ воды; последуйте за нимъ въ домъ, въ который пойдеть онъ, и скажите хозяину дома: "Учитель говорить тебъ: гдъ комната, въ которой бы Миъ ъсть пасху съ учениками Моими"? И онъ поважеть вамъ горницу большую устланную; тамъ приготовьте". Они пошли и нашли, какъ сказалъ имъ Імсусъ, и приготовили пасху. Штраусъ <sup>11</sup>) совершенно правъ, когда думаетъ, что евангелисты въ этомъ случав имъли намврение разсказать о чудесномъ событи (върнъе указать на сверхъестественность события), божественномъ предвъдвни и управлении сердцами людей. Дъйствительно, нужно согласиться, что призмаки отыскания горницы для совершения пасхи указаны Іисусомъ Христомъ слишкомъ случайные и они ясно говорять о томъ, что Христосъ обладалъ способностию прозръвать въ будущее—способностию, которая свойственна только Существу, стоящему внъ условій пространства и времени, т.-е. Богу.

Когда комната и все необходимое для совершенія пасхальной вечери были уже приготовлены, вечеромъ пришель Інсусъ и возлегь вивств съ Своими ученивами. Между ученивами въ это время возникъ споръ о томъ, кто изъ нихъ долженъ почитаться большинъ. Нъкоторые ученые думають, что споръ учениковъ о первенствъ быль возбуждень по случаю размъщенія ихъ вблизи своего Учителя 14). Но намъ кажется болве правдоподобнымъ мивніе другихъ ученыхъ, по которому споръ о первенств'я между ученивами быль возбуждень по поводу того, -- кто изъ нихъ долженъ принять на себя обязанность слуги и предъ вечерею умыть ноги возлежащемъ, какъ это было въ обычав у іудеевъ. Исполженный любви въ ученивамъ Своимъ, Христосъ не могъ оставить безъ обличенія слабости ихъ, поднявшей споръ о первенствъ. Но зная человъческую природу, на которую гораздо болъе дъйствуетъ всегда примъръ нежели слова, Онъ сначала началъ обличать ихъ дъйствіемъ и потомъ уже предложиль наставленія. Не говоря ни слова, Онъ всталъ съ вечери, снялъ съ себя верхнюю одежду и взявъ полотенце, препоясался имъ; потомъ Самъ ванать воду въ умывальницу и началъ умывать ноги ученивамъ Своимъ и отпрать ихъ полотенцемъ, которымъ былъ препоясанъ. Когда Онъ подошелъ къ Симеону Петру, тоть снавалъ Ему: "Господи! Тебъ ди умывать мои ноги"?--На это Інсусъ отвъчалъ ему: "что Я дълаю, теперь ты не знаешь, а уразумъешь иосяв". Но Петръ стоявъ на своемъ: "не умоешь ногъ монхъ во въвъ". И только когда Іисусъ замътиль ему, что если Онъ

<sup>13)</sup> Das Leben Iesu, II, crp. 383.

<sup>44)</sup> Филаретъ, бесъд. о страд ч. І, стр. 17.

не умоеть его (не сказаль ногь а его), то онь не будеть имвть части съ Нимъ, - пылкій и энергичный Петръ воскликнуль: "Господи! не только ноги, но руки и голову"! Въ отвъть на это, заимствуя образъ отъ человъка, который омылся въ ръкъ и вышель изъ нея чистымъ, но ставъ ногами на землю замараль ихъ пылью и потому снова долженъ омыть ихъ, Інсусъ Христосъ снаваль Петру: "омытому нужно только умыть ноги, потому что чисть весь"; при этомъ Онъ пользуется случаемъ, чтобы возбудить въ душъ Іуды сознаніе всей нравственной грязи того преступленія, которое онъ уже рішился совершить, и потому прибавиль: "и вы чисты, но не всв". Ибо зналъ Онъ, говоритъ евангелисть, предателя Своего, потому и сказаль: "не всв вы чисты". Послъ умовенія ногь Інсусъ снова надвяв свою одежду и возлегии съ ученивами, началъ изъяснять имъ значение совершеннаго Имъ дъйствія. "Знаете ли, что Я сдълаль вамъ"? "Цари господствують надъ народами (языческіе владыки величаются пышными титулами, но не отвёчають этимъ титуламъ своимв дълами и владъющіе ими благодътелями называются (напр, Птоломен-эвертеты). А вы не такъ: но ито изъ васъ больше, будькакъ меньшій, и начальствующій какъ служащій! Ибо кто больше, вовлежащій или служащій? не возлежащій ли? А Я посреди васъ, какъ служащій. Вы называете Меня Учителемъ и Господомъ; и правильно говорите: ибо Я точно тотъ. Итакъ, если Я, Господь и Учитель, умыль ноги вамь, то вы должны умывать ноги другь другу. Ибо Я даль вамь примерь, чтобы и вы дедали тоже, что Я сделаль вамь. Истино, истино говорю вамь: рабъ не больше господина своего, и посланнивъ не больше пославшаго его. Если это знаете, блаженны вы, когда исполняете". При этомъ Інсусъ Христосъ снова пользуется случаемъ, чтобы: напомнить Іудь о томъ ужасномъ преступленія, которое онъ задумаль. Но раскаянія не последовало и на этоть разъ. Впрочемъ, до сихъ поръ Інсусъ Христосъ дълалъ указанія на своего предателя не ясно (не всв вы чисты; ядущій со Мною хльбъ поднять на Меня пяту свою), такъ что ихъ могь понять лишь одинъ Іуда. Но во время вечери, видя, что тайныя указанія не пробуждають въ раскаянію совъсти Іуды, Іису съ возмутился духомъ надъ такою ожесточенностію сердца человіческаго и сказалъ уже открыто: "истинно, истинно говорю вамъ, что одинъ

нзъ васъ предастъ Меня". Слова эти, ясно указывавшія на то, что одинъ изъ приближенивйшихъ лицъ есть предатель, поразили и опечалили учениковъ Іисуса и они одинъ за другимъ начали спрашивать его: "не я ли Господи"? Такой же вопросъ между прочимъ предложилъ ему и Гуда и Гисусъ отвътилъ ему: "ты сказалъ". Такъ навъ для посторонняго лица отвътъ этотъ еще не можетъ быть названъ вполив утвердительнымъ, то Петръ сдълалъ знакъ Іоанну, который въ это время возлежалъ у груди Інсуса, чтобы онъ спросилъ Учителя, кто это, о которомъ Онъ говорить. Іоаннъ, припадши къ груди Інсуса, сказалъ Ему: "Господи! вто это"? Інсусъ отвъчалъ: "тотъ, кому Я, обмакнувъ кусовъ хліба, подамъ". И обмакнувъ въ соль кусовъ хліба, Онъ подалъ Іудъ Симонову Искаріоту. Такимъ образомъ о согрышнышемъ и непослушавшемся первыхъ двухъ увъщаній Інсусъ Христосъ повъдуетъ Своей церкви. Но Іуда оказывается закоренвлымъ грешникомъ; въ немъ нетъ и малейшаго следа раскаянія. Вотъ почему обратившись къ нему Христосъ сказаль: \_что двлаешь, двлай скорве". Эти слова могли быть понятными только для самого Христа, Іуды, Петра и Іоанна. Для остальныхъ учениковъ они не могли быть вполнв понятными. А такъ какъ у Іуды былъ ящикъ съ деньгами, то они и думали, что этими словами Інсусъ повелълъ ему купить, что нужно къ празднику или дать что-нпоудь нпіцимъ.-Принявъ омоченный въ соль кусокъ хлъба, Іуда тотчасъ вышелъ. На дворъ етояла ночь По уходъ Гуды 15) Інсусъ Христосъ началъ говорить ученикамъ Своимъ о томъ, какъ Онъ желалъ совершать съ ними эту пасху,

<sup>18)</sup> Присутствоваль ли Іуда при совершеніи Інсусомъ Христомъ Божественной Евхаристіи,—вопросъ довольно трудный для рішенія. Многіс ученые отвічають на него отряцательно, другіе—утвердительно. Исходя отъ словъ Спасителя: "пійте отъ нея вси" и замічанія евангелиста: "и пиша отъ нея вси" архіепископъ Филаретъ приходить къ заключенію, что и предатель Іуда не быль лишенъ вечери Христовой (Бесід. о страд., ч. І, стр. 37). Но вамъ кажется, что въ выводі Филарета заключается боліве чімъ сколько содержать посылки; притомъ же съ точки врініві Филарета слідуеть думать, что Іуда, не вкущая пречистаго тіла Христова, пиль только чащу... Впрочемъ, такъ ли оно было или иначе,—это не имість особенно важнаго значенія для живнеописанія Інсуса Христа. Чудная благость Господа къ грішнивать и въ частности къ Іудії достаточно доказана Евангеліемъ и безъ того.

чъмъ очевидно давать имъ знать, что Онъ намъренъ былъ совершить нъчто особенное. И дъйствительно по окончании ветхозавътной пасхальной вечери, Онъ совершаетъ вечерю новую, вечерю новозавътную—Евхаристію. Взявъ въ руки хлъбъ, благодаривъ, благословивъ, преломивъ и раздавая ученикамъ Своимъ, Онъ сказалъ: "прінмите, ядите: сте есть тъло Мое, которое за васъ предается во оставленіе гръховъ"; затъмъ, взявъ чащу и благодаривъ, также подалъ имъ, говоря: "пейте отъ нея всъ; ибо сте есть кровь Моя новаго завъта, которая за васъ и за многихъ проливается во оставленіе гръховъ. Сте творите въ Мое воспоминаніе". И воспъвъ пошли на гору Елеонскую.

Противъ этого евангельского событія нетъ недостатва въ возраженіяхъ со стороны отридательной критики. Върная самой себъ (свойство похвальное, но оно достойно лучшаго назначенія) отрицательная критика и здёсь начинаеть свое дёло сравненіемъ повъствованій и указаніемъ между ними "непримиримыхъ противорвчій". Между твиъ какъ по синоптикамъ, говоритъ напр. Штраусъ 18), на послъдней вечери Іисусъ установляетъ Евхаристію, у Іоанна напромивь (vielmehr) Онъ совершаеть омовеніе ногъ. Чъмъ же объяснить такое разногласіе евангельскихъ повъствованій? Для ръшенія этого вопроса Штраусъ обращается къ следующей дилемие: или при написаніи своего евангелін Іоаннъ имълъ въ виду только выполнение опущеннаго синоптиками (т.-е. тремя первыми евангелистами), -- въ такомъ случав понятно, почему онъ опустиль въ своемъ повъствовании разсказъ объ установленіи Евхаристіи, -- но за то непонятнымъ осталось бы, зачимъ онъ повъствуетъ напр. о чудесномъ насыщении пяти тысячъ народа, о которомъ такъ ясно и наглядно разсказали уже первые евангелисты; или же при написаніи своего евангелія онъ вовсе не имълъ намъренія восполнять другія евангельскія повъствованія, но описываль жизнь Інсуса Христа самъ по себъ. безъ отношенія въ другимъ повъствователямъ, --- въ такомъ случав является совершенно непонятнымъ, какимъ образомъ онъ могь опустить въ своемъ повъствовании столь важное событие, вакъ установление Евхаристии, которое имъетъ существенное значеніе не только въ жизни самого Інсуса Христа, но и во всей



<sup>16)</sup> Das Leben Iesu, II, crp. 401.

последующей жизни учрежденного Имъ общества. Свое настоящее недоразумъніе Штраусъ разръшаеть въ концъ концовъ твиъ, что Інсусъ Христосъ вовсе и не устанавливалъ Евхаристін. какъ обряда (als Ritus), т.-е. въ томъ смысле, въ какомъ понимають Евхаристію протестантскіе богословы, - а еще менте. какъ понимаютъ ее католики. Впрочемъ мысль эта принадлежить собственно не Штраусу. Еще Шлейермахеръ утверждаль въ своихъ лекціяхъ, читанныхъ имъ въ Берлинскомъ университетв. — "что изъ собственныхъ словъ Христи, какъ они переданы намъ въ трехъ (первыхъ) евангеліяхъ, непосредственно нельзя завлючать, будто бы Христосъ установиль (Евхаристію) какъ постоянный институть въ христіанской церкви, такъ какъ здёсь (на тайной вечери) Онъ имълъ дъло только съ небольшимъ числомъ Своихъ учениковъ, съ впостольскимъ кружкомъ, и следовательно, если Онъ повельлъ имъ повторять это дъйствіе, то отсюда еще нельзя выводить, что Онъ повельдъ это дълать и всей христівнской церкви вообще, напротивъ вполнъ возможно завлючать, что Онъ заповъдаль это только однимъ апостоламъ, чтобы чрезъ такое торжественное воспоминание укръпить между Собою и ими особенное отношение 17). Въ этой мысли Шлейермахера поддерживаеть, по его словамъ, поведение евангелиста Іоанна, который подробно разсказываеть объ умовеніи ногь и проходитъ поднымъ модчаніемъ установленіе Евхаристіи, -- откуда будто бы всецьло следуеть, что умовению ногь евангелисть Іоаннъ придавалъ гораздо большее значеніе, чемъ Евхаристіи. Но какъ же, спрашивается, объяснить теперь учение о Евхаристін ап. Павла въ его посланін къ Кориноянамъ, свидътельства апостольскія и книги Денній апостольских о совершеніи Евхаристін и вообще всю практику первенствующей церкви? На этотъ вопросъ Шлейермахеръ даеть ясный и короткій отвъть: ученики, принимавшіе личное участіе на тайной вечери, не вполив върно поняли мысль Христа, заключавшуюся въ совершении Евхаристии.

Да, читатель! Много недоразумёній существовало въ теченіе восемнадцати столетій! И причиною этого въ большинстве случаевъ оказываются наши евангелисты. Обыкновенныя действія, а въ некоторых случанх быть-может и фокусы они считали

<sup>11)</sup> Das Leben Iesu, crp. 419.

чудесами, действіями сверхъестественными, какими-то знаменіями, притчи - фактами: свои субъективныя, визіонервныя состоянія явленіями вижшними, объективными, не понимали ясныхъ словъ Христа, а Его дъйствіямъ приписывали такое значеніе, какого они никогда не имъли!... Только ученымъ евангельскимъ критикамъ нашего просвъщеннаго XIX столътія мало-по-малу удается возствновлять истину. Но чтобы видъть, такъ-ли оно на самомъ дълъ, -- разсмотримъ ближе сужденія этихъ ученыхъ. Что первымъ тремъ евангелистамъ было извъстно умовение ногъ, совершенное Іисусомъ Христомъ на тайной вечери, въ этомъ не можетъ быть никакого сомнънія. Лука приводить ръчь Христа, гдъ между прочимъ говорится: "кто изъ васъ больше, будь какъ меньшій, и начальствующій какъ служащій. Ибо кто больше, возлежащій или служащій? не возлежащій ли? А Я посреди вась какь служащій (Лун. XXII, 26, 27; ср. Іоан. XIII, 12—17). По своему содержанію и характеру эта рочь весьма близка къ той, которую приводить Іоаннъ тотчасъ после разсказа объ умовеніи ногъ и въ которой Христосъ изъяснялъ ученикамъ Своимъ смыслъ совершеннаго Имъ дъйствія. У Луки эта ръчь сама по себъ (особенно последнія слова Христа) была бы совершенно непонятна. Что первые три евангелиста опустили омовение ногъ потому же. почему они не повъствують и о многихъ другихъ событияхъ изъ жизни Інсуса Христа (Ioaн. XXI, 25; XX, 30: Мө. VIII, 16 и др.), —въ этомъ также не можеть быть никакого сомнънія. Такимъ образомъ намъ остается ръшить вопросъ только о томъ, ванимъ образомъ Іоаннъ могъ пройти молчаніемъ установленіе Евхаристіи. Впрочемъ уже самъ Шлейермахеръ вполнъ чувствоваль всю несостоятельность своего перваго предположенія, что Інсусъ Христосъ заповъдаль совершать Евхаристію будто бы только однимъ непосредственнымъ Своимъ ученикамъ, а не всей христіанской церкви вообще. Онъ самъ предвидиль серьёзность возраженій противъ своего предположенія со стороны практики всей первенствующей христіанской церкви, засвидътельствованной вакъ книгой Дъяній апостольскихъ, такъ и посланіемъ ап. Павла въ Кориноянамъ. Но его предположение неосновательно и съ теоретической стороны. Въ самомъ дълъ неужели общественные институты и узавоненія вообще сохраняють свою силу только относительно техъ лицъ, при жизни которыхъ и для которыхъ они были даны, и не имъють обязательнаго значенія для покольній последующих и вообще для лиць, сделевшихся членами извъстнаго общества послъ узаконенія тъхъ или другихъ институтовъ, которые еще не устранены формально темъ же самымъ порядкомъ, которымъ были и установлены? Что сказали бы о человъвъ, который сталъ бы проповъдывать подобное ученіе относительно гражданских узаконеній и институтовъ? Ему навърное отказали бы въ здравомыслін. Кромъ того нужно замътить, въ какомъ заколдованномъ кругу въ данномъ случав находится отрицательная критика. Іоаннъ ничего не говорить объ установленіи Евхаристіи потому будто бы, что Христосъ Евхаристін не установляль. А на какомъ же основаніи отрицательная вритика думаеть, что Христось не установляль Евхаристін, вакъ обряда наи върнъе таинства? На томъ основания, что о ней не говорить Іоаннъ 16). Гдв же здвсь средняя посылка? Очевидно ея нътъ и быть не можеть! Чъмъ же во всякомъ случав должно объяснить себъ молчание Іоанна объ установлении Іисусомъ Христомъ Евхаристіи? Изъ книги Двиній апостольскихъ я посланія апостола Павла къ Кориноянамъ мы знаемъ, что уже въ въкъ апостольскій христіане повсемъстно совершали Евхаристію; этого не отвергаеть и отрицательная критика. Но повсемъстное распространение и совершение Евхаристии предполагаетъ уже и всеобщее знакомство съ исторіею ея установленія твиъ болъе, что между временемъ написанія первыхъ трехъ евангелій, книги Дъяній и посленія ап. Павла къ Кориноянамъ и временемъ установленія Евхаристіи лежаль не столь великій проиежутокъ времени, который могъ бы изгладить изъ памяти христіанъ такое важное событіе, какъ установленіе Евхаристіи. А если такъ, то следовательно можно предположить, что хотя Іоаннъ и зналъ объ установленіи Іисусомъ Христомъ Евхаристін, но онъ не видълъ явной необходимости повторять въ своемъ Евангеліи еще разъ то, что уже и безъ него было всемъ известно. Такимъ образомъ Іоаннъ имълъ основание не упоминать объ установленіи Евхаристін даже и въ томъ случав, еслибы онъ своимъ Евангеліемъ и не хотълъ восполнять пробълы трехъ первыхъ евангелій. Но кто же станеть утверждать, что цель напи-

<sup>16)</sup> Schleiermacher. Das Leben Iesu, crp. 420.

санія Іониномъ Евангелія заключается исключительно только въ одномъ восполненіи евангельскихъ повъствованій трехъ первыхъ евангелистовъ! Цълію его Евангелія, какъ онъ самъ говоритъ (ХХ, 31), было то, чтобы на основании несомнённыхъ историческихъ данныхъ представить Інсуса какъ Христа, какъ Сына Божія, какъ Слово ставшее плотію. Но для достиженія этой цвли было, очевидно, также важно и сообщение рвчей Іисуса не записанныхъ синоптиками (Ioan. XIV-XVII), а въ виду опущенія этихъ ръчей тремя первыми евангелистами даже пожалуй важнъе. чът пятое повторение уже четыре раза разсказаннаго четырьмя компетентными лицами и безъ того уже вполнъ извъстнаго его читателямъ событія... Послъ всего сказанного намъ кажется, чт о молчание Іоанна объ установлении Інсусомъ Христомъ Евхаристін нисколько не подрываеть довірія къ истинности повіствованія другихъ евангелистовъ п свидътельства ап. Павла, --что Евхаристія была установлена именно самимъ Інсусомъ Христомъ. Что касается вопроса о томъ, какъ смотрълъ на Евхаристію самъ Христосъ, признавалъ ли Опъ ее таинствомъ, при совершенін котораго хлібот и вино претворяются въ истинное тіло и въ истинную кровь Христа, или же только символическимъ дтиствіемъ единенія върующихъ (какъ между собою такъ и со Христомъ), то мы укажемъ лишь на одно то, что за понимание Евхаристіи въ первомъ смыслѣ говорить не только прямой смысять словъ Христа: "сіе (τοῦτό ἐςι) есть тело Мое" и "сіе (тоото єсі) есть кровь Моя", но также и писанія апостоловъ и върование всей первенствующей церкви. Говорить же, что ученики не върно поняли то значение Евхаристии, которое ей приписываль самъ Христосъ, значить ничего не говорить или же значитъ говорить на вътеръ, не имъя къ тому ни малъйшаго твердаго историческаго основанія. Болже подробное изследованіе этого вопроса, по нашему мивнію, относится уже къ области догматики. Наконецъ въ сочиненіяхъ отрицательныхъ критиковъ новъйшаго времени можно встръчать еще и другія возраженія противъ разбираемаго нами событія, напр. возраженія Штрауса 19) по поводу мнимаго противорвчія евангелиста Матеея съ остальными евангелистами въ передачъ словъ Спасителя относительно

<sup>19)</sup> Das Leben Iesu, II, crp. 381.

признавовъ отысканія горницы для вечери, возраженія того же Штрауса <sup>20</sup>) по поводу мнимой нетождественности въ нашихъ евангельскихъ повъствованіяхъ сдъданнаго Іисусомъ Христомъ указанія на своего предателя и т. п. Но намъ кажется, что возраженія эти такого рода, что положительно не заслуживаютъ серьёзнаго вниманія; а потому мы ничего не будемъ и говорить о нихъ.

### ГЛАВА ІУ.

## Ночь въ Геесиманскомъ саду.

На юго-восточной сторонъ Іерусалима по глубовой долинъ протекаетъ потокъ Кедронъ, — тотъ потокъ, чрезъ который переходилъ печальный Давидъ, преслъдуемый собственнымъ сыномъ Авессаломомъ. Долина, бъдно орошаемая маловоднымъ Кедрономъ, извъстна въ исторіи съ самой мрачной стороны. Здъсь приносили дътей въ жертву Молоху (1 Цар. 15, 13; 4 Цар. 23, 4, 6—12) и сюда же стекали нечистоты. За Кедрономъ невдалекъ возвышается гора Масличная или Елеонская и при подошвъ ея расположено селеніе—Геосиманія; вправо отъ Геосиманіи тотъ же Кедронъ орошалъ долину Іосафата, долину гробовъ и суда. Вблизи Геосиманіи масличный садъ. Здъсь-то, въ виду такихъ печальныхъ памятниковъ, совершались по описанію евангелистовъ предсмертныя страданія Спасителя 21).

Еще въ Сіонской горницъ Іисусъ началъ съ учениками Свою прощальную бесъду и продолжалъ ее во время шествія въ Геосиманію; въ ней Онъ прежде всего указалъ Своимъ ученикамъ на предстоящія Ему страданія и малодушіе учениковъ. Пылкій и энергическій Петръ и здъсь не измънилъ себъ: "Господи! Я готовъ съ Тобою идти, сказалъ онъ, и въ темницу и на смерть. И еслибы всъ отреклись отъ Тебя, я никогда не отрекусь". Но Інсусъ Христосъ глубже зналъ природу человъческую, чъмъ Петръ, и на его явную повидимому ръшимость умереть за сво-

<sup>\*&</sup>quot;) Ibid. crp. 413.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Филаретъ, Бес. о страд., ч. II, стр. 1.

его Учителя отвътилъ только прискорбнымъ указаніемъ на предстоящее ему паденіе. "Говорю тебь, Петръ, не пропоеть пътухъ сегодня, какъ ты трижды отречешься, что знаешь Меня". За тымь посль указанія на предстоящія прискорбныя событія, которыя разлучать Пастыря отъ овецъ, Учителя отъ ученивовъ. Госнода оть рабовъ, Інсусъ Христосъ началъ Свою прощальную задушевную ръчь въ Своимъ возлюбленнымъ "чадцамъ", въ которой Опъ излагаеть какъ бы Свою последнюю волю, даеть последнія наставленія, и которую возможно передать только словами самого Евангелія. Давъ новый завѣть, Онъ даеть и новую заповъдь – любить... Съ этою заповъдію въ тесной связи стоитъ другая заповъдь-въровать... Въровать въ Бога Отца и въровать въ Бога Сына необходимо всякому, желающему получить жизнь въчную, потому что Богъ Сынъ есть путь, истина и животъ. Онъ въ Отцъ и Отецъ въ Немъ, въра и любовь къ Нему привлекають Духа Утвшителя, отъ въры въ Нему зависить миръ върующаго и безсиліе діавола. Онъ лоза, которая даеть возможность вътвямъ приносить плодъ, и безъ Него никто не можеть творить ничего хорошаго. Вотъ основанія, почему необходимо въровать въ Бога Сына, чтобы получить жизнь въчную. Затъмъ Інсусъ молитъ Бога за Себя, за Своихъ учениковъ, и наконецъ за всъхъ върующихъ въ Него.

Дошедъ до Геосиманіи и оставивъ въ ней восемь учениковъ Своихъ. Інсусъ Христосъ взялъ съ Собою въ садъ Геосиманскій только трехъ любимъйшихъ учениковъ Своихъ-Петра, Іакова и Іоанна, которыхъ Онъ болъе чъмъ остальныхъ любилъ посвящать въ тайны совершаемаго Имъ дъла. Они были свидътелями елавы Его на Оаворъ. имъ суждено было быть свидътелями и скорби Его въ Геоспианскомъ саду. Начавъ скорбъть и тосковать, Інсусъ сообщиль о Своемъ тяжеломъ душевномъ состояніи и Своимъ возлюблениъйшимъ ученикамъ. "Душа моя скорбитъ смертельно, сказаль Онъ, побудьте здесь и бодрствуйте со Мною". И отошедъ немного, палъ на лице Свое, молился и говорилъ: "Отче Мой! если возможно, да минуетъ Меня чаша сія: впрочемъ не какъ Я хочу, но какъ Ты". Затъмъ, подошедъ къ ученикамъ и нашедъ ихъ сиящими, сказалъ, обращаясь по преимушеству къ Петру, который такъ недавно и такъ настойчиво увъралъ Господа, что онъ готовъ умереть вивств съ Нимъ, а теперь не могь преодольть и сна, чтобы выполнить желаніе Учителя: "такъ ли не могли вы и одинъ часъ бодрствовать со Мною? Бодрствуйте и молитесь, чтобы не впасть въ искушение. Духъ бодръ, плоть же немощна". Затвиъ, отопіедъ отъ учениковъ въ другой разъ, Інсусъ снова началъ молиться, говоря: "Отче Мой! если не можетъ чаша сія миновать Меня, чтобы Мив не пить ея; да будеть воля Твоя". По окончаніи молитвы, Онъ опять подошель къ ученикамъ Своимъ и опять нашелъ ихъ спящими; ибо у нихъ глаза отяжельли. И потому, оставивъ учениковъ, Інсусъ снова отошель отъ нихъ и помолился въ третій разъ тою же самою молитвою; въ это время къ Нему явился ангелъ и укръплялъ Его. Потъ на лицъ Христа былъ какъ капли крови, падающія на землю. Пришедъ къ ученикамъ, Іисусъ разбудилъ ихъ и сказалъ: "вы все еще спите и почиваете; вотъ приблизился часъ и Сынъ человъческій предается въ руки гръшниковъ. Встаньте, пойдемъ: приблизился предающій Меня". И когда еще говорилъ Онъ это, въ Нему подошель Іуда и съ нимъ множество народа съ мечами и кольями отъ первосвященниковъ и старъйшинъ народныхъ. Іуда еще раньше, быть-можеть, еще на пути, далъ знакъ своимъ соучастникамъ, сказавъ: "кого я поцваую, тотъ и есть, возьмите Его". Поцвлуй всегда и у всвхъ обыкновенно считался знакомъ дружбы и любви (Быт. ХХІХ, 11, 13, ХХХІЦ, 4; Лук. VII, 45; Дъян. XX, 27; Рим. XVI, 16). И вотъ этотъ-то знакъ дружбы и дюбви, какъ бы въ посмъяніе надъ столь высовими нравственными порывами, былъ принятъ злодъями за условный знакъ, которымъ Іуда предавалъ своего Господа. И дъйствительно, Іуда тотчасъ, подошедъ въ Іисусу, свазалъ: "радуйся Равви!" и поцеловаль Его. Кроткій ответь Спасителя на предательское добзаніе привель въ оцепененіе всехь пришедшихъ съ Іудою. Іисусъ же зная все, что съ Нимъ будеть, зная, за чъмъ пришли вооруженныя толпы и чъмъ окончится все дъло, вышель изъ среды Своихъ учениковъ и спросилъ новыхъ товарищей Іуды: "кого ищете?" Ему отвъчали: "Іисуса Назорея".— "Это Я", сказалъ имъ Іисусъ. Слово это было какъ бы громовымъ ударомъ для враговъ Інсуса. Они отступили назадъ и пали на землю. "Сила ли слова великаго Пророка, говорить Филареть 22), праведнаго и святаго Посланника Божія, какъ назы-

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Бесвд. о страд. ч. II, стр. 20.

валъ народъ Інсуса, поразила нечистую совъсть пришедшихъ для элодъянія, или особое чудесное могущество Христа Господа дъйствовало здъсь, евангелисть не говорить намъ. Но очевидно то, что величіе Христа Іисуса открылось предъ лицемъ враговъ Его въ блистательномъ свъть ясно для всъхъ и каждаго, что замыслы враговъ предъ Его могуществомъ-паутина 23). Когда пораженная толпа нъсколько пришла въ себя, Христосъ снова предложилъ тогъ же вопросъ: "кого ищете?" И когда воины повторили прежній ответь, Онъ сказаль: "Я сказаль вамь, что это Я. Итакъ если Меня ищите, оставьте ихъ (т.-е. ученивовъ), пусть идутъ", да сбудется слово реченное Имъ: "изъ твхъ, которыхъ Ты Мнъ далъ, Я не погубилъ никого". Когда враги стали брать Інсуса и возложили на Него руки, ученики увидъли къ чему идеть дело и пришли въ волненіе; ихъ возлюбленного Учителя, котораго жизнь и ученіе такъ высоки и святы, берутъ злодъи. Предъ глазами учениковъ совершается такая несправедливость, какой еще не видаль міръ... Воть почему, взволнованные этою несправедливостію, ученики спрашиваютъ Господа, -не следуеть ли употребить на защиту мечь, противъ насилія воспользоваться силою. Всегда пылкій, энергичный и решительный Петрь не дождался отвъта Учителя. Онъ извлекъ мечъ. ударилъ имъ раба первосвященникова, по всей въроятности болъе другихъ дерзваго, и отсъкъ у него правое ухо. Имя рабу было Малхъ. Но Інсусъ обратившись къ Петру, сказалъ ему: "возврати мечъ твой въ его мъсто; ибо всъ, взявшіе мечъ, мечемъ погибнутъ. Или думаешь, что Я не могу теперь умолить Отца Моего, и Онъ представить Мнв болве, нежели дввнадцать легіоновъ ангеловъ? Но какъ же сбудутся Писанія, что такъ должно быть?" Затымъ обратившись съ кроткимъ упрекомъ въ народу, Онъ сказалъ ему: "какъ будто на разбойника вышли вы съ мечами и кольями, взять Меня; каждый день съ вами сидель Я, уча во храмъ, и вы не брали Меня. Сіе же все было, да сбудутся Писанія пророковъ". Въ это время ученики, оставивъ Его, бъжали; а воины, тысяченачальникъ и служители іудейскіе взяли Его, связали и отвели сперва въ Аннъ или Анану, тестю Каја-



<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Штраусь также высказываеть мысль, что испугь толпы въ этомъ случав нельзя объяснить себв естественно. См. Das Leben Iesu, стр. 458.

оы, бывшему прежде первосвященникомъ. За Інсусомъ издали следовали и два ученика Его: Петръ и Іоаннъ. Іоаннъ былъ знакомъ первосвященнику, и потому вошелъ во дворъ первосвященническій вывств съ Інсусомъ; Петръ же стояль внв за дверями. Замътивъ это, Іоаннъ вышелъ и попросилъ придверницу, чтобы она впустила во дворъ и Петра. Евангельскія повъствованія объ этомъ, столь прискорбномъ и тяжеломъ для всего чедовъчества событіи, также не избъжали множества возраженій со стороны отрицательной критики. О Геоспианской скорби Христа, какъ известно, ничего не говоритъ евангелистъ Іоаннъ. Это-то обстоятельство прежде всего и обращаеть на себя вниманіе нашихъ евангельскихъ критиковъ 24). Отчего, спрашивають они, Іоаннъ въ своемъ евангеліи ничего не говорить объ этой глубокой скорби Інсуса? Отвъчая на этотъ вопросъ Шлейермахеръ указываеть между прочимъ на то, что скорбь, которую испытываль Христось въ Геосиманскомъ саду, находится въ полномъ противоръчіи съ темъ высовимъ настроеніемъ Его, которое ясно высказалось въ Его предшествующихъ ръчахъ, сохранившихся только у одного Іоанна, гдъ Христосъ, бесъдуя со Своими учениками, представляется уже вполив увъреннымъ въ предстоящихъ Ему страданіяхъ и смерти, съ яснымъ сознаніемъ исполненнаго долга отдаетъ Богу Отцу отчетъ въ томъ, насколько Онъ выполнилъ Свое назначение и наконецъ спокойно и обдуманно идеть на то мъсто, гдъ Его долженъ быль найти предатель. Что же касается повъствованія объ этомъ событіи трехъ первыхъ евангелистовъ, то Шлейермахеръ, равно какъ и всв почти отрицательные критики, не питають къ нему ни мальйшаго довърія уже всльдствіе одной его "явной тенденціозностии. Тройственное повторение Інсусомъ молитвы къ Богу-Отцу вполнъ будто бы убъждаеть отрицательныхъ критиковъ въ томъ, что разсказъ трехъ первыхъ евангелистовъ о геосиманской скорби Христа чуждъ исторического характера и написанъ только для достиженія извъстной цъли. Цъль же эта по мижнію Шлейермахера состоитъ въ томъ, что первоначальный авторъ,

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Schleirmacher, Das Leben Iesu, crp. 423; Strauss, Das Leben Iesu, II, crp. 438; Weisse, Die evangelische Geschichte, kritisch und philologisch be arbeitet, crp. 294.

описывавшій геосиманскія событія, хотіль въ молитві Христа, во время постигшихъ Его несчастій всеціло предающаго Себя воль Божіей, дать обыкновеннымъ людямъ образецъ молитвы и поведенія во время постигающихъ ихъ несчастій. Итакъ по взгляду отрицательной критики, евангельскіе разсказы о геосиманскихъ страданіяхъ Христа не могутъ быть признаны исторически достовірными, потому что разсказанное въ нихъ событіе (скорбь) не соотвітствуєть общему характеру и настроенію Інсуса Христа.

Но едва ди кто-либо чуждый всякой предвзятой мысли, совершенно-безпристрастномъ отношеніи къ дълу, можетъ согласиться съ такимъ мивніемъ отрицательной критики. Правда, скоров Христа въ Геосиманскомъ саду несколько вообще непонятна после той твердой уверенности въ предстоящей Ему смерти, которую выразиль Христось въ Своихъ последнихъ речахъ, непонятна, если смотръть на Христа какъ на обыкновеннаго человъка, но въ этомъ случат для насъ непонятна будетъ также и та твердость, съ какою говорилъ Христосъ о предстоящей Ему смерти. Геосиманская скорбь Христа, наступившая за Его твердою увъренностію въ предстоящей Ему смерти, будсть для насъ вполит понятна лишь въ томъ случат, если мы ни на одинъ мигъ не будемъ выпускать изъ виду мысли, что Інсусъ Христосъ былъ истинный Богочеловъкъ. Онъ обладалъ полнотою душевной жизни, Его духъ всегда былъ бодръ, но Его плоть человъческая была немощна. Отсюда-возможность быстраго перехода отъ одного душевнаго состоянія къ другому, даже совершенно противоположному первому. И такан быстрая неремъна противоположныхъ ощущеній, по свидътельству нашихъ евангельскихъ повъствованій, во Христь случалась неръдко. Такъ мы можемъ указать на слъдующіе внезапные переходы во Христв отъ одного душевнаго состоянія къ другому: 1) отъ радости къ скорои: а) во время торжественнаго входа въ Герусалимъ, какъ свидътельствуетъ евангелисть Лука; б) въ храмъ Герусалимскомъ, какъ говоритъ объ этомъ евангелистъ Іоаниъ (гл. XII) и наконецъ в) въ Геосиманіи; 2) отъ печали къ радости и увъренности: а) по уходъ изъ Галилен (Мо. XII); б) по удаленіи Іуды изъ Сіонской горницы (Іоан XIII, 31 и др.); в) послъ произнесенія на кресть словъ: "Боже Мой, Боже Мой"... Если

же такое быстрое измънение душевнаго состояния во Христъ было вообще возможно, то оно еще возможное было въ Геосиманскомъ саду. Бывшій до сяхъ поръ полнымъ и постояннымъ побъдителемъ враждебныхъ сплъ, поелику часъ Его еще не пришелъ (Ioan, VII, 30; VIII, 20), въ Гененманскомъ саду Христосъ почувствовалъ теперь всемъ существомъ Своимъ, что этотъ часъ Его уже наконецъ насталъ. И это чувство было для Него тъмъ болъе прискорбно, что въ предстоящемъ Ему уничижения, страданіяхъ, оскорбленіяхъ, поруганіяхъ и смерти должна была исполниться воля Отца, ибо правда въчная требовала того, чтобы Безгрышный претерпыть самое позорное наказание за грыхи другихъ. Въ чистъйшей Богочеловъческой душть Інсуса эта мысль должна была произвести по истинъ потрясающее дъйствіе, а потому Онъ какъ истинный Богочеловъкъ, по справедливому замвчанію Евфимія Зигабена, адвеь "фανερώτερον εζαγορεύει την ἀσθένειαν της φύσεως ως ἄνθρωπου". Βτ τακομέ же духів οбъясвяетъ геосиманскія страданія Інсуса Христа и архіеппскопъ Филаретъ: "полагаютъ, говоритъ опъ 25), что геосиманская туга Спасителя есть скорбное предчувствіе смерти, есть трепеть человъческого естества предъ смертію. Здёсь есть нёчто и справеданное. Если смерть заставляеть трепетать всякую жизнь: то она бользненна для чистаго, святаго человычества Інсусова и потому, что какъ возмездіе за грвхъ, несообразна съ святостію. Присовокупимъ еще и то, что умирающаго Господа причислили въ здодъямъ и Онъ умиралъ отъ здодъевъ. Это должно было увеличить тугу сердца. Его предъ смертію. Тъмъ не менве все это не выражаетъ всей полноты скорби Інсусовой. При величіи духа Інсусова, какое видимъ въ Его жизни, позорная смерть могла только печалить Его, но не могла заставить Его ужасаться и тосковать, и еще менте могла возбудить ту молитву, которую изливаль Онъ предъ Отцемъ Своимъ... Ужасъ, тоска сиертельная, скорбь жгучая, какія ощущаль Христось Інсусь. происходили отъ того, что предъ очами Іисуса въ Геосиманскомъ саду стояла не одна позорная смерть, а представлялись страшные гръхи, гръхи не Его безгръщнаго, но гръхи принятаго Имъ

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Бесвды о страд., ч. II, стр 3.

на себя человъчества, судъ грозной правды Божіей надъвиновнымъ человъчествомъ. Пророкъ Исаія возвъщаль о Мессін: "скорбями и судомъ взятъ Онъ, Ісговъ угодно поражать Его муками" (Ис. 53, 8-10). И вотъ исполняются слова пророкаевангелиста. Геосиманскій Страдалецъ видёлъ всё грехи, всё беззавонія, всв нечестія человвчества, воторыя совершены отъ Адама до скончанія міра; Онъ виділь все безобразіе, всю гнусность ихъ предъ святостію Божіею. Онъ видель и нечестіе нераскаяннаго гръшника, видълъ какъ ожесточенный отвергаетъ любовь Его, жертвующую собою за наши гръхи, ругается надъ нею въ безумной любви къ нечистотамъ сердечнымъ и съ охотою идеть въ адъ.... Съ другой стороны Онъ, Примиритель чедовъчества, стоядъ предъ грозною правдою Божіею, совершавшею надъ Нимъ судъ за гръхи принятаго Имъ на Себя человъчества. Тогда какъ благоволение Отца небеснаго было для Него такъ дорого: каково было Ему чувствовать неблаговоленіе, негодованіе Отца небеснаго! Вообще же нужно сказать, что геосиманскія страданія, какъ и слезы пролитыя у гроба Лазаря или сворби предъ исцъленіями бъсноватых принадлежать къ темъ универсальнымъ, общечеловеческимъ порывамъ любвеобильного сердца Христа, которые не могуть быть вполнъ постигнуты сухимъ ограниченнымъ разсудномъ, а доступны болве или менъе лишь одному сердцу върующаго...

Другія "противорвчія" между евангельскими повъствованіями, по указанію отрицательной критики, состоять вопервыхъ вътомъ, что по Лукв Іисусъ молился "превлонивъ кольна", между тъмъ какъ по Матеею, "палъ на лицо"; вовторыхъ въ томъ, что по Лукв Онъ молился только однажды (nur einmal), между тъмъ какъ по Матеею и Марку — трижды; втретьихъ въ томъ, что Лука не называетъ апостоловъ, которыхъ, по свидътельству другихъ евангелистовъ, Іисусъ бралъ съ собою въ Геесиманскій садъ. При этомъ отрицательная критика думаетъ, что разсказъ Матеея, будто бы Іисусъ Христосъ трижеды молился въ саду и взялъ съ собою только трехъ учениковъ, образовался лишь вслъдствіе особаго воззрвнія евангелиста на число три, а не потому, чтобы было такъ на самомъ дълъ. Наконецъ отрицательную критику поражаетъ и то обстоятельство, что въ повъствованіи Луки указываются еще и такія черты разбираемаго нами собы-

тія. которыхъ неть у другихъ евангелистовъ. Такъ, одинъ только Лука говорить о явленін къ Інсусу ангела въ Геосиманскомъ саду и о кровавомъ потъ, который съ лица Христа падалъ на землю, "какъ капли крови". Возраженія эти не заслуживають особеннаго вниманія и потому мы ограничимся лишь самыми враткими на нихъ отвътами. 1) Что между евангельскими повъствованіями натъ никавого противорачія въ указаніи того, какъ молился Інсусъ- это несомивино. Матеей говорить, что во время молитвы Інсусъ "палъ на лицо", Маркъ, что Онъ "палъ на землю", Лука, что Онъ модился "преклонивъ колвна". Но само собою понятно, что во время молитвы нельзя пасть ни на лицо, ни на землю, не преклонивъ колъна. 2) Лука вовсе не говорить, что Інсусъ молился въ Геосиманскомъ саду тольво именно однажды, онъ только подробно описываеть молитву, которую Інсусъ совершиль въ первый разъ и не говорить раздъльно е двухъ остальныхъ. Но что же это за противорвчія? Впрочемъ, на основаніи самаго же евангельскаго повъствованія Луки можно думать, что евангелисту была извъстна молитва Інсуса въ саду Геосиманскомъ совершенная не въ одинъ разъ (Лук. XXII, 43, 44). 3) Что евангелисть Лука не называеть трехъ учениковъ, которыхъ Інсусъ взялъ съ Собою въ садъ Гоесиманскій и говорить объ этомъ общё, этого по нашему мивнію ему въ вину ставить нельзя, такъ какъ- это обстоятельство было для него совершенно второстепеннымъ. 4) Вопросъ о явленіи ангела возбуждается отрицательною критикою лишь потому, что она отрицаеть возможность въ міръ сверхъестественнаго вообще. Наконецъ 5) указаніе евангелиста Луки, что когда Інсусъ молился, то съ Его лица падалъ на землю потъ, "какъ капли крови", тавже не заключаеть въ себъ ничего особеннаго. Ольсгаузенъ, а еще раньше его Гроціусь это указаніе Луки объясняють такъ, что съ лица Іисуса падали капли пота, по объему и тяжести только сходныя съ капляни крови, но вовсе не кровавый потъ. Такое объяснение нисколько впрочемъ не противоръчитъ евангельскому тексту: "и быль поть Его, како капли крови"... Но намъ кажется, что еслибы это былъ обыкновенный потъ (а по приведенному объясненію выходить такъ, потому что всякій потъ течетъ такими каплями, которыя по своему объему и паденію всегда могутъ быть названы подобными каплямъ крови),

то евангелистъ едва ли и упоминалъ бы особо объ этомъ обстоятельствъ. При этомъ нужно еще принять во внимание и возможность инаго толкованія словъ евангелиста. Евангелисть дійствительно не говоритъ, что потъ падалъ съ лица Інсуса такъ, какъ падають капли крови, но что потъ Іисуса быль, какъ капли крови, падающія на землю. Поэтому нельзя не признать справедливымъ и мивнія твхъ, которые думають, что евангелисть уподобляеть поть Інсуса каплямъ крови не по паденію ихъ, не по тяжести, а по формъ и цвъту, такъ что его повидимому нужно признать кровавыма потомъ въ собственномъ смысль. Но по нашему мижнію и это обстоятельство ничего не говорить противъ исторической достовърности евангельского повъствованія. Правда, Штраусъ утверждаеть, что кровавый потъ является, "только какъ величайшая ръдкость и какъ симптомъ извъстныхъ бользней". Последнее подтверждается и многими случаями, о которыхъ повъствуютъ намъ многіе писатели древности, вакъ напр. Аристотель (de hist. animal. 3, 19. de partibus animal. 3, 5), Теофрасть (de sudoribus), Туанусь (hist. sui temp. lib. 10), Марцеллій Донать (de med. hist. mirab. I, 1, 17 и 2), Веделіусь (exerc. medico-philolog. 3, 2, pag. 9) и Бартолинусъ (hypomn. de cruce Christi 4). Напротивъ Мальдонатъ (comm. in Matth.) видъть въ Парижъ кровавый поть у совершенно здороваго и весьма сильнаго человъка. Теперь спрацивается, отчего же въ такимъ явленіямъ нельзя отнести и кровавый поть, лившійся съ лица Іисуса во время геосиманской молитвы? Замътимъ, что въ душв Іисуса происходила въ это время напряженнвишая борьба, сильнъйшія психическія потрясенія; Веделій же разсказываеть и о такихъ случаяхъ, когда при сильнейшихъ психическихъ потрясеніяхъ (prae aegritudine animae summa) выступаль не кровавый поть, а даже кровавыя слезы 36)...

Теперь перейдемъ въ анализу нъкоторыхъ частностей этого событія, которыя также подвергаются значительнымъ нападкамъ со стороны отрицательной критики и встръчаютъ противъ себя не мало возраженій. Здъсь прежде всего мы укажемъ на недоразумъніе отрицательной критики относительно того, откуда евангелисты могли узнать съ такими подробностями о геосиманскомъ



<sup>26)</sup> Ebrard, Wissenschaftliche Kritik der ev. Gesch., crp. 529.

страданін Христа и о всехъ другихъ побочныхъ обстоятельствахъ этого прискорбнаго событія. По свидътельству самихъ евангельскихъ повъствованій, бывшіе съ Інсусомъ ученики спали во время моленія Інсуса, такъ какъ глаза ихъ въ это время были отягчены, следовательно ученики бывшіе съ Інсусомъ въ Геосиманскомъ саду не могли знать непосредственно о происходившемъ въ то время, а потому не могли ничего сообщить и другимъ. На вопросъ, не могъ ли самъ Інсусъ сообщить Свониъ ученикамъ о Своихъ геосиманскихъ страданіяхъ, евангельскіе критики отвічають отрицательно, такъ какъ въ этомъ случав Христосъ действительно бы обнаружилъ весьма значительный недостатовъ въ Своемъ представлении 27). Этотъ отвъть отрицательной критики намъ кажется однакоже слишкомъ поспъшнымъ. Мы не отвъчаемъ на него утвердительно, да для человъка върующаго въ богодухновенность новозавътныхъ писаній этотъ вопросъ и совершенно излишній, но для обнаруженія ложныхъ пріемовъ отрицательной критики въ толкованіи евангельской исторіи мы считаемъ неразумнымъ не воспользоваться обоюдоострымъ оружіемъ самой же отрицательной критики. Намъ кажется, что на предложенный евангельскою критикою вопросъ скорње нужно отвъчать утвердительно, чемъ отрицательно. Въ самомъ дълъ, если Христосъ говоритъ о Своей геосиманской скорби ученикамъ вообще ("душа Мон скорбитъ смертельно, духъ бодръ, плоть же немощна"), то отчего же нельзя допустить, что Онъ разсказаль имъ объ этой скорби и въ частностяхъ, гакъ оно изложено въ нашихъ евангельскихъ повъствованіяхъ? Повторяемъ, мы не отвъчаемъ на этотъ вопросъ утвердительно, но неосновательно по нашему мижнію отвъчать на него и отрицательно. Если же отрицательной критикъ непремънно хочется знать естественный источникъ для евангельскихъ повъствованій о разбираемомъ событін, то почему бы кажется не допустить, что о немъ разсказали евангелистамъ ученики бывшіе съ Інсусомъ Христомъ въ Геосиманскомъ саду? Въдь ни въ одномъ евантельскомъ повъствовании не говорится того, что въ тотъ самый моменть, какъ Іисусь началь молиться, ученики уже спали мертвымъ сномъ, почему и не могли напр. знать о содержаніи

<sup>27)</sup> Strauss, Das Leben Iesu, II, crp. 433.

молитвы Інсусовой. А если этого не говорится въ евангельскомъ повъствованіи, то и весьма легко придти къ тому предположенію, что ученики засыпали только спустя нъвоторое время посль того, какъ Інсусъ уже молился, а потому отчасти въ бодрственномъ состояніи, отчасти въ полусонномъ они могли слышать (хотя бы то также только отчасти), о чемъ молился Інсусъ. Это предположеніе имъетъ для себя нъвоторое основаніе и въ самыхъ евангельскихъ повъствованіяхъ. Такъ напр. по словамъ самаго Інсуса Христа (Мо. XXVI, 40; Мр. XIV, 37) первая геосиманская молитва Его продолжалась "часъ", а между тъмъ наши евангелисты передаютъ ее въ такомъ объемъ, что для произнесенія ея достаточно одной минуты и никакъ не болъе двухъ. Ясно, что молитва записана не вся, а быть можетъ лишь часть ея, что вполнъ возможно объяснить при вышеуказанномъ предположеніи.

Что васается взятія Інсуса Христа подъ стражу, то и объ этомъ наши евангелисты, по мивнію отрицательной критики, говорять далеко неодинаково. 1) По словамъ Іоанна, Інсусъ былъ взять подъ стражу тотчаст (?) по Его прибытіи 28) въ Геосиманскій садъ, а по словамъ синоптиковъ, не тотчасъ (sogleich), а по прошествіи нъкотораго времени 29). Намъ кажется, что возражение это не заслуживаеть никакого опровержения. такъ какъ оно уже опровергнуто нами выше. 2) Отрицательная критика обращаеть и на то вниманіе, что въ пришедшей толпъ для взятія Іисуса Іоаннъ отличаеть въ частности служителей первосвящении ческих и фарисейских (ύπερέτας των άρχιερέων καὶ φαρισαίων) отъ отряда воиновъ (σπείρα, χιλίαρχος), другіе же евангелисты называють вооруженную толиу, пришедшую взять Іисуса, лишь неопредъленно-"множество народа". Впрочемъ. сама отрицательная критика 30) открыто заявляеть, что здесь нъть никакого противоръчія; а нъкоторые изъ евангельскихъ критиковъ благоразумно даже пользуются этимъ обстоятельствомъ для составленія себъ болье или менье яснаго представленія о характеръ и составъ той толпы, которая пришла взять Інсуса.

эв) Ср. Iовн. XVIII, 3—12.

<sup>29)</sup> Strauss, Das Leben Iesu, II, crp. 440.

<sup>30)</sup> Strauss, Das Leben Iesu, II, crp. 455.

Такъ, по мивнію Шлейермахера, слово "σπείρα" указываеть на то, что люди пришедшіе взять Інсуса были римскіе вонны; слово же "итеретси" можеть обозначать и личныхъ слугь первосвященническихъ и храмовую стражу. Такимъ образомъ, говоритъ Шлейермахеръ, нужно предположить, что люди пришедшіе въ Геосиманскій садъ для взятія Інсуса по всей віроятности представляли смёшанную толпу изъ первосвящениическихъ слугъ и римскихъ воиновъ, --- объяснение, съ которымъ нельзя не согласиться. Наконецъ 3) отрицательную критику 31) поражаеть еще и то обстоятельство, что по свидетельству Луки, въ числе пришедшихъ для взятія Інсуса были повидимому и первосвященники (ἀργιερείς), чему едва ин можно повърить. Нъкоторые ученые объясняють это обстоятельство тъмъ, что первосвященники не были, собственно говоря, въ числъ пришедшихъ взять Іисуса вонновъ, но что они, палимые яростію къ Іисусу и желая поскорве покончить съ нимъ, наблюдали за Его взятіемъ издали гав-нибудь на дорогв, а когда заметили, что воины уже стали брать Інсуса, не утерпъли сами не подойти въ Нему. Это объясненіе хотя и не им'яетъ ничего противь себя, но за то не ниветь никакого твердаго исторического основанія и за себя. Гораздо ближе въ истинъ стоитъ по нашему мнънію возаръніе архіспископа Филарета, который подъ "первосвященнивами", собравшимися противъ Інсуса, разумъетъ не первосвященниковъ іудейскихъ (Анана и Каіафу) въ собственномъ смыслъ, а сильныхъ начальниковъ народа и вмёстё заклятыхъ враговъ Іисуса, заглушавшихъ въ себъ совъсть воплями дикихъ страстей совъсть воплями дикихъ страстей зез. Но и это объяснение весьма близкое къ истинъ не даеть однакоже никакого ответа на вопросъ, кто собственно были эти "сильные начальники народа и вмъстъ заклятые враги Іисуса, заглушавшіе въ себъ совъсть воплями динихъ страстей" и почему евангелисть называеть ихъ первосвященниками (ἀρχιερείς). Отвътъ на этотъ вопросъ мы найдемъ въ следующей главе, где мы увидимъ, что словомъ фругереїς назывались не одни только первосвященники въ собственномъ смыслъ, а также и другія

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Schleiermacher, Das Leben Iesu, crp. 421; Straus Das Leben Iesu, II, crp. 461 m gp.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Филаретъ, Бес. о страд., ч. II. стр. 28.

ница: именно къ числу членовъ великаго синедріона принадлежали между прочимъ какъ низложенные первосвященники, такъ и 24 представителя отъ сословія іудейскихъ священниковъ, которые также назывались словомъ архієрєїς, пока были членами синедріона. Если же при взятіи Іисуса находился тысяченачальникъ римскій (Іоан. XVIII, 12), то почему бы не могли быть тамъ и представители духовной власти іудейской—синедріона священники, которые пока состояли членами синедріона назывались архієрєїς (первосвященниками)?...

Другія возраженія отрицательной критики, какъ напр. почему три первые евангелиста не называють по имени ученика, отсъящаго ухо рабу первосвященникову, или что разсказъ обънсцъленіи этого раба Іисусомъ носить на себъ характеръ тенденціозности и отрицательная критика не довъряеть ему уже по одному тому, что въ немъ идеть ръчь о дъйствіи сверхъестественномъ; и тому подобныя возраженія мы считаемъ излишнимъ и опровергать.

#### ГЛАВА У.

Імсусъ Христосъ предъ судомъ іудейскихъ первосвященниковъ и синедріона.

Едва ли еще у какого народа древности существовали такія гуманныя и справедливыя судебныя узаконенія, какъ у евреевъ. "Не дълай неправды на судъ". "Если судья произноситъ ръшенія несогласно съ истиною, то онъ удаляетъ величіе Божіе отъ Израиля. Но если онъ судитъ согласно съ истиною хотя бы только въ теченіи одного часа, то онъ какъ бы укръпляетъ весь міръ, ибо въ судъ именно и выражается божественное присутствіе во Израилъ". "Синедріонъ, осуждающій разъ въ семь лътъ человъка на смерть, есть бойня". "Что думаетъ Богъ (если можно человъкообразно говорить о Богъ), когда злодъй терпитъ должную муку за свое преступленіе? Онъ говоритъ: Моя голова и Мои члены страждутъ. А если онъ такъ говоритъ о страданіяхъ виновнаго. то что долженъ Онъ сказать, когда осуждается

невинный? "Эти нареченія 32) іудейских авторитетовъ вполив характеризують тоть духъ справединости, которымъ отличадось іудейское судопроизводство, особенно угодовное. Самый процессъ іудейскаго уголовнаго судопроизводства быль обставлень такими условіями, которыя давали подсудимому полную возможность довазать свою невинность и оправдаться. Личное задержаніе, взятіе подъ стражу или аресть іудейскими узаконеніями допускались только тогда, когда обвиняемый оказываль вооруженное сопротивление или намерень быль бытствомь укрыться отъ судебнаго преследованія. Предварительный личный допросъ подсудимаго совершался только въ томъ случав, когда подсудимый стояль уже предъ собраніемь его братій. "Принципъ, постолино проводимый въ еврейскихъ писаніяхъ, говорить Сальвадоръ, требуетъ двукъ условій: гласности и свободы. Здёсь не подвергали обвиняемаго тайнымъ допросамъ, при которыхъ и невинный могь въ смятеніи дать смертельныя оружія противъ себя". Власть судить человъка уголовнымъ судомъ принадлежала только одному великому сенедріону, который одинъ только во всв времена могъ судить пророка. Во времена земной жизни Господа нашего Інсуса Христа почти во всёхъ более или мене значительныхъ городахъ (по талмуду, даже во всехъ городахъ, въ которыхъ насчитывалось не менве 129 жителей) у іудеевъ были малые суды, — тавъ-называемые малые сагендринъ. Въ Іерусалимъ было два такихъ суда, -- два синедріона малый и вемикій. Малый синедріонъ, который быль по всей въроятности только отделеніемъ или комитетомъ, образованнымъ изъ членовъ вединаго синедріона, состоядъ изъ 24 членовъ и въдалъ только менъе важныя дъла. Высшею судебною инстанцією у іудеевъ считался великій синедріонъ. Онъ состояль изъ 71 лица, изъ воторыхъ важдое вивло право голоса. Следовательно собраніе веливаго синедріона въ его полномъ составъ было дъломъ не легнимъ и требовавшимъ довольно значительнаго времени, твиъ болве, что членами синедріона могли быть не одни только жи-

эз) Эти ивреченія іудейскихъ авторитетовъ заимствованы нами изъ статьи заглійскаго ученого Тейлора Айнса "судъ надъ Інсусомъ Христомъ", съ значительными сомращеніями и изкоторыми добавленіями пом'ященной въ "Христіавскомъ Чтенія" за 1878 г., ІХ—Х, стр. 285—312.

тели Герусалима, но и жители другихъ іудейскихъ городовъ. Начало этого высшаго судебнаго учрежденія евреи обыкновенно производили отъ самого Монсея, избравшаго, какъ извъстно, изъ народа 70 старъйшинъ (Числъ XI, 17), которые вивств съ нимъ, какъ председателемъ, составляли советъ или собраніе, состоявшее изъ 71 лица. Но уже одно греческое название этого судебнаго учрежденія (συνέδριον) указываеть на его гораздо поздивйшее происхождение. Очень можеть быть, что эта судебная инстанція была учреждена только Ездрою, а ея названіе явилось во время греко-сирійскаго владычества надъ Іудеею. Составъ великаго синедріона быль следующій: председателень его наждый разъ былъ дъйствительный первосвященникъ іудейскій (пруιєρεύς), который назывался Nasi, т.-е. княземъ. Къ числу членовъ веливаго синедріона принадлежали прежде всего низложенные первосвященники и 24 представителя сословія іудейсинхъ священниковъ, которые также назывались άρχιερείς (первосвященниками), затвиъ-начальники или предстоятели синагогъ (преобитерої) и навонецъ, нівкоторыя почетныя лица изъ свъдущихъ законовъдовъ (γραμματείς). Для засъданій этого верховнаго іудейскаго судилища было назначено опредвленное мъсто, но въ крайнихъ случанхъ засъданія синедріона могли также происходить и въ жилище первосвященника, какъ это было напримъръ при осуждении Інсуса Христа. Обыкновенно синедріонъ засъдаль въ палать Газить (Gasith). Мъста судей были расположены полукругомъ и одна половина членовъ (35 человъкъ) сидъла по правую, а другая-по лъвую сторону отъ предсъдателя. По одну сторону предсъдателя сидълъ "отецъ суда", по другую "мудрецъ". Два писца сидъли за столомъ для записыванія приговоровъ, два служителя стерегли подсудимаго, стоявшаго обыкновенно прямо предъ председателемъ. Председатель быль главный и допросчикь какь свидетелей, такь и подсудимаго. Уголовное судопроизводство синедріона распадалось главнымъ образомъ на следующія части: спросъ свидетелей съ заклинаніемъ или подъ присягою, объясненія подсудимаго и приговоръ, произвесенный судьями. Въ іудейскомъ уголовномъ нодательствъ свидътели играли весьма важную роль: имъ принадлежала иниціатива судебнаго преслідованія; ихъ же показанія составляли и основу всякаго судебнаго разбирательства, а

потому пока свидътельскія показанія публично не были даны противъ накого-нибудь человъка, онъ считался предъ судомъ закона не только невиннымъ, но и не обвиняемымъ. Какъ только свидътели были введены въ засъдание синедріона, обяванностію первосвященника было произнести заклинаніе предъ каждымъ свидетелемъ по уголовному делу и потомъ, "внушивъ имъ страхъ Божій", привести ихъ къ присигъ. Такъ какъ свидътельскія повазанія въ уголовномъ законодательствт іудеевъ имели весьма важное значеніе, то на нихъ обращали всегда и весьма серьёзное вниманіе. По степени достовърности, талмудъ делить свидетельскія показанія на три рода: 1) свидітельства пустыя, т.-еничемъ не подтвержденныя; 2) свидетельства недостаточныя или единичныя, и 3) свидътельства надлежащія, свидътельства людей согласныхъ между собою и подтвержденныя фактически. Простая разность въ словахъ свидетелей для судей могла иметь значеніе неопровержимаго возраженія; мальйшее разногласіе въ свидьтельскихъ показаніяхъ признавалась уничтожающимъ ихъ силу. Пока свидътели говорили, а говорили они всегда въ открытомъ засъданін, -- узникъ не признавался даже подсудимымъ. Когда они оканчивали свою речь и показанія двухъ изъ нихъ оказывались согласными между собою, тогда только эти показанія получали силу законнаго обвиненія, доноса или обвинительнаго акта и витств съ темъ служили доказательствами преступленія. Замъчательно, что по іудейскому обычаю уголовнаго судопропаводства, каждый свидетель обязань быль давать свои показанія, непремънно глядя въ глаза обвиняемому, что само собою не могло не быть нравственно-гуманнымъ средствомъ въ достижении судомъ справедливости. Такое же нравственно-гуманное начало правды и справедливости проникало и всв іудейскія узаконенія относительно объясненій самого подсудимаго. Подсудимый могъ говорить только то, что служило къ его оправданію. даже собственное добровольное сознание не могло служить во вредъ обвиняемому. "Нашъ законъ, говоритъ Маймонидъ, никого не осуждаетъ на смерть на основании его собственнаго признанія". "Наше основное правило, говорить Бартенора, что никто не можеть повредить себъ тъмъ, что онъ говорить на судъ". Кокцей пишетъ: -наставники заповъдуютъ, что нпкого нельзя предавать смерти на основаніи его признанія иди пророка на основаніи

его пророчества". Даже Сальвадоръ, доказывавшій, что Інсусъ Христосъ былъ осужденъ совершенно законно, также говорить: "нашъ законъ никогда не осуждаетъ на основани одного собственнаго сознанія обвиняемаго". Еще гуманные были у іудеевъ узаконенія относительно поведенія судей, составленія и исполненія обвинительнаго приговора. Первыми подавать свое мивніе должны были только тв судьи, которые стояли за оправдание подсудимаго; большинство одного голоса было достаточно для оправданія подсудимаго; но для обвиненія требовалось больщинство двухъ голосовъ; въ случав ошибки осуждение могло быть отывнено, но оправданіе нать: ученики закона, присутствовавшіе въ судъ во время уголовнаго судопроизводства, какъ засъдатели или ассистенты, могли говорить только въ пользу обвиняемаго, но никогда-противъ него; судья, подавшій голось за обвиненіе, можеть измінить свое минніе, но тоть, кто подаль голосъ за оправданіе-нътъ. Уголовное судопроизводство должно было начинаться только днемъ, днемъ же должно было и оканчиваться. Если приговоръ быль оправдательный, то судопроизводство могло оканчиваться въ тоть же день, въ который было начато; но оно дожно было откладываться до следующаго дни въ томъ случав, если оканчивалось осуждениемъ. По этой причинъ уголовное судопроизводство не могло начинаться наканунъ субботы или праздника. Въ пятницу или наканунъ праздника засъдание синедриона могло быть открыто лишь для произнесенія оправдательнаго приговора. Но если судъ не могъ сразу оправдать подсудимаго, то онъ обязанъ быль отсрочить засъданіе для произнесенія окончательнаго приговора по крайней мірів на 24 часа. Окончательное засъдание суда не могло также происходить въ субботу. Необходимость отсрочки уголовнаго суда въ интересахъ обвиняемаго очень ясно показана въ подробныхъ предписаніяхъ Мишны. "Если человъкъ оказывается невиннымъ, судъ оправдываетъ его. Въ противномъ случав приговоръ надъ нимъ откладывается до следующаго дия. Между темъ судьи собираются вивств и вкушая немного мяса, но весь этотъ день не употребляя вина, совъщаются о дълъ. На слъдующее утро они возвращаются въ присутствіе и опять подають голоса съ такими же предосторожностями, какъ и прежде.. Если наконецъ приговоръ произнесенъ, они выводять приговореннаго для побіенія вамнями (такъ какъ по еврейскому угодовному законодательству, свидътели бради на себя всю тяжесть отвътственности и имъ принадлежалъ самый починъ всякаго обвиненія, то они обязаны были являться по окончаніи дела и изъ собственныхъ рукъ побивать камиями обвиненнаго). Мъсто казни должно быть отдельно отъ суда (ибо въ Левит. XXIV, 14, сказано: лемееди глословившаго (имя Господне) вонь изъ стана"). Въ это время одинъ изъ служителей правосудія долженъ стоять у двери суда съ платкомъ въ рукъ; другой верхомъ слъдуетъ за шествіемъ на казнь, но останавливается на самомъ дальнемъ пункта, съ котораго онъ еще можеть видеть человека съ платкомъ. Судьи продолжають сидеть, и если вто-нибудь берется доказать, что осужденный невиненъ, то стоящій у дверей машеть платкомъ, а верховой тотъ же мигъ скачеть за осужденнымъ и призываетъ его защищаться опять". При такой гуманной постановив і удейснаго уголовнаго судопроизводства 34), гдв судьи не столько являются судьими, сколько защитниками подсудимаго и гдв последнему предоставлены всевозможныя средства для его оправданія, трудно повидимому предположить даже самую возможность осужденія невиннаго. Но судъ надъ Інсусомъ Христомъ ясно доказаль, что самое доброе намфреніе, самое безукоризненное учрежденіе можеть стать дурнымъ, какъ скоро попадаетъ въ дурныя руки. Правда, Сальвадоръ, принимая факты, какъ они представлены въ евангеліяхъ, а свои выводы основывая на законъ, какъ онъ изложенъ въ Мишив, признавалъ возможнымъ доказать, что хотя приговоръ надъ Інсусомъ вышелъ несчастный, если Інсусъ былъ дъйствительно Мессія, но что ходъ процесса и полученный результать были одинаково неизбъжны, если только судилище держалось своего собственнаго закона. Но Сальвадору отвъчали въ

м) Хотя, строго говоря, и нельзя съ точностію доказать, что такой вменно судъ у іудеевъ существоваль и во время земной жизни Господа нашего Інсуса Христа,—что впрочемъ въ высшей степени въроятно (Мишна, главная часть Талмуда, по которой только и возможно выработать себъ представленіе о характеръ древняго іудейскаго судопроизводства, собрана, какъ вообще допускають, рабби Іудой лишь около 200 года по Р. Х.),—во всякомъ случав не можеть быть никакого сомнънія, что основныя черты этого іудейскаго судопроизводства уже нивли свое значеніе и во время земной жизни Спасителя.

блестящемъ трактать знаменитый французскій адвокать Дюпенъ Старшій и американскій ученый Гренлифъ (Graenleaf). Оба противника Сальвадора настаивали главнымъ образомъ на томъ, что судопроизводство надъ Інсусомъ Христомъ было несправедливо не столько по формъ, сколько по существу. Подтвержденіе этого митнія мы ясно увидимъ при изложеніи самаго хода судебнаго разбирательства надъ Інсусомъ Христомъ.

Взявъ Інсуса ночью въ Геосиманскомъ саду и возложивъ на него оковы, вонны привели его въ первосвященническій дворецъ. Въ это время была глубокая ночь; пътухи еще не пъли ни одного раза. Пока дъйствительный первосвященникъ Кајафа, тотъ самый, который еще раньше произнесъ надъ Інсусомъ смертный приговоръ, заботнися быть-можеть о созвании синедріона, чтобы скольконибудь законно оформить беззаконное убійство невиннаго, Інсуса отвели къ Аннъ или Анану, бывшему первосвященнику и тестю Кајафы. Впрочемъ очень можетъ быть, что Іисуса отвели прежде всего въ Аннъ (Іоан. XVIII, 13), и изъ личнаго уваженія въ нему, какъ самому вліятельному члену синедріона и лицу пользовавшенуся между тогдашними іудеями всеобщимъ почетомъ. Онъ былъ первосвященникомъ въ теченіи 11 летъ; потомъ достоинство первосвященническое передалъ сыну своему Іонаовну; по низверженія Іонаовна, онъ снова принялъ титуль действительного первосвященника; но чрезъ девять атть по настоянію прокуратора быль низвержень римскимъ правительствомъ за превышеніе власти, которую онъ простеръ было уже до того, что сталъ произносить смертные приговоры и самовластно приводить ихъ въ исполнение. Впрочемъ уступивъ римскому правительству формально, не будучи во время осужденія Іисуса Христа действительнымъ первосвященникомъ, темъ не менъе между іудеями онъ пользовался особеннымъ уваженіемъ и имълъ громадное вліяніе на ходъ дълъ правленія, какъ по своимъ связямъ и богатству, такъ и по своимъ летамъ и пріобрътенной ловкости въ управленіи. Въ это время въ великомъ синедріонъ его зять быль предсъдателемъ, онъ самъ и не менъе пяти сыновей его - членами. Сыновья его также были лица довольно авторитетныя: одни изъ нихъ уже пользовались достоинствомъ первосвященника, а другимъ предстояло пользоваться. Когда Іисуса ввели въ жилище бывшаго первосвященника Анана,

Ананъ началъ разспрашивать Его о ученикахъ Его и объ ученін Его. На этотъ вопросъ Інсусъ отвъчалъ ему: "Я говорилъ явно міру; Я всегда училь въ синагого и въ храме, где всегда Іуден сходятся и тайно не говориль начего. Что спрашиваешь Меня? Спроси слышавшихъ, что Я говорилъ имъ: вотъ, они знаютъ, что Я говориль". Этоть ответь Христа завлючаеть въ себъ весьма глубокій смыслъ и ставить Анана въ самое неловкое положеніе. Въ самомъ деле, что такое вопросъ предложенный Ананомъ Інсусу Христу? Есть ли это судебный допросъ въ собственномъ смыслъ, или же только дъло проствго любопытства? Если этотъ вопросъ есть дело одного либопытства, то на него не было нужды отвъчать, потому что Інсусъ Христосъ ясно видвав, что Его взяли подъ стражу въ Геосиманскомъ саду ночью, связали и привели во дворъ первосвященническій вовсе не изъ одного только любопытства; если это быль судебный допросъ, то онъ быль совершенно незаконень, такъ какъ еще ни обвиняемый не быль представлень предъ лицо судей, ни свидетели не были публично допрошены. Но Ананъ, какъ кажется, преслъдовалъ совершенно другую цвль. Предлагая простой вопросъ объ ученикахъ и объ ученім, онъ по всей въроятности при этомъ имълъ въ виду, не найдется ли въ отвътъ Інсуса чего-нибудь такого, что можно бы было выставить въ последствій какъ улику въ проповъдании Имъ новизны раскола, ереси, совращения, чтобы такимъ образомъ лишить Інсуса защиты самого закона, потому что въ дълв такого человъка, который частнымъ образомъ говорилъ: "пойдемъ въ следъ другихъ боговъ", въ деле частнаго совратителя (Mesith) отмінялось правило не ставить западни обвиняемому. Лицо совращаемое могло притвориться, будто соглашается съ совратителемъ и такимъ образомъ дать спрятаннымъ свидътелямъ возможность подслушать совратителя (Mesith'a) и въ последствии свидетельствовать противъ него. Христосъ впрочемъ сразу разрушаеть всв замыслы хитраго Анана. Я "тайно не говорилъ ничего" (Я не былъ частнымъ совратителемъ (Mesith'омъ). "Что спрашиваешь Меня? (Ты знаешь, что подсудимаго спрашивають уже после отобранія свидетельскихъ повазаній). Спроси слышавшихъ, что Я говориль имъ; вотъ они знають, что я говориль". Этимъ ответомъ, повторяемъ, Христосъ положительно уничтожиль всв планы Анана, оталь на

почву юридическихъ правъ еврея и требовалъ для Себя формальнаго законнаго суда, по которому свидътели прежде всего должны были дать свои показанія. Такое совершенно законное, совершенно справедливое указаніе на нарушеніе закона могло однакоже показаться дерзостью и оскорбленіемъ не только самому Анану, но и его человъкоугодливымъ прислужникамъ. Вотъ почему одинъ изъ служителей, стоявшій близко къ Інсусу и жедавшій въроятно повазать предъ Ананомъ свою особенную ревность и приверженность къ нему, ударилъ Інсуса по щекъ, сказавъ: "такъ отвъчаешь Ты первосвященняку?" Но Іисусъ, не видъвшій очевидно за Собою никакой вины, кротко замътилъ ему на это: "если Я сказалъ худо, покажи что худо, а если хорошо (законно), что ты быешь Меня?" После этого Ананъ увидъвъ, что ему болъе нечего дълать съ Інсусомъ, отправилъ Его связаннаго же въ действительному первосвященнику Кајафа. Но такъ какъ Кајафа въ это время по всей въроятности еще занять быль своимь деломь, то Інсусь ожидаль собранія синедріона въ одной изъ галлерей первосвященническаго дворца. Въ это время Петръ, вошедшій во дворъ архіерейскій по просьбъ Іоанна и отрежшійся уже разъ отъ Інсуса предъ придверницею, сидвав вивств съ другими у костра и грвася, потому что въ то время было холодно. Здёсь въ Петру подошелъ одинъ изъ служителей первосвященническихъ и свазаль: "и ты изъ нихъ?" Но Петръ отрекся, говоря: "я не знаю этого человъка". Не много спустя въ Петру подошелъ родственнивъ Малха, у котораго Петръ отсъкъ уко, и спросилъ: "не я ли видълъ тебя съ Нимъ въ саду?" Но испуганный Петръ началъ божиться и ваясться, что онъ не знаеть Інсуса. И вотъ, когда еще онъ божился и отрекался отъ своего Учителя, запълъ пътукъ. Господъ ваглянуль на Петра. Петръ вспомниль слово Господа, какъ Онъ сказаль ему: "прежде нежели пропоеть пътухъ отречешься отъ Меня трижды", и вышедши вонъ, горько заплакалъ. Люди же, державшіе Іпсуса, ругались надъ Нимъ и били Его; и запрывъ Его, ударяли Его по лицу и спрашивали Его: прореви, вто ударилъ Тебя? И много иныхъ худеній произносили противъ Него. Не нужно говорить о томъ, что такого обращения съ подсудимыми не допускало само по себъ гуманное іудейское законодательство. Когда собрадся синедріонъ, Іисуса позвали на судъ.

Отысванные въ поспъшности джесвидътели не были подготовлены къ тому, чтобы дать такія показанія, на основаніи которыхъ можно бы было вынести обвинительный приговоръ; свидътельскія показанія оказались или пустыми или недостаточными. Вспомнили здъсь и о словахъ, когда-то произнесенныхъ Інсусомъ Христомъ: разрушьте храмъ сей и Я въ три дня воздвигну его. Ихъ истолковали такъ, что какъ будто бы самъ Інсусъ Христосъ желалъ разрушить Іерусалимскій храмъ. Но и это свидътельство было недостаточно, такъ какъ оно не было подтверждено фактически. Іисусъ молчалъ и не дълалъ никакихъ возраженій. Тогда первосвященникъ всталь и хотя подсудиные нивогда не заклинались и никогда не приводились въ присягъ, сказаль Інсусу: "завлинаю Тебя Богомъ живымъ, скажи намъ, Ты ли Христосъ, Сынъ Божій?" Інсусъ Христосъ, который такъ благоговълъ всегда предъ Отцемъ небеснымъ, не могъ не отвъчать на вопросъ, предложенный отъ имени Бога Израилева, и потому сказалъ первосвященнику: "ты сказалъ, даже сказываю ванъ: отнынъ узрите Сына человъческаго, сидящаго одесную силы и грядущаго на облакахъ небесныхъа, чемъ указалъ конечно на пророчество о Себъ Данінда (VII, 13, 14). Этимъ Онъ не только оправдываеть Свой отзывъ о Себъ, но и какъ бы заставляеть синедріонъ остановиться въ его кровавомъ замысле, побуждаеть одуматься, подумать о себъ и о будущности. Но ослепленные страстью никогда и ни предъ чемъ не останавливаются на своемъ пути. Для Кајафы довольно, что онъ услышаль изъ усть Іисуса слова, которыя можеть онъ объявить хулою на Бога. Какъ нъкогда Езекія, при выслушаніи хуленій изъ усть пословъ Сеннахерима (4 Цар. XIX, 1), только совстмъ не въ духъ Езекіи Каіафа разодраль одежды свои и сказаль: "Онъ богохульствуеть; начто еще намъ свидетелей? воть теперь вы слышали богохульство Его. Какъ вамъ кажется?" Члены синедріона отвъчали: "повиненъ смерти". И Інсуса снова отдали на поруганіе... Это засъданіе синедріона было тайное. Оно было незаконное, такъ какъ происходило до разсвъта, не въ положенное время. Оно было незаконно и потому, что на немъ синедріонъ постановилъ смертный приговоръ, между твиъ какъ римляне отняли у синедріона право надъ жизнію и смертію обвиняемаго еще за 40 лътъ до смерти Спасителя 35). Навонецъ оно было незаконно и потому, что приговоръ быль основанъ на словахъ (сознанія) самого подсудимаго. Своего настоящаго приговора синедріонъ не могъ объявить ни предъ римскимъ правительствомъ, ин предъ іудейскимъ народомъ. Вогь почему члены синедріона пришли въ тому завлюченію, чтобы не объявляя им народу, ни римскому правительству о состоявшемся у нихъ постановленіи, предать Інсуса суду, какъ гражданскаго или политического преступника, какъ злодъя (какопојоу), которого будетъ уже судить прокураторъ, не подчиненный уголовному судопроизводству іудейскому и свободный отъ почитанія субботы, чрезъ которую пропали бы всв замыслы первосвященниковъ. Но что бы не показаться преступниками закона въ глазахъ народа, свое ръшение первосвященники должны были оформить такъ-сказать законнымъ порядкомъ. Для этого необходимо было новое засъданіе синедріона, которое и состоялось, "когда уже настало утро". На этомъ засъданіи было ръшено: такъ какъ Інсусъ повиненъ смерти, то предать Его суду римскаго правительства.

Послъ всего сказаннаго нельзя не придти вмъстъ съ Тейлоромъ Айнсомъ къ сатдующимъ выводамъ: 1) еврейскій судъ надъ Iнсусомъ Христомъ начался, продолжался и, вакъ кажется, былъ конченъ въ теченіе одной почти ночи; свидътели противъ обвиняемаго были подысканы судьями, но свидетельскія показанія не могли быть приняты даже и такими судьями; 2) судъ начался перекрестными допросами, которыхъ еврейскій законъ не дозводяль, и окончился требованіемь собственнаго сознанія со стороны подсудимаго, прямо запрещеннымъ еврейскими толкователями закона; 3) за судомъ последовалъ двадцатью четырьмя часами раньше законнаго срока приговоръ, признававшій богохульствомъ заявленныя права на достоинство Исполнителя надеждъ Израиля. Такой судъ не имълъ ни формъ, ни добросовъстности законнаго судопроизводства за). Такимъ образомъ иы нисколько не погръшимъ, если скажемъ, что надъ Інсусомъ Христомъ не было, собственно говоря, суда первосвященического, а былъ только одинъ тайный злодейскій заговоръ.



<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Cp. Olshausen, Biblischer Commentar, B. II, crp. 126.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Хр. Чт. 1878, IX—X, стр. 313.

Отъ судей Христа іудейских в перейдемъ теперь въ судьямъ Христа - христіанскимъ (разумвемъ евангельскихъ критиковъ) и посмотримъ, какія возраженія выставляєть отрицательная критика противъ евангельскихъ повъствованій объ этомъ прискорбномъ историческомъ событіи. Дъло конечно начинается евангельскими "противоръчіями", въ большинствъ случаевъ даже "непримиримыми". Какъ извъстно, о допросъ Інсуса бывшимъ первосвященникомъ Анною или Ананомъ повъствуетъ только одинъ евангелистъ Іоаннъ, который однакоже ничего не говорить о томъ, что происходило на судъ у Кајафы. Три первые евангелиста напротивъ совершенно ничего не говорятъ о тонъ, что происходило на допросв у Анана или Анны и повъствують только объ одномъ судъ Кајафы или-върнъе судъ синедріона. Впрочемъ отрицательная вритика этому различію евангельскихъ повъствованій не придаеть особенно важнаго значенія и одинъ изъ ея лучшихъ представителей---Шлейермахеръ объясняеть его такъ: Іоаннъ повъствуетъ о допросъ Іисуса Ананомъ потому, что при этомъ онъ, по всей въроятности, лично самъ присутствоваль, какъ человъкъ близко знакомый первосвищеннику; при разбирательствъ же дъла у Кајафы онъ повидимому не былъ, а потому и ничего не говорить о немъ, при этомъ онъ могъ принять во вниманіе еще и то обстоятельство, что о судів надъ Іисусомъ, происходившемъ у Кајафы, довольно подробно разсказали уже три первые евангелиста. Что же касается молчанія трехъ первыхъ евангелистовъ о допросф, происходившемъ у первосвищенника Анана, то оно, по мивнію Шлейермахера, виолить объясияется тымь, что этоть допрось не быль собственно юридическимъ автомъ и имълъ характеръ лишь частной бесъды бывшаго первосвященника о положеніи дълъ Христа. Штраусъ <sup>37</sup>) недоволенъ подобнымъ объясненіемъ; ему казалось бы, что Іоаннъ все-таки додженъ бы быль хотя указать на то, что у Кајафы происходилъ судъ. Но у Шлейермахера можно найти указанія и на то, что Іоанну быль изв'ястень судь Каіаны. Такъ напр. Іоаннъ говорить: "И отвели Его сперва къ Аннъ, ибо онъ былъ тесть Кајасъ, который былъ на тотъ годъ

<sup>18)</sup> Das Leben Iesu, II, crp. 463.

первосвященникомъ", -- откуда видно по крайней мъръ то, что Іоаннъ не ограничиваетъ еврейскаго суда надъ Іисусомъ допросомъ Анны. Далъе Іоаннъ прямо говоритъ, - что Анна послалъ Інсуса связаннаго къ Кајафи (XVIII, 24). Заченъ бы нужно было посылать Інсуса въ Кајаов, еслибы судъ былъ совершенъ только Анною? Наконецъ, у Іоанна также говорится и о томъ, что "от Кајафы повели Інсуса въ преторію". Следовательно, окончательное ръшение о предании Інсуса суду римскаго правительства состоялось не у Анны, а у Кајафы. Вообще нужно сказать, что гдъ нъть ръчи о чудесномъ и сверхъестественномъ, тамъ объясненія, даваемыя Шлейермахеромъ и его последователями, не только естественны, но и превосходны,--чего, къ сожаленію, нельзя сказать о техъ разсужденіяхъ, которыя касаются сверхъестественныхъ элементовъ въ жизни Інсуса Христа. Наше митніе оправдывается и дальнейшиме разбороме, который делаеть Шлейермажеръ относительно первосвящениическаго суда надъ Інсусомъ Христомъ. Допросъ произведенный Анною, по его мивнію, какъ мы видели, еще не можеть быть названъ судебнымъ допросомъ, но лишь дъйствіемъ предварительнымъ. Самое судопроизводство синедріона, по мивнію Шлейермахера, еще нельзя назвать судопроизводствомъ въ собственномъ смыслъ. Это было скорве только предварительное совъщание или суждение, которое должно было выяснить синедріону то, въ какой форм'в обвиненія онъ долженъ быль представить дело Пилату. Съ такимъ мивніемъ Шлейермажера, какъ мы видъли, не только можно, но и должно согласиться вполив. Но мы не можемъ согласиться съ предположеніемъ Шлейермахера, будто бы синедріону вовсе не принадлежало право судить, дъйствительно ли извъстное лицо, которое выдаетъ себя за Мессію, есть истинный Мессія. Въ этомъ случав Шлейермахеръ становится въ противоръчіе даже съ саминъ собою. На стр. 427 онъ говоритъ, что первосвященники, желая обвинить Іисуса, затронули самый щекотливый для Него вопросъ,дъйствительно ли онъ Мессія? "Еслибы Христосъ отвътилъ на этоть вопрось отрицательно, то они можеть-быть отпустили бы Его, но въ такомъ случав конечно воспользовались бы Его свидътельствомъ противъ Него же самого и Его ученія; а еслибы Онъ отвътилъ на этотъ вопросъ утвердительно, то они могли бы Его осудить за притязание на такое достоинство, котораго

Онъ будто бы не имълъ". Но какъ же, спрашивается, они могли бы Его осудить, если они не имели на то права? Наконецъ, инвије Шленермахера противорвчить и научнымъ изследованіянъ многихъ ученыхъ 28), благодаря которымъ мы знаемъ, что въдънію синедріона принадлежать вст дъла религіознаго характера и даже довольно важные вопросы изъ іудейской общественной жизни, а въ томъ числъ и признаніе или непризнаніе мессіанскаго достоннства за лицемъ, высказывающимъ на него свои претензін. Вотъ почему и діло Христа первосвященники признали подлежащимъ въдънію суда синедріона. И еслибы они не нивли намвренія или решенія, заранее составленнаго, — умертвить Іисуса, то весь судебный процессъ положительно могь бы закончиться только однимъ судомъ синедріона. Но такъ какъ судьба Інсуса была решена заранее, а между темъ Римлянами было отнято у синедріона право надъ жизнію и смертію обвиняемаго даже и въ преступленіяхъ противъ религін, - то дело Христа и было перенесено первосвищенниками на судъ Пилата для его окончательнаго рашенія и псполненія смертнаго приговора.

Еще менъе заслуживають вниманія другія возраженія отрицательной критики. Такъ напр. Штраусъ зо считаєть противоръчіемь то, что по Матоєю и Марку первосвященникъ спрашиваль Інсуса о Его мессіанскомъ достоинствъ, а по Лукъ,—синедріонъ. Но какое же здъсь противоръчіе? Не встръчаются ли и въ настоящее время сплощь и рядомъ такія "противоръчія"? Одинъ отвъчаеть на вопросъ суда о виновности... Другой на вопросъ представитель, что всъ семьдесять членовъ суда въ одинъ голосъ начали разспрашивать Інсуса! Предсъдатель суда есть ближайшій представитель его; говорить онъ также оть лица суда, а потому формально предложенный на судъ вопросъ предсъдателя должно считать вопросомъ самаго суда.

Интересно также, какъ объясняетъ Штраусъ слова Христа: "отнынъ узрите Сына человъческаго, сидящаго одесную силы и грядущаго на облакахъ небесныхъ". Онъ объясняетъ эти слова въ смыслъ скораго, если не непосредственнаго, втораго прише-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) I. D. Michaelis, Mos. Recht, Th. I, стр. 50; Winer, Reallex. стр. 677; Buxtorf, Lex., стр. 1513 и др.

ээ) Das Leben Iesu, II, стр. 463.

ствія Іисуса Христа <sup>40</sup>). Но гораздо лучшее объясненіе этихъ сдовъ даеть архіеп. Филаретъ. Выписавъ въ точности пророчественныя слова Даніила (VII, 15, 14), онъ говоритъ: "на сін-то слова пророка Божія указываетъ членамъ синедріона Спаситель и говоритъ, что отнынъ увидятъ они въ Немъ Того, о комъ говоритъ пророкъ, скоро событія покажутъ Его въ видъ слишкомъ грозномъ для нихъ. Сидъть одесную силы Божіей на язывъ Писанія означаетъ имъть полное могущество Божества, участвовать въ міроправленіи. Въ словахъ: грядущаго на облачивать небесныхъ показывается какъ и у пророка постепенное раскрытіе Божественной славы Мессів. И не увидътъ ли міръ уже при самомъ крестъ Іисуса начало Божественной славы въ Іисусъ?"

Свящ. Т. Буткевичъ.

(Окончаніе будеть.)



<sup>46)</sup> Das Leben Iesu, II, crp. 468.

# ТОМАСЪ КРАМЭРЪ,

АРХІЕПИСКОПЪ КАНТЕРБУРІЙСКІЙ \*).

#### ٧.

Хотя и безъ геніальности и безъ особеннаго ведичія въ характеръ Крамэръ все-таки стяжалъ себъ прочную память въ исторін. Его имя неразрывно связалось съ однимъ изъ величайшихъ явленій въ жизни англійскаго народа-съ началомъ религіовной реформаціи, съ созданіемъ англиканской епископальной цервви. Его архіепископское служеніе обнимало собою именно тоть періодъ времени, когда Англія отдівлилась отъ союза съ Римомъ и создала себъ свою національную церковь. Во всъхъ болье или менъе важныхъ событіяхъ этого великаго переворота Крамэръ принималь такое близкое и дъятельное участіе, что въ подробности следить здесь за нимъ значило бы внести въ настоящій очеркъ почти всю исторію англійской реформаціи за время Генрихова и Эдуардова царствованія. Не желая простираться здівсь далъе надлежащихъ предъловъ, мы не будемъ входить въ подробности относительно самыхъ событій англійской реформаціи; но постараемся только по возможности выяснить степень и характеръ участія въ этихъ событіяхъ архіепископа Крамэра.

<sup>\*)</sup> См. въ апр. вн. "Прав. Обозр." за текущій годъ.

Политико-экономическія привилегін папства и ісрархін давно уже возбуждали въ Англін народное недовольство. Бракоразводный процессъ заставиль и короля Генрика изменить своей прежней приверженности къ апостольскому престолу. Раздраженный тыть сопротивлениеть, какое оказываль ему папа въ исполнения его желаній, Генрихъ вступилъ въ тесный союзъ съ народною опповиціей Риму и плодомъ этого союза былъ цвлый рядъ мвропріятій, враждебныхъ интересамъ папства и ісрархіи. Когда Краморъ вступиль на архіспископскій престоль, отношенія Англін въ Риму были уже до такой степени нятянутыми, что не безъ основаній можно было предполагать близость и полнаго разрыва. На папскую власть король и парламенть сделали уже отврытое нападеніе, причемъ нанесли ей нъсколько весьма тяжеловъсныхъ ударовъ. Издавна напр. многіе члены англійскаго влира владъли одновременно нъсколькими бенефиціями, часто на противуположныхъ концахъ воролевства, а потому не имъли и онзической возможности исполнять вездъ свои пастырскія обязанности. Право на такой образъ дъйствій щедро раздавалось особыми папскими граматами, которыя носили названіе: диспенсацій или лиценцій и доставляли солидный доходъ римскому престолу. Съ 1530 года такому порядку въ Англіи быль положень конець и парламентскимъ актомъ строго запрещено было принимать изъ Рима всякія подобныя диспенсаціи и лиценціи и действовать на нхъ основанін. Годъ спустя у папы отнять быль и другой еще болве важный источникъ доходовъ, а именно такъ-называемые аннаты, т.-е. годовой доходъ бенефиціи, который долженъ былъ прежде вносить въ папскую кассу каждый новопоставляемый прелать. Наконецъ и верховная судебная власть папы въ Англіи не осталась неприкосновенною. Всякаго рода процессы по дъламъ, подвъдомственнымъ церковному суду, парламентъ предписываль теперь окончательно рашать въ предалахъ королевства существующими церковными властями, строго запрещая всякія аппелляціи къ римскому трибуналу, причемъ еще приказывалось не обращать вниманія ни на какіе призывы, запрещенія, приговоры, интердикты и т. п., могущіе последовать оть папскаго престола. На ряду съ этими ударами, направленными противъ папства, и независимость духовенства Англіи подверглась весьма серьёзнымъ ограниченіямъ. Достаточно лишь припомнить, что въ началъ 1531 года конвокація объихъ провинцій вынуждена была признать короля "верховнымъ главою церкви и клира Англіп"; а годъ спусти она дала обязательство никогда не собираться безъ королевскаго приказанія или дозволенія, не постановлять никакихъ новыхъ каноновъ и не обнародывать ихъ безъ разръщенія короля, а всё прежніе подвергнуть пересмотру, чтобы привести ихъ въ полное согласіе съ государственными постановленіями и съ прерогативами короля.

Всв эти далеко немаловажныя событія были уже совершившимся фактомъ, когда Крамэръ только вступалъ еще на архіепископскій престоль. Въ виду этого его положеніе, какъ высшаго представителя англійской ісрархіи, становилось весьма серьёзнымъ. Всемъ было ясно, что отношенія Англін въ Риму не могли надолго остаться такими, какими засталь ихъ Краморъ. Они обострились настольно, что миролюбивый исходъ столкновенія представлялся едва ли возможнымъ. Правда, полнаго разрыва еще не было; но папству нанесены были такія оскорбленія, забыть которыя оно было не въ состояніи, оно никакъ не могло примириться съ теми обидными и тяжелыми ограниченіями своей власти и доходовъ, какія насильственно были на него наложены. Съ другой стороны и правительство Англіи, выступивъ на защиту національныхъ интересовъ, въ своемъ столкновенін съ папствомъ зашло уже такъ далеко, что поворотъ назадъ быль бы позорнымъ и даже небезопаснымъ. Оно стояло на томъ пунктв; съ вотораго, не изменяя себе, оставалось лишь сделать последній, решительный и неизбежный шагь въ полному разрыву съ Римомъ. При такомъ положения дъла новому архіепископу предстояло одно изъ двухъ: или стать за папу, или за короля и парламентъ. Если за папу, то онъ долженъ былъ со всею силою возстать противъ антицерковныхъ мёръ, предпринятыхъ породемъ и парламентомъ въ последніе годы, онъ долженъ быль вооружиться интердиктами и аначемами, явить изъ себя такого же смълаго борца за дъло церкви, какими были нъкогда его старинные предшественники Анзельмъ или Бекетъ. Если же нътъ. то ему оставалось протянуть руку королю и парламенту, и подврживъ ихъ силою своего вліянія, навсегда покончить съ папствомъ. Зная Крамера, какъ ученаго члена Кембриджского университета, зная, какихъ воззрвній на папскую власть держался онъ, накъ пособникъ и агентъ короля по бракоразводному вопросу, зная наконецъ, въ какія отношенія къ папъ сталь снъ и въ качествъ архіепископа, когда выступаль съ своей протестаціей и когда вопреки папъ произносилъ свой приговоръ по дълу о разводъ,—нетрудно догадаться, на чьей онъ будетъ сторонъ и при ръшеніи великаго вопроса между Англіей и Римомъ.

Занявъ свое архіепископское мъсто въ конвокаціи и парламентъ. Крамэръ не замеданаъ показать себя однимъ изъ самыхъ ревностных в сторонников в окончательнаго разрыва съ Римойъ. Именно онъ, въ мартъ 1534 года, предложилъ на разсмотръніе конвокаціи Кантербурійской провинціи вопросъ: имфеть ли римскій епископъ въ Англіи какую-либо особенную, высшую юрисдинцію и власть, которая бы предоставлена была ему отъ Бога Священнымъ Писаніемъ, преимущественно предъ всякимъ другимъ иностраннымъ епискономъ? Подъ руководствомъ его, какъ председателя, конвокація почти единогласно решила этоть вопросъ отрицательно и такимъ образомъ само духовенство Англіи торжественно отказалось отъ своего прежняго церковнаго главы. Вскоръ послъ этого ръшенія мысль о необходимости уничтоженія папской власти въ Англіи проводится и въ народную массу, причемъ тотъ же Крамэръ показываеть въ этомъ случав примъръ другимъ. Съ церковной канедры онъ проповъдуетъ противъ папскаго главенства и если върить Полю, даже доказываетъ, что папа есть антихристь, о которомъ говорится въ Апокалипсисъ. По примъру Крамэра каждый воскресный день при соборъ св. Павла въ Лондонъ кто-либо изъ епископовъ проповъдуетъ, что папа не есть верховный глава католической церкви.

Какъ лордъ-архіспископъ, какъ непремънный членъ верхней палаты, Крамэръ былъ постояннымъ свидътелемъ и участникомъ въ обсуждении всъхъ тъхъ законодательныхъ постановленій, какія предпринимались въ парламентъ противъ папства и ісрархіи со времени его вступленія на архіспископскій престолъ. При его участіи парламентъ установилъ новый порядокъ назначенія на епископскія и архіспископскія канедры безъ всякихъ разръшеній или утвержденій папы; при немъ и вмъстъ съ нимъ всъ духовные лорды верхней палаты принесли клятву въ томъ, что они вполнъ отрекаются отъ папства, а затъмъ таная клятва вмънена была въ обязанность и всъмъ духовнымъ и свътскимъ чи-

новникамъ; при немъ наконецъ парламентъ возвелъ въ законъ королевское главенство надъ церковію и утвердиль то подчиненное положение, въ какое поставила себя конвокация по отношенію въ воронь. Правда, не Крамору принадлежала иниціатива всвхъ этихъ парламентскихъ постановленій; но вакъ выспій церковный сановникъ Англіи, онъ занималъ очевидно такое общественное положение, въ силу котораго на него должны были обращаться взоры всвую, какъ скоро заходило дело о вопросахъ, такъ серьёзно касавшихся интересовъ церкви. И что же? Нашель ли въ немъ папа Бекета?-- Нътъ. Уничтожение папской власти, провозглашение королевского главенства надъ церковию и подчинение английскаго влира коронъ не встрътили со стороны Крамэра ни мальйшей оппозиціи. Напротивъ всь эти ивры онъ встрвчаль съ полнымъ сочувствіемъ и въ пользу ихъ подаваль свой голосъ. Это сочувствие простиралось иногда такъ далеко, что его искренность представляется даже на первый взглядъ нъсколько подозрительною. Какъ высшему представителю англійскаго клира. Крамору всего естественнъе было бы напр. желать какъ можно большей независимости духовенства отъ короны, а между твиъ онъ не только не возражаетъ противъ ограниченія правъ конвокаціи, но даже при его содъйствіи епископы низводятся на одинъ уровень съ обывновенными королевскими чиновниками. Во исполнение королевского приказа онъ извъщаеть всвхъ епископовъ своей провинціи о временномъ запрещеніи ихъ юрисдивціи, подчиняясь и самъ этому запрещенію. Спустя нъкоторое время онъ и всъ другіе епископы принимають отъ короля патенты, которыми возстаногляются въ своихъ правахъ; но въ этихъ патентахъ говорится: "всякая власть и всякаго рода юрисдикція, какъ свътская, такъ и церковная, истекаетъ отъ короля, какъ отъ верховнаго главы и источника всёхъ подчиненныхъ ему властей. Всв тв, которые прежде пользовались какою-либо юрисдикціею, обязаны были этимъ единственно милости и снисхожденію короля, а потому теперь эта юрисдивція можеть быть возвращена лишь тэмъ, кто удостоится королевскаго призванія". Каждому епископу внушается, что онъ долженъ дъйствовать именемъ и властію короля, въ качествъ его уполномоченнаго. -- Странно было видъть архіепископа и епископовъ налагающими руку на самихъ себя, безпрекословно содъйствующими ограниченію правъ и униженію достоинства своего собственнаго сана; но какими бы побужденіями ни руководствовались въ этомъ случав другіе епископы, можеть-быть уступавшіе королю по страху наи угоданвости. - что касается Крамэра, то въ немъ мы имъемъ основание предполагать человъка, повиновавшагося голосу своего искренняго убъжденія. Нъсколько льть спустя, принимая участіе въ совъщаніяхъ коммиссіи, назначенной для обсужденія разныхъ религіозныхъ вопросовъ, Крамэръ, при конфиденціальной обстановив и не вынуждаемый никакою необходимостію. высказываеть ясно и подробно развиваеть тоть взглядь, которымъ онъ очевидно руководствовался и въ то время, когда содъйствоваль подчиненію духовенства коронь. По его мніню, Богъ предоставилъ христівнскимъ государниъ заботу объ ихъ подданныхъ какъ въ религіозномъ такъ и въ политическомъ отношенія. Для осуществленія этой двоякой задачи государи должны имъть себъ служителей и имъють ихъ: дли дъль свътсвихъвъ лицв разныхъ лордовъ, моровъ, шерифовъ и т. д., а для дълъ церковныхъ въ лицъ епископовъ, священниковъ, викаріевъ и т. д. Всв эти служители и чиновники избираются и назначаются по закону королевскими приказами, причемъ обыкновенно соблюдаются разныя церемоніи, которыя впрочемъ вовсе не необходимы, ибо и безъ ихъ соблюденія назначеніе на ту или другую должность нисколько не утратило бы своего значенія. При порученіи кому-либо духовной должности благодать Божія сообщается нисколько не болве, какъ и при порученіи должности свътской. Во времена первенствующей церкви не было еще христіансвихъ государей, а потому назначеніе на церковныя должности совершалось по избранію и согласію всей общины. Если же люди, избранные и назначенные апостолами на какуюлибо церковную должность, съ благодарностію принимались общиною, то вовсе не потому, что апостолы имъли вакое-либо верховенство и власть распоряжаться подобно государямъ, а только потому, что народъ съ готовностію повиновался указаніямъ добрыхъ совътниковъ и принималъ то, что было необходимо для его назиданія и пользы. Какъ ни странны эти слова въ устахъ архіепископа, но они свидътельствують по крайней мъръ о томъ, что его дъйствін согласовались въ данномъ случать съ его убъжденіями. Еще болье яснымъ подтвержденіемъ искренности Крамера при подчинении духовенства коронъ ножетъ служить наконецъ его образъ дъйствій при началь следующаго царствованія. Оставаясь вірнымъ своей идей, что власть епископская основывается дишь на полнемочін, данномъ отъ короля, онъ тотчасъ же но смерти Генриха и по вступленіи на престолъ его сына Эдуарда началъ хлопотать о томъ, чтобы новый король посредствомъ новаго патента снабдиль его вновь правами епископской власти. Онъ побудиль и другихъ епископовъ послъдовать своему примъру, утверждан, что ихъ полномочія, полученныя отъ Генраха, съ его смертію прекращаются и отъ новаго короля требують новаго утвержденія. Еслибы Крамэръ, уступая притязаніямъ Генриха, руководствовался лишь страхомъ и угодливостію, то при надолітнемъ Эдуардів такія побужденія очевидно уже не могли имъть мъста. Напротивъ, сдълавшись однимъ изъ самыхъ вліятельнейшихъ членовъ временнаго правительства, онъ конечно употребиль бы всв свои усилія къ тому, чтобы возвратить себъ и своему сословію ту независимость, которую по слабости своей утратиль въ минувшее царствованіе. Если же онъ не только не ділаеть ни мальйшихъ попытокъ къ тому, но даже самъ добровольно спешитъ подтвердить и развить прежде установленный порядокъ, то тъмъ самымъ онъ ясно доказываетъ, что и при Генрихъ его образъ дъйствій по этому вопросу основывался не на страхв и угодливости, а на искреннемъ убъжденіи.

Итакъ оппозиціонныя папству и іерархіи міры, съ которыхъ началось въ Англін діло религіозной реформы, при своемъ дальнійшемъ развитіи нашли себі въ новомъ архіепископі самаго ревностнаго сторонника. Сочувственно отнесся Крамэръ и къ уничтоженію монастырскихъ учрежденій. Этотъ громадный переворотъ сопровождался, какъ извістно, такими обстоятельствами и такими послідствіями, которыя послужили далеко не къ чести Генриха и его сотрудниковъ. Предпріятіе, задуманное во имя высокихъ религіозныхъ побужденій, свелось въ конці концовъ на простой грабежъ, причемъ высокопоставленные хищники, начиная съ самаго Генриха, какъ будто соперничая другь съ другомъ въ вандализмі и алчности, совершенно забыли о прежде поставленныхъ возвышенныхъ ціляхъ предпріятія. Громадное большинство ихъ не было впрочемъ повинно даже и въ заб-

веніи, потому что съ самаго начала оно имвло въ виду лишь личную наживу и возвышенными целями только старалось прикрыть свои низменныя поползновенія. Если ито вышель незапятняннымъ изъ этого печальнаго дела, то всего более архіепископъ Крамэръ. Какого-либо непосредственнаго, дъятельнаго участія въ разрушеній монастырскихъ учрежденій онъ не принималь, хотя вполнъ ему сочувствоваль и за него подаваль свой голосъ, какъ лордъ парламента. Но это сочувствие его исходило совству не изъ техъ побужденій, какими руководствовалось большинство двятелей секуляризаціи. Мысль о личной наживъ была совершенно чужда ему. Въ то время, когда очень многіе нобльмэны, гораздо ниже его стоявшіе на общественной лістниців. успъли на монастырскій счеть пріобрести себе громадныя имевія, онъ ничвить не попользовался при общемъ ділежв добычи. Сочувствуя секуляризаціи, онъ виділь въ ней средство не для личнаго обогащенія, а для иныхъ гораздо болье возвышенныхъ цвлей. Монастыри были самыми сильнейшими оплотами стараго церковнаго порядка, что ясно свазалось и притомъ сравнительно немногомъ, что было пока сдълано въ интересахъ реформы. Уничтожение папской власти и королевское главенство надъ церковію нигде не встретило такой ожесточенной оппозиціи, какъ именно въ средв монаховъ, изъ коихъ многіе согласились скорве умереть, чвиъ примириться съ нововведеніями. Такой образъ дъйствій монаховъ убъдиль архіепископа, что новый церковный порядокъ никакъ не можетъ считаться вполнъ обезпеченнымъ до твхъ поръ, пока будетъ стоять противъ него такая могучая и упорная сила какъ монастыри. А между темъ сделанное пова было еще только началомъ той реформы, которан въ будущемъ должна была коснуться и другихъ, гораздо болъе существенныхъ сторонъ религіозной жизни. При дальнейшемъ развитім церковнаго переворота отъ монаховъ можно было ожидать и еще болъе ожесточеннаго сопротивленія. Реформація и по своимъ религіознымъ идеямъ никавъ не могла примириться съ монастырями. Ея основной догмать объ оправданіи втрою, ея отрицательное отношение къ почитанию святыхъ и къ подвигамъ внешняго благочестія и т. п.-все это заставляло ее смотреть на монастыри, какъ на главные разсадники мрака и суевърія. Какъ сторонникъ реформы, Крамэръ видълъ въ монастыряхъ одно изъ

главныхъ препятствій для ея успъха, а потому въ секуляризацій онъ привітствоваль лучшее средство разчистить путь и обевпечить прочность желаемаго переворота. Богатымъ матеріальнымъ средствамъ, которыя должны были поступить въ распоряжение вороны всявдъ за осуществлениемъ секуляривации, онъ мечталь дать такое употребленіе, которое влонилось бы въ обезпеченію всё той же, дорогой для него, религіовной реформы. Подобно всемъ другимъ передовымъ людямъ реформаціи, въ возможно болве широкомъ религіозномъ просевщеніи народа онъ видълъ самое могущественное средство для борьбы съ старымъ церковнымъ порядкомъ. Содъйствуя секуляризаціи, онъ былъ увъренъ, что громадныя матеріальныя средства, которыя достанутся отъ нея коронъ, употреблены будуть съ должнымъ благоразуміемъ, причемъ значительная часть ихъ пойдетъ на усиленіе средствъ къ религіовному просвъщенію народа. Онъ составляль уже проекты, какъ и на что должны быть обращены ожидвемыя пріобретенія, чтобы отъ нихъ можно было получить большую пользу. Прежде всего онъ предполагалъ учредить значительное количество новыхъ епископскихъ каоедръ, снабдивъ ихъ изъ монастырскихъ имъній вполив достаточнымъ обезпеченіемъ. При каждой епископской канедрь, какъ изъ существующихъ уже, такъ и изъ имъющихъ открыться, онъ проектироваль учреждение спеціальных учебных заведеній, въ которых в студенты приготовлялись бы для просвъщеннаго служенія церкви, изучая богословскія науки, а также греческій и еврейскій языки. Изъ этихъ спеціальныхъ заведеній епископъ каждой епархін долженъ быль избирать достойныхъ и способныхъ людей и назначать ихъ на церковныя должности въ предълахъ своей епископіи. Изъ оплотовъ католицизма Крамэръ хотель такимъ образомъ создать разсадники дъятелей реформаціп. Но его желанія осуществились только наполовину. Монастыри были уничтожены, старый порядокъ такимъ образомъ лишенъ былъ своихъ сильнъйшихъ оплотовъ, но что касается благоразумнаго употребленія средствъ добытыхъ секуляризаціей, то въ этомъ отношеніи Крамэру пришлось потерпъть жестокое разочарование въ своихъ надеждахъ. Вследствие безумной расточительности короля и алчности дворянства, громадныя монастырскія имфнія были растрачены и расхищены такъ быстро, что когда вспомнили о про-

ектахъ Крамэра, для ихъ осуществленія не осталось уже почти ничего. Вотъ почему десять лють спустя, уже въ царствование Эдуарда вопросъ о довершенін секуляризацін встрітиль бъ себі совершенно имое отношение со стороны Крамора, чемъ какого можно было ожидать на основаніи прежняго опыта. Отъ великаго монастырскаго погрома, произведеннаго при Генрихв, сохранилось еще значительное количество мелкихъ религіозныхъ учрежденій, каковы капедды, канторін, коллоджи и т. д. Когда при началь новаго парствованія поднять быль вь парламенть вопросъ объ ихъ секулиризаціи, архіепископъ выступиль вдругъ энергическимъ вождемъ оппозиціи. Возставая противъ билля, онъ не защищаль необходимость существованія этихь учрежденій; нътъ, онъ только требовалъ, чтобы ихъ уничтожение отложено было до того времени, когда король достигнеть совершеннаго возраста, потому что въ противномъ случав и новая секуляризація віроятно закончится тімь же расхищеніемь, какимь завершилась первая. Этоть протесть Крамэра какъ нельзя яснъе обнаруживаеть тв побужденія, какими онъ руководствовался вообще въ своихъ отношеніяхъ въ секуляризація. Въ принципъ онъ былъ противъ мелкихъ учрежденій столько же, сколько м противъ монастырей, потому что какъ сторонникъ реформы, онъ не могъ мириться съ твиъ, что нивло въ основв своей ввру въ чистилище и т. п. Но онъ понималь, что мелкія учрежденія не представляютъ собою силу опасную, немедленное уничтожение которой требовалось бы настойчиво въ интересахъ реформы. Руководясь этою мыслію и имъя въ виду печальный опыть первой севуляризаціи, архіспископъ теперь и старается отстоять мелкія учрежденія до тахъ поръ, когда король придеть въ совершенный возрасть и вогда потому можно будеть попытаться спасти эту последнюю долю церковного богатства отъ алчности хищинковъ, чтобы распорядиться ею въ интересахъ реформы.

Однимъ изъ важнъйшихъ явленій въ церковной исторіи Генрихова царствованія былъ переводъ Библіи на англійскій языкъ и усиленное распространеніе его въ народъ. Въ этомъ дълъ Крамэръ принималъ такое большое участіе, что Англія, можно свазать, именно ему была обязана всёмъ тъмъ, что получила. Еще задолго до вступленія Крамэра на архіепископскій пре столъ, англійскіе переводы Библіи, изданные за границей, на-

чали уже довольно сильно распространяться въ народъ безъ всяваго разръшенія на то со стороны правительства и церкви. Но эти переводы возбуждали противъ себя сильное преслъдованіе со стороны церковныхъ властей Англін, остававшихся еще върными римскому правилу не давать Библіи въ руки народу. Опираясь на мизніе предатовъ и ученыхъ, и Генрихъ наложилъ свою властную руку на англійскую Библію; но уступая духу и потребностямъ времени объщаль, что при болье благопріятныхъ обстоятельствахъ онъ самъ поручить дело перевода лицамъ ученымъ и правовърующимъ и тогда дасть этотъ переводъ народу. Прошло уже три года после этого объщанія, но никавихъ меръ въ его исполнению предпринимаемо не было. Можетъ-быть и долго еще дъло оставалось бы все въ томъ же положени, еслябы не вступиль на архіспископскій престоль Крамэрь. Какъ сторонникъ реформы, онъ придавалъ особенно важное значеніе непосредственному знакомству народа съ священнымъ Писаніемъ, а потому онъ прежде всего счель своимъ долгомъ позаботиться о переводъ и распространения Библии. Въ первый же годъ своего архіепископскаго служенія онъ сталь настойчиво хлопотать объ этомъ въ конвовацін и послё немалыхъ усилій добился наконецъ того, что постановлена была революція о необходимости перевода Библін. Отъ согласія въ принципт нужно было теперь перейти къ осуществленію предпріятія на самомъ дъль. Двиствуя чрезъ ту же конвонацію, Крамэръ въ следующемъ 1534 г. убъдилъ ее представить королю петицію, въ которой указывалось на необходимость издать для народа такой переводъ Библін, который быль бы одобрень церковной властію. Чтобы поскорве подвинуть двло къ концу, онъ взялъ употреблявшееся въ народъ Тиндалево изданіе Библін и раздъливъ его на десять частей, роздалъ епископамъ для пересмотра и исправленія. Но всь усилія Крамэра сокрушились объ упорное сопротивленіе большинства епископовъ, которые соглашаясь съ мыслію архіепископа на словахъ и бумагъ, не хотъли сдълать ни одного шага къ ея осуществленію. Глубоко преданный своей идев, Краморъ не потерялъ присутствія духа и избраль лишь другой болье удачный путь для ея исполненія. Опираясь на поддержку Кромвеля, онъ сталъ дъйствовать непосредственно на короля и многовратно напоминаль ему о данномъ нъкогда объщание издать

переводь Библін для народа. Здёсь его усилія увёнчались усивкомъ. Подная англійская Библія, переведенная помямо конвовацін, издана была для народа съ привилегіей отъ правительства. Это было только началомъ, за которымъ последовало еще нъсколько изданій, постоянно исправляемыхъ и усоверщаемыхъ. и торжествующій архіепископъ ималь полное право въ благодарственномъ письмъ Кромвелю высказывать свою радость, что лвъ Англіи насталь день реформаціи съ безоблачнымъ сіяніемъ свъта божествениего слова". Въ одномъ изъ этихъ поздивнициъ изданій архіепископъ и самъ принималь діятельное участіе; омъ взяль на себя ея окончательную редакцію и составиль къ ней предисловіе, всявдствіе чего и самал Библія вта получила названіе Краморовой. На ряду съ переводомъ и изданіемъ Баблін правительство обнародовало обыкновенно разныя предвисанія и провламацін, въ которыхъ предписывалось выставлять экземпляры Библін во всехъ церквахъ для чтенія всемъ желановниъ, а также дозволялось и дома имъть ихъ и пользоваться ими для назиданія. Очень многіе изъ извістныхъ намъ изслідователей высказывають предположение, что и эти мары къ распространанію въ народъ знакомотва съ Писаніемъ предпринимались по настояніямъ того же архіепископа Крамера. Сторонники стараго порядка не могли конечно относиться равнодушно въ торжеству англійской Библіи и старались воспользоваться всякимъ удобнымъ случаемъ, чтобы если не уничтожить, то по крайней мъръ положить предълъ ея дальнъйшимъ успъхамъ. Наступилъ однажды моменть, когда обстоятельства сложились такъ благопріятно для нихъ, что можно было даже сдълать: въ конвокаціи отпрытое нападеніе на англійскую Библію, причемъ вождь консерваторовъ Гардинеръ предлагалъ оставить въ ней значительное количество понятій безъ перевода, якобы во избъжаніе профанаціи, въ сущности же для того, чтобы чрезъ привнесение массы латинскихъ словъ сдълать ее почти непонятною для народа. Но Краморъ горячо возсталъ на ея защиту и только благодаря его усиліямъ проектъ Гардинера не состоялся и англійская Библія осталась неприкосновенною. Итакъ мы имъемъ полное право наданіе и распространеніе священнаго Писанія на народномъ языяв признать премнущественнымъ двломъ Крамера. Въ разрыва съ Римомъ, въ утверждени воролевского главенства надъ

нерковію, въ уничтоженіи монастырей и въ распространеніи Библіи на народномъ языкъ не было еще въ собственномъ смысль того, что называется религіозной реформаціей. Это были лишь мітры, расчищавшія путь для нея и подготовлявщія почву. Но отъ человівка, съ полнымъ и діятельнымъ сочувствіемъ, помимо всякихъ корыстныхъ побужденій, относившагося во всімъ этимъ мітрамъ, не безъ основанія можно было ожидать, что онъ не останется равнодушнымъ и въ тітра измітненіямъ, какія національная англиканская церковь найдетъ нужнымъ сділать и въ сфіта въроученія и обрядовъ.

## VI.

Вопросъ о въроучении и обрядахъ естественно выдвинулся на очередь тотчасъ же послъ разрыва Англіи съ Римомъ. Независимая теперь, національная англиканская церковь доджна была выработать себв и въ этомъ отношеніи какую-дибо точно опредъленную норму, а потому въ продолжение Генрихова царствованія мы видимъ цалый рядъ поцытовъ, направленныхъ именно къ этой цели. Конечно такія попытки по самому существу своему должны были быть преимущественнымъ деломъ духовенства, а первенствующему члену его, архіспископу Кантербурійскому уже въ силу одного его положенія необходимо принадлежала въ нихъ наиболъе видная доля участія. И дъйствительно при обсужденін всёхъ религіозныхъ вопросовъ, какъ въ конвокаціи, такъ и въ парламентъ, Крамеръ является всегда первымъ дъйствующимъ лицомъ. Онъ принимаетъ напр. горячее участіе въ преніяхъ, предшествовавшихъ утвержденію десяти членовъ въры 1536 года и шести членовъ 1539 года. Иногда онъ и самъ обращается съ предложеніями и настояніями по разнымъ религіоз нымъ вопросамъ, какъ это было напр. въ началъ сорововыхъ годовъ, когда онъ неоднократно дълалъ представленія конвокацін и королю по вопросу о нъкоторыхъ церковныхъ церемоніяхъ, праздникахъ и обрядахъ. Во всехъ спеціальныхъ номинссіяхъ, нъсколько разъ назначавшихся Генрихомъ для выработки и точнаго изложенія въроученія англиванской цервви, Крамаръ быль непременнымъ членомъ, такъ что при его непосредственномъ

участін были составлены и изданы всё извёстные намъ памятниви въроучения за это время, каковы напр. десять членовъ, mecть членовъ, королевская книга (necessary erudition). Уже на основанін однихъ этихъ данныхъ мы можемъ составить себъ нъкоторое понятіе объ усиленных разиврахъ дъятельности Крамэра по религознымъ вопросамъ. Но оффиціальными только занятіями въ коммиссіяхъ онъ еще далеко не ограничивалси. Эти ванятія шли у него параллельно съ серьёзнымъ кабинетнымъ трудомъ. Прежде чъмъ составить себъ опредъленное мивніе по тому или другому религіозному вопросу, онъ подвергалъ его обывновенно самому строгому, всестороннему, ученому изследованію. Сохранилось цалыхъ два большихъ тома in folio, исписавныхъ его рукою, гдъ собраны разныя свидътельства изъ Священнаго Писанія, древнихъ отцовъ и учителей церкви, а также поздившихъ докторовъ и ученыхъ, по разнымъ религіознымъ вопросамъ, подлежавшимъ обсужденію при участіи Крамэра. Лордъ Бёрлэй свидетельствуеть, что онъ видель шесть или семь такихъ томовъ, исписанныхъ рукою архіепископа. На этихъ-то воть громадныхъ подготовительныхъ работахъ Крамэръ и основываль потомъ свои мивнія. По одному напр. вопросу объ оправдании върою и о значении добрыхъ дълъ въ бумагахъ его нашлась палая коллекція, гда собраны всв относящіяся сюда мъста Священнаго Писанія, а также свидътельства: Оригена, Василія Великаго, Іеронима, Осодорита, Августина, Амвросія, Златоуста и др. наряду съ выписками изъ Беды, Анзельма, Петра-Ломбарда и т. п. Общій характеръ и направленіе Крамера, какъ мыслителя-богослова, опредълить нетрудно. Въ большенствъ случаевъ его симпатін были на сторонъ протестантивма. Объ этомъ свидътельствуетъ прежде всего то искреннее расположеніе, съ воторымъ относился онъ ко всемъ иностраннымъ протестантскимъ богословамъ, не обращая вниманія на ихъ въроисповъдныя разности между собою. Со многими изъ нихъ, какъ напр. съ Кальвиномъ, Меланхтономъ, Озіандеромъ, Буцеромъ и Эколампадіемъ, онъ завелъ даже прямыя сношенія чрезъ переписку. Если иностранный богословъ или его произведение съ протестантскимъ образомъ мыслей появлялись въ Англін, то архіспископъ всегда старался оказать имъ самый радушный пріемъ, какъ это испытали напр.: шотландскій богословъ Алевсандръ Алессе, а также "Loci communes" и Аугсбургское исповъданіе. Но личное расположеніе и покровительство континентальнымъ протестантамъ со стороны архіепископа имъло бы конечно очень немного значенія, еслибы не находило себъ опоры въ настроеніи и самого правительства. Въ виду этого Крамеръ употребилъ немало усилій къ тому, чтобы склонить Генриха въ отврытому сближенію и даже въ оффиціальному союзу съ протестантскими князьями Германіи. По своимъ религіовнымъ возарвніямъ схоластикъ-король далеко не расположенъ быль въ особенной дружбъ съ протестантизмомъ; но Крамэръ въ этомъ случав нашелъ себв поддержку въ политическихъ условіяхъ того времени, такъ какъ папскіе громы, направленные противъ Генриха, внушали опасеніе, что возможна даже целая ватолическая коалиція на еретичествующую Англію, а потому и со стороны короли естественно было желаніе пріобръсти себъ на всякій случай надежныхъ союзниковъ въ князьяхъ Германіи. Такія политическія обстоятельства оказали большое содъйствіе планамъ Крамара, такъ что по его настояніямъ Генрихъ особымъ письмомъ даже приглашалъ Меланхтона въ Англію для содъйствія церковнымъ реформамъ. Осенью 1535 г. посольство Генриха отправляется въ Германію и тамъ ведетъ переговоры съ куроюрстомъ саксонскимъ и съ князьями Шмалькальденскаго союза, а въ 1538 г. нъмецкие протестантские богословы являются по приглашенію короля въ Англію и долго обсуждають разные религіозные вопросы на конференціяхъ съ англійскими богословами. Какъ осуществление желаній Крамэра, эти конференціи привлекаютъ конечно къ себъ съ его стороны самое искреннее участіе и онъ употребляеть вст возможныя старанія, чтобы привести совъщающихся богослововъ къ миролюбивому соглашенію. Какъ ни безплолны были всв эти сношенія и совъщанія съ протестантскими богословами и князьями, но для насъ въ настоящемъ случав они важны лишь какъ свидвтельство о томъ, куда влонились религіовныя симпатіи архіепископа Крамэра.

Протестантствующее настроение Крамэра отражалось конечно при всякомъ удобномъ случав и въ его двятельности. Въ ту эпоху повсемъстнаго религиознаго возбуждения почти всегда и вездъ, а тъмъ болъе при непосредственномъ обсуждени вопросовъ въроучения и культа, обыкновенно тотчасъ же выступали на видъ

двъ партіи, ръзко даже до враждебности расходившіяся другь съ другомъ по своимъ религіознымъ возарвніямъ, причемъ одна держала сторону стараго порядка, а другая стремилась къ реформъ. И въ англійской церкви, отдълившейся отъ Рима, каждый разъ, когда заходило дъло о религіозныхъ вопросахъ, эти партін неизмінно становились одна противъ другой и вступали въ ожесточенную словесную битву. Такъ было напр. въ особенности при обсужденіи и утвержденіи десяти и шести членовъ въры въ 1536 и 1539 годахъ, и каждый разъ, когда эти партіи сталкивались между собою, передовымъ вождемъ сторонниковъ реформы являлся всегда архіспископъ Краноръ. Въ этихъ случаяхъ онъ ни мало не ствснялся открыто и рвшительно высказывать по разнымъ вопросамъ такія воззрвнія, которыя ръзко разнились отъ установленныхъ ватолическою церковію и на основаніи которыхъ его можно было признать близвимъ родственникомъ протестантовъ вонтинента. Въ совъщаніяхъ вонвоваціи, предшествовавшихъ утвержденію десяти членовъ вёры, онъ выступилъ напр. съ ръчью, въ которой доказываль, что въ дълахъ въры только одно Свяшенное Писаніе имъетъ законодательную силу, преданіе же подвержено сильнымъ поврежденіямъ, а потому всъ тв обычаи и учрежденія, которыя основываются лишь на преданіи, какъ напр. монашескіе объты, безбрачіе духовенства и т. п., должны быть уничтожены. Когда въ парламентъ обсуждадись шесть членовъ въры, въ которыхъ со всею строгостію утверждались ватолическія ученія о пресуществленіи, о пріобщенін мірянъ подъ однимъ видомъ, о безбрачін духовенства и т. п. Краморъ целыхъ три дня спорилъ противъ нихъ. доказывая противоположные взгляды. Въ этомъ же смыслъ онъ не разъ дълалъ и особыя представленія королю, настаивая на томъ, что не следуетъ придавать обязательное значение такимъ ученіямъ и обычаямъ, воторые не имъють для себя основанія въ Священномъ Писаніи. Но всего ясиве можно составить себв понятіе о характеръ Крамэровыхъ воззръній по тому документу, который сохранился отъ предварительныхъ работъ коммиссіи, занимавшейся составленіемъ такъ-называемой королевской книги, и изъ котораго мы уже приводили взглядъ его по вопросу о подчиненіи духовенства коронъ. Этоть документь содержить въ себъ отвъты всъхъ членовъ коммиссіи на семнадцать предложенныхъ

имъ вопросовъ и хотя всё эти вопросы касаются только лишь ученія о таинствахъ, но и въ нихъ різжо успівло выразиться протестантское настроеніе Крамэра. Онъ утверждаеть напр. что седмеричное число таинствъ вовсе не имветъ для себя основаній въ Священномъ Писаніи или въ твореніяхъ древнихъ отцовъ и учителей церкви, и если держаться строго Писанія, то нужно остановиться лишь на признаніи двухъ таинстви: крещенія и причащенія. По вопросу о священствъ онъ, какъ мы видъли, признаеть, что епископъ и священникъ суть такіе же слуги. короля, какъ и всъ свътскіе чиновники; они назначаются отъ вороны и при этомъ божественная благодать нисходить на нихъ столько же, сколько и на светскихъ чиновниковъ государства. Поставление священника епископомъ имъетъ такое же значение, какъ и поставление его королевскою властию или избраниемъ народа. Никакого особаго посвященія при этомъ вовсе не требуется ибо, по ученію Священнаго Писанін, одного избранія пли назначенія совершенно достаточно. Санъ епископа по Писанію не ниветь никакого особеннаго значенія, епископъ и пресвитеръ одно и то же. Тайная исповедь во грехахъ предъ священникомъ необязательна для върующаго и т. п. Наконецъ и въ вопросахъ, касавшихся богослуженія и обрядовъ, Крамэръ не разъ обнаруживаль себя сторонникомъ нововведеній. И предъ конвоваціей и предъ королемъ онъ добивался напр. уничтоженія разныхъ католическихъ обычаевъ внашняго богопочтенія, какъ-то: украшенія иконъ, поставленія свічь предъ ними. закрытія ихъ ва время поста, обряда поклоненія кресту и т. п. Латинскія молитвы и пъснопънія онъ переводиль на англійскій языкъ и въ такомъ видъ вводилъ при богослужения. Относительно чудотворныхъ иконъ онъ двявлъ королю представленія о необходимости ихъ уничтоженія, какъ такихъ предметовъ, которые способствують развитію въ народъ опасныхъ суевърій. Даже и этихъ немногихъ данныхъ намъ кажется достаточно для того, чтобы прійдти въ тому убъждению, что по религиознымъ возаръниямъ своимъ Крамэръ и въ царствованіе Генриха уже во многихъ случаяхъ значительно уклонялся отъ установленной догматики католицизма. Если же таково было настроение архіепископа и если, съ другой стороны, это быль человъкъ, пользовавшійся сильнымъ вліяніемъ, вакъ первенствующій членъ англійской ісрархіи и принимавшій

самое бинзкое и двятельное участіе въ обсужденіи религіозныхъ вопросовъ, то можно было бы повидимому ожидать, что и тв нормы въроученія, какія были установлены англиканскою церковію въ царствованіе Генриха, въ значительной степени примуть протестантскую окраску. А между твиъ при ближайшемъ знакомствъ съ предметомъ оказывается, что относительно въроученія англиканская церковь при Генрихъ допустила такъ мало измъненій, что и въ концъ его царствованія оставалось почти столь же католическою, какъ была и до своего разрыва съ Римомъ. Интересно теперь посмотръть, какимъ образомъ случилось, что протестантски-настроенный Крамэръ оставался верховнымъ іерархомъ той церкви, которая старалась сохранить свои католическія ученія и мало того, даже самъ содъйствовалъ ей въ этомъ, какъ одинъ изъ главнъйшихъ дъятелей при установленіи нормъ ея въроученія.

Несомевнно, что члены ввры и символическія книги, издававшіяся конвокаціей и парламентомъ въ царствованіе Генриха, очень часто утверждали такія віроученія, которыя прямо противорвчили личнымъ убъжденіямъ Крамэра. Правда, при совъщаніяхъ, предшествовавшихъ изданію этихъ системъ въроученія, онъ обыкновенно высказываль и доказываль справедливость своихъ собственныхъ возарвній; онъ становился всегда вождемъ оппозиціи, но вта оппозиція его была настолько слаба, что даже и не влекла за собою никакихъ серьёзныхъ замъщательствъ и замедленій въ ходъ дъла. Оканчивалось всегда тъмъ, что архіепископъ легко прекращалъ свое сопротивление и подписывался подъ документомъ, установлявшимъ для церкви такія въроученія, истинность которыхъ онъ лично не признавалъ. Въ извъстныхъ намъ отвътахъ напр. онъ ръшительно высказывалъ убъжденіе, что седмеричное число таинствъ не имветъ для себя основаній ни въ Священномъ Писаніи, ни въ твореніяхъ отцевъ церкви, а между тъмъ тотчасъ же послъ этого онъ далъ свое согласіе на королевскую внигу, которан вводила для англиканской церкви обязательное признаніе семи таинствъ, совершенно равныхъ по достоинству. Во все время Генрихова царствованія только одинъ разъ мы видимъ Крамэра, горячо и упорно отстаивающимъ свое мевніе, это именно тогда, когда онъ три дня спориль въ верхней палатв парламента противъ ультра-католическихъ шести

членовъ. Но можно думать, что это быль случай исключительный, такъ какъ существовали особыя личныя причины, которыя побуждали Крамора, даже во имя собственныхъ интересовъ, усиленно ратовать противъ статута 6-ти членовъ. Третій пункть этого статута утверждаль, что духовенство должно обязательно вести жизнь безбрачную, а за нарушение этого постановления виновные должны были подвергаться тяжкимъ уголовнымъ наказаніямъ, простиравшимся даже до конфискаціи имущества и смертной казни. Между твиъ мы знаемъ, что Крамэръ еще до принятія архіепископскаго сана вступиль въ бракъ съ племянницею Озіандера. Вскор'в посл'я своего вступленія на архіепископскій престоль, онъ выписаль свою жену къ себъ изъ Германіи и жиль вивств съ нею, имъя нъсколько человъкъ дътей, хотя открыто и не заявляль о своемь бракв. Съ утверждениемъ шести членовъ ему грозила такимъ образомъ опасность поплатиться даже и головою, а потому его страстная оппозиція въ парламентъ не представляеть въ себъ ничего удивительнаго. Есть основанія предполагать, что именно противъ обязательности безбрачія и была пренмущественно направлена упорная оппозиція Крамэра, такъ какъ по этому вопросу онъ обращался напр. къ королю съ особымъ представленіемъ, изъявляя желаніе защищать свое мивніе въ публичномъ диспутъ и соглащаясь даже быть казненнымъ въ случав, если его аргументы противъ безбрачія не будуть признаны достаточными. По этому же вопросу онъ просиль и Меланхтона письменно обратиться къ королю. Такимъ образомъ и единственный случай упорной оппозиціи Крамэра представляеть собою борьбу не столько за убъжденія, сколько за личныя интересы и безопасность. И чемъ же окончилась, къ какому результату привела эта усиленная Крамэрова оппозиція? Пришелъ въ палату самъ король и по свидътельству одного свътскаго лорда, принимавшаго участіе въ засъданіяхъ этого парламента, обнаружилъ такую великую богословскую ученость, что убъдилъ всвхъ, а въ томъ числъ и Крамера, который тотчасъ же и поспъщилъ отказаться отъ своей оппозиціи. Никто изъ насъ конечно не будетъ настолько простодушенъ, чтобы принять слова лорда въ ихъ буквальномъ смысле и действительно поверить, что такой серьёзный и ученый богословъ, какъ Краморъ, оказался слабымъ при столкновенім съ несомнанно поверхностными богословскими

познаніями Генриха. А между темъ не можеть быть никакого сомнънія въ томъ, что именно дичное вліяніе короля заставило Крамора отказаться отъ оппозиціи членамъ. Десять літь спустя въ своемъ отвътв на требованія, предъявленныя тогдашнему правительству девонширскими инсургентами, архіепископъ самъ подтверждаеть, что еслибы король лично не явился въ палату, шесть членовъ никоимъ образомъ не прошли бы въ парламенть. Несомнънно стало-быть, что Крамэръ отказался отъ своей оппозиціи членамъ, только уступая личному вліянію короля, но конечно не потому, что великая богословская ученость Генриха заставила его признать свой взглядъ несостоятельнымъ и преилониться предъ несокрушимою силою его аргументовъ. Последствія показали, что доводы Генриха вовсе не имали такого обаятельнаго вліянія на Крамэра, такъ какъ онъ и до конца своей жизни оставался при твхъ же взглядахъ, какіе отстаивалъ, оппонируя членамъ. Если же онъ прекратилъ свою оппозицію въ палатв и уступиль королю, то единственно потому, что это быль король, а въ правилахъ Крамэра вовсе не было, чтобы усиленно отствивать свои убъжденія противъ вънценосныхъ оппонентовъ. Если такой взглядъ нашъ на образъ дъйствій архіепископа еще нуждается въ подтвержденіи, то мы можемъ пожалуй сослаться на его собственныя слова, достаточно характеризующія его отношеніе къ своимъ убъжденіямъ, какъ скоро они идуть въ разръзъ со взглядами государя. Представлян свои ответы на семнадцать извъстныхъ уже намъ вопросовъ относительно таинствъ, Крамэръ въ концъ концовъ прибавляетъ: "таково мое миъніе и ръшеніе мое въ настоящее время, но я не буду дерзостно настаивать на немъ и окончательный приговоръ по этому вопросу вполнъ предоставляю вашему величеству". Вотъ собственное признаніе архіепископа, могущее служить ключемъ къ разъяснению его образа дъйствій по вопросамъ въроученія во все время царствованія Генриха. Каковы бы ни были его личныя убъжденія, какъ бы ни быль онь увърень въ ихъ непреложной истинности, во всякомъ случав онъ никогда не считалъ для себя удобнымъ и возможнымъ дерзостно отстаивать ихъ, если они противоръчать тому, чего желаеть воля государя. Само собою разумвется, что такое до крайности легкое повидимому отношение къ своимъ религіознымъ убъжденіямъ представляется на первый взглядъ весьма непривлекательнымъ; но можетъ-быть образъ дъйствій архіепископа покажется намъ и болъе извинительнымъ, если мы поближе всмотримся въ тъ условія, среди которыхъ ему приходилось жить и дъйствовать.

Чтобы составить себъ по возможности правильный взглядъ на дъятельность Крамара, никогда не следуеть забывать, что король, съ которымъ ему приходилось имъть дело, быль именно Генрихъ, а этотъ Генрихъ слишкомъ мало церемонился съ людьми, его окружавшими, такъ что ни одинъ изъ нихъ не могъ поручиться за свою безопасность и напротивъ, наждый былъ увъренъ, что малъйшее противоръчіе, неосторожность или просто интрига враговъ можетъ въ одинъ день не только лишить его всъхъ королевскихъ милостей, но даже привести и къ эшафоту. Если Генрихъ не задумывался подписывать смертные приговоры надъ своими собственными, нъкогда любимыми женами, то обыкновенные подданные, несвязанные съ нимъ узами родства и и любви и неносившіе короны, твиъ менве конечно могли разсчитывать на его снисходительность. Своенравный деспоть въ гиввъ своемъ не разбиралъ пичего и никому не давалъ пощады. Онъ ни мало не поколебался напр. въ одинъ день ниспровергнуть и, какъ говорится, втоптать въ грязь такого человъка, какъ кардиналъ Уользи, который въ продолжение многихъ леть быль его неизменными руководителеми и главными министромъ, пользовавшимся его поливишимъ довъріемъ. Другой такой же довъренный министръ Томасъ Кромвель, слишкомъ понадъявшійся на свою силу и на прочность расположенія въ себъ Генриха, позорно закончилъ на эшафотъ свою блестящую карьеру, настолько изобиловавшую милостями монарха, что казалось, прочность ея была вполит обезпечена. Не смутился Генрихъ ни предъ талантомъ и европейскою ученою знаменитостію Томаса Мора, ни предъ благочестіемъ и добродътелію Фишера, епископа Рочестерскаго: и тому и другому онъ хладнокровно снялъ головы, какъ скоро они осмълились оказать некоторое хотя бы и слабое противоръчіе его упрямой воль. А между тымь поводовь къ тому, чтобы навлечь на себя гневъ короля и кару закона, было весьма немало, особенно при той неопредъленности и запутанности церковныхъ отношеній, какая наступила вслідть за разрывомъ съ Римомъ. Костры и висълицы, неръдко воздвигавшіеся на Смит-

фильць, ясно показывали, что въ то время нельзя было быть ни протестантомъ, ни натоликомъ, такъ какъ въ первомъ случав грозиль костерь за уклонение въ ересь, а въ последнемъ-висвлица за признаніе папы и отрицаніе королевскаго главенства. Соблюсти при этихъ условіяхъ должную середину и обезпечить себъ безопасное существование въ ту смутную эпоху было, очевидно, не легко, а тъмъ болъе человъку, стоявшему на вершинъ общественной люстницы въ близкихъ непосредственныхъ отношеніяхъ къ королю и что всего важне, во главе именно той самой сферы религіозно-церковныхъ вопросовъ, путь по которой быль наиболье спользвимь. А такимь человыкомь и быль архіепископъ Крамэръ. Его положение было въ высшей степени опаснымъ, такъ какъ великое множество враговъ постоянно подстерегало его и жаждало его погибели. Возведенный на архіепископскій престоль по выбору и волю короля, "praeter opinionem et sensum multorum", онъ уже въ силу одного этого имълъ многихъ завистниковъ и людей въ себъ нерасположенныхъ, особенно въ высшихъ сферахъ государства и церкви. Но эти, котя и многіе завистники составляли лишь ничтожное меньшинство въ той громадной арміи враговъ, которая ненавидъла Крамэра и возставала противъ него, какъ сторонника церковной реформы. Его протестантствующее настроеніе, обнаруживавшееся, какъ мы знаемъ, при всякомъ удобномъ случав, ни для кого конечно не было тайною; а потому всв тв, которые старались отстоять старый порядокъ, если не въ церковномъ устройствъ, то по крайней мъръ въ въроучении и обрядахъ, видъли въ немъ своего главнаго и могущественнъйшаго врага. Гибель Крамора или низвержение его съ архіепископскаго престода-это было задушевнымъ желаніемъ консервативной партіи, върнымъ залогомъ ея полнаго и окончательнаго торжества. Предводительствуемая и наставляемая Гардинеромъ, епископомъ Уиньчестерскимъ, она зорко следила за встми малъйшими дъйствіями архіепископа, стараясь отыскать въ нихъ какъ можно болве матеріала, которымъ можно бы было воспользоваться для того, чтобы подвести его подъ судъ и подорвать къ нему довъріе государя. Бывали моменты, когда ен старанія сопровождались такимъ больщимъ успъхомъ, что немабъжное паденіе Крамэра можно уже было повидимому считать двломъ рвшеннымъ; но каждый разъ неожиданнымъ результатомъ

интриги было лишь новое усиление архиепископскаго авторитета. Въ 1543 году, т.-е. въ ту эпоху, когда король, недавно настоявшій на утвержденін шести членовъ віры, обнаруживаль себя самымъ ревностнымъ защитникомъ старыхъ католическихъ въроученій и обычаевъ, враги архіепископа пришли къ мысли, что теперь въ ихъ рукахъ достаточное количество данныхъ для его обвиненія и можно надвяться, что его дерзостная оппозиція членамъ въ палать нъсколько охладила расположение къ нему короля, а потому предприняли противъ него решительное нападеніе. Путешествуя по Крамэрову діоцезу, они слушали проповъди и рачи напоторыхъ проповадниковъ, извастныхъ своимъ протестантскимъ образомъ мыслей и пользовавшихся повровительствомъ архіепископа. Изъ этихъ пропов'ядей они выбирали разныя мижнія, не согласовавшіяся съ установленными церковію, и на основаніи такихъ и другихъ подобныхъ же данныхъ составили на Крамэра доносъ, въ которомъ обвиняли его, какъ покровителя ереси, и указывали также на то, что онъ вопреки статуту 6-ти членовъ, имъетъ жену и дътей. Доносъ этотъ отъ именя Кантербурійскихъ пребендаріевъ при удобномъ случав представленъ былъ королю. Въ то же самое время нъвто Джонъ Гостикъ, представитель Бедфордшира, даже въ парламентв выступиль съ рвчью противъ архіепископа, обвиняя его, какъ распространителя ложнаго ученія относительно евхаристіи и покровителя всёхъ ересей. Смълость, съ какою сдълано было теперь нападеніе на Крамэра, свидетельствовала повидимому о томъ, что его враги нивли серьёзныя основанія разсчитывать на успіхъ своей попытки, а потому сторонники реформы съ ужасомъ ожидали уже, что ихъ вождя постигнеть такая же участь, какую недавно пришлось испытать еще болже могущественному Кромвелю. Но ко всеобщему изумленію, интрига закончилась такъ, какъ вовсе не ожидали ея организаторы. Получивъ доносъ на архіепископа, Генрихъ однажды вечеромъ отправился въ лодив на прогулку по Тэмать и вельдъ грести по направленію къ Ламботскому дворцу, гдъ имълъ свое мъстопребывание Крамаръ. Завидъвъ королевскую додку, слуги архіепископа поспішний извістить своего господина объ ея приближеніи и Крамэръ вышелъ на берегъ привътствовать государя и приглашаль его къ себъ во дворецъ; но Генрикъ позваль его съ собою въ лодку, и посадивъ подлъ себя завелъ съ нимъ долгую бестду, которая продолжалась во все остальное время прогудки. Между прочимъ король говорилъ архіепископу, что въ последнее время спокойствие королевства сильно возмущается, благодаря распространенію въ немъ разныхъ ересей и ложныхъ ученій. Такое положеніе двяв можеть имвть очень опасныя последствія, такъ какъ религіозныя разногласія легко могутъ разразиться гражданскими междоусобіями. Лучшее средство къ пресъченію этого зла состоить по его мизнію въ томъ, чтобы разыскать главнаго виновника и покровителя еретическихъ волненій и подвергнуть его примърному наказанію. Нъкоторые предаты и лорды совътують ему также прибъгнуть именно въ этому средству. Когда же Крамэръ, на вопросъ короля объ его мивнін, призналь также, что устраненіе главнаго виновника ересей должно дъйствительно удучшить положение дъла, тогда Генрихъ примо перешедъ къ главному предмету своего разговора. "Многіе, сказаль онь, увъряють меня, что именно вы и есть главный ересіархъ и покровитель еретиковъ и что только въ силу вашего потворства шесть членовъ оспариваются и не соблюдаются въ вашемъ діоцезъ". При этомъ вороль предложилъ Крамэру для прочтенія и тоть донось, который онь получиль на него отъ кантербурійскаго клира. Минута была решительная, но Крамэръ не потерялъ присутствія духа; онъ откровенно признался королю, что действительно состоить въ законномъ браке и имееть семью, но этоть бракъ заключенъ былъ еще задолго до того времени, когда статутъ шести членовъ вижнилъ англиканскому духовенству въ обязанность жизнь безбрачную. Правда, его личныя убъжденія остаются такими же, какими онъ обнаружиль ихъ при оппозиціи шести членамъ, но какъ скоро члены возведены были въ законъ, онъ ни въ чемъ не позволяетъ себъ ихъ нарушенія. Въ доказательство своего повиновенія закону онъ указываль королю на то, что тотчась же после утвержденія статута шести членовъ онъ поспъшилъ отослать свою жену и всю семью въ Германію и теперь ведеть жизнь безбрачную. Что же касается обвиненія его, какъ еретика и покровителя еретиковъ, то онъ на колънахъ умолялъ короля назначить коммиссію судей для формальнаго изследованія всехть пунктовъ доноса, такъ какъ онъ вполив увъренъ, что сумветъ доказать ихъ полную несостоятельность. Сывлое объяснение архиепископа произвело хорошое

впечатавние на короля; онъ уввряль его въ своемъ неизмвиномъ расположении и въ подтверждение этого соглащался назначить коммиссію для изследованія обвиненій подъ председательствомъ самого Крамэра. Когда же архіепископъ возражаль, что онъ не можеть быть судьею самого себя, то Генрихъ назначиль другихъ лицъ, но не для суда надъ нимъ, а надъ его обвинителями. Посать строгаго допроса, доносчики должны были просить у Крамера прощенія, а главивищіе изъ нихъ поплатились даже и тюремнымъ заключеніемъ за свою неудачную попытку. Джону Гостику король послалъ сказать, что если онъ тотчасъ же не откажется отъ своихъ обвиненій и не испросить прощенія у архіепяскопа, то онъ покажеть на немъ такой примъръ, который способень будеть вразумить должнымъ образомъ всехъ подобныхъ ему ложныхъ доносчиковъ. Такимъ образомъ первое открытое покушеніе на Крамэра закончилось политишим фіаско; но это не вразумило его враговъ и не отняло у нихъ желанія при удобномъ случать и еще разъ попробовать свои силы. Года два спустя, члены тайнаго совъта, въ то времи состоявшаго въ большинствъ изъ консерваторовъ, стали настаивать предъ королемъ на необходимости привлечь архіепископа къ суду по обвиненію въ ереси и заключить его въ Тоуэръ, такъ какъ еретики подъ его покровительствомъ усилились до такой степени, что и Англіи грозять въ близкомъ будущемъ такіе же политическіе и соціальные безпорядки, которые уже разъвдають Германію. Генрихъ согласился съ представленіями совъта и дозволиль имъ привлечь Крамэра къ суду, а въ случат подтвержденія обвиненія заключить и въ Тоуэръ. Такое начало настолько ободрило враговъ архіепископа, что они почти уже торжествовали свою побъду; но скоро оказалось, что ихъ торжество было преждевременнымъ. Въ ночь наканунъ того дня, вогда должно было состояться привлечение Крамора въ суду, Генрихъ посладъ въ Ламботъ мистера Донни, одного изъ своихъ придворныхъ и друга Крамэра, съ предписаніемъ, чтобы архіепископъ тотчасъ же нвился къ королю. Когда Крамэръ явился, Генрихъ сообщилъ ему, что по поводу чрезвычайнаго усиленія ересей въ Англіи, совъть просиль у него дозволенія привлечь къ суду и заключить въ Тоуэръ его, архіепископа, какъ главнаго покровителя еретиковъ, утверждая, что пока онъ на свободъ и остается членомъ совъта, полное изслъдованіе дъла невозможно, такъ какъ свидътели побоятся показывать что-либо противъ него. "На это прошеніе, прибавиль король, я уже даль свое согласіе и завтра утромь оно будеть приведено въ исполненіе". Услыхавъ такую въсть, архіепископъ благодарилъ короля за милостивое предувъдомление и заявилъ, что онъ готовъ идти и въ Тоуэръ, такъ какъ предпочитаетъ торжественно предъ судомъ доказать свою невинность лучше, нежели оставаться подъ подозрвніемъ. Онъ просиль лишь короля о назначенін судей ученыхъ и безпристрастныхъ, такъ какъ дъдо идетъ объ его правовъріи. Но король на это замътиль ему, что подчиняться желанію совъта и отправляться въ тюрьму значить съ его стороны то же, что добровольно отдавать себя въ руки своихъ враговъ, такъ какъ пока онъ лишенъ свободы, вовсе не трудно подыскать нескольких свидетелей, которые согласятся подтвердить вавія угодно обвиненія. Не желая отдавать его прямо на жертву врагамъ, король далъ ему отъ себя приказаніе, какъ онъ долженъ поступать въ настоящемъ случав. Когда васъ призовутъ завтра въ советъ, говорилъ онъ Крамеру, и постановятъ решеніе о заключеній вась въ Тоуэръ, вы, какъ членъ совъта, требуйте, чтобы вамъ дана быда очная ставка съ вашими обвинителями и чтобы арестъ допущенъ былъ лишь въ томъ случав, если вамъ не удастся опровергнуть ваводимыхъ на васъ обвиненій. Если же вамъ будеть отказано въ удовлетвореніи этого законнаго требованія, то аппеллируйте ко мив. При этомъ Генрихъ далъ ему свой перстень, который и вельлъ показать членамъ совъта въ знакъ того, что король принимаетъ это дъло на свое непосредственное разсмотръніе. Утромъ следующаго дня архіспископъ получилъ приглашеніе явиться въ засъданіе совъта. Его враги, въроятно уже увъренные въ своей побъдъ, захотвли даже поглумиться надъ нимъ и подвергнуть его нъкоторому униженію. Въ заду совъта онъ не былъ допущенъ и вынужденъ былъ долгое время ожидать въ пріемной вмъсть со слугами. Одинъ изъ королевскихъ врачей, докторъ Бёттсъ, бывшій свидетелемъ этого, поспешилъ сообщить королю, что съ Крамэромъ обращаются уже не какъ съ архіепископомъ, а какъ будто бы съ лакеемъ, такъ какъ онъ видълъ его цълый часъ толкущимся вмёсте съ ливреями. Разгиеванный король тотчасъ же посладъ приказъ, чтобы Крамэръ введенъ былъ въ залу со-

въта и чтобы члены немедленно приступили къ разследованію его дъла. Когда архіепископъ предсталъ предъ совътомъ, ему сообщили, что онъ обвиняется вакъ главный покровитель ереси, в что для большей свободы въ изследованіи этого дела, признано необходимымъ немедленно же заплючить его въ Тоувръ. Архіепископъ требоваль, чтобы ему дали возможность опровергнуть взводимыя на него обвиненія и довазываль, что нельзя примаса англиканской церкви и члена совъта заключать въ тюрьму по одному лишь подозрвнію. Когда же члены соввта не обратили никавого вниманія на его доводы, онъ заявиль, что аппеллируеть въ воролю и показалъ перстень, какъ доказательство того, что вороль принимаетъ его аппелляцію. По обычаю, королевскій перстень долженъ быль быть возвращенъ королю всеми членами совъта вмъстъ, какъ знакъ того, что дъло теперь передается ими въ руки короля. Во исполнение этого обычая, всъ члены совъта вивств съ Краивромъ тотчасъ же отправились къ воролю, который приняль ихъ весьма немилостиво и осыпаль упревами за то недостойное обращение, какое они дозволили себъ относительно архіепископа, виновность котораго вовсе еще не доказана. Онъ говорилъ, что никому онъ столько не обязанъ, какъ архіепископу, что это единственный человъкъ, который настолько любиль своего государя, что никогда не противился его воль, а потому онъ увъренъ, что всякій, кто хочеть служить ему и пользоваться его расположениемъ, будетъ относиться къ архіепископу со всемъ возможнымъ уваженіемъ. После такихъ словъ короля, членамъ совъта оставалось лишь оправдываться и поспъшно невать примиренія съ тімъ, кого только-что старались низвергнуть. Такимъ образомъ всв интриги враговъ противъ Крамэра ованчивались ничемъ: оне разбивались о неизменное доверіе и расположение къ нему короля, подорвать которое не было повидимому никакихъ средствъ. Кардиналъ Уользи и Томасъ Кромвель вр свое времи полрзоватися конелно не менешим расположеніемъ Генриха, но это не помѣшало имъ однако лишиться всего и даже жизни и не обезпечило имъ даже снисходительности вороля. Какъ ни велико было расположение къ нимъ Генриха, они не сумъли упрочить его за собою и сохранить до конца жизни, а потому за могуществомъ и блескомъ следовало позорное паденіе. Изо всехъ высокопоставленныхъ и близвихъ

нъ Генрику лицъ только одинъ Краморъ съ успехомъ выполнилъ эту трудную задачу; до самой смерти короля, т.-е. около 15 лътъ, онъ неизмънно удерживалъ за собою то довъріе и расположеніе, которое разъ пріобрълъ. Добиться этого было весьма нелегко и въ особенности архіепископу, такъ какъ нигдъ капризы и деспотическія притязанія Генриха не обнаруживались съ такою силою, какъ именно въ сферъ религіозно-церковныхъ вопросовъ, и оъ другой стороны, ничто не принималось такъ близко къ сердцу Генрихомъ и не возбуждало такъ его гитва, какъ противоръчіе его церковному авторитету и уклоненіе отъ предписанныхъ имъ ученій. Если при всемъ томъ Краморъ благополучно прошелъ опасный и скользкій путь Генрихова царствованія, удержавъ свою голову на плечахъ, и до конца сохранилъ за собою довъріе и расположеніе короля, то единственно благодаря той эластичности, какую онъ постоянно обнаруживаль при столкновеніи съ щевотливыми вопросами. Самъ Генрихъ говорилъ членамъ совъта, что Крамэръ – единственный человъвъ, который настолько любилъ своего государя, что никогда не противился его воль, и въ этомъ заключается разгадка того, почему онъ, несмотря на всю трудность своего положенія, удержался на немъ до конца. Какъ бы ни разнились его личныя религіозныя убъжденія отъ того, на чемъ настаивалъ король, онъ не скрывалъ ихъ; но съ другой стороны на нихъ и не настанвалъ. Ему предстоялъ выборъ: или отказаться отъ своей власти и положенія, потерять все, можетъ быть даже и жизнь, или же поступиться своими убъжденіями. Не долго думая, онъ предпочелъ последнее. Свои личныя убъжденія онъ храниль про себя, а во вив поставляль себъ за правило псегда и во всемъ подчиняться волъ государя. Конечно въ такомъ образъ дъйствій очень мало привлекательнаго; въ немъ нъть и намека на геройство, на силу характера, на то святое самопожертвованіе, которое за въру свою всегда готово идти на встръчу и мученическому вънцу. Но Крамэръ вовсе и не принадлежалъ къ разряду героевъ, -- натуръ великихъ, исплючительныхъ; на вънецъ мученика онъ не изъявлялъ съ своей стороны ни мальйшихъ претензій. Это быль самый обыкновенный смертный, а потому и образъ дъйствій его нужно цънить съ обычной, заурядной точки эрвнія. Если же такъ, если мы разъ навсегда откажемся отъ мысли, что онъ долженъ былъ

бы даже и кровію запечатлють истинность своихъ убъжденій, то его дъятельность при Генрихъ представится намъ совершенно въ иномъ освъщении. Человъкъ несомивнио протестантствующаго настроенія, искренно преданный идет о необходимости коренной религіозно-церковной реформы, онъ въ то же время прекрасно понималь, что настанвать при существующихъ условіяхъ на немедленномъ осуществленім тавой реформы значило бы напрасно губить себя и вредить своему делу въ самомъ его зародыше. Ни на минуту не упуская изъ вида идею религіозно-церковной реформы, постоянно имъя ее предъ собою, какъ конечную цъль своихъ стремленій, Крамэръ поставляль себъ задачей служить ей всегда и во всемъ, но лишь настолько, насколько позволяють это существующія условія. И съ точки зрвнія интересовъ ре-•ормы нужно отдать лишь честь его благоразумію и ловкости; онъ выполнилъ свою задачу съ велинимъ успъхомъ. Получивъ первенствующее положение въ англійской ісрархіи и заручившись расположениемъ государя, онъ извлекъ изъ этихъ благопріятныхъ для себя обстоятельствъ все, что только можно было извлечь на пользу реформы. При всякомъ удобномъ случав и предъ королемъ, и въ парламентъ, и въ конвокаціи, и въ пастырской деятельности своей, онъ всегда старался о томъ, чтобы употребить всю силу своего вліянія въ изв'ястномъ направленіи. Далеко при этомъ онъ никогда не заходилъ, никогда не рисковалъ собою и своимъ положеніемъ; но дълаль лишь то, что оказывалось возможнымъ. Ценою многихъ, иногда тяжелыхъ уступовъ онъ сохранялъ за собою свое вліятельное положеніе, но за то, благодаря этому положению, онъ имълъ возможность сделать все то, что было сдвлано при Генрикъ въ интересакъ реформы. Правда, сдвлано было немного, но при условіяхъ далеко неблагопріятныхъ и этимъ на первый разъ можно было удовольствоваться. Сохранивъ же за собою до конца архіепископскій престолъ и расположеніе Генриха, Крамэръ получиль возможность при началь следующаго царствованія выступить однимъ изъ первенственствующихъ членовъ новаго правительства и на подготовленной и расчищенной почвъ приняться уже съ гораздо болъе шировою свободой за осуществление религизной реформы.

## УΠ.

Вступленіе на престоль Эдуарда VI было истиннымъ торжествомъ для сторонниковъ реформы. такъ какъ вместе съ темъ и государственное управленіе переходило въ ихъ руви. Юный король, не достигшій еще и десяти літь оть роду, конечно не могъ быть самостоятельнымъ и полноправнымъ государемъ своей страны, но насколько его личное вліяніе могло им'ють значеніе и дійствительно проявлялось въ государственных в дівлахъ, его симпатіи всецвло были на сторонв протестантизма. Само собою разумъется, что въ такомъ раннемъ возраств тв или другія религіозныя симпатіи Эдуарда внолит завистли отъ воспитанія, а его наставники, Коксъ и Чикъ были самыми искренними сторонниками реформы. Они постарались сдёлать все, что возможно, чтобы свое протестантское настроение передать и королю, а потому ихъ воспитанникъ во все время своего краткопременнаго царствованія обнаруживаль себя всегда ревностнымъ приверженцемъ реформы. Бывали даже случаи, когда въ своей протестантской ревности онъ заходилъ далве самыхъ вождей реформы. Въ январъ 1549 года напр. пардаментскимъ статутомъ введенъ былъ во всеобщее и обязательное употребление новый богослужебный чинъ, только-что составленный комитетомъ прелатовъ и богослововъ, подъ предсъдательствомъ Крамэра. Этотъ новый чинъ англійскаго богослуженія, долженствовавшій замінить собою католическую мессу и обряды, привътствовался какъ великая побъда въ духъ реформы; но такъ какъ въ немъ многое было оставлено и изъ католической старины, то конечно крайніе протестанты не были имъ довольны и высказывали вовраженія. Такихъ крайнихъ ревнителей было очень немного и притомъ это были главнымъ образомъ иностранцы, какъ напр. Кальвинъ. Буцеръ и Мартиръ; но юный король ръшительно принялъ ихъ сторону. Онъ сталъ усиленно настаивать на томъ, чтобы богослужебная книга подвергнута была пересмотру и чтобы въ ней сделаны были новыя изменения въ духе более решительнаго протестантизма. Онъ такъ горячо принялъ къ сердцу это дело, что когда епископы медлили исполнениемъ его желанія, грозиль своею властю учредить пересмотръ и представить

его на утверждение ближайщей не сессии парламента. Въ томъ же родъ Эдуардъ заявиль себя и въ отношеніяхъ къ сестръ своей принцессъ Марін. Дочь Катарины Аррагонской Марія наслъдовала и убъжденія и характеръ матери. Неомотря ни на накія парламентскія постановленія, она никакъ не хотвла принять новое исповъдание и обряды англиканской церкви, упорно придерживансь католицизма. Не одинъ разъ ей предъявлялось настоятельное требованіе, чтобы она прекратила у себя публичное совершеніе католической мессы, доходило до того даже, что ея капедланы подвергались аресту; но при всемъ томъ она оставалась непреклонною. Это упорство Маріи всего болве оскорбляло Эдуарда; онъ обращался къ ней съ письменными увъщаніями, приказываль, требоваль, грозиль и нивакь не соглашался оставить её въ поков. Онъ считаль грвхомъ и преступленіемъ дозволять своей сестръ упорное пребываніе въ заблужденіяхъ идолоповлонства, а потому хотълъ даже примънить къ ней мъры врайней строгости. Не малаго труда стоило Крамэру и другимъ еписнопамъ отклонить юнаго ревнителя протестантизма отъ этой мысли и убъдять его въ необходимости оставить Марію въ повов. При такомъ настроеніи короля, естественно можно было вполив быть увъреннымъ въ томъ, что всякая мъра, предпринимаемая въ духв реформы, встрвтить съ его стороны самое искреинее сочувствіе и поддержку. Тэмъ болье могь быть увъремь въ король Кранэръ, какъ человъкъ, особенно близкій къ нему и даже оказывавшій вліяніе на самый ходъ его воспитанія, въ качествъ его врестнаго отца. Но особенно серьёзныхъ услугь отъ Эдуарда протестантская партія могда ожидать лишь со временемъ, т.-е. тогда, когда онъ достигнетъ совершеннольтія и вотупить въ обладание всеми правами своего королевского сана. До этого времени, по завъщанію Генриха, управленіе государственными дълами предоставлено было совъту 16 правителей, особо назначенных для этой цёли изъ числа высшихъ сановниковъ кородевства. Благодаря случайному стеченію обстоятельствъ, протестантская партія въ совёте правителей съ самаго начала пріобрама себа рашительный перевась. Могущественнайшіе изъ сторонниковъ старой церкви имъли неосторожность сильно вооружить противъ себя умирающего Генриха, подозрительность и раздражительность котораго достигла крайнихъ размъровъ подъ

вліяність бользии. Видя въ нихъ представителей опасной политичесной интриги, Генрихъ прежде всего послешиль вычеркнуть нхъ препа изъ числа правителей, назначавшихся завъщаніемъ, в потому посей его смерти совить малолитного короля оказался состоявлянить по преимуществу изъ сторонниковъ ресормы. Какъ вождь протествитской партіи и какъ одинъ изъ первенствующихъ правителей, Краморъ получаль теперь возножность оказывать прямое и сильное вдінию на ходъ государственнаго управленія доставшагося телерь ва руки его другей и сторонниковъ. Правда, этотъ только-что установленный порядовъ скоро потерпълъ существенное изминение, но интересы реформы ни мало отъ того не пострадали. Изъ среды правителей возвысился дядя короля. герцогъ Соммерсетъ, воторый съ титуломъ протектора долженъ быль до совершеннольтія Эдуарда пользоваться почти всеми правами короля, причемъ остальные правители совершение ступевывались предъ его единоличною властію. Такая перемвна не тольно не ослабила, а скорже еще усилила государственное вліяніе Крамора, такъ какъ протекторъ, ревностный сторонникъ реформы, находился въ самыхъ дучшихъ отношеніяхъ къ архіевископу и ни одной болъе или менъе важной мъры, особежно -въ дъдвиъ церковныхъ, не предпринималъ безъ совъщанія съ шимъ. Иного можно было бы повидимому ожидать отъ герцога Норнумберленда, который скоро низвергъ Соммерсета, и самъ занявь его мъсто, до конца жизни Эдуарда оставался протекторомъ и главою государства; но и онъ, хотя прежде вовсе не принадлежаль къ числу искреннихъ сторонниковъ реформы, теперь не считаль возможнымь наменять принятому правительствомъ направленію и открыто покровительствоваль протестантизму. Такимъ образомъ со смертію Генриха положеніе Крамэра существенно видоизмънялось. Ему уже не было болъе надобности отказываться отъ своей воли и изменять своимъ убежденіямъ, чтобы обезпечить себъ прочное положение и личную безопасность; онъ стояль теперь такъ твердо и настроеніе новаго правительства было такъ для него благопріятно, что лично за себя онъ могь быть вполнъ спокойнымъ. Широкій просторъ открывался притомъ и для реформаторской двятельности Крамора. Если прежде въ своемъ служении делу реформы, онъ постоянно наталкивался на такія препятствія, борьба съ которыми не была ему по силамъ, если прежде ему приходилось прибъгать въ тяжелымъ уступнамъ, мириться съ претиворъчіями, довольствоваться лишь немногими, часто инчтожными, пріобрътеніями; то теперь напротивъ ему предстояда перидимому полная свобода дъйствовать, руководетруясь лишь собственнымъ убъжденіемъ. Нужно было только должнымъ образемъ воспользоваться благопріятно сложившимися условіями и Крамъръ дъйствительно сдълать для ресормы всё, что успъль и что способенъ быль сдълать.

Царствованіе Эдуарда началось, какъ навъотно, обворомъ всвиъ главивникъ мъръ, какія предприняты были при Геврикъ относмтельно редирін и церкви. То, что въ этихъ мерекь соответствовало настроенію новало протестанствующаго правительства, подучило подтверждение, а что напротивъ на согласовалось съ его намареніями, то подверглось уничтоженію. Уничтоженіе папсвой власти, королевское главенство надъ церковію, подчиненіе дуковенства коронъ-всё это были такія мары, которымъ ресорматорское правительство не мордо не сочувствовать, а потому оно и постаралось объ ихъ немедленномъ законодательномъ подтвержденін. Но что касается віроученія и обрядовь, то въ этомъ отношеніи отъ процюдивою царетвовація осталось насколько статуговъ, съ которыни Эдуардово правительство не могло примириться. Быди напр. постановленія, угрожавшія строжавінею уголовною карой за всякое увлоненіе въ ересь, т.-е. за неякое отступленіе отъ утвержденной системы віроучемія; быль статуть шести членовъ, вивнявшій въ обязанность строго согласоваться съ католическими ученіями и обычаями, какъ напр. ученіе о пресуществление въ евхаристи или безбрачие духовенства; были законы, подвергавшие связыным в ограничениям вободу употребленія въ народъ англійского перевода Библін. Всътавін постановленія, накъ несогласныя съ наміреніями новаго правительства, были конечно подвергнуты уничтожению. Само собою разумъется, что со стороны Крамара этоть образъ дъйствій правительства долженъ быль встретить лишь сочувствие и поддержку. Какъ дордъ пардамента, онъ принималъ непосредственное участіе во всёхъ новыхъ постановленіяхъ, а когда нужно употреблялъ и свое архіепископское вдіяніе для ихъ поддержки и осуществленія на практикъ. Мы уже упоминали о томъ напр. какъ онъ первый обратился въ королевской власти съ просьбою о дарованін ему патента на права архісписнопа, темъ еще разъ торжественно признавая эти права основанными на полномочіяхъ, даруемыхъ нородемъ. Этимъ поступномъ онъ повавалъ примъръ, которому последовали и остальные епископы, и такимъ образомъ содъйствовалъ утверждению установленныхъ отношений между духовенствомъ и короною. Какъ высшій представитель англійского клира и какъ первенствующій членъ конвокаціи, Крамэръ всего болве могъ имъть влінніе именно въ этомъ собраніи, а каково должно было быть это вліяніе, предугадать было не трудно. Открывая засъданія первой конвонаціи, собравшейся въ царотвование Эдуарда, Крамеръ въ речи своей уже убъщветь духовенство смело вести впередъ дело церковной реформы и строго держаться при этомъ указаній Священнаго Писанія. И его ресорматорскія воззванія, какъ видно, не оставались безъ последствій, такъ какъ въ этой же первой конвокаціи мы видимъ принятыми токія ръшенія, какъ напр. о необходимости пріобщенія для всёхъ подъ двумя видами и объ отмене безбрачія духовенства.

Подтверждение или уничтожение прежде предпринятыхъ церковныхъ ивропріятій было лишь вступленіемъ къ двлу серьёзной реформы, осуществить которую на расчищенной и подготовленной Генрихомъ почвъ приняло на себя задачу правительство Эдуарда. Новосозданная англиканская церковь, хотя отделилась отъ Рима и приняда главенство короля, въ въроучении и культъ допустила досель такъ мало измъненій, что оставалось еще почти виолит католическою. Реформа этихъ самыхъ существенныхъ сторонъ церковной жизни предстояла впереди и этотъ великій трудъ почти всею своею тяжестію должень быль лечь на Крамэра. Протекторъ и свътскіе лорды, стоявшіе у кормила государственнаго правленія, могли конечно только сочувствовать дълу реформы и своею властію оказывать ему возможную поддержку; но у нихъ не было ни способностей, ни желанія заниматься изслъдованіемъ религіозныхъ вопросовъ. Такое изследованіе и основанное на немъ руководительство дъломъ церковной реформы по всей справединвости предоставиваюсь тому классу людей, который быль на то призвань и въ тому способень, т.-е. духовенству и ученымъ богословамъ, а въ ихъ средъ несомивнио

первенствующее положение принадлежало Кранору. Онъ быль примасъ и митрополить всей Англін, т.-е. высшій представитель англійскато влира; онъ одинъ изъ всего духовенства пользовался громаднымъ вліяніемъ у вороля и правительства, онъ былъ исмренно преданъ двлу реформы и давно уже извъстенъ всвиъ своимъ протестантскимъ настроеніемъ и по своему образованію, по своей учености, онъ быль пожалуй самымъ выдающимся изъ всъхъ богослововъ и канонистовъ Англіи. Въ силу всего этого именно Крамэръ и является при Эдуардъ передовымъ вождемъ церковной реформы. Правда, подла него группировался палыи кружовъ людей, ему сочувствовавшихъ и болъе или менъе способныхъ въ дълу, но всв они были лишь его помощнивами и имъли второстепенное значеніе, иниціатива же каждаго предпріятія, направленіе и руководительство имъ, даже громадная доля личнаго труда всегда принадлежали Крамэру, такъ что почти все сдъланное въ духъ реформы при Эдуардъ можно считать его созданіемъ, отобразившимъ на себѣ въ значительной степени и самый характеръ его личности.

Задумавъ создать для англиканской церкви определенныя нормы въроученія и вульта, которыя бы стали на мъсто католическихъ какъ болъе соотвътствующія по ихъ убъжденію истинному духу и исторіи христіанства, Крамэръ и руководимое имъ правительство хорошо понимали, что народная масса не легко разстается особенно въ сферъ религіи съ тъми возаръніями и обычаями, въ которыхъ она родилась и воспиталась. Чтобы обезпечить по возможности успъхъ своему дълу, они сочли потому необходимымъ предпринять нъкоторыя предварительныя міры въ видахъ подготовленія общественнаго межнія къ предстоящимъ реформамъ. Съ этою целію церковная проповедь предоставлена была повсюду только темъ лицамъ, которыя будутъ избраны на то высшею властію. Эти пропов'ядники, избиравшіеся изъ лицъ изв'ястныхъ по своимъ протестантскимъ возгрвніямъ, должны были повсюду подготовлять народь нь принятію новаго религіозноцерковнаго строя. Немного спустя, чтобы устранить всякую возможность проповъдей, несоотвътствующихъ намъреніямъ правительства, составлена и издана была особая внига гомилій, которая должна была на время заменить собою живое самостоятельное слово проповъднивовъ. Эта внига гомелій была состав-

дена подъ главнымъ руководствомъ Крамэра, а саман важнъйшая часть ея прямо принадлежала его перу. Изъ двънадцати проповъдей, входившихъ въ ен составъ, четыре были написаны Крамеромъ, а именю: объ употреблении Священнаго Инсанія, о спасеніи чрезъ Христа, объ истинной и живей въръ и о добрыхъ двлахъ, т.-е. именно о такихъ вопросахъ, гдв протестантское богословіе существенно разнилось отъ католическаго. Въ тъхъ же видахъ подготовленія Крамэръ думаль дійствовать на юношество и язданість своего краткаго катихизиса. Эта небольшая внижка была германскаго происхожденія и можетъ-быть имъла своимъ оригиналомъ натихизисъ Лютера. Крамэръ перевелъ ее на англійскій языкъ и подвергь значительной переработкъ, причемъ она все-таки являлась сильно уклоняющеюся отъ той системы въроученія, которая была установлена въ Англіи при Генрихв, проводя напр. протестантскія возарвнія на иконопочитание и признаван только три таниства: крещение, причащеніе и покаяніе. Намецкое происхожденіе Краморова катихивиса заслуживаетъ, по нашему мивнію, особеннаго вниманія. Оно свидетельствуеть о томъ, что служа делу реформы, архіеписнопъ на Германію обращаль свои взоры и тамъ искаль себъ образцовъ достойныхъ подражанія. Если и прежде, навъ мы видвли, онъ уже не разъ обнаруживаль свои симпатіи въ протестантамъ понтинента, то тъмъ естественнъе это было теперь, вогда двло коренной религіозной реформы стояло на ближайшей очереди. Въ этомъ отношения континентальная Европа далеко опередила Англію, въ ней гремвли уже имена такихъ знаменитостей, какъ Лютеръ, Кальвинъ, Меланхтонъ и Цвингли; въ ней уже давно выдвинулись на первый планъ и со всёхъ сторонъ обсуждались тв главные вопросы, которые должны были составить центральный пункть протестантского богословія, въ ней появились даже и выработанныя догиатическія системы протестантизма, какъ напр. Аугебургское исповъдание или "Institutio" Кальвина. Понятно, что Крамэръ, которому приходилось теперь тольно еще выступать на двло резигіозной реформы, невольно обращаль свои взоры туда, гдв очень многое было уже сдвлано, гдъ представлялся цълый рядъ готовыхъ образцовъ, изъ которыхъ нужно было лишь выбрать то, что наиболье соотвътствуетъ духу и потребностямъ англійской націи, гдв трудились двятели великіе и опытомъ и глубиною познаній и силою духа, --- двя» тели, предъ авторитетомъ которыхъ Крамору оставалось лишь превлониться, прибъгая въ затруднительныхъ случаяхъ въ нхъ мудрымъ совътамъ и указаніямъ. Благодаря угнетенному положенію въ это время протестантовъ континента, желаніе Крамэра воспользоваться для церковной реформы въ Англіи ихъ совътомъ и помощію могло получить широкое осуществленіе. Преследуемые торжествующею партіей натоликовъ, предводимою императоромъ Карломъ, только-что соврушившимъ силу Шивльвальденского союза, лучшіе люди протестантизма, нежелавшіе намвинть своимъ убъжденіямъ, спвинии покидать свое отечество и искали на чужбинъ пріюта, гдъ бы ихъ совъсть не подвергалась насилю. Архіепископъ кантербурійскій предложиль ниъ такой пріють съ полнъйшею готовностію, но многимъ изъ протестантскихъ богослововъ онъ обратился съ письменными приглашеніями отъ имени короля и по его призыву вскор'в же прибыли въ Англію: Мартинъ Буцеръ, Петеръ Мартиръ. Ісаниъ Аляско, Павелъ Фагіусъ и многіе другіе. Всв эти мностранные богословы встръчались Крамэромъ съ распростертыми объятіями; ниъ предоставлялась полная свобода въ занятіяхъ и тотчасъ жедавалось обевпеченное матеріальное положеніе, причемъ одни няъ нихъ получали церковныя бенефиція, а другіе занимали университетскія канедры. Въ благодарность за радушное гостепрівиство они спашили оказать архіепископу свое посильное содъйствіе въ дъль церковной реформы и на лекцінхъ и диспутахъ распространяли протестантскія возарвнія по вопросамъ: объ евхаристін, объ оправданін върою, о значеніи Священнаго Писанія и т. п.

Опираясь на свои собственныя богословскія познанія, имъя въ виду тъ результаты, которые уже выработала реформація континентальной Европы и ностоянно прибътая къ совъту и содъйствію, какъ мъстныхъ епископовъ и богослововъ, такъ и иностранныхъ протестантовъ, переселившихся въ Англію, взялся наконецъ Крамэръ за великое дъло создать для англиканской національной церкви опредъленныя нормы въроученія и нульта. Исходя изъ той мысли, что въ дълъ религіи народная масса никогда не отличается отчетливымъ пониманіемъ глубокихъ догматическихъ истинъ и гораздо болье придаеть значенія ся внъш-

ней сторонь, Крамэръ и его сотрудники сочли за лучшее начать церковную реформу съ культа, чтобы путемъ изминеній во вившнихъ формахъ редигіи постепенно привести массу и въ иному пониманію основных догматических истинъ христіанства. Подъ предсъдательствомъ и руководствомъ Крамэра составлена была коммиссія епископовъ и богослововъ, которая собрада и пересмотръла досель употреблявшіяся католическія латинскія богослужебныя вниги, и отбросивъ изъ нихъ все то, что ей вазалось несогласнымъ съ истиннымъ духомъ христіанства и съ правтикою древней церкви, давъ большій просторъ употребленію Священнаго Писанія, создала новый богослужебный строй на надодномъ англійскомъ языкъ и значительно проникнутый духомъ протестантизма. Когда эта такъ-называемая "внига общихъ молитвъ" была готова, Крамэръ поручилъ шотландскому богослову Алессе перевести ее на латинскій явыкъ и въ переводъ предложилъ ее на разсмотрвніе Мартиру и Буцеру, прося ихъ сдвлать на нее свои замъчанія. Когда эти богословы, поддерживаемые еще Кальвиномъ, представили Крамору свои возраженія противъ составленнаго богослужебнаго строя, книга была подвергнута пересмотру и въ ней допущены были еще нъкоторыя измъненія, болъе приближавшія се къ протестантскимъ типамъ континента.

Вторымъ изъ важнъйшихъ моментовъ религіозной реформы Эдуардова царствованія было, какъ извістно, составленіе и систематическое изложение въроучения англиканской церкви въ формъ сорока двухъ членовъ. Это дъло прямо и поручено было отъ короля и совъта Крамэру, который приступая къ осуществленію своей задачи, опять обратиль взоры на континенть и тамъ искалъ себъ образецъ и руководство. Онъ положилъ предъ собою Аугебургское исповъданіе, Кальвиново произведеніе "De aeterna Dei predestinatione", а можетъ-быть и другія творенія европейскихъ реформаторовъ и опираясь на нихъ, принялся за составление английскихъ членовъ. Не довъряя одному себъ, онъ привлекъ къ участію въ труде иностранныхъ богослововъ Буцера и Мартира, а также Ридии и Кокса; но ихъ участіе было такъ незначительно, что члены въры можно признать и признавались двиствительно почти исключительно произведеніемъ Крамера.

Чтобы довершить наконець зданіе англиканской епископальной цернви, уже имівшей теперь и свое богослуженіе и свою систему віроученія, оставалось только подвергнуть пересмотру и привести въ порядовъ область права. На вого же должна была пасть главная тяжесть этого труда, какъ не на того же неутомимаго Крамэра? Подъ его главнымъ руководительствомъ назначается и работаетъ коммиссія епископовъ и богослововъ, въчислів членовъ которой мы видимъ по обычаю и нісколько иностранцевъ, какъ напр. Мартира и Аляско, но преимущественная доля труда выпадаетъ на долю самого архіспископа. Благодаря его настойчивости и энергіи, каноническій кодексъ приводится въ вонцу и только смерть короля Эдуарда препятствуетъ ему быть предложеннымъ на законодательное утвержденіе.

Такимъ образомъ и бъглаго сдъланнаго нами обзора кажется вполив достаточно, чтобы составить себв исное представление о разиврахъ и значеніи реформаторской двятельности Крамэра въ немногіе годы Эдуардова царствованія. И въ парламенть и въ конвокаціи и во дворцъ протектора и въ собственномъ кабинетъ, и какъ лордъ, и какъ архіепископъ, и закъ вліятельный членъ правительства, и какъ ученый богословъ и канонисть, всегда и вездъ Краморъ посвящаетъ все свое время и силы на служеніе двлу религіозной реформы. Всякое предначертаніе, всякое двло предпринимаемое въ духв реформы, важное или неважное, малое или большое совершается не иначе, какъ по его внушенію, подъ его руководствомъ, при его непосредственномъ участіи, или же исключительно его личными силами. Вотъ почему англиканская епископальная церковь, какъ она сформировалась въ царствованіе Эдуарда, въ значительной степепи можеть считаться созданіемъ Крамэра, и любопытно теперь взглянуть, каково же вышло это созданіе.

Въ суровое правленіе Генрика условія, среди которыкъ прикодилось дійствовать Крамэру, были такъ неблагопріятны, что ему нечего было и мечтать о полномъ осуществленіи своикъ реформаторскикъ идеаловъ. Съ началомъ царствованія Эдуарда обстоятельства, какъ мы виділи, совершенно перемінились; прежникъ препятствій уже не существовало и Крамэру пред-

оставлялся повидимому шировій просторъ двиствовать такъ, какъ ему казалось лучшимъ. И въ самомъ двле онъ энергично принимается за работу, такъ что въ теченіе какихъ-нибудь пяти льть здение англиканской церкви почти уже приводится къ концу. Судя по той свободь, какая теперь предоставлена была Крамэру; судя по тъмъ образцамъ, какіе онъ постоянно имълъ въ виду, и по темъ советникамъ, которыми онъ окружилъ себя и которые въ большинствъ своемъ принадлежали къ одной изъ крайнихъ еторовъ протестантизма, можно было ожидать, что англинанская церковь, руководимая Крамэромъ въ дъл реформы, если не совству, то по врайней мърт въ значительной степени, приблизится къ тому образцу, какой быль начертанъ Кальвиномъ. Но на самомъ дълъ это случилось лишь отчасти. Несмотря на всю свою симпатію къ протестантамъ континента, несмотря на все желаніе поучиться у нихъ и позаимствовать добытые ими результаты, Крамэръ все-таки не отказывался отъ своей свободы и вовсе не хотвлъ слвпо подчиняться иностраннымъ авторитетамъ. Въ ряду реформаторовъ онъ былъ однимъ изъ наиболье консервативныхъ. Въ немъ вовсе не было того фанатическаго отрицанія, съ какимъ большая часть реформаторовъ обыкновенно относилась ко всему тому, что хотя сколько-нибудь напоминало католицизмъ. Напротивъ и въ католицизмъ онъ видълъ много хорошаго, такого, что считалъ себя обязаннымъ сохранить и поддержать. Чтобы убъдиться въ этомъ, стоить лишь взглянуть на внигу общихъ молитвъ. Католическія богослужебныя книги были положены въ самую основу этого труда, а потому очень немало старыхъ обрядовъ, очень многія изъ старыхъ католическихъ молитвъ, только переведенныя на англійскій языкъ, цълшкомъ перенесены были и въ реформированный богослужебный строй англиванской церкви. Въ объяснении относительно церемоній составители книги общихъ молитвъ заявляли, что они не намфрены угождать ни слопымъ ревнителямъ старины, твердо держащимся за вов мальйшіе обряды католицизма, ни фанатическимъ нововводителямъ, относящимся по всему старинному не иначе, какъ съ ненавистью. Они хотвли быть людьми средивы и такими дъйствительно показали себя въ своемъ трудъ. Выработанный ими богослужебный строй на половину оставался католическимъ и на половину проинкнутъ былъ идении протестантизма. Какъ такой, онъ конечно не соотвътствоваль желаніямъ болъе врайнихъ сторонниковъ реформы и они не прочь были при случав и открыто выразить ему свое несочувствіе: но за него горою стоямъ архіепископъ. Въ іюмъ 1550 г. Джонъ Гупэръ, одинъ язъ приверженцевъ коренной реформы, назначенъ быль епископомъ на Глочестерскую канедру. Явившись за посвященіемъ къ Крамэру, онъ не соглашался надёть на себя предписанныя епископскія облаченія, считая ихъ вредными остатками папистическаго суевърія. Крамэръ же никакъ не хотыв дозволить ему уклоненія отъ установленнаго порядка и рівшительно стояль за облаченія. Напрасно и другіе взялись хлопотать за Гупера, напрасно самъ протекторъ убъждалъ архіеписвопа не обращать вниманія на это разногласіе, въ сущности безразличное, Краморъ настояль на своемъ и только тогда согласился посвятить Гупера, когда опъ принилъ епископскія облаченія. Канъ ни маловаженъ самъ по себѣ этотъ случай, но онъ ясно свидътельствуеть, что Крамэръ быль консервативнейшимъ нзъ реформаторовъ и что полу-католическая книга общихъ молитвъ соотвътствовала его идеалу. Весьма въроятно, что именно этимъ можно объяснять и то нежеланіе, съ какимъ встрітиль Крамэръ мысль о пересмотръ и новыхъ измъненіяхъ въ толькочто составленной книгъ. Эта мысль получила свое начало вслъдствіе многихъ возраженій, сдвланныхъ противъ новаго богослужебнаго строя такими крайними протестантами, какъ Кальвинъ, Мартикъ и Буцеръ, а потому возможно было предполагать, что и измъненія могуть принять шировіе размъры. Только тогда согласился наконецъ Краморъ и его сотрудники на пересмотръ, вогда не согласиться было уже, какъ мы видели, невозможно; но и послъ пересмотра онъ допустилъ перемъны въ книгъ липь въ очень незначительномъ количествъ. Гораздо болъе ръшительнымъ протестантомъ обнаружилъ себя Крамэръ въ сорока двухъ членахъ, т.-е. въ области въроученія; но и здъсь онъ не подчинияся бевусловно ни одному изъ готовыхъ континентальныхъ образцовъ, не обративъ церковь англиканскую ни въ кальвинизмъ, ни въ лютеранство. По многимъ вопросамъ онъ остановился на возаръніямъ лютеранскимъ, какъ напр. въ вопросъ объ источнивахъ въроученія, о первородномъ грахъ, объ оправданіи върою н т. п.: но въ другихъ случаяхъ, какъ напр. въ ученіи объ евхаристів и въ вопросв о числв такиствъ, пошель далве лютеранства и усвоилъ взгляды Кальвина. Изъ имъющихся образцовъ онъ избиралъ то, что ему вазалось лучшимъ, старательно избъгая при этомъ всякихъ краймостей, какъ католическихъ, такъ и ультра-протестантскихъ. Какъ эклектикъ онъ не удивляетъ въ своихъ возарвніяхъ строго-логическою последовательностію, подобно Кальвину, но въ постоянномъ стремленіи избъжать прайностей подъ часъ останавливается на полу-дорогв, такъ что его взглядъ является иногда недостаточно выясненнымъ и неопредъленнымъ, какъ напр. въ ученім о предопредвленім. Такая умъренность въ возврвніяхъ, такое постоянное стремленіе всвии силами держаться средины, доходило у Крамора до такой степени, что даже увленло его въ сферу совершенно необыточныхъ мечтаній. Судя по себъ обо всъхъ другихъ, онъ серьёзно напр. дедвяль мысль о возможности примирить и объединить всв разошедшіяся вётви протестантизма, чтобы образовать изъ нихъ одну великую протестантскую церковь. Какъ будто онъ способенъ былъ даже не замътить ту глубовую рознь, то страстное раздраженіе, которыя разділяли одну отъ другой различныя вътви протестантизма. Стоя на своей срединной, умъренной точкъ зрънія, онъ приглашаль Кальвина, Меланхтона и Буллингера принять участіе въ его предпріятіи и при ихъ содъйствіи мечталь выработать такую норму въроученія, которая бы способна была примирить въ себъ всъ крайности и разногласія и которая могла бы быть принятою всеми протестантскими церввами. Само собою разумъется, что эта мечта такъ и должна была остаться мечтою; но чего не могь осуществить Краморъ для всей Европы, то онъ сделаль для Англів: англиканская церковь Эдуардова времени явилась именно тою срединою между католицизмомъ и протестантизмомъ, на которой всегда старался держаться Крамэръ. Въ Англіи его идеи нашли себъ благопріятную почву и именно потому, что и возросли-то онъ на почвъ Англіи. Религіовное состояніе англійскаго народа въ этоть періодъ времени представляется взору изследователя съ накимъ-то переходнымъ, неопредъленнымъ характеромъ. Этотъ народъ не былъ

ни католическимъ, ни протестантскимъ; старыя привычки и симпатіи на половину дълали его католическимъ, тогда какъ масса новыхъ стремленій привлекала его къ протестантизму. Въ результатъ выходило нъчто среднее, что не подходило ни подъ одну изъ установленныхъ мърокъ. Крамэръ въ этомъ отношеніи былъ истиннымъ сыномъ своего въка и своего народа: создавая англиканскую епископальную церковь, онъ только формулировалъ то, что думало и что чувствовало большинство его народа.

В. Соколовъ.

(Окончание будеть.)

## ЗАМЪТКИ

НА КНИГУ Т. ФИЛИППОВА: "СОВРЕМЕННЫЕ ЦЕРКОВНЫЕ ВОПРОСЫ". С.-П. 1882 \*).

Мы дошли въ нашихъ замъткахъ до того періода, когда со вступленіемъ на вселенскій патріаршій престоль святьйшаго Григорія VI, вопросъ о греко-болгарской распръ вступаеть въ новую фазу, хотя собственно безъ особенныхъ существенныхъ переменъ въделе. Видоизменяется только самый процессъ дела, такъ какъ патріархъ Григорій вступиль на патріаршій престоль, важется, съ тою именно мыслію, съ тою задачею и ръшительнымъ намъреніемъ, чтобы употребить все то значительно широкое вліяніе, которымъ онъ по всей справедливости пользовался на Востовъ, въ благополучному и окончательному разръшенію греко-болгарскаго вопроса. Для этого онъ немедленно по вступленіи на престолъ составиль лично свой собственный проектъ соглашенія, находя всв до него предложенные со стороны его предшественниковъ дъйствительно неудобопреклонными къ болгарскимъ требованіямъ и потому несоотв'єтствующими ціли примиренія. Такъ какъ всв прежніе проекты соглашенія, особенно съ первыхъ шаговъ распри, вращались и находили неразръшимое затруднение большею частию въ опредълении степени уча-

<sup>\*)</sup> См. сентябрьскую кн. текущаго года.

стія той и другой изъ враждующихъ сторонъ въ общемъ управленін константинопольской церкви, лучше сказать, затрудненіе состояло въ томъ, что Болгары естественно желали имъть участіє въ этомъ управленіи, а Греки отказывали имъ въ томъ постоянно; то несомизаное преимущество проекта патріарха Григорія въ томъ именно и заключается, что имъ хотя одною стороною устранялось это главное затрудненіе, устранялось тімь, что изъ болгарскихъ епархій, по проекту, должна составиться особая церковная область или экзархать, хотя конечно и подчиненный вселенскому престолу, но имъющій для управленія своими церковными делами свой собственный синодъ, составляющійся обывновенно поочереди изъ митрополитовъ и епископовъ области и постоянно дъйствующій подъ предсъдательствомъ старшаго митрополита, какъ "каноническаго экзарха всей области". Это главное и конечно очень важное преимущество проекта, ръзко отличающее его отъ всехъ прежнихъ попытокъ соглашенія, могло быть проведено въ константинопольской патріархін только благодаря тому широкому вдіянію, какимъ пользовался патріархъ Григорій, и ставиль вопрось въ другое положеніе. Но вавъ ин либерально это основное преимущество проекта, все же проекть въ остальныхъ своихъ положеніяхъ предоставляль болгарскому эвзархату очень немного правъ самостоятельности. Прежде всего, хотя проекть и обособливаль нъкоторымъ образомъ положение болгарской церкви, но въ отношении участия экзархата въ общемъ управленіи константинопольскою церковію, напр. въ выборъ патріарха и членовъ патріаршаго синода, проекть все-таки не предоставляль ему никакихъ привилегій, такъ чтобы эти выборы въ надлежащей изръ могли отъ него зависъть; между тымь нань самь экзархать, нань въ каноническомъ утверждения избираемыхъ имъ кандидатовъ на епископскія степени, не исключая конечно и самаго экзарха, и въ испрошеніи на нихъ ісрархическихъ диплоновъ (бератовъ) отъ Высокой Порты, такъ и вообще по всимъ диламъ управленія областію остается въ постоянной контрольной зависимости отъ патріарха, а следовательно и отъ патріаршаго синода. Это последнее обстоятельство, именно въ сущности остающаяся почти въ прежней силъ зависимость Болгаръ отъ константинопольскаго синода, всего болве конечно отталнивало Болгаръ отъ проекта. Никто не станетъ утверждать

при этомъ случав, чтобы Болгары непреклонностію своихъ требованій и несогласіемъ даже принять проевть патріарха Григорія имъли въ виду оскорбить или огорчить этого святыщаго јерарха. Сохраняя самое глубокое уважение къ его личности, они отлично понимали въ то же время и неотложно имъли въ виду, что какъ теперь, такъ еще болъе въ будущемъ при другихъ патріархахъ, имъ придется имъть дъло не съ тъмъ или другимъ патріархомъ лично, какъ бы онъ ни былъ возвышенъ по личнымъ архипастырскимъ достоинствамъ и искренно воодущевленъ самыми лучшими симпатіями и намереніями по отношенію къ нимъ, а съ синодомъ константинопольской патріархін, лучше сказать съ Греками Фанара, въ рукахъ которыхъ собственно сосредоточивалась власть и высшее распорижение и управление всей константинопольской церкви, въ томъ числь, значить, и самаго болгарскаго экзархата. Вотъ почему и проектъ патріарха Григорія оказался безсильнымъ привлечь къ себъ безусловныя симпатіи болгарскаго народа. А главное, всладствіе предшествовавшихъ столкновеній и несогласій съ Греками, Болгаре въ свою очередь болъе и болъе раздражались противъ нихъ, дълались неуступчивъе въ своихъ требованіяхъ, искали для себя полной невависимости и отделенія отъ Грековъ и въ это время уже дали полный ходъ делу объ учреждении, или лучше о возстановлении своей древней автокефальной охридской архіспископіи. При этомъ случат, какъ впрочемъ и при всякомъ другомъ удобномъ и неудобномъ, авторъ указываетъ на то, что желаніе Болгаръ достигнуть для себя автономического отъ патріархіи положенія въ церковно-административномъ отношеніи шло въ разразъ съ видами и намереніями Порты, которая будто бы смотрела на такую болгарскую затью не иначе вакъ съ политической точки зрвнія, усматривая въ ней "начало выделенія болгарскаго народа изъ общей массы православнаго населенія Турціи, а съ тамъ вивств и его будущей политической самостоятельности", могущей, вначить, угрожать въ последствии неприкосновенности и целости самой Турцін. Очевидно здась со стороны автора сказано слишвомъ много. Что было на умъ у Порты въ тотъ или другой періодъ греко-болгарской распри-мы не знаемъ; но только знаемъ то, что всв последующія событія, самый вонецъ этой распри, въ которомъ Порта дъйствительно принимала уже самое ръ-

шительное энергическое участіе, не только не оправдывають, но напротивъ самымъ положительнымъ образомъ, какъ извъстно, опровергають эти соображенія автора на счеть Порты, такъ какъ въ концъ концовъ въ ръшительную минуту Порта потребовала отъ патріарха удовлетворенія Болгарамъ и безъ всякаго опасенія допустила действительное отделеніе ихъ отъ константинопольской патріархіи. Ясно, что положеніе, будто бы Порта опасалась и всячески препятствовала со своей стороны церковной автономіи болгарскаго народа, вообще требовалось автору для того, чтобы подать мысль, якобы дело болгарскаго церковнаго оснобожденія зависько вонсе не отъ Грековъ, -- якобы нев стремленія Болгаръ въ этомъ смысль разбивались о постоянные происки интриги Порты, между тэмъ какъ Греви неръдко бывалиде готовы оказать всяческое великодушіе и удовлетвореніе болгарскимъ требованіямъ. Не что другое, какъ именно тенденціозность этого положенія вводить автора въ явное противортчіе самому себъ. При другомъ случав авторъ утверждаеть (напр. на стр. 25, 50, 93, 117 и 119), что не только Порта не препятствовала раздъленію между Греками и Болгарами, но даже всего болье опасалась мирнаго разрышенія распри, такъ какъ при этомъ открывалась въ высшей степени нежелательная для нея и непріятная перспектива сближенія и соединенія двухъ народовъ въ одну сплошную сильную массу, могущую серьёзно угрожать цълости Турецкой имперіи, между тэмъ какъ "ихъ взаимная вражда", говорить авторъ, "упрочивала турецкое надъ ними господство", и потому будто бы Порта дъйствовала въ отношении Болгаръ такъ, чтобы "поставить ихъ примиренію съ Греками непроходимую преграду". Выходить такимъ образомъ, что читателю не приходится придавать какое-либо значение тому или другому соображенію автора, чтобы вмісті съ нимъ не путаться въ очевидныхъ противоръчіяхъ.

Мы не будемъ следовать за авторомъ въ подробностяхъ его историческаго изследованія относительно охридской архіепископін, на древнемъ автокефальномъ существованіи которой Болгары основывали свои права на возвращеніе имъ церковной независимости, темъ более, что по отсутствію несомнённыхъ историческихъ памятниковъ на этотъ счетъ, всё положенія автора, какъ и выводы изъ нихъ, очень сбивчивы, гадательны и не представляють твердой исторической точки опоры для неопровержимыхъ заключеній. Съ большею однако степенью исторической достостовърности, начало независимаго существованія болгарской церкви авторъ относить къ періоду царствованія болгарскаго царя Симеона или сына его Петра (нач. Х въка). Самъ авторъ, послъдлиннаго критическаго анализа относящихся сюда историчесвихъ свидътельствъ, приходитъ къ неизбъжному заключенію, что "архіепископія охридская была действительно независимою, но только de facto и "это фактическое существованіе" независимой болгарской церкви, "продолжавшееся до 1767 года, ни въиъ, сколько намъ извъстно", говоритъ авторъ, "не оспаривается. а потому и доказательствъ не требуетъ". Всъмъ этимъ ходомъ историческаго изследованія автору нужно было конечно доказать, что представителямъ болгарскаго народа въ ихъ настоящихъ домогательствахъ отдёльнаго церковно-административнаго существованія ніть возможности твердо опираться на древнее существованіе независимой болгарской церкви, такъ какъ автокефальность этой церкви не имъла для себя дъйствительныхъ юридических основаній, не была провозглашена вселенскою церковію de jure. Хотя такое домогательство Болгаръ съ указаніемъ на Охриду въ этотъ разъ не было удовлетворено Портою, тамъ не менъе оно послужило безъ сомнънія однимъ изъ юридичесвихъ оенованій для дарованія правъ независимости болгарской церкви въ последствіи, такъ какъ хотя только и фактическое существование болгарской патріархіи въ продолженіи около 1000 лътъ не подлежить ни мальйшему сомнънію. Авторъ самое главное и существенное въ этомъ случав обвинение на Болгаръ слагаетъ не изъ настойчивости ихъ по прежнему въ своихъ требованіяхъ церковной автономіи, а изъ того обстоятельства, что Болгары искали возстановленія церковной независимости на основаніи охридской архіепископіи не каноническимъ путемъ, чрезъ законно существующую ісрархію, а посредствомъ светской власти. Но нельзя конечно согласиться съ авторомъ, чтобы все уже при этомъ было такъ неосновательно со стороны Болгаръ. Уничтоженіе независимой охридской архіепископіи, какъ извъстно, последовало именно безъ соблюденія техъ самыхъ вселенскихъ юридическихъ правилъ или основаній, которыя авторъ считаетъ необходимыми для Охриды въ подкръпленіе ея бывшихъ факти-

ческихъ правъ, такъ что Болгары до некоторой степени совершенно правы въ своихъ указаніяхъ на это присоединеніе своей бывшей патріархіи или архіеписнопіи къ константинопольской церкви, безъ въдома другихъ православныхъ церквей, какъ на насније, почему они и обращаются теперь въ Портв, какъ обыкновенно обращаются всв подданные къ своему законному правительству, съ просьбою о защить противъ насилія и просять ее не объ учреждении у нихъ автокефальной церкви, а о возстановаеніи своихъ, по ихъ мивнію незаконно нарушенныхъ церковныхъ правъ. И если несвоевременно или запоздано указаніе Болгаръ, какъ на основание настоящихъ претензий на охридскую архієписнопію, тольно сто лють прекратившую свое существованіе, то уже совершеннымъ анахронизмомъ представляется указаніе жин требованіе автора основаній de jure для той церковной незавнеимости, которой начало скрывается въ глубокой христіансвой древности, которая на виду у всей вселенской церкви существовала болъе 1000 лъть безъ малъйшаго протеста со стороны кого-либо, не говоря уже о томъ, что во все это время она существовала рядомъ, бокъ-о-бокъ съ константинопольскимъ натріархатомъ и всячески признавалась симъ последнимъ. Несправедливо также обвинение ваводимое авторомъ на Болгаръ въ томъ отношени, что они будто переходять границы умфренности и законности, когда добиваясь возстановленія своей независимой церкви, они еще требують, чтобы эта церковь "не оставалась въ своихъ прежнихъ предвлахъ". Имвется въ виду, что въ теченіи 100 льть лице болгарской земли во многомъ измінилось путемъ обывновеннаго передвиженія поселеній, такъ что безъ сомивнія болгарское населеніе распространилось болве или менве значительно за это время въ ту или другую сторону; а потому очень естественно со стороны Болгаръ, составляющихъ болгарскую церковь, желать и требовать, чтобы къ ихъ церкви по возможности примкнули всъ Болгары, хотя конечно въ опредъленныхъ географическихъ границахъ, причемъ, само собою понятно, она действительно уже не можеть "оставаться въ своихъ прежнихъ предълахъ".

Какъ бы то ни было, Порта отказала Болгарамъ въ удовлетворенін ихъ просьбы на счетъ возстановленія охридской архіепископіи, отказала конечно потому, что Болгары думали совер-

Digitized by Google

шить это возстановление не только безъ согласия, но даже безъ въдома патріарха. Вотъ между прочинъ еще несомнънное доказательство того, что Порта до последней минуты сохраняла уваженіе къ правамъ патріарха и не желала оказывать или допускать по отношенію къ нему какого-либо насилія (мы не говоримъ-какого именно сорта было эту уважение: по призванию ли это, какъ вообще уважение къ признаннымъ правамъ того или другаго государственнаго положенія, сословія, учрежденія и т. д. или вынужденное вившательствомъ и настояніями какого-либо посторонняго вліянія...). Тамъ не менае Порта сознавала прайнюю потребность разръшить неотложно греко-болгарскій вопросъ, становившійся все болье и болье назойливымъ источнивомъ го сударственныхъ затрудненій, почему и предложила со своей стороны два проекта соглашенія, составленные ею съ участіемъ болгарскихъ представителей. Эти два проекта она представила теперь на обсуждение патріархіи съ тъмъ, чтобы любой изъ нихъ былъ признанъ этою последнею или же въ случав непринятія ни одного, патріархія сама позаботилась бы отысвать тоть ръшительный путь примиренія, посредствомъ котораго твердо и на этоть разъ уже безвозвратно быль бы положенъ конецъ пререканіямъ. Къ сожальнію, патріархія не только не приняла ни одного изъ предложенныхъ ей Портою проектовъ, но и сама не составила и не указала другаго накого-либо для объихъ сторонъ удобопріемлемаго пути къ соглашенію, вакъ только созваніе вселенскаго собора, предложенное патріархомъ Григоріємъ и единодушно, даже съ восторгомъ одобренное и принятое натріаршимъ синодомъ. Ноба помянутые проекта отвергнуты конечно потому, что и тотъ и другой изъ нихъ предлагаетъ учреждение отдъльнаго отъ патріархін болгарскаго экзархата и синода для свободнаго отъ всякаго вмешательства управленія делами болгарской церкви, съ удержаніемъ некоторой зависимости отъ патріарха только въ "церковномъ утверждении предстоятелей" церкви и "въ другихъ собственно "религіозныхъ вопросахъ", по которымъ "болгарская церковь будеть относиться въ центральной власти т.-е. къ константинопольскому патріарху и будетъ поминать ими его на божественной службъ". Нечего и говорить, что предоставленіе такой церковной автономіи Болгарамъ не могло быть во вкусъ Грековъ. Но вопросъ въ томъ-справедливо ли и согласно

ли съ духомъ христіанской любви такое упорство Грековъ въ насильственномъ удержанін Болгарт въ подчиненномъ въ себъ отношенін, когда они цілые десятки літь съ такимъ постоянствомъ и настойчивостію добиваются во что бы бы ни стадо отдъдаться оть этой рабской зависимости оть Греновъ, во многихъ случаяхъ и отношеніяхъ обрушивавшейся на нихъ невыносимо тяжкимъ бременемъ? Полагаемъ, что и самъ патріархъ Григорій поступилъ несправедливо (если только впрочемъ это могло зависъть отъ него лично), отвергнувъ оба проекта соглашения и отказавшись дать Болгарамъ церковную автономію, что обозначилось потомъ такими печальными последствіями. Одинъ корреспонденть, следившій на месте за всеми перепетіями распри и нередко бичующій Болгаръ (по поводу напр. извістнаго своевольнаго отправленія богослуженія въ церкви св. Стефана въ Галать, въ Константинополь болгарскими епископами), словомъ далеко не отдающій навихъ либо пристрастныхъ симпатій болгарской сторонъ, писалъ въ это времи: "въ распръ, существующей между патріархіей и Болгарами, предивстникъ святьйшаго Анонма (т.-е. патріархъ Григорій) выказаль несогласное съ духомь пранославмой церкви сопротивление въ удовлетворению желаний Болгаръ". Совстви иначе конечно смотрить на это авторъ. Указывая разныя несообразности съ духомъ соборных в постановденій церкви обонкъ этихъ проектовъ, онъ всего болве настапваеть на томъ, что этими проектами вводится будто бы духовное двоевластіе, которое ни въ какомъ случав не можетъ быть допущено. Но какое же тугь можеть выйти двоевластіе? Полагаемъ, что существованіе въ Константинополь независимаго болгарскаго экзарха, собственно говоря, ни одного правила въ соборныхъ постановленіяхъ не нарушаеть и нивакого права константинопольскаго патріарха не колеблеть, такъ какъ экзархъ со своимъ синодомъ будеть завъдывать дълами болгарской церкви, а никакъ не константинопольской, - будетъ состоять при болгарской церкви построенной въ Галать, нужно заметить, съ разрешенія константинопольскаго патріарха, собственно для духовных в потребностей Болгаръ и этою именно церковію и будеть ограничиваться іерархическая компетенція пли духовная власть экзарха собственно въ Константинополъ, по примъру другихъ представителей автовефальныхъ церквей, напр. јерусалимскаго, аптіохійскаго, алек-

сандрійскаго и пр., изъ коихъ каждый имъеть свое подворье въ Константинополь, и на этомъ подворьв (метохв) распоряжается своею духовною властію самостоятельно, независимо; а нёкоторые изъ нихъ, напр. патріархъ іерусадинскій большею частію живеть постоянно въ Константинополь, ръдко выважая въ свою патріархію только по особенной какой потребности; и никому при этомъ никогда и въ голову не приходило помышлять или заводить рвчь о какомъ-либо двое или троевластіи; между твиъ какъ вромъ Болгаръ есть конечно во всякое время въ Константинополъ пришлецы или даже живущіе тамъ постоянно по своимъ дъламъ православные изъ странъ, подчиненныхъ духовной власти ісрусалинскаго, антіохійскаго и александрійскаго патріарха и ни мало не способствуютъ собою какому-либо незаконному раздвоенію духовной власти. Но воть почему-то у нашего автора большею частію выходить такъ, что легко возможное и безпрепятственно дозволенное для другихъ становится непремънно противозаконнымъ, возмутительнымъ нарушениемъ каноновъ и соборныхъ постановленій церкви для Болгаръ. "Для наблюденія или завъдыванія администрацією болгарской церкви", болгарскому архи-митрополиту, само собою разумъется, необходимо имъть свою резиденцію въ Константинополь, такъ какъ здъсь сосредоточена центральная государственная власть. Не будь здёсь этой власти, а будь она въ накомъ-либо другомъ мъстъ, отдъльно отъ резиденціи константинопольскаго патріарха, -- понятное діло, что и болгарскому экзарху съ его синодомъ не было бы никакогоповода и никакой потребности оставаться въ Константинополъ, такъ какъ онъ сосредоточивается здёсь для удобнёйшаго сношенія по дъламъ болгарской церкви съ государственною властію, а отнюдь не для соревнованія или препирательства съ константинопольскимъ патріархомъ изъ-за духовной власти въ одномъ и томъ же городъ, что собственно и запрещается церковными правилами. Повторяемъ, какое же здёсь можеть выдти духовное двоевластіе? Скорве не придирка ли это, грвшнымъ двломъ, со стороны Грековъ (или просто-самаго автора), чтобы заручиться какимъ-либо утверждающимся яко бы на канонахъ перкви аргументомъ противъ дарованія Болгарамъ церковной независимости? Авторъ вотъ еще требуетъ или лучше, ставитъ препятствіе для существованія въ Константинополь болгарскаго архи-митропо-

лита въ томъ, что какое же этотъ митрополить будеть носить титулярное наименованіе, по имени какого города? Но для для чего это непремънно нужно? И почему напр. название болгарскаю или хотя всебомарскаю для него не можеть быть достаточно и удовлетворительно для известной формальности? Но это, говорить авторъ, безпримърно въ христівнской церкви, чтобы епископъ не принадлежалъ между прочимъ одному какому-либо городу и не титуловался именемъ этого города. А развъ, -- скажемъ и мы въ свою очередь, - церковь представляетъ какой-либо другой примъръ для той распри, какую Греки съ Болгарами ведуть десятки лівть и притомъ такъ упорно и ожесточенно, что кажется даже и невозможно подумать со стороны, чтобы эти два народа были совершенно единовърны, вполнъ равнодушны между собою и въ догматахъ въры и въ общеніи таинствъ и во всемъ внутреннемъ строенім церковныхъ порядковъ и церковнаго благоустройства, даже въ самыхъ вившиихъ обрядахъ церковныхъ? Такъ вотъ для безпримърной въ исторіи церкви и едва мыслимой распри можеть быть допущено и безпримърное въ нъкоторомъ отношеніи примиреніе, твиъ болве, что при этомъ, если не самая буква, то духъ, внутренній смыслъ церковныхъ каноновъ, сколько таковыхъ не перебираеть по этому поводу авторъ, оствется вполнъ непривосновеннымъ и ни одинъ изъ этихъ каноновъ по существу нисколько не нарушается и не колеблется. Да еслибы наконецъ и въ самомъ дълъ пребывание въ Константинополъ болгарского архи-митрополита могло угрожать нарушениемъ единства духовной власти, то это обстоятельство все-таки не могло составлять собою серьёзнаго препятствія къ дарованію Болгарамъ церковной независимости, такъ какъ препятствіе это легко устранимо: для резиденціи болгарскаго архи-митрополита и его синода стоило только указать на какой-либо болгарскій городъ, съ удержаніемъ въ Константинополь накого-либо представительства отъ Болгаръ предъ Портою, по примъру другихъ патріархій, --- и ділу конецъ. Что это обстоятельство не могло составлять собою серьёзнаго препятствія въ этомъ дёлё, или что это препятствіе легко устранимо, -- это видно уже изъ того, что самъ соборъ константинопольскій, провозгласившій схизму, не сдълалъ на это будто бы двоевластіе ни мальйшаго намека, такъ какъ не видълъ возможности указать на это какъ на причину къ отказу Болгарамъ въ церковной автономіи, а ограничился только указаніемъ на "филетизмъ". Такимъ образомъ опасность духовнаго двоевластія при дарованіи Болгарамъ церковной независимости остается изобрътеніемъ самаго автора.

Патріархія, говоримь, на проекты предложенные Портою взглянула съ своей точки эрвнія, отвергла ихъ какъ неудобные для нея и вивсто всякихъ соглашеній предложила созваніе вселенскаго собора. Разбирая впечатавнія произведенныя этимъ предложеніемъ, авторъ прежде всего по обычаю останавливаетъ свое внимание на Портъ и при этомъ случав, какъ водится, ему являются тъ же призрави происковъ и интригъ Порты, которая будто бы по поводу этого предложенія "обрушила на патріарха гиввъ и негодованіе" и которой будто бы была "ненавистна мысль о созваніи собора", такъ какъ будто бы только одинъ этотъ соборъ "ногъ бы разорвать съти, накинутыя Портою на ненавистный болгарскій народъ". Но мы и здёсь не находимъ никакой возможности согласиться съ авторомъ, такъ какъ Портв легко было бы вовсе устранить созвание такого собора, еслибы онъ быль для нея такъ врайне непріятенъ и угрожалъ ея планамъ; стоило только отказать въ своемъ на него согласіи, безъ котораго конечно не можетъ быть никакого собора въ Константинополь; а созвать этоть соборъ въ другомъ какомъ-либо мъстъ или городъ, хотя бы даже въ предълахъ турецкой имперіи, Греки конечно ни за что не согласились бы. А главное, никакъ нельзя допустить такой недальновидности со стороны Порты, чтобы она могла отъ этого собора ждать дъйствительнаго примиренія Грековъ съ Болгарами. Намъ бы конечно и не было надобности затрогивать этихъ непрерывныхъ указаній автора на Порту, какъ и ему самому, полагаемъ при безпристрастномъ изследовании греко-болгарского вопроса, не могло бы быть особенной потребности въ этихъ указаніяхъ, еслибы эти призраки постоянныхъ происковъ и интригъ Порты не представлялись у автора нарочитыми, напускными. Посредствомъ этихъ призраковъ авторъ очевидно имъетъ въ виду заслонить главныхъ виновниковъ распри-Грековъ, съ такою заботливостію взятыхъ имъ подъ свое пристрастное повровительство, а говоря еще откровенные, ту главную пружину, которая дыйствуеть главнымь образомъ во всъхъ актахъ этой махинаціи, называемой греко-

болгарскою распрею. Пружина эта, само собою понятно, чисто матеріальной пробы, и объ ней вездъ и во всеуслышаніе говорять и пишуть и на Востовъ, гдъ на счеть ел уже положительно ни мальйшаго сомнънія не полагается, и у насъ въ Россіи; не упоминается о ней ни единымъ словомъ только въ разбираемой нами книгъ, и это конечно потому, что автору требуется для чего-то доказать всю неосновательность болгарскихъ претензій и домогательствъ насательно церковнаго освобожденія, доказать отсутствіе настоящихъ причинъ или поводовъ для Болгаръ нъ ихъ неотступному намъренію отдълаться оть греческихъ рукъ, или свалить на Порту весь секреть неудачи попытокъ къ примиренію, и представить все это какимъ-то печальнымъ недоразумъніемъ, якобы порожденнымъ и раздутымъ всего болье пронсками и интригами Порты. А на самомъ дълъ, до впечатлъній Порты здёсь нёть никому некакой надобности, главное состоить въ томъ, какое впечативніе произвело и на какія заявленія вызвало другія православныя церкви предложеніе патріарха о вселенскомъ соборъ. Въ этомъ отношения то же не могло быть нивакой неожиданности. Всв восточные патріархи и предстоятели прочихъ автокеевльныхъ церквей (Аемиской, Кипрской) по пронехожденію принадлежать къ греческой національности, и всъ эти церкви собственно суть греческія по преямуществу, а потому они не только изъявили свое полное сочувствіе въ созванію вселенскаго собора для поддержанія греческихъ интересовъ и согласіе на него, какъ въ томъ никто не могъ и сомнъваться; но въ своихъ отзывахъ по этому поводу даже напередъ предръшали или указали, какого образа мыслей они будуть держаться и какого рода стремленія стануть поддерживать на этомъ соборь, такъ какъ каждый изъ нихъ въ своемъ ответе на приглашеніе воспользовался случаемъ выразить свое неблагорасположение къ болгарскимъ требованіямъ, находя ихъ чрезмърными и антиканоническими. Но совстви другаго конечно отзыва следовало ожидать отъ церввей славянскихъ, которыя были совершенно свободны отъ какихъ-либо исвлючительныхъ возгрвній и цвлей въ пользу эддинизма, и которыя вполнъ сознавали и чувствовали всю вопіющую правду болгарскихъ домогательствъ. Предстоятели этихъ церквей — св. Синодъ русской церкви и сербскій митрополитъ, зная вполнъ, что соборъ этотъ не только не укротитъ

бури и не умиротворитъ Грековъ съ Болгарами, но еще болъе возбудить и возстановить одникь противь другикь, такь какь и та и другая сторона, такъ кръпко на пространствъ десятильтія и неотступно преследовавшая свои интересы и стремленія, на соборъ еще тъмъ болъе захотъла бы остаться при своемъ, а Грени тъмъ паче не преминули бы воспользоваться этимъ соборомъ, на которомъ все такъ было расположено и устроено въ ихъ пользу, что отлично было извъстно Болгарамъ, воспользовались бы для того, чтобы отвазаться даже и отъ техъ уступовъ, на которыя они прежде изъявляли кое-какое согласіе, и такъ какъ можно было потому непременно ожидать, что ми Греки, ни Славяне не отрашатся на этомъ соборъ отъ своихъ убъжденій, такъ твердо ими содержимыхъ и неоднократно выраженныхъ: зная и принимая все это въ соображение, какъ св. Синодъ русской церкви, такъ и сербскій митрополить въ своихъ отвётных посланіях константинопольскому патріарху всячески старались отвлонить его намърение относительно созвания вселенскаго собора, для чего встати въ настоящее время при современныхъ условіяхъ положенія восточныхъ церквей существуеть множество препятствій, которыя весьма трудно пресдольть, а главное въ этомъ положени церквей невозможно разсчитывать, чтобы могъ быть составленъ дъйствительно вселенскій соборъ и чтобы, еслибы таковой и устрондся, онъ могъ вести свои сужденія и совершать извъстныя дъйствія въ полномъ сознаніи свободы и независимости отъ какихъ-либо постороннихъ вліяній, - всячески старались отклонить такое намфреніе патріарха и вивств просили его разръшить дело распри однимъ помъстнымъ соборомъ константинопольской церкви, такъ канъ это именно есть частное епархіальное дело этой церкви. Но болъе всего въ своихъ отвътныхъ посланіяхъ они докладывали патріарху (особенно св. Синодъ русской церкви) всю неумъстность и каноническую неправильность созванія вселенскаго собора по такому дълу или предмету, который отнюдь не касается вселенской церкви, не затрогиваетъ никакого догмата ея въроученія. Мы не станемъ распространяться на этотъ счеть, такъ какъ все это изложено прекрасно, отчетливо, съ полнымъ достоинствомъ и съ непоколебимою силою убъжденія въ отвътномъ посланіи нашего св. Синода патріарху, извістномъ и до-

ступномъ для всякаго. Словомъ, на созвание вселенскаго собора св. Симодъ русской церкви отказался дать свое согласіе. обстоятельство обовначилось твиъ, что въ самой константинопольской церкви мивнія на счеть собора разділились и больпинетво оказалось на сторонъ присоединившихся къ мизніямъ или представленіямъ русскаго Синода, вследствіе чего Григорій отназался оть патріаршества. Но намъ представляется страннымъ, лучше сказать, совершенно неправильнымъ взглядъ автора на отвъть сербскаго митрополита. Авторъ говорить, что отвъть этоть "значительно отличается оть отвътовъ церквей дальняго Востока и Эллады", тогда какъ онъ составляетъ собою не отличіе, а решительное противоречіе этимь ответамь дальняго Востока". Онъ настанваеть на "любви и единства догматовъ", а "что касается", говорить "церковнаю управленія, то мы полагаемъ, что оно можетъ видоизміняться согласно требованіямъ необходимости". Неужели здась еще не ясно, что митрополить сербскій прямо рекомендуєть патріарху покончить самому вопросъ, касающійся не болье, какъ церковнаю управленія и удовлетворить Болгаръ безъ собора вселенского, признавъ такое удовлетворение "требованиемъ необходимости?" Значитъ, митрополить сербскій своимъ отвътомъ на предложеніе о соборъ сталь въ очевидную солидарность съ св. Синодомъ русской церкви и вижств въ очевидное противоржчие церкамъ греческимъ. Говоря о церковномъ управленіи, что оно можеть видоизминятився, митроподить сербскій прямо отнимаєть почву, на которой могь бы составиться и утверждаться вседенскій соборь по мысли и наифреніямъ Грековъ. Вёдь во всёхъ своихъ препирательствахъ съ Болгарами, также какъ во всёхъ заявленіяхъ по этому поводу и сношеніяхъ съ другими единовфрными церквами, какъ наконецъ и въ самомъ созваніи вселенскаго собора, константинопольская церковь единственно напираеть и руководится тамъ, что она якобы сама по себъ не имъетъ права даровать Болгарамъ церковную независимость, такъ какъ въ этомъ случав нарушались бы каноны, положенные церковію на вселенскомъ соборъ, которыхъ потому она и не можеть отмънить собственною властію, кавъ будто и въ самомъ деле этими канонами определялись границы константинопольскаго патріархата не на извъстное, хотя н не опредъленное время, а для неизмъннаго ни въ какомъ слу-

чав и неподвижнаго пребыванія ихъ въ такомъ видь во ввии въковъ, несмотря ни на какія перемъны, могущія когда-либо произойти на земномъ шаръ. Между тъмъ та же константинопольская церковь безъ малъйшаго затрудненія и безъ вселенскаго собора принимала въ свои предвлы въ последствіи целыя области и государства (напр. Россію) и точно также безъ затрудненія и безъ малъйшихъ толковъ о вселенекомъ соборъ даровала церковную независимость и русской церкви, и сербской, и воинской и т. д. Последняя изъ этихъ впрочемъ сама создала себе свою церковную независимость, безо всякаго предварительного сношенія съ константинопольскою патріархіею, отъ которой дотоль была въ зависимости. Асинская церковь оправдывала такое самоуправство "политическими затрудненіями и внутренними неустройствами новой державы", и въ последстви когда политическое положение греческаго; королевства умирилось, то синодъ авинской церкви "счелъ своею священнъйшею обязанностію о семъ (т.-е. объ учрежденія собственнаго независимаго синода) возепьстить великой константинопольской церкви", дабы она "признавъ учрежденный онымъ (значить самимъ собою) священный синодъ едлинскаго королевства, приняла его какъ во Христв брата". Т.-е. Греки королевства, сами собою произвольно создали себъ церковную независимость, учредили собственный синодъ, и только дали знать обо всемъ этомъ константинопольсвому патріарху въ последствін. И это сощло..., все каноны церкви остались на своихъ мъстахъ. Вотъ что значитъ греческая національность! Какого вамъ еще "филетизма"?.. Отчего же теперь для дарованія такой же независимости Болгарамъ, да еще и не такой, такъ накъ Греки Эллады восхитили себъ сами ее, а эти т.-е. Болгары добиваются ея отъ Грековъ Цареграда вотъ уже болъе десяти лътъ, отъ чего же теперь сталъ такъ неизбъженъ вселенскій соборъ? Не очевидно ли туть шитье черезъ край бълыми нитками?.. Можно ли послъ всего этого еще указывать на каноны церкви, решительно будто бы вызывающіе созваніе вселенскаго собора? Ясно, что каноны туть становятся нужными только для игры и придирки, не болже. Не правда ли наконецъ, что отъ тъхъ границъ или предъловъ. какіе назначены для константинопольского патріархата 28 правиломъ 6 вселенского собора, въ настоящее время остаются одни такъсказать осколки?... А между темъ въ данномъ случать Греки во что бы то ни стало усиливаются создать изъ этого давнымъ давно нарушеннаго правила какой-то несокрушимый, во въки неизмънно пребывающій догмать; словно правило это въ целомъ мірть для однихъ только Болгаръ и существуетъ.

Въ самомъ дълъ, для уступовъ въ пользу болгарскихъ требованій Греки имъли тысячи случаевъ и прежде, и никавъ не хотвли нии польвоваться; имъли полную возможность удовлетворить эти требованія и примириться съ Болгарами и безъ вселенскаго собора, и однакоже не хотъли и слышать о такомъ примиреніи, воторое достигалось бы удовлетвореніемъ Болгаръ. Возможно ли после этого и съ какой стати было ожидать, чтобы на соборе могла идти серьёзная ръчь объ уступнахъ и объ удовлетворении Болгарь? Конечно нъть. Итанъ для чего же нуженъ былъ соборъ? Ни для чего болъе, накъ подтвердить или саницировать притязанія эллинизма авторитетомъ вселенской церкви, а Болгаръ объявить схизматиками, просто раскольниками... Что соборъ не иное что имълъ въ виду-вто доказали последствія: соборъ и началъ и продолжалъ свои занятія, порешилъ дело и завершилъ все это извъстными автами, даже не пригласивъ на него Болгаръ, велъ свой судъ и произнесъ осуждение безъ всякаго участія и канихъ-либо переговоровъ или совъщаній съ самими обвиняемыми, отсутствіе которыхъ на соборъ очевидно указываетъ, что собору были нужны вовсе не Болгары или какоелибо разбирательство тяжбы ихъ съ Греками, а единственно безусловное соборное осуждение болгарскихъ требований и отлученіе Болгаръ отъ духовнаго общенія!...

Анализируя по пунктамъ тъ заключенія, къ которымъ приходить св. Синодъ русской церкви въ своемъ отвътъ патріарху по поводу собора, авторъ утверждаеть, что Болгары обрадовались отказу русской церкви принять участіе въ соборъ именно потому, что ничего другаго для себя, не могли ожидать отъ этого собора, кромъ "строгаго осужденія многихъ своихъ намъреній и дъйствій, и во всякомъ случав не могли разсчитывать на достиженіе всъхъ своихъ цълей". Авторъ правильно указалъ причину болгарскихъ опасеній за соборъ; но мы позволимъ себъ для большей ясности дъла нъсколько видоизмънить форму литературнаго изложенія этой причины, въ какой авторъ представ-

ляеть ее читателю. Болгары действительно не могли ожидать отъ собора для себя ничего, вромъ строгаго осужденія, да не то что не ожидали, а положительно были увърены, достовърно знали, что соборъ для этого именно и составляется, т.-е. для "строгаго осужденія ихъ и во всякомъ случав ничего другаго не произведеть, какъ только точное выполнение этой преднамъренной цели, притомъ осужденія не "многихъ своихъ наміроній и дійствій", а всего вообще дъла ихъ распри съ Греками, что и оправдалось въ последствін; ибо еще предъ самымъ соборомъ Греки, какъ извъстно, сочли потребнымъ заявить свое полное отречение отъ всткъ тект уступовъ въ пользу болгарскихъ требованій, какія они прежде были согласны, да и самъ соборъ вопроса объ уступкахъ и о какихъ-либо попыткахъ въ соглашению даже не вноснять въ программу своихъ занятій, а занямся исключительно обвиненіемъ Болгаръ въ вакой-то ереси "филетивма" (составляющаго, какъ извъстно, такой нераскаянный гръкъ самихъ Грековъ) и объявленіемъ ихъ раскольниками. А ужь о какомъ-либо "достиженіи своихъ цълей" на соборъ Болгары и подавно, не только "не могли разсчитывать", а совствь и не помышляли. Само собою понятно, что отъ такого литературнаго видоизмъненія правильно указанной причины болгарскихъ опасеній за соборъ самымъ радикальнымъ образомъ видоизменяется и самое дъло: авторъ хотълъ направить свое указаніе такъ, что де Болгары чувствовали за собою гръхи, сами совнавали себя виновными, потому и боялись собора, который конечно долженъ былъ наказать или осудить виновныхъ; а дело было здесь совсемъ иначе, Болгары знали неправедныя цели собора, знали, что соборъ станетъ отыснивать за ними небывалую ересь и предавать ихъ за нее отлучению, знали, что соборъ составляется не для умиротворенія враждующихъ, а для провозглашенія раскола, потому и боявись его, по крайней мъръ онъ былъ для нихъ въ высшей степени нежелателенъ. Но что же однако все это означаеть? И почему это собору требовалось не умиротворить по возможности враждующихъ, а только во что бы то ни стало осудить Болгаръ?...

Съ самаго начала нашихъ замътокъ мы было вовсе не имъли въ виду касаться собственно разсчетовъ и интересовъ политическихъ, неизбъжно присущихъ въ этой распръ и такъ прозрачно

высматривающихъ здъсь изъ-за церковной обстановки вопроса. Но какъ же однако, говоря о соборъ и о мотивахъ для его составленія, пройти молчаніемъ и не сказать, что именно политическін ціли стояли здісь впереди всего и были главнымъ дійствующимъ рычагомъ въ актахъ греко-болгарской распри, когда здесь такъ очевидны продълки эллинизма? Следуя однако за авторомъ, который показываетъ видъ, якобы онъ не замвчаетъ и не подозръваеть здъсь ничего политическаго, и мы предположили себъ оставаться на почвъ церковной вивств съ нимъ. насколько это возможно эдёсь, и потому полагаемъ для себи достаточнымъ ограничиться только мимоходнымъ указаніемъ на то, что съ пріобрътеніемъ Болгарами церковной независимости патріархія теряла цілый многомилліонный народь, что повятное дъло должно было отзываться для нея самыми тяжкими, невознаградимыми потерями и политическими и финансовыми, и что такимъ образомъ во всей этой распрв, какъ и въ самомъ созванін собора проводились, по крайней мірь со стороны громаднаго большинства Грековъ, совствиъ не церковныя цели. а безъ сомивнія политическія, а церковная почва, даже пожалуй и съ самою схизмою сослужили здёсь службу въ качестве декораціи... Но съ такими видами и стремленіями созывать соборъ, да еще вселенскій... нать, это уже слишкомъ!... Воть почему всякій честный, искренно преданный сынъ православной церкви, глубово соврушаясь обо всемъ происшедшемъ за последнее время на Востокъ, виъстъ съ тъмъ отъ всей души благодаритъ Господа, Своимъ божественнымъ промысломъ бодрствующаго надъ руссвою церковію и не попустиршаго ся въ великое искушеніестать игралищемъ греческихъ интригъ, отъ всего сердца радуется нудрому и благочестивому решенію нашего св. Синода, отказавшагося принять участіе въ соборъ, составлявшемся для чисто мірскихъ цёлей, и сочтетъ наконецъ великую заслугу церкви и отечеству за недавно почившимъ первосвятителемъ московскимъ, во въки незабвеннымъ митрополитомъ Макаріемъ, по порученію св. Синода составившимъ полное высокаго разума и христіанскаго достоинства отвётное посланіе константинопольскому патріарху на предложеніе о соборъ. И неужели кому-либо другому, вромъ самихъ Грековъ, возможно было пожелать, чтобы еще Синодъ русской церкви присоединился въ затъямъ эллинизма, привязалъ себя къ его колесницъ и сталъ своимъ участіемъ въ положеніе послушнаго орудія для проведенія и служенія своимъ авторитетомъ аллинской идей? Авторъ много говорить хорошаго и возвышеннаго о личности патріарха Григорія. Все это прекрасно. Но въдь представителю русской церкви на соборъ пришлось бы встрътиться и дълать размънъ мыслей и мивній не съ патріархомъ Григоріемъ, а съ твии самыми Греками, которые отнюдь не имвли въвиду при этомъ какихъ-либо уступовъ Болгарамъ, а даже отказались уже въ это время отъ проекта патріарха Григорія, на который прежде было хоть пополамъ со гръхомъ согласились. Авторъ скажетъ, что представитель русской церкви на соборъ имълъ бы самостоятельное мивніе и могь бы совсвиъ не присоединяться къ мивніямъ или голосамъ другихъ членовъ собора. Но въдь это значило бы идти противъ абсолютнаго большинства, и въ такомъ случав какое вліяніе на дъйствія собора могь бы иметь и что въ состоянія быль бы произвести уединенный голось одного-двухъ членовъ собора? Да и что еще могло бы отразиться отъ такого несогласія или противоръчія собору со стороны представителя русской церкви-для самой этой церкви? О, тогда... одному Богу извъстно, что было бы тогда... Здёсь открывается цёлое поле для саныхъ тяжнихъ предположеній... Дъло понятное, что съ нашей стороны опасались отнюдь не болгарской непреклонности и упрямства, а именно эллинской идеи, которая такъ очевидно потомъ дъйствительно фигурировала на соборъ составленномъ, можно сказать, исключительно изъ однихъ Грековъ. Авторъ скажеть конечно, что долженъ быть предель и для болгарскихъ требованій, чтобы они не простирались слишкомъ далеко? Да, конечно, предвлы нужны; они и указаны Болгарами въ самомъ даже проектъ патріарха Григорія, на который они давали потомъ свое согласіе, чтобы только сохранить неповрежденнымъ церковный союзъ и прекратить раздоръ. Впрочемъ, предваъ тамъ, гдв полное удовлетворение законныхъ требований и окончательное примиреніе; въ крайнемъ случав нельзя было много задумываться ради мира церкви и надъ дарованіемъ даже полной церковной независимости. "Чъмъ больше вселенскій патріархъ удовлетворитъ Болгаръ, тъмъ лучше", писалъ св. Синодъ русской церкви; "оть воли патріарха зависить дать Болгарамъ даже полную

церновную независимость". Но такой совътъ русскаго Синода быть очевидно далеко не по сердцу въ патріархін, гдв стонка совствъ чива точка эртнія на предметь, а съ нею и совствъ нныя цели и стремленія. Известно, что завоеватели султаны съ первато же раза облекли константинопольскихъ натріарховъ громадимии прерогативами и полномочіями, вручивъ имъ мочти безконтрольную власть надъ всёмъ православнымъ населеніемъ Балканеваго полуострова, власть не только церковную, но и судебно-административную, всябдствіе чего греческіе епископы, исключительно занимавшіе всв православныя епархіальныя каеедры еъ своимъ клиромъ, распоряжались всвиъ православнымъ населениемъ по своему усмотринию, въдая его всевозможныя общественныя отношенія и разбирая всякія тяжбы между ними, макъ выешее церковное и гражданское начальство. Такое сосредоточение церковной и гражданской власти въ одчихъ и твхъ же рукахъ, обусловливая собою полную зависимость Болгаръ отъ греческаго клира и константинопольской патріархіи, составляло самый главный узель грено-болгарского вопроса: удовлетворяя болгарскія требованія въ томъ ихъ видь, въ накомъ они являются въ эпоху составленія собора, приходилось вийстй съ церковною независимостію предоставлять Болгарамъ полное освобождение отъ всякаго политическаго и общественнаго на них вліннія Греновъ, съ которымъ последнимъ конечно очень трудно было разстаться; и въ то самое время, когда святъйшій патріархъ Григорій, положимъ, проникался самыми великодушными намъреніями, самыми возвышенными побужденіями въ греко-болгарскомъ вопросъ, многочисленная партія Фанара, наполнявшая своими членами патріаршій синодъ, отъ котораго главнымъ образомъ зависить разръшение всъхъ вопросовъ управленія вонстантинопольскаго патріархата, во все время распри только для виду держалась якобы церковной почвы, пребывая на самомъ дълъ всъми своими симпатіями и стремленіями на основъ политической. Само собою разумъется, не будь для православныхъ народностей Турцін такого страннаго смешенія отправленій жизни религіозной и общественной, греко-болгарскій вопросъ не представиль бы собою такихъ затрудненій, не такъ чувствительно задаваль бы интересы греческой партіи и потому удобиње направлялся бы къ мирному разръшенію; не осложняясь

мірскими разсчетами, но оставаясь вопросомъ чисто перковнымъ, редигіознымъ, каковымъ ему и быть подобаеть безраздёдьно, онъ выдвинулъ бы впередъ и высшія религіозныя соображенія, о которыхъ въ данномъ случав излишне было бы вести и рвчь, такъ какъ здёсь, говоримъ, преобладаетъ разсчеть политическій, безъ котораго, лучше сказать, не существуеть весь этотъ грекоболгарскій вопросъ.

Въдь въ самонъ дълъ, какія ужасныя помыщленія становятся неотступными при мысли объ этой распрв!.. Хотя бы подумали Греки о томъ, что целые ужасы завлючаются въ одномъ этомъ словъ-борьба и борьба страшная, доходящая до непримиримой вражды и ненависти между последователями Христа изъ-за черковных преимуществь, еслибы даже и въ нихъ была туть сила!! Иное дело конечно, еслибы вопросъ ставился о вероученіи, о существенныхъ догматахъ православнаго исповъданія. Но нътъ-здъсь люди, хотя бы и цълые народы препираются между собою, и препираются до изступленія, о томъ, кому изъ нихъ принадлежить обладаніс или вто должень быть старшій въ цервви Господа Інсуса!!. Мы полагаемъ, что константинопольская церковь жестоко уронила себя, унизила этою распрею, такъ накъ имен но ей принадлежить весь позоръ этой распри... Никто же въ самомъ двав не можеть сказать, чтобы Болгары требовали себв какого-либо первенства въ церкви. Очевидно Греки практикують здёсь свое обладание Болгарами и хотять душить ихъ въ своихъ объятіяхъ на основаніи священныхъ каноновъ церкви!!! Можеть ли быть злоупотребление рашительные и беззавытные этого? Для довазательства незаконности болгарскихъ стремленій авторъ неръдко опирается на покойнаго московскаго митрополита Филарета и приводить цитаты изъ его переписки по поводу распри. Дъйствительно покойный митрополить не одобряль немфренія Болгаръ учредить свою независимую ісрархію посредствомъ свътской власти, безъ "благословенія завонносуществующей ісрархіи". Но мы полагаемъ, что основное митніе митрополита Филарета относительно греко-болгарского вопроса заключается въ этихъ его словахъ: "дъйствительное врачество противъ зла надлежало бы найти въ томъ, чтобы православные Болгаре умерили свои требованія отъ вонстантинопольской патріархіи, и чтобы сія умърила свою непреклонность противъ ихъ требованій: чтобы

они получили свою ісрархію довольно свободную, но не совстмъ независимую и неотторженную отъ вселенскаго патріарха". Мивніямъ такого человъка, какъ покойный митрополить Филареть, авторъ по всей справедливости придаеть всю полноту самаго авторитетнаго значенія. Итакъ, кто же оказывается виновнымъ предъ судомъ этого авторитетнаго мивнія? Что насается Болгаръ, то извъстно, что съ самаго начала распри съ Гревами нкъ требованія были очень уміренны; въ послідствін, если эти требованія болье и болье развивались и увеличивались, то вонечно благодаря только "непреклонности" патріархія, возбуждавшей противъ себя ожесточение. Затъмъ, въ предложенныхъ ими чрезъ Порту двухъ проектахъ соглашенія, представляющихъ, по словамъ самого автора, "высшую мъру удовлетворенія ихъ народныхъ требованій", они хотя и требовали для себя "свою іерархію свободную , но все-таки не совершенно "отторженную отъ вселенскаго патріарха". Изв'ястно также, что въ посл'ядствін они назъявляли согласіе и на проектъ патріарха Григорія; да и самый навонецъ фирманъ Порты, обезпечившій церковную независимость Болгаръ, окончательно не прекращаетъ ихъ отноше-ній къ патріарху, какъ младшаго къ старшему. Такимъ образомъ нельзя никавъ утверждать, чтобы Болгары не оказывали постоянной готовности "умърять своихъ требованій". Но что сказать о Грекахъ? Прежде всего конечно то, что они своими злоупотребленіями вызвали самую распрю и всв эти болгарскія претензін; справедливость потому требовала, чтобы сами они позаботились собственнымъ починомъ изгладить ими же произведенное неблагопріятное впечатавніе и твми ли другими ли марами всячески устранить и уладить вызванныя затрудненія. А между тыть, какъ это очевидно изъ множества приведенныхъ уже нами •актовъ, Греки не только не хотъли ничего предпринимать къ успокоенію справедливо раздраженныхъ противъ нихъ Болгаръ, но напротивъ, своимъ высокомъріемъ и дъйствіями болье и болье способствовали развитію и усиленію ихъ раздраженія до крайнихъ предъловъ; на самый проекть патріарха Григорія они, какъ извъстно, очень неохотно согласились, а въ последствии и совсвиъ отъ него отказались. А ужь о самомъ соборъ и говорить нечего: здесь Греки въ своей "непреклонности" перешли всв предвлы возможнаго, не усумнившись объявить весь, притомъ безъ исключенія, Болгарскій народъ распольниками по чистодисциплинарному вопросу и предать ихъ отлученію! Спрашивается, неумели для такого вопіющаго поступка Греки могли отыскать действительное основание въ канонахъ церкви? Что Болгары должны были пріобрасти себа периовную независимость только "съ согласія законно существующей іврархін", -- это такъ. Но вопросъ въ томъ: какое право имъетъ эта самая ісрархія съ точки зрвнія христівнской любви и списхожденін отнавывать цвлому народу въ церковной независимости, когда онъ неотступноэтого желаеть и требуеть? Какими началами руководится эта іерархія, вогда ради насильственнаго удержанія этого народа въ своихъ рукахъ она допускаеть самое собласнительное церковное возмущение, беззавътно жертвуетъ миромъ церкви и потомъ вершить свои подвиги отлучениемъ этого народа? Между твиъ авторъ, можно сназать, истощилъ все свое остроуміе, употребиль весь запась исторического анализа и всякой эрудиціи и представиль длинный до утомленія ридь выводовь и зеключеній, въ которыхъ все тщательно подобраль, ничего не упуская изъ виду, что только могло такъ или инвее, прямо или косвенноотноситься из обвинению Болгарь въ противозаконномъ сепаративив. Забыль онь только упомянуть объ одномъ маленько мъ обстоятельстве, имеющемъ однако невоторое значение въ данномъ случав, а именно: не упомянуль и даже не наменнуль на то, что болгарские епископы въ общемъ собрании своемъ, -- накъ только стало извъстнымъ, что соборъ 1872 года осудиль ихъ въ какойто ереся, опредъляль именовать ихи схизнативами и предаль церковному отлученію, со всёмъ-замётьте — многомилліоннымъ и большею частию конечно ровно ин въ чемъ неповиннымъ болгарскимъ народомъ, безо всякого исключенія, - провостласили свое торжественное отречение отъ ввведенной на нихъ соборомъ ереси и вивств свое поливищее единение со всею православною церновію, не исключая конечно я константинопольской. Удивительная вещь, - предавать отлученію того, кто въ полнайшемъ единомысліи въры протягиваеть къ намъ руки!.. Не правда ли, что о такомъ удивительномъ соборъ православная церковь впервые слышить? Кого же теперь следуеть резонить, приглашать. въ миру и порядку, призывать къ смягченію своихъ чувствъ ж дъйствій? Думаємъ, что не Болгаръ прежде всего, такъ какъ они,

сохраняя по прежнему непривосновенно полнъйшую чистоту православной веры, отнюдь не желають отделиться оть Грековъ въ церковномъ общении и ръшительно чужды всякой мысли о томъ, чтобы отвъчать Греканъ такинъ же отлученіемъ, какое Греви осмъдились произнести на нихъ на соборъ. Повторяемъ, приведенное нами обстоятельство (т.-е. поступокъ болгарскихъ епископовъ), кажется, не лишено изкотораго значенія по прайней мъръ въ томъ отношении, что въ немъ, можно сказать, торжественнымъ обравомъ выступаеть altera pars, и потому повъствователю о греко-болгарской распри не мъшало бы если не выставить на весь поназъ, какъ бы и следовато, то по врайней мірт указать на него мимоходомъ, хотя бы для полноты исторического изложенія. Такъ и дълають другіе изследователи; они придають этому обстоятельству даже очень широкое значеніе. Но воть у нашего автора оне проходить совсимь незамъченнымъ; потому мы и подагаемъ, что и въ этомъ случать съ его стороны менъе всего представлено основаній для того, чтобы заподозрить его въ безпристраетномъ изследовании вопроса,

За то опъ ничего не упускаеть изъ виду по другому направлению. Такъ онъ обнаруживаетъ очевидное стремление поставить въ параллель нашъ собственный расколъ съ греко-болгарскою распрею, чёмъ повидимому желаетъ привлечь въ пользу Грековъ лучшія симпатіи русскихъ читателей и двигателей политической и церковной жизни Россіи, по сочувствію изъ собственнаго опыта. Но такіе разсчеты автора навърное останутся безуспъщными, такъ наиъ вся Россія, ворко следившая за всеми превращеніями греко-болгарскаго вопроса, насколько это было возможно и доступно по твиъ свъдъніямъ, какія сообщались по этому поводу или обнаруживались въ тъхъ или другихъ фактахъ съ той и другой стороны, хорошо понимаетъ, что сходства въ существенномъ здёсь совсёмъ нёть ин малейшаго. Наши расвольники въ своемъ протестъ противъ перкви слишкомъ живо и грубо коснулись самаго существа въры и церкви, обозвавъ и провозгласивъ ее зараженною антихристіанскою ересью и обнаженною благодати: между тъмъ, Болгары, признавая несомивнио и неповолебимо истину и святость греческой церкви и ен таниствъ, и желая пребывать съ нею въ неразрывномъ союзъй

постоянномъ общеніи въры и таинствъ, не подвергая ни мальйшему сомнънію и нареканію ни ея въроученія, ни священнодъйствія таниствъ, ни даже обрядовъ, протестовали только противъ административнаго произвола Гревовъ, противъ чисто-вившняго управленія ими греческихъ епископовъ, которые большею частію смотръли на свои болгарскія епархіи, какъ на имущественную собственность, не говоря о другихъ безчисленныхъ злоупотребленіяхъ, цълыми въвами практиковавшихся со стороны Грековъ и истощившихъ наконецъ терпъніе Болгаръ. Такимъ образомъ между тъмъ и другимъ положеніемъ, т.-е. между греко-болгарскою распрею и нашимъ расколомъ отирывается разница безконечная. И если изъ-за нашего раскола въ свое время созывался соборъ изъ восточныхъ патріарховъ и епископовъ русской церкви, то по такому поводу, какъ греко-болгарская распря, составленіе собора, которому желали придать значеніе вселенскаго, по всей справедливости признается совершеннымъ излишествомъ и несообразностію. Между тэмъ, авторъ истощается въ самыхъ невъроятныхъ усиліяхъ, чтобы доказать посредствомъ безконечнаго ряда всевозможныхъ свидетельствъ и указаній, что разръшение греко-болгарскаго вопроса превышало компетенцию собора помъстнаго, что здъсь необходимо было дъйствительное участіе по крайней мірт главных представителей всіх сединовіврныхъ автокефальныхъ церквей и потому необходимъ былъ вселенскій соборъ, или точное его подобіе. Одни и тв же факты или указанія, такъ или иначе сюда относящіяся, процеживаются авторомъ неоднократно, и все это главнымъ образомъ направляется въ тому, чтобы обрушить всяческое обвинение на Св. Синодъ русской церкви за его отвътное посланіе патріарху Григорію съ отназомъ на предложение о соборъ. А вогда оказывается недостатокъ въ подходящихъ фактахъ, за которые можно бы взяться и пристегнуть ихъ съ какой-либо стороны въ руководящей идев, тогда авторъ не щадитъ своего пророческаго дара и пускается въ неистощимыя предсказанія: да чтобы это было де, еслибы Св. Синодъ русской церкви поддержалъ мысль о созваніи вседенскаго собора и далъ свое согласіе принять въ немъ участіе и прислать на него своихъ представителей, —да какія неисчислимыя благодътельныя послъдствія отсюда выродились бы, какъ все разомъ тутъ было бы покончено и достигнуто: и греко-бол-

гарское соглашеніе, для котораго у самой патріархіи не хватало духу безъ вселенского собора, и всяческие другие вопросы и затрудненія всёхъ частныхъ православныхъ церквей разрёшились. бы легко и ясно (напр. наше дело съ раскольниками, дело съ англійскими пьюзентами, дело армянское и т. д.), и какъ тутъ счастиво были бы выручены изъ бъды и Греви, которые въ непорочной чистоть своихъ помышленій не знали за что имъ и взяться и что делать, и которымъ потому следовало открыть севреть, что моль для прекращенія распри требуются устунки въ пользу Болгаръ, -- и Болгары, которые такъ настойчиво требовали этихъ уступовъ и оставались въ этомъ непреклонными явобы именно всявдствіе того, что русскій Синодъ обощель молчаніемъ и не далъ никакого отвыва на ихъ проекты, чемъ и поощриль ихъ еще болье упорно настанвать на этихъ проектахъ, и ноторыхъ потону следовало со стороны Россіи припугнуть или употребить на нихъ столь распространенное вообще между Славянами русское вліявіе и образумить ихъ, чтобы они не только отложили всякую ваыскательность по отношению къ маленькимъ человъческимъ слабостямъ и незначительнымъ злоунотребленіямъ между наши греческаго клира, но и впредь согласились бы ради вящшаго нравственнаго преуспаянія, равнодушко примиряться съ этимъ столь обывновеннымъ зрадищемъ проделокъ эллинизма, хотя можетъ-быть во многихъ отношенияхъ и очель неудобныхъ и подчасъ даже пагубныхъ, но все же сислъко-нибудь терпимыхъ, особенно между такими людьми, какъ напр. Волгары, къ которымъ со стороны Грековъ всегда прилагалось такое особенное попеченіе, чтобы они въ правственныхъ понятіяхъ не были слишкомъ разборчивы и взыскательны, чтобы въ нихъ не могло проявляться излишней и часто неудобной остроты нраветненного чувства, и которые потому и впредь пусть остаются себъ въ томъ же культурномъ положенін, ради лучшихъ удобствъ общежитія, чтобы совивстное существованіе Грековъ съ ними по прежнему составлялось ровно и гладко, и безъ всякихъ колебаній и оглядовъ регулировалось преимущественно интересами Грековъ, какъ людей высшей породы и призванія; и какія напротивъ безконечныя несчастія произошли якобы отъ того собственно, что этотъ Синодъ не изъявилъ своего одобренія для мысли о вселенскомъ соборъ и отказался принять въ немъ участіе,

ванъ здъсь сильно и безвозвратно пострадали высшіе интересы всего православнаго міра, какъ константинспольская патріархія этимъ самымъ отвазомъ Синода была поставлена "въ безвыходное положение", такъ какъ онъ лишалъ ее такимъ образомъ единственнаго средства къ благополучному разръщению греко-болгарской распри,-- наиз при этомъ всв великодущные планы Грековъ рушились и т. д. и т. д. Изо всехъ этихъ разнообразныхъ и безчисленныхъ въроятностей, предсказываемыхъ или предусматриваемыхъ авторомъ, изъ конхъ впрочемъ ил одна не только не оправдалась въ дъйствительныхъ событіяхъ, но и не имвла нъ тому никакихъ шансовъ, какъ оказалось въ последствін, такъ вакъ состоявшійся котя и безь участія русской цернви соборъ не только не предполаталь для себя ни одной изъ этихъ задачъ, содержащихся въ этихъ предположеніямъ автора, но даже не призываль нь себв самихь обвиниемыхъ Болгаръ, и ни въ какіе переговоры съ ними не вступаль, что и составляеть очевидный привлакь того, что соборь составляяся не для чего иного, какъ телько провозгласить Болгаръ схивиатиками и отлучить ихъ отъ церновнаго общенія (чемъ между прочимъ онъ въ самомъ норив подорвалъ всяческие разечеты и надежды на то, чтобы еще возможно было на вень возбуждать и тамъ болве ожидать напого-либо реграшения другикъ вопросовъ, въ родъ укавываемых авторомъ),----изо вобхъ этихъ, говорямъ, въроятностей, не вполадъ предположенныхъ авторомъ, дучкие свазать, изо вобыть этихъ привраковъ онъ сооружаеть однано целька арсаваль обвененій противъ Св. Синода нашей церкви и преподносить ему вакъ бы въ вовданніе за плокія услуги оказанныя ділу многоумныхъ Гревовъ. Авторъ зналъ конечно, что во всемъ правослевномъ русскомъ обществъ на одинъ человъкъ не присоединится въ его соображеніямъ, что въ этомъ случев онъ действительно "обреченъ на одиночество", канъ онъ самъ говорить; что могуть, пожалуй, найтись и таніе люди въ этомъ обществь, которые даже не повърять, чтобы самь авторъ-то все это провозглащаль отъ искренияго убъжденія, а не по какому-либо закаву или разсчетамъ особеннаго рода, зналъ онъ, что даже сами Греки лучше кого-либо изъ насъ понимаютъ всю тщету и тенденціовность его заявленій, хотя все это на ихъ руку и въ ихъ пользу; но по какимъ-то неизвъстнымъ для насъ побужденіямъ

ему требовалось вое это высказать, чтобы составить протесть противъ дъйствія нашего Св. Синода, чтобы заподозрить правоспособность высшей власти нашей церкви, которая де не умъсть въ вритическій моменть найтиться и онознаться, не уместь удовить рашительную минуту, чтобы повергнуть и благопріятно направить вверенный ей церковный корабль. Авторъ очевилно заблагоразсудиль утвердиться здёсь на слишкомъ оригинальной, ведоступной нашему разумению, точке эренія; но до какой бы стечени ни простиралось по этому новеду наше удивленіе, -- мы нозводимъ себъ только одно здъсь ръшительно подтвердить, констатировать: авторъ нифлъ тв или другія причины или побужденія изъ греко-болгарской путаницы вывести Грековъ оправданными, нать воды сухими, и всю вину въ этомъ дълъ вавалить на представителей болгароваго народа, на болгарскихъ епископовъ, на постоянно якобы адесь интригующую Порту и на другихъ иновърныхъ враговъ православнаго славянства. Но что болъе всего выгаляется въ его внига, становится особенно замачательнымъ и поражаеть удивленіемъ, такъ это-то, что заурядь совобив етимъ виститутомъ обвиняемыхъ онъ сажаеть на овамью подсудимыхъ н Св. Синодъ нашей цериви; -- утверждаясь на очевидно ложномъ основаніи, будто патріархія сама по себъ не могла разръщить грево-болгарского затрудненія и будто она не имала права сама собою дать Болгарамъ церковную независимость, и доказывая потому изо всекъ силъ необходимость всемененого собора для разръщения этого чисто-дисципличарного вопроса частной константиномольской церкви, онъ находить возможнымъ обвинять Св. Синодъ русской цериви въ томъ, вкобы онъ поступилъ неправедно и съ великимъ и многимъ вредомъ для церкви православной, отвазавшись дать овое согласіе на вселенскій путь въ разръщению частнего епархіального вопроса, - якобы отказываясь отъ приглашенія на вселенскій соборъ, отъ котораго слівдовадо ожидать тахъ и другихъ благъ для цереви, онъ "неуразумъть дня носъщенія своего"!!! Воть до чего расходился авторъ противъ высшей власти нашей церкви! Такими энергическими усиліями не убъдивъ ни одного человька въ православномъ міръ, авторъ во всякомъ случав достигъ однако съ наввримы успвхомъ одной цели: доставилъ большое удовольствие и "по уши обрадовалъ" фанаріотовъ.

Съ нъкотораго времени у насъ мало-по-малу входить во вкусъ и становится моднымъ такое положение, что извъстные люди. пользуясь свободою печатнаго слова, а еще болве того-обезпеченнымъ положениемъ въ государства, не считаютъ нужнымъ въ своихъ заявленіяхъ держаться опредъленныхъ границъ умфренности и даже приличія; но вого бы ни васались ихъ сужденія, хотя бы самаго высшаго досточтимаго учрежденія, они обращаются къ нему съ своимъ смелымъ и развязнымъ словомъ, устраняя особенныя церемовія. Но для того, чтобы обращаться такимъ образомъ, нужно конечно стоять уже на незыблемой почет положительной правды, на которой наждое произнесенное слово блеготворно и достоуважаемо, какъ бы ни было оно сивло. Но совершенно другое дело, если эти люди, вто бы они ни были, не могуть сознавать и чувствовать себя совершенно увёренно въ извёстной области свёдёній или соображеній; въ такомъ случав имъ всего резонные и безопасные держаться извыстныхъ предыловъ. Во всэхъ соображенияхъ напр. автора разбираемой иниги, выраженных имъ относительно положенія принятаго св. Синодомъ нашей цервви въ греко-болгарскомъ вопросъ, по нашему испреннему и положительному убъжденію, нътъ ни одного слова. правды.

Какъ бы то ни было, отказъ Св. Синода русской церкви не помъщать состояться Константинопольскому собору, въ которомъ приняли участіе шногіе ісрархи восточной церкви, и которыйнанъ бы въ допазательство того, что о какомъ-либо другомъ направленіи двла на немъ не могло быть и рвчи, не сдвлавъ нинакого вызова или обращения иъ Волгарамъ, утвердилъ и провозгласиль два положения: 1) "отвергаемъ и осуждаемъ племенное дъленіе... въ Христовой цериви"; 2) "прісылющихъ такое дъленіе... провозглашаемъ... чуждыми... святой церкви и настоящими схизматиками". На основаніи этихъ двухъ положеній, соборъ извергаетъ и отлучаетъ 7 митрополитовъ и еписконовъ, всвиъ рукоположенныхъ ими архіереевъ, священниковъ и діаконовъ и всехъ находящихся съ ними въ общении и единомысли; значить весь безъ исключенія болгарскій народъ! Да и одинь ли болгарскій?.. Здісь православнаго человіна постигаеть такое раздумье, что голова идетъ кругомъ... Авторъ вотъ ни слова не

говорить о томъ, законно или незаконно такое постановление собора, "племенное двленіе" - такая ли это въ самомъ двле ужаснъйшая ересь, за которую следуеть извергать сана епископовъ и предавать церковному отлученію вірующихь? А только воть говорить, что это "совершилось нь общей скорби церкви и нь общему стыду входящихъ въ составъ ея православныхъ обществъ, воторыя не нашли въ себъ достаточно нравственныхъ силъ для отраженія великаго постигшаго насъ бідствія". И противъ этого заявленія автора мы становимся въ рішительное разногласіе и противоръчіе: что скорбь вдъсь для всей церкви общая, глубовая, ужасная сворбь- это безъ сомнанія; но чтобы это еще составляло общій для всахъ православныхъ обществъ "стыдъ", а не для одной константинопольской церкви, лучше свазать, не для однихъ Грековъ исключительно, съ этимъ не только им. но и нието не согласится во всемъ православномъ мірв, исключая конечно самихъ Грековъ, которые впрочемъ о какомъ-лебо стыдъ не особенно и заботятся... По обычаю авторъ опять сваливаеть всю бъду здъсь и все приписываеть "настойчивымъ усиліямъ умныхъ враговъ православія и Россін", такъ чтобы собственно Греки проходили сововить незамъченными, оставались ни причемъ. У автора следують потомъ опять те же многократно уже исчисленныя ниъ обстоятельства и соображенія, восвенно направленныя въ оправданію дъяній этого собора и въ сложенію всей вины на болгарскихъ представителей, для ноторыхъ отпрывались со стороны Грековъ якобы всевозможные пути и средства къ соглашенію, которыми они однако не воспользовались. Являются опять тв же проекты съ той и другой стороны, вийств съ темъ же и разборомъ ихъ и такой же переходъ ко вселенскому собору, вакъ единственному будто бы средству въ примиренію, причемъ опять является св. Синодъ русской цервая съ его якобы неосновательными причинами или поводами въ отвазу на предложение о соборъ, вслъдствие чего якобы "расколъ былъ неизбъженъ", такъ навъ этотъ отказъ, говоритъ авторъ, "огорчилъ патріарха вселенскаго недостаткомъ (!) братолюбиваго участія въ положеніи діль его церковной области" и "въ то же время раздражиль Болгаръ предполагавшихъ, навъ видно, не въ шутку, что и для св. Синода русской церкви приличенъ такой же взглядъ на церковные вопросы, который усвоили себъ докторъ Чомаковъ и его товарищи"

(болгарскіе представители). "Торжествовала", продолжаєть авторъ, "одна Порта, которая опять вступала въ сповойное и нераздальное обладание судьбою греко-болгарскаго дала и при этомъ имъла не мадое утвинение видеть полное разочарование въ Россін объихъ спорящихъ сторонъ, изъ коихъ наждая ждала и имъла право ожидать отъ ея церковной власти дъятельной помощи, и ни одна имчего не получила". Собирая со всъхъ сторонъ упреви Россіи за отказъ отъ собора, авторъ не замъчаетъ очевиднаго противорачія въ своихъ заявленіяхъ; после сказаннаго имъ сейчасъ, чрезъ ивсколько строкъ, предлагая выписки изъ газетныхъ статей въ подкръпленіе своихъ мизній, остававшихся до сихъ поръ "въ одиночествъ", онъ указываетъ въ нихъ между прочимъ одно извъстіе, съ которымъ онъ соглашается и которое гласить, что "по вліянію Россін конечно болгарскій визархъ получиль оть Порты берать". Отнуда же могло последовать "разочарованіе въ Россін" для болгарской-то стороны? Замачательно еще это обращение автора въ газетамъ и указание въ нахъ оперы для своихъ мевній... Полагаемъ, одно двло -- гаветы, и сововив другое двло-ништа обдуманно и спеціально написанная по одному павысиному предмету. Гезетамъ ежедневно издающимся и потему естественно обращающимся со всямив матеріаломъ текущей хроники, какъ съ предметомъ преходящей обыденщины, гораздо извишительные инвисторое съ легиимъ сердцемъ отношение въ текунция свървніямъ по греко-болгарскому двлу, нежели строго обдуманное, выснаемное, спеціально непровленное и пространно изложенное въ нарочитой большой книга мизије по двау уже законченному и разращившенуси такинь неизмаримой важности печальнымъ событіемъ, какъ церковное отлученіе целаго многомиллюнного парода! Автору такой иниги ужь совстви не нь лицу черпать подирачление для своихъ мивний изъ резетныхъ статей, что между прочимъ составляеть очевидный вивкъ, что онь и теперь стоить съ своимъ инвијемъ въ православномъ обществе "одиноно". Но онъ и самъ впрочемъ чувствуеть это "одиночество" и ванъ бы въ досадъ на него, обращается съ худо сврываемымъ неудовольствіемъ то къ св. Синоду, то къ нашему православному обществу, обличая перваго изъ нихъ въ холоднести и непримодущій, а другое въ невъжествъ но греко-болгарскому вопросу. "Намъ все нажется", говоритъ авторъ, "что виною уклоненія св. Сянода отъ участія въ соборъ.... было отчасти не вполнъ живое представление того, что совершается въ Колстантинопольской патріаршей области". Коснись моль дело самого этого Синода, случись у него на рукахъ подобное болгарскому дело, онъ поступиль бы иначе, нежели какъ теперь совътуеть поступить вселенскому патріарху съ Болгарами, -- вздумай, напр. Грузины возстановить свою когда-то независимую каоедру: "какъ бы это было принято св. Синодомъ?" Да еслибы еще этотъ предполагаемый "грузинскій ісраркъ" тымъ или другимъ способомъ достигъ возможности водвориться въ Петербургъ и безъ соизволенія мъстнаго митрополита сталь бы совершать здесь богослужение, то мы не сомневаемся ни на одну минуту, что это было бы привнано церковнымъ иятежемъ и что наше церковное правительство не навлевло бы на себя упрека въ бездъйствін власти". Еслибы сдвлался возможнымъ у насъ случай, подобный указываемому вдесь авторомъ, то наверное онъ не проязвелъ бы у насъ такого движенія и шума и не подняль бы на погн полъ-свъта, какъ это последовало въ Константинополе съ болгарскимъ дъломъ. Какъ поступила бы наша высшая церковная власть въ такомъ случав, -- мы не возьмемся конечно дать на это опредвленных указаній; увірены однако, что еслибы напр. Грузины неотступно потребовали для себя независимой ісрархіи, то св. Синодъ безъ сомивнія не сталь бы упорствовать въ насильственномъ ихъ удержаніи и развіз потребоваль бы только,какъ никто не ившалъ и константинопольскому патріарху потребовать этого для Болгаръ, -- въ устранение столиновения въ одномъ и томъ же городъ двухъ равночествыхъ представителей единовърныхъ независимыхъ церквей, во избъявние этого духовнаго "двоевластія", на счеть котораго вообще авторь такъ много распространяется, указывая на него, какъ на самое главное каноническое препятствіе къ удовлетворенію болгарскихъ требованій, св. Синодъ, говоримъ, потребоваль бы только въ такомъ случав, чтобы для независимаго грузинского экзарха была назначена особая резиденція, помимо положимъ Петербурга и Москвы, хотя бы въ томъ же Тифлисъ, какъ и для болгарскаго экзарха ничто не мъшало указать напр. на Филиппополь и Терново или другой какой-либо болгарскій городъ, какъ резиденцію.

Если ужь автору угодно было вывести дело на путь аналогій и параллелей, то мы положительно утверждаемъ, что св. Синодъ нивогда не позволиль бы довести подобнаго двла до такой ужасной крайности, до какой доведено болгарское дело; чемъ угодно можно поручиться, что никогда и въ помышленіи у него не проявилось бы намъренія созывать для этого дела вселенскій соборъ, а твиъ паче не можетъ быть и рачи о томъ, чтобы при этомъ кому-либо пришла въ голову ужасающая мысль о возведеніи такого поступка Грузинъ въ достоинство ереси и о произнесеніи на нихъ за такую неслыханную ересь церковнаго отлученія! Такое же немилостивое обращеніе отъ автора следуетъ и по адресу нашего общества "блуждающее (!) сознание котораго", по его словамъ, "имъетъ нужду въ разъяснении основныхъ элементовъ дъда" греко-болгарскаго. Но какъ бы ни были не ясны и запутаны всв эдементы (только ужь никакь не "основные", въ этомъ ужь пусть насъ извинить г. авторъ), тою или другою стороною входящіе въ составъ этого дъла и его осложняющіе, всетави самая главная суть этого дёла отдично понятна и известна нашему обществу и никто и ничъмъ здъсь не собъетъ съ толку его сознанія, такъ какъ предъ нимъ, къ сожальнію, слишкомъ опредъленно и ясно предносится тотъ удручающій фантъ, что несчастные Болгары изъ-за того единственно, что искали и требовали для себя независимой церковной ісраркій, какъ и мы когда-то требовали для себя того же самого и получили безъ малъйшаго затрудненія, такъ какъ были политически посильнъе Болгаръ, вотъ теперь причислены за это въ еретивамъ и преданы церковному отлученію! Къ счастію, постановившій такое ужасное опредъление константинопольский соборъ оказался опротестованнымъ, по крайней мъръ непризнаннымъ со стороны нъкоторыхъ православныхъ автокефальныхъ церквей и православныхъ епископовъ. Авторъ указываеть при этомъ на блаженнъйшаго и приснопамятнаго (нынъ почившаго) Кирилла патріаржа іерусалимскаго и говорить, будто "только одинъ" этотъ патріаржъ "не участвоваль въ соборъ и не подписаль его опредъленія". Авторъ умалчиваетъ при этомъ о тъхъ причинахъ, по которымъ патріархъ Кириллъ отказался отъ участія въ соборъ, а осылается только на его поздивищую отговорку. Но за чемъ еще и здесь эта неточность или недосказанность всемъ известныхъ истори-

ческихъ фактовъ? Патріархъ Кириллъ, какъ извъстно, вовсе не потому отвазался принять участіе въ соборъ, что "спъшиль по дъламъ въ Герусалемъ" (авторъ и самъ называеть это "не болъе вакъ отговоркою", но затъмъ для указанія дъйствительныхъ причинъ отназа, совершение понятныхъ и извъстныхъ, онъ однако обращается въ вакимъ-то непонятнымъ мамекамъ), а вследствіе того, что въ это же самое время, предъ самымъ отврытіемъ соборныхъ засъданій или даже, кажется, прямо на открытомъ засъданін, онъ имвав совъщаніе съ членами собора и доказы вав ниъ, умодялъ ихъ не произносить на Болгаръ отдученія, ибо онъ аналь, что соборь для этого и составляется, не произносить отдученія изъ-за такого діла, которое отнюдь не насается существенныхъ истинъ православнаго исповедания и не волеблеть ни одного догиата въроученія православной церкви; но на такія просьбы и увъщанія онъ получиль отъ членовъ собора ръзкій отпоръ, по которому справедиво заключилъ, что ему предстоитъ здъсь единолично протестовать противъ цълаго собора, почему онъ и уклонидся отъ участія въ этомъ соборъ, такъ накъвналь, что онъ одинъ ничего не можеть сделать полезнаго для церкви. За этотъ отказъ участвовать на соборъ, онъ, по пріњадъ въ Герусалимъ, тотчасъ ис получилъ велиную непріятность отъ своего синода, большинство котораго принадлежало къ греческой партін и который въ скорости низложиль его и даже изгналь изъ Герусалима, вследствие чего онъ отправился въ Константинополь и оставался тамъ въ домъ своего родственника до самой вончины своей. Все это мы излагаемъ по памяти, навъ это сехранилось въ нашемъ сознанін изъ собиравщихся въ свое время свъдъній. Но автору безъ сомнънія все это извъстно лучше в достовариве и ему не машало бы прояснить это очень важное касающееся константинопольского собора обстоительство. Мы не нижемъ въ настоящее время подъ руками историческихъ памятниковъ или монографій, по которымъ могли бы провърить наше изложение, но сохраняемъ увъренность, что въ существенныхъ чертахь это изложение вёрно. Затымь, такому точному изследователю всвиъ тонкостей и оттенковъ греко-болгарской распри, наять авторъ разбираемой книги, необходимо было засвидътельствовать, когда у него дело близво коснулось этого, что целыхъ

двъ трети епархіальныхъ епископовъ антіохійскаго натріархата подали своему патріарху, предъ отътадомъ его на соборъ, коллективное заявленіе, въ которомъ тоже сділано указаніе на отсутствіе догнатическаго элемента въ греко-болгарскомъ вопросв. Смыслъ текого заявленія слишкомъ очевиденъ, чтобы еще разъяснять его. Такое же заявление предъявляли собору и жисторые изъ дучшикъ іерарховъ и мірянъ константинопольской церкви. Сами наконецъ патріархи антіохійскій и александрійскій въ началъ собора были противъ схизны; а прископамятный патріархъ ісрусклинскій Кирилль, какъ и ісрархи антіохійской церкви арабской національности, остались до конца върмыми своему мивнію и пострадали за непризнаніе схизмы. Мы не говоримъ уже о русской щеркви, которая конечно не присоединялась въ опредвленіямъ константинопольскаго собора. Оказывается такимъ образомъ, что далеко не одинъ патріархъ ісрусалимскій Кириллъ, на котораго одного и указываеть при этонъ случав авторъ, а цвлая помвотная православная невависимая цервовь и множество православныхъ ісрарховъ заявили свое несогласіе съ дъйствіями и опредъленіями константинопольскаго собора, что очевидно имъетъ громадную важность въ этомъ дълъ и потому не можеть быть пройдено неотивченнымъ, особение въ такомъ точномъ анализъ греко-болгарскаго вопроса, какой представляеть собою разбираемая нами имига, такъ какъ это очень важное обстоятельство служить замичательным упазанісмъ на то, что тъ наноны или правила вселенскихъ соборовъ, на жоторыя указываеть авторъ въ оправданіе опредвленій константинопольскаго собора, применяются авторомъ въ греко-болгарскому дълу натянуто и следовательно менравально, почему и самыя эти опредвления не признаются во всемъ православномъ мірв безусловно твердыми и основательными. А между темъ авторъ, вооружившись этими опредвленіями, подходить съ ними напъ бы съ намереніемъ нагнать паническій ужасъ, сначала нъ болгар скому народу, котораго по его словамъ мы не умали, "насъ не хватило на то, чтобы отвратить отъ пути, на которомъ ему грозить духовная разлука (?!) съ нами" и который "въроятно разсчитываеть на продолжение духовнаго общения съ нами",---а потомъ и ко всемъ темъ, кто "принимаетъ этихъ отлученныхъ въ

общеніе". Здёсь авторъ не затрудняется даже поставить дилемму для нашей церкви, указать двоякое положение, въ которомъ любое долженъ избрать нашъ св. Синодъ для управляемой имъ цервви и для православнаго русскаго народа: или присоединиться въ опредъленіямъ константинопольскаго собора и вивств съ нимъ. значить, признать болгарскій народь законно преданнымъ цервовному отлученію, вследствіе чего и отказаться отъ общенія съ нимъ; или признать неваноническимъ и отвергнуть опредъленія этого собора и потому какъ бы отделиться отъ константинопольской церкви и продолжать попрежнему общение въ въръ съ Болгарами. Кажется, такая именно мысль выражена въ слъдующихъ его словахъ: "въ ту самую минуту, какъ мы признали бы болгарскій экзархать братомь нашего св. Синода, сей последній пересталь бы быть братомъ четырехъ восточныхъ патріарховъ" (!!) Полагаемъ, что здёсь авторъ уже переходитъ предвлы возможнаго и слишкомъ много себъ позволяетъ... Св. Синодъ нашей церкви, съ одной стороны, не можетъ конечно согласиться съ опредъленіемъ константинопольскаго собора и признать болгарскій народъ отлученнымъ отъ церковнаго общенія; съ другой, сколько извъстно, никогда не подалъ повода Болгарамъ думать, что онъ всъ дъйствія его въ этомъ случав непременно признаетъ безусловно правильными, строго каноническими. Тъмъ не менъе онъ конечно поддерживаетъ и съ Гренами константинопольскаго патріархата и съ Болгарами полное христіанское общение въ въръ и таинствахъ. А если при этомъ наблюдается съ формальной стороны якобы положение для него ненормальное между двумя враждебно другъ противъ друга стоящими народами, то св. Синодъ. а съ нимъ и вся русская церковь, весь православный русскій народъ, неуклонно имъютъ въ виду и успокон вають себя тъмъ, что эти два народа ни въ чемъ существенномъ, относительно догматовъ православнаго исповъданія, ни въ въръ, ни въ таинствахъ, ни даже въ самыхъ церковныхъ обрядажъ, не различаются одинъ отъ другаго, и что наконецъ какое бы то ни было эдъсь ненормальное положение св. Синода не имъ создано и не къ нему относится, какъ происшедшее или выродившееся не только помимо его воли и въдънія, но и прямо противъ его желаній и усилій. Потому выставлять и какъ бы предлагать на выборъ св. Синоду нашей церкви любой изъ двухъ этихъ народовъ, со стороны автора, полагаемъ неделикатно, даже прямо оскорбительно для нашей высшей церковкой власти...

Мы сдълали по нашей возможности нъкоторый разборъ первой части квиги г. Филиппова; на слъдующій разъ предоставляемъ себъ, съ Божіею помощію, обратиться во второй части этой книги.

Свящ. Д. Склововскій.

Г. Острогожскъ, 23 іюна.

### СЛОВО

въ день освященія храма въ новомъ зданіи курской духовной семинаріи  $^{*}$ ).

О Інсусь Христь всяко создание составляемо растеть въ церковъ святую. О немъ же и вы созидаетеся въ жилище Божіе духомъ. (Еввс. 2, 21—22). Основанія инаго никтоже можеть положити паче лежащаго, еже есть Іисусь Христось. (1 Кор. 3, 11).

Наконецъ, отцы и братіе и юные питомцы наши, исполнилось давнее и общее желаніе наше: волею Божіею, щедротами предержащей власти и благословенісмъ св. Синода наконецъ создано, благоустроено и освящено новое благолъпное и общирное зданіе для воспитанія и обученія дітей-будущих в пастырей церкви Курской. Благословенъ Богъ, благоволивый тако! Слава и благодареніе Ему милосердому! Благословенна и священна да будеть на въни память въ Бозъ почившаго Царя-Освободителя, просвътителя и мученика, щедротамъ коего обязаны духовноучебныя заведенія вообще и наше особенно своимъ возсозданіемъ и обновлениемъ! Да сохранится въ насъ изъ рода въ родъ, отъ нынъ и до въка, благоговъйная преданность и сыновняя признательность высшей власти церковной-св. Синоду русскому, изволеніемъ и благословеніемъ воего начато и совершено созданіе сего заведенія. Да будуть благословенны и священны въ этомъ заведении и во всемъ пастырствъ и паствъ Курской имена

<sup>\*)</sup> Произнесенное ректоромъ семинаріи прот. Матеіемъ Вас. Невскимъ. 22\*

архипастырей ея—Сергія и Ефрема, ближайшему и непосредственному участію и руководству коихъ обязано главнымъ образомъ созданіе и благоустроеніе сей обители знаній! Да воздастъ Господь милостями Своими всъмъ содъйствовавшимъ и нравственно и вещественно и потрудившимся лично въ созданіи и устроеніи сего дома Божія и дома науки!

Въ новомъ зданіи, по своему объему и устройству вполнъ соотвътствующемъ нуждамъ и потребностямъ правильнаго обученія и воспитанія, и по своему положенію въ центръ епархіальномъ гораздо болъе нашего прежняго заведенія удобномъ для непосредственнаго и постояннаго надвора архипастырскаго и для ближайшаго участія и содъйствія школь родительскаго, мы подучили достаточный залогь и внутренняго обновленія и улучшенія того заведенія, для котораго оно создано, если только мыприставники его-захотимъ и сумбемъ воспользоваться новыми данными намъ средствами должнымъ образомъ. Но, братіе и дъти, въ новомъ зданіи намъ данъ высшій, священнъйшій и надеживишій всяких в других в средствъ залогъ обновленія и преуспъянія нашего заведенія, -- это святый храмъ сей, нынъ таинственнымъ священнодъйствіемъ освященный въ мъсто селенія славы Божіей и обитанія и ниспосланія даровъ благодати Божіей. Болъе полутораста лътъ прожило наше заведение, правда въ близкомъ сосъдствъ и добромъ общении съ храмомъ, но все же не имъя своего храма. Отселъ оно будеть имъть у себя свой храмъ и жить въ непосредственномъ единеніи съ храмомъ. Что можетъ быть желаниве и плодотвориве этого единенія? Храмъ молитвы въ храмъ науки, -- это и есть наглядный символъ и върный залогъ того единства разума и сердца, въры и знанія, истины и добра, той полноты и цельности, которыя составляють идеалъ всякаго и особенно духовнаго образованія и воспитанія, къ достиженію которыхъ и должна стремиться всякая школа, но которыхъ, увы! такъ ръдко достигаетъ. О значеніи этого единенія храма науки съ храмомъ молитвы въ дёлё воспитанія, или что тоже о нравственно-воспитательномъ значении религии и церкви въ школъ и въ жизни мы и сочли благовременнымъ благополезнымъ предложить несколько размышленій благочестивому вниманію встхъ пришедшихъ на наше торжество, и особенно вниманію вашему, юные питомцы церкви и ученики религін, а будущіе учители религіи и служители церкви, чтобы этими размышленіями почтить наше торжество и установить и утвердить въ вашихъ умахъ и сердцахъ должныя воззрвнія и отношенія въ религіозно-церковному элементу въ вашемъ воспитаніи и обученіи вообще и въ нашей новой дорогой святынъ— въ сему святому мъсту молитвы и благодати въ особенности.

Цъль образованія и воспитанія вообще человъка есть гармоническое развитие въ немъ всехъ силъ, или что тоже образование совершеннаго цъльнаго человъка, способнаго на все доброе и благое. Какъ и сколько ни опредвляли различные мыслители и педагоги цель или задачу воспитанія вообще, а нельзя не признать, и дучшіе педагоги признають, что дучше того определенія цели обученія и воспитанія, какое даль веливій учитель и апостоль христіанства-Павелъ, нельзя признать и найти ни одного: "да совершенъ будетъ Божій человъкъ, на всякое дъло благое уготованъ" (2 Тим. 3, 17). Это просто значитъ, что обучение и восинтаніе должно приготовить изъ дитяти человъка совершеннаго, т.-е. цъльнаго, полнаго, всесторонняго, на все доброе способнаго, а не односторонняго, раздвоеннаго или разстроеннаго, т.-е. съ одной стороны хорошаго, съ другой - дурнаго, въ одному способнаго, а къ другому нътъ, напр. умомъ остраго и развитаго, а сердцемъ черстваго или волею слабаго. Понятно само собою, что такого цельнаго и совершеннаго человека ни школа съ какимъ угодно широкимъ и глубокимъ образованіемъ и просвъщеніемъ, ни практика жизни съ какимъ угодно твердымъ и правильнымъ строемъ общественнымъ не могутъ воспитать и выработать, потому что ни та ни другая порознь, ни объ вмъстъ не обнимаютъ всего человъка, не развивають и не воспитывають въ человъкъ той третьей силы, которая служить срединой, связующимъ звеномъ между умомъ и волею. И потому-то и въ дъйствительности встрвчаются два типа людей: теоретики-люди ума и науки, чуждые всякой силы и энергіи воли, и практики—люди дела и труда, но знающіе только свои интересы, холодные и безучастные ко всемъ и ко всему, не знающіе и не хотящіе знать никавой истины, дюбви и справедливости. И потому всегда и всюду надревле человъчество усиливалось найти средства въ развитію и воспитанію въ своихъ дітяхъ не однихъ только разума и воли, но и сердца, какъ связующаго тотъ и другую звена, какъ начала, оплодотворнющаго разумъ и утверждающаго и согравающаго волю. Средства эти издревле полагались и находились съ одной стороны въ семейномъ союзъ, какъ естественномъ источникъ сердечныхъ стремленій и чувствъ, съ другой-въ религін, какъ естественной области сердечной въры. Уже эти общія соображенія убъждають, что религія вообще въ дъль образованія и воспитанія человъческаго должна имёть не случайное, а существенное и неизмънное значение и занимать въ ряду образовательныхъ и воспитательныхъ средствъ по меньшей иврв не последнее место. Если область сердца имееть одинаковое право и значеніе въ жизни цільнаго челогіва, какъ и разумъ и воля, то и религія должна имъть въ воспитаніи и образованіи по меньшей мъръ одинаковое значение съ наукою; слъдовательно и редигіозное обученіе и воспитаніе должно составлять одну изъ существенныхъ обязанностей учителей и воспитателей и одну изъ необходимыхъ заботъ учениковъ и воспитанниковъ.

Къ сожалънію, среди горячихъ споровъ о разныхъ системахъ образованія и воспитанія въ наше время не только неохотно занимаются религіозными вопросами и заботами о религіозномъ образованіи и воспитаніи, а напротивъ охотно и усердно люди свътской науки проводять и внущають мысли, что религія есть нвчто, даже ившающее умственному развитію и эрвлости людей, что она есть таквя область, где все держится на темномъ и безотчетномъ чувствъ, которое есть источникъ суевърій и предразсудновъ. Самыя простыя соображенія, основанныя на опыть, обнаруживають ошибочность такого взгляда. Основная ошибка здесь та, будто умственное просвещение есть единственная и коредная мера исправленія и удучшенія человека. Еслибы это было такъ, то мы постоянно наблюдали бы одно и то же явленіе, т.-е. чемъ человекъ делался бы умиве и многоученее, темъ благородиве становился бы онъ сердцемъ и чище по нравственности, и наоборотъ: чвиъ неразвитве человвкъ въ умственномъ отношении и бъдиве знаніями, тэмъ онъ куже быль бы по нравственности. Но въдь въ дъйствительности это далеко не такъ; ибо вто же изъ насъ не знаетъ, что добродътель и нравственность иногда стоять совершенно въ обратномъ отношении къ умственной развитости и знаніямъ? Утонченность порока и многочисленность преступленій замічаются боліве въ образованных в

слояхъ обществъ. Значитъ разумъ не есть единственный руководитель человъческой дъятельности и слъдовательно не отъ однихъ познаній и качествъ разума зависить качество человіческой дъятельности. Образование конечно есть свъть; но въдь одного свъта недостаточно, чтобы ходить и дъйствовать; и во тымъ можно дълать шаги, хотя не твердые и медленные; но когда поражена и ослаблена самая способность движенія въ организмъ, то какъ ни осевщайте ему путь, онъ не сдвинется съ мъста. Такъ и въ правственной жизни человъка: наука и просвъщение вонечно разъясняють человъку, чъмъ онъ долженъ быть, но силъ достигнуть идеала сами по себъ не дають ему. Если мы примемъ еще во вниманіе, что самый свёть науки и образованія можеть быть разныхъ достоинствъ, что вместо истины люди весьма часто приходять во лжи и заблужденіямь путемь лживаго образованія и односторонней науки, то станеть еще болве ясно, что просвъщеніе ума само по себъ одно еще не есть ръшительное и тъмъ болве единственное средство нравственнаго улучшенія. Корень всего злаго-въ сердцъ человъка и его воль, по слову Христову: "отъ сердца исходять помышленія влан" (Мато. 15, 19). И пока этоть корень не исторгнуть, онъ всегда будеть давать ростки и приносить плоды по роду своему. А исторгнуть или по крайней мъръ заглушить этотъ корень можно тольно чрезъ развитіе, углубленіе и оплодотвореніе въ сердцахъ людей религіознаго начала, потому что борьба съ самимъ собою для человъка возможна только во имя религіозныхъ убъжденій, религіознаго долга; никакихъ другихъ сколько-нибудь сильныхъ мотивовъ для этой борьбы никто и ничто дать человъку не можетъ. Но и во имя редигіознаго долга человъкъ не въ состояніи бороться съ самимъ собою упорно и постоянно, потому что онъ въ себъ самомъ носить раздвоение и разслабление, -- нъкую естественную не имъ лично пріобрътенную, а унаследованную болезнь, такъ глубово н прекрасно изображенную великимъ апостоломъ: "въмъ, яко не живеть во мив, сирвчь въ плоти моей доброе; не еже бо хощу доброе, сіе творю; но еже не хощу злое, сіе содъваю. Аще ли еже не хощу азъ, сіе творю, уже не азъ сіе творю, но живый во мив грвхъ" (Рим. 7, 18), И мы двйствительно знаемъ изъ исторіи древняго міра, какъ борьба со здомъ двлалась все слабъе и слабъе, и какъ человъчество все глубже и глубже падало

въ этой борьбъ, пока не пришель на землю Сынъ Божій и не употребиль чрезвычайныхъ средствъ для уврачеванія и возсовданія падшей природы человъческой. Для этого принесъ Онъ Новый Завътъ, основаль на землъ Свою церковь и въ ея таинственныхъ священнодъйствіяхъ преподаетъ людямъ "вся божественныя силы, яже къ животу и благочестію" (2 Петр. 1, 3). Слъдовательно только въ живомъ союзъ съ божественнымъ Спасителемъ рода человъческаго, только подъ сънію и руководствомъ основанной Имъ церкви и съ помощію чрезвычайныхъ благодатныхъ средствъ, или что тоже, только при живомъ и существенномъ единеніи науки и просвъщенія съ христіански-религіознымъ воспитаніемъ можетъ и должно совершаться преобразованіе людей, "изъ тьмы въ чудный свътъ", достиженіе всъми "единєтва, совершенства и полноты" (Ефес. 4, 13).

Но если религія должна быть существеннымъ элементомъ образованія и коренною основою воспитанія, то понятно само собою, что и храмъ долженъ быть существенною и необходимою принадлежностію школы. Нужно ли доказывать и разъяснять, что въ самомъ дълъ никогда, ни въ одной школъ, какъ бы прекрасно она ни была устроена, ни однимъ законоучителемъ, какъ бы онъ уменъ и усерденъ ни былъ, религіозныя истины и особенно редигіозный духъ и редигіозная настроенность не могуть быть раскрыты и привиты воспитанникамъ въ полной силь? Исторія и практика школы во всвхъ странахъ слишкомъ ясно и ръшительно доказывають это. И это естественно и необходимо: религія въдь не есть система только истинъ и знаній, которую можно было бы раскрывать и разъяснять вполнъ разумными пріемами и наглядными пособіями; -- религія прежде всего есть въра, т.-е. навъстная настроенность умственная, или лучше сердечная, по которой чедовъкъ и мыслить и желаеть и стремится къ чему-то другомуневидимому и неосязаемому. чего следовательно нельзя показать и доказать; затъмъ религія есть "сила Божія во спасеніе, и правда, и миръ, и радость о Дусъ Святъ"... А какая школа и какими средствами можетъ развить и укръпить въ душъ человъка эту силу, сообщить ей эту правду, этотъ миръ и эту радость? Только въ храмъ сама собою возникаетъ и развивается эта настроенность сердечная, или въра, подъ вліяніемъ и при помощи всей совокупности тъхъ священнодъйствій, которыя не

показываются, а совершаются здёсь. Только въ храмъ—религія дъйствительно сама собою, безъ особенныхъ пріемовъ и усилій со стороны служителей ея, является силою Божіею во спасеніе всякому върующему и источникомъ мира и радости, котому что здёсь и только здёсь на дълъ, а не на словахъ совершаются тъ священнодъйствія, чрезъ которыя подаются върующимъ всё божественныя силы, здёсь и только здёсь на живыхъ лицахъ бываютъ видимы и такъ-сказать осязаемы тъ правда и миръ и радость о Дусъ Святъ, которые дъйствительно посъщаютъ душу върующаго христіанина и которыхъ никакими словами и картинами нельзя выразить и изобразить. Въ самомъ дълъ, тогда ли вы ощутите миръ и радость христіанскія, когда вамъ объ нихъ говорять только, или тогда, когда вы во очію увидите ихъ на лицъ молящагося христіанина?

Поймете ли и усвоите ли вы высочайшія идеи христіанства,нден любви, равенства и братства такъ ясно и живо въ школъ, вакъ бы хорошо вамъ ни объясняли ихъ, какъ когда вы видите на дълъ равенство и братство въ храмь? Въ школъ и въжизни на каждомъ шагу рознь и раздъленіе, возвышеніе однихъ и униженіе другихъ, а здісь въ храмів и только здівсь исчезають всів различія состояній и званій, всв едиными устами и единымъ сердцемъ славятъ Бога и всъ безъ различія отъ единой чаши причащаются. Изъ храмовъ христіанскихъ выносились эти веливія идеи христіанства, въ храмахъ онъ усвоялись и при храмахъ онъ такъ просто и наглядно осуществлялись въ вечеряхъ любви, въ величественныхъ пріютахъ, лъчебницахъ, богадъльняхъ и проч. Безъ помощи храмовъ и ихъ служителей безъ сомитиія и теперь школа сама по себъ не достигала бы и того, чего она достигаетъ; напротивъ церковь въ своихъ храмахъ чрезъ своихъ служителей, чрезъ свое ученіе и священнодъйствія достигала и достигаеть и теперь и безъ шкоды и шкодынаго ученія такого наученія и возвышенія чадъ своихъ, какое не только достаточно для доброй жизни и спасенія, но неръдко своею высотою и свътлостію поражаеть даже людей науки. И такъ храмъ подлинно, истинно и дъйствительно есть училище въры и благочестія, какъ издревле называли его, есть подлинно и дъйствительно залогъ и источникъ нравственнаго возрожденія и возрастанія. Поймемъ это серьёзно и признаемъ это искренно, братіє, и воздадимъ по этому славу Богу, что Онъ даровалъ намъ этотъ залогъ.

Если вообще безъ храма школа и школьное образование немогуть достигать надлежащаго религіозно-правственнаго просвъщенія и воспитанія, то нужно ли доказывать и разъяснять, что швола духовная, имъющая своею задачею приготовленіе юношества къ служенію православной церкви, не можеть такъ-сказать и шагу ступить безъ храма? Какими въ самомъ дълв средствами школа можеть серьёзно развить и твердо укранить въ своихъ питомцахъ, будущихъ служителяхъ церкви и учителяхъ религіи, любовь и уваженіе къ религіи и церкви, утвердить ихъ въ добрыхъ христіанскихъ навыкахъ и привести къ живому сознанію важности священства! О какъ мало въ этомъ отношенін достигають всё наши классные уроки, всё наши школьные порядки и правила! Горькій опыть слишкомъ часто убъждаеть насъ, что этими школьными средствами достигается слишкомъ мало, а иногда даже достигается противное тому, что желательно и нужно, т.-е. охлаждение къ религи и нерасположение къ священству. И это отчасти естественно и понятно, потому что въ школь религія является какь одинь изъ школьныхъ предметовъ, преподаваемыхъ хорошо или худо, и-только; въ школъ тъмъ болъе обряды и упражненія религіозныя часто естественно такъсказать теряють религіозный характерь и получають спысль и значение швольныхъ, дисциплинарныхъ правилъ и дъйствій, обязательныхъ только въ извъстное время, только по звонку. Вотъ почему изъ школы вообще и даже изъ духовной школы иногда. выходили и выходять злые враги религіи и церкви; какъ ни тяжело и прискорбно, а надо это признать. Спасеніе отъ этого вла возможно только при помощи храма, чрезъ возможно частое и притомъ живое, разумное и дъятельное, а не пассивное и механическое участіе въ священнодъйствіяхъ храма, въ пъснопвніяхъ и молитвахъ. Только при этомъ условіи можеть обравоваться въ душв живая религіозная настроенность и воспитаться любовь и уважение въ уставамъ и обрядамъ цервви и живое сознаніе важности священства и искреннее расположеніе и стремленіе къ нему, какъ высшему служенію, какъ къ самой высокой чести. Но понятно само собою, что для этого необходимо быть въ возможно близкомъ и живомъ общеніи съ храмомъ. Вотъ почему не только въ христіанствъ, а даже въ язычествъ, школы возинкали и развивались, если не исключительно, то преимущественно подъ сънію храмовъ, т.-е. или въ нихъ, или вблиян въ оградъ ихъ: въ этомъ сказалось грубоко върное сознаніе важности храма для школы. Признаемъ же искренно и съ убъжденіемъ все величіе милости Божіей къ намъ, даровавшей намъ отнынъ житъ и учиться подъ сънію храма и тъмъ съ большимъ усердіемъ и благоговъніемъ будемъ прибъгать подъ эту сънь святьни!

Хранъ нашъ посвященъ имени великаго подвижнива земли русской - преподобнаго Осодосія печерскаго, основоположителя нноческого общежительного житія въ нашемъ отечествъ. Величественно и привлекательно выступаеть нравственный образъ преподобнаго Осодосія не только по отношенію въ мрачной средъ того времени, но и по сравненію его съ высшими и лучшими дъятелями нашего времени. Онъ-великій подвижникъ труда и терпънія, онъ истинный насадитель на нашей русской почвъ христіанскаго братства и равенства, онъ великій печальникь о призреніи нищеты и бедности, онъ первый насадитель и труженикъ просвъщенія въ нашемъ отечествъ, изъ любви къ просвъщени не стыдившійся приготовлять собственными руками нитки для сшиванія книгъ; онъ наконець-печальникъ о благв общественномъ, принимавшій самое живое и сильное участіе въ судьбъ еще неокръпшей тогда и неустроенной земли русской. А где же и какими средствами воспитался и развился этотъ великій подвижникъ? Съ самаго начала, съ самой ранней юности онъ такъ-сказать отдался храму, жилъ и трудился для храма и окончиль жизнь свою заботою о созданіи перваго величественнаго храма въјсвоей обители. Ни школы, ни науки онъ не зналъ, а между тъмъ имълъ такое широкое и глубокое пониманіе религіозныхъ и общественныхъ вопросовъ, какое не часто встръчается и въ просвъщенныя времена. Да будетъ же этотъ высовій образъ-путеводною звіздою для насъ! Будемъ чаще и съ вниманіемъ и любовію взирать на этотъ образъ и въ немъ находить для себя утвшение и усповоение въ борьбъ съ трудностями и тягостями ученія и просвъщенія. Признаемъ отсель своимъ особеннымъ долгомъ изучить подробно жизнь и двятельность великаго подвижника и по возможности подражать вёре и жизни его, тымъ болые, что онъ возникъ изъ нашей Курской страны. А затъмъ, отцы и дъти, помодимся усердис, да будетъ и для насъ храмъ источникомъ и залогомъ въдънія и благочестія, кръпости и силы, отрады и утъшенія, мира и спасенія. Призри, Боже милосердый, на мъсто еіе святое и услыши ны здъ, въоньже аще день призовемъ Тя! Да будутъ, Господи, очи Твои отверсты на храмъ сей день и нощь! Да просвътится здъсь и отсюда свъть Твой на вся человъки отъ нынъ и до въка!

Явится ли сюда лицу Твоему молодая, юная душа ищущая свъта, но неспособная принять его и воззоветь и обратится къ Тебъ, смысла Подателю: просвъти ее тогда свътомъ Твоего богоразумія, даруй ей просвыщенна очеса сердца, подаждь ей духа премудрости и откровенія! Возгрить ли на этоть храмъ твой, Господи, око слепотствующее, узрить ли благольніе святыни Твоея душа невьрующая, душа холодная, мудрствующая по стихіямъ міра: коснись, Боже, невърію и окамененію красотою дома Твоего, возграй холодное сердце благодатію Твоею, возсіяй свётомъ истины во мраке души ослъпшей и заблудшей и обрати ее на путь истины духомъ любви и мира! Придетъ ли сюда, Врачу душъ и твлесъ, изнемогшее отъ труда и лишеній юное чадо Твое и падеть предъ Тобою, прося объ исцеленіи: вонми тогда молитве болящаго, укръпи его и подаждь врачевание во славу пресвятаго имени Твоего, да познаетъ руку Твою карающую и милующую! Явится ли лицу Твоему душа скорбящая и озлобленная, душа изнывшая отъ неправдъ и оскорбленій людскихъ, или изнемогшая подъ бременемъ собственныхъ неправдъ и беззаконій и воззоветь къ милосердію Твоему: скоро услыши и освети небесною радостію, утвши, ободри, укрвии, помилуй и спаси немощное, бъдное созданіе Твое! Воззовешь ли, Боже правый, отъ земли на небо смертное создание и вознесется въ этомъ храмъ за душу отшедшую жертва непорочная: вонми тогда Господи молитвъ, омый, очисти, освяти и всели душу въ обителяхъ святыхъ Твоихъ! Всвиъ милостивъ буди, Господи, въ этомъ святомъ храмв и да будеть Тебъ слава и держава во въки въковъ!! Аминь.

## ЧУДЕСА ГОСПОДА НАШЕГО INCYCA XPИСТА\*).

#### 22. Исцъленіе десяти прокаженныхъ. (Лук. XVII, 11—19).

Іуден жившіе въ Галилев, по обязанности отправляясь въ Іерусалимъ на праздникъ Пасхи, обыкновенно избирали дальнъйшій путь — чрезъ Іорданъ и чрезъ Перейскую страну (ветхозавътный Гелеадъ), во избъжание враждебныхъ встръчъ и большихъ бъдъ 1), которымъ они подвергались проходя чревъ негостепріемную страну Самарянскую. Самаряне, всегда къ іудеяжь непріязненные, еще враждебніве относились къ іудейсвимъ богомольцамъ, которые отправляясь на великій праздникъ въ Іерусалимъ, самымъ деломъ чрезъ то свидетельствовали противъ ихъ самовольнаго повлоненія на горъ Гаризинъ и противъ ихъ самарянского храма, неосвященного присутствіемъ живого Бога (Ioan, IV, 22). Но несмотря на неудобства и опасности этого пути, Господь нашъ съ горстію Своихъ учениковъ (см. Лук. ІХ, 51-56; Іоан. ІУ, 9), въ это последнее Свое путешествіе во святый градъ, избрадъ болъе прямую и кратчайшую дорогу, которая вела Его прямо изъ Галилен, по срединъ Самаріи, въ Герусалимъ, или согласно принятому у насъ переводу: Идя въ Іерусалимь. Онь проходиль между Самаріею и Галилеею, имъя одну

<sup>\*)</sup> См. •евр. и март. кн. "Правосл. Обозр." за 1882 г.

<sup>1)</sup> Іосифъ (Antt. XX, 61) разсказываетъ объ убійствѣ санарянани множество галилейскихъ путниковъ.

справа, а другую слѣва, и слѣдуя вдоль ихъ границы. Это явствуетъ изъ того, иначе необъяснимаго обстоятельства, что у евангелиста Самарія названа прежде Галилеи. Итакъ Онъ шелъ прямо на востокъ къ Іордану, между Галилеею слѣва, и Самаріею справа, а придя къ рѣкъ долженъ былъ или переправиться чрезъ нее при Скиеополъ, гдъ, какъ извъстно, былъ мостъ, и снова перейти ее въ бродъ близъ Іерихона (Іис. II, 7), или идти западнымъ берегомъ до города, гдъ мы теперь Его находимъ (XVIII, 35).

И когда входиль Онь въ одно селеніс, встрытили Его десять человькъ прокаженныхъ, которые остановились вдами. Общее звополучіе соединило этихъ горькихъ отверженцевъ (ср. 4 Цар. VII, 3). Оно сделало боле. Оно принудило ихъ забыть страшное племенное отвращение, отдълявшее іудеевъ отъ самарянъ; ибо, какъ теперь видно, одинъ самарянинъ былъ допущенъ въ это несчастное сообщество. Въ этой пограничной странъ имъ было удобиве чвиъ въ другомъ маста сойтись и составить свое жалкое товарищество. Мы уже имвли случай говорить о свойствъ провазы и о значеній относящихся въ ней постановленій, изложенных въ кингв Левить. Проказа была видимый символь разрушительныйшихъ дыйствій ррыха, который удаляєть человыка отъ Бога, - символъ не только духовной больми, но и духовной смерти, такъ какъ совершенное отлучение отъ единаго источника жизни неминуемо влечеть за собою такое следствіе. Эти жалкіе отверженцы повинуясь закону (Лев. XIII, 46), остановимись вдами и глубово чувствуя свое здополучіе, но не безъ упованія на близкаго Врача, всв они, ръшась теперь вымолить себъ милость, жотя поздиве далеко не всв благодарные, громкимо голосомо говорили: Іисусе Наставниче! помилуй насъ.

Увидного ихъ, Онъ сказаль имъ: пойдите, покажитесь священникамъ. Весьма назидательно наблюдать различие въ дълания нашего Господа по отношению къ разнымъ страдальцамъ и скорбящимъ приходившимъ въ сопривосновение съ Нимъ; ибо всесторонняя мудрость Великаго цълителя измъняла способы своего врачевания сообразно съ различными нуждами больныхъ прибъгавшихъ въ Его помощи: кавъ Онъ повидимому отказываетъ питающимъ връпкую въру, дабы кажущимся отказомъ укръпить ее еще болъе (Ме. XV, 23—26); кавъ Онъ предупреждаетъ слабую въру, дабы ей не изнемочь подъ тяжестію испытанія (Мар. V. 36); напъ Онъ одного сперва прощаеть, а потомъ исцваяеть, (Мв. ІХ, 23), а другаго, чье сердце трогаеть только земное благо, Омъ сперва врачуетъ и потомъ уже прощаетъ (Іоан. V, 8-14). Здъсь также безъ сомевнія были причины, по которымъ Онъ отсываеть этихъ десятерыхъ еще неочищенныхъ отъ проназы и приказываеть имъ поназаться священникамъ; а другой, объ исцівленій котораго сказано было прежде (Ме. VIII, 2-4), сперва очищенъ и только после этого обязанъ быль явиться въ жрамъ. Эти причины понятны, -- здъсь прежде всего имъло мъсто стровайшее испытаніе въры. Еще безъ всякихъ наружныхъ признавовъ выздоровленія, они получили приназаніе сдёлать то, что имъ надлежало бы исполнить послъ своего совершеннаго выздоровленія, а именно-предпринять путешествіе, ръшиться на трудъ, который оказался бы страннымъ и напраснымъ, еслибы слово н объщание Господа не оправдались. Скорымъ исполнениемъ его воли, они явно доказали присутствіе въ ихъ душв некоторыхъ слабыхъ начатновъ вёры, сёмянъ высшей вёры, которая подъ коженъ въ одномъ только достигла полнаго развитія, ибо они должны были хорошо знать, что не для исцеленія посланы были къ священнякамъ, такъ накъ это вовсе не входило въ пругъ ихъ обязанностей. Священники не исцъляли проваженныхъ больныхъ, а только свидетельствовали о ихъ выздоровленіи; они очищали, но не какъ избавители прокаженныхъ отъ болъзни, а имъли власть провозглашать, что проказа прекратилась и чрезъ совершение извъстныхъ обрядовъ возстановляли права временно отлученнато на участіе въ сонмищѣ (Лев. XIV, 3, 4).

Но всявдь за строгимъ испытаніемъ ихъ въры теперь представилось сильнъйшее искушеніе къ неблагодарности. Когда эти несчастные впервые замътили и ощутили оказанное имъ благодътеля; и скрывшись изъ Его вида, прошли нъкоторую часть своето пути,—далеко ли, мы не знаемъ, ибо евангелистъ сообщаетъ только, что когда они ими, очистились, а потому возвратиться въ Нему для изъявленія своей благодарности показалось имъ дъломъ нелегиимъ и требовавшимъ затратъ. Нъкоторые въ самомъ дълъ предполагаютъ, что и возврать одного самарянина имълъ иъсто не прежде какъ по совершеніи имъ всего, что ему

было приназано, что онъ побываль въ Герусалимв, принесъ свой даръ, --былъ провозглашенъ чистымъ--и что по исполнения имъ этой первой обязанности, воротился съ изъявленіемъ благодарности своему Благодътелю; ибо священное повъствование будто бы пропускаеть эти промежуточныя обстоятельства, имъя цълію связать начало и конецъ этого историческаго эпизода. Но не таково впечатавніе, производимое евангельскимъ разсказомъ: именно, прокаженные прошедши нёсколько заповёданнаго имъ пути, не вдалекъ, можетъ-быть въ томъ же самомъ селеніи примътили на себъ дъйствіе благодати имъ ниспосланной; они почувствовали и сознали свое очищение, и тутъ же, одинъ только съ полнотою благодарнаго сердца возвращается воздать славу Богу и долгь благодарности своему великому Врачу и Спасителю, подобно сирійцу Нееману, который, избавясь оть такой же стращной бользии, возвратился къ человъку Божію, сопровождаемый своею свитою, чтобы принести даръ изъ своихъ рукъ (4. Цар. V, 15). A въ то же время оставшіеся девять, равно избавленные, не постыдились унесть полученный даръ, ничемъ не выразивъ своей признательности Тому, отъ кого онъ пришелъ, и предъ лицо котораго предстать стоило имъ немногаго труда. Это гръхъ слишкомъ обыкновенный, какъ сказалъ нъкто, намекан на ихъ недавній громогласный вопль: "мы широко раскрываемъ уста, пока Богь не отверзъ Своей руки; но послъ какъ будто ниспосланный даръ заграждаетъ нашу гортань, такъ что замираетъ нашъ языкъ и сердце".

Даже и Онъ, "знавшій, что въ человъкъ", испытывавшій такъ часто неблагодарность людей, подивился великой неблагодарности и спросиль: Не десять ли очистились? гдп же девять? Какъ они не возвратились воздать славу Богу кромъ сего иноплеменника? Его отпускаеть Онъ теперь со вторичнымъ благословеніемъ, лучшимъ перваго. То прежнее относилось только къ его тълесному исцъленію и было общее съ полученнымъ девятью неблагодарными. Но благодарность за милость низводить на него высшее благословеніе, исключительно ему принадлежащее и простирающееся не только на его тълесное здоровье, но и на истинный источникъ его духовной жизни. Чего другіе лишились, къ чему тълесное исцъленіе долженствовало ихъ привести, еслибы они правильно имъ воспользовались, то самое онъ получилъ; ибо

ему, и ему одному сказано: Встань (онъ еще лежалъ у ногъ Христа), иди: въра твоя спасла тебя.

Особенную знаменательность придаетъ этому чуду и объясняеть описаніе онаго въ евангеліи, какъ бы по преимуществу предназначенномъ для язычниковъ, то обстоятельство, что одинъ исполнившій долгъ благодарности быль самарянинъ, слъдовательно по своему рожденію чуждый завътамъ обътованія, тогда какъ девять неблагодарныхъ были отъ съмени Авраама. Отсюда открывается, что язычники (а не лучше ихъ быль этотъ самарянинъ) не только не исключались изъ царства Божія, но могли содълаться членами этого царствія прежде тъхъ, которые по природъ и по рожденію были чадами этого царства, что неблагодарность сихъ послъднихъ лишала ихъ своего наслъдства, тогда какъ въра первыхъ открывала имъ свободный доступъ къ пользованію всъми его благами.

Съ какою върностію въ этомъ повъствованіи представляется положение върующихъ въ этомъ міръ! Они также получили слово и обътованіе Христово, что они очистятся и уже въ нъкоторомъ смыслъ "очищены" (Ioan. XV, 3), имъя въ крещени залогъ и обътованіе и начальное дъйствіе полнаго оправданія. Этому они должны върить, еслибы даже ощущали еще дъйствіе гръховной проказы, -- должны идти въ въръ, несомнънно уповая, что руководимые Его словомъ, освящаемые Его таинствами и вспомоществуемые указанными Имъ средствами благодати, сколько бы ни сознавали свою слабость при встрвчв и борьбв съ искушеніями, они найдуть тв здравыя силы, которыми согласно обътованію они уже отчасти обладають, и на пути къ указанной цвин "прущимъ имъ", съ вврою въ это слово, пользуясь данными средствами, они исцълятся. Для нихъ же здёсь имъется и предостережение--- пне забывать очищения прежнихъ гръховъ своихъ (2 Петр. І, 9), и того, какъ эти гръхи были гнусны и тяжви, подобно тъмъ девяти, которые, потому можетъ быть и не воротились, что желали изгладить самую память о своемъ столь недавнемъ плачевномъ состояніи. Очищенные действіемъ Христова слова да хранять они всегда въ памяти свое прошедшее томленіе. то время, когда проказа какъ неопреододимая стіна все отъ нихъ и ихъ отъ всего отлучала, когда они сами въ своихъ глазахъ являлись какъ: "нечистые, нечистые"! удаленными отъ святаго общенія съ Богомъ и человъвами и въ тоскъ восклицали: Іисусе Наставниче помилуй насъ! Да остерегаются они предать это забвенію; пусть каждое воспоминаніе отпустительнаго слова, къ нимъ обращеннаго каждое ощущеніе благодатнаго избавленія отъ силы и скверны гръха, снова приведеть ихъ къ ногамъ Спасителя для возданія благодарности чрезъ Него Богу: дабы нарушивъ это, не сдълаться болье преступными, чъмъ тъ девять неблагодарныхъ. Эти унесли непризнавъ временныя милости, мы же въ подобномъ случав старались бы унести духовныя, что впрочемъ намъ не удалось бы, ибо духовное благодъяніе, за которое мы непризнательны къ виновнику онаго, рано или поздно отъемлется отъ того, кто думаетъ удержать его инымъ образомъ.

# 23. Исцъленіе дочери Сирофиникіянки (Ме. XV, 21—28: Марк. VII. 24—30).

Мы не имъемъ основанія думать, что Господь нашъ во время Своего земнаго служенія переходиль когда-либо за предвлы святой земли, даже при отправленіи Своемъ "въ страны Тирскія и Сидонскія". Онъ входиль только въ предплы Тирскія и Сидонскія, вань объ этомъ прямо повъствуетъ ев. Маркъ; да и слова ев. Матоея не имъють въ настоящемъ случав инаго значенія, какъ только то, что Онъ приближался въ границамъ этой языческой страны. Соображая вст обстоятельства дтла, а еще болте основываясь на собственныхъ словахъ Господа, сюда относящихся: Я посланъ только къ погибиимъ овцамъ дома Израилева, неправдоподобно было бы предположить, что Онъ почтилъ Своимъ целительнымъ присутствіемъ какой-либо иной народъ, кромъ народа завъта; къ тому же Матоей, говоря о женъ Хананейской, кавъ о вышедшей изъ тъхъ мъстъ (отъ предълъ тъхъ) ясно показываетъ, что Господь близко подходиль въ границъ обитаемой изычниками земли, не переступая ея предълы.

Тамъ Онъ вошедни въ домъ не хотнью, чтобы кто узналь, но какъ благовонная масть выдаетъ саму себя, такъ и Онъ, чье имя подобно разлитому муру, въ настоящемъ случав не могь

утпаиться и между привлеченными его благовоніемъ находилась одна женщина, согласно ев. Матоею, хананеянка пли язычница Лодомь спрофиникіянка, какъ говорить о ней ев. Маркъ, означан первымъ терминомъ ея въру, т.-е. что она была не іудеянка, а язычница, вторымъ ея происхождение отъ того проклятаго племени. нъкогда осужденнаго Богомъ на совершенное истребление въ своемъ ворив и отрасляхъ (Втор. VII, 2); по вътви котораго частію были пощажены первыми покольніями Израиля, долженствовавшими исполнить приговоръ (Суд. II, 2, 3). Итакъ все было противъ нея; но это все не удержало ее приблизиться и молить, какъ мы теперь увидимъ, о получении дара вожделъннаго для ея сердца. Она слышала о великихъ дълахъ нараильскаго Спасителя, слава о Немъ прошла по всей Сиріи, такъ что приводили въ Нему всвхъ немощныхъ, одержимыхъ различными бользиями и припадками и бъсноватыхъ, и лунатиковъ и Онъ исцвана ихъ (Мато. IV, 24). И она пришла просить милости для своей дочери, или такъ какъ она всецело усвоила себе все ея страданія, то просида какъ бы для себя самой: помилуй меня, говорила она, Господи, сынт Давидовъ! дочь моя жестоко бъснуется; такъ же какъ предъ этимъ отецъ бъсноватаго восклицаль: "сжалься надъ нами и помилуй насъ" (Марк. IX, 22).

Но она находить въ Немъ не того благодатнаго помощника н цвантеля, какимъ по дошедшимъ до ней слухамъ Его представляла себъ. Онъ самъ, предупреждавшій нужды другихъ (Іоан. V, 6), какъ будто отвернулся отъ нея; Онь не отвъчаль ей ни слова. "Слово не имветъ слова, источникъ закрылся; врачъ отказываетъ въ лъкарствъ" (Златоустъ), пока наконецъ ученики Его, тяготясь ея настойчивыми просьбами и повидимому болвесво его Господа милосердые, приступали и просили Его: отпусти се. Въ то же время они обнаружили ворень эгоизма, отъ котораго происходило это состраданіе; ибо почему Онъ долженъ удовлетворить ея просьбъ и отпустить? потому что она кричить за нами; они опасаются, что она ихъ стыдить, что она подастъ поводъ къ неблагопріятному о нихъ мивнію. Они слушали ея просьбу съ темъ безсердечнымъ снисхождениемъ, въ которомъ многіе изъ насъ должны сознаться, когда удовлетворяемъ просящихъ не по истинному состраданію къ просителю, но чтобы не было нарушено наше самолюбивое спокойствіе. Таково было подаяніе того, кто давалъ говоря: "чтобъ она не приходила больше довучать миъ" (Лук. XVIII, 5). Такъ бываетъ неръдко: подъ наружною суровостію кроется дъйствительная любовь, тогда какъ подъ личиною предупредительной готовности часто тантся сильнъйшій эгоизмъ.

Эти заступники имъли не болъе успъка, какъ и сама просительница; и Христосъ заграждаетъ ихъ уста словами, которын отнимали у нихъ всякую надежду. Онг же сказаль въ отвъть: И посланг только къ погибшимг овцамъ дома Израилева (Ср. Мато. Х, 5, 6). Въ какомъ смысле это было сказано? Все предшествовавшія пророчества возвъщали, что въ Немъ, обътованномъ съмени, не одно, а всъ племена земныя благословятся (Пс. LXXI, 11; Лук. II, 32; Римл. XV, 9-12). Самъ Онъ объявляетъ: лесть у Меня и другія овцы, которыя не отъ двора сего, конхъ надлежить Мив привести, и онв услышать голось Мой" (Іоан. Х, 16). И прежде бывало съ основателями ложныхъ религій, что по мъръ своихъ успъховъ они все дальше простирали свои замыслы, и тъ, которые сначала намъревались дать свою въру только своему племени или народу, мечтали потомъ предписать ее цвлому міру. Но Христосъ изначала созерцалъ міровое Свое посольство и всемірное торжество Своей візры (Мате. XIII, 31-33). Въ какомъ же спыслъ и съ какимъ ограничениемъ могъ Онъ по истинъ сказать: Я посланъ только къ погибшимь овщимь дома Израимева? Ясно, что это должно быть относимо къ Его личному служенію. Это служеніе, по премудрымъ намъреніямъ совътовъ Божінхъ, ограничивалось Его народомъ и всякое отступление отъ этого преобладающаго правила всей Его земной дъятельности было ясно отмъчено, какъ исключеніе. Иногда дъйствительно проявлялись начатки болье широкаго дъйствія Его благодати, ниспадали первыя капли того благотворнаго дождя, которому надлежало некогда увлажить всю землю (Іоан. XII, 20-22). Но прежде чемъ язычники прославятъ Бога за Его милосердіе, Онъ долженствовалъ сперва содълаться служителемъ обръзанія ради истины Божіей, чтобы исполнить объщанное отцамъ" (Римл. ХV, 8-9). И какъ бы только чрезъ отражение отъ нихъ благодать ниспосылалась на нзыческій міръ, хотя это ниспосланіе, казавшееся случайнымъ, глубоко таилось въ глубочайшихъ совътахъ Божіихъ (Дъян. XIII,

44, 49; XIX, 9, 10; XXVIII, 25. 28; Римл. XI). Въ возраженіи Христа, согласно ев. Марку, дай прежде насыпиться дътямь, отказъ этотъ не представляется безусловнымъ и ръшительнымъ; въ немъ видится указаніе того, какимъ образомъ благодатные дары могли переходить и на другихъ, когда послъдніе какъ дъти приняли бы ихъ съ благодарностію. Тамъ же настоящій отказъ безусловенъ. Еще не время; чужіе не участвуютъ въ трапезъ, пока не насытились дъти.

Хананеянка слышить, что ходатайство учениковъ о ней было напрасно, но еще не теряетъ надежды и не унываетъ. До сихъ поръ она взывала издали въ следъ за Господомъ, но теперь вивсто того, чтобы въ модчаніи отъ Него отступить, она подошедши, кланялась Ему и говорила: Господи помоги мнъ. Тогда Онъ прерываетъ модчаніе, досель упорно хранимое, но прерываетъ такимъ отвътомъ, который былъ прискорбнъе молчанія. Онь же сказаль въ отвътъ: не хорошо взять хльбъ у дътей и бросить псамь. Дъти конечно суть іуден "сыны царствія" (Ср. Мате. VIII, 12). Онъ, говорившій такъ строго имъ, говоритъ почтительно о нихъ; въ этомъ однако нътъ противоръчія, ибо здась Онъ говорить о положеніи, которое Богь предоставиль имъ въ Своемъ царствъ, тамъ о томъ, какъ они осуществили это свое назначение. Съ другой стороны, крайнее презръние выражалось въ названіи кого-либо "псомъ", такъ какъ благороднъйшія свойства этого животнаго, хотя извъстныя въ древности, нигдъ не выставляются въ Писаніи (Втор. ХХІІІ, 18; Іов. ХХХ, 1; 1 Цар. XVII, 43; XXIV. 14; 2 Lap. III. 8; IX, 8; XVI, 9; 4 Lap. VIII, 13; Ис. IXVI, 3; Мато. VII, 6; Фил. III. 2: Anor. XXII, 15).

Немногіе устояли бы въ своей ръшимости послъ такого отказа; немногіе, хотя бы даже такъ далеко простиравшіе свою настойчивость, не отвернулись бы наконецъ съ досадою или отчаяніемъ. Не такъ однако поступила эта женщина язычница. Она подобно римскому сотнику (Мато. VIII, 8) и при несравненно болъе тяжелыхъ обстоятельствахъ своего испытанія тверда въ своей въръ, и изъ самаго слова наиболъе для нея неблагопріятнаго съ находчивостію въры извлекаетъ доказательство въ свою пользу. Она уловляетъ самого Господа Его же словами и такъ-сказать поражаеть Его взятымъ у Него же оружіемъ. Она говоритъ: такъ Господи, но и псы подять крохи, которые падають со стола посподъ ихъ. Вотъ примъръ достойный подражанія людямъ, приходящимъ въ уныніе и нравственно изнемогающимъ, дабыони въ Божіемъ "нътъ" читали глубоко сокрытое "да". Христіанинъ! подобно ей, ты долженъ оправдывать судьбы Божіи, если бы онтъ тебъ и не благопріятствовали, и не переставать молиться, пока подобно ей не восторжествуещь надъ препятствіями и не убъдищься, что все тебъ противоборствовавшее обращается тебъ же во благо, пока не уловищь Христа Его же словами.

Переводъ ея отвъта въ нъкоторыхъ европейскихъ языкахъ (и въ русскомъ) не вполнъ точенъ. Въ самомъ дълъ она принимаетъ заявленіе Господа не съ тъмъ, чтобы непосредственно на него возражать, но чтобы показать, что въ самомъ этомъ заявленіи содержится снисхожденіе къ еяпросьбъ. "Ты, Господи, говоришь о псахъ: хорошо, я мирюсь съ именемъ и мъстомъ мнв назначаемымъ, но въдь и псы имъють свою долю-конечно не первую, не ту, которая дается детямъ, но все же долю-крохи, падающія съ господскаго стола. Говоря такимъ образомъ, Ты включаешь и насъ, язычниковъ, Ты включаешь и меня въ вругъ благодатныхъ даровъ, которые Богъ, великій домохозяннъ, распредъляеть Своему семейству. Мы также принадлежимъ къ Его домостроительству, хотя и занимаемъ въ немъ низшее мъсто. По Твоему собственнему показанію, я не вовсе чужая, а потому я остаюсь съ этимъ именемъ и буду ждать своей доли". Подъ именемъ господъ она разумњетъ не іудеевъ, какъ это полагали Златоусть и многіе др.; ибо въ такомъ случав быль бы разрушенъ и уничтоженъ весь образъ: іуден суть дъти-но великаго Отца всего семейства рода человъческаго. Она говорить во множественномъ гос $nod_{7}$ , для соотвътствія съ множественнымъ ncm, въ предыдущемъ изреченіи Христа. Такъ у ев. Матоен (XVII, 26) сопоставляются "сыны" и "цари", тогда какъ надлежить разумъть здъсь одного только Сына единороднаго отъ Отца. Отецъ небесъ исполняетъ обиліемъ все живущее; Онъ уготовляеть великую трапезу, насыщающую встхъ въ должномъ порядкъ и мъсть, дътей за столомъ, псовъ подъ столомъ. Въ ея разсужденій слышится нечто подобное просьбе блуднаго сына: "прими меня въ число наемниковъ твоихъ", усматривается признаніе различныхъ отношеній болье близкихъ или отдаленныхъ, въ которыхъ люди стоятъ предъ Богомъ, -- но всв они счастливы, получая вблизи или вдали отъ Него свою пищу.

Наконецъ она одержала побъду. Она, до сихъ поръ внимавшая словамъ кажущагося пренебреженіи, внимаетъ теперь словамъ высшаго благодатнаго ободренія, словамъ, подобныя которымъ во всей евангельской исторіи обращены были еще къ одной: Женшина, велика въра твоя! Сначала Онъ повидимому отказывалъ ей въ малъйшемъ даръ, теперь открываетъ всю сокровищницу благодатныхъ даровъ, приказываетъ брать самой и уносить что хочетъ: да будетъ тебъ по желанію твоему. Онъ на мгновеніе показалъ ей, какъ Іосифъ своимъ братьямъ, призракъ строгости; но не хотълъ, подобно Іосифу, ее продлить, или лучше Онъ ни минуты не продолжалъ ее далъе чъмъ нужно, т.-е. далъе ея послъдняго слова, выразившаго ея ничъмъ неколебимую въру: за это слово пойди; бъсг вышелъ изъ дочери твоей.

Подобно сотнику въ Капернаумъ (Мате. VIII, 13), подобно царедворцу въ Канъ (Іоан. IV, 53), на ней явленъ опыть, что слово Господа равно сильно, произнесено ли оно вблизи или вдали. Върою своею она отпрываетъ общение между своею отсутствующею дочерью и Христомъ, одною рукою этой въры она коснулась Того, въ комъ сосредоточилась всеисцеляющая благодать, другой-своей страдающей дочери, сама ставши живымъ проводникомъ, чрезъ который сила Христова, подобно электрическому току, перешла отъ Него на предметь ея любви. "И пришедши вт свой домг, она нашла, что бъсъ вышелъ и она лежала на постели", слабая и истощенная, судя по этимъ последнимъ словамъ, отъ припадковъ при исхожденіи духа, если только они не означають того спокойствія, котораго ее лишало ея прежнее положение. Это спокойствие соотвътствуетъ выражению о другомъ такомъ же страдальцъ, который по исцъленіи сидъль "одътый и въ здравомъ умв" (Лук. VIII, 35).

Остается вопросъ: почему она находилась въ этомъ томленіи? почему способъ дъйствія по отношенію къ ней отличается отъ многихъ подобныхъ? Иногда Онъ предупреждалъ просящихъ: "хочешь ли быть здоровъ" (Іоан. V, 6) или самъ ожидая минуты оказать Свое милосердіе, не ждалъ двухкратной о немъ просьбы. Почему въ настоящемъ случаъ, говоря словами одного древняго богослова, Христосъ долго боролся съ ея върою, колебалъ ее и испытывалъ, глубоко ли она укоренилась или нътъ? Потому безъ сомнънія, что Онъ видълъ въ ней въру, могущую

противустать искушенію; зналь, что женщина эта не только выйдеть побъдительницею изъ тяжкаго испытанія, но вынесеть въру сильныйшую, чистыйшую той, какую она питала бы тогда, когда послъ первой своей просьбы получила бы желанное благоволеніе. Теперь она научилась, какъ не научилась бы прежде, что "должно всегда молиться и не унывать"; что если Богъ медлить, то это не значить, что отказываеть. Она получила урокъ, который быль нужент Моисею, когда "Господь встретиль его и хотълъ умертвить его" (Исх. IV, 24), она пріобръла силу, какую Іаковъ пріобраль въ своей борьба съ ангеломъ, продолжавшейся до появленія зари. Есть въ самомъ діль замінательное сходство между этой и исторією Іакова (Быт. XXXII, 24-32). Тамъ какъ и здъсь мы видимъ столь же упорную борьбу съ одной стороны и столь же упорное сопротивление съ другой, здёсь какъ и тамъ сильнъйшій побъжденъ слабъйшимъ. Самъ Богъ уступаетъ могуществу въры и молитвы; ибо поздивищій пророкъ, истолкователь этой таинственной борьбы, указываеть на оружіе, которымъ владълъ патріархъ: "плакалъ и умолялъ Его", соединяя съ этимъ фактъ, что "онъ боролся съ ангеломъ и превозмогъ" (Ioc. XII, 3, 4). Сходство этихъ двухъ повъствованій является во всей полноть, когда мы представляемь себь, что ангель завыта быль никто иной какъ Слово. Воплощенное Слово благословило наконецъ женщину, какъ Онъ благословилъ Іакова въ Пеніплъ. въ томъ и другомъ случав награждая въру, выразившуюся въ словахъ: "не пущу Тебя, если не благословишь меня".

Но говоря о томъ, что человъкъ побъдилъ Бога, мы ни на минуту не должны терять изъ виду, что сила, которою онъ побъждаетъ сопротивленіе Божіе, есть сила даруемая самимъ Богомъ. Человъкъ силенъ одною только върою, или признаніемъ своей тщеты и жаждою Бога;—она помогаетъ ему усвоить и укрънить въ себъ полноту и силу Божію, такъ что и здъсь оправдывается слово: "блаженны нищіи духомъ; ибо таковыхъ есть царство небесное". Такъ, когда св. Павелъ говоритъ о себъ подъ образомъ первоначально относившимся къ боръбъ Іакова, хотя не прямо намекая на свое подвижничество за Колосянъ (Кол. I, 29), то-есть на свое молитвенное воздъйствіе на Бога (IV, 12), онъ непосредственно прибавляетъ "подвизаюся силою Его дъйствующей во мнъ могущественно".

Въ заключеніе замѣтимъ три восходящія степени вѣры по мѣрѣ ея проявденія,—въ "разслабленномъ", котораго отдаляли отъ Христа преграды, наконецъ устраненныя (Марк. II, 4), въ слѣпцѣ іерпхонскомъ (Марк. X, 48) и въ женщинѣ хананеянкѣ. Разслабленный преодолѣлъ преграды внѣшнія, препятствія противуставленныя обстоятельствами; слѣпой Бартимей—препятствія противуставленныя людьми, а эта женщина, изъ всѣхъ мужественнѣйшая, преодолѣла преграды, повидимому противуставленныя сампмъ Христомъ. Эти трое при всей своей кажущейся слабости уподобляются однако тремъ сильнымъ воинамъ не Давида, а Сына Давидова и Господа, пробившимся сквозь станъ филистимскій и почерпнувшимъ живой воды изъ источника спасенія (2 Цар. ХХІІІ, 16).

## КР ВОПРОСУ О ЦЕРКОВНО-ПРИХОДСКИХЪ ШКОЛАХЪ.

Желательная постановка педагогики и воскресной школы при духовныхъ семинаріяхъ.

Въ правительственныхъ сферахъ, по сообщенію текущей прессы, существуетъ предположение объ учреждении церковноприходскихъ школъ. На какихъ основаніяхъ будутъ учреждены эти школы, т.-е. займутъ ли онв самостоятельное положение наравив и совивстно съ существующею народною школою, которою въдаетъ земство, или онъ совершенно замънятъ собою земсвую народную школу, по "Положенію о народныхъ училищахъ" устроенную вскоръ послъ освободительной реформы 19 февраля, пока остается совершенно неизвъстнымъ. Но какъ бы тамъ ни правительственное намъреніе безъ всякаго сомнънія въ недалекомъ будущемъ осуществится на самомъ дълъ. Въ такомъ случав вопросъ о правоспособности духовенства къ завъдыванію дъломъ народнаго образованія перейдеть на реальную почву и духовенству предстоить священная обязанность оправдать оказываемое ему правительствомъ довъріе и въ то же времи доказать весьма недовтрчивому къ нему свътскому обществу, что оно далеко не такъ безжизненно и недъятельно, какъ неръдко представляють его себъ публицисты свътской печати. Съ этой стороны, сдъданное въ началъ текущаго года свътскими педагогами (г. Стоюнинымъ) обращение къ обществу, что "въ настоящее время особенно необходимо подумать о подготовив законоучителей въ виду распространенія народныхъ школъ въ русской земль", получаетъ болье широкій смысль. Предполагаемое учрежденіе церковно-приходской школы вообще побуждаетъ желать, чтобы духовенство подготовилось болье тщательно къ учительской дъятельности по всьмъ предметамъ курса начальныхъ училищъ. Нельзя конечно отрицать, что и въ настоящее время духовенство изъ категоріи окончившихъ полный курсъ ученія въ среднихъ и высшихъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ въ техническомъ отношеніи является болье или мевье подготовленнымъ къ учительству въ начальныхъ училищахъ: существующія при духовныхъ семинаріяхъ воскресныя школы хотя сколько-нибудь да подготовляютъ къ тому и со стороны техники въ преподаваніи.

По существующимъ законоположеніямъ, воскресныя школы при духовныхъ семинаріяхъ по своему назначенію и задачъ почти совершенно отожествляются съ спеціальными учрежденіями для подготовки учителей для сельскихъ школъ. Въ журналъ Присутствія по діламъ православнаго духовенства отъ 2 февраля 1866 года, п. 10, сказано: "воскресныя школы учреждены при семинаріяхъ въ тъхъ видахъ, дабы воспитанники семинаріи, готовящіеся быть преподавателями народныхъ школъ, могли знакомиться на самой практикъ съ пріемами и порядкомъ простонароднаго преподаванія и пріобретать необходимый для успешнаго веденія дела навыкъ". Итакъ, мотивъ къ учрежденію воскресныхъ школъ при духовныхъ семинаріяхъ указываетъ имъ назначение быть разсадникомъ учителей начальныхъ народныхъ школъ. Въ виду такого назначенія воскресныхъ школъ, "Объясинтельная записка въ программъ педагогиви для духовныхъ семинарій" требуетъ, чтобы "воспитанники были упражняемы, по возможности и въ одиночномъ и въ совмъстномъ обучении. Упражнение въ первомъ даетъ навыкъ сообщать знанія такъ, чтобы они непремънно были усвоены обучающимся" (стр. 9). Упражнение же въ совмъстномъ обучении необходимо "для пріобрътенія навыка наблюдать во время преподаванія и за теченіемъ своихъ мыслей, за приложеніемъ къ дёлу пригодныхъ въ данномъ случав пріемовъ преподаванія, съ одной стороны, и за дисциплиной и степенью внимательности и усвоенія каждаго ученика съ другой, что весьма трудно и получается только чрезъ упражнение" (стр. 10). "Цъль занятій воскресныхъ школъ при семинаріяхъ была бы достигнута", выражаеть записка свои pia desideria, "еслибы преподаватели педагогиви пріучили своихъ воспитанниковъ руководить классомъ, поделеннымъ на группы, занимающіяся разными предметами, что въ практикъ нашего народнаго учителя составляетъ явленіе неизбъжное" (стр. 11). По смыслу и прямому требованію указаній, заключающихся въ приведенныхъ къ § 127 Устава симинарій опредъленіяхъ св. Синода, и гг. членовъ ревизоровъ (ср. напр. отчетъ о тульской семинаріи въ 1869 г., стр. 10), какъ изучение педагогики обязательно для всъхъ учениковъ V и VI классовъ, такъ и практическія занятія въ школе должны быть также обязательны для всехъ ихъ. При этомъ въ одиночномъ обучении "всего удобнъе занимать воспитанниковъ У класса, поручая каждому изънихъ по одному или по два мальчика, если приходящихъ въ школу будетъ много... Съ VI класса, иногда и раньше, если будеть усмотрвно, что воспитанники овладели методами преподаванія, должны начаться упражненія въ совмъстномъ обученіп. Воспитанники семинаріп въ этомъ случав должны быть раздвлены на группы, по числу учебныхъ предметовъ народной шкоды" и въ концу курса сдълаться "классными учителями по каждому предмету начальной народной школы" (Объяснительная записка, стр. 9, 10, 11).

Тавимъ образомъ, по идет учебныхъ вурсовъ духовныхъ семинарій, окончившіе въ нихъ курсъ ученія воспитанники являются технически подготовленными къ школьному преподаванію и далеко не "невтядами въ новтящихъ методахъ" преподаванія. Вопреки неосновательному мнтнію г. Кошелева ("Голосъ" № 272), что "для распрастраненія въ народт даже простой грамотности, для извлеченія имъ изъ нея надлежащей пользы, для того, чтобы училища были дтиствительно училищами, а не подневольнымъ сгономъ дтей для долбленія букваря и молитвенника, необходимо привлекать ихъ въ школу, заинтересовывать и возбуждать ихъ умственныя и душевныя способности (странное дтленіе!...), а въ этомъ вовсе неискусны воспитанники нашихъ духовныхъ учебныхъ заведеній",—знатоки современной семинарій безъ сомитнія знають, что по своимъ педагогическимъ и дидавтическимъ способностямъ воспитанники духовныхъ семинарій уже ушли на очень

почтенную дистанцію отъ типа учителя-отставнаго солдата или учителя обучавшаго по методу "съ энтихъ до энтихъ". Но и при этомъ все-таки остается безспорнымъ, что подготовка семинаристовъ къ двлу учительства въ народныхъ школахъ заставляетъ желать еще многаго. Въ самыхъ условіяхъ этой подготовки лежатъ причины того, что она не вполнъ достигаетъ своей цъли и приближается на возможно высшую ступень сходства съ идеею подготовки, выраженною въ существующихъ узаконеніяхъ. Естественное и по настоящему времени особенно вполнъ цълесообразное желаніе улучшенія подготовки семинаристовъ къ учительству въ народныхъ школахъ побуждаетъ желать измъненія самыхъ условій этой подготовки и вмъстъ измъненія общей постановки существующей для практики семинаристовъ школы.

Приравненныя въ спеціальнымъ заведеніямъ со стороны подготовки учителей для народныхъ школъ, духовныя семинаріи въ то же самое время поставлены въ совершенно иныя своеобразныя условія для достиженія одинаковой съ ними цели, такъ что по различію условій они сходны только въ томъ, что и здёсь и тамъ воспитанники практикуются въ преподаваніи предметовъ курса начальныхъ училищъ. И въ самомъ деле, при каждой учительской семинаріи существуєть начальное училище, которое состоить подъ въдъніемъ особеннаго учителя и въ которомъ обучающіяся діти ежедневно занимаются урочное число часовъ, между тъмъ при духовныхъ семпнаріяхъ такихъ училищъ и тавихъ ежедневныхъ занятій не существуетъ. Въ учительскихъ семинаріяхъ предметы курса народныхъ училищъ преподаются воспитанникамъ особенными преподавателями-спеціалистами и каждый преподаватель, вмысть съ содержаниемъ предметовъ обученія, знакомить практически своихъ воспитанниковъ и съ методикою преподаваемаго предмета; между тъмъ въ духовныхъ семинаріяхъ однимъ только преподавателемъ педагогики преподается одна только методика обученія предмета начальныхъ училищъ, отръшенно и независимо отъ содержанія этихъ послъднихъ. Воспитанники учительскихъ семинарій, ознакомившись съ содержаніемъ предметовъ обученія въ начальныхъ школахъ, начинають практику въ преподаваніи уже во время пребыванія своего въ старшихъ классахъ семинаріи и то только после того, какъ присмотрятся къ образцовому преподаванію учителя начальных училищъ. Между тъмъ воспитанники духовныхъ семинарій приступаютъ къ практикъ въ воскресныхъ школахъ почти безъ всякаго знакомства на дълъ съ образцовымъ преподаваніемъ въ школъ, слушая только уроки педагогики, которыхъ положено по уставу два въ недълю (по одному въ V и VI классахъ) и на которыхъ необходимо пройти и уяснить еще довольно объемистую и сложную теорію воспитанія и обученія.

Проведенная параллель между духовными и учительскими семинаріями очевидно говорить о не вполнъ удовлетворительной подготовкъ воспитанниковъ духовныхъ семинарій къ дълу обученія, хотя и при наличныхъ условіяхъ своего существованія, эта подготовка все-таки немаловажна. Естественно поэтому желать измъненія ея къ лучшему. Какое направленіе должны получить эти измъненія, отчасти уже видно изъ представленной параллели. Но не дълая пока прямыхъ указаній на эти изміненія, считаемъ необходимымъ обратить вниманіе и на другія условія существованія воспресныхъ школъ при духовныхъ семинаріяхъ. Нельзя сказать, чтобы условій неблагопріятно вліяющихъ на подготовку духовныхъ семинаристовъ и могущихъ дать указанія на ея лучшую постановку, было мало. Въ свое время (см. "Церковно-Общественный Въстникъ" 1879 г. №№ 54, 55 и 61) мы уже имъли случай, на основаніи собственныхъ непосредственныхъ наблюденій, подробно анализировать условія практики духовныхъ семинаристовъ въ воскресныхъ школахъ, зависящія отъ учащихся въ воскресной школь, отъ практикующихся въ ней преподавателей и отъ руководителя школы. Въ виду важности этого вопроса для настоящаго времени, когда готовится проекть о привлеченій духовенства къ самому близкому участію въ народномъ образованіи, далеко не излишне въ общихъ чертахъ снова указать на тв неудобства, съ которыми соединяется подготовка духовныхъ семинаристовъ къ преподаванію предметовъ курса начальныхъ училищъ.

Въ средъ учащихся въ воскресныхъ шкодахъ мальчиковъ существуютъ двъ, весьма неблагопріятныя для шкоды, бытовыя черты,—это разнохарактерность ихъ состава и частыя манкировки школьными уроками. По своему происхожденію, они принадлежать преимущественно къ сословію городскихъ и пригородныхъ крестьянъ, мъщанъ, нижнихъ воинскихъ чиновъ; за

большинствомъ подобныхъ мальчиковъ слъдуетъ, сравнительно незначительное, количество дътей чиновниковъ, офицеровъ и низшаго бъднаго городскаго духовенства. Въ подготовкъ ихъ къ шьюльнымь занятіямь тоже пестрое разнообразіе. Одни изъ мальчиковъ приходятъ въ школу безъ всякихъ знаній; другіе являются съ знаніемъ названій и фигуръ буквъ и даже съ знаніемъ свладовъ; третьи - съ пріобрътеннымъ умъньемъ читать коекакъ; четвертые, кромъ умънья читать, обладоють уже умъньемъ писать и считать. За этими учениками съ домашней подготовкой следуеть несколько категорій ученивовь, обучающихся въ различныхъ начальныхъ городскихъ школахъ (фабричныхъ, городскихъ и воскресныхъ) и училищахъ (духовныхъ и городскихъ) и въ своихъ постоянныхъ школахъ подраздъляющихся по влассамъ (1, 2 и 3) и отдъленіямъ (старшее, среднее и младшее). Такое разнообразіе состава учениковъ, занимающихся въ одной влассной комнать, выгодно для практикованія семинаристовъ въ одиночномъ обучении, но весьма невыгодно для удовдетворительной постановки совивстнаго обученія. Къ этой невыгодъ присоединяется и другая. Ученики воскресныхъ школъ поступають въ нихъ въ разное время, когда имъ водумается, или когда ихъ пошлють въ шволу, и въ то же время изъ общаго количества ваписываемых въ число учениковъ школы развъ какая-нибудь 1/2 всего количества посъщаетъ школу постоянно. Такое отношеніе учениковъ къ посъщенію школы, превращаеть преподаваніе въ школ въ крайне отрывочное и безсистемное обучение, особенно невыгодное для совмъстнаго обученія и следовательно для подготовки семинаристовъ собственно къ школьному обученію. Для учительскихъ семинарій такого неудобства не существуєть: тамъ есть образцовая школа съ правильно организованными ежедневными урочными занятіями въ ней, съ постояннымъ штатомъ учениковъ, поступающихъ въ нее съ болъе или менъе одинаковою подготовкою и съ опредвленными сроками для пріема учениковъ въ школу.

При отсутствій указаннаго препятствія для подготовки практикантовъ, въ учительскихъ семинаріяхъ не существуєть и другихъ препятствій, зависящихъ отъ самихъ практикантовъ и ружоводителей ихъ. По краткости учебнаго времени для практики въ преподаваніи предметовъ начальныхъ шволъ, только менте половины практикантовъ изъ учениковъ дух. семинаріи VI

пласса имъютъ время и возможность дать по два урока по наждому преподаваемому въ школъ предмету; остальные же практиканты въ теченіи года по необходимости должны оставаться совершенно безъ практики въ совмъстномъ обучени мальчиковъ: стало-быть и тв и другіе не имвють возможности вполнв освоиться съ пріемами собственно школьнаго преподаванія. Да и руководители ихъ, взявшіе на себя дъло практикованія воспитанниковъ въ преподаваніи, не имфютъ физической возможности дать надлежащее руководство практикантамъ. Во время занятій въ школь, при одновременности одиночнаго и совмъстнаго обученія, производимаго 18-20 и болве практикантами, они или следять за урокомъ только одного преподавателя, оставляя другихъ безъ должнаго вниманія, или переходять отъ одного преподателя къ другому, не выслушавъ полнаго урока ни одного изъ преподавателей, или совершенно не наблюдаютъ за преподавателями, когда сами дають уроки мальчикамъ. Въ другое же время руководить практикантами, при сложности собственныхъ занятій по занимаемой ими въ семинаріяхъ канедръ и за недостаткомъ свободнаго времени у воспитанниковъ семинарій, они не имъють возможности. При совокупности всъхъ указанныхъ условій, воскресныя школы при духовныхъ семинаріяхъ и находятся въ неизбъжной необходимости выполнять свое назначение не вполнъ удовлетворительно.

Разнаго рода препятствія къ надлежащей постановкъ воскресныхъ школъ при духовныхъ семинаріяхъ стали обнаруживаться, можно сказать, съ первыхъ шаговъ ихъ существованія, что и выразилось въ сознаніи необходимости какими-либо путями освободиться отъ нихъ. Такъ извъстно напр. что еще въ 1869 году въ Тулъ при семинаріи существовала ежедневная школа, въ которой и правтиковались въ преподаваніи воспитанники всякій день, кромъ дней праздничныхъ. Уроки въ ней начинались чрезъ полчаса по окончаніи семинарскихъ уроковъ и продолжались 1½, и 2 часа. Но подобное распредъленіе занятій было признано г. ревизоромъ "труднымъ для воспитанниковъ и обременительнымъ для наставника" (ревизорскій отчеть 1869 года стр. 9). Воспрещенное оффиціально, такое преобразованіе воскресной школы при духовной семинаріи на дълъ впрочемъ не заглохло. Мысль о томъ, что воскресныя

инновы, при настоящихъ условіяхъ своего существованія педостигающія указанныхъ имъ ділей, нуждаются въ коренномъ преобразовании и что это преобразование должно заключаться въ превращени ихъ изъ воскресно-праздничныхъ въ ежедневныя, звявлена была после въ періодической печати въ 1876 году. "Что насается преподананія педагогики и наблюденія за восиресното школою", писаль г. Б-вь ("Православное Обозрвніе", 1876 г., т. II, стр. 344), то ближаншій интересъ этого самого. также не маловажного дела непременно требуеть, чтобы для него быль назначень особенный наставникь, какь это и было едвляно сначала при введенін педагогики въ семинаріяхъ; при этомь для практики воспитанниковъ въ дъл народнаго обучения ножезнье было бы, вивсто воспресныхъ, завести при семинаріяжъ правильныя постоянныя начальныя школы". Безъ сомивнія преннущество этихъ постоянныхъ школъ надъ воскресно-праздначимии и побудило изкоторыя семинаріи, вопреки оффиціальному распоряженію, поддерживать ихъ даже и теперь.

Конечно, при существующихъ условіяхъ обученія въ духовныхъ семинаріяхъ превращеніе воспресныхъ школъ въ постоянныя ежедневныя начальныя училища будеть трудно для воспитанниковъ семинарін. "Постивленный въ необходимость приготовлять ночти ежедневно по четыре урока", замвчаль уже г. Б-въ, "ученивъ (семинаріи) решительно не имеетъ времени отнестись нъ каждому или даже какому-либо изъ нихъ съ самостоятельнымъ размышленіемъ. Особыя занятія воспитанниковъ У н VI влассовъ въ воскресной школе после литургін во всякомъ случав доляны отражаться большимъ или меньшимъ утомленіемъ ихъ ко времени вечернихъ занятій уроками" (ib. стр. 330, прим. 2). Но съ другой стороны, существование только воскресныхъ и праздничныхъ занятій въ этихъ школахъ ставить школы въ невозножность осуществлять предначертанныя имъ ин и задачи болве удовлетворительно: ненормальность условій, тяготьющихъ надъ воскресными школами, не позволяетъ воспитанникамъ семинарій удовлетворительно подготовиться къ преподавательской двятельности по всемъ предметамъ въ качествъ начальныхъ учителей. Съ этой стороны оставление восвресныхъ школъ при духовныхъ семинаріяхъ въ томъ виді, въ

навомъ онв существують теперь, крайне нежелательно: слъдовательно настоить потребность въ преобразованіи ихъ, но такомъ, которое не переносило бы своей тяжести реформы ихъ на воспитанниковъ семинаріи.

При настоятельно нужномъ преобравования воскресныхъ школъ необходимо принять во вниманіе требованія закона по отношенію нъ духовенству со стороны его участія въ дъгь народнаго образованія. По существующимъ законоположеніямъ о начальныхъ народныхъ училищахъ, въ этихъ училищахъ Зекоиъ Бежій долженъ преподаваться дицами, получившими богословское образованіе, то-есть, окончившими курсь ученія, по крайней мірь, въ духовныхъ семинаріяхъ. Изъ этого следуеть, что для окончившаго курсъ семинариста существуетъ обивательная сфера учительской деятельности, въ которой онъ не можетъ иметь себъ конкурренціи со стороны учительскихъ семинарій; воскресныя школы при духовныхъ семинаріяхъ и могли бы сослужить большую службу отечеству, если бы расширили свою двятельность на поприщъ подготовки для отечественной народной школы просвъщенныхъ и опытныхъ законоучителей. Для достиженія этой цели было бы полезно предоставить воскреснымъ школамъ при духовныхъ семинаріяхъ право упражнять воспитанниковъ семинарій по воскреснымъ и праздничнымъ днямъ исключительно только въ преподаваніи Закона Божія въ его многоразичныхъ разветвленіяхъ. Предоставленіемъ такого права для упражненій практикующихся въ преподавания семинаристовъ гораздо точнъе и ближе въ смыслу исполнялись бы слова заповъди: день же шестой Гесподу Болу твоему. Затынь, практиканты въ преподаванін имъли бы время и возможность достаточно практиковаться и пріобрътать навыки по преподаванію Закона Божія. Наконецъ, при большомъ числъ практическихъ занятій воспитанниковъ, семинаріи получили бы большую возможность въ болье подробному и обстоятельному ознакомленію воспитанниковъ съ основами религіознаго воспитанія и обученія и съ теми наплучшими способами и пріемами преподаванія, которые выработаны теперь педагогическою наукою. Практическими же последствіями этого могуть быть: а) подробная и обстоятельная разработка методики Закона Божія, которая находится въ нашемъ отечествъ пока въ

очень неудовлетворительномъ состоянія, и б) подготовленіе просвіщенныхъ и опытныхъ законоучителей и пастырей церкви.

Но преобразованиемъ status quo воспресныхъ школъ въ укаванновъ направлении устраняется только одно неблагопріятное условіе; съ этимъ преобразованіемъ воспитанники семинаріи подучають возможность въ теченіи года дать по несколько уроковъ Закона Божія, какъ практическихъ упражненій. Между тъмъ другія неблагопріятныя условія будуть висьть надъ школами всею своею тяжестію. Самое важное изъ нихъ безъ сомнънія завлючается въ составв и частыхъ манкировкахъ учащихся. Устранить силу вліянія этого условія на несь ходъ швольныхъ ванятій возможно единственно теми средствами, которыми сглаживается до minimum'я зависимость школьныхъ занятій оть учащихся въ правильно организованныхъ шволахъ. Правильная организація школы, правильностію пріема въ школу для обученія, одинаковостію требованій отъ учащихся въ отношеніи дисциплины и учебныхъ занятій и тому подобными мерами, исплючаеть разновременность поступленій въ школу, слишкомъ разкую разницу въ степени подготовки къ школьнымъ занятіямъ и непостоянство въ посъщении шволы. При отсутствии такихъ неблагонріятныхъ условій для обученія, правильная организація школы въ тоже время дветь возможность преподавателю поставить дъло преподаванія на чисто педагогических основаніяхъ. Зная предварительную подготовку своихъ учениковъ, преподаватель получаеть возможность избрать прочное основание для всей последующей своей деятельности и постепенно, безъ перерыва и безъ скачковъ, сообщать ученикамъ тв или другія знанія и самому пріобрётать навыкъ въ основательномъ и развивающемъ обучении. Итакъ, если воскресныя школы при духовныхъ семинаріяхъ имъють своею высшею задачею и целію приготовить изъ воспитаннивовъ семинаріи способныхъ къ педагогическому школьному обученію учителей, то эта цёль заставляеть необходемо желать, чтобы для практики воспитанниковъ семинаріи существовала правильно организованная школа и чтобы воскресныя школы были преобразованы въ постоянныя школы для практическихъ занятій въ нихъ будущихъ учителей начальныхъ сшикиру.

Необходимость преобразованія существующихъ при семинаріяхъ поскресныхъ шиолъ въ этомъ направления для настоящаго времени всего более ощутительна, въ виду скорого осуществленія намереній правительства о привлеченін дуковенства из болье близвому и твеному участію въ далв народнаго образованія. Дъло въ томъ, что при одникъ газетныкъ слукакъ о предволагаемомъ учрежденім церковно-приходскихъ інколъ светская печать высказалась въ большинстве своихъ органовъ противъ этихъ школъ, между прочимъ и потому, что духовенство будто бы нисколько незнакомо и неподготовлено къ той техниче преподевенія, какая двется сельскимь учительскими семинаріями. Конечно въ этомъ аргументь много преувеличенныхъ опасеній за судьбу шнолы въ рукахъ духовенства. Занявики свои изста по окончаніи куров въ преобразованныхъ семинаріяхъ, духовенство, безъ всякого сомивнія, имветь уже знакомство съ "новъйщими методами" преподаванія, котя и не выработало себъ совершенной техники въ ихъ примъненіи; но это несовершенство въ техника значительно искупается превосходствомъ его въ умственномъ развитім надъ сельскими учителями, которые посла увольненія за неспособность или ланость иль какогодьбо учебного заведенія поучымсь въ учительских семинаріяхъ ыли только сдали установленный эксамень на вваніе сельского учителя. Тамъ не менъе, чтобы дать окончившимъ курсъ семинаристамъ возможность вступать въ должность учителя начальной шислы съ доступною по времени выработанною техникою преподаванія и чтобы отнять у светскихъ людей самый поводъ нъ неваслуженному въ большинствъ случаевъ восхваленію и превознесенію учителей изъ учительскихъ семинарій, было бы вполнъ желетельно уонлить правтическія занятія духовныхъ семинаристовъ по преподаванию предметовъ курса начальныхъ училищъ и для этого превратить существующія воспресныя школы въ постоянныя ежедневныя начальныя школы.

Вмъстъ съ этимъ желаніемъ на очередь выступаетъ вопросъ объ обременительности ежедневныхъ занятій по школь для преподавателя педагогики и о трудности для воспитанниковъ семинарій. Но этотъ вопросъ не такого рода, чтобы ръшеніе его встръчало непреодолимыя препятствія. По примъру прежняго времени, вогда посл'в введенін педагогизи въ куров соминарскихъ наува существовать для иен особий преподаватель, и теперь висинь вовношно учреждение свисотоятельной кассеры по педаговив: два существующие урова по педагогивь, ежедневныя, посожимь посуторачасовыя, занитія въ начальной школь и еще земятія по Закону Бомію въ воокресные в правдничные дни даже съ избытномъ наверстаютъ нормальное число уроковъ штатной канедры. Если сошлются при этомъ на значительное сокращение урововъ по канедръ оплософіи, то имъющее образоваться сокращеніе также можеть быть восполнено присоединеніемъ нь этой каоедръ уроковъ логики, которая при данной ей учебными планами постановив носить чисто философскій характерь и должна по праву принадлежать канедрв философіи, а не канедрв словесности съ исторією литературы. При учрежденіи особой ванедры педагогики ежедневныя занятія въ школь для наставника и не будуть обременительны. Насколько въ иномъ положении находится вопросъ о трудности этихъ занятій для воспитанниковъ семинаріи. Но и въ этомъ случав, при самомъ незначительномъ изивненіи семинарскаго курса, возможно устраненіе трудностей. И теперь въ течение двухъ дней на недълъ въ семинарияхъ бываеть по три урока, а четвертый удёляется на необязательные предметы, каковы: еврейскій языкъ, пеніе. Этоть четвертый уровъ съ относящеюся въ нему переменою для учениковъ У и VI власса поочередно и можеть быть взять исключительно для обязательных занятій въ начальной школь, которая и будеть такииъ образомъ имъть уже четыре учебныхъ дня на недълъ. Остается изыскать время только для двухъ учебныхъ дней въ недълъ, но найти его также нетрудно. Уставомъ отведено напр. четыре урова гомилетиви для V власса и три урова правтического руководства для сельскихъ пастырей для VI власса. Между твиъ объемъ курса этихъ предметовъ не настолько широкъ, чтобы при уменьшении положеннаго на нихъ времени невозможно было его выполнить. Изъ практики извъстно, что по крайней мірь ніжоторые преподаватели по этой канедръ серьёзно затрудняются выборомъ занятій для пополненія отивреннаго для нихъ уставомъ времени. Въ этихъ видахъ вполив возможно взять по одному уроку въ недвлю оть этихъ предметовъ и употребить это время на занятія въ начальной школь. Такимъ образомъ, не усиливая обычнаго для воспитанниковъ труда, представляется вполит возможнымъ и необременительнымъ для нихъ даломъ поддерживать и вести ежедиевныя замятія въ мачальной школь, въ видахъ пріобритенія техниви и навыка къ школьному преподаванію по всимъ предметамъ начальной школы.

М. Куплетскій.

С-Петербургъ, 11 октября 1882 года.

### извъстія и замътки.

#### НЪКОТОРЫЯ ЧЕРТЫ

ДЪЯТЕЛЬНОСТИ ВЫСОКОПРВОСВЯЩЕННАГО ІОАННИКІЯ МИТРОПОЛИТА МОСКОВСВАГО ВО ВРЕМЯ ВГО УПРАВЛЕНІЯ ЭКЗАРХАТОМЪ ГРУЗІИ.

"Московскія Відомости" говорять, что теперь, когда служеніе высокопреосвященнаго Іоанникія принадлежить другой церкви, можно сообщить еще объ одномъ факть, котораго въ свое время не могли передать газеты: "за все время своего служенія на Кавказъ высокопреосвященный Іоанникій не получаль сеоего жамованья. Все, что ему причиталось за четыре года съ половиной-періодъ его дъятельности въ санъ экзарха Грузіи (28,000 руб.) - буквально все пожертвовано имъ въ пользу основаннаго имъ въ Тифлисъ женскаго епархіальнаго училища". Ужели и послъ этого не прекратятся инсинуаціи о своекорыстныхъ разсчетахъ и побужденіяхъ высокопреосвященнаго Іоанникія? О, еслибы на свъть было побольше такого своекорыстія!!... Другія стороны дъятельности высокопреосвященнаго Іоанникія во время его управленія экзархатомъ Грузін кратко намічены въ адресь, поданномъ высокопреосвященному Іоанникію отъ его прежней паствы при его последнемъ прощаніи съ нею. Воть этоть адресь:

"Ваше высокопреосвященство, милостивъйшій архипастырь и отецъ,—вездъ, гдъ только совершалось ваше служеніе святой церкви, вездъ созръли обильные и пріятные плоды вашей мудрой дъятельности, плоды, которыми уже наслаждаются наши сослуживцы съ своими дътьми. И у насъ, за Кавказомъ, въ лицъ вашего преосвященства возсіяло красное солнышко; оно ясно свътило, согръвало и оживляло всъхъ живущихъ на высотахъ этихъ горъ и между горами.

"Не многольтне было служение ваше здысь (всего 41/2 года), но обильно добрыми дылами. Здысь, какъ и на всыхъ мыстахъ прежняго служения вашего, остались многие памятники вашего внимания къ нуждамъ и современнымъ потребностямъ духовенства Грузинской церкви, вашей предусмотрительности и разумной распорядительности, вашихъ самоотверженныхъ и великихъ подвиговъ.

"Вашею заботливостію расширенъ и должнымъ образомъ украшенъ св. храмъ называемый Крестовою церковію, гдв почасту любили служить вы и поучать паству своими всегда теплыми и назидательными поученіями. Благодаря вашей опытности и вашимъ усидчивымъ и совершенно безмезднымъ трудамъ, правильно организованъ нашъ спарківльный свычной заподъ, на которомы значительно увеличились доходы, приссообразно распредъляемые на поврытие нуждъ въ нашихъ духовно-учебныхъ заведенияхъ. Вами открыто, развито и благоустроено женское епархіальное училище по типу существующихъ внутри Россіи, съ пріютомъ для малолетнихъ сиротъ духовенства, который служить приготовительнымъ классомъ въ поступленію въ это училище; въ немъ воспитывается теперь болве 70 воспитанницъ. При вашемъ живомъ участін пріобрътено уже собственное каменное зданіе для училища стоимостію въ 30,000 руб.; тамъ устроенъ и св. храмъ для праздинчныхъ священнослуженій. Денежными пожертвованіями вашими (пожертвовано 28,000 р.) значительно обезпечено училище теперь и навсегда. Насажденный вами, этоть духовный разсадникъ полить вашимъ потомъ, согрътъ вашею отеческою любовію, такою самоотверженною любовію, что на пользу его давалось буквально все получаемое вами жалованье, и утвержденъ онъ вашею святительскою молитвой и неусыпною попечительностію такъ прочно и хорошо, что успахи ученицъ вышли блистательные на радость вашей доброй душъ и на утъшение духовенству.

"По вашей иниціативъ и настойчивости, съ изволенія Его Императорскаго Высочества Великаго Князя Михаила Николаевича и его содвиствія, увеличено содержаніе воспитанняковъ здъщней духовной семинаріи. Вами же положено начало публичнымъ церковнымъ собестдованіямъ о предметахъ въры. Вотъ какъ много потрудились вы здёсь и успёли сдёлать въ пользу здёшняго духовенства! А сколько еще танлось въ головъ вашей важныхъ и полезныхъ проектовъ для благоустройства нащей судьбы! Изъ предвловъ Закавказскаго края, по воль Божіей, выраженной чрезъ державную волю Государя Императора, вы переселяетесь на высшую іерархическую ступень, митрополитомъ въ Москву, самое средоточіе Россіи. Отъ души порадовались всв мы, услышавъ въсть о вашемъ возвышении. Ваше прежнее славное служение св. православной церкви служить върнымъ ручательствомъ будущихъ еще болъе широкихъ и еще болъе славныхъ дъяній. Сердечно просимъ и будемъ просить Господа Бога, да продлитъ Онъ жизнь вашу на многія и многія лъта, да дасть вамъ силы и крвность къ продолженію церковнаго служенія во славу Божію, на пользу отечества, и да увънчаетъ труды ваши счастивымъ и добрымъ успъхомъ.

"Разставаясь съ вами тыломъ, а духомъ желая всегда быть съ вами, тифлисское городское духовенство довърило миз поднести вашему высокопреосвященству св. икону Иверской Божіей Матери. Благоволяте, владыко, принять эту св. нкону, какъ; выражение нашей искренией признательности къ вамъ, какъ залогъ нашего постояннаго духовнаго единения и молитвеннаго общения съ вами.

"Благословите всяхъ насъ и простите. Вашего высонопреосвященства нижайше послушники".

Следують многочисленныя подписи. (Моск. Выдом.).

#### SACE ANIE EPATCTBA RPEROAOBHAFO CEPFIR 26 CENTREPRIS

26 сентября въ шестомъ часу вечера, въ автовой заяв Московской духовной авадеміи, члены Братства преподобнаго Сергія собрадись на чрезвыченное засъдание въ присутствин его высовопреосвященства митрополита московского Іоанникія. Засёданіе открылось чтеніемъ кратской записки о состояніи Братства въ два истевшіе года его существованія. По прочтеніи записни ревторъ анадемін сообщилъ собранію, что Его высокопреосвященство жертвуеть Братству 1000 рублей, за каковое пожертвованіе собраніемъ была выражена живъйшая признательность его высовопреосвященству. Затвиъ товарищъ председетеля совета Братства профессоръ В. Д. Кудрявцевъ заявиль, что истекъ срокъ, на который избраны были предсъдатель совъта Братства, его товарицъ, члены совъта, вазначей и секретарь и предложилъ приступить къ новымъ выборамъ въ эти должности. Произведены были выборы по запискамъ и оказались избранными: председателень совьта преосвященный Алексій, епископь можайскій (единогласно); товарищемъ предсъдателя профессоръ московской духовной академін В. Д. Кудрявцевъ; членами совъта: протоіерей П. М. Волюнскій, ректоръ московской духовной семинаріи протојерей Н. В. Благоразумовъ и профессоръ могковской духовной академін Д. Ө. Голубинскій; казначесмъ экстраординарный про**фессоръ той же анадемін П. И. Цвътковъ; секретаремъ доцентъ** той же анадемін Г. А. Воскресенскій. Потомъ товарищемъ предсъдателя совъта Братства было предложено собранію перенести въ видахъ большаго удобства выборы должностныхъ лицъ Братства съ сентября на первыя числа мая, когда по уставу должно происходить общее годичное собрание членовъ Братства и притомъ такъ, что срокъ службы вновь избранныхъ на этомъ засъдание лицъ овончилоя бы въ мав 1884 года; на это сображіемъ изъявлено было согласіе. Наконецъ по предложенію товарища предсъдателя совъта Братства, собраніе избрало почетнымъ членомъ Братства священика Троицкой на Шаболовка церкви въ Москвъ В. О. Рудвева, за содъйствие въ увеличению денежных в средствъ Братства.

Высокопреосвищенный Іоанникій не оставался до конца васъданія, но удалился тотчасъ, какъ начались выборы должностныхълицъ.

По словамъ отчета Братства преподобчаго Сергія благое діло встрітило живое сочувствіе и дінтельную поддержку въ обществі, особенно въ среді лиць духовнаго званія. Въ самый день открытія Братства поступило въ его кассу до десяти тысячь пожертвованій разнаго рода. Наиболіве значительныя изъ этихъ пожертвованій были: а) отъ блаженной памяти высокопреосвященнаго митрополита московского Макарія (2000 р.); б) отъ московской канедры (1000 р.); в) отъ протоіерея Павла Михайловича Волхонскаго (1000 р.) и г) отъ священника Алексія Оедоровича Некрасова (1000 р.). Нельзя также не вспомнить съ благодарностію о пожертвованіяхъ пожизненныхъ членовъ Братства; таковыя пожертвованія (въ 300 р., 200 р. и 100 р.) поступили преимущественно отъ нікоторыхъ преосвященныхъ, нікоторыхъ прочессоровъ московской духовной Академін и нівноторыхъ язъ членовъ московского духовенства. Немалую сумму составили и взносы дійствительныхъ членовъ Братства.

Нъвоторые изъ московскихъ протојереевъ и свищенниковъ не ографичников значительными приношенјями въ кассу Братства изъ собственныхъ средствъ. Они приложили старанјя из тому, чтобы поанакомить своихъ прихожанъ съ благою цалію новооткрытаго Братства при московской духовной академіи и приваечь въ пожертвованіямъ въ пользу онаго. Благодаря этимъ стараміямъ, многіе изъ лицъ светскихъ, особенно изъ гражданъ Москвы, вступили въ число пожизненныхъ членовъ Братства преподобнаго Сергія, уплативъ не менъе 100 рублей въ его кассу, или сделали пожертвованія не столь значительныя.

Особенно потрудился на пользу Братства преподобнаго Сергія протоіерей Павелъ Михайловичъ Волконскій. Ему главнымъ образомъ обязанъ своимъ устройствомъ духовный концертъ 7-го марта 1882 года, давшій Братству чистый прибыли болзе 1,300 рублей. Онъ постоянно оказывалъ самое живое содъйствіе при денежныхъ операціяхъ Братства, равно и иными способами радъль объ интересахъ его.

Съ теченіемъ времени уменьшилось число единовременныхъ крупныхъ пожертвованій Братству. Но существованіе его теперь уже обезпечено запаснымъ капиталомъ, образовавшимся отъ первоначальныхъ поступленій. Кромъ того, съ наждымъ годомъ возрастаетъ число дъйствительныхъ членовъ, между прочимъ потому, что окончившіе академическій курсъ студенты, при поступленіи на должности, помня нужды свои или своихъ товарищей въ академіи, становятся обывновенно дъйствительными членами Братства, вручая членскіе взносы и подавая надежду, что эти взносы не будутъ прекращены и на будущее время.

Къ 1-му января текущаго 1882 года сумны Вратства были сладующія: а) запасный каниталь въ продемтныхъ буматахъ и наличныхъ деньгахъ 15,516 р. 32 к., б) расходный каниталъ 1,360 р. 80 к.

Въ течение настоящаго 1882 года сумны Братетва значительно увеличнись взносами пожизненныхъ и дъйствительныхъ членовъ, а равно и другаго рода пожертвованіями. Изъ числа последнихъ, указать на помертвование двухъ облиганій Московскаго Городскаго Кредитнаго Общества, въ тысячу рублей наждая, поступившее оть лица, пожелавшаго остаться неизвъстнымъ и переданное чрезъ священиима Троицкей, на Шабодовка цериви въ Мосива, В. О. Руднева. Помертвование обставлено сладующими условиями. Капиталь, заключающійся въ облигаціахъ, должень оставаться непривосновеннымъ, а проценты съ него должны быть выдаваемы, по набранию совъта Бротства, одному наиболъе нуждающемуся студенту въ теченіе всего его четырехгодичнаго академическаго курса; этому студенту предъявляется при выдачь пособія просьба мертвователей: "воспоминать молитвенно почившихъ рабовъ Божінхъ Гаврінда и Вфру"; по выходъ его изъ академін, совъть Братства избираеть другаго студента на твхъ же условіяхъ.

Къ 23-му сентября наличность кассы Братства, считая вивств капиталы запасный и расходный, была: 21,657 руб. процентными бумагами и наличными деньгами.

Но нумдающихся студентовъ авадемін много и расходы Братства по удовлетворенію ихъ возрастають съ каждымъ годомъ. Между тъмъ, навъ за первый годъ своего существованія Братство выдавало ежемфсячныя пособія 23 студентамъ, за второй годъ—сначала 42, а потомъ 58 студентамъ, въ настунившемъ учебномъ году число получающихъ пособіе отъ Братства простирается свыше 80. На засъданіи совъта Братства 10-го сентября текущаго года опредълено выдавать ежемъсличо пособіе 86 студентамъ въ размъръ отъ 9 руб. до 3 руб. (двумъ студентамъ по 9 руб., четыремъ по 8 руб., двънаддати по 7 руб., тремъ по 6 руб., двадмати семи по 5 руб., шести по 4 руб., тридцати двумъ по 3 руб.), всего 407 руб. Такимъ образомъ, на одни лишь ежемъсячныя пособія имъетъ быть израсходовано Братствомъ въ теченіе 10 учебныхъ мъсяцевъ 4,070 руб.

Навначивъ въ такомъ размъръ ежемъсячныя пособія студентамъ, совътъ Братства разсчитывалъ: на проценты съ запаснаго капитала, находящагося въ процентныхъ бумагахъ, на оставшіяся неупотребленными прежде расходныя суммы, заключающіяся въ наличныхъ деньгахъ и двухъ билетахъ Сергіево-Посадскаго банка на 700 руб. и на 500 руб. и наконецъ на повыя пожертвованія въ теченіе наступившаго учебнаго года.

Пособія назначены Совитом'я Братетва лишь наиболю нуждающимся студентам'я. Немалому числу просивших во пособім отнавамо.

Ежемъсячными выдачами не ограничиваются расходы Братства. Уже къ засъданію Совъта Братства 10-го сентября предъявлено было мъснолько прошеній о выдачь единовременняю пособія на теплую едежду, и едному студенту назначено на сей предметь 15 руб. Съ наступленіемъ же зимняго времени, число таковыхъ прошеній будеть несомивню возрастать.

Въ настоящее время своекоштные студенты академіи номъщаются на частныхъ квартирахъ, заставляющихъ очень многаго желать съ точки зрвнія физическаго здоровья и не рідко прешятствующихъ умственнымъ занятіямъ. Совіть Братства знасть это зло, но не имъсть возможности противостоять ему. Только съ теченіемъ времени, при увежиченіи средствъ Братства можно будетъ устранить вредъ поміщенія студентовъ на частныхъ ввартирахъ.

Съ упованіемъ на помощь Божію, въ надеждѣ на добрыхъ людей, горячо принимающихъ въ сердцу нужды желающихъ учиться, Братство преподобнаго Сергія вступаетъ въ третій годъ своего существованія. (Моск. Перк. Въд).

### ПРАЗДНИКЪ ВЪ МОСКОВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ 1-го ОКТЯБРЯ

1-го октября Московская духовная академія обычно праздновала свой храмовой праздникъ. Литургію въ этотъ день, въ академической церкви, совершалъ преосвященный Алексій въ сослуженіи о. ректора академіи С. К. Смирнова, о. ректора Виовиской семинаріи Ф. А. Сергієвскаго, помощника библіотекаря академіи о. Рафаила и ієромонаха Троице-Сергієвой Лавры.

По окончаніи литургіи въ актовой заль происходиль обычный годичный акть, который открылся річью экстрвординарнаго проессора по ванедрі психологіи Александра Петровича Смирнова. Предметомъ річни профессора Смирнова быль языкъ, какъ снецифическое отличіе человіка отъ животныхъ. Профессоръ указаль на различіе между языкомъ чувствъ и языкомъ разума. Первый общъ у человіка съ животными: онъ есть естественное 
выраженіе натуры человіческой и животной. Языкъ чувствъ господствуєть въ томъ періоді жизни человіна, ногда послідній 
еще не научился сознательно выражать свои мысли и чувства и 
обозначать ихъ искусствеными знавами, т.-е. это языкъ младеическаго возраста человіка и вообще разныхъ вепроизвольныхъзвуковъ. Языкъ чувствъ, оставаясь для животнаго выражителемъ

его состояній на всю жизнь, у челована скоро уступаєть місто языку разуна. Послідній ділаєтся господотвующимь во всю жизнь челована. Просессоръ Смирновъ старался обосновать ту мысль, что языка разума не есть послідовательное развитіє языка чувствъ. Тоть и другой существенно отличны между собой и по характеру и по законамъ, которые управляють ими. Для животнаго ність возможности доразвиться до языка разума, создать искусственный языкъ: послідній есть только уділь челована. Въ этомъ сакті пдеалистическая психологія импеть основаніе для той мысли, что человань, вопреки утвержденіямъ школы Дарвина, есть существо высшаго разрида, существенно отличное оть животных».

По окончаніи різчи секретаремъ академій быль прочитань отчеть о состоянія анадемій за истекпій 1881—82 учебный годъ. Изъ этого отчета видно, что къ началу отчетнаго года почетными члемами академій состояли 28 лицъ. Въ минувшемъ году академія лицилась слідующихъ почетныхъ членовъ: высокопрессвященнаго Макарія, митрополита московскаго и коломенскаго, высокопреосвященнаго Филовея, митрополита кіевскаго и галицкаго, преосвященнаго Филовея, емископа рижскаго и митавскаго, протоіерея Іоонов Вас. Васильева, бывшаго предсвідателя учебнаго комитета при Свят. Синоді; графа Сергізя Гр. Строгонова и Сергізя Ивановича Баршева. Вновь мібранъ въ званіе почетнаго члена академій директоръ канцелярій оберъ-прокурора Св. Синода, тайный совітникъ Иванъ Алек. Ненарокомовъ.

Въ началь года состояли на службъ при авадеміи 38 лицъ. Доценть по канедръ библейской исторіи Андрей Петровичъ Смирновъ избранъ въ экстраординарные профессоры. Вивсто уволившагося изъ авадеміи доцента по канедръ патристики Н. И. Лебедева избранъ А. В. Мартыновъ, окончившій курсъ наукъ вътекущемъ году. Въ ковцъ года оставили службу:—помощникъ инспектора авадемія Н. А. Воскресенскій и помощникъ секретаря Е. Е. Покровскій. На должность помощника инспектора избранъ окончившій въ текущемъ году курсъ наукъ въ академіи вандидатъ С. Я. Уваровъ.

Въ истеншемъ учебномъ году были два публичныхъ диспута на степень магистра: одинъ—приватъ-доцента по каседръ греческаго языка И. Н. Корсунскаго, другой преподавателя тверской семинаріи Н. П. Розанова. Оба диспутанта удостоены были искомой степени. Затъмъ таже степень безъ публичной защиты присуждена была протоіерею православной русской церкви въ Прагъ А. А. Лебедеву, окончившему курсъ наукъ въ академіи въ 1858 году, за сочиненіе: "разность церквей Восточной и Западной въ ученіи о Пресвятой Дъвъ Маріи Богородицъ. По поводу латинскаго догмата о непорочномъ зачатіи".

Премія для наставниковъ академіи изъ процентовъ съ капитала, ножертвованнаго покойнымъ митрополитомъ Филаретомъ, по случаю совершившагося въ 1864 г. 50-лътія московской духовной академін, въ прошедшемъ году присуждена была экстраординарному профессору П. И. Цвъткову. Одна премія для студентовъ академін въ 200 р. жать процентовъ съ капитала, пожертвованнаго прот. А. И. Невоструевымъ, присуждена была А. Мартынопу за сочиненіе: "исторія догмага о твореніи міра въ періодъ до-оригеновскій". Другая премія въ 165 руб. изъ процентовъ съ капитала Іоснов м. литовскаго присуждена В. Образцову за сочиненіе на тему: "западно-христівнекое мистическое богословіе перваго періода схоластики въ связи съ историческимъ очеркомъ его началъ и общимъ понятіемъ религюзной мистики (въвъ ХІІ. Бернардъ Клервосскій и Дикторинцы").

После окончанія отчета, о. ректоръ академіи провозгласнать почетными членами академіи: заслуженнаго профессора московской духовной академіи Егора Васильевича Аментеатрова—во уваженіе боле сорокальтняго усерднаго и полезнаго служенія его въ академіи, сопровождавшагося благотворимить впінніємть его на раскрытіе дара слова и эстетическаго вкуса въ студентахъ; прот. Филарета Алек. Сергієвскаго—во уваженіе продолжительнаго весьма полезнаго служенія его въ академіи и неутомимой д'явтельности по званію члема духовно-цензурнаго номитета; преосвященнаго Порочрія, бывшаго епископа чигиринскаго,—во уваженіе многольтнихъ и многоплодныхъ трудовъ его по изученію христіанскаго Востова и изследованій памятниковъ византійской церковной письменности.

#### ТОРЖЕСТВЕННЫЙ АКТЪ ВЪ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІМ М ОТКРЫТІЕ БОГОЯВЛЕНСКАГО БРАТСТВА.

28 сентября въ 11 часовъ утра въ конгрегаціонной залѣ Кіевской духовной академіи происходиль торжественный годичный 
веть академіи. Акть удостоили своимъ посвіщеніемъ маститый 
новровитель академіи нашъ доблестный архипастырь высокопреосвященный Платонъ митрополить кіевскій, преосвященный 
Іоаннъ епископъ чигиринскій, г. начальникъ юго-западнаго края 
А. Р. Дрентельнъ, г. начальникъ губерніи, помощникъ попечителя кіевскаго учебнаго округа, ректоръ университета св. Владиміра, и многіе любители духовнаго просвыщенія учебнаго и 
духовнаго въдомства. По прибытіи его высокопреосвященства, 
послѣ пѣнія молитвы "Царю Небесный", актъ открылся рѣчью 
экстраординарнаго профессора И. Н. Королькова, посвященною 
памяти знаменитаго дѣятеля академіи бывшаго ея ректора, не-

давно почившаго епископа рижскаго Филарета. На основания документовъ в сивжихъ еще воспоминаний о недавно ночившемъ, 
ресерентъ въ живътхъ чертахъ характеризовалъ заслуги почившаго какъ профессора и ученаго, какъ ректора и администратора, 
управлявшаго академием во время ея всецълаго преобразовани и внутренняго и внъщняго, какъ основателя и предсъдателя церковно-археологическаго общества и музея при анадемии 
и какъ редактора академическихъ изданий. Исполненная высокаго 
уважения къ почившему одушевленная ръчь почтеннаго профессора была выслушана присутствующими съ полнымъ сочувствіемъ и удовольствіемъ, какъ достойная дань благодарнаго воспоминанія академіи незабвенному въ льтописяхъ ея дъятелю. За этою 
ръчью, семретаремъ совъта и правленія академіи И. П. Исаевымъ прочитано было извлеченіе изъ отчета о состояніи академім въ истекшемъ 1881—82 учебномъ году.

По овончанія акта на канедру взошель ректоръ академія преосвященный Миханаъ епископъ уманскій и въ сматой, сильной и прочувствованной ржчи выразиль значение предпринимаемаго во почину академін важнаго дъла — открытія Богоявленскаго Братства для вспомоществованія недостаточнымъ студентамъ анадемін. За этою рачью, высопреосвященнайшій Платонь въ краткой рычи высказаль надежду, что общество отнесется сочувственно къ новому Братству, что братчики явится изо всехъ сословій и обратившись къ студентамъ академіи, привътствоваль шхъ съ устрояемымъ для нихъ учреждениемъ и высказадъ, что ихъ добрые успъхи и поведение должны быть выражениемъ ихъ признательности въ этимъ заботамъ о нихъ новооткрываемаго Братства. Благословивъ Братство иконою, врученною преосвященному ректору вкадемін, высокопреосвященныйшій митрополить объявиль Братство открытымъ. Затвиъ духовникъ Ея Императорскаго Высочества Великой Княгини Александры Петровны протојерей В. И. Лебедевъ, обратившись въ его высовопреосвященству сказаль, что Ен Императорское Высочество извистная неисчислимыми двлами благотворительности, содержащая на свои средства 600 сестеръ московской Покровской общины, поручила ему заявить, что она, глубоко сочувствуя учрежденію Богоявденскаго Братства, жертвуеть въ пользу Братства единовременно 1.000 руб. и емегодно 100 руб. За августыйшею виладчицею новоотврытаго Братства благостный покровитель академіи высокопреосвященный платонъ митрополить кіевскій пожертвоваль 1.000 р. единовременно и 500 р. ежегодно. Преосвященный Іоаннъ епископъ чигиринскій пожертвовалъ 300 руб. отъ себя и 200 руб. отъ Михайловскаго монастыря. Многіе изъ присутствовавшихъ при отврытіи братства также внесли значительныя сунны. Актъ заключенъ концертомъ "Благо есть исповъдатися Господеви".

#### МЗВЛЕЧЕНІЕ МЗЪ УСТАВА БОГОЯВЛЕНСКАГО БРАТСТВА ПРИ КЛЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМИИ.

Возстановленное нынъ подъ своимъ древнимъ названіемъ Богоявленское Братотво имветь цвлію доставлять денежныя и другія матеріальныя пособія прежде всего нуждающимся студентамъ Кієвской духовной академін, а затымъ нуждающимся бывшимъ воспитанникамъ академія. Сообразно съ этою целію, Вратство а) даеть своекоштнымъ нуждающимся студентамъ единовременныя денежныя пособія; снабжаеть ихъ книгами, платьомь и другими вещами, помъщаетъ заболъвшихъ въ больницы или отправляеть ихъ на родину или же въ мъста указанныя врачами; принимаеть на себя плату за столь студентовъ, за квартиры, за полное содержание студентовъ въ академии; устрояетъ для вихъ общежитія; б) съ развитіемъ своихъ средствъ Братотво даетъ назенновоштнымъ студентамъ единовременныя пособія въ случаяхъ, которыя имъють быть опредвлены общимъ собраніемъ Братства; в) при значительномъ разсимренім своихъ средствъ Братство даетъ нуждающимся бывшимъ воспитанникамъ академін единовременныя пособія въ случаяхъ, которые имъють быть определены общимъ собраніемъ Братства. Братство можетъ оказывать, помощь и недостаточнымъ воспитанивамъ семинарій въ въ то время, когда они подвергаются поверочнымъ испытаніямъ для поступленія въ число студентовъ академія. Всв денежныя / выдачи Братства студентамъ считаются заимообразными, подлежащими возврату отъ нихъ по частямъ или единовременно посав поступленія ихъ на службу, если не будуть они находится въ стеснительныхъ обстоятельствахъ вследствіе болевни или по другимъ причинамъ. Братство состоитъ подъ повровительствомъ высокопреосвящениващаго митрополита вісвскаго и галицкаго. Членами Братства могуть быть лица обоего пола, всехъ званій и состояній, кромъ учащихся въ учебныхъ заведеніяхъ. Члены Братства разделяются: а) на почетныхъ, въ число которыхъ избираются лица, содъйствіе которыхъ Бретство привнаеть для себя весьма полезнымъ; б) пожизненныхъ, единовременно пожертвовавшихъ въ пользу Братства не менње 100 р.; в) дъйствительныхъ, въ число которыхъ вступаютъ лица обявавшіяся емегоднымъ взносомъ не менъе пяти руб.; г) соревнователей, которые не обязываясь членскимъ взносомъ, оказываютъ Братству содъйствіе или пожертвованінии или же своими трудами по дъламъ Братства <sup>2</sup>). (Кіевск. епарх. Выдомости).



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Желающіе поступить въ число членовъ Братства впредь до организацін совъта Братства могуть заявлять о семъ и вносить помертвованія въ камцелярію правленія академін.

#### ТОРЖЕСТВО ОТКРЫТІЯ КУРСКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРІИ ВЪ НОВЫХЪ ЗДАНІЯХЪ ВЪ Г. КУРСКЪ.

По распоряженію святвишаго Синода Курская духовная семинарія въ настоящемъ году, во время летнихъ вакацій, переведена изъ Бългорода въ Курскъ, во вновь устроенныя для нея помъщенія. По этому случаю особымъ указомъ св. Синода разръшено было правленію семинаріи продолжить каникулы до перваго сентября. Но такъ какъ и къ этому времени не могло быть приготовлено все необходимое для храма, то посему съ благословенія архипастыря решено было совершить освященіе церкви и зданій 16 сентября, темъ более, что желательно было совершить это торжество въ присутствіи курской святыны-чудотворной иконы Божіей Матери Знаменія курской, которая, какъ извъстно, возвращается въ Курсвъ изъ Коренной Пустыни только 13 сентября. Между тымъ въ первыхъ числахъ сентября (съ 3 по 12) произведены были дополнительные переводные и пріемные экзамены и перевизаменовки, составлены списки, ученики распредълены по классамъ и вообще сдъланы всв приготовленія въ отврытію влассныхъ уроковъ непосредственно после освященія церкви и зданій. Такъ какъ семинарія не въ новыя только зданія перемъщалась, а переселялась изъ одного города въ другой и впервые являлась среди новаго общества, со всемъ незнавшаго его дотолъ, то естественно было желаніе познакомить это новое общество хотя въ общихъ чертахъ съ состояніемъ заведенія и съ этою цілію съ торжествомъ освященія церкви и зданій признано было нужнымъ соединить публичный

Заблаговременно разосланы были письменныя извъщенія о предположенномъ торжествъ въ настоятелямъ и настоятельницамъ монастырей емархіи и въ оо. протоіереямъ и благочиннымъ градскимъ и нъвоторымъ сельскимъ, съ просьбою почтить своимъ присутствіемъ торжество родной семинаріи и помолиться въ ея собственномъ новомъ храмъ о ея преуспъяніи въ новой обстановвъ. Предъ самымъ днемъ торжества приглашены были всъ оо. протоіереи и священники г. Курска, начальники отдъльныхъ частей, начальники и преподаватели учебныхъ заведеній и почетныя лица изъ курскаго общества.

Подъ день освящения въ 6 часовъ вечера ректоромъ семинаріи, протоісреемъ Матоісмъ Вас. Невскимъ въ сослужения нъсколькихъ оо. протоісреевъ и священниковъ отправлено было среди

храма всенощное батніе, положенное по уставу на обновленіе храма съ присоединениемъ службы преп. Өеодосию Печерскому, имени которыго посвященъ новоустроенный храмъ. При богослуженіи присутствовали всв учащіе и учащієся въ семинаріи и нъсколько постороннихъ богомольцевъ. Въ самый день освященія, въ 7 часовъ утра половина воспитанниковъ съ инспекторомъ семинарін во главъ, отправились въ Знаменскій монастырь. для принесенія оттуда чудотворной иконы Божіей Матери курской; между тъмъ въ это время ректоромъ семинаріи совершено было освящение воды. По прибытии въ семинарию крестнаго хода съ чудотворною иконою и по приняти оной, ректоръ семинаріи обощель съ нею всв вновь устроенныя помъщенія, освиня ихъ иконою и окропляя св. водою, при пвиіи тропаря Знаменію. Ровно въ 9 часовъ изволилъ прибыть преосвященый Ефремъ и встръченный у параднаго входа ректоромъ со всею корпорацією преподавателей направился въ церковь. По облаченіи, его преосвященствомъ, въ сослуженіи двухъ архимандритовъ, ректора семинаріи, ключаря канедральнаго собора и двухъ священниковъ, членовъ правленія семинаріи отъ духовенства, совершено было полное освящение храма, въ концъ котораго возглашено было положенное по чину многольтие Государю Императору и всему Царствующему Дому, святвишему Синоду, преосвященному и отдельно высокопреосвященному Сергію, архіепископу вишиневскому-бывшему курскому, который первый началь дело о переводе семинаріи въ Курскъ и о построеніи новыхъ зданій для оной и совершиль въ 1879 году закладку оныхъ. Непосредственно послъ освященія его преосвященствомъ съ теми же сослужащими совершена была литургія, при пъніи двухъ хоровъ пъвчихъ-архіерейскаго и семинарскаго. Въ концъ литургіи по "буди Имя Господне", ректоръ семинаріи произнесъ приличествующее торжеству слово о значеніи храма для школы (см. выше). По окончаніи литургіи архипастырь вышелъ на амвонъ въ сопровождении цълаго сонма пастырей, именно до 40 протоејреевъ и священниковъ, и здъсь отслуженъ быль молебень предъ началомь ученія отроковь вивств сь благодарнымъ. Умилительно было смотреть на этотъ многочисленный сонмъ пастырей, усердно молившихся о преуспъяніи въ разумъ и благочестій дътей своихъ-будущихъ пастырей. Молебенъ законченъ былъ возглашениемъ многольтия Государю Императору, святъйшему Синоду, преосвященному и начальствующимъ, учащимъ и учащимся. Во время освященія и литургін не только храмъ и прилегающій къ нему обширный актовый залъ, но и корридоръ были наполнены молящимися.

Послъ богослуженія преосвященный, духовенстве и почетные гости приглашены были на чай, а между тымъ въ это время въ автовомъ залъ приготовлено было все для авта. Здъсь по пропътін модитвы "Царю Небесный", преосвященный преподаль архипастырское блягословение семинарии съ пожеланиемъ ей преуспъянія на новомъ ивсть при новыхъ условіяхъ жизни, и при этомъ освнилъ всвхъ воспитанниковъ иконою Знаменія Божіей Матери курской, которую затвиъ и вручилъ ректору семанарін. По отнесеніи иконы въ церковь и по принятіи благословенія отъ преосвященнаго, ректоръ семинарія взощель на канедру и прочелъ съ оной враткую записку о настоящемъ состояній семинарій въ учебномъ и воспитательномъ отношеній, предварительно сообщивъ нъсколько свъдъній о ея прошедшемъ. Въ концъ записки ректоръ, обративъ внимание на увеличивающееся постоянно число бъдныхъ воспитанниковъ въ семинаріи, врайне нуждающихся въ помощи, предложиль, въ ознаменование настоящаго торжества семинаріи, теперь же положить начало осуществленію напередъ обдуманной и одобренной архипастыремъ и духовенствомъ епархіи мысли объ открытіи при семинарін Братства препод. Өеодосія Печерскаго, съ целію вспомоществованія нуждающимся воспитанникамъ семинаріи и содъйствія вообще нуждамъ и потребностямъ семинаріи; обратившись за тъмъ къ преосвященному, ректоръ просилъ его отъ лица семинаріи благословить доброе начинаніе и архипастырскимъ словомъ пригласить къ сочувствію и участію въ ономъ духовенство и паству курскую. Выразивъ въ несколькихъ словахъ горячее сочувствіе доброму начинанію и преподавъ архипастырское благословение на успъшное осуществление онаго, преосвященный туть же вручиль ректору отъ себя на предположенное Братство 500 руб. процентными бумагами и пригласилъ всъхъ присутствующихъ къ участію въ добромъ діль. Послі этого всі воспитанники семинаріи пропали гимнъ: "Коль славенъ нашъ Господь въ Сіонъ"... Затьмъ слъдовала раздача приготовленныхъ книгъ въ награду лучшимъ ученикамъ всехъ классовъ; всего награждено 32 ученика. Послъ раздачи внигъ, хоръ архіерейсвихъ пъвчихъ превосходно пропълъ гимиъ: "Колъна Россы преклоните". Затъиъ преподаватель А. Ч. произнесъ съ канедры рвчь о значеніи духовенства въ исторіи русскаго народа. По окончаніи рычи пропыть быль народный гимиъ: "Боже Царя Храни"; навонецъ пропъто было "Достойно есть" и этимъ кончился актъ.

Послѣ акта преосвященный, духовенство и почетные гости, въ количествъ болѣе 100 человъкъ, приглашены были въ рекреаціонный залъ на закуску. За трапезою 1 тостъ предложенъ

Digitized by Google

быль за Государя Инператора, принятый съ восторгомъ всеми; затьиъ сделаны тосты за святышій Синодъ, преосвященныхъ Сергія и Ефрема, за г. оберъ прокурора св. Синода К. П. Побъдоносцева, за бывшаго оберъ-прокурора, нынъ министра внутреннихъ дълъ графа Д. А. Толстаго, за всехъ потрудившихся въ устроеніи новой семинаріи. Во время тостовъ гг. губерискій предводитель дворянства и предсъдатель губериской земской управы высказали въ своихъ рвчахъ сочувственныя пожеданія семинаріи; вообще трапева была оживленная и радушная. Во время ем ректоромъ семинарім предложенъ быль присутствующимъ листъ для подписи пожертвованій на предположенное Братство и въ одинъ часъ было подписано до 2000 руб. Видимо, благое начинаніе вызвало сочувствіе къ себъ. Во время трапезы посланы были благодарственныя телеграммы высовопреосвященному митрополиту Исидору, высовопреосвященному Сергію архісписнопу вишиневскому, г. оберъ-провурору св. Синода К. Ц. Побъдоносцеву и г. министру внутреннихъ дълъ графу Д. А. Толстому. Въ 4 часа его преосвященство и гости оставили семинарію. Такъ совершилось торжество освященія церкви и открытія семинаріи въ новыхъ зданіяхъ. (Курск. Еп. Вюдом.)

M. H.

#### RI PA A TOIL B N B

СПРАВОЧНЫЙ И ОБЪЯСНИТЕЛЬНЫЙ СЛОВАРЬ КЪ НОВОМУ ЗАВЪТУ, СОСТАВЛЕННЫЙ ПЕТРОМЪ ГИЛЬТЕВРАНДТОМЪ. КНИГА ПЕРВАЯ. ААРО-НОВЪ — ВЪДЪТИ. ПЕТРОГРАДЪ 1882.

Еще въ половинъ прошедшаго года намъ пришлось прочитать нъсколько одобрительныхъ и сочувственныхъ отзывовъ объ этомъ Словаръ въ "Журналъ Министерства Народнаго Просвъщенія" (1881, іюль), въ "Церковномъ Въстникъ" (1881, № 24), "Историческомъ Въстнивъ" и въ нъкоторыхъ другихъ журналахъ и газетахъ. Отзывы тъ дълались на основаніи пробнаго оттиска этого словаря, изданнаго (оттиска) Обществомъ Любителей Древней Письменности и заключавшаго въ себъ лишь одинъ первый листъ этого словаря. Виъстъ съ тъмъ изъ сообщенія г. Гильтебрандта, читаннаго имъ въ засъданіи Общества Древней Письменности 24 апръля 1881 г. и приложеннаго въ пробному оттиску, равно какъ и изъ нъкоторыхъ прочитанныхъ нами отзывовъ мы знали, что у самаго составителя словаря нёть средствъ на изданіе его; не мийль онъ въ виду и человъка, который рёшился бы затратить сумму въ нёсколько десятковъ тысячъ рублей, потребную на это изданіе. Поэтому сколько съ нетеритніемъ, столько ве и съ трепетомъ ждали мы выхода самаго словаря и слава Богу, дождались наконецъ. Предъ нами лежить первая ниига этого словаря и мы, едва успёвъ мало-мальски ознакомиться съ ней, спёшимъ принести глубочайщую благодарность г. Гильтебрандту за ту радость, которую доставилъ онъ намъ своею книгою, и вмёстё съ тёмъ подёлиться этой радостію со всёми, кто дорожить Словомъ Божімиъ и интересуется всёмъ, что служить къ уразумёнію его; да и не съ ними одними — а и съ тёмы, ито вёдается съ церковно-славянской граматой помимо ея библейскаго значенія.

Съ этою целію мы и решились спазать несколько словь о винге г. Гильтебрандта, объ ея значенім и достоинстве.

По внишему своему виду словарь г. Гильтебрандта представдяеть собою внигу въ 26 печатныхъ дастовъ (I—XX+1—400 стр.) въ 8-ю долю листа большаго формата, убористой печати. Въ началь кенги, посвященной памяти покойныхъ Государя Императора Александра Николаевича и супруги Его, помъщено предисловіе въ ней, завлючающее въ себв историческія свидинія о такъ-навываемыхъ симооніяхъ или конкорданціяхъ на Западв и у насъ на Руси, и общія замъчанія объ особенностяхъ предлагаемаго г. Гильтебрандтомъ Словаря и преимущественно въ отличіе его отъ прежде издававшихся симосній. Затэмъ начинается самый словарь. Распредвленіе содержанія его таково. Сначала приводятся славянскія слова, встрачающіяся въ св. книгахъ Нонаго Завета, въ адоавитномъ порядее, причемъ разныя лица, носящія одно и тоже имя, въ книгъ различены и поставлены важдое отдельно, отглагольныя прилагательныя отделены отъ глаголовъ, единствинное число личныхъ мъстоименій — азъ и ты отдълены отъ множественнаго, для удобства же отысканія и различенія словъ въ случаяхъ употребленія буквъ и, в и г и формъ необычныхъ для русскаго уха введена система ссыловъ отъ одного слова на другое, встръчающіяся въ текств титла здёсь раскрыты и слова набраны прописными буквами. За славянскимъ словомъ въ скобахъ следуетъ соответствующее ему греческое (по изданіямъ Нов. Зав. П. И. Саввантова и Кельнскому 1866 г.) и латинское слово (по Novum Testamentum ex interpretatione Theodori Bezae. Berolini, 1878), въ нъкоторыхъ нужныхъ случаяхъ но два и по три. Вследъ за этими параллелями идетъ объясненіе реченій, причемъ каждый разъ принимался во вниманіе синодскій русскій переводъ Новаго Завата. Объясненія эти самыя разнообразныя по своему содержанію: есть объясненія историческія, географическія, этнографическія, филологическія и главнымъ образомъ богословскія. Въ богословскихъ объясненіяхъ составитель почти исвлючительно пользовался твореніями блаженнаго Ософиланта Болгарского. Уже после этихъ объясненій приводятся самые тексты Новаго Завёта, въ которые входить следующее по алфавиту слово. Порядокъ текстовъ соответствуетъ порядку внигь Новаго Завъта въ православныхъ его изданіяхъ. Для славянскаго текста взяты синодальныя изданія: 23-е (Петербургъ 1877) Евангелія, 2-е (Петербургь 1874) Дъяній, Пославій и Аповалипсиса на славянскомъ и русскомъ языкахъ, и Библія 1862 г. и нъкоторыя другія. Отступленіе отъ текста этихъ изданій допущено въ случаяхъ опечатовъ и явныхъ грамматическихъ и ореографическихъ ошибокъ, которыхъ, къ сожаленію нужно совнаться, въ тъхъ изданіяхъ немало. Въ случаяхъ сокращеній и опущеній, сделанных въ приведенномъ тексте всюду выставлены единитные знаки (---). Между твмъ какъ слова, приведенныя въ алфавитномъ порядкъ, написаны прописными буквами, объясненія ихъ крупнымъ и мелкимъ шрифтомъ на русскомъ языкъ, самыя тексты на славянскомъ языкъ среднимъ шриотомъ въ два столбца, причемъ тексты и цитаты идуть въ строку и съ врасной строки начинаются лишь тогда, когда начинаются тексты и цитаты изъ следующей по порядку библейской книги. Въ техъ случалкъ, когда извъстному славянскому слову соотвътствуеть два или три греческихъ и латинскихъ, эти последнія кроме того, что приводятся всё вместе непосредственно после соответствующаго имъ славянского, каждое отдельно указывается въ соответствующемъ ему мъстъ текстовъ.

Въ такомъ видъ разсматриваемый нами Словарь, начиная съ слова: Аароновъ доведенъ до слова выдътми, которое еще не окончено въ настоящей книгъ; уже по этому обстоятельству, да и по прямымъ словамъ г. Гильтебрандта эта книга составляетъ только пятую часть его словаря, такъ что весь онъ займетъ 125 листовъ большаго формата, съ 2000 страницъ или 4000 столбцевъ, которые должны составиться изъ 95,000 отдъльныхъ карточекъ, съ особымъ реченіемъ на каждой изъ нихъ, проведенныхъ по всёмъ книгамъ Новаго Завъта, не разъ провъренныхъ и исправленныхъ и затъмъ уложенныхъ въ особомъ ящикъ по своимъ гитъдамъ.

Стоитъ представить себъ только эту послъднюю работу, правда работу не головоломную, но кропотливую и убійственную по точности и напряженности требуемаго ею вниманія, чтобы судить объ этой массъ труда, положеннаго на это дъло. Трудъ этоть, по всей справедливости, долженъ быть признанъ капи-

тальнымъ виладомъ въ библейскую науку и составитель этого труда вполив достоянъ имени труженника Библейской науки—и, не обинуясь говоримъ, труженника непостыднаго.

Чтобы подтвердить справедливость этихъ словъ, для этого ненужно вдаваться въ длинныя разсужденія. Для этого достаточно указать на непреходящее такъ-сказать значение симфоній въ дълв знанія и пониманія Писанія. Ніть конечно сомнінія, что толкованіе Писанія, научное ли то или популярное, очень важно въ этомъ дълъ, но какъ бы то ни было, оно всегда болъе или менъе субъективно, непостоянно, многоръчиво, не всъмъ доступно и главное не самостоятельно. Для того, чтобы оно не имъло этихъ недостатковъ оно должно основываться сколько на твореніяхъ отеческихъ, столько же, если не больше, на самомъ Св. Писаніи. Священное Писаніе въ своихъ парадзельныхъ мъстахъ дучшій толкователь самаго себя. Воть почему самымъ первымъ трудомъ въ двав истолкованія Писанія въ христіанской церкви была именно гармонія евангелій или снесеніе ихъ параллельныхъ мъстъ, сдъланное еще въ III в. нъвіниъ Аммоніемъ. Съ теченіемъ времени эти конкорданціи распространились и развились очень широко. Параллельныя миста подыснивались и собирались отцами и учителями церкви. Съ изобрътеніемъ же книгопечатанія количество такихъ словарей или сводовъ на Западъ возрасло до громадныхъ размъровъ. Й неудивительно. Ибо они представляють собою самое лучшее пособіе не только въ двля толкованія Писанія, а и въ дъль знанія и усвоенія его; потому что "всъхъ Свящ. Писанія внигъ главы, что въ которой содержится или паче всякій Св. Писанія тексть, въ которой книго и главо, еще же и въ которомъ стихв имвется, помнити выше человачесвія силы есть" — такъ объясняли необходимость симфоній старинные ихъ составители. Правда въ русской духовной литературъ симфоніи появились довольно поздно: первая симфонія Антіоха Кантеміра относится въ 1727 г., но за то, какъ скоро была сознана указанная выше важность симфоній, ихъ появилось очень много сравнительно съ экзегетическими трудами другато рода. И все-таки, увы, въ настоящее время симооніи эти сділались библіографическою рідностію; въ продажів онів появляются въ единичныхъ случаяхъ и ихъ можно встретить лишь въ богатыхъ и старинныхъ библіотекахъ.

Такимъ образомъ г. Гидьтебрандтъ своимъ справочно-объяснительнымъ словаремъ нъ Новому Завъту удовлетворяетъ самой существенной и первой потребности русской библейско-богословсвой мысли и науки, удовлетворяетъ тогда, когда и тъ крохи, которыя были доселъ на духовной трапевъ, оскудъли и подобрались.

Но не въ этомъ только, да и вообще не въ этомъ заслуга г. Гильтебрадта; не въ этомъ достоинство его труда, а въ томъ, что онъ восполнилъ наше лишение съ лихвою. И именно не переписаль лишь старинныя симооніи, ивобилующія различнаго рода недостатнами — въ родъ ошибовъ, описовъ и главное пропусковъ, а составлялъ свой словарь совершенно самостоятельно и по первоисточнику, провъряя самъ себя не одинъ и не два раза. Оттого въ его словаръ мы не встръчаемъ обычной въ старинныхъ симооніяхъ оговорки: "прочее оставляется, ибо страницы сими отягчавати не надлежить." Онъ вписаль въ свой словарь всв тексты и реченія, сколько бы разъ они не повторялись въ свящ. книгахъ. Оттого его словарь вышелъ больше, чвиъ вдвое полите старинныхъ симооній. "Я далъ себъ, говоритъ между прочимъ самъ г. Гильтебрантъ въ предисловіи въ своему словарю, трудъ счесть количество пропущенныхъ въ симфоніяхъ текстовъ сравнительно съ пробнымъ листомъ моего словаря (Авроновъ-Александрянинъ), и въ пользу мою оказался плюсъ въ 820 слишкомъ. "Насколько полонъ словарь г. Гильтебрандта, можно судить по объему, занимаемому нъкоторыми словами; такъ напр. слово: азъ, подъ которымъ собраны всв косвенные падежи этого мъстоименія въ единственномъ числь, занимаетъ болье 32 столбцевъ; слово: аще — болье 25 столбцовъ; бо — 29; Бого-37; быти-64, весь-38; вы также 38 и т. п. И это въ такомъ компактномъ изданіи, въ которомъ извёстное количество словъ занимаетъ втрое меньшее мъсто, чемъ сколько тоже кодичество словъ занимало въ старинныхъ синфоніяхъ.

Другое болъе важное преимущество словаря г. Гильдебрандта предъ старинными симфоніями касается такъ-сказать качества его содержанія. Въ немъ ніть текстовь въ оборванномь и иногда даже недосказанномъ видъ: сокращенія, гдв нужно, сдвланы толково; во многихъ мъстахъ тексты исправлены даже противъ обращающихся у насъ изданій Библіи въ ореографическомъ и грамматическомъ отношеніяхъ, напр. касательно употребленія е большаго и е маленькаго, о и ш, и и и и т. п. Словомъ, во всемъ видна толковость, точность и аккуратность внимательнаго составителя. Самая систематизація реченій не заставляєть желать ничего дучшаго для дегности отысниваемыхъ реченій. Воть почему этотъ трудъ могущій служить, по справедливому замічанію Общества Любителей Древней письменности, настольною внигою въ семьв и школв и вообще у наждаго образованнаго православнаго христіанина для справокъ при чтеніи и изученіи новозавътной части Библіи, особенно же прибавимъ отъ себя, у каждаго пастыря Христовой церкви, постоянно нуждающагося въ такой справочной книге въ деле руководства своихъ пасомыхъ и пренмущественно въ дълъ проповъди, можетъ и долженъ быть ревомендуемъ вниманію всъхъ сикъ, накъ трудъ, на который можно положиться и которому можно долъриться, безъ боязын отойти отъ него тещимъ и неудовлетвореннымъ. Составителемъ приняты всъ мъры противъ невърности и меточности.

Мало того, трудъ г. Гильтебрандта можетъ быть смело рекомендуемъ, какъ весьма полезное, важное и необходимое пособіе для пониманія слова Божія и потому еще, что онъ не справочный только, а и объяснительный. Правда объясненія, представляемыя г. Гильтебрандтомъ, васаются большею частію лишь собственных вимень и конкретных понятій, а не отвлеченных в тонкостей; но отъ этого достоинство ихъ не уменьщается: они касаются самыхъ элементарныхъ и потому необходимыхъ вещей. Правда, по своему содержанію они большею частію общи и не всегда опредъленны; но можно ли возражать противъ этого и ставить это въ упрекъ человаку, заваленному такой массой труда. Лучше на нашъ взглядъ помянуть добрымъ словомъ г. Гильтебрандта за больше, чемъ удачный выборъ толковника, которому онъ ръшилъ следовать въ объяснении богословскихъ речений, за такъ излюбленнаго древнею Русью Ософилакта болгарскаго: научивъ въ совершенствъ Іоанна Златоустаго и другихъ св. отцевъ, приложивъ въ этому плоды своего собственнаго изученія св. Писанія, блаженный Өеофиланть все это изобразиль "въ праткихъ, но точныхъ словахъ", нигдъ не выходя изъ предъловъ истолкованія. Вотъ почему и заслуживаеть особеннаго вниманія выборъ г. Гильтебрандтомъ именно его.

Но мы не упомянули еще о самомъ главномъ достоинствъ труда г. Гильтебрандта, именно о томъ, что его словарь можеть быть полезнымъ, важнымъ и необходимымъ пособіемъ не для одинкъ текъ, которые читають и изучають слово Божіе исключительно съ цълію духовнаго назиданія, а и для тыхъ, которые ваучно изследують Писаніе. Мы говоримь о томь, что словарь г. Гильтебрандта великую услугу можеть оказать въ двив такъ веобходимаго и давно всеми ожидаемаго исправленія, "въ чемъ нотреба есть" нашего церковно-славянского текста Библін. Помимо того, что въ словаръ г. Гильтебрандта во многихъ мъетахъ есть исправление текста въ грамматическомъ и ореограопческомъ отношеніяхъ, онъ можеть очень пригодиться нашимъ будущимъ справщикамъ и своими греческими и латинскими паразледями. Точно ди переведено извъстное греческое слово въ нашемъ славянскомъ переводъ, вездъ ли извъстное греческое слово переведено однимъ и тъмъ же соотвътотвующимъ ему славянскимъ и если не вездъ, то справедливо ли, справедливы ли тъ случан, когда разныя греческія слова въ разныхъ містахъ переведены однимъ и тъмъ же славянскимъ словомъ? Вотъ существенные вопросы, самые удовлетворятельные отвъты на которые справщики могутъ найти въ словаръ Гильтебрандта. Ибо въ немъ не только при самомъ речени, гдъ нужно, указаны всъ греческия слова, которыя переведены тъмъ реченіемъ, а и вътекстъ обозначены точно тъ случаи, когда какое греческое слово переведено тъмъ же реченіемъ (напр. см. слово абіе). Точно также легко отыскать и одно греческое слово переведенное различно въ различныхъ мъстахъ.

Вообще Словарь г. Гильтебрандта можеть быть пригоденъ и для изследователя законовъ церковнославянскаго языка, для составителя церково-славянской грамматики, а равно и для другихъ оплотическихъ нуждъ и потребностей, и заслуживаетъ вниманіе всехъ, кому дорого и близко слово Божіе, особенно же гг. учителей, оо. законоучителей и вообще пастырей церкви.

Дай Богъ, чтобы благое двло какъ можно скорве пришло къ желанному концу!

И. С.

#### за истину и правду. москва. 1882 г.

Книга, заглавіе которой мы выписали, принадлежить къ числу твхъ, появленіе которыхъ особенно желательно въ наше время въ виду господствующей среди нашей молодой и либеральной части общества расшатанности религіозно-нравственныхъ понятій и отношеній.

Никто не можетъ спорить противъ того, что въ наше времяособенно усилилось индиферентное и подъ часъ враждебное отношеніе во всему божественному, священному и церковному. Нападенія на все это достигли кажется крайнихъ предвловъ. Изъ. области догиатовъ и върованій эти нападенія перешли въ соеру жизни и фактовъ. Понявъ превратно, по своему, Христа и Его ученіе, преподанное намъ въ Писаніи и Преданіи, наши псевдолибералы, во имя этихъ самыхъ превратныхъ понятій, стали нападать на служителей христіанской религін-на нашихъ пастырей и учителей церкви. Обвиняя этихъ последнихъ во всевовможныхъ недостатнахъ и поровахъ, они въ этихъ обнисніяхъ хотять вакъ-будто найти оправдание своему религозному надмеоерентизму и протестантствующему наловерію. "Рады бы, дескать, мы жить и въровать по христіански, да руководители-то наши и суевърны и невъжи и безиранственны". Таковъ, думаетеж намъ, смыслъ современныхъ нападовъ на духовенство.

Поэтому-то въ видахъ поднятія религіозно-нравственнаго уровня современной интеллигенціи мало одного положительнаго разъясненія христіанскаго въро и правоученія. Пова сами проповъдники этого ученія, наши пастыри и учители церкви, стоятъ суевърными, невъждами и безиравственными въ глазахъ этой интелигенцій, до техъ поръ эта интелигенція не станеть и слушать этихъ разъясненій; для этого прежде нужно сиять обвиненіе съ духовенства, показать, что на самомъ двле оно не таково, какимъ его представляють, показать его заслуги обществу и государству и въ настоящее и въ прежнее время, нужно растолковать, что отметаяйся пастырей, самого Христа отметается; потому что самые принципы, во имя которыхъ отметаются ихъ, осуждаются самимъ Христомъ и Его апостолами. Да, поднять и возвысить авторитеть духовенства, возбудить любовь и довъріе къ нему въ нашей интеллигенціи-такова должна быть первая задача современной апологіи христіанства; иначе какъ повърять, если не будутъ слушать?

Эту-то насущную нужду и потребность современнаго либеральнаго общества поняль составитель рекомендуемой нами книги; этой-то потребности онъ старался удовлетворить своей книгой, и нужно совнаться, выполниль свою задачу довольно успёшно.

Книга носить заглавіе: "за истину и правду". Подъ истиной здісь разумівется истина Христова ученія, а подъ правдой—правда о пастыряхь и учителяхь нашихь. Совершенно справедливо, что это "разумівется" не для всякаго очевидно съ перваго раза точно также, накъ не видно этого и изъ заголовковъ отдільныхъ частей книги, носящихъ самыя неопреділенныя названія. Но мы не можемъ порицать за это составителя книги. Ибо если бы онъ прямо сказаль, что книга направлена въ защиту духовенства, то навірное можно бы сказать, что нивто изъ тіхъ, по адресу которыхъ написана она, и не взяль бы этой книги. Теперь же самая эта неопреділенность заглавій невольно замитересовываеть книгой, заставляєть прочесть или по меньшей мірів пробіжать ее.

Что васается самаго содержанія книги, нужно замітить, что оно вполить соотвітствуєть указанной нами ціли книги. По своему содержанію книга представляєть сборникь статей разными авторами, въ разное время и въ разныхъ духовныхъ періодическихъ и неперіодическихъ изданіяхъ печатанныхъ. Туть вы встрічаете имена и Іоанна Смоленскаго епископа и профессоровъ Субботина, Казанскаго и Костомарова и С. М. Соловьева и др.; больше же всего статьи самого составителя книги г. Палимисестова. Если вообще хорошо показать нашему обществу,

что всевозможныя обвиненія на духовенство ложны и наих такія обличены: то одвлать это такъ, какъ г. Палимисестовъ, еще лучше. Ибо 1) духовныхъ періодичеснихъ изданій никто въдь у насъ не читаєть; 2) обличенія неправды свътскихъ людей противъ духовныхъ отцевъ нельзя заподозрить въ пристрастія и односторонности, потому что они идуть не оть одного лица, а отъ цълой корпораціи авторовъ, и что особенно важно, авторовъ большею частію непринадлежащихъ къ духовному сословію и нользующихся любовію и уваженіемъ даже въ самомъ свътскомъ обществъ.

Конечно при разсуждени котя нъсколькихъ лицъ, но объ одномъ и томъ же, нельзя обойтись безъ повтореній и пожадуй нъкоторыхъ разноръчій; встрычается то и другое и въ предлагаемой нами книгъ; но здъсь они такъ незамътны, такъ стушевываются въ общемъ — въ систематически распланированной группировкъ статей, что объ нихъ не стоитъ вести и ръчи.

Гораздо болве обращаеть на себя вниманія самая эта группировка статей. Не смотря на то, что книга эта — сборникъ; она очень систематична, и при многосторонности содержанія представляется единымъ цвлымъ.

Такъ въ 1-й главъ говорится о томъ, что сдъдало для человъчества христіанство, во второй о томъ враждебномъ отношеніи къ Христу, какое замъчается въ современномъ обществъ. Здъсь очевидно указывается источникъ вражды къ духовенству и несправедливость ея. Въ третьей главъ говорится о заслувается духовенства государству и народу въ различныхъ етправленіяхъ живни. Въ четвертой, самой большой по своему объему, опровергаются всевовможныя клеветы, которыми осыпаютъ духовенство. Здъсь разбираются толки и о невъжествъ духовенства, и объ его корыстолюбіи, и объ его безиравственности и т. п. Пятая глава заключаетъ въ себъ нъскольно горькихъ словъ нашимъ нигилистамъ и нигилисткамъ. Такимъ образомъ главная мысль вниги — защита духовенства раскрыта здъсь основательно и

Книга эта тъмъ болъе заслуживаетъ винманія что 1) она въ  $12^{1}/_{2}$  листовъ и цъна ей 30 к. для духовенства и церквей, и 2) остатокъ отъ издержекъ на изданіе ея назначается въ пользу бъдныхъ духовнаго званія.

#### объявленія.

# ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ

въ 1883 году

ВУДЕТЪ ИЗДАВАТЬСЯ НА ПРЕЖНИХЪ ОСНОВАНІЯХЪ.

Православное Обезрѣніе, учено-литературный журналь богословской науки и онлососім, особенно въ борьбъ ихъ съ современнымъ невъріемъ, церковной исторіи, критики и библіографіи, современной проповъди, церковно-общественныхъ вопросовъ я извъстій о текущихъ церковныхъ событіяхъ внутреннихъ и заграничныхъ, выходитъ емемѣсячно книжками въ 12 и болъе печатныхъ листовъ.

Цвна съ пересылкою 7 рублей. Подписва принимается въ Мосвев, у редактора журнала протојерея при церкви Оеодора Студита, у Никитскихъ воротъ, П. Преображенскаго и у всвхъ извъстныхъ книгопродавцевъ. Иногородные благоволятъ адресоваться исключительно такъ: въ редакцію Православнаго Обозрѣнія въ Москвъ.

#### въ редакции можно получать:

Оставшіяся въ небольшомъ количеств эквемпляровъ Писанія пумей апостольскихъ, изданныя въ русскомъ переводъ со введеніями и примъчаніями къ нимъ свящ. П. А. Преображенскимъ. Цвна съ пересылкою 2 р. Кромъ того:

1) Уназатель къ "Православному Обозрвнію" за одиннадцать 1860—1870 гг., составленный П. А. Ефремовымъ. Цвна

Указателя 75 к., съ пересылкою 1 р.

2) Псалтирь въ новомъ славянскомъ переводъ Амеросія архіспископа Московскаго. Москва 1878 г. Цъна 50 к.

3) Сочиненія св. Іустина философа и мученика, изданныя въ русскомъ переводъ, со введеніями и примъчаніями, свящ. П. Пре-

ображенскимъ. Цзна 1 р. 60 к., съ пересылкою 2 р.

4) Сочиненія древнихъ христіанскихъ апологетовъ: Татіана, Аоинагора, Ософила Антіохійскаго, Ермія Философа, Мелитона Сардійскаго и Минуція Фелинса. Изданіє его же. Цена 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к.

5) Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Пять внигь противъ ересей. ІІ. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданіе его же.

Цвиа 3 р. съ пересылкою.

6) Христосъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Москва, 1881 года. Цёна 75 к. съ пересылкою.

7) Теорія древле-русскаго церковнаго и народнаго пімія на основаніи автентических трактатовъ и акустическаго анадиза. Сочиненіе Юрія Арнольда. Москва, 1880 г. Ціна 2 р. съ перес.

Просимъ обратить особенное вниманіе: желая облегчить пополненіе церковныхъ библіотекъ и библіотекъ учебныхъ заведеній духовнаго въдомства и министерства народнаго просвъщенія, для коихъ "Православное Обозръніе" рекомендовано учебнымъ начальствомъ, редакція "Православнаго Обозрънія" находить возможнымъ доставить подписчикамъ это изданіе за 1877, 1878, 1879, 1880 и 1881 гг., по слъдующимъ понименнымъ цѣнамъ: для выписывающихъ его за одинъ какой-либо годъ—пять руб.. за два года—семь руб., за три—десять руб., за четыре—тринадцать руб., за пять лъть—пятнадцать руб. съ пересылкою.

Редакторъ протојерей П. Преображенскій.

Объ изданіи въ гор. Харьковъ общедоступнаго, духовно-нравственнаго журнала, подъ названіемъ:

### "БЛАГОВЪСТЬ".

Съ 1883 года, въ городъ Харьковъ, будетъ издаваться общедоступный, духовно-нравственный журналъ подъ названіемъ "Благовъсть", по нижеслъдующей программъ:

- I. Обозръніе текущей церковно-общественной жизни въ Россіи и заграницею въ ен современныхъ проявленіяхъ, мъропріятіяхъ и проч.
- II. Корреспонденція о замъчательных по чему-либо новостях и событіях въ области духовно-правственной.
- Ш. Очерки, разсказы, жизнеописанія, путешествія, красноръчіе, церковная старина, стихотворенія п проч.

IV. Обозръніе современной печати, отечественной и иностранмой, по вопросамъ духовно-нравственнымъ, рецензіи вингъ и т. п.

V. Отвъты редакціи и объявленія.

Журнать "Благовъсть" будеть выходить два раза въ мъсяцъ, въ объемъ отъ одного до двухъ листовъ. Цъна за годовое изданіе пять руб. сер., съ доставкою городскимъ подписчикамъ и съ пересылкою иногороднимъ, а за полугодовое три руб. сер. Объявленія для напечатанія въ журналъ "Благовъсть" оплачиваются дешевле, нежели въ другихъ изданіяхъ; объявленія учащейся молодежи о прінсканіи труда и объявленія объ изданіи другихъ журналовъ и газеть, каковые перепечатають у себя настоящее объявленіе, печатаются въ журналъ "Благовъсть" безплатно.

Подписка на изданіе журнала "Благовъсть" принимаются въ Харьковъ, въ церковно-свъчныхъ лавкахъ: Монастырской, у св. вороть и въ таковыхъ же, при Николавской и Единовърческой церквахъ, а равно въ конторъ редакціи журнала "Благовъсть", которая помъщается, какъ и сама редакція, въ Харьковъ, по Ивановской ул., на Пескахъ, въ домъ Захарьева; ходъ со двора. Контора открыта ежедневно отъ 9 часовъ утра до 4-хъ пополудни. Личныя объясненія по дъламъ редакціи могутъ быть ежедневно отъ 12 часовъ дня до 4 часовъ пополудни.

Всякую корреспонденцію (письма, деньги, посылки) просимъ адресовать исключительно на имя редактора-издателя.

Редакторъ-издатель Гр. Ив. Кулжинскій.

#### Открыта подписка

на литературно-политическій журналь

# "НАБЛЮДАТЕЛЬ"

Въ 1883 году. (годъ второй).

Журналъ будетъ выходить въ 1883 г. безъ предварительной цензуры, подъ прежней редакціей и при участіи прежнихъ сотрудниковъ.

Въ текущемъ году, въ "Наблюдателъ" принимали участіе: проф. И. Е. Апдреевскій, Ф. Андреевъ, С. А. Бердяевъ, П. И. Бларамбергъ, П. Д. Боборыкинъ, П. В. Быковъ, Й. Ф. Василевскій (Буква), д-ръ А. С. Виреніусъ, Д. И. Георгіевскій, Г. К. Градовскій, Ю. Г. Зависъцкій, д-ръ Ивинъ, проф. А. Ө. Кистявовскій, Е. П. Карновичъ, Е. Е. Карцовъ, баронъ Н. А. Корфъ, А. В. Кругловъ, Н. С. Курочкинъ, Д. П. Лебедевъ, Л. Левисъ,

проф. О. И. Леонтовичъ, П. Летневъ, В. Л. Марковъ, Н. Мивантроповъ, Н. Минскій, Д. Л. Михайловскій, В. О. Михневичъ, проф. В. И. Модестовъ, В. И. Немировичъ-Данчевко, В. Н. Нивитинъ, Омулевскій, Л. И. Пальминъ, М. Л. Песковскій, Л. К. Поповъ, проф. В. И. Сергевничъ, Д. И. Стахевъ, В. Я. Стоюнинъ, А. Тамбовцевъ, Л. Трефолевъ, В. В. Чуйко, С. С. Шашковъ и др.

Многія статьи и беллетристическія произведенія помянутыхъ

авторовъ находятся уже въ распоряжении редакции.

"Наблюдатель" выходить ежемъсячно, 1-го числа, книгами отъ 20—25 печатныхъ листовъ.

#### подписная цъна:

| Зв годъ:                   | акольоп ав                |
|----------------------------|---------------------------|
| Безъ доставки 12 р.        |                           |
| Съ доставкою въ СПетербур- | Съ доставкою въ Не-       |
| rb 13 "                    | тербургы 7 р. 50 "        |
| Съ перес. въ другія мъста  | Съ нер. въ другія мѣ-     |
| Имперіи                    | cra Poccia                |
| Съ перес. за границу 16 "  | Съ перес. за гран 9 " — " |

Книгопродавцамъ 50 коп. уступки. Принимающие подписку въ въ разсрочку или по полугодіямъ не пользуются уступкой.

Гг. служащимъ дълается разсрочка по третямъ, за поручительствомъ казначеевъ.

#### РАЗСРОЧКА ПЛАТЫ ПО ТРЕТЯМЪ:

| при подпискЪ.         | къ 1 мая. | въ 1 сент. |
|-----------------------|-----------|------------|
| Безъ доставки 5 р.    | 4 p.      | 3 р.       |
| Съ доставкою 6 "      | 4 ,       | 3 -        |
| Оъ пересылкою 6 "     | δ,        | 3 "        |
| Съ перес. за гран 8 " | 5 _       | 3 _        |

Подписка принимается: въ С.-Петербургъ, въ главной конторъ редавціи (Поварской переулокъ, д. № 5, кв. № 5), а также во всъхъ извъстныхъ книжныхъ магазивахъ. Иногородные подписчики адресуются исключительно: въ главную контору "Наблюдателя". Редакція отвъчаеть за исправную доставку изданія только передъ тъми изъ своихъ подписчиковъ, которые подпишутся въглавной конторъ журнала.

Подписка на текущій годъ продолжается. Подписавшіеся получають всё книги журнала, начиная съ 1-го №.

Редакторъ-Издатель А. Пятковскій.

#### печатать позводяется

съ тъмъ, чтобы по отпечатани представлено было въ цензурный комитетъ узаконенное число экземпляровъ. Москва, октября 26 дня 1882 г.

Ценворъ протојерей С. Зерновъ.

### Въ реданціи "Православнаго Обозрънія"

продаются слъдующія книги.

I. Размышленія о сущности христіанской въры. Соч. Гизо. Переводъ свящ. Н. Сергіевскаго. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер 1 р. 20 к.

II. Вѣчная жизнь. Пувличныя чтенія Э. Навиля. Перев. свящ.

Н. Сергіевскаго. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.

III. Сочиненія св. Іустина философа и мученика, изданныя въ русскомъ переводъ, со введеніями и примъчаніями, свящ. П. Преоб-

раженскимъ. Цена 1 р. 50 к., съ пересылкою 2 руб.

IV. Сочиненія древнихъ христіанскихъ апологетовъ: Татіана, Аоинагора, Өеофила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Сардійскаго и Минуція Феликса. Изданы въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примъчаніями, свящ. П. Преображенскимъ. М. 1867 г. Цъна 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к.

V. Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Пять книгъ противъ ересей. II. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свяш. П.

Преображенскимъ. М. 1871 Цвна 3 руб. съ пересылкою.

VI. Вопросъ о злъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля, Перев. свящ. Н. Протопопова. М. 1872 г. Ц. 75 к., съ перес. 1 р. сер.

VII. Ръчи произнесенныя при выпускахъ воспитанниковъ перваго десятилътія Александровскаго Военнаго Училища священникомъ А. М. Иванцовымъ-Платоновымъ. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

VIII. Изъ ленцій по церновному праву. О. проф. моск. университета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М.

1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

Выпускъ II. Система каноническаго права: о составъ церковнаго общества. Ц. 80 к., съ перес. 1 р., а обоихъ выпусковъщ. съ перес. 2 р.

IX. Ереси и расколы первыхъ трехъ въковъ христіанства. Ч. І. Обозръніе источниковъ для исторіи древнъйшихъ сектъ. Прот. А. М. Иванцова-Платонова. Ц. 2 р. съ перес. 2 р. 50 к.

Х. Религіозныя движенія на христіанскомъ востокт въ IV и V вънахъ. Критико-историческія замъчанія. Прот. А. М. Иванио-ва-Платонова. Цъна 1 р. 50 к., съ пересылкою 1 р. 75 к.

XI. Христосъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Москва.

1881 г. Цена 75 к., съ пересылкою.

XII. Теорія древле-русскаго церковнаго и народнаго пѣнія на основаній автентическихъ трактатовъ и акустическаго анализа. Сочиненіе Юрія Арнольда. Москва, 1880 г. Цѣна 2 руб. съ песылкою.

## ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ

### ВЪ 1883 ГОДУ БУДЕТЪ ИЗДАВАТЬСЯ НА ПРЕЖНИХЪ основаніяхъ.

Подписная цена на годовое изданіе съ пересылкою 7 руб. Подписка принимается: въ Москењ, у редактора журнала протојерея при церкви Өеодора Студита, у Никитскихъ вороть, П. Преображенскаго и у извъстныхъ книгопродавцевъ; въ Петербуриъ — въ книжномъ магазинъ Тузова. Иногородные благоволять адресоваться исключительно такъ: редакцію «Православнаго Обозрѣнія» въ Москвѣ.

Просимъ обратить особенное вниманіе: желая облегчить пополнение церковныхъ библютекъ и библютекъ учебныхъ заведеній духовнаго в'ядомства и министерства народнаго просвъщенія, для коихъ «Православное Обозръніе» рекомендовано учебнымъ начальствомъ, редакція «Православнаго Обозрѣнія» находить возможнымь доставить подписчикамъ это изданіе за 1877, 1878, 1879, 1880 и 1881 гг., по следующимъ пониженнымъ ценамъ: для выписывающихъ его за одинъ какой-либо годъ-пять руб., за два годасемь руб.; за три-десять руб., за четы ре-тринадцать руб., за пять лъть - пятнадцать руб. съ пересылкою.

### въ редакци можно получать:

Оставшіяся въ небольшомъ количествъ экземпляровъ Писанія мужей апостольскихъ, изданныя въ русскомъ переводъ со введеніями и примъчаніями къ нимъ свящ. П. А. Преображенскимъ. Цъна съ пересылкою 2 р.-Кромъ того:

1) Указатель къ "Православному Обозрвнію" за одиннадцать лътъ 1860-1870 гг., составленный П. А. Ефремовымъ. Цъна Указателя 75 к., съ пересылкою 1 р.

2) Псалтирь въ новомъ славянскомъ переводъ Амеросія архі-

епископа Московскаго. Москва 1878 г. Цвна 50 коп. Редакторъ-издатель прот. П. Преображенскій.

> Печатать позволяется. Москва. Октября 25 дня 1882 года. Цензоръ протојерей С. Зерновъ.

# IPABOCJABHOE OFO3PBHIE

1882

ноябрь.

H. K. CMMPHOBL

#### СОДЕРЖАНІЕ:

- 1.—СЛОВО ВЪ ДЕНЬ СВ. АРХИСТРАТИГА МИХАИЛА И ПРОЧИХЪ СИЛЪ БЕЗПЛОТНЫХЪ. Высокопреосвящ. Димитрія, архіепископа, Херсонснаго и Таврическаго.
- Н.—ИСТОРІЯ СТРАДАНІЙ ГОСПОДА НАШЕГО ІИСУСА «ХРИСТА. VI. Інсусь Христось предъ судомъ Пялата и Ирода. — VII. Распятіе Інсуса Христа. — VIII. Погребеніе Інсуса Христа. Свящ. Т. И. Бутневича.
- П.—ТОМАСЪ КРАМЭРЪ, АРХІЕПИСКОПЪ КАНТЕРБУРІЙСКІЙ. В. А. Соколова.
- IV-О БРАКОРАЗВОДНОМЪ ПРОЦЕССВ. Н. А. Заозерскаго.
- у.—ЧУДЕСА ГОСПОДА НАШЕГО ІИСУСА ХРИСТА, XXIII. Исцеленіе страждущаго водяною.—XXIV. Исцеленіе глухонемаго.—XXV. Чудесное насыщені метырехъ тысячь.—XXVI. Исцеленіе слепаго въ Виссаиде.
- VI—ИДЕАЛЪ ЖЕНЩИНЫ ХРИСТІАНКИ. Поученіе преосв. Никанора епископа Уфимскаго.
- VII.—ОТВЪТЪ Г. ПРОФЕССОРУ ЛЕБЕДЕВУ НА НОВУЮ КНИГУ "ИЗЪ ИСТОРИИ ВСЕЛЕНСКИХЪ СОБОРОВЪ ІУ и У ВЪКОВЪ". Прот. А. М. Иванцова-Платонова.
- VIII.—ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ: Пребываніе г. оберъ-прокурора св. Синода К. П. Побъдоносцева въ Твери. — Извъстія по церковно-свѣчному дѣлу. — Циркуляръ г. министра народнаго просвъщенія попечителямъ учебныхъ округовъ, отъ 14 февраля 1882 года за № 1931. — Объявленія.

#### MOCKBA.

Въ Университетской типографіи (М. Катковъ), на Страстномъ бульваръ. «Православное Обозрѣвіе» выходить ежемѣсячно, книжками отъ 12 печатныхъ листовъ и болѣе. Подписная цѣна 6 р. 50 к. въ годъ.—а съ доставкою на домъ въ Москвѣ и пересылкою въ другіе города 7 р. с.

Полные окземпляры «Православнаго Обозрѣнія» за прежніе годы можно получать по слѣдующимъ пониженнымъ цѣнамъ: 1861, 1862, 1863 и 1864 годы—по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866 и 1869 — по 3 руб. безъ пересылки, 1867, 1868 и 1871 по 4 руб. безъ пересылки, 1870, 1872, 1873 и 1874—по 5 руб. безъ пересылки, а за четырнадцать лѣтъ 1861—1874—сорокъ пять рублей. На пересылку прилагается за каждый годовой экз. за 8 ф., а за 14 лѣтъ—за 100 фунтовъ по разстоянію.

# Отъ Москвы за каждый фунтъ посылокъ съ книгами взимается:

До Або 12 к. Амколъ 18 к. Архангельска 13 к. Астрахани 15 к. Баку 16 к. Благовъщенска на Амуръ 20 к. Варшавы 13 к. Вильно 9 к. Витебска 6 к. Владикавказа 16 к. Владиміра 3 к, Вологды 5 к. Воронежа 5 к. Выборга 8 к. Върнаго 18 к. Вятки 10 к. Гельсингоорса 10 к. Гродно 11 к. Дербента 16 к. Екатеринодара 10 к. Екатеринослава 14 к. Елисаветноля 16 к. Житоміра 10 коп. Иркутска 20 коп. Казани 9 к. Калиша 15 к. Калуги 3 к. Каменецъ-Подольска 13 к. Кишинева 15 к. Кіева 9 к. Ковно 10 к. Костромы 4 к. Красноярска 18 к. Куопіо 11 к. Курска 6 к. Кутайса 16 к. Къльцовъ 14 к. Ломжи 12 к. Люблина 12 к. Минска 8 к. Митавы 11 к. Могилева 6 к. Нижняго-Новгорода 5 Никол. (Приам. Обл.) 20 к. Новгорода 5 к. Новочеркаска 11 к. Оренбурга 16 к. Орла 5 к. Пензы 8 к. Перми 15 к. Петрозаводска 11 к. Петрокова 14 к. Плоцка 14 к. Полтавы 9 к. Пскова 8 к. Радома 14 к. Ревеля 9 к. Риги 10 к. Рязани 3 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семипалатинска 18 к. Симбирска 9 к. Симферополя 14 к. Смоленска 4 к. Ставропольск. губ. 14 к. Сувалокъ 12 к. Съдлеца 12 к. Тавастгуса 10 к. Тамбова 5 к. Ташкента 18 к. Твери 3 к. Тифлиса 16 к. Тобольска 16 к. Томска 18 к. Тулы 3 к. Улеаборга 13 к. Уральска 16 к. Уфы 14 к. Харькова 8 к. Херсона 13 к. Чернигова 8 к. Читы 20 к. Эривани 16 к. Якутска 20 к. Ярославля 3 к.

HOTOTEPEN H. K.

## CIOBO

### ВЪ ДЕНЬ СВ. АРХИСТРАТИГА МИХАИЛА И ПРОЧИХЪ СИЛЪ БЕЗПЛОТНЫХЪ.

аромзносонное высокопреосвящениѣйшимъ Димитріемъ, архіопископомъ Хорсонскимъ и Таврическимъ, въ Житомірской Михайловской церкви, 8 ноября 1878 г. \*).

Ангела мирна, върна наставника, хранителя душъ и тълесъ нашихъ у Господа просимъ.

Но развъ нътъ у кого-либо изъ христіанъ своего ангела хранителя? Есть у каждаго отъ дня крещенія его во имя пресвятыя и живоначальныя Троицы, —Отца и Сына и Святаго Духа. Такъ учить въровать св. церковь Христова. И эта въра въ соприсутствие съ върующими св. ангела хранителя столь же древня въ человъчествъ, какъ древня самая въра во единаго Бога—Творца и Промыслителя міра и человъковъ. Помнитель, какъ Авраамъ—отецъ всъхъ върующихъ, посылая раба евоего избрать невъсту сыну своему изъ благочестиваго дома Нахорова, напутствовалъ его молитвою, чтобы Господь послалъ ему въ сопутника ангела своего; или какъ Іаковъ, благословляя дътей своихъ, благословлялъ ихъ отъ лица ангела Божія, который сопутствовалъ ему, руководилъ и охранялъ его во всю жизнь? Какъ ангелъ Божій сопутствовалъ даже видимо благочестивому Товіи, охранялъ его отъ многихъ опасностей, исцълилъ слёпоту отца его, и самъ го-

<sup>\*)</sup> Въ бытность его архіепископомъ Волынскимъ.

ворилъ Товиту: я былъ съ тобою всегда, когда ты творилъ добрыя дёла свои и возносиль молитвы твои въ Богу. Въ церкви апостольской эта святая въра въ сопребывание съ каждымъ изъ върующихъ св. ангела хранителя такъ была всеобща и жива, что ногда апостолъ Петръ, чудесно избавленный ангеломъ изъ темницы, толкнулъ во врата дома, гдв върующіе совершали свои нощныя молитвы, то всв они сказали: "это ангелъ его!" И не дивно: потому что самъ Господь Інсусъ Христосъ, научая благоразумной осторожности въ обращении съ дътьми, говорилъ: "блюдите, да не презрите единаго отъ малыхъ сихъ, ангели бо пхъ выну видятъ лице Отца Моего, иже на небесъхъ". А св. апостолы учили, что ангелы Божін "суть елужебнін дуси, въ служеніе посылаеміи за хотящихъ наслъдовати спасеніе". Посему св. церковь въруетъ, что при самомъ вступленіи каждаго изъ насъ въ благодатное царство Христово, при самомъ возрождении въ новую жизнь во Христв посредствомъ св. крещения, Отецъ небесный, усыновляя насъ Себъ, вручаеть каждаго храненію и руководству одного изъ св. ангеловъ Своихъ, который пребываеть до самаго конца жизни нашей, или лучше до того страшнаго для насъ часа, когда по разръшении нашемъ отъ узъ плоти, судъ Божій опредвлить нашу участь-или въ радости и блаженствъ, или въ томленіи и скорби ожидать послъдняго суда Христова.

Для чего жь, подумаете, повельвается просить у Господа ангела хранителя, если онъ уже дарованъ намъ и прежде прошенія нашего? Для того, во-первыхъ, что это наша священнъйшая обязанность, сыновній долгь нашъ предъ Отцемъ небеснымъ о всемъ молиться Ему, всего просить у Него, за все благодарить Его; это выраженіе нашей въры въ Него, нашей любви къ Нему, нашей покорности Ему, нашего упованія на Него. Нъть сомньнія, что каждый земной отецъ заботится о своихъ дътяхъ, старается приготовить и доставить имъ все потребное для нихъ; но это освобождаетъ ли дътей оть обязанности обращаться къ отцу своему во всъхъ своихъ нуждахъ, отъ него ожидать всякаго дара и утъшенія, предъ нимъ выражать свою любовь и довъріе, свою преданность и благодарность? Въ противномъ случать они выказывали бы явно, что не сознаютъ своей зависимости отъ отца своего, не чувствуютъ его любви и попе-

ченія объ нихъ, неблагодарны въ его благодзяніямъ. Такъ и Отепъ небесный подаеть намъ все и прежде прошенія нашего; но это не освобождаетъ насъ отъ обязанности о всемъ молиться Ему и всего просить у Него. Онъ "сіяеть солице Свое на злыя н благія и дождить на праведныя и неправедныя": твить не менъе мы обязаны молиться Ему, чтобъ и свътъ солнечный и дожи и росы были для насъ благотворны, а не губительны. Онъ повельть земль произращать многоразличные плоды въ насыщеніе наше; но тъмъ не менъе Сынъ Божій заповъдаль намъ просить у Отца небеснаго насущнаго хлеба нашего на всякій день. Въ противномъ случав мы выказали бы свое неввріе въ Его отеческій промысль о насъ, свое безчувствіе къ Его высочайшей любви и благости, свою неблагодарность въ Его благодъяніямъ. Посему-то и заповъдуется намъ о всемъ молиться Отцу небесному, всего просить у Его благости, о всемъ благодарить Его милосердую любовь въ намъ.

Съ другой стороны, мы сами часто дълаемъ себя недостойными благодатнаго храненія своего ангела хранителя. Хотя ангелъ хранитель дается христіанину на всю жизнь и никогда не оставляеть его до самой смерти: но коль скоро человъкъ дълаеть что-либо беззаконное и злое, чего не можетъ терпъть чистое и святое око ангела; коль скоро привыкнеть услаждаться внутрь себя нечистыми и порочными помыслами и чувствованіями, когда душа его наполняется какъ бы нъкіимъ смраднымъ дымомъ, который отгоняеть все чистое, святое, небесное; твиъ паче когда повторяя одни и тъ же гръхи, предвется совершенно страстямъ н доходить до ожесточенія во гріхів: то ангель хранитель, оскорбіяемый нечистотою и смрадомъ греховнымъ, удаляется отъ него. А что тогда? Тогда овладъваетъ имъ ангелъ тьмы; ибо при комъ нътъ ангела хранителя, при томъ врагъ-губитель. А гдь этоть врагь, тамъ тьма и омрачение ума, тамъ нечистота и развращение сердца, тамъ усыпление и омертвъние совъсти, тамъ всеконечное раставние во гръхахъ. Въ жити св. Нифонта читаемъ, что сей св. мужъ, шедши изъ церкви, увидълъ у воротъ одного дома ангела Божія во образъ юноши, горько плачущаго. Это побудило преподобнаго остановиться и спросить о причинъ такой скорби. "Я, говорилъ ангелъ, приставленъ Богомъ къ одному человъку хранить его: но этотъ человъкъ впалъ въ рас-

Digitized by Google

путство и теперь предается беззаконію въ этомъ нечестивомъ домф; накъ же мнв не скорбеть о его погибели? -накъ не планать о томъ, что образъ Божій поверженъ въ такую скверну?"-Почему же не подъйствуещь на него, не удержищь отъ зла, не научишь цоканнію? спросиль еще св. Нисонть. - "Невозможно мив теперь и приступить къ нему, отвъчаль ангель. Съ тъхъпоръ нанъ началъ гръшить, онъ сдълался рабомъ бъсовъ; и теперь мив остается только планать и молиться о немъ!" Посемуто, братіе мои, св. церковь учить насъ молиться каждодиевно Отцу небесному, чтобы Онъ не отняль отъ насъ по гръхамъ нашимъ св. ангела хранителя; заповъдалъ бы ему не удаляться отъ насъ за граховную нечистоту нашу, но возбуждать насъ къ поваянію, научать насъ всему доброму, наставлять на всявое дъло благое, охранять насъ отъ всякаго зда;---молиться и самому ангелу хранителю нашему, чтобы онъ не возгнушелся нечистотою нашею и не предаль насъзлой власти діавола. "Ангела мирна, върна наставника, хранителя душъ и телесъ нашихъ у Господа просимъ".

Итакъ мы просимъ, вопервыхъ, ангела мирна; потому что св. ангелы суть служители не только любви и милосердія, но и правды и суда Божія. Ихъ посылаеть Господь къ людямъ не съ одними дарами благости, а и съ явленіями праведнаго гитва Своего, съ казиями за гръхи человъческие. Господъ Інсусъ Христосъ, примиривъ насъ кровію преста Своего съ правосудіемъ Божіниъ, очистивъ совъсть нашу отъ мертвыхъ дълъ, даровалънебесный миръ душъ нашей, миръ нашей совъсти и сердцу. Но гръхами своими мы опять возбуждаемъ на себя праведный гиввъ Божій и дълвемся врагами Богу, опять обременяемъ совъсть свою тяжнимъ бременемъ нечистыхъ и смрадныхъ дълъ, такъ что не бываетъ мира не только въ душъ, а и въ костъхъ нашихъ отъ лица гръхъ нашихъ. Своими неправдами и беззаконіями мы вносимъ нестроеніе и вражду и въ самое общество, въ которомъ живемъ. Слъдствіемъ всего этого бываеть "скорбь и теснота на всяку душу человека творящаго злое". Ангелъ Божій не только отступаеть со скорбію и слезами отъ души гръшной и нечистой, но по горячайшей любви своей къ Богу, по ревности о славъ Божіей, о величіи и святости закона Божія, готовъ стать противъ насъ за честь и славу

Божію, навазать насъ за преступленіе закона Божія, отмстить намъ за оскорбленіе величія и святости Божіей. Посему-то мы и должны просить у Господа ангела мирна, т.-е. просить того, чтобы ангель Господень быль для насъ не въстникомъ гнъва и карателемъ беззакомій нашихъ, но ходатаемъ нашимъ предъ Богомъ, возбуждаль бы душу нашу къ покаянію и примиренію съ правосудіемъ Божіимъ, возносилъ бы но престолу Божію нашу молитву покаянія и приносилъ намъ отъ Господа прощеніе гръховъ и миръ нашей совъсти; чтобы своимъ небеснымъ наставленіемъ врачеваль язвы сердца нашего и услаждаль горечь души нашей; чтобы своею любовію, чистотою и незлобіемъ располагаль и нашу душу къ кротости, незлобію и имролюбію со всъми братіями нашими во Христь, чтобы миръ Божій, превосходяй всякъ умъ, водворялся не только въ душахъ и сердцахъ нашихъ, но и во всемъ обществъ христіанскомъ.

Вовторыхъ, мы просимъ у Господа ангела върна наставника. Сами по себъ, безъ посторонняго наставленія и руководства, мы, жакъ говорить сердцевъдецъ Господь, и окалины и бълмы и нищи и слевы и наги. Разумъ наянъ подверженъ непрестаннымъ опибканъ и заблужденіявъ, такъ что иногда, по слову пророка, свъть представляется ему тьмою и тьма свътомъ, доброе дукавышь и лукавое добрымь; а потому, вийсто руководства къ царствію Божію, онъ заводить насъ въ погибель. Воля наша немощиа до того, что какъ говорить апостоль, "не еже кощеть доброе творить, но еже не хощеть злое, сіе содъваеть". Сердце наше есть такой мутный и нечистый источникъ, изъ котораго, по слову самаго Господа "исходятъ помышленія злая". Потому и прини мизне нетовржи органия прини и заблужденій, сопровождаемых тяжкями и грустными последствіями,--опъименіемъ неудачъ и разочарованій, пороковъ и преступленій, оставляющихъ по себъ одно горькое, но позднее и безнаодное раскалніе. И что было бы съ нами, еслибы въ этомъ мірь, гдь все покрыто для насъ глубовою тьмою и мракомъ, гдь ничто не въ наплей власти, а все можеть стать противъ насъ, въ этой жизни, которую оправедливо уподобляють въчно-волнующемуся морю, --- иы были предоставлены самимъ себъ, безъ върнаго руководства и наставленія свыше? Было бы безъ сомивнія то же что было съ дравними язычниками, которые, по слову

Писанія, "осустишася помышленіи своими и омрачися неразумное сердце ихъ, глаголющеся быти мудри, объюродъща", приложились скотомъ иесмысленнымъ и уподобились имъ, жили, какъ безсловесныя, руководясь одними чувствами и страстными влеченіями растлънной своей природы, и умирали какъ безсловесныя, безъ яснаго сознанія о томъ, что ожидаетъ ихъ по смерти, безъ надежды и упованія жизни въчной.

Правда, у насъ немало есть наставниковъ и учителей. Учитъ насъ и вившияя природа, въ которой "невидимая Божія творенми помышляема, видима суть, и присносущная сила Его и Божество". Учать насъ и родители и земные наставники наши, такъ что вся жизнь человъка не можеть вмъстить всего, что представляють многочисленныя и разнообразныя науки, изобрътенныя разумомъ для просвъщенія нашего. Учить нась св. Церковь, предлагая намъ и самое живоносное слово Божіе, въ которомъ открываются всв совровища премудрости и разума духовнаго, и многочисленныя писанія святыхъ и богоносныхъ мужей, въ которыхъ заключаются многообразные опыты духовной мудрости великихъ подвижниковъ и учителей въры и благочестія. Но всъ эти наставники и учители говорять уму и сердцу нашему посредствомъ вившняго слуха, который не всегда върно и всегда почти слабо передаетъ душъ нашей ихъ наставленія: отъ тогото всв поученія ихъ большею частію мертвы и безжизненны, въ душв нашей и самое живое и живоносное слово Божіе не чаще ли всего проносится мимо слуха нашего аки медь звенящая или кимваль звяцаяй? Напротивъ ангель хранитель нашъ говорить непосредственно душів нашей. Онъ озаряєть, просвівщаеть и вразумляеть разумъ нашъ въ познаніе всего, "елика суть истинна, елика честна, елика праведна, елика пречиста, елика прелюбезна, елика доброхвальна". Онъ сограваеть сердце наше любовію въ Богу и во всему доброму, святому, божественному, движеть и направляеть волю нашу "и еже хотети и еже дънти о благоволеніи", возбуждаеть, озаряеть и просвъщаеть совъсть нашу, чтобы она върно различала доброе отъ лукаваго, грозно обличала всякое не только дело, а и помышленіе и желаніе греховное, верно руководила насъ въ исполненіи заповедей Божінхъ. Онъ услаждаеть душу нашу внутреннимъ миромъ и радостію, сладостною надеждою будущаго блаженства въ слав-

номъ царстве Христовомъ, когда мы исполняемъ святыя заповеди Отца небеснаго, или же устращаеть ее страхомъ въчныхъ мученій, когда уклоняемся съ пути заповъдей Божінкъ на путь гръха и беззаконія. Само собою разумъется, что благоуспъшность наставленій св. ангела хранителя зависить оть насъ самихъ, отъ нашего вниманія, усердія и повиновенія своему небесному наставнику, подобно какъ успъхъ всякаго ученика зависить отъ его вниманія, придежанія и послушанія своему учителю. Когда мы съ усердіемъ внимаемъ своей совъсти, чрезъ которую преимущественно говорить намъ ангелъ Божій, повинуемся ея гласу, творимъ благое и угодное предъ Богомъ, и убъгаемъ всякаго гръховнаго обольщенія: тогда ангелъ хранитель радуется о насъ, молится за насъ и утвшаетъ насъ своимъ мирнымъ и благодатнымъ присутствіемъ съ нами. Когда же напротивъ мы не слушаемся своей совъсти, дъйствуемъ вопреки ея внушеніямъ, стараемся даже заглушить ея голосъ лживыми чувствованіями и изворотами, и даемъ водю своимъ страстямъ и злымъ похотямъ плоти: тогда ангелъ свъта и благодати отступаеть отъ души нашей, и ангель тьмы и злобы приближается въ ней и овладъваетъ ею, тогда предается она въ "неискусенъ умъ творити неподобная".

Наконецъ, мы просимъ у Господа ангела хранителя душъ и тыесъ нашихъ. Канъ необходимо для насъ это ангельское храненіе, въ этомъ убъждаемся ежеминутно. Отъ чего не страдаетъ тылесная жизнь наша? Полчище многообразныхъ бользней человъчеснихъ такъ велико, что всъ усилія врачей не въ состояніи услъдить за ними, не могуть даже исчислить ихъ, тъмъ менъе одольть ихъ и защитить отъ нихъ нашу жизнь. Что не угрожаетъ намъ смертію? Умираетъ человъкъ и безъ пищи и отъ пищи, и отъ воздуха и безъ воздуха, и безъ воды и отъ воды, и отъ солнца и безъ солнца, и отъ грознаго удара молніи и отъ дегкаго дуновенія вътра. Смерть преслъдуеть насъ по пятамъ во всю нашу жизнь. Что жь спасеть насъ отъ нея? Одно милосердіе и долготерпъніе Божіе, одно охраненіе и ходатайство о насъ нашего ангела хранителя. Быть-можеть небесный Домовладыка, назирая вертоградъ Свой, уже сказалъ о насъ, какъ о безплодной смоковниць: "се третіе льто прихожду, ища на ней плода, и не обрътаю: посъцы убо ю, вскую и землю упражинетъ". Но

небесный приставникъ дущи нашей умоляетъ Его: "потерци и еще лъто едино, дондеже окопаю ее гноемъ, и аще убо сотворить плодъ, аще ли же ни, во грядущее посъчеши ю". А что сказать объ опасностяхъ для жизни духовной, для правственной чистоты сердца и здравія духа? Міръ нашъ такъ преисполненъ соблазновъ, что самъ Господь со скорбію говорилъ: "горе міру отъ соблазнъ". Духъ злобы непрестанно стережеть насъ на всъхъ путяхъ жизни, "ходитъ яко левъ рыкаяй, искій кого поглотити". Кто же можеть защитить нашу душу оть угрожающихь ей напастей и погибели, кромъ ангеда Господня? Посему-то и надобно, братіе мон, остерегаться отъ всего нечистаго и граховнаго, чтобъ не удадить отъ себя ангела хранителя: надобно, напротивъ, поддерживать, оживлять и украплять живой союзъ съ нимъ непрестаннымъ памятованіемъ о немъ, сердечною дюбовію и благодарностію нъ нему, искреннимъ послущаніемъ ему и усердною готовностію исполнять его благія внущенія, слышимыя въ нашей совъсти, молитвеннымъ призываніемъ его на помощь во встить сдучаямъ и обстоятельствамъ жизни, да покрываетъ онъ насъ всегда врыдами своея благости, да не отступить отъ насъ и не попустить дукавому демону овладёть душою нашею насильствомъ смертнаго сего телесе; но да утвердитъ насъ въ страхъ Божіемъ, въ дюбви и благоговъніи предъ Богомъ. Аминь.

# исторія страданій **Господа нашего інсуса христа\***).

### ГЛАВА УІ.

Інсусъ Христосъ предъ судомъ Пилата и Ирода.

Отъ Кајасы повели Інсуса въ преторію на судъ Пидата. Было утро. Сами іуден не вошли въ преторію, чтобы не осиверниться, но чтобы можно было имъ всть паску. Само собою разумвется, что римскій прокураторъ, завъдывавшій Іудеєю, давно слышаль объ Інсусв: слухомъ о Немъ полна была Палестина. Безъ сомивнія Пилать зналь и о происшествіяхъ прошлой ночи — о взятіи Інсуса Христа подъ стражу и о судъ надъ Нимъ во дворцѣ Ваівы, потому что тамъ участвовала римская стража. Онъ вполив зналь, наковы были тѣ люди, которые явились къ нему; зналь даже и то, что іудейская знать ненавидить Інсуса по личнымъ видамъ (Мате. XXVII, 18). "Если онъ далъ солдать для взятія Інсуса Христа подъ стражу, говорить Шлейермахеръ <sup>41</sup>), то очевидно, что они (т.-е. первосвященники и книжники) уже напередъ должны были разсказать ему о самомъ дълъ". Но съ другой стороны Пилать зналь и то, какъ римскіе законы строги къ ис-

<sup>\*)</sup> См. сентябрскую ин. "Правося. Обоер." текущаго года.

<sup>41)</sup> Das Leben Iesu, crp. 427.

внимательному судіи. Вотъ почему самымъ первымъ вопросомъ своимъ онъ даетъ понять синедріону, что онъ не въритъ справедливости суда его и не намъренъ исполнять желаній его такъ скоро, какъ ожидалъ синедріонъ. Онъ требуетъ, чтобы доказали ему вину Іисуса. "Въ чемъ вы обвиняете человъка сего?" спросилъ онъ іудеевъ. Въ этомъ вопросв ясно слышится подлинный голосъ римскаго правосудія, а равно право и власть Пилата переследовать дело. "Еслибы Онъ не быль злодей, мы не предали бы Его тебъ", отвъчали іудеи. Это наглое уклоненіе отъ прямаго отвъта на вопросъ Пилата не могло расположить его въ пользу обвинителей, и онъ тотчасъ же ставить дело на его законную почву спокойнымъ, но нъсколько презрительнымъ возраженіемъ: "возьмите Его вы и по закону вашему судите Его". Сопротивленіе іудеевъ въ настоящемъ случав имъло свое основаніе безъ сомивнія не столько въ ихъ обыкновенной церковной независимости, сколько въ опасеніи, чтобы Пилать, переслівдовавь діло, не отказался исполнить ихъ планъ. Какъ бы то ни было, но начавшееся пререканіе вызвало прокуратора на публичное объявленіе предъ людьми принадлежавщими къ обоимъ народамъ и окружавшими въ то время его іудейское съдалище, - своего права и обязанности заняться этимъ уголовнымъ деломъ непосредственно въ качествъ судьи. Такимъ образомъ волей-неволей іуден должны были принести потребованное Пилатомъ обвиненіе. Обвиненіе это состояло въ следующемъ. "Мы нашли, говорили іудеи, что Онъ развращаеть народъ нашь и запрещаеть давать подать несарю, навывая Себя Христомъ царемъ". Такимъ образомъ Інсуса обвиняли предъ Пилатомъ въ такомъ преступленін, за которое осужденный по римскому законодательству, "лишался огня и воды" и подвергался повъщенію на несчастномь деревъ (arbor infelix), такъ какъ это было преступление противъ римскаго народа или противъ его безопасности (Crimen adversus populum romanum vel adversus securitatem ejus). Это обстоятельство заставило Пилата обратить на жалобу іудеевъ серьёзное вниманіе. Пилать вошель въ преторію и призвавъ Інсуса сказалъ Ему: "Ты царь іудейскій?" Інсусь отвічаль ему: "оть себя ли ты говоришь это, или другіе сказали тебъ о Миъ?" Этотъ отвътъ Інсуса выражаль не желаніе узнать, что было сказано іудеями въ отсутствіе Іисуса Христа, а имветь болве глубокое вначеніе. Христосъ вакъ бы такъ говориль Пилату: "въ каконъ смыслъ употребляещь ты это выражение? Если ты говоришь это оть себя, -- въ томъ смыслъ, въ какомъ римлянинъ естественно употребиль бы это слово, то Я-не царь іудейскій. Но если другіе говорили тебъ это о Миъ, если ты имъещь въ виду еврейскихъ пророковъ о царъ въ смыслъ чаянія всего міра, то они требують дальнейшаго "разъясненія". Пилать на это отвечаеть, вакъ и следовало отвечать римлянину: "разве я іудей? Твой народъ и первосвященники предали Тебя мив, что Ты сдвлаль?" Христосъ, какъ бы не обращая вниманія на этотъ вопросъ, продолжалъ Свою ръчь: "царство Мое не отъ міра сего: еслибы оть міра сего было царство Мое, то служители Мои подвизались бы за Меня, чтобы я не быль предань іудеямь: но царство Мое не отсюда". Слова "царство", "служители" заставляють Пилата предложить снова вопросъ: "итакъ Ты царь?" Інсусъ отвёчаль: "ты говоришь, что Я царь. Я на то родился, и на то пришелъ въ міръ, чтобы свидетельствовать о истине; всякій, кто отъ истины, слушаеть гласа Моего". Этоть отвыть заключаеть въ себъ такой смыслъ: "да, Я царь, владълецъ истины". Но у Пилата не было желанія разсуждать о небесной истинь; это діло однихъ праздныхъ мечтателей. Истина сама въ себъ недоступна для ограниченнаго человъческаго разума. Неужели этотъ неученый обвиняемый можеть быть проповъдникомъ истины! Философы не нашли ее, а іудейское чистовившнее, формалистическое въроучение едва ин заслуживаеть и внимания. Умный человъкъ непременно долженъ быть скептикомъ. Вотъ чемъ объясинется тотъ полусаркастическій, полупрезрительный, скептическій вопросъ, воторый предложиль Інсусу Пилать: "что есть истина?" Для Пилата стало яснымъ, что онъ имъетъ дъло не съ политическимъ преступникомъ, который бы намеревался учинить "сгіmen adversus populum romanum vel adversus securitatem ejus", а съ пустымъ мечтателемъ, проповъдникомъ какой-то истины, однимъ словомъ, -- съ человъкомъ существенно безвреднымъ. Вотъ почему Пилатъ вышелъ къ іудеямъ и сказалъ имъ: "я никакой вины не нахожу въ Немъ". Между тъмъ члены синедріона съ прежнею рышительностію настанвали на осужденіи Інсуса, привы толпы, требовавшей смерти Інсуса, усиливался все болье и болъе. Указывали между прочимъ и на то, что онъ возмущаетъ

народъ по всей Іуден, начиная отъ Галилен. Пилатъ находился въ большомъ ватруднения. Онъ не сомнъвался въ невинности Інсуса; но вивств съ темъ не только житейскіе разсчеты гораздо больше имъли для него значенія, чъмъ небесная истина, но и собственный покой дороже быль ему, чвиъ гражданская правда. Онъ радъ былъ привязаться къ чему-нибудь, лишь бы не продолжать борьбы съ синедріономъ за правду. Услышавъ о происхожденім Інсуса Христа изъ Галилен, Пилать поспівшиль воспользоваться этимъ для своихъ видовъ. У римлянъ былъ законъ, по воторому каждый преступникъ долженъ былъ судиться темъ начальникомъ, къ области котораго онъ принадлежалъ; этотъ ванонъ исполняли, когда хотели, и еще менее чемъ вто-либо уважалъ его Пилатъ для Ирода, когда незадолго предъ этимъ онъ предаль смерти множество галиленнъ безъ всякаго сношенія съ правителемъ Галилен. Но теперь Пилатъ ръшился воспольвоваться этимъ закономъ, чтобы отослать Інсуса въ Ироду, тому самому Ироду, который жиль съ женою брата своего Филиппа и котораго увъщаваль имъ же въ послъдствін умерщаленный Іоавиъ. Інсусъ начего не отвъчалъ на вопросы Ирода, а потому, наругавшись надъ Нимъ и облачивъ Его ради посмъянія въ длинную бълую одежду, по понятіямъ римлянъ-одежду избираемыхъ на высокую должность, Иродъ отправиль Інсуса обратно въ Пилату. Такое поведение Ирода преврасно объясилеть Шлейермахеръ. Будучи съ Пилатомъ въ натянутыхъ отношеніяхъ, вакъ свидетелиствуетъ объ этомъ между прочимъ и Лука (XIII, 1), Иродъ могъ находиться въ затруднени относительно того, важь ему поступить въ этомъ случав: онъ не хотвлъ войти въ столиновеніе съ Пилатомъ, ибо на передачу двла Христа въ его руки онъ конечно смотржаъ лишь какъ на доказательство уваженія нъ нему со стороны Пилата, но съ другой стороны онъ не хотыть вовстановлять противъ себя и синедріона, такъ накъ по въръ онъ самъ принадлежалъ нъ числу іудеевъ. Вотъ почему омъ счелъ за лучшве отослать Інсуса обратно въ Пилату.

Всявдъ за Інсусовъ отъ Ирода нъ Пидату явияся и симедріонъ. Каяъ ни пріятно было самодюбію Пидата видеть со сторожы Ирода уваженіе, но Пидать чувствоваль, что хитрость его не помогла ему; онъ опять видель себя въ прежиемъ затрудиеніи: съ одной стороны настойчивость синедріона, съ другой—

невинность Інсуса. Вотъ почему онъ обращается из другой марв. Вышедши въ первосвященнивамъ и народу, онъ свазалъ: "вы привели во мив человъка сего, какъ развращающаго народъ; и воть и при вась изследоваль и не нашель человека сего виновнымъ ил въ чемъ томъ, въ чемъ вы обвиняете Его, и Иродъ также: ибо я посыдаль Его въ нему; и ничего не найдено въ Немъ достойнаго смерти. Итакъ, наказавъ Его, отпущу". А ему и нужно было для праздника отпустить одного какого-нибудь узника. Но весь народъ, наученный первосвященниками, стадъ кричать: "смерть Ему! а отпусти намъ Варавву". Варавва быль посаженъ въ темницу за произведенное въ городъ возмущение и убійство. Пилать снова воввысиль голось, желая отпустить Іисуса. Но первосвященники и іуден кричали: "распни, распни Его!" Пилать въ третій разъ обратился къ нимъ и сказаль: "какое же зло сделаль Онъ? я ничего достойнаго смерти не нашель въ Немъ. Итакъ, навазавъ Его, отпущу". Но они продолжали съ велекимъ прикомъ требовать, чтобы Інсусь быль распять. И Пилать решиль быть по прошенію ихъ, --отпустиль имъ посаженнаго за возмущение и убійство въ темницу, вотораго они просили, а самъ взялъ воды и умылъ руки предъ народомъ, сказавъ: "невиновенъ я въ крови праведника сего, смотрите вы". И отвъчая, весь народъ сказалъ: "кровь Его на насъ и на дътяхъ нашихъ". Посяв этого Пилатъ взялъ Інсуса, говоритъ евангелистъ, и велълъ бить Его. И воины, сплетши вънецъ изъ терна, возложили Ему на голову, и одели Его въ багряницу, и говорили: "радуйся царь іудейскій!" и били Его по ланитамъ. Пилатъ опять вышель и сказаль іудеямь: "воть я вывожу Его къвамь, чтобы вы знали, что я не нахожу въ Немъ никакой вины". Тогда вышелъ Іисусъ въ терновомъ вънцъ и въ багряницъ. И сказалъ имъ Пилатъ: "се, человъкъ!" Когда же увидъли Его первосвященники и служители, то закричали: "распии, распии Его!" На это Пилать сказаль имъ: "возьмите Его вы и распните, ибо я не нахожу въ Немъ вины". Гуден отвъчали: "мы имъемъ законъ и о закону нашему Онъ долженъ умереть, потому что сдълалъ Себя Сыномъ Божінмъ". Услышавъ это, Пилатъ испугался еще болъе. Вошедъ въ преторію, онъ спросиль Іисуса: "откуда Ты?" Но Іисусъ не далъ ему отвъта. "Мнъ ли не отвъчаещь?" сказалъ Пилатъ. "Не знаешь ли, что я имъю власть распять Тебя

и власть имъю отпустить Тебя?" На это Інсусъ сказаль ему: "ты не имъль бы надо Мною никакой власти, еслибы не было дано тебъ свыше; посему болъе гръха на томъ, кто предалъ Меня тебъ". Съ этого времени, говорить евангелисть, Пилать искаль отпустить Его. Іудеи же кричали: "если отпустишь Его, ты не другъ кесарю. Всякій, дълающій себи царемъ, противникъ Кесарю". Услышавъ это, Пилатъ вывелъ Інсуса и сълъ на судилицъ, на мъстъ называемомъ лиоостротонъ, а по-еврейски гавваса. Тогда была пятница предъ Пасхою и часъ шестый. И сказалъ Пилатъ іудеямъ: "се, царь вашъ!". Но они закричали: "возьми, возьми, распни Его!". На это Пилатъ саркатически замътилъ: "царя ли вашего распну?" Первосвященники отвъчали: "нътъ у насъ царя, кромъ кесаря". Послъ этого Пилатъ наконецъ предалъ имъ Іисуса на пропятіе.

Изо всего сказаннаго ясно, что Пилатъ долго не былъ склоненъ утвердить смертный приговоръ, произнесенный надъ Інсусомъ ісрусалимскимъ синедріономъ. Только желаніе возстановить общественный порядокъ, -- особенно въ виду праздника Пасхи, когда при большомъ стеченій народа недовольство іудеевъ могло принять обширные размъры, -- наконецъ побудило его предать Інсуса на смертную казнь. Впрочемъ и въ этомъ случав умовеніемъ своихъ рукъ Пилать еще разъ засвидетельствоваль предъ всёмъ народомъ, что съ его точки зрёнія и съ точки зрёнія римскихъ законовъ Інсусъ не виновенъ ни въ чемъ,-что онъ предаеть его на распятіе только потому, что этого требуеть какъ постановление великаго іерусалимскаго синедріона, такъ и законъ іудеевъ, и что поэтому на нихъ, т.-е. на іудеевъ, а не на него, должна пасть, по его мивнію, также и вся отвътственность за смерть невиннаго Страдальца, о которомъ самъ язычникъ Пилатъ могъ свазать только одно: "се, человъкъ!"

Многіе изслідователи евангельской исторіи отказываются психологически понять поведеніе Пилата. Шлейермахерь же <sup>42</sup>) объясняеть его такимъ образомъ. Сначала Пилать, по мнінію Шлейермахера, хотіль вести этоть судебный процессь безпристрастно, строго соблюдая требованія закона, произнести приговоръ надъ Іисусомъ единственно только на основаніи своего собственнаго



<sup>(2)</sup> Das Leben Iesu, crp. 437.

внутренняго убъжденія, а потому съ самаго начала находя Інсуса совершенно невиннымъ, онъ и котвлъ дать Его двлу совершенно другой исходъ, чемъ какой оно приняло на самомъ дълъ. Но вдругъ раздается голосъ народа: "если ты не утверждаешь надъ Інсусомъ смертнаго приговора, то ты небрежно относишься въ своимъ обязанностямъ, не заботишься о достоинствъ и власти кесаря". Этоть народный голось заставиль Пилата отступиться отъ своего намъренія и вести дъло сообразно съ обстоятельствами. Воть почему онъ далве и воступаеть, собственно говоря, вопреки своему личному убъждению. Это объяснение, въ сущности своей конечно правильное, не можеть быть однавоже названо вполнъ удовлетворительнымъ для объясненія поведенія Пилата въ веденіи настоящаго судебнаго процесса. Оно не выясняеть намъ прежде всего техъ мотивовъ, которые руководили Пилатомъ, равно какъ и возможности столь быстраго измъненія пріемовъ судопроизводства. Что это за сочувствіе Пилата въ лицу Христа? Отвуда оно и что его вызвало? Какимъ обравомъ одинъ крикъ толпы: "ты не другь кесаря" могь устращить Пилата и дать двлу совершенно другой ходъ? На эти вопросы Шлейермахеръ не отвъчаетъ.

Но чтобы понять все это, необходимо выяснить себъ прежде всего то положение, въ какомъ находился тогда Пилать по отношению къ іудейскому народу и римскому правительству, и то душевное состояние, которое было вызвано въ Пилатъ этимъ нечестивъйшимъ изо всъхъ судебныхъ процессовъ, которые только погда-либо совершались въ міръ.

Понтій Пилать быль пятымъ прокураторомъ Іудеи, преемникомъ Валерія Грата. Настоящую должность свою онъ заняль въ тринадцатый годъ царствованія Тиверія. Правда, въ нашихъ евангельскихъ повъствованіяхъ онъ неръдко называется словомъ ήγεμῶν, но ему собственно принадлежалъ титулъ— ἐπίτροπος. Названіемъ ήγεμῶν пользовались только самостоятельные начальники-администраторы провинцій римской имперіи, проконсулы (ἀνθυπάτοι) и пропреторы (ἀντιστρατήγοι), хотя впрочемъ нельзя отрицать и того, что это названіе усвоялось часто въ виду личнаго уваженія также и прокураторамъ (ἐπίτροποι), потому же самому обычаю, какъ говорить Ольсгаузенъ, который господствуеть еще и въ настоящее время, — "изъ личнаго уваженія ста-

вить каждаго на одну ступень выше, чемъ какую онъ действительно занимаетъ 48). Прокураторъ Іуден находился въ зависимости отъ сирійскаго проконсула, который имель свое местопребываніе въ Кесаріи. Уже одно такое зависимое положеніе не давало Пилату права и возможности всегда и вездъ, что касается двав Палестины, двиствовать самостоятельно, следуя только одному своему внутреннему убъжденію. Но положеніе Пилата еще болбе ухудшилось вследствіе техъ отношеній, въ какія онъ поставиль себя въ іудейскому обществу и его руководителямъ. По свидътельству Іосифа Флавія, Пилать допускаль множество притъсненій и жестокостей по отношенію къ іудеямъ. Такому недружелюбному отношенію Пилата къ іудейскому обществу дали поводъ съ одной стороны частыя возмущенія іудеевъ и стражь за себя предъ Тиверіемъ, а съ другой-и личныя свойства самаго Пилата: римскіе вельможи того времени, къ числу которыхъ принадлежалъ также и Пилатъ, не стеснялись вообще производить въ римскихъ провинціяхъ всякаго рода притесненія. Но притвеняя іудейскій народъ всякаго рода неправдами, Пилать и не заметиль того, что чрезь эти притеснения онъ сталь самь въ поливниую зависимость отъ угнетаемаго имъ народа. Уже одно то, что его устрашили слова народа: "ты не другь кесаря", доказываеть намъ, что у іудеевъ были серьёзные поводы въ судебнымъ тяжбамъ, которыя могли быть заведены противъ Пилата въ Римъ... Ко всему этому нужно прибавить еще, что Птлату въ настоящемъ двав пришлось столкнуться съ синедріономъ, бывшимъ первосвященникомъ и вліятельнійшимъ членомъ санедріона Анною или Ананомъ и действительнымъ первосвященииномъ Каівфою. Объ Ананъ мы уже говорили; здъсь скажемъ нъсколько словъ о Каівфъ. Этоть іудейскій первосвященникъ быль однимъ изъ вліятельнъйшихъ лицъ въ іудейскомъ обществъ во время земной жизни Господа нашего Іисуса Христа. Самъ онъ былъ первосвященникомъ и конечно, какъ первосвященникъ, пользовался громаднымъ вліяніемъ на народную массу; его сестра была въ замужествъ за самимъ царемъ іудейскимъ; кромъ того, онъ имълъ пять братьевъ по женъ: Елеазара, Іонафана, Өеофила Матеія и Анана, который въ последствіи велель умертвить Іакова



<sup>43)</sup> Bibl. Comm. II, crp. 148.

брата Господня; всё они были членами синедріона, пользовались громаднымъ вліяніемъ на народъ и одинъ за другимъ нёсколько летъ занимали первосвященническую должность; наконецъ слёдуетъ прибавить еще, что Кајафа былъ зять бывшаго первосвященника Анана, хоти и лишеннаго должности, но тёмъ не менёе, какъ мы видёли, очень уважаемаго народомъ <sup>44</sup>). Очевидно, что столкнуться съ такимъ вліятельнымъ лицемъ значить напередъ осудить себя на полное подчиненіе его вліянію. Этими-то обстонтельствами и объясняется то, что Пилатъ допустилъ произвести надъ Іисусомъ такой несправедливый судъ, который скорёе долженъ быть названъ оффиціальнымъ убійствомъ, нежели законнымъ судомъ. Шаффъ (стр. 49) совершенно справедливо говоритъ, что "никогда ни одинъ человъкъ не страдалъ такъ невинно, несправедливо и глубово, какъ Іисусъ отъ Наварета".

Какъ римлянинъ или точнъе — оффиціальный представитель римскаго закона, — закона, для котораго не столько нуженъ миръ, сколько справедливость, Пилатъ и въ судопроизводствв Інсуса, жотых удержаться на твердой почвы римскаго закона. Съ этого момента въ его душъ начинается тяжелая борьба между чувствомъ долга или справедливости и давленіемъ вившнихъ обстоятельствъ или сознаніемъ своего безсилія предъ сильнымъ вліяніемъ іерусалимского синедріона. Борьба эта продолжалась въ теченіе всего судопроизводства и окончилась вивств съ окончаніемъ этого судопроизводства. Отъ начала до конца Пилатъ твер до былъ увъренъ въ невинности Христа; сознавалъ свой долгъ освободить Невиннаго; но давление синедриона было настолько сильно для безхарантернаго судін, что онъ чувствоваль себя безсильнымъ преодольть его. Чтобы выйти какъ-нибудь изъ этой борьбы Пилать не брезгаль никакими средствами: прибъгаль къ защитъ закона (Іоан. XVIII, 29, 38; XIX, 4 и др.), вступалъ въ недостойную сдвику съ синедріономъ и своею совъстію (Лук. ХХІІІ, 16, 22), хотълъ взвалить это дъло на другаго, думалъ спасти Імсуса казнію Вараввы, надъялся побъдить вліяніе синедріона саркастическими выходками (Ioan. XVIII, 31; XIX, 6, 14), свойственными только действительно человеку слабому и безхарак-

<sup>44)</sup> Cp. Thaten uud Lehren Iesu, von Sepp. 1864, crp. 326-331.

терному. Но начто не помогало. Побъда все-таки осталась на сторонъ синедріона.

Особенно ярко отразилась слабохарактерность и правственное безсиліе Пилата во второй половина судопроизводства надъ Іисусомъ, послъ неудавшейся попытки передать это дъло Ироду или промънять Христа на Варавву. Подъ давленіемъ синедріона и народной толпы Пилать, какъ мы видели, долженъ быль наконецъ признать Імсуса преступникомъ, подлежащимъ уголовному пресятдованію. Но всякій подсудимый, по римскому законодательству, уже считался не имъвшимъ правъ римскаго гражданства, а следовательно-и покровительства римскихъ законовъ до окончательнаго ръшенія его дела. Этимъ объясняются тъ насмъшки и бичеванія, которымъ подвергали Христа воины Пилата не безъ въдома сего последняго. Бичеваніе было въ ходу въ то время какъ у іудеевъ, такъ и у язычниковъ. Іудеи производили наказаніе розгами даже въ синагогахъ, хотя число ударовъ здісь было ограничено и не превышало тридцати девяти (ср. Второз-XXV, 3; 2 Кор. XI, 24; Іос. Флав. Древн. IV, 8), римляне же наказывали не розгами, но бичеваниемъ въ собственномъ смыслъ (norribile flagellum), впрочемъ только за важныя преступленія и по большей части предъ совершениемъ смертной казни. Какъ ны видъли, воины, находившіеся при Пилать, взяли Іисуса Христа съ лиоостротона и отвели на прокураторскій дворъ, гдъ обыкновенно производились подобныя наказанія, или върнъе,истяванія обвиняемыхъ. Намвреваясь производить свои истязанія надъ Христомъ, они сначала созвали большую часть спиры, состоявшей обынновенно изъ 600-1000 человъкъ римскихъ солдать, такъ какъ истязанія надъ обвиняемыми для такихъ грубыхъ людей, какими всегда были римскіе воины, составляли родъ нвкотораго увеселенія. Насытивъ свою жестокость, они перешли затъмъ къ насмъшкамъ и поруганіямъ. Обнаженное, израненное и окровавленное тело Іисуса они покрыли червленою хламидою, которая по всей въроятности была самой низкой цъны, ветхая и уже негодная для употребленія. Хламида-это родъ короткой епанчи, которая закрывала только половину тела и застегивалась на правомъ плечъ; она употреблялась преимущественно военными людьми того времени, — отчего изкоторые писатели (напр. Плавтъ) самихъ воиновъ часто называютъ chlamidati, т.-е. одътые въ

хламиду. Но ее носили иногда также цари и важные вельможи. Облачивъ въ это одъяніе Іисуса, воины очевидно котъли указать этимъ на инимое домогательство Інсусомъ Христомъ царской власти надъ іудеями. Съ этою же цвлію они надвли на главу Его наскоро сплетенный терновый ванецъ, который разрывая на лицъ тъло и въъдаясь въ него своими шипами, при каждомъ по нему ударъ давалъ возможность крови бъжать ручьями по лицу... Недоставало только последняго знака царской власти-скипетра. И воть одинь изъ воиновъ вложиль въ руки Іпсуса Христа — трость... Затвиъ начинаются самыя грубыя насмъщки и ругательства. На Востокъ уважение въ царямъ обыкновенно изъявляють паденіемъ предъ ними на кольна. То же двлали воины и здвсь. Падан предъ Христомъ на колвна, они привътствовали Его съ сатанинскою насмъшкою: "Радуйся царь Іудейскій!" При этомъ каждый изъ нихъ плеваль Ему въ лице, бралъ изъ Его рукъ трость и ударяль ею по Его лицу. Можно себъ представить, что это была за ужасная картина! Можно себъ вообразить, какой видъ имълъ въ это время Христосъ! Безъ сна, въ безпокойствъ, въ мученіяхъ и истязаніяхъ проведенная ночь конечно положила свой глубовій отпечатокъ на Его лице, которое было покрыто ручьями крови, текшей изъ ранъ, причиненныхъ терновымъ вънцемъ, саюною плевавшихъ воиновъ... Присоедините къ этому еще странное облачение и кротвій ангельскій взглядъ Інсуса... Такая картина могла поравить не одну жену Пилата, которая "изъ окна своей спальни" очевидно могла видеть не "красиваго, златокудраго галилеянина", а лишь этого невиннаго Страдальца 45), но она поразила бы и болве черствое сердце. Едва ли можно допустить, чтобы

<sup>45)</sup> Когда Пилать силонялся уже на сторону враговь Інсуса, предостерегательный голось неба явился на защиту невяннаго Страдальца. Жена Пилата, Клавдія Промулла, накъ называеть ее преданіе, прислала сказать мужу:
"не ділай ничего праведнику тому, потому что я ныні во сні много пострадала за Него". По римскимь законамь было строго запрещено женамь судей
и областныхъ начальниковъ вибшиваться въ должностныя діла мужей. Слідовательно, если жена Пилата різшилась прислать свой голось мужу, когда
онъ сиділь на судейскомъ місті, то это значить, что она слишкомъ убіждена была въ дійствительности небеснаго наставленія, открытаго ей во сиів.
Ср. Филарета, бесід, о страд. ч. ІІ, стр. 83.

человъть могь такъ пасть нравственно глубоко, что его не растрогала бы эта картина. Какъ бы человъкъ на палъ, но онъ никогда не можеть погасить въ своей душв ту божественную искру, которая называется совъстью, стражемъ нравственнаго закона. Это же самое нужно сказать и о Пилатв. Онъ былътиранъ, привыкъ къ неправдамъ и жестокостямъ всякаго рода; онъ былъ правственно глубоко развращенъ, какъ и всякій римскій вельножа того времени; онъ быль скептикъ, что видно уже изъ его насмъщивато вопроса: "что есть истина?" и слъдовательно индифферентно относился къ религіознымъ върованіямъ; наконецъ онъ былъ человъкъ слабохарактерный или даже совстмъ безхарактерный и всегда могъ стать подъ вліяніе характера болве сильнаго, какимъ обладали напр. Кајафа или Ананъ... Все это правда, но нельзя также отрицать и того, что Пилатъ быль человъкъ, что и въ его душъ еще теплилась божественная искра нравственнаго закона, что и онъ еще могъ различать добро отъ зла, истину отъ лжи, ангела отъ діавола и предпочнтать первое последнему. Судебный процессь выяснить Пилату невинность Іисуса, по крайней мёрё съ юридической точки эрёнія. Оставалась для него подъ сомнаніемъ быть-можеть тольконевинность Христа по отношенію къ религіознымъ іудейскимъ мудрствованіямъ.... Представимъ теперь себъ, что Пилать выходить изъ своихъ покоевъ и его взору представляется та ужасная картина, которую мы изобразили выше. Кроткій видъ Христа, Его жалостное положение и причиненная Ему жестокость еще болве могли убъдить Пилата въ томъ, что бъдный узникъ если и заслуживаеть какое-нибудь наказаніе за свою мечтательность, то уже достаточно навазанъ теперь и безъ того 46). Нужно представить теперь себъ душевнее состояние Пилата, чтобы понять, какъ въ немъ явилась мысль спасти Інсуса какъ человъка, по его убъждению совершенно невиннаго. Но какъ списти Его? Повазать въ этомъ жалкомъ виде народной толив: неужели же и этотъ видъ не тронетъ Его обвинителей, особенно



<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Пилатъ едва ли желалъ, чтобы воины такъ далеко простерли свое безчеловъчіе; во съ другой стороны онъ не могъ и препятствовать имъ, такъ какъ подобных истяванія надъ обвиняемыми уже давно вошли въ обычай римскихъ солдатъ.

твхъ, которые не питали къ нему личной ненависти? Съ этою мыслію Пилать, какъ мы видыли, выходить къ народу и говорить: воть, я вывожу Его къ вамъ, чтобы вы знадк, что я не нажожу въ Немъ никакой вины". Въ это время изъ преторіи выходить и самъ Христосъ, облитый вровію, полуповрытый багранццею, съ терновымъ ванкомъ на голова, которая также была вси изъязвлена и окровавлена. "Се человъкъ!" говоритъ Пилать тронутый очевидно жалкимъ видомъ Іисуса. Словъ Пидата нельзя понимать иначе, какъ только следующимъ образомъ: "се человакъ! Посмотрите, есть ли въ Его лицъ что-либо деракое или изтежное, въ Его положении что-либо описное для правительства. Смотрите, какъ Онъ въ угодность вамъ поруганъ и мамученъ!" Такимъ образомъ самимъ поруганіемъ Христа Пидать думаль возпользоваться въ Его пользу. И действительно. слова Пилата и жалкій видъ Христа, какъ-будто тронули нівоторыхъ изъ іудеевъ. Раздалось еще несколько голосовъ: "распни, расции Его!" но уже не съ прежнимъ ожесточениемъ. Первосвящении и старъйшины вонечно замътили это и потому начали вричать сами вивоть съ народомъ (Ioan. XIX, 6). Многочисленная тодпа слугъ и приверженцевъ ихъ кричали то же самое, наступили минуты самыя різшительныя. И Пилать чувствуя, что осудивъ Інсуса, онъ поступить противъ голоса своей совъсти, очевидно не могъ ничего сказать кромъ того, что онъ дъйствительно и сказаль: "если вы такъ упорны, то возьмите Его и распните, если можете сами, а я еще разъ сважу вамъ, что по римскимъ законамъ я не нахожу въ Немъ никакой вины". Первосвященники и старъйшины народные, при всемъ своемъ желанін видэть Інсуса осужденнымъ по римскимъ законамъ, послъ этихъ словъ Пилата очевидно принуждены были оставить на время свою надежду и снова обратиться из обвинению Христа въ преступленіи по іудейскимъ законамъ, а при помощи фарисейскаго правовъдънія имъ было нетрудно доказать, что по закону Моисея, Інсусъ достоинъ смерти. Обвинение Інсуса Христа въ присвоеніи имени Сына Божія вызвало впрочемъ у Пилата совершенно иное впечатлъніе, чъмъ какое предполагали обринители. Пилать, по свидътельству Іоанна, испугался теперь еще болве. До сихъ поръ онъ боялся осудить только невиннаго чедовъка, праведника, необывновеннаго мужа; но теперь онъ уже страшился произнести приговоръ надъ Сыномъ Божіимъ 47). Какъ язычникъ, Пилатъ могъ верить, что боги въ человеческомъ виде иногда нисходять на землю и раждають полубоговъ. Можетьбыть онъ не находиль ничего невозможнаго и въ томъ, что таной полубогь явился въ Гудев и теперь предсталь предъ его судилище 48). Исполненный страха и недоуменія, Пилать немедленно вошель въ преторію приказавъ, какъ мы видели, следовать за собою и Інсусу, "Откуда Ты?" спросиль онъ Інсуса. разумъя конечно не мъсто рожденія, но желая разузнать отъ самого Христа все, что только Ему самому было извъстно о Его происхожденіи. Суевърный, напуганный язычникъ безъ сомивнія готовъ быль вірить всему, что бы ни было сказано самаго чудеснаго. Но Христосъ модчадъ. Если въ этому присоединить чудный сонъ жены Пилата въ пользу Узника, ей до того совершенно неизвъстнаго и иновърнаго, затъмъ необывновенное поведеніе Інсуса: Его молчаніе, терпівніе, возвышенность мыслей и чувствъ, то важется, что Пилатъ былъ вполив убъжденъ въ той мысли, что онъ видить предъ собою полубога, Сына Божія. Если онъ не слышаль отъ Христа признанія, что Онъ есть Сынъ Божій, то онъ не слышаль также отъ него и отриданія этого. Обращаясь къ обвинителямъ, Пилать также не могь сказать, что обвиняемый не признаеть Себя виновнымъ въ присвоеніи Себъ имени Сына Божія, такъ какъ и самъ Христосъ не отрекся предъ нимъ отъ этого имени, и первосвящениям могли указать множество свидетелей, которые слышали, какъ Онъ навывалъ себя Сыномъ Божіниъ, Мессіею; но Пилать могъ отказаться отъ осужденія Інсуса, какъ невиннаго съ точки эрвнія римскаго законодательства: онъ могъ указать первосвященникамъ на то, что подсудимый, если въ чемъ-нябудь и виновенъ (Пилать могь обвинять Інсуса, только какъ либеральнаго выслителя или мечтателя), то онъ уже достаточно наказанъ и безъ того. Онъ могъ снова отклонить отъ себя окончательное ръщеніе діла, указавъ напр. на Ирода, відінію котораго могь под-



<sup>47)</sup> Златоустъ, Бесёд на Іоан. LXXXIV.

<sup>48)</sup> Изъ книги Двяній апостольских мы внаемъ напр., что Ликаонцы, увидьвъ чудо совершенное ап. Павлокъ, посчитали Павла за языческаго бога—Меркурія, а его спутника Варнаву—за Юпитера. Ср. Двян. XIV, 11, 12.

лежать Христосъ, какъ галилеянинъ; наконецъ какъ представитель Кесаря, онъ могъ явно принять Христа подъ защиту римсваго правосудія, какъ человъна преслідуемаго синедріономъ по личнымъ видамъ. И дъйствительно судя по нашимъ евангельскимъ повъствованіямъ можно заключить, что защита Пидата была довольно сильна, почему первосвященники принуждены были оставить обвинение Інсуса въ нарушении отечественныхъ законовъ и снова обратиться въ первому обвинению въ преступленін противъ величества. Здёсь первосвященники и книжники придумали новый способъ, какъ усилить свое обвинение и сдъдать его неотразимымъ: "если отпустишь Его, ты не другъ песарю". Наущенная чернь вторила имъ, упрекая Пилата въ невърности своему государю. Этя совершенно неожиданныя слова внезапно потрясли всю твердость Пилата. Быть или даже только навываться другомъ весаря составляло гордость первъйшихъ людей въ Римъ, вельможъ и самостоятельныхъ начальниковъ обширивиших римских провинцій. Иродъ считаль для себя особенною честью называться и слыть въ народе другомъ Августа. Тёмъ более долженъ быль дорожить этимъ именемъ римскій всадникъ---Пилать, которому еще слишкомъ далеко было до того, чтобы поведитель всего міра назваль его своимъ другомъ. "Если отпустишь Его, ты не другъ кесарю", эти слова, сказанныя предъ вежиъ народомъ устами цълего синедріона, завлючали въ себъ для Пилата помотинъ потрясающую силу. Стало ясно, что первосвящениям уже были готовы перенести дело на судъ несаря, чтобы тамъ вивств съ Христомъ обвинить и Пилата, вакъ измънника, который не радить о чести и власти своего поведителя. Обвинение предъ неоаремъ въ изивив было бы еще не такъ ужасно, еслибы римскій престоль занималь тогда Августь или подобный ему. Можно было бы надъяться, что этоть римсній полубогь, забывъ свою личность, разснотрить дело въ его истинномъ светъ. Но въ это время Римъ находился подъ жельзнымъ свипетромъ Тиверія, который не имъя довърія и расположенности даже нъ своимъ роднымъ, исполнившись сомивнія и притворства, терваль каждаго по самому незначительному подозрвнію, предъ которымъ обвиненіе въ преступленія противъ величества было навсегда для обвиняемого посмы днимь обвиненіемъ и который довърнять и даже награждаль за наждый самый постыдный доносъ. Затемъ, вроме предстоявшей опасности со стороны кесаря, Пилату нельзя было относиться равнодушно и въ той описности, которая угрожала со стороны самаго народа іудейскаго. Необузданная, подстреваемая первосвищенниками іудейскими толпа часъ отъ часу становилась бурнъе и мятежнъе. Свиръпый врикъ ен уже предвъщалъ недоброе. Гороть преторьянцевъ ничего не значила въ сравнении съ безчисленнымъ множествомъ іудеевъ. Конечно народное возмущеніе было непріятно для Пилата и само по себт; но этого мало, за него приидось бы отвъчать еще и предъ несаремъ. А что корошаго погъ ожидать Пилать въ томъ случав, еслибы дошло до свъдвнія Тиверія, что единственною причиною народнаго возмущенія въ этомъ случать быль отказъ, сдъланный рамскимъ прокураторомъ іудейскому народу, требовавшему казни для каного-то Інсуса, личнаго врага самаго императора? Очевидно подобныя мысли могли смутить и не Пилата. Для защищенія невиннаго Інсуса въ этомъ скупат нужно было всенародно отказаться отъ дружества съ кесаремъ и презръть окасность собственной жизин. Но для такой велиной жертвы нуженъ быль духъ гораздо боле твердый, чемъ дукъ Пилата. Такимъ образомъ, Пилату волей-неволей пришлось уступить необходимости.

. Изъ сказаннаго видно, что поведение Пилата въ судебномъ разбирательства дала Інсуса должно быть объясняемо не только лячными свойствами самого Пилата, какъ думаетъ Шлейермахеръ, но болье всего тымь стечениемь обстоятельствы и тымь положевісив, въ которомъ находился тогда Пилата. Поставьте на ивсто Пилата всикаго другаго человака съ незаглушенного совъстію, ямвющаго понятіе о справедливости и явноторую охоту въ ней, но изъ дътства привыкщаго по обычаю всехъ римскихъ вельможъ того времени ставить политическія соображенія выше правственныхъ требованій, смотръть не стольно на совъсть, сколько на обстоятельства, угождение несарю считать высшимъ закономъ своихъ действій, казаться справедливымъ, где можно это сдъиать безъ вреда для себя, однимъ словомъ, поставьте на мъсто Пилата обывновеннаго человъва, непосредственно взитаго изъ той или другой общественной среды даннаго времени, и опъ будеть вести себя, какъ вель Пилать. Только тоть, кто олицетворяль бы собою правду и истину, ито ради истины рышился бы пожертвовать своими собственными выгодами и своими личными интересами, кто ради истины презраль бы опасность для своей жизни и своего благосостоянія, только тоть могь бы повести дъло иначе, чамъ Пилать. Впрочемъ говоря это, мы вовсе не имъемъ въ виду оправдывать поведеніе Пилата. Преторія Пилата хотя и могла служить убъжищемъ невинности человъческой, но она не могла вмъстить въ себъ правды Божіей. Уже самое первое дъйствіе Пилата было вмъсть съ тамъ и первою измъною истинъ: онъ хоталь отклонить отъ себя осужденіе невиннаго, предоставляя Его то Ироду, то самимъ іудеямъ, какъ будто бы позволить другимъ сдёлать злодъяніе не одно и то же что совершить его и самому!

Нечего конечно и говорить о томъ, что въ смертномъ приговорь, произнесенномъ надъ Інсусомъ Христомъ сначала ісрусадиискимъ синедріономъ, а потомъ и римскимъ прокураторомъ, Імсусъ Христосъ на нашелъ для Себя имчего новаго. Онъ уже давнымъ-давно знадъ, какая участь ожидаетъ Его и не только зналь Самъ, но говориль объ этомъ не разъ даже и другимъ (Ср. напр. Мате. XX, 18, 19). Какъ же смотръть на это предсказаніе Христа о предстоявшей Ему крестной смерти? Конечно мредсказаніе это для человака варующаго во Христа, кака Сына Божія, понятно вподив. Но есть люди, которые хотять объяснить его родомъ естественного предчувствія или догадки. Къ числу таких людей принадлежить между прочимь лучшій изъ евангельскихъ критиковъ-Фридрихъ Шлейериахеръ. Онъ допускаетъ 40), что Іисусъ Христосъ имвлъ самое твердое убъжденіе въ предстоявшей Ему крестной смерти, несмотря на то, что быдо много шансовъ и для противнаго: Іуда могъ отказаться отъ своего злодъйскаго намъренія изъ-за какого-нибудь скрупола, Христосъ могъ не пойти туда, гдъ думалъ бы найти Его Гуда, Пилать могь рышить дыло въ пользу Інсуса и т. п. При всемъ томъ Шлейермахеръ не хочетъ допустить, чтобы это предвъдение Своей смерти было у Христа божественнымъ, нечеловъческимъ, такъ какъ въ этомъ случав, по мивнію Шлейермахера, во Христь уничтожидась бы де истинность Его человъчества. Воть почему Шдейермахерь можеть допустить во Христе только

<sup>49)</sup> Das Leben Iesu, crp. 438 439.

особенно сильную способность къ предчувствію, виртуозность созерцанія вещей. Чтобы доказать эту мысль необходимо войти по словамъ Шлейермахера въ болве частное изследование того, что Христосъ могъ предполагать и чего въ данномъ случав Онъ могъ или долженъ былъ ожидать. Но эти два вопроса находятся будто бы въ весьма тесной связи съ третьимъ: что могъ бы сделать Христосъ еще, еслибы Онъ могъ прожить дольше? По мивнію Шлейермахера, Інсусъ Христосъ ни въ чемъ будто бы не быль такъ убъжденъ, какъ въ томъ, что Его ученіе можеть принести свои плоды лишь после Его смерти, что организація собственно царствія Божія можеть начаться лишь тогда, когда Его самого уже не будеть болье въ живыхъ. Такимъ образомъ для Христа, думаетъ Шлейермахеръ, уже не было основанія желать дальнъйшаго продленія Своей живни, ибо общество върующихъ само собою могло развиваться и безъ Него изъ твхъ зародышей, которые были посвяны Имъ въ сердцахъ учениковъ. Итакъ для Христа не было основанія беречь Свою жизнь и избъгать преслъдованій, которыя уже начинали подыматься противъ Него со всёхъ сторонъ: въ Гудев чрезъ непосредственное воздъйствіе синедріона, въ Галилев и Перев со стороны традиціонной партіи за Его оригинальное толкованіе закона, а также и со стороны подозрительнаго и недовърчиваго Ирода, считавшаго Інсуса Христа за усъченнаго имъ Іоанна Крестителя. Обо всемъ этомъ Христосъ зналъ конечно съ опредвленивитем точностію. Воть почему Онь и могь имвть твердое убъждение въ томъ, что рано или поздно Онъ попадетъ въ руки своихъ враговъ. Но такъ какъ Онъ не могъ предположить, что будеть умерщвлень самимь народомь, потому что въ этомъ случав еврейскій народъ быль раздвлень на двв партін-одна за Него, другая противъ Него, то Ему оставалось только одно предположение, что Онъ будеть назненъ римскимъ правительствомъ. Отсюда же Онъ долженъ былъ предвидъть будто бы ж то, что умреть именно врестною смертію, такъ какъ распятіе на креств или на "несчастномъ деревв" было у римлянъ самымъ обывновеннымъ родомъ смертной казни; оно практиковалось повсюду, где осужденными на смерть являлись лица, неимвешія правъ римскаго гражданства. Такимъ образомъ въ предсказаніж Інсуса Христа о Его врестной смерти, по мивнію Шлейермахера <sup>50</sup>) не заключается ничего, кромъ яснаго пониманія Інсусовъ Христовъ настоящаго положенія Своего дъла.

Не думаемъ, чтобы съ такимъ мивніемъ Шлейермахера могь согласиться безпристрастный изследователь евангельской исторіи. Тонкость дівлектики никогда не можеть скрыть неистинности самаго объясненія. Правда, Інсусъ Христосъ даже и совершенно естественнымъ путемъ могъ предвидъть нъчто недоброе для Себя со стороны фанатической и притомъ грубой массы народа, постоянно возбуждаемой внижнивами и фарисеями, которыхъ такъ открыто и безпощадно громиль въ своихъ ръчахъ Інсусъ. Онъ могъ предвидеть это уже потому, что еврейскій народъ действительно ивсколько разъ и раньше обнаруживаль свое намъреніе умертвить Его, точнве — побить камиями (но никакъ не распять). Допустимъ все это такъ, но какія спрашивается данныя были для того, чтобы Інсусъ Христосъ могъ предвидъть Свою смерть со стороны римскаго правительства, суду нотораго Онъ могъ быть преданъ только какъ политическій или гражданскій преступникъ? Гражданскимъ преступникомъ Онъ не былъ, да и быть разумъется не могь, революціоннымъ агитаторомъ также не можеть быть названь Тоть, который повельваль воздавать кесарево кесареви. Противникомъ кесаря не признала Христа, какъ мы видъли, и самая гражданская власть. А если такъ, то естественнымъ путемъ Онъ ни въ какомъ случав не могъ предвидъть, что Его земная жизнь должна окончиться именно врестною смертію. Правда, римляне имели обычай предавать крестной смерти изкоторых уголовных преступниковъ. но они распинали только невольниковъ или рабовъ, которые римлянами едва ли считались за людей. Изъ жителей римскихъ провинцій, какою была и Іудея, распинали лишь разбойниковъ и политическихъ агитаторовъ 31), но Христосъ не былъ ни темъ, ни другимъ. Осуждение Іисуса Христа на крестную смерть, предуставленное въ Божественномъ совъть сложенія міра, со стороны Пилата было начто совершенно случайное, что не могло предвидъть никакое человъческое предчукствіе. Предчувствіе имветь своимь содержаніемь начто темное.

<sup>50)</sup> Das Leben Iesu, crp. 442.

<sup>11)</sup> V. Twetsten, Rt. Mare. XXVII, 38.

неопредъленное и смутное, его никогда недьзя отожествлять съ
тъмъ, что говорить напр. Христосъ о предстоявшей Ему смерти
у Матеея: "Вотъ мы восходимъ въ Іерусалимъ и Сынъ чедовъческій преданъ будетъ первосвященникамъ и внижникамъ и осудять Его на смерть и предадуть Его язычникамъ на поруганіе
и біеніе и расцятіе" (Ме. ХХ, 18, 19). Если только не отвергать подлинности евангельскаго текста (а Шлейермахеръ его
повидимому не отвергаетъ), то для всякаго очевидно, что Христосъ имълъ о Своей смерти не предчувствіе, но такое ясное сознаніе, которое возможно только уже для очевидца, свидътеля
самаго событія,—а такого предвъдънія нельзя объяснить никакими человъческими способностями, какъ хочеть Шлейермахеръ
со своими сотоварищами: оно возможно только для одного Бога
или же только для тъхъ, кому Богъ даетъ власть поднимать завъсу будущаго.

Теперь перейдемъ вы разсмотранію накоторыхъ частныхъ возраженій, направляемых отрицательною вритикой противъ евангедьскихъ повъствованій о судъ Пилата надъ Інсусомъ Христомъ. Прежде всего намъ здёсь пріятно отметить тоть факть, что при всей своей ревности отрицательная вритива оказалась безсильною указать въ данномъ случав "непримиримыя противорвчія" евангельскихъ повъствованій и потому отмачаеть только одни "уклоненія" (die Abweichungen), которыя состоять главнымъ образомъ въ томъ, что евангелистъ Іоаннъ подробнъе, наглядиъе и естествениве представляеть судопроизводство Пидата, чэмъ другіе евангелисты 52). Но ясно, что и это возраженіе отрицательная критика представляеть лишь за неимъніемъ ничего лучшаго. Что одинъ писатель говоритъ подробнъе и нагляднъе, другой сжатье и сокращенные, это зависить не оть самаго событія, а скоръе отъ дичныхъ качествъ писателя, и на основании стидистическихъ данныхъ можно судить только о личныхъ достоинствахъ или недостаткахъ самого писателя, но никакъ не о достовърности или недостовърности его повъствованія. Далье, отрицательная критика съ недовъріемъ относится къ тому, что о судв Іисуса Иродомъ ничего не говорить ни Матеей, ни Маркъ, ни



<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) Schleirmacher, Das Leben Iesu, crp. 429—430; Strauss, Das Leben Iesu. II, crp. 494—495 n gp.

Іоаннъ. Особенно молчаніе Іоанна отрицательной критикъ 53) кажется совершенно непонятнымъ. Іоаннъ одинъ только говорить о допросъ Інсуса первосвященникомъ Анною, -- вакимъ же образомъ онъ могъ опустить въ своемъ повъствованіи судопронаводство Ирода? Что насается повъствованія Іоанна о допросъ Інсуса первосвященникомъ Анною, то объ этомъ мы уже говорили; на настоящій же вопросъ мы можемъ отвътить только вратко: Іоаннъ ничего не говоритъ о судопроизводствъ Ирода надъ Інсусомъ, потому что у Ирода не было никакого судопроизводства надъ Інсусомъ. Иродъ предлагалъ Інсусу "многіе вопросы: но Онъ ничего не отвъчаль ему" (Лув. ХХШ, 9). Это обстоятельство такимъ образомъ не имъло никакого существеннаго значенія въ судьбъ Іисуса, а потому и пропускъ его въ евангельскихъ повъствованіяхъ ни для кого не могъ быть ощутительнымъ. Что касается возраженій отрицательной критики противъ самаго событія, то въ нъкоторомъ отношеніи они могуть быть названы довольно интересными. Впрочемъ возраженій противъ самаго событія въ данномъ случав почти не существуеть; только второстепенныя и побочныя обстоятельства разбираемаго нами событія подвергаются иногда нападкамъ со стороны отрицательной критики. Таково напр. сновидение Пилатовой жены. Отрицательная критика вообще неохотно соглашается съ темъ иненіемъ, что въ этомъ сне непосредственно действоваль голось Божій въ пользу Христа и въ предостереженіе Пидата; но она не прочь отъ той высли (не говоримъ убъжденія), что это сновидание случилось по наущению діавола, которому бы хотвлось такъ-сказать отсрочить или затормозить совершение искупленія человъчества чрезъ удержаніе Пилата отъ произнесенія надъ Інсусомъ Христомъ смертнаго приговора. Конечно отрицательная критика высказываеть это возражение шутя, хотя едва ли шутки умъстны въ настоящемъ случав. Мы знаемъ, что самъ Інсусъ Христосъ нъсколько разъ предостерегалъ Іуду Искаріотскаго отъ увлеченія гибельною страстію, указываль на него именно какъ на Своего предателя. Съ точки зрвнія отрицательной критики следовало бы предположить, что и самъ Христосъ хотвять "тормозить" дело искупленія падшаго человечества.

<sup>53)</sup> Strauss, Das Leben Iesu, II, crp. 499.

Другое возражение касается умовения рукъ Пилатомъ. Исходя изъ того, что объ этомъ обычат доказательства невиновности упоминается еще во Второзаконіи (XXI, 6), отрицательная критика утверждаеть, что этоть обычай существоваль только у однихъ іудеевъ, что у римлянъ его не было и что следовательно Пилать, какъ римлянинъ, не могь пользоваться чужеземными обычаями 54). Не указывая на то, что съ людьми говорять обыкновенно только на языкъ, который имъ понятенъ, мы скажемъ нъсколько словъ о нелогичности дълаемаго отрицательною критикой умозаключенія. Предположимъ, что въ какой-нибудь русской книгь ны встратили заматку, что между русскими существуетъ обычай-изъявлять свое уважение къ старшимъ снятиемъ съ толовы своей фуражки. Логично ли было бы на основаніи этой замътки утверждать, что такого обычая никогда не существовало ни у нъмцевъ, ни у французовъ. То же самое нужно сказать и объ обычав свидетельствовать свою неприкосновенность къ какому-нибудь преступленію умовеніемъ рукъ. Во Второзаконіи не говорится того, что этотъ обычай существовалъ у однихъ только евреевъ и болъе ни у кого; во Второзаконіи ръчь идеть только объ обычав еврейскомъ, но этимъ очевидно еще не исключается возможность такого же обычая и у другихъ народовъ. И мы дъйствительно знаемъ, что обычай омовеніемъ рукъ доказывать свою неприкосновенность къ преступленію кромъ іудеєвъ существоваль еще и у другихъ народовъ древняго міра. Такъ объ умовеніи рукъ, какъ о символь очищенія свидьтельствують Гомеръ, Эврипидъ, Триклиній, Овидій, Сенева и др. 55). Наконецъ извъстно, что въ римскихъ храмахъ всегда находились губки (labra) дли омовенія рукъ въ знакъ нравственной чистоты при входъ въ самый храмъ. Такимъ образомъ ясно, какое значение можеть принадлежать разбираемому нами возраженію.



<sup>56)</sup> Strauss, Das Leben Iesu, II, crp. 503-504.

<sup>\*\*)</sup> Ebrard, Wissenschaftliche Kritik der ev. Gesch., стр. 549; болье подробное изслыдованіе объ этомъ обычай можно найти у Ломейера (de lustr. vete. с. 16), Зауберта (de sacrific, II, р. 256), Эвальда (emblem. sacr. tom., II, р. 39), Поейера (antiq. gr. I, сар. 24 и 39), Вольев (сиг. philol. ad Mtth. XXVII, 24) и др.

Въ заключение не лициимъ считаемъ упомянуть, что въ сочиненіяхъ евангельскихъ критивовъ можно встратить и еще накоторыя возраженія, касающіяся евангельских повъствованій о судопроизводствъ Пилата, -- но возраженія эти таковы, что положительно не заслуживають серьёзнаго вниманія. Таково, напр. сужденіе Паулюса 56), а затімъ и Штрауса 57), что візнецъ, бывшій на главъ Спасителя, не могъ причинять Ему никакой боли; таково предположение того же Штрауса, что выражение іудеевъ: вровь Его на насъ и на детяхъ нашихъ" есть будто бы измышленіе самого евангелиста 58), таково мивніе Шлейермахера, что Пилать не могь предлагать іудению освободить Інсуса прежде произнесенія приговора, такъ какъ это было бы будто бы нравственною несправедливостію по отношенію въ самому обвиняемому 59) и т. п. Но, повторяемъ, возраженія эти не засдуживають опроверженія; а потому мы и переходимь къ изложенію следующаго событія.

#### ГЛАВА УП.

### Распятіе Інсуса Христа.

По римскему обычаю, узаконенному въками, смертный приговоръ приводили въ исполнение римские же солдаты. Это подтверждаетъ и Евангелие. Когда Пилатъ поръщилъ наиснецъ предать Інсуса врестной смерти, римские вонны сняли съ Него багряницу, надътую въ поругание, облекли Его въ Его собственныя одежды и вмъстъ съ двуми другими осужденными на смерть преступнивами повели Его на мъсто назни или лобное мъсто— Голгосу. Інсуса сопровождало миото народа: нъкоторые по злоредству, другие изъ сострадания. Изнуренный и измученный Христосъ во время этого печальнаго шествия въ ноицъ города настолько изнемогъ, что упалъ подъ тяжестью креста Своего и не

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Commentar, Th. 3, crp. 721-722.

Das Leben Iesu, II, crp. 806.

<sup>10)</sup> Ibid., crp. 504.

<sup>50)</sup> Schleiermacher, Das Leben Iesu, crp. 488.

могъ нести его далве. Въ это время вавстрвчу шелъ съ своего поля нъкто Симонъ Киринейскій. Воины схватили его и заставили нести крестъ Інсусовъ. Многія изъ участвовавшихъ въ этомъ шествін женщинъ плакали и рыдали объ Інсусъ. Но Інсусъ, обратившись въ нимъ, свазалъ: "дщери јерусалимскія! не плачьте обо Мив, но плачьте о себв и о двтяхъ вашихъ. Ибо приходять дни, въ которые скажуть: блаженны неплодныя, и утробы неродившія, и сосцы не питавшіе. Тогда начнуть говорить горамъ: падите на насъ, и холмамъ: покройте насъ. Ибо если съ зеленъющимъ деревомъ это дълають, то съ сухимъ что будетъ "? Пришедъ на мъсто казни, воины распяли Інсуса и съ Нимъ двухъ преступниковъ, одного - по правую, а другаго - по лъвую сторону. По принятому обычаю предъ распятіемъ осужденнаго обывновенно поили виномъ, смъщаннымъ съ смирною, -- питье, производившее омрачение разсудка и раздражение нервовъ,всявдствіе чего несчастные расшинаемые по крайней мірь въ первыя минуты не вполнъ сознавали и чувствовали причиняемыя имъ страданія. Такое питье подносили предъ распятіемъ и Іисусу Христу. Но Онъ не принялъ его, желая сознательно пострадать и умереть за избавление многихъ. При этомъ Онъ даже молился за Своихъ распинателей, потому что они не въдали, что творили. При крестъ Іисуса стояли многіе и смотръли; вмъстъ съ ними насивкались и начальники ихъ, говоря: "другихъ спасалъ, пусть спасеть Себя самого, если Онъ Христосъ, избранный Божій". Воины также ругались надъ Нимъ, говоря: "если Ты дарь іудей». скій, спаси Себя самого". Здословили Его и проходящіе, вивая. головами своими и говоря: "разрушающій храмъ и въ три дня созидающій спаси Себя самого. Если Ты Сынъ Бомій, сойди со креста". Одинъ изъ повъщенныхъ влодъевъ также злословиль Его и говорилъ: "если Ты Христосъ, спаси Себя и насъ". Другой же напротивъ унималь его и говориль: "или ты не боишься: Бога, когда и самъ осужденъ на тоже? И мы осуждены справеданво, потому что достойное по деламъ нашимъ приняли; а Онъничего худаго не сделалъ". При этомъ онъ сказалъ Інсусу: "помяни Меня, Господи, когда придешь во царствіе Свое". Інсусъ отвъчалъ ему: "истинно говорю тебъ, нынъ же будешь со Мною въ раю". Пилатъ между прочимъ велътъ сдълать и надпись и прибить ее на вреств Іисуса. На этой надписи было написано

на трехъ язывахъ: Іисусъ Назорей царь Іудейскій. Эту надпись читали многіе изъ іудеевъ, потому что мъсто, гдъ былъ распять Інсусъ, было недалеко отъ города, а написано было по-еврейски, гречески и римски. Первосвященники іудейскіе явившись къ Пилату, сказали ему: "не пиши: царь Іудейскій, но что Онъ говориль: я царь Іудейскій". Но Пилать отвічаль имъ на это: "что я написаль, то написаль". Воины же, когда распяли Інсуса, взяли одежды Его, и раздълили на четыре части, каждому воину по части. Хитонъ же быль не сшитый, а весь тканый сверху. Воть почему воины и поръщили такимъ образомъ: "не станемъ раздирать его, а бросимъ о немъ жребій, чей будеть". Такимъ образомъ и здъсь исполнились слова Пророка: "раздълили ризы Мои между собою и объ одеждъ Моей бросали жребій" (Пс. 21, 19). При кресть Інсуса стояли матерь Его и сестра матери Его, Марія Клеопова, и Марія Магдалина. Інсусъ, увидъвъ матерь и ученика, котораго любиль, говорить матери Своей: "жено! се, сынъ твой". Потомъ говоритъ ученику: "се матерь твоя"! И съ этого времени ученикъ сей взяль ее къ себъ. Въ шестомъ часу настала тьма по всей землъ и продолжалась до часу девятаго. Въ девятомъ же часу Інсусъ возопилъ громкимъ голосомъ: "Или, Или! дама саваховни"? то-есть: "Боже Мой, Боже Мой! для чего Ты Меня оставилъ". Нъкоторые изъ стоявшихъ тамъ, слыша это, говорили: "Илію воветь Онъ". "Жажду", снова произнесъ Іисусъ, и тотчасъ побъжалъ одинъ изъ нихъ, взялъ губку, наполнилъ уксусомъ и наложивъ на трость, давалъ Ему пить. А другіе говорили: "постой, посмотримъ, прійдеть ли Илія спасти Его". Інсусъ же опять возопивъ громкимъ голосомъ и сказавъ: "совершилось"! — испустиль дукъ. Въ это время послъдовали необычайныя знаменія: завъса въ храмъ раздрадась надвое сверху до низу; и земля потряслась; и камни разсълись; и гробы отверзлись; и многія тела усопшихъ святыхъ воскресли; и вышедши изъ гробовъ, по воскресеніи Его вошли во святый градъ и явились многимъ. Сотникъ же и тъ, которые съ нимъ стерегли Іисуса, видя землетрясение и все бывшее устращились весьма и говорили: "воистину Онъ былъ Сынъ Божій". Такъ какъ все это происходило въ пятницу, то іудеи, дабы не оставить твлъ на вресть въ субботу (ибо та суббота была день великій), просили Пилата, чтобы перебить у нихъ голени и снять ихъ. Вследствіе этого, пришли воины, и у перваго перебили голени и у другаго, распятаго вмъстъ съ Іисусомъ. Но подошедъ въ Іисусу и нашедши Его уже умершимъ, не перебили у Него голеней; но одинъ
нзъ воиновъ копьемъ произилъ Ему ребра, и тотчасъ истекла
вровь и вода. Такимъ образомъ и въ этомъ обстоятельствъ
исполнились пророчественныя слова ветхозавътнаго писанія:
"кость Его да не сокрушится" (Исх. 12, 46), "и воззрятъ на
Того, котораго произили" (Захар. 12. 10). Свидътелемъ этого прискорбнаго событія былъ между прочимъ самъ евангелистъ Іоаннъ.

Какія мученія испытываль на Голгоов Господь нашть Іпсусъ Христосъ, прекрасно изображаетъ въ одной изъ своихъ бесъдъ бывшій архіепископъ черниговскій Филаретъ. Только безчеловъчіе язычества, говорить онъ 60), и могло придумать такую страшную казнь. Даже одинъ изъязычниковъ говоритъ, что эта казнь самая жестокая и самая ужасная, отъ которой надлежало бы освободить и глазъ и ухо и самую мысль человъческую 61). Распятіе на кресть-казнь самая мучительная и позорная. И ее подъяль Христосъ Інсусъ. Жестокость мукъ распятія признана изследованіями врачей: а) ни на одной части тела нашего нътъ столько нервовъ и мелкихъ жилъ, какъ на ладоняхъ рукъ и ногъ, а самое легкое повреждение даже одного нерва причиняетъ мучительную боль. Когда же столько нервовъ и жилъ было придавлено, повреждено, разодрано гвоздями на пречистыхъ рукахъ и ногахъ Спасителя: какую страшную муку претерпъль Онъ! б) Неестественное, насильственное положение распятаго тъла само по себъ весьма тягостно, тяжесть тъла висить на прибитыхъ рукахъ, и пригвожденныя ноги не облегчають ея, боль прибитыхъ рукъ и ногъ не дозволяеть сдълать ни малъйшаго движенія въ облегченіе насильственнаго положенія тыв; и чымь далые, тымь невыносимые становится эта неестественность положенія, тогда накъ тяжесть повисшаго тела часъ отъ часу болъе раздираетъ нервы и усиливаетъ страданія. в) Вмёсте съ темъ язвы рукъ и ногъ чемъ долее остаются на отпрытомъ воздухв, темъ более воспаляются и становятся жгучими. г) Наконецъ кровь при насильственномъ положении распя-

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>) Бесван о страд., ч. II, стр. 128—129.

<sup>61)</sup> Cicero in Verrem. V, 66.

таго твла, когда повреждено столько нервовъ и жилъ, не можетъ имъть правильнаго обращенія: она приливаетъ въ головъ, не имъетъ свободнаго перехода ни изъ правой стороны сердца, ни изъ легкаго въ лъвую сторону сердца, и безъ того полную кровью. Отъ того въ сердцв происходить мучительная тоска, а въ головъ-круженіе. Безчестіе крестной казни превышало самую жестокость ен въ лицъ Спасителя нашего. Чъмъ была казнь крестная въ глазахъ язычниковъ? Римляне осуждали на крестъ только самыхъ отверженныхъ злодъевъ-убійцъ, бунтовщиковъ и присуждали въ ней только рабовъ. И вотъ въ число какихъ людей вилоченъ Інсусъ Христосъ въ глазахъ языческаго міра! Потомуто проповедь о кресте, какъ говорить апостоль, для эллиновъбезуміе, врайняя глупость (1 Кор. 1, 23). "Вы почитаете, говорили язычники христіанамъ, не только человъка, но что безче-учитель убить на преств", говорить Цельзъ въ полномъ убъжденін, что ничего не могь сказать хуже того о Христь Інсусъ 43). Какъ смотръди на эту казнь евреи? У іудеевъ висёть на деревъ значило то же, что быть провлятымъ, исключеннымъ изъ общества гражданскаго и религіознаго (Втор. 21. 23). И это еще относилось къ темъ, которые, бывъ побиты камнями, вешаемы были на дерево. Что же думалъ еврей о томъ, кто живой руками нечистыхъ язычниковъ повъшенъ былъ на врестъ? Для іудея это быль провлятый изъ провлятыхъ. Апостоль говорить, что проповъдь о силъ вреста для іудеевъ-предметъ соблазна (1 Кор. 1, 23)". Вотъ что значило быть распятымъ въ до-христіанскую эпоху! Теперь перейдемъ къ возраженіямъ, направляемымъ отрицательною критикою противъ разбираемаго нами событія.

На первомъ мѣстѣ мы ставимъ возраженіе противъ самой смерти Христа. Лучшій изъ представителей отрицательной критики Шлейермахеръ указываетъ между прочимъ на то, что въ новъйшее время много подымается споровъ,—правдоподобно и естественно ли, что Христосъ умеръ въ столь короткій промежутовъ времени и можно ли смотрѣть на Его смерть, какъ на смерть дѣйствительную? Для Шлейермахера впрочемъ будто бы положительно все равно,

<sup>68)</sup> У Арнобія cont. gent. lib. I. п. 36.

<sup>41)</sup> У Оригена cont. Cels. lib. b. n. 84. Tome lib. 2. n. 5. 8. 9. 81.

какой бы ни давали отвёть на этоть вопросъ 64). Онь знаеть и утверждаеть только одно,-что нельзя доказать ни того, что Інсусъ Христосъ дъйствительно умеръ, ни того, что Онъ на самомъ дълъ не умиралъ. Но довърчивый читатель глубоко ошибся бы, еслибы повърилъ Шлейермахеру на-слово, такъ какъ на дълъ оказывается, что Шлейермахеръ вовсе не хочетъ утверждать того, что онъ только-что высказаль,--что онъ вовсе неравнодушенъ къ тому или другому ръшенію даннаго вопроса. Нътъ болве точнаго признака наступленія двиствительной смерти, какъ тявніе; это положеніе, говорить Шлейермахеръ 65), принято вообще и въ судебной медицинъ. Но еслибы при этомъ положеніи мы стали утверждать, что Христосъ дъйствительно умеръ, то какимъ образомъ, спрашиваетъ Шлейермахеръ, послъ этого возможно было бы примънять къ Нему слова псалма: "Твой святой не можеть видеть истленія " 66). Конечно, продолжаеть критикъ, нужно допустить, что въ томъ состояніи Інсуса Христа, ногда. Его считали уже умершимъ, не было и самаго малъйшаго признака наступленія процесса разложенія или тлінія, а слідовательно не было и дъйствительной смерти. Далъе, когда ръшаютъ вопросъ въ пользу дъйствительной смерти, говорить Шлейермахеръ, то быстрое наступление ея объясняють обывновенно нъжною и слабою конструкцією организма Іисуса Христа. Но ни въ жизни Христа, ни въ Его дъятельности, по словамъ Шлейермахера, нельзя найти основанія для подобнаго предположенія. Побои и истязанія, причиненныя Христу римскими солдатами, также будто бы не могли повліять на ускореніе Его смерти, тавъ какъ такіе же побои и истязанія испытывали всегда и всъ другіе осужденные на крестную смерть, а между тъмъ они часто оставались живыми на креств въ продолжение 5-6 сутокъ. Затъмъ, какъ на доказательство особаго изнеможенія Христа обыкновенно указывають на то обстоятельство, что воины заставили Симона Киринейскаго нести на Голгову кресть Іисусовъ. Правда,



<sup>64)</sup> Schleiermacher, Das Leben Iesu, crp. 443.

<sup>44)</sup> Das Leben Iesu, crp. 443.

<sup>66)</sup> Здёсь Шлейермахеръ указываетъ очевидно на XV псаломъ, дёйствительно примёненный ап. Петромъ къ лицу Господа нашего Іисуса Христа (Дёян. II, 27); слова эти впрочемъ приводятся Петромъ гораздо вёрнёе, чёмъ Шлейермахеромъ,—именно: "не дашь святому Твоему увидёть тлёнія".

допускаетъ Шлейермахеръ, несеніе креста обыкновенно возлагалось на самихъ же распинаемыхъ, но при этомъ Шлейермахеръ совътуеть своимъ читателямъ не выпускать изъ виду различія между Інсусомъ Христомъ и теми, которые обыкновенно претерпъвали врестную смерть. Во всякомъ случав, говоритъ вритивъ, это было большою ръдкостію, когда былъ распинаемъ вто-нибудь изъ того власса людей, въ которому принадлежалъ Христосъ. А потому для Шлейермахера еще вопросъ, — заставили ли нести кресть Христовъ посторонняго человъка потому, что самъ Христосъ уже физически былъ неспособенъ въ этому, или же только для того, чтобы отличить Его отъ всёхъ другихъ лицъ, которыя были осуждаемы къ такой же казни. Наконецъ Шлейермахеръ находить смерть Христа не необходимою и съ догматической точки эрвнія. На крестную смерть Христа смотрять вообще, какъ на удовлетворение правдъ Божией. Но Богъ, по мивнію Шлейермахера, не могь найти для Себя удовлетворенія въ физической или телесной смерти Інсуса. Въ этомъ отношенін необходима смерть Христа только въ духовномъ смысль, т.-е. для удовлетворенія правдь Божіей было необходимо только, чтобы сознаніе Христа было доведено до нуля; смерть же физическая здёсь совершенно излишняя 67). Итакъ изъ представленнаго нами возгрънія Шлейермахера вовсе не вытекаеть того, чтобы для него было совершенно безразлично дъйствительно ли умеръ Христосъ или Онъ имълъ только видъ умершаго. Такимъ образомъ Шлейермахеръ вовсе не дълаетъ того на дълъ, что онъ высказываеть на словахъ. Какъ можно было видеть,онъ гораздо болъе силоненъ иъ тому, чтобы не признавать дъйствительной смерти Христа. Въ пользу такого предположенія онъ указываеть и различныя quasi-основанія, изъ которыхъ однакоже ни одно не можеть быть названо более или менее удовлетворительнымъ. Но разсмотримъ этотъ вопросъ несколько частиве.

Что касается смерти Господа нашего Іисуса Христа въ собственномъ смыслъ, то съ догматической точки эрвнія она абсолютно необходима для удовлетворенія правдъ Божіей, такъ какъ указываемая Шлейермахеромъ духовная (?) смерть Христа иску-

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Schleiermacher, Das Leben Iesu, crp. 443.

пила бы только духовнаго человъка; но человъкъ есть существо психо-физическое, а потому для его искупленія необходима смерть его искупителя такая, какая была рождена гръхомъ прародителей... Гораздо Трудиве повидимому решить возражение Шлейермахера, - какъ примънить ко Христу изречение псалмопъвца: "не дашь святому твоему увидёть иставніе", если Христосъ умеръ дъйствительною смертію. Совершенно справедливо, что мертвое твло очень способно къ тлвнію пли разложенію; но при извъстныхъ условіяхъ тоже самое тлініе, хотя и не въ такомъ размъръ, возможно даже и въ живомъ организмъ. Чтобы убъдиться въ этомъ следуеть только вспомнить о моровой язве, споилисе, влефантіазисть и т. п. Конечно псалмопъвецъ разумълъ не это тавніе, точно также какъ и не то, которому подвергается мертвое тело въ первое время после смерти человека; псалмопевецъ разумълъ не начало процесса разложенія и даже не самый этотъ процессъ, но уже именно результать разложенія или тлънія -- иставніе. Но на основаній евангельскихъ пов'яствованій никто конечно и не станетъ утверждать, чтобы тело Христа совершенно истявло. Далве, - мы несогласны съ Шлейермахеромъ и въ томъ, чтобы человъческое тъло вообще тотчасъ послъ прекращенія жизненныхъ функцій подвергалось процессу разложенія. Уже самое понятіе о различеніи разлагающагося твла отъ неразлагающагося съ логическою необходимостію требуеть допустить некоторый промежуточный пункть между этими двумя состояніями, - невче немыслимо и самое различеніе ихъ, т.-е. если нътъ такого промежутка, то мы не можемъ и различать состояніе разложенія отъ состоянія неразложенія, мы не можемъ сказать, гдв началось одно и окончилось другое, у насъ не было бы средства не допустить смешенія этихъ двухъ диспаратныхъ понятій. Конечно, этотъ промежутовъ можеть быть большій или меньшій, смотря по тому, подъ какими условіями находится то или другое мертвое тело. Если эти условія благопріятствують появленію разложенія, какъ напр. тепло, то этотъ промежутокъ сокращается, въ противномъ случав, — напр. при холодъ, наступление процесса разложения болъе или менъе задерживается. Иначе будеть совершенно непонятно, какимъ образомъ мертвое твло можеть пролежать иногда болве продолжительное время, не обнаруживая заметныхъ признаковъ разложенія. Но если такой промежутокъ переходнаго состоянія возможенъ, то спрашивается,—отчего же тьло Христа до Его восвресенія не могло находиться въ такомъ именно нейтральномъ положеніи?

Шлейермахера, какъ нъкогда и Пилата (Мр. XV, 44), поражаеть (сравнительно) довольно скоро последовавшая смерть Христа. Дъйствительно, по изследованіямъ медика Рихтера, написавшаго целыхъ четыре трактата о телесныхъ страданіяхъ распятаго Спасителя и распинаемыхъ вообще 68), нъкоторые несчастные могли проживать на креств до трехъ, а иногда до шести и даже до девяти дней. Но самъ Шлейермахеръ допускаетъ, что часъ смерти распятаго вполнъ зависить отъ конструкціи его организма и предшествовавшихъ страданій. Если же имъя въ виду тяжесть крестныхъ страданій, мы обратимъ еще вниманіе и на интенсивность внутреннихъ страданій Христа, всявдствіе которыхъ скорве могла посявдовать консумпція жизненныхъ силъ и вонецъ жизни, если къ этому мы присоединимъ еще то, что уже въ Геосиманскомъ саду Христосъ былъ изнуренъ до кроваваго пота и жаловался на немощь плоти, если мы примемъ во вниманіе то, что въ ночь съ четверга на пятницу Онъ несколько разъ подвергался бичеванію, которое одно оканчивалось неръдко смертію бичуемаго, если мы примемъ наконецъ во вниманіе то истощаніе Христа, что Онъ даже не въ силахъ былъ нести своего креста на Лобное мъсто, - то мы нисколько не будемъ удивляться Его смерти, такъ скоро последовавшей за Его распятіемъ. Но Шлейермахеръ, какъ мы видвли, отчасти возражаеть противъ такого объясненія, доказывая ту мысль, что крестъ могли поручить нести другому лицу лишь для того, чтобы отличить Христа отъ всёхъ другихъ осужденныхъ на врестную смерть. Но чэмъ, спрашивается, въ глазахъ римскаго правительства Христосъ могь стоять выше другихъ преступниковъ? Онъ былъ приговоренъ къ смертной казни и само собою понятно, въ глазахъ римскаго правительства имёлъ столько же значенія вакъ и всякій осужденный уголовный преступникъ вообще; какъ осужденный на смерть, Онъ быль этимъ самымъ лишенъ уже всвхъ правъ и преимуществъ, а следовательно и

<sup>69)</sup> Dissertatio de morte Servatoris.

не могь пользоваться ими. Можно бы было еще допустить, что Ему могли оказывать какое-нибудь предпочтение предъ другими осужденными, какъ народному учителю, во время самаго судебнаго процесса; но и этого однако же не случилось. Какое же следовательно предпочтение могли Ему оказывать тогда, когда въ глазахъ судей Онъ оказался преступникомъ достойнымъ смерти!.. По происхожденію Своему Онъ также не могъ имъть никакихъ привилегій. Въ глазахъ римскаго правительства Онъ былъ только сынъ назаретскаго плотника, ходившій три года по Палестинъ безъ всякаго дъла и водившій за Собою праздную толич народа. А такой человъкъ для римскаго законодательства чъмъ могъ быть выше простаго, но трудолюбиваго земледвльца Симона Киринеянина? Ясно, что нести кресть дали другому лицу не для отличія Іисуса, а единственно только потому, что въ это время Інсусъ Христосъ уже до того изнемогъ, что былъ не въ силахъ донести Свой крестъ до мъста Своей казни. Такимъ образомъ всв обстоятельства дела прямо говорять за достоверность евангельскаго повъствованія о смерти Христа, такъ скоро послъдовавшей за Его распятіемъ. Поэтому мы вполнъ должны довърять евангельскому повъствованію и въ томъ, что смерть Інсуса Христа была дъйствительная, а не мнимая. Да и какое основаніе мы могли бы имъть, чтобы не довърять евангельскому повъствованію? Еслибы евангелисты объ этомъ событіи передали невърно, то очевидно только потому, что они или сами обманулись или намърены были ввести въ заблуждение другихъ. Но ни того, ни другаго допустить нельзя. Такому значительному числу лицъ, какое окружало Господа нашего Інсуса Христа въ послъднія минуты Его земной жизни, обмануться было невозможно. Что смерть Христа дъйствительно уже последовала, въ этомъ убъждены были даже и римскіе воины и первосвященники. И такъ остается следовательно признать, что евангелисты имели намъреніе обмануть другихъ и что Христосъ не умиралъ дъйствительною смертію? Но вопервыхъ, этого не допускаеть и самъ Шдейермахеръ, а вовторыхъ, мы имъемъ свидътельство о смерти Христа не только отъ евангелистовъ, но и изъ другихъ источниковъ, каково напр. повъствование Флавія и ісрусалимскій талмудъ. Для возэрвній Шлейермахера смерть Христа двиствительно-событіе безразличное, такъ какъ Шлейермахеръ не придаетъ

ей искупительнаго значенія; но въ настоящемъ случай Шлейермахеръ не могь отнестись равнодушно въ вопросу о томъ, — дъйствительно ли умеръ Христосъ или Его смерть была только кажущеюся. Какъ увидимъ нъсколько ниже, отвъть на этотъ вопросъ легъ въ основу всего возгрънія Шлейермахера на фактъ воскресенія Іисуса Христа. Ибо если признать, что Христосъ умеръ дъйствительною смертію, то чъмъ объяснить Его явленіе послъ смерти Своимъ ученикамъ и многимъ върующимъ, какъ не дъйствительнымъ воскресеніемъ Его? Между тъмъ такой замаскированный взглядъ на смерть Христа, какой высказываетъ Шлейермахеръ, даетъ ему возможность замаскировать также и свое возгръніе на фактъ воскресенія. Подробнъе мы будемъ говорить объ этомъ въ своемъ мъстъ.

Отъ Шлейермахера перейдемъ теперь къ отыскивателю мнимыхъ евангельскихъ противоръчій — Штраусу, который и въ данномъ случав относится къ евангельскимъ повъствованіямъ гораздо придирчивъе, чъмъ Шлейермахеръ. Върный своему всегдашнему обыкновенію, Штраусъ поражаетъ своихъ читателей прежде всего массою отысканныхъ имъ въ нашихъ евангельскихъ повъствованіяхъ мнимыхъ "противоръчій". Противоръчія 60) эти состоятъ въ следующемъ:

- 1) Матеей и Маркъ говор: тъ, что Іисусъ Христосъ вовсе не несъ Своего креста, между тъмъ какъ по Іоанну дъло представляется такимъ образомъ, что какъ будто бы Іисусъ несъ Свой крестъ до самаго Лобнаго мъста.
- 2) Матеей противоръчить Лукъ въ послъдовательности изложенія того, когда было подано питье Іисусу, когда совершилось распятіе, когда происходиль раздъль одеждъ Іисусовыхъ, когда была прибита надпись на крестъ и когда были распяты два разбойника, — причемъ преимущество Штраусъ отдаетъ Лукъ
- 3) По повъствованію трехъ первыхъ евангелистовъ всъ одежды Іисусовы были раздълены римскими воинами по жребію, а по Іоанну только одинъ житонъ.
- 4) Евангелисты не согласны между собою и въ названіи напитка поданнаго Іисусу: по Матеею уксусъ сившанный съ желчью, по Марку вино со смирною.

<sup>49)</sup> Das Leben Iesu, II, crp. 508-523.

5) Несогласны между собою евангелисты и въ указаніи последнихъ словъ Христа.

Наконецъ, 6) евангельскія повъствованія несогласны между собою и въ общемъ изложеніи этого событія: въ однихъ есть такія обстоятельства, какихъ нътъ въ другихъ и наоборотъ. Таковъ напр. разсказъ Луки о раскаявшемся на крестъ разбойникъ и т. п.

Такія же противоръчія евангельскихъ повъствованій о настоящемъ событій кромъ Штрауса можно находить и въ сочиненіяхъ другихъ евангельскихъ критиковъ, по преимуществу учениковъ Штрауса и отчасти Шлейермахера. Но разсматривая эти указанія мнимыхъ евангельскихъ противоръчій, мы не можемъ не придти къ тому отрадному убъжденію, что вст они слишкомъ поверхностны и если явились на свътъ Божій, то лишь за недостаткомъ лучшаго матеріала въ рукахъ евангельскихъ критиковъ.

- 1) Нигдъ нивогда ни Маркъ, ни Матоей не говорили и не писали того, что самъ Іисусъ Христосъ вовсе не несъ Своего креста. Правда евангелисты (Матоей и Маркъ) не говорятъ и того, что Іисусъ Христосъ несъ Свой крестъ, но изъ ихъ повъствованія и изъ узаконеннаго обычая (Winer, Realw. I, стр. 800) это несомивно слъдуетъ само собою (Ме. XXVII, 23-Мр. XV, 21).
- 2) Матеей нисколько не противорфинть Лукф въ послѣдовательности разсказа о томъ, когда было подано питье Іисусу, когда совершилось распятіе, когда происходиль раздѣль Іисусовыхъ одеждъ, когда была прибита надпись на крестѣ и когда были распяты два разбойника. Дѣло только въ томъ, что Матеей, согласно своему обыкновенію, ведетъ разсказъ общё, а Лука болѣе послѣдовательно, такъ какъ и самое Евангеліе свое онъ намѣренъ былъ вообще писать "по тщательномъ изслѣдованін". Указавъ сжато на распятіе Іисуса, дѣлежъ Его одеждъ и прибитіе надписи на крестѣ, Матеей говоритъ: "тогда"—тотє—и стало камнемъ преткновенія для отрицательной критики, которая на этомъ основаніи думаетъ, что по Матеею разбойники были распяты уже послѣ прибитія надписи ко кресту Іисуса. Но такую непослѣдовательность Матеею навязываетъ сама отрицательная

вритика, потому что греческое слово тотє она произвольно переводить словомъ: "посли этого", "затимъ" (nachlier), а не словомъ "тогда", какъ его дъйствительно и слъдуетъ переводить.

- 3) Что насается ділежа одеждь Інсусовыхь, то все различіе евангельскихъ повіствованій состоить въ томъ, что три первые евангелиста говорять объ этомъ только вообще, а Іоаннъ боліве подробно и частиве.
- 4) Что Матеей и Маркъ не одинаково называють напитокъ, который воины подавали Іисусу, въ этомъ также нътъ ничего удивительнаго, потому что они говорятъ не объ одномъ и томъ же напиткъ, а о совершенно различныхъ, подававшихся Іисусу въ различное время. У Марка—вино, у Матеея—уксусъ, котораго, по свидътельству Іоанна (XIX, 29), полный сосудъ стоялъ при крестъ. Вина со смирною не принялъ Іисусъ, хотя его подавала рука состраданія; уксусъ же, подававшійся очевидно въ поруганіе, Онъ принялъ хотя и немного, дабы и въ этомъ повидимому незначительномъ обстоятельствъ исполнились слова пророчества (Псал. 68, 22). Поводомъ къ этому возраженію для отрицательной вритики послужило опять-таки обыкновеніе Матеея говорить о второстепенныхъ обстоятельствахъ только общё.
- 5) Относительно словъ, произнесенныхъ Іисусомъ Христомъ уже съ креста, евангелисты, по мивнію отрицательной критики, также довольно ръзко расходятся между собою. Такъ напр. о самомъ последнемъ слове Христа, говоритъ отрицательная критика, мы имћемъ три совершенно раздичныхъ извъстія: Матеей и Маркъ представляють его лишь неупорядоченнымъ звукомъ нии воплемъ; по свидътельству Луки, послъднимъ словомъ Христа было: "Отче! въ руки Твои предаю духъ Мой", а Іоаннъ последнимъ словомъ Христа называетъ "тетелести совершилось", и затемъ по свидетельству этого же евангелиста, Христосъ тотчасъ преклонилъ главу и испустилъ духъ  $(παρέδωκε τὸ πνεῦμα)^{70}$ , Въ этихъ трехъ евангельскихъ указаніяхъ отрицательная критика видитъ такія противоръчія, которыхъ примирить будто бы совершенно невозможно. Но мы не думаемъ, чтобы дъло находилось въ такомъ безъисходномъ положении. Правда, по свидътельству Матеея и Марка, Христосъ только громко воззваль,

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Cm. Taxme Schleiermacher. Das Leben Iesu, crp. 450.

"возопилъ" (Мато. XXVII, 50; Мр. XV, 37), а по свидътельству Луки, громко произнесъ: "Отче! въ руки Твои предаю духъ Мой". Но если по Матеею и Марку Онъ громко вскрикнулъ, то какъ будто бы Онъ не могъ вскрикнуть громко чего-нибудь, т.-е. канихъ-нибудь словъ, напр. словъ приводимыхъ Лукою?.... Такимъ образомъ остается признать лишь различіе въ этомъ отношеніи между новъствованіями Луки и Іоанна. Но и это различіе намъ нажется вовсе не такимъ "непримиримымъ", какимъ представляетъ его себъ отрицательная критика. По нашему миънію весьма правдоподобно предположеніе, что принявъ уксусъ и зная, что уже все совершилось, Інсусъ сказаль: "тетелестси!" "совершилось!", а затемъ можетъ-быть даже несколько минутъ спустя, когда наступилъ моментъ смерти, Онъ снова громко возваль: "Отче! въ руки Твои предаю духъ Мой!" Такимъ образомъ все различіе евангельских повъствованій въ этомъ случав сводится къ тому, что евангелисты повъствують о различныхъ моментахъ последняго часа земной жизни Христа, но въ этомъ отношеніи они очевидно не только не противоржчать другь другу, а напротикъ лишь восполняють и уясняють одинъ другаго.

Что касается словъ Христа: "Боже Мой, Боже Мой! для чего Ты Меня оставиль?" то въ сужденіи о нихъ евангельскіе критики совершенно несогласны между собою. Одни отрицають ихъ историческую достовёрность, такъ какъ никто не могъ ихъ слышать и передать намъ (Вейссе), другіе-отрицають самую возможность произнесенія ихъ Інсусомъ Христомъ; третьи (Шлейермажеръ и его последователи) отвазываются отъ пониманія ихъ въ ихъ непосредственномъ значеніи, въ смыслѣ внутренняго, душевнаго потрясенія или безпокойства Іисуса Христа. "Я не могу представить себъ такого момента, говорить напр. Шлейермахеръ 71), когда бы измънилось отношение между Богомъ и Христомъ". Этими словами Христосъ, по мненію Шлейермахера, только цитуетъ тотъ псаломъ, въ которомъ описываются страданія нъкоего праведника, подобныя крестнымъ страданіямъ Христа. Мы говоримъ "подобныя", потому что Шлейермахеръ не придаеть этому псалму, какъ и всёмъ пророческимъ мъстамъ ветхозавътныхъ внигъ вообще, значенія богооткровенно-проро-



<sup>&</sup>quot;) Das Leben Iesu, crp. 451.

ческаго, хоти и говорить, что въ немъ находится описаніе такихъ страданій, "которыя буквально были повторены" въ это время. въ лицв Христа. Вследъ за митрополитомъ Филаретомъ мы также отказываемся анадизировать то душевное состояніе, которое переживаль Христось въ последнія минуты Своей вемной жизни и на которое Онъ указываетъ молитвенными словами: "Боже Мой, Боже Мой! для чего Ты Меня оставиль?" Единородный Сынъ Божій оставляется на преств Отцемъ, у потораго Онъ имълъ славу, прежде міръ не бысть! Творецъ видимыхъ и невидимыхъ, для исполненія Своей воли, молить о помощи и не получаеть ее! Это премудрость Божія тайная, сокровенная, которая будучи отъ въка предназначенною въ славу нашу, нивъмъ однавоже не была познана... Мы знаемъ только, что любовь Божія на преств выразилась во всей своей силв. Любовь Отца — распинающая, любовь Сына — распинаемая, любовь Духа-торжествующая силою врестною 72). Впрочемъ намъважется все-таки несправедливымъ мижніе Шлейермахера, что словами: "Боже Мой, Боже Мой! для чего Ты Меня оставиль!" Христосъ выражалъ не душевное состояніе Свое, а лишь цитоваль или указываль на извёстный псаломь (XXII), въ которомъ описаны страданія, исполнившіяся во Христв съ буквальною точностію. Здёсь Шлейермахерь повидимому противорёчить самому себъ. Въ самомъ дълъ, если въ лицъ Христа исполнились "съ буквальною точностію" страданія, описанныя въ XXII псалив, то почему же самый вопль, выражавшій эти страданія, не могь быть у Христа тождественнымъ съ воплемъ, упоминаемымъ въ XXII псалиъ? А если такъ, то ясно, что вышеприведенными словами Христосъ не только "цитовалъ" псаломъ, но н выражаль ими Свое душевное состояніе. Если же этими словами не выражалось душевное состояніе Христа, то на Христъ савдовательно не съ буквальною точностію (buchstäblich) "повторились" тв страданія, которыя описаны въ псалив, и Шлейермахеръ такимъ образомъ прямо противоръчитъ самому себъ.

6) Замъчание отрицательной критики, что въ однихъ евангельскихъ повъствованияхъ о настоящемъ событии указывается на

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Слово въ Великій Пятокъ. Слова и річи митрополита Филарета. М. 1844, ч. І, стр. 83.

такія обстоятельства, какихъ нётъ въ другихъ и наоборотъ, совершенно справедливо. Но это впрочемъ нисколько не "вредитъ" истинности самыхъ повъствованій, такъ какъ обстоятельства, указываемыя здъсь отрицательною критивою, какъ напр. покаяніе распятаго разбойника, усыновленіе евангелиста Іоанна и т. п., имъютъ въ настоящемъ случав только второстепенное значеніе, суть обстоятельства побочныя, занесенныя въ евангельскія повъствованія по личнымъ мотивамъ самыхъ евангелистовъ или же съ особенною цёлію; но они всегда могли быть и опущены, не причиняя особаго ущерба изображенію главнаго событія.

Немало времени и вниманія посвящають евангельскіе вритики свидетельству евангелиста Іоанна о томъ, что после распятія Спасителя для удостовъренія въ Его смерти одинъ изъ воиновъ копьемъ произиль Ему ребра и изъ нихъ тотчасъ истепла вровь и вода. Отрицательные критики для большей авторитетности своихъ предположеній обыкновенно приглашають къ себъ въ качествъ экспертовъ тъхъ или другихъ врачей и на основаній ихъ медицинскихъ свідівній строять свои предположенія. Штраусъ <sup>73</sup>) "бесъдуетъ" объ этомъ события съ канимъ-то знаменитымъ анатомомъ (mit einem ausgezeichneten Anatomen) и притомъ настолько "знаменитымъ", что даже считаетъ излишнимъ упоминать его имя; Вейссе 74), Бауръ 75), Шлейермахеръ, Вильке также судять объ этомъ фактв на основании самыхъ точныхъ медицинскихъ данныхъ. Результать получается конечно только отрицательный. Изъ прободеннаго ребра Іисусова не могла течь ни кровь, ни вода, потому что а) въ каждомъ мертвомъ твлв вровь остается въ жидкомъ состояніи только до наступленія процесса разложенія и ни въ какомъ случать не болте одного часу послъ смерти и б) отдъленіе водяныхъ веществъ отъ кровяныхъ шариковъ въ мертвомъ тълъ начинается только съ наступленіемъ уже разложенія, исключенія отрицательная вритика допускаетъ лишь при нъкоторыхъ бользненныхъ состояніяхъ: тифозной горячкъ, лихорадкъ, водяной и т. п. Конечно

<sup>&</sup>quot;) Das Leben Iesu, II, § 134.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Die evangelische Geschichte, II, crp. 327.

<sup>15)</sup> Ueber die Composition und den Character des Ioh. Ev. crp. 165.

въ медицинскихъ познаніяхъ намъ не состязаться съ евангельскими критиками, у которыхъ еще за спиною стоятъ "знаменитые" анатомы. Но намъ кажется, не будеть съ нашей стороны особенной дерзости, если мы предложимъ нъсколько возраженій противъ положеній евангельскихъ крититовъ на основаніи данныхъ, добытыхъ самими же критиками. Мы совершенно согласны, что въ каждомъ мертвомъ деле кровь остается въ жидкомъ состояніи весьма недолгое время, даже быть-можеть и не болье одного часа: изъ тела давно остывшаго действительно кровь не потечеть. Но напомнимъ отрицательной критикъ, что евангелисть Іоаннъ вовсе не говорить того, что ребра Іисусовы были прободены копьемъ спустя долгое время после Его смерти. Далее отрицательная критива допускаеть возможность отделенія крови отъ воды въ мертвомъ твив при некоторыхъ предшествовавшихъ бользненных состояніяхъ. Но едва ли вто будеть утверждать, что Іисусъ Христосъ быль совершенно здоровь не только во время, но и до своего распятія. Въ частности отрицательная критика допускаеть возможность отделенія въ мертвомъ теле врови отъ воды въ первое время после смерти при предшествовавшемъ дихорадочномъ или горячечномъ состояніи. У Христа такое состояніе допустить почти необходимо. Даже не-медики отлично знають, что после обильнаго вровоистеченія всегда наступаетъ лихорадочное состояніе, а изъ рукъ и ногъ, пригвожденныхъ ко кресту, конечно не могло не быть обильного кровоистеченія. Но мы ставимъ въ вину отрицательной притикъ особенно то, что она пользуется при своихъ изследованіяхъ въ настоящемъ случав только "бесвдами" съ знаменитыми анатомами, говорящими противъ возможности евангельскаго событія, и не обращаеть вниманія на медицинскія сочиненія, говорящія въ пользу его 76). Впрочемъ, повторяемъ, въ медицинскихъ познаніяхъ мы не намфрены состязаться съ отрицательною критикою. Мы взглянемъ на свидътельство евангелиста Іоанна о прободеніи копьемъ ребръ Інсусовыхъ лишь съ экзегетической точки эрвнія.



Hanp. Vogel, chirurg. Wahrnehmungen, Band, II; Siebenhaar, encyklop Handb. der gerichtl. Arzneik., Band I; Blutunterlaufung, crp. 214; Horn, Arch. für med. Erfahr. 1820, Iuli; Schumacher, Christison m gp. Cm. Ebrard, Wissenschaftl. Kritik der ev. Gesch. crp. 564.

Евангелистъ Іоаннъ останавливаетъ особенное вниманіе своихъ читателей на этомъ событіи, какъ на событіи довольно важномъ и даже счелъ нужнымъ указать на себя, какъ на очевидца-свидътели этого событія; теперь спрашивается: для чего Іоаннъ говорить объ этомъ событи и даже даеть видеть особенную важность его, если его не было на самомъ дълъ? Зачъмъ евангелисту нужно было измышлять это событіе? Отрипательные вритиви отвъчають на этоть вопросъ неодинаково. Одни говорять, что Іоаннъ разсказываеть (т.-е. изиыслиль) объ этомъ событіи, имъя въ виду возможность возраженій противъ дъйствительности воскресенія Іисуса Христа, а потому и считальнужнымъ большимъ числомъ признаковъ подкръпить дъйствительность смерти Его. Другіе говорять, что Іоаннъ разсказываеть объ этомъ событіи, имъя въ виду джеученіе докетовъ его времени. Третьи стараются доказать, что евангелисть разсказываеть объ этомъ событін для того, чтобы дать некоторое основаніе мионческому разсказу объ уничтоженіи невърія Оомы. Четвертые думають, что евангелисть говорить объ этомъ событін, имъя въ виду ветхозавътное пророчество. По мнънію пятых, Іоаннъ повъствуеть объ этомъ мнимо-историческомъ (будтобы) событін для того, чтобы и въ смерти Христа указать наприсутствіе сверхъестественнаго элемента, который обнаружился въ истеченіи изъ реберъ разложившейся крови и т. д. и т. п.

По митнію нашему, во встать этихъ предположеніяхъ есть нъвоторая доля правды, котя и ни одно изъ нихъ не достигаетъ своей непосредственной цтли.

- 1) Совершенно справедливо, что прободенное ребро есть несомнънный знакъ, что Іисусъ Христосъ дъйствительно умеръ, точно также, какъ явленіе Іисуса Христа къ ученикамъ съ прободеннымъ ребромъ есть доказательство того, что Онъ дъйствительно воскресъ. И если согласиться съ тъмъ предположеніемъ, что Іоаннъ разсказываетъ о прободеніи ребра Іисусова, имъя въ виду возможность возраженій противъ дъйствительности воскресенія Іисуса Христа, то этимъ очевидно ръшается только вопросъ, почему евангелистъ не опустиль этого событія въ своемъ повъствованіи и ничего болье.
- 2) Совершенно справедливо, что уже во время жизни ап. Іоанна ученіе докетовъ было довольно распространено. Такъ,

ученивъ евангелиста Іоанна-Игнатій Богоносецъ пишеть въ посланін въ Традліанамъ (§ 9, 10): "Онъ (т.-е. Інсусъ Христосъ) истинно потерпълъ гоненіе при Понтів Пилать, истинно распять и умеръ. Если же нъкоторые безбожники, т.-е. невъры говорять что Онъ пострадаль повидимости, то сами они живуть только повидимости". То же самое повторяеть онъ и въ посланіи къ Смирнянамъ. "Все это претерпълъ Онъ за насъ, чтобы мы спаслись. И пострадаль действительно, вань и действительно восвресилъ Самъ Себя, а не такъ, какъ говорять нёкоторые невъры, будто пострадаль Онъ повидимости (то бокеїу) сами будучи только важущимися (то боке $\hat{v}$  отес) $^{\alpha}$ )  $^{77}$ ). Впрочемъ трудно предположить, чтобы Іоаннъ разсказаль въ своемъ повъствованім о прободеніи копьемъ ребра Інсусова лишь въ опроверженіе лжеученія докетовъ; ибо кто разъ призналь за призракъ всю жизнь Іисуса Христа, Его потъ въ Геосиманіи, Его провь на вреств и т. п., тотъ вонечно признаетъ за такой же призракъ и истечение изъ ребра Інсусова крови и воды. Но если даже и согласиться съ тъмъ предположениемъ, что Іоаниъ повъствуеть о прободеніи копьемъ ребра Інсусова, имъя въ виду ажеучение докетовъ своего времени, то этимъ очевидно опятьтаки різшается только вопросъ о томъ, почему Іоаннъ не опустиль въ своемъ повъствованіи этого событія-и ничего болье.

3) Совершенно справедливо, что исторія невърія Оомы въ воскресеніе Іисуса Христа находится въ весьма тъсной связи съ прободеніемъ ребра Іисусова. Евангелистъ Іоаннъ самъ же повъствуетъ о томъ, что Оома не хотълъ върить воскресенію Спасителя, пока самъ не вложитъ руку свою въ прободенныя ребра Іисуса. Оома считалъ вложеніе руки въ ребра несомнъннымъ доказательствомъ того, что являющійся по смерти дъйствительно не есть призракъ, а воскресшій изъ мертвыхъ Іисусъ Христосъ. Ясно, что исторія невърія Оомы, которую отрицательная критика голословно называетъ мисическою, была бы совершенно непонятна безъ разсказа о прободеніи ребра Іисусова копьемъ. Впрочемъ трудно допустить, чтобы ради только одной исторіи невърія Оомы евангелистъ заносилъ въ свое повъствованіе разсказъ о прободеніи копіемъ ребра Іисусова. Но если

<sup>&</sup>quot;) У Филарета, Бес. о страд., ч. II, стр. 219.

даже и согласиться съ тъмъ предноложеніемъ, что Іовинъ разсказываетъ объ этомъ событіи, имъя въ виду исторію (только не мионческую, а дъйствительную) невърія Оомы, имъющую важное значеніе для доказательства истинности воскресенія Іисуса Христа, то и въ этомъ случать очевидно опять-таки ръшается только вопросъ о томъ, почему Іовинъ не опустиль въ своемъ повъствованіи этого событія, и ничего болье.

4) Совершенно справедливо, что занесеніе Іоанномъ въ свое повъствованіе разсказа о прободеніи ребръ Іисусовыхъ должно быть объясняемо его несомивннымъ отношеніемъ къ ветхозавътнымъ пророчествамъ (Исх. XII, 46; Захар. XII, 10), только не въ томъ смыслъ, что Іоаннъ измыслилъ этотъ разсказъ на основаніи ветхозавътныхъ пророчествъ, а въ томъ, что въ совершившемся на Голгоет факт впрободенія ребра Іисусова и въ томъ что Іисусу не перебили голеней онъ видълъ исполненіе ветхозавътныхъ пророчествъ, почему и занесъ его въ свое повъствованіе. Такимъ образомъ и этимъ объясненіемъ рышается вопросъ не о томъ, что побудило евангелиста (будто бы) измыслить небывалое событіе—истеченіе изъ прободеннаго ребра крови и воды, а о томъ, почему Іоаннъ не опустилъ въ своемъ повъствованіи совершившагося факта.

Наконецъ 5) быть-можеть справедливо и то, что Іоаннъ занесъ въ свое повъствование разсказъ о прободении ребръ Інсусовыхъ и потому, что видель въ этомъ событи сверхъестественный элементь, чудо (ganz unglaubliches Wunder); но для евантелиста это "совершенно невъроятное чудо", какъ называеть его отрицательная критика, состояло не въ томъ, что изъ прободеннаго ребра Іисусова потекла кровь и вода, а въ томъ, что въ лиць Его божественного Учителя съ бунвальною точностію исполнились всв веткозавътныя о Немъ предсказанія (Ср. Іоан. XIX, 35-37). Благодаря своимъ медицинскимъ познаніямъ и бесъдамъ съ "знаменитыми анатомами", отрицательная критика пришла, какъ мы видели, къ тому убежденію, что при жидкомъ состояніи въ врови не всегда возможно отделеніе водянистыхъ веществъ отъ вровяныхъ шариковъ, почему и евангельскій разсвавъ о прободении копіемъ ребръ Інсусовыхъ и истеченіи изъ нихъ крови и воды называетъ лишь измышленіемъ самого евангелиста или миническою переработкою; но она не обращаетъ вниманія на то, что для евангелиста гораздо важиве было прободеніе ребра Інсусова, нежели можеченіе крови и воды нать него, потому что именне въ прободеніи ребра, а не въ можечении крови и воды евангелисть видёль исполненіе ветхозавётныхъ пророчествъ: "кость Его да несокрумится" и "возарять на Того, котораго произнаи". Объ истеченіи крови и воды евангелистъ говорить очевидио только макъ о слёдствіи прободенія ребра; оно для него могло иметь лишь историческое значеніе, тогда какъ прободеніе ребра глубокое нравственно-религіозное, а сакть прободенія ребра Імоусова намъ кажетоя можно признать и при самой общирной медицинской эрудиціи.

Теперь перейдемъ въ разсмотрънію тъхъ необычайныхъ знаменій, которыя сопровождали смерть Господа нашего Інсуса Христа.

1) По свидътельству евангелиста, "около шестаго часа дия (часъ смерти Спасителя) сдълалась тьма по всей землъ до часа девятаго. И померкао солице". Такъ повъствуетъ евангелистъ Лука, то же говорять и два другіе евангелиста. Замічательно, что несмотря на модчание объ этомъ событи Іоанна, отрицательная критика все-таки съ довфріемъ относится въ этомъ случав въ тремъ первымъ евангелистамъ. Такое поведение отрицательной вритики можно объяснить себъ лишь тъмъ, что объ этомъ необычайномъ событии кромъ евангелистовъ свидътельствують еще и многіе другіе писатели даже языческіе. Такъ его занесъ въ свою хронику языческій историкъ Флегонтъ, освобожденный изъ рабства въ царствованіе Адріана. Онъ такъ согласенъ съ евангелистами въ описаніи этого событія, что полагаеть его въ тоть же самый чась (шестый). Евсевій приводить его собственныя слова подъ 4 годомъ 202 Олимпіады. "На 4 году 202 Олимпіады (говорить Флегонть) было затменіе солица самое большое изъ всехъ известныхъ до того времени; въ шестомъ часу дня была ночь, такъ что видны были на небъ звъзды". Это же самое свидътельство приводить Оригенъ 78) и Юлій Африканъ 79). Юлій Африканъ приводить еще свидетельство дру-



<sup>16)</sup> Comm. in Matth. ap. Gollandum, cont. Cels. 2, 35, 39.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) У Рута Reliquiae sacrae 2, 183, 184. У Филарета, Бес. о страд. ч. II стр. 156.

гаго явыческаго историка Фалла: "сей мравъ называеть затменіемъ солица Оаллъ въ 3 книгъ исторіи". Наконецъ Евсевій приводить еще свидетельство и третьяго языческого историка, имя котораго однакоже для насъ осталось неизвъстнымъ: Сынъ Божій пришель на страданія, говорить Евсевій, по пророчествамь въ 18 году Тиверія, и объ этомъ времени находимъ во других явыческихъ сочиненіяхъ сін слова: "случилось затменіе и тьма по всей землъ". Кромъ того, Тертулліанъ писаль римскому сенату: "внезапно лучезарное солнце скрылось отъ земли среди дня. Тъ, которые не знали, что и это была проповъдь о Христъ, приняли это за затменіе; не зная же причины, отвергли. Но это мірское событіе записано у васъ и хранится въ вашихъ архивахъ во). Мученивъ Лукіянъ также говориль предъ никомидійскимъ префектомъ: "привожу во свидътеля самое солице, которое увидавъ такое нечестіе, въ полдень скрыло світь свой. Вы найдете это въ вашихъ летописяхъ" 81). Само собою понятно, что въ виду стольнихъ свидътельствъ отрицательной притинъ было уже неудобно отвергать самый факть; воть почему она и ограничивается твиъ, что старается, насколько возможно, умалить его значеніе, низводя его до нуля. Раціоналисты XVIII стольтія считали его обыкновенно только простымъ солнечнымъ затменіемъ, не имъвшимъ никакого непосредственнаго отношенія къ крестной смерти Спасителя. Это объяснение впрочемъ вовсе не принадлежитъ раціоналистамъ 18 въка; оно слишкомъ старо для нихъ; его начало можно пожалуй относить въ самому же дню врестной смерти Христа. Какъ извъстно, Пилатъ и его жена, по преданію, были сильно поражены теми необыновенными событіями, которыя сопровождали смерть распятаго Искупителя; при этомъ преданіе прибавляеть, что когда Пилать, призвавъ членовъ синедріона, спросиль ихъ: "видъли ли случившееся?" - то они отвътили: "это обыкновенное затменіе солнца" вз). Такого же мивнія держались и всё другіе древніе противники христіанскаго вёроученія. Но

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>) Апологія гл. XXI; твор. Тертулліана 1, 50, 51; у Филарета, Бесёд. о страд. ч. II, стр. 155.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>) Ruth, Reliquae sacrae, P. 2, стр. 175, 183; у Филарета, Бес. о страд. ч. II, стр. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Филаретъ, Бес. о страд, ч. II, стр. 157.

уже Кириллъ Александрійскій указаль противъ этого мижнія неопровержимое возражение, когда съ очевидностию доказалъ, что 14-го Нисана соднечного затменія быть не можетъ. Евангельсвіе вритиви нашего столетія также отвазались отъ объясненія раціоналистовъ. Объясненіе раціоналистическое действительно не можетъ быть принято на следующемъ основании. Какъ известно, Інсусъ Христосъ умеръ въ пятницу предъ пасхальною іудейскою субботою 14-го Нисана, а пасха іудейская совершалась во время полнолунія, т.-е. въ такое время, когда луна не можеть находиться между землею и солнцемъ, воледствие чего происходять обывновенно солнечныя затменія. Затэмъ это объясненіе неприложимо и въ евангельскому пов'єствованію, изъ котораго видно, что не темнота произошла отъ помраченія солида, а наоборотъ солице померкло отъ того, что по всей землъ была тьма. Наконецъ солнечное затменіе не можеть производить темноты по всей земль. Какъ же, спращивается, объясняють это необывновенное знамение евангельские вритики нашего стольтия? Они объясняють его еще гораздо проще, чемъ даже раціоналисты ХУШ стольтія и всь древніе противники христіанскаго въроученія. Помраченіе солица въ шестой часъ дня смерти Спасителя, по мивнію отрицательной критики новвйшаго времени, было будто бы явление совершенно обывновенное, которое часто видимъ и мы и къ которому мы такъ привыкли, что даже и не обращаемъ на него своего вниманія 83). Само собою понятно, что съ такимъ объяснениемъ еще болве невозможно согласиться, чъмъ съ объяснениемъ рационалистическимъ. Обыкновеннаго явленія евангелистамъ нечего было заносить въ свои пов'яствованія. Обмануться, т.-е. принять совершенно обывновенное явленіе за необыкновенное они конечно не могли. Наконецъ объяснение отрицательной критики противоръчить и древнимъ языческимъ свидътельствамъ, которыя мы приведи выше. По этому необходимо согласиться съ мивніемъ Златоуста, Осоонланта и Евенмія, что мракъ, бывшій во время распятія Господа нашего Інсуса Христа, произошель отъ сгущенія облаковъ между землею и солнцемъ, произведеннаго сверхъестественною силою и что это-

<sup>\*\*)</sup> Schleiermacher, Das Leben Iesu, стр. 448; Strauss, Das Leben Iesu, И, стр. 535; такого же инфиія придерживаются Вейссе, Неандеръ, Эваладъ и др.

было внаменіемъ, что сама внашняя природа вакъ бы ужаснулась смерти Богочелована. "Это было, говорить Златоустъ, не
затменіе, а гнавъ и негодованіе". И дайствительно затменіе
солица у ветхозаватныхъ пророковъ всегда представляется вакъ
знаменіе гнава Божія на нечестія людей (Езек. XXXII, 7, 8;
Іерем. XV, 9; Іоиль, ІІ, 10, 30, 31; ІІІ, 15 и др.),—тамъ болае
надлежало видать это теперь, когда помраченіе солица было не
только дайствительное, но и чудесное. Насколько посла этого
справедливъ Штраусъ, невидящій въ этомъ необычайномъ событіи "траура природы по своемъ умершемъ Творца" — предоставляемъ судить самому читателю.

2) Въ числъ особыхъ необычайныхъ знаменій, сопровождавшихъ смерть Господа нашего Інсуса Христа, евангелисть Матеей упоминаеть между прочимъ и то обстоятельство, что въ ісрусалимскомъ храмъ раздралась сверху до низу надвое церковная завъса. Раціоналисты XVIII стольтія не отвергали достовърности евангельскаго повъствованія объ этомъ событім и въ объясненіе его утверждали, что церковная завъса раздралась лишь вслъдствіе землетрясенія, которое также было обыкновеннымъ двломъ природы. Но съ такимъ объясненіемъ согласиться совершенно невовможно. Еслибы евангелисть спазаль, что завъса разорвалась только въ верхнемъ или нижнемъ концв, то, пожалуй, при нъкоторыхъ условіяхъ раціоналистическое объясненіе еще можно было бы принять. Но раздраться церковной завъсъ сверху до низу надвое вследствие землетрясения и въ то же время уцелеть или только остаться неповрежденнымъ самому храму, --- это вещи невозможныя, немыслимыя, которыхъ не въ силахъ допустить человъческій вдравый разумъ. Неправдоподобіе и неестественность естественнаго объясненія прошловъвовыхъ раціоналистовъ вполив признаны и евангельскими критиками нашего столвтія. Отрицательные критики новъйшаго времени, отвергнувъ раціоналистическое объяснение прошлаго стольтія, обратились къ другимъ пріемамъ. Они начинають обыкновенно діло тімъ, что отвергають историческую достовърность самаго евангельскаго повъствованія объ этомъ событін и считають его миончесивмъ нли сказочнымъ. Такъ между прочимъ поступаетъ Шлейермахеръ, затвиъ Штраусъ, Шольтенъ, Кеймъ и др. Шлейермахеръ прежде всего предлагаеть вопросъ: отнуда евангелисть Матеей могъ

узнать, что въ храмъ разорвалась завъса надвое сверху до низу? Кто могь сообщить ему подобное свъдъніе? Въ ісрусалимсвомъ храмъ, говоритъ онъ \*4), было двъ завъсы, --одна, которая отдъляла храмъ отъ передняго двора, другая, которая отдъляла святое святыхъ отъ храма въ собственномъ смысле или святилища. Последней завесы, по мизнію Шлейермахера, нивто не могъ видеть, кроме священиковь, потому что во святое святыхъ кромъ священниковъ никто никогда не входилъ. Но священники конечно должны были бы умолчать о такомъ фактъ, еслибы онъ даже и совершился на самомъ дълъ, потому что символическое значение его могло бы произвести весьма тягостное и поразительное впечатавніе на каждаго іудея. Далве, еслибы этоть факть действительно быль известень въ ло время, то само собою разумъется, апостолы, думаеть Шлейермахерь, прежде всего ссыдались бы на него во время своей проповъди; но такъ какъ этого нигдъ не замътно, то ясно, что фактъ этотъ не быль извъстень апостодамь и внесень въ Евангеліе оть Матоея уже гораздо позже апостольского въна изъ народныхъ сагь (т.-е. сказаній мисическаго характера). При этомъ Шлейермахеръ указываеть намъ даже и на внутренній смысль этой народной саги, который состоить, по его мивнію, въ томь, что вивств съ смертію Христа уничтожается уже значеніе Ветхаго Завъта (его завъса разрывается сама собою), какъ доказываетъ эту мысль и ап. Павель въ посланіи къ Евреямъ. Факть этоть, по мивнію Шлейермахера, не былъ будто бы извъстенъ даже и "писателю посланія въ Евреямъ", который конечно, еслибы вналь его, всегда воспользовался бы имъ. Такимъ образомъ происхожденіе этой народной саги можеть быть объяснено по Шлейермахеру только тёмъ, что теоретическое символически изложенное ученіе апостоловъ объ отношении Новаго Завъта къ Ветхому было истолковано въ последствии какъ историческій фактъ, разсказъ о которомъ и сохранялся нъкоторое время въ устахъ первыхъ христіанъ. Въ общемъ съ Шлейермахеромъ согласны также и другіе представители отрицательной критики: Штраусъ,

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Das Leben Iesu, crp. 448.

Шольтенъ и Кеймъ. Въ частности Штраусъ идеть немного далъе Шлейермахера. Обстоятельство, что въ храмъ была разодрана завъса, по его мивнію 85), было отчасти извъстно и писателю посланія къ Евреямъ; темъ не менее на посланіе къ Евреямъ онъ смотритъ не какъ на подтверждение евангельскаго разсказа, а какъ на основаніе, легшее въ основу его миническаго происхожденія. Итанъ воть результать, къ которому приходить отрицательная критика: помраченіе солнца факть, а то, что надвое разорвалась церковная завъса, --- народная сага или сказаніе мионческого характера! Какая же наконецъ логика можетъ допускать такое произвольное отношение къ древнему историческому памятнику: изъ двухъ въ совершенно одинаковой связи находящихся событій и при совершенно одинавовыхъ условіяхъ одному придавать историческій характеръ, а другое называть простою народною сагою? Впрочемъ не трудно догадаться, почему въ данномъ случав отрицательная критика ведеть свое дело именно такимъ образомъ. Для нея представлялось легкимъ отказать помраченію солнца въ сверхъестественномъ значеніи, потому что въ естественномъ порядкъ теченія жизни природы встръчается нъчто 'аналогичное, --- хотя конечно ей и не удалось достигнуть этого, - но объяснить естественнымъ образомъ, что церковна я завъса, отдълявшая самое святое ветхозавътное мъсто, сама собою разорвалась на двъ части, - это представлялось невозможнымъ и для самой отрицательной критики. Какъ же поступить въ такомъ случав? Признать это двломъ сверхъестественнымъ? Но представителямъ отрицательной критики этого не дозволяло . школьно-философское ихъ міровозэрвніе. Такимъ образомъ остается только одно признать сказочнымъ самый евангельскій разсказъ,-что отрицательная критика, какъ мы видели, обыкновенно и дълаетъ. Шлейермахеръ указываетъ на то, что повъствованіе Матеея о чудесномъ раздраніи церковной завъсы при смерти Спасителя не подтверждается ни посланіемъ въ Евреямъ, въ которомъ бы должно быть упомянуто объ этомъ событіи, ни апостольскою проповъдію вообще. Но апостольской проповъди мы собственно говоря не знаемъ, мы имвемъ въ своемъ распоряженіи только нісколько впостольских в посланій, которыми ко-



<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) Strauss, Das Leben Iesu, II, crp. 538.

нечно недья ограничнать всей апостольской проповъднической дъятельности и въ которыхъ говорится также далеко не о всемъ, что имъло мъсто въ жизни Іисуса Христа, но только о томъ, очемъ апостолы имъли поводъ говорить. Что касается посланія къ Евреямъ, то уже Штраусъ, одинъ изъ слушателей Шлейермахера, какъ мы видъли, находитъ въ немъ и именно въ главахъ VI и X не незамътный намекъ на это событіе, хотя и поступаетъ съ этимъ намекомъ конечно по своему.

Шлейермахеръ недоумъваетъ, -- откуда къ Матеею могло придти извъстіе, что завъса, отдълявшая святое свитыхъ отъ святилища, разорвалась надвое сверху до низу, такъ какъ во святое святыхъ кромъ священниковъ никто не входилъ. Мы вполив согласны съ этимъ послъднимъ замъчаніемъ Шлейермахера, мы даже скажемъ еще болве, именно, что во святое святыхъ не входили и священники, а только одинъ первосвященникъ, да и тотъ лищь однажды въ годъ (Евр. ІХ, 6, 6). Но что же отсюда савдуеть? Савдуеть очевидно лишь то, что вромв первосвященника никто не могъ видеть, что находится во святомъ святыхъ, но завъса или катапетасма, откълявшая святое святыхъ отъ храма или святилища, находилась не въ самомъ святомъ святыхъ, а только между нимъ и святилищемъ, она составлила переднюю сторону святилища или храма въ собственномъ смыслъ н следовательно всякій, вошедшій въ святилище, могь видеть ее прежде всего другаго. Правда, мы не допускаемъ, чтобы входъ и во святилище былъ доступенъ каждому, хотя нъкоторые лучшіе толковники, какъ напр. Златоусть, Ософиланть Эразиъ и др. допускають даже 86), что во святилище могли вкодить не только евреи, но и язычники. Во всякомъ случав скрыть, что завъса, отдълявшая святое святыхъ отъ святилища, въ день и часъ смерти Христа вдругъ сама собою разорвалась на двъ части было совершенно невозможно. Ежедневно священники входали во святилище по крайней мъръ четыре раза (въ часы: первый, третій, шестой и девятый); следовательно завеса, заменявшая собою дверь святилища, должна была приподыматься по меньшей мъръ восемь разъ въ день, а во время подиятія этой:

<sup>••)</sup> Cp. Meyer, Hebräerbrief, crp. 275.

завъсы видна конечно была для всякаго, даже стоящаго въ притворъ храма, и завъса отдълявшая святое святыхъ. Такимъобразомъ ясно, что даже и обыкновенными людьми (но священниками) всегда могло быть усмотръно, что завъса святаго святыхъ разорвана на двъ части сверху до низу.

Что касается симвожического значенія этого событія, то мы вполит согласны съ Шлейермахеромъ въ томъ, что это было знаменіе (и притомъ божественное-описіоч) прекращенія ветковавътной религии и установления свободнаго доступа въ благодати Божіей чрезъ примирительную смерть Господа нашего Інсуса Христа, какъ указываеть на это и апостолъ Павелъ 87). Многіе отцы и учители церкви также толковали значеніе этого событія въ томъ смысль, что ниъ кончился Ветхій Завьть, что Інсусъ Христосъ заміння Собою первосвященника, однажды на всегда принесши Себя въ жертву за гръхи міра (Евр. ІХ, 26; Х, 14), что послъ Его жертвы, живой и духовной, вровь возловъ и тельцовъ потеряла всякое значеніе, что кровавыя жертвы болъе ненужны (Евр. X, 4. 5. 7), что плоть Его, распятая на креств, замвнила собою завъсу и что върующіе въ Его имя входять во святилище путемъ новымъ и живымъ. Другіе древніе учители (какъ напр. Кириллъ Александрійскій и Златоустъ) присоединяють въ этому еще и то, что раздранная завъса возвъщала вмъстъ и о недостоинствъ служителей храма, такъ нагло поступившихъ съ Живущимъ въ немъ. Но "превращать этотъ фактъ божественной симводики въ симводическую сагу, какъ это двлають отрицательные критики, твиъ менве основаній говорить Мейеръ 88), что для образованія такой саги не давали никакого повода ни іудейское народное върованіе, ни пророчества Ветхаго Завъта."

3) Къ числу особыхъ необычайныхъ знаменій, сопровождавшихъ смерть Господа нашего Інсуса Христа, евангелисты отно-



<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>) "Итакъ, братія, нивя дерзновеніе входить во святилище посредствоиъ прови Інсуса Христа путемъ новымъ и живымъ, который Онъ вновь открымъ намъ чрезъ завъсу, т.-е. плоть Свою" и т. д. Евр. X, 19. 20. Ср. также VI, 9. 10. 11; IX, 6. 7. 8 и др.

<sup>\*\*)</sup> Kritisch. Comment., Mith., crp. 591.

сять также и землетрясеніе, бывшее въ то время. Шлейермахеръ счель ва лучшее пройти это событіе поливищимъ молчаніемъ; Штраусъ же голословно утверждаеть, что оно намышлено евангелнотами, подобно тому, какъ и Виргилій намыслиль землетрясеніе при смерти Цезаря 89). Но повторяємъ, что утвержденіе Штрауса голословное, ни на чемъ неоснованное, слъдовательно ненаучное. Напротивъ въ пользу достовърности евангельского повъствованія ны можень указать многія свидътельства не только христіанскихъ, но и явыческихъ писателей древности. По словамъ Евсевія 90), знакомый уже намъ языческій неторикъ Флегонтъ 2-го въка свидътельствовалъ, что "на 4 году 202 Олимпіады (годъ смерти Спасителя) было сильное землетрясеніе въ Виенніи и разрушило большую часть Никеи". Другой явыческій писатель, приводимый Евсевіемъ, говорить о томъ же годъ, что тогда "землетрясение волебало Вионию, и большая часть Нивен пала". Мученикъ Лувіянъ въ своей річи предъникомидійскимъ префектомъ говорилъ: "Онъ (т.-е. Інсусъ Христосъ) умеръ для того только, чтобы воскресеніемъ побъдить смерть. То, что говорю вамъ, совершилось не въ темномъ мъстъ и не остается безъ свидътелей... Если еще не върите, приведу вамъ въ свидътеля то самое мъсто, гдъ совершилось событіе. Согласно съ этимъсамое мъсто въ Герусалимъ и Голгоеская скала, расторгшаяся подъ тяжестію преста" 11). Наконецъ Кириллъ Герусалимскій спусти три въка послъ смерти Спасителя въ слухъ всъхъ христіанъ і орусалимскихъ говорилъ, что на скалахъ окружающихъ Іерусалимъ сохранились еще следы разрушенія совершившагося во время смерти Іисуса Христа \*3). Въ виду столькихъ историческихъ свидътельствъ едва ли разумно предполагать, что это событіе измышлено евангелистами подобно тому, какъ Виргилій измыслиль землетрисение при смерти Цезаря.

Наконецъ 4) отрицательная критика отвергаеть историческую

<sup>••)</sup> Strauss, Das Leben Iesu, II, crp. 536.

<sup>••)</sup> Chronicon, стр. 257—258; у Филарета, Бес. о стр. ч. П, стр. 202.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>) Ruth, Reliquiae Sacrae, Т. 3, стр. 286; у Фяларета, Бес. о стр. ч. П, стр. 202.

<sup>92)</sup> Orasm. XIII.

достовърность евангельского повъствованія и о томъ, что при смерти Христа, "гробы отверзансь и многія тыла усопшихъ святыхъ воскресли, и вышедши изъ гробовъ по воскресеніи Его вошли въ святый градъ, и явились многимъ" (Мате. XXVII, 52. 53). Въ исторической достовърности этого повъствованія отрицательная критика сомиввается на следующихъ основаніяхъ: а) объ этомъ событіи не сказано ни одного слова въ апостольскихъ посланіяхъ; а б) неть нивакой возможности наглядно представить себъ, какъ могло случиться, что гробы отвервлись и мертвые воскресли при смерти Інсуса Христа, а явились въ Іерусалимъ эти воскресшіе святые лишь по воскресеніи Христа? На эти возраженія отридательной критики мы можемъ отвітить следующее: а) мы ни откуда не знаемъ, чтобы въ своихъ посланіяхъ впостолы имвли намереніе излагать жизнь Госнода нашего Іисуса Христа и даже со всеми ея подробностями; а б) отрицательная притива нисколько не погръщаеть, вогда говорить, что ничего сверхъестественнаго мы наглядно не въ силахъ себъ представить. Еслибы мы могли себъ представить самый процессъ совершенія чудесныхъ дъйствій, то они бы перестали быть для насъ и чудесными. Такимъ образомъ, второе возражение отрицательной критики сводится лишь къ вопросу о возможности въ мірь сверхъестественнаго; но объ этомъ мы достаточно говорили уже раньше. По смыслу словъ евангелиста, гробы отверзлись и многіе святые воскресли въ то же время, какъ последовало землетрясение, а въ Герусалиме явились они уже после воскресенія Христа. Такъ и понимали это повъствованіе евангелиста многіе отцы и учители церкви, какъ напр. Златоусть, Өсофиланть, Евфимій Зигавенъ и др. Но отрицательной критикъ котълось бы знать еще и то, гдъ же были эти воскресшіе святые до своего появленія въ Іерусалимъ, --а между тъмъ Евангеліе молчить... И воть это-то обстоятельство не даеть возможности отрицательной притикъ признать евангельское повъствование исторически достовърнымъ!.. Впрочемъ мы увърены, что еслибы евангелистъ даже и упомянулъ въ своемъ



<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>) Schleirmacher, Das Leben Iesu, crp. 499; Strauss, Das Leben Iesu, II, crp. 540.

повъствованіи, гдъ были воскресшіе святые до своего появленія въ Іерусалимъ, то отрицательная критика, за неимъніемъ болъе серьёзныхъ возраженій предложила бы все-таки новый вопросъ: "что же они тамъ дълали"? и т. д. до безконечности. Такому требованію одного празднаго любопытства, очевидно не въ силахъ удовлетворить ни одинъ историкъ.

## ГЛАВА УІІІ.

## Погребеніе Іисуса Христа.

Въ пятницу вечеромъ, когда смерть Іисуса Христа уже не подлежала нивакому сомнинію, нивоторые почитатели Інсуса ради цятницы (Ioaн. XIX, 42), чтобы не оставить тыла Інсусова на креств въ субботу (Іоан. XIX, 31) или чтобы не дать возможности дерзкимъ воинамъ ввергнуть его въ какое-нибудь нечистое мъсто виъсть съ другими распятыми, пожелали сами совершить приличное погребение его. Съ этою целію одинь изъ тайныхъ учениковъ Інсусовыхъ, Іосифъ Аримаеейскій, человъкъ богатый, знаменитый членъ синедріона (не принимавшій впрочемъ участія въ беззаконномъ суде надъ Інсусомъ), мужъ благій и праведный, чаявшій царствія Божія отправился въ Пилату просить тело Інсусово. Просьба эта была необходима. По римскому обычаю узаконенному временемъ, тъла казненныхъ преступниковъ оставались добычею хищныхъ зверей и птицъ, впрочемъ по просьбъ родственниковъ выдавались и для погребенія. Іудеямъ предоставлено было право погребать своихъ преступниковъ съ дозволенія прокуратора. Для такихъ людей около Іерусалима было два кладбища, одно-для казненныхъ лишеніемъ головы, другое-для побитыхъ камнями и повъшенныхъ. Испросивъ дозволение перебить голени Іисусу и распятымъ съ Нимъ, синедріонъ безъ сомивнія назначиль тело Інсуса для кладбища повещенных злодвевъ, чтобы такимъ образомъ вновь всенародно наругаться надъ Інсусомъ. Но Іосифъ, какъ мы видъли, ръшилъ иначе. Сначала Пилать удивился, услышавь о смерти Інсуса, но разспросивъ сотника, бывшаго при кресть, повводиль Іосноу взять тыло Інсу-

сово. Купивъ плащаницу, Іосифъ вместе съ другимъ такимъ же тайнымъ ученикомъ Інсусовымъ Никодимомъ, который съ своей стороны приготовиль для погребенія Інсуса составь изъ смирны и алоя, литръ около ста, пришли на мъсто распятія Інсуса, сняли Его со преста, обвили Его плащаницею съ благовоніями, канъ обыкновенно погребають іуден, и погребли Его въ новомъ Іосифовомъ гробъ, въ которомъ еще никто не былъ похороненъ и который быль высвчень въ скаль, находившейся въ саду недалеко отъ мъста смерти Спасителя. Входъ въ пещеру они привалили громаднымъ камнемъ. Нъкоторыя жены послъдовательницы Христа также приготовиля благовонія и масти, но по причинъ наступленія субботы рышили помазать тыло Інсусово лишь въ следующій день после субботы. Между темъ въ субботу первосвященники и фарисеи собрались въ Пилату и говорили: "Господинъ, мы вспомнили, что обманщикъ тотъ, еще будучи въ живыхъ, сказалъ: послъ трехъ дней воскресну. Итакъ прикажи охранять гробъ до третьяго дня, чтобъ ученики Его, пришедши ночью, не украли Его, и не сказали народу: воскресъ изъ мертвыхъ. И будеть последній обмань хуже перваго". На это лать отвічаль имъ: "имінете стражу; пойдите охраняйте, какъ знаете". Они пошли и поставили у гроба стражу, и приложили къ камню печать.

Само по себъ это событие едва ли бы вызвало противъ себя столько возраженій, сколько въ действительности направляется противъ него отрицательною критикою. Особую энергію отрицательной критики въ отыскиваніи возраженій противъ этого событія мы можемъ объяснять себі лишь тімь предположеніемъ. что истолкованіемъ въ своемъ духв какъ настоящаго событія, такъ и вопроса о действительности или недействительности смерти Спасителя евангельскіе критики стараются проложить себё путь въ такому же истолкованію и факта воскресенія Господа нашего Інсуса Христа. Пріемы евангельских вритиковъ въ этомъ отношеніи довольно сходны между собою, такъ что достаточно разсмотреть взглядъ одного критика, чтобы судить и о достоинстве другихъ. Мы изложимъ взглядъ Шлейермахера. Шлейермахеръ впрочемъ въ общемъ довъряетъ евангельскому повъствованію о погребеніи Іисуса. Онъ останавливаеть свое вниманіе лишь на вопрост: кому собственно принадлежаль гробъ, въ которомъ былъ

погребенъ Інсусъ? Матеей представияеть дело такимъ образомъ: Іосифъ взяль тело Інсусово, обвиль Его чистою плащаницею и положель въ своемъ собственномъ новомъ гробъ, который быль высвченъ въ сваль (Мато. XXVII, 59-60). Іоаннъ нъскольно нначе: Іосифъ изъ Ариманен (ученикъ Інсуса, но тайный изъ страха отъ іудеевъ) просилъ Пилата, чтобы сиять тело Інсуса н Пилать позволиль. Онъ пошель и сияль тело Інсуса. Пришель также и Никодимъ (приходившій прежде къ Інсусу ночью) и принесъ составъ изъ смирны и алоя, литръ около ста. И такъ они взяли тъло Іисуса и обвили его пеленами, какъ обыкновенио погребають іуден. На томъ мъстъ, гдъ онъ распять, быль садъ и въ саду гробъ новый, въ которомъ еще никто не былъ положенъ. Тамъ положили Іисуса ради пятницы іудейской, потому что гробъ быль близко (Іоан. XIX, 38 -42). "Изъ этого повъствованія, говорить Шлейермахерь <sup>84</sup>), должно повидимому съ увъренностію заключать, что гробъ, въ который быль положень Христосъ, не принадлежалъ Іосифу, такъ какъ иначе это мотивирование было бы вовсе излишне: здёсь такимъ обравомъ есть противорвчіе". Но такъ какъ Іоаннъ будто бы точнве зналь объ этомъ, чемъ Матеей, то и следуеть верить ему, а не Матеею; въ этомъ случав Шлейермахеру помогаеть (будто бы) и слъдующее соображение: Іосноъ жиль въ Ариманев (мъсто котораго однакоже Шлейермахеръ не знаетъ) 95), какимъ же образомъ онъ могъ имътъ свою семейную гробницу въ Герусалимъ, куда онъ пришель будто бы только на праздникъ Пасхи? Ясно, дълаеть завлючение Шлейермахеръ, что Христосъ былъ погребенъ въ чьемъ-то чужомъ гробъ (не Іосифовомъ), погребение происходимо съ большою посившностію и следовательно (?), безъ позволенія хозяина гроба, а такъ какъ на погребение Христа въ этомъ

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Das Leben Iesu, стр. 457: "losef führt seinen Beinamen von einem Orte, den wir wissen auch nicht, ob er dort wohnte oder ob er nur von da gebürtig war, es klingt freilich so, als ob er in Arimathia, seinen Wohnsiz hätte". Ученые полагають, что Аримаева отечество Іосиев, ость древній городъ Гарамаеваннъ, мёсто рожденія пророка Самуила, городъ принадлежавшій колёну Ееремову (Цар. І, 1); если же у евангелиста Луки онъ навывается городомъ іудейскимъ (Лук. ХХІІІ, 51), то по всей вёроятности потому, что со времени смерти Александра онъ былъ присоединенъ къ Іудей (1 Мак. ХІ, 34).
<sup>36</sup>) Das Leben Iesu, стр. 457; ср. также Strauss, Das Leben Iesu, II, стр. 560.

гробъ у хозянна не было испрошено согласіе, то тъло Інсусово после перваго же дня праздника Іоснов должень быль вынуть нето, чтобы снова похоронить Его навсегда въ другомъ, постоянномъ гробъ, быть-можеть даже и въ своей семейной гробняць. Правда объ Іоснов уже болье не упоминается въ евангельскихъ повъствованіяхъ, но это объясняется тъмъ, что дальнъйшее (das Weitere), т.-е. перенесеніе тыла Інсусова въ другой гробъ Іосноъ могъ поручить Никодиму, если только онъ не имълъ намеренія погребсти Христа въ своемъ собственномъ гробе или же своимъ слугамъ. Но быть-можеть, допускаетъ Шлейермахеръ об), твло Інсусово осталось и въ томъ же гробъ, въ который Его положили съ самаго начала, положительно будто бы этого нельзя ръшить. Штраусъ и его последователи не имъють откровенности Шлейермахера и последняго предположенія не допускають. Разсматривая только-что изложенный нами взглядь Шлейермахера на погребеніе Господа нашего Інсуса Христа мы не можемъ не удивляться изворотливости Шлейермахерской діалектики, хотя съ другой стороны не можемъ не замътить и того, что діалектика вообще и Шлейермахеровская въ частности еще далеко не обладаеть тою силою, чтобы могла закрывать собою ложь толкованія историческаго факта. Какъ мы видели, Шлейермахеръ находить непримиримое противоржчіе (ein Widerspruch) въ повъствованіяхъ Матеея и Ісанна о погребеніи Інсуса Христа-По свидътельству самого Шлейермахера, оба евангелиста совершенно согласны между собою въ томъ: 1) что о снятіи тала Інсусова со креста и о погребеніи Его хлопоталь предъ Пилатомъ Іосноъ изъ Ариманен; 2) что Пилатъ дъйствительно позволилъ Іосноу взять тело Інсусово для погребенія; 3) что Іосноъ (по Іоанну вивств съ Никодимомъ) двиствительно снялъ со вреста твло Інсусово, обвиль Его плащаницею или пеленами и положиль въ новомъ гробъ, въ которомъ еще никто не быль погребенъ. Итакъ, въ чемъ же послъ этого евангелисты противорвчать другь другу? Въ томъ, что Матеей прямо говорить, что гробъ, въ которомъ было положено тело Інсусово, принадлежалъ Іосифу, а Іоаннъ этого не говорить. Но можно ли назвать это противоръчіемъ и можно ли вообще дълать такое заключеніе,

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) Das Leben Iesu, crp. 458.

что если Іоаннъ прямо не говоритъ о томъ, что гробъ принадлежаль Іосноу, то значить онъ отрицаеть возможность этого? Какая же здравая логика можеть допустить подобныя заключенія? Тъмъ не менъе фактъ на лицо, и мы имъемъ удовольствіе видъть новые логические приемы отрицательной критики: если евангелисть не говорить о чемъ-нибудь, на что есть указаніе у другаго евангелиста, то онъ находится съ нимъ въ противоръчіи! Шлейермахеръ недоумъваетъ, накимъ образомъ Іосифъ "изъ Аримаееи" могь имъть гробницу въ Герусалимъ? Но вопервыхъ, самъ Шлейермахеръ не можетъ опредъленно сказать, что такое "Аримаеея?" Страна ли, городъ или село? (Онъ называетъ его лишь словомъ "Ort"---мъсто). Жилъ ли тамъ Іосифъ постоянно ни онъ только родомъ оттуда? А вовторыхъ, отчего Шлейермахеру кажется невозможнымъ, чтобы Іосифъ имълъ въ Герусалимъ гробницу, проживая даже въ Ариманев? Какъ извъстно, Іосноъ былъ уважаемый членъ синедріона (εὐσχήμων βουλευτής, Марк. XV, 43), следовательно онъ бываль въ Іерусалиме часто и на довольно продолжительное время, чтобы не сказать, что онъ даже жилъ въ Іерусалимъ: если прибавимъ къ этому, что онъ былъ очень богать (Мате. XXVII, 57) и притомъ человъкъ высоконравственный и благочестивый (άγαθός και δίκαιος), то что же намъ препятствуетъ предположить, что хотя онъ и не жилъ въ Герусалимъ, чего конечно доказать нельзя, то все-таки онъ, какъ благочестивый іудей, чаявшій царствія Божія, желалъ. чтобы его бренные останки послъ его смерти покоились вблизи храма и Герусалима, что для всякаго іудея было конечно самымъ заветнымъ желаніемъ, и что именно съ этою целію онъ имель блязь Іерусалима свою гробницу, пріобрасти которую ему вполна позводяли его матеріальныя средства? Такое объясненіе вполнъ согласно, вакъ съ повъствованіемъ евангелиста Матеея, такъ н съ повъствованіемъ евангелиста Іоанна. Но Шлейермахеръ не мочеть согласиться съ прямымъ смысломъ евангельского повъствованія Матеен. Для него является болье правдоподобнымъ то предположение, что тело Христа было положено въ чьемъ-то чужомъ гробъ и притомъ даже безъ позволенія хозяина. Но неужели же Шлейермахеру невольно не навязывался вопросъ: кавимъ образомъ Іосифъ и Никодимъ могли осмелиться безъ позволенія или въдома хозяина завладъть чужимъ гробомъ? Правда,

Шлейермахеръ говоритъ, что они сдълали это только на время и что они были будто бы все-таки намърены перенеститъло Лисусово изъ чужаго гроба въ какой-нибудь другой. Но дъло не въ этомъ. Нельзя забывать того, какъ іуден вообще смотръли на мертвыхъ. И если естественно умершаго они считали за нъчто нечистое, къ которому нельзя было даже прикоснуться, чтобы не оскверниться, то чемъ же после этого быль въ ихъ глазахъ казненный позорною смертію богохульникъ (Мато. XXVI, 65)? Висъть на деревъ у іудеевъ, какъ мы видъли, значило тоже что быть проклятымъ, исключеннымъ изъ общества гражданскаго и религіознаго (Второзак. ХХІ, 23). Ясно, что положить такого человъка въ гробъ какого-нибудь іудея, который предназначалъ свой гробъ для себя и для самыхъ близкихъ своихъ родныхъ, значило нанести ему самое тяжелое оскорбленіе. Неужели же можно допустить, чтобы Іосифъ и Никодимъ не знали этого?

Мы не думаемъ, чтобы такой геніальный умъ, какъ Шлейермахеръ, самъ не замѣчалъ тѣхъ громадныхъ недостатковъ и несоотвѣтствій исторической правдѣ, какими отличаются подобныя объясненія его. Въ настоящемъ случаѣ для насъ не можетъ быть никакого сомнѣнія, что свое объясненіе онъ предложилъ не по безпристрастному отношенію къ дѣлу, а лишь потому, что оно было для него необходимо. Такимъ объясненіемъ онъ хотѣлъ съ одной стороны оправдать свое общее (пантеистическое) міровоззрѣніе, а съ другой—подготовить почву и для объясненія другаго болѣе важнаго и болѣе непонятнаго для него событія—воскресенія Господа нашего Іисуса Христа. Въ чемъ состояло это подготовленіе, мы увидимъ въ свое время.

Въ заключение упомянемъ еще о двухъ возраженияхъ евангельской критики, направляемыхъ противъ евангельскаго повъствования о просьбъ у Пилата первосвященниками и фарисеями стражи для охранения тъла Іисусова. Именно, отрицательная критика недоумъваетъ относительно двухъ пунктовъ: а) откуда первосвященники могли узнать. что Іисусъ Христосъ еще при жизни предсказывалъ о Своемъ воскресении изъ мертвыхъ и б) какимъ образомъ Пилатъ безъ насмъшки (ganz ohne Spott) позволилъ имъ поставить стражу ко гробу Іисуса 97).



<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>) Strauss, Das Leben Iesu, II, crp. 562.

Противъ этого возраженія отрицательной критики должно сказать следующее: совершенно справедливо, что о Своемъ воскресенін Інсусъ Христосъ по крайней мірт, насколько мы знаемъ изъ евангельскихъ повъствованій, ясно не говорилъ Своимъ врагамъ и вообще людямъ въ Него невъровавщимъ. Его словъ о Своемъ воскресеніи, которыя Онъ произнесъ по очищенін храма ісрусалимскаго (Іоан. II, 19) они во всякомъ случать не могли понять и действительно не поняли (Ioan. II, 20). Темъ не менње Іисусъ Христосъ нъсколько разъ и притомъ ясно и опредъленно (Ср. напр. Мато. XVI, 21; XVII, 22 и др.) говорилъ Своимъ ученикамъ о Своемъ "воскресеніи по тріехъ днехъ". Само собою понятно, что чъмъ загадочиве такія изреченія казались самимъ апостоламъ и чёмъ менее апостолы осмедивались разспрашивать о нихъ Інсуса (Марк. ІХ, 32), темъ легче сами же апостолы могли разсказывать объ этихъ изреченіяхъ и притомъ конечно съ особеннымъ еще удивленіемъ своимъ знакомымъ, отъ которыхъ они могли переходить далее и далее въ народную массу и следовательно всегда могли легко дойти до ушей первосвященниковъ и фарисеевъ.

Что касается втораго возраженія отрицательной критики, то оно несостоятельно и того болье. Дъйствительно, еслибы фарисеи и первосвященники сказали Пилату, что они сами върують или думають, что Інсусъ Христосъ воскреснеть на третій день послъ Своей смерти, тогда вонечно Пилать могь бы надъ ними насивяться. Но они говорять ему только о томъ, о чемъ въ то время ходиль слухъ въ народъ и въ чемъ, по ихъ митнію, можетъ состоять воскресение Інсуса Христа; а потому ихъ забота была далеко не такъ безсмысленна, какъ думаетъ отрицательная вритика. Со своей точки эрвнія первосвященники и фарисеи были совершенно правы и дъйствовали лишь въ порядкъ вещей. Что же послъ этого въ ихъ поведеніи было достойно посмъянія, хотя бы то и со стороны Пилата? Самъ Пилатъ едва ли могъ представлять дело иначе, чемъ какъ представляли его себе первосвященники, почему и дозволилъ имъ поставить стражу у гроба Інсуса.

Свящ. Т. Буткевичъ.

## ТОМАСЪ КРАМЭРЪ,

АРХІЕПИСКОПЪ КАНТЕРБУРІЙСКІЙ \*).

## VIII.

Если Краморъ въ своихъ религіозныхъ возорвніяхъ былъ человъкомъ средины и старательно избъгалъ всякаго рода крайностей, если въ действіяхъ своихъ онъ отличался всегда умівренностію и не настаивая різко на своихъ желаніяхъ, предпочиталъ силоняться иъ уступкамъ, то трудно повидимому предподожить, чтобы такой челов вкъ могъ заразиться духомъ безпощадной нетерпимости, способенъ былъ лить кровь и зажигать костры на погибель всемъ уклоняющимся отъ его возареній, какъ это было повсюду въ обычат въту эпоху, когда онъжилъ и дъйствоваль. Нъкоторые факты дъйствительно дають намъ основание думать, что Крамэръ готовъ былъ снисходительно относиться въ чужимъ мизнівиъ, хотя бы и не быль самъ съ ними согласенъ. Въ 1534 году напр. онъ энергично выступилъ на защиту Фишера, епископа Рочестерского и Томаса Мора, хотя какъ извъстно былъ ръшительнымъ противникомъ папскаго авторитета. Въ это время парламентскимъ статутомъ утвержденъ былъ новый порядокъ престолонаследія, основанный

<sup>\*)</sup> См. въ апр. и окт. кн. "Прав. Обовр." за текущій годъ.

на признаніи недъйствительности перваго брака Генриха и завонности втораго, т.-е. съ Анною Болойнъ. Фишеръ и Моръ соглашались присягнуть этому статуту, но только съ нъкоторыми ограниченіями, а именно: они признавали нововводимый порядокъ престолонаследія въ потомстве Анны, а не Катарины, но не хотыли признать законными тв заявленія, какія кромв того дылались въ статутъ относительно того напр., что папа не можетъ давать диспенсацій на браки въ запрещенныхъ степеняхъ ролства и т. п., такъ какъ это, говорили они, противоръчитъ ихъ убъжденіямъ. Когда правительство Генрика котвло примънить въ противящимся верховной волъ крайнія мъры строгости, архіспискомъ кантербурійскій обратился къ Кромвеллю съ особымъ посланіемъ, въ которомъ убъждаль его удовольствоваться тою присягою, на какую соглашаются Фишеръ и Моръ, и не требовать отъ нихъ того, что противно ихъ совъсти. Въ томъ же духв Крамэръ дъйствовалъ и въ правление Эдуарда относительно напр. принцессы Маріи. Несмотря на все свое нерасположение въ папизму и въ ватолической мессъ, онъ употребилъ всю силу своего вліянія, чтобы убъдить короля въ необходимости оставить принцессу Марію въ поков и не насиловать ея совъсть, если уже никакія увъщанія не могуть заставить ее отказаться отъ католической мессы. Впрочемъ образъ дъйствій Крамэра въ отношеніяхъ къ Фишеру, Мору и Марія не особенно иного говорить въ пользу его религіозной терпимости, такъ вакъ въ этомъ случат онъ въ значительной степени руководствовался пъкоторыми сторонними соображеніями. Насильственныя ивры относительно этихъ лицъ могли повлечь за собою серьёзныя политическія затрудненія для Англіи, потому что Фишеръ н Моръ пользовались большою популярностію во всей католической Европъ, а принцесса Марія имъла себъ ревностнаго защитника въ могущественномъ императоръ Карлъ, который былъ ея двоюроднымъ братомъ. Если Крамэръ настаивалъ, что не слъдуеть насиловать совъсть этихъ лицъ, то отсюда мы можемъ съ несомивниостію заключить лишь о томъ, что онъ не былъ такимъ фанатикомъ, который бы въ своемъ религіозномъ ослъпленіи способенъ быль забыть всв соображенія здраваго политическаго смысла.

Чтобы составить себъ болье опредвленное понятіе о характеръ отношеній Крамэра къ чужимъ мивніямъ, несогласнымъ съ его собственными, мы остановимся теперь на фактахъ инаго рода, на такихъ фактахъ, которые дали основаніе писателямъ, враждебно настроеннымъ относительно Крамэра, представлять его суровымъ гонителемъ и даже худшимъ изъ гонителей, способнымъ пролить кровь человъка, или по крайней мъръ содъйствовать ея пролитію, ради того только, чтобы потворствовать волъ своего государя.

Въ ряду такихъ фактовъ между прочимъ указываютъ обывновенно на процессъ Ламберта. Въ ноябръ 1538 года, докторъ Тэйлоръ представилъ архіеписнопу доносъ на Ламберта, какъ на еретива отрицающаго пресуществление въ таинствъ евхаристии. Въ силу этого доноса Ламбертъ привлеченъ былъ въ духовному суду, где Крамеръ употребляль все усилія, чтобы побудить его отназаться отъ своего заблужденія; но Ламберть упорно стояль на своемъ и наконецъ аппеллировалъ къ королю, какъ главъ церкви, прося его принять на себя разсмотрение его дела и произнесеніе приговора. Генрихъ устроилъ торжественное собраніе въ присутствіи епископовъ и лордовъ и сперва самъ началъ диспутировать съ Ламбертомъ, а потомъ приказалъ опровергать его Крамэру, Гардинеру и другимъ епископамъ. Когда обвиняемый, несмотря на всв возраженія, остался при своемъ убъжденіи, Генрихъ приговорилъ его въ смертной казни. Формальный приговоръ о сожженіи Ламберта, какъ упорнаго еретика, прочтенъ былъ Кромвеллемъ и чрезъ четыре дня приведенъ въ исполненіе. Едва ли возможно найти въ этомъ процессв что-либо такое, что могло бы лечь тяжелымъ пятномъ на репутаціи Крамэра. Обвинять его въ желаніи и стараніи погубить Ламберта нътъ ръшительно никакихъ основаній. Онъ не разыскивалъ и не обвиняль Ламберта; ему представлено было уже готовое обвиненіе, не принять котораго онъ не могь въ силу обязанностей своего архіепископскаго сана. Все его дальнайшее участіе въ двив состояло въ томъ, что онъ и на судв старался убъдить Ламберта въ отречению и на диспутъ опровергалъ по приказу вороля его взглядъ на евхаристію. И въ томъ и въ другомъ случав онъ обнаружиль скорве желаніе спасти Ламберта, побудивъ его къ уступкамъ, чемъ возвести на костеръ. Наконецъ и осуднять обвиняемаго не онъ; приговоръ былъ произнесенъ самимъ королемъ, безъ всякаго участія со стороны Крамэра. Но говорять, архіепископъ действоваль въ данномъ случав такъ, какъ можеть двиствовать только человакъ безъ всякой совъсти; онъ судилъ Ламберта и опровергалъ его на диспутъ, способствуя его погибели, а между темъ самъ по вопросу объ евхаристін держался именно того воззрвнія, какое отстанваль Ламберть и въ последствін, какъ только обстоятельства дозволили, поспъшиль отвергнуть учение о томъ самомъ пресуществлении, за отрицаніе котораго Ламбертъ поплатился жизнію. Если это такъ, то конечно образъ дъйствій Крамэра представляется весьма неблаговиднымъ; но изъ того, что Краморъ послъ отвергъ ученіе о пресуществленіи, еще вовсе не следуеть, что онъ быль противъ него и въ ту эпоху, когда происходило дъло Ламберта. Въдь онъ не вдругъ превратился изъ католика въ протестанта; но перемъна его возаръній, какъ всегда происходила постепенно. На первыхъ порахъ онъ оставался по вопросу объ евхаристіи при прежнемъ возгръніи, т.-е. придерживался ученія о пресуществленіи, затемъ было время, когда онъ сталъ отдавать предпочтеніе лютеранскому ученію о соприсутствіи и наконецъ остановился на взглядъ Кальвина о духовномъ присутствіи Христа въ евхаристін. Чтобы возводить на него тяжкое обвиненіе, будто бы въ дълъ Ламберта онъ противоръчилъ себъ самому, нужны положительныя данныя, на основани которыхъ можно было бы утверждать, что именно въ то время онъ уже отказался отъ своего прежняго взгляда на евхаристію. Такихъ положительныхъ данныхъ враги Крамэра не указывають, а между тъмъ ны имъемъ свидътельство показывающее, что въ дълъ Ламберта онъ дъйствовалъ съ полною искренностію, какъ убъжденный сторонникъ пресуществленія. Въ царствованіе Маріи, когда Крамэръ самъ сталъ обвиняемымъ, на допросъ онъ между прочимъ ръшительно заявиль, что въ эпоху процесса Ламберта онъ держался еще католическаго взгляда на евхаристію. Если же такъ, то въ его образъ дъйствій относительно Ламберта не оказывается уже совствить ничего такого, что можно было бы поставить ему въ вину.

Гораздо болве серьёзнымъ основаніемъ для порицанія Крамара могуть служить некоторые факты изъ его деятельности въ царствованіе Эдуарда. Уничтоженіе несколькихъ прежнихъ ста-

тутовъ направленныхъ противъ ереси не замедлило оказать свои последствін въ первые же годы Эдуардова царствованія. Разные еретики, преимущественно же нъмецкіе и голландскіе анабаптисты, появились въ Англіи, и мало-по-малу пріобретая себе последователей въ среде местнаго населенія, скоро стали заметны настолько, что правительство нашло себя вынужденнымъ обратить на нихъ серьезное внимание. Учреждена была специальная коммиссін изъ епископовъ, свътскихъ сановниковъ и ученыхъ, которой поручено было призывать еретиковъ къ допросу, заставлять ихъ отрекаться оть ихъ ложныхъ ученій, а упорныхъ осуждать и предавать свътской власти для наказанія. Предсъдатедемъ и руководителемъ этой коммиссіи, такъ-сказать верховнымъ инквизиторомъ, былъ назначенъ архіепископъ Краморъ. Въ мав 1549 года этоть спеціальный судъ началь свою двятельность и немалое количество обвиняемых было привлечено имъ къ допросу. Правда, большая часть еретиковъ вовсе не имъла претензін стижать себъ вънецъ мученическій, а потому по первому же требованію отрекалась отъ своихъ мизній и приносила публичное покаяніе; но нашлось и двое такихъ, которые ни за что не хотъли измънить своимъ убъжденіямъ, -- это были: англичанка Бочеръ, отвергавшан дъйствительность воплощенія Іисуса Христа отъ дъвы Маріи и голландецъ Ванъ-Паррисъ отрицавшій самое божество Его. Никакія убъжденія не въ состояніи быля побудить ихъ къ отреченію отъ ихъ еретическихъ ученій, а потому коммиссія осудила ихъ, какъ упорныхъ еретиковъ и оба они погибли на костръ, одна въ 1550, а другой въ 1551 г. Смерть Бочеръ служить всегда преимущественнымъ поводомъ къ обвиненію Крамэра въ нетерпимости и кровожадности, такъ какъ онъ будто бы приложилъ особенныя старанія къ тому, чтобы возвести эту несчастную женщину на костеръ. Когда всъ убъжденія въ отреченію оказались тщетными и вогда состоялся наконецъ надъ нею приговоръ о сожженін, юный король будто бы долго не соглашался утвердить этоть приговоръ своею подписью. Смертная казнь казалась ему мёрою слишкомъ жестокою, такъ какъ виновная, по его мивнію, должна была лишиться при этомъ и временной жизни и въчной, ибо погибала нераскаянною въ своей ереси. Чувство состраданія не дозволяло юному королю дать свое согласіе на такой жестокій актъ, а потому потребовались большія усилія, чтобы убъдить его въ необходимости казни. Подавить въ немъ доброе чувство состраданія, уговорить его лишить жизни несчаствую заблуждающуюся женщину взялся архіепископъ Крамэръ. Онъ долго беседовалъ съ королемъ; указывалъ ему на законъ Монсеевъ, по которому богохульцы должны были побиваться камнями; говорилъ, что большая разность между уклоненіями лишь въ частныхъ пунктахъ ученія и отриданіемъ основныхъ догматовъ христіанства; доказывалъ наконецъ, что король какъ избранникъ и слуга Божій, обязанъ непременно карать тыхъ, которые оскорбляють Бога своею хулою. Усиленная аргументація Крамора произвела свое действіє; съ глубокою сердечною скорбію, обливаясь слезами, подписаль Эдуардъ смертный приговоръ еретички, но при этомъ заявилъ, что онъ уступаетъ лишь вліянію архіепископа и на него возлагаеть за этоть поступовъ ответственность предъ Богомъ. Такимъ образомъ лишь благодаря усиленнымъ стараніямъ Крамэра Бочеръ погибла на костръ. Но весь этотъ разсказъ основывается единственно на авторитеть Фокса, который далеко не всегда отличается несомивнною достовърностію, а потому многіе изследователи подвергають его сильному сомнинію и даже прямо относять къ разряду вымысловъ, нигдъ не имъющихъ себъ подтвержденія. Справедливость этихъ изследователей, намъ кажется, въ значительной степени подтверждается теми немногими строками, какія мы находимъ по поводу казни Бочеръ въ журналъ Эдуарда. Юный король въ течение итсколькихъ лътъ, проведенныхъ имъ на престолъ, собственноручно записывалъ въ хронологическомъ порядвъ ть событія, которыя почему-либо останавливали на себъ его вниманіе. О смерти Бочеръ онъ написаль въ своемъ журналь слъдующія строки: "мая 2-го, Джоанъ Бочеръ, иначе называемая Джовиъ Кентская, была сожжена за то, что держалась мивнія, будто бы Христосъ не воплотился отъ дъвы Маріи; она осуждена еще была годъ тому назадъ, но досель щадилась въ надеждъ обращенія. Тридцатаго апръля, еписнопъ лондонскій и еписнопъ элійскій убъждали ее, но она противилась имъ и поносила проповъдника, который держалъ ръчь при ея казни". Ни по содержанію, ни по форм'в очевидно эти строки не подтверждають разсказа Фокса. Король говорить, что между осуждениемъ и казнію прощель значительный промежутовъ времени, но при этомъ онъ

вовсе не упоминаетъ о томъ, что именно его сопротивленіе утвердить приговоръ было причиною промедленія. Что же касается тона, въ какомъ написана замѣтка короля, то въ немъ нельзя уловить ничего, кромѣ нѣкоторой враждебности и, пожалуй, даже ожесточенія по случаю упорства обвиняемой. Невѣроятно, чтобы такую замѣтку могъ написать человѣкъ, надъ совѣстію котораго только-что было сдѣлано насиліе и который былъ вынужденъ, обливансь слезами, дать свое согласіе на поступокъ, возбуждавшій въ немъ отвращеніе. Еслибы дѣло происходило дѣйствительно такъ, то Эдуардъ, наединѣ самъ съ собою, естественно далъ бы просторъ горькимъ изліяніямъ своей оскорбленной совѣсти, и конечно совсѣмъ бы не то вышло изъ-подъ его пера, что мы видимъ теперь.

Если же разсказъ Фокса, какъ недостовърный или сомнительный, оставить въ сторонъ, то Крамэру можно сдълать упревъ лишь въ томъ, что онъ принималь оффиціальное участіе въ преследованіи еретиковъ и вмёстё съ другими членами коммиссіи соглашался предавать упорныхъ свътской власти для казии на костръ. Ни о какой особенной, занатической нетерпимости и кровожадности въ такомъ случав очевидно не можетъ быть рвчи; вся вина Крамэра будеть состоять лишь въ томъ, что онъ не шелъ впереди своего времени и раздълялъ тъ взгляды, которые во всей Европъ были общепринятыми. Что онъ не былъ блестящимъ исплючениемъ въ ряду своихъ современниковъ, что онъ не быль сторонникомъ абсолютной свободы совъсти и нечуждъ быль мысли о необходимости даже смертію нарать упорныхъ еретиковъ, -- въ этомъ, по нашему мивнію, не можеть быть никакого сомивнія: но изо всвять сыновъ своего ввка онъ, можетьбыть съ большею чвиъ всв другіе неохотою, прибъгаль къ подобнымъ крайнимъ мърамъ и считалъ ихъ возможными и законными только въ самыхъ исключительныхъ случаяхъ. Въ подтверждение этой мысли мы можемъ сослаться на реформированный каноническій кодексь, составленный, какь извістно, почти исниючительно трудами Крамэра. Въ первой главъ этого кодекса опредъляется, что безбожники и отрицающіе христіанство вообще если будуть упорствовать въ своемь заблужденіи, должны быть предаваемы смертной казни, но эта казнь, какъ видно изъ дальнъйшаго, не распространяется на простыхъ еретиковъ, т.-е. на

лицъ върующихъ въ Бога и Христа, но искажающихъ или отвергающихъ лишь ивкоторые догматы христіанства. Третья глава кодекса относительно еретика опредвляеть такимъ образомъ: "consumptis omnibus aliis remediis, ad extremum ad civiles magistratus ablegetur puniendus". Неопредъленность выраженія "puniendus" подала поводъ нъкоторымъ писателямъ утверждать, что и еретики, по мысли Крамэра, должны были подвергаться смертной казни; но есть несомивнныя данныя, опираясь на которыя, мы можемъ думать совершенно иначе. Въ томъ же кодексв опредвляется напр., что еретики лишаются нвкоторыхъ гражданскихъ правъ, а именно: права составлять завъщанія или являться свидетелями по какому-либо делу. Само собою разумъется, что подобныя лишенія гражданскихъ правъ не имъли бы никакого смысла въ примъненіи къ людямъ, подвергаемымъ смертной казии. Кромъ того въ Британскомъ музет сохранился списовъ водевса, написанный собственною рукою Крамэра и содержащій въ себъ последнія заметни и поправни, сделанныя его составителемъ. Въ этомъ спискъ послъ слова "puniendus" прибавлено сперва: "exilio vel aeterno carcere"; затвиъ эти слова зачеркнуты и вивсто нихъ написано следующее: "vel ut in perpetuum pellatur exilium, vel ad aeternas carceris deprimatur tenebras, aut alioquin magistratus prudenti consideratione plectendus, ut maxime illius conversioni expedire videbitur". He momers быть потому нивакого сомнёнія въ томъ, что наказаніе смертною казнію, по мысли Крамэра, не должно было распространяться на еретиковъ. Если же такъ, то Крамэръ не только не является кровожаднымъ фанатикомъ, а напротивъ выдёляется въ ряду современниковъ своею умъренностію, ибо соглашается лишать четоврки жизни изр-за бетили типр вр немнолихр исктюлитетрныхъ случаяхъ, а не за всякую ересь, какъ это въ его время было принято повсюду. При такомъ взглядъ на Крамэра само собою устраняется и то непонятное противоръчіе, какое въ противномъ случав неизбъжно оказывалось бы между общимъ умъреннымъ характеромъ его возарвній и двительности и его крайними отношеніями къ дюдямъ иныхъ убъжденій.

## IX.

Великое счастіе выпало на долю Крамэра, когда ему пришлось дожить до осуществленія техъ идеаловъ, на служеніе которымъ онъ посвятилъ почти все время своей жизни. Много труда и силь потратиль онь; много невагодь и опасностей претерпыль, работая надъ сооружениемъ зданія англиканской епископальной церкви и вотъ наступалъ теперь давно желанный конецъ его испытаніямъ. Ему оставалось лишь класть последніе камни съ спокойною увъренностію въ близкомъ и полномъ торжествъ своего дъла. Но многотрудной жизни Крамэра не суждено было закончиться тріумфомъ. Долгій путь тяжкихъ трудовъ и испытаній завершился жестокимъ трагическимъ концомъ. Творцу англиканской церкви, почти уже торжествовавшему полное осуществленіе своихъ идеаловъ, пришлось дожить и до того ужаснаго момента, когда однимъ ударомъ безпощадно разрушено было двло всей его жизни, когда и его самого ликующіе враги дорогою цвною заставили заплатить за все то, что имъ было сдвлано вопреки ихъ желаніямъ.

Здоровье юнаго короля, ревностнаго покровителя реформы, никогда не бывшее кръпкимъ, съ каждымъ годомъ становилось все хуже и хуже, такъ что лътомъ 1553 года не оставалось уже никакого сомнънія въ томъ, что дни его сочтены. Согласно завъщанію Генрика, если Эдуардъ умреть, не оставивъ потомства, престолъ Англіи долженъ былъ перейти къ принцессъ Маріи и ея потомству; но честолюбивому протектору, герцогу Нортумберлэнду очень не хотвлось разставаться со властію, а потому онъ задумалъ произвести перемвну въ установленномъ порядкв престолонаследія, при содействін умирающаго Эдуарда. По плану Нортумберленда, отъ имени короля составлено было завъщаніе, въ которомъ и Марія и Елисавета устранялись отъ престолонаследія, какъ признанныя въ свое время незаконнорожденными, после развода Генриха съ ихъ матерями Катариною Аррагонскою и Анною Болэйнъ. Съ устраненіемъ отъ престола объихъ сестеръ Эдуарда, Генрихова потомства уже не оказывалось, а потому престолъ Англіи долженъ былъ перейти къ потомству младшей сестры Генриха, дочь которой Франциска была супру-

гою дорда Грэя. Эту Франциску герцогъ Нортумберлендъ безъ особеннаго труда уговорилъ отвазаться отъ своихъ правъ на престолъ въ пользу ен дочери Джэни Грэй, недавно вступившей въ бранъ съ сыномъ герцога Нортумберленда. Такимъ образомъ сиыслъ плана понятенъ; Нортумберленду хотелось оставить власть въ своихъ рукахъ, возведя на престолъ Англіи жену своего сына. Конечно права новой претендентки на престолъ были весьма отдаленныя и вообще все предпріятіе имвло очень слабое подобіе законности; но на это не обращали особеннаго вниманія, лишь бы только заручиться завъщаніемъ юнаго короля и согласіемъ членовъ совъта на совершеніе переворота. Эдуарда убъдить было нетрудно; герцогъ воспользовался для этой цъли его искреннею протестантскою ревностію, выставляя на видъ, что только передачею престола протестантив Джэни можно спасти англиканскую реформированную церковь отъ неминуемой гибели, которая грозить ей съ воцареніемъ католички Маріи. Этимъ же соображениемъ несомнънно руководствовались и лучшие изъ членовъ совъта, давая свое согласіе на перевороть, остальные же уступили желанію герцога отчасти изъ страха предъ его вліяніемъ, отчасти потому, что боядись при Маріи потерять свои имвнія, полученныя отъ секуляризаціи, отчасти же просто увлекаемые примъромъ другихъ. Какъ бы то ни было, но королевское завъщаніе было составлено и подписано и всъ члены совъта и юристы, хотя не безъ нъкотораго сопротивленія, дали свои подписи къ документу, утверждавшему престолъ за невъсткой герцога. Дольше и упорние всихъ сопротивлялся затывавшемуся перевороту Крамэръ; онъ говорилъ, что согласиться на него значить совершить клятвопреступленіе, такъ какъ онъ приносилъ присягу въ томъ, что будетъ твердо блюсти порядокъ, установленный завъщаниемъ Генриха. Но какъ и всегда, у Крамэра не хватило достаточной твердости, чтобы настоять на своемъ. Когда умирающій король горячо сталь упрашивать его, чтобы онъ не отказывалъ ему въ последней услуге, Крамэръ не выдержалъ и подписалъ документъ; но подписалъ лишь тогда, когда юристы увърили его въ законности переворота. И нужно еще удивляться тому, что чувство законности имело въ Крамеръ такую необычайную силу. Гораздо было бы естественнъе видъть его первымъ и самымъ ревностнымъ сторонникомъ переворота, такъ какъ въ этомъ переворотъ заключалось повидимому единственное отчанное средство спасти отъ неминуемой гибели дъло всей его жизни. Если Крамэръ уступилъ наконецъ настояніямъ сторонниковъ переворота, то вонечно потому только, что ему дорога была англиканская церковь.

Чтобы обезпечить успъхъ задуманному предпріятію, герцогь поспъшиль принять нъкоторыя предварительныя мъры. Онъ приготовиль на всякій случай достаточное количество войска, снабдилъ порохомъ и оборонительными средствами Тоуэръ, назначивъ его комендантомъ надежнаго человъка и наконецъ посладъ отъ имени совъта къ Маріи приглашеніе, чтобы она поспъшила въ Лондонъ для свиданія съ умирающимъ братомъ, надъясь при ея прівздъ завладъть благовременно ея особою. Но несмотря на всъ старанія герцога, его предпріятіе закончилось поливищею неудачею. Правда, тотчасъ послв смерти Эдуарда Джэни провозглашена была королевой, но ей только девять дней суждено было пробыть на престоль. Преданные Маріи люди поспъщили извъстить ее о смерти короля и обо всемъ томъ, что замышляется въ Лондонъ, а потому она поспъшила въ Норфолькъ, гдъ населеніе было ей наиболье привержено и оттуда предводительствуя сильнымъ отрядомъ своихъ сторонниковъ, двинулась въ Лондону, чтобы съ оружіемъ въ рукахъ завладъть своимъ престоломъ. Очевидная противозаконность затъяннаго герцогомъ дъла, давнее нерасположение къ нему народной массы, которая хорошо понимала, что съ переворотомъ его личная власть еще болъе упрочится, наконецъ неумъніе его самого распорядиться быстро и рашительно въ критическія минуты, все это было причиною того, что герцогу не удалось отстоять своего дъла. И члены совъта и войско быстро стали переходить на сторону Маріи; самъ герцогъ и королева Джэни сделались ея павнниками и законная насавдница престола безпрепятственно и съ торжествомъ вступила въ Лондонъ.

Тотчасъ же по восшествіи на престолъ Маріи ясно обнаружилось, что въ религіозномъ отношеніи новое царствованіе будеть діаметральною противоположностію предшествовавшему. Никакихъ законодательныхъ мъръ въ смыслъ реакціи пока еще не было предпринято, а между тъмъ католическіе проповъдники уже ораторствовали противъ нововведеній, узаконенныхъ при

Эдуардъ; во многихъ церквахъ воздвигались снова католическіе ватари и совершалась месса; протестантскіе ревнители лишались своихъ должностей и подвергались аресту и наконецъ сама королева особою прокламаціей объявила, что она намърена всю свою жизнь твердо держаться той религіи, въ которой воспитана, желая привести къ ней и всъхъ своихъ подданныхъ. Не могло уже болве быть нивакого сомивнія въ томъ, что смертный приговоръ англиканской реформированной церкви подписанъ; оставалось только ждать, что онъ не замедлить своимъ исполненіемъ. Убъдившись въ неизбъжности роковаго переворота, очень иногіе изъ сторонниковъ реформы спішили воспользоваться еще нивющеюся пока въ ихъ распоряжении свободою, чтобы благовременно покинуть отечество и искать себъ пріюта въ какойлибо изъ протестантскихъ странъ континентальной Европы. Большая же часть, оставшаяся въ Англіи, съ тоской и тревогой ожидала, что будетъ далъе, невольно устремляя взоръ на своего передоваго вождя и покровителя-архіепископа Крамэра.

Если вто, то Краморъ всего болъе имълъ основаній опасаться за свою участь при наступленіи новаго царствованія. Королева Марія должна была ненавидеть его всеми силами своей души и отъ нея онъ уже не могь ожидать себъ никакой пощады. Въ ея глазахъ онъ былъ главною причиной всъхъ несчастій и позора ея матери, а можеть быть свель ее преждевременно и въ могилу, причинивъ ей столько горя, такъ какъ его усиліями и его авторитетомъ несчастное дело развода приведено было въ концу. Онъ былъ причиною и ея собственнаго позора, ибо на основаніи его приговора Марія вынуждена была много літь считаться незаконнорожденною. Онъ былъ главнымъ ересіархомъ, употреблявшимъ всъ свои силы къ тому, чтобы отторгнуть Англію отъ единенія съ Римомъ и ниспровергнуть ту религію, въ которой Марія родилась и воспиталась и торжество которой она поставляла святъйшею задачей своей жизни и дъятельности. Какъ любящая дочь и своей матери и церкви, Марія оскорблена была Крамэромъ въ самыхъ святыхъ своихъ чувствахъ и убъкденіяхъ, а потому въ ея сердцъ едва ли могло найтись мъсто для состраданія въ ея главному врагу и оскорбителю. Люди расположенные въ Крамэру, ясно сознавали ту серьёзную опасность, если не неизбъжную гибель, которая грозила ему съ наступленіемъ новаго царствованія, а потому они всёми силами убъждали его позаботиться о своей участи и принять міры для своего спасенія. Они доказывали ему, что его жизнь нужна и дорога для діла церкви, а потому наствивали, чтобы онъ пока еще свободенъ, послідовалъ приміру другихъ и покинувъ отечество, искалъ прибіжница на континенть. Но Крамэръ різшительно отказался послушаться ихъ увізщаній. Еслибы ему грозило обвиненіе лишь въ государственныхъ преступленіяхъ, говориль онъ имъ, то онъ можетъ быть согласился бы искать спасенія въ бізгстві; но главнійшая вина его заключается въ его религіи, въ его борьбі противъ заблужденій и суевізній папизма, а потому онъ останется на своемъ мість, готовый защищать до конца истинность совершеннаго имъ діза церковной реформы, и скоріве положить жизнь свою за дізло свое, чізиъ согласится покинуть церковь свою въ такое тяжелое время.

Въ первые дни новаго царствованія архіепископъ не чувствовалъ еще никакой существенной перемъны въ своемъ положени. Онъ принималь участіе въ торжественномъ погребеніи Эдуарда, причемъ богослужение совершалось по реформированному английскому чину, хотя въ это время королева у себя въ Тоуэръ уже открыто присутствовала при католической мессъ. Но совершая погребение Эдуарда, Крамэръ воспъвалъ такъ-сказать послъднюю похоронную пъснь и себъ самому и всему своему дълу Тотчасъ же послъ королевского погребенія, ему сдъланъ былъ наменъ, что онъ долженъ приготовиться но всему худшему въ будущемъ: онъ получилъ приказание никуда не отлучаться изъ своего Ламботскаго дворца, гдъ и проводилъ время въ бесъдахъ съ Мартиромъ, собиравшимся вывхать въ Германію, до техъ поръ, пока не пришлось ему промънять свой архіепископскій дворецъ на тюремное занаючение. Въ это время натолическая реакція уже давала себя ясно чувствовать во всехъ концахъ Лондона и его окрестностяхъ; ея вліяніе дошло скоро и до Кантербури, гдъ въ главномъ канедральномъ храмъ началось публичное совершение католической мессы. Такое явление не могло конечно остаться незамвченнымъ и скоро повсюду распространился слухъ, будто бы католическая месса совершается въ кантербурійскомъ храмв по распоряженію самого архіепископа, который желаеть этимъ пріобрести себе милость королевы; мало

того, будто бы архіеписнопъ вызывался и самъ совершать мессу въ присутствін королевы на погребенін Эдуарда, или въ Лондонскомъ храмъ св. Павла. Когда этотъ слухъ дошелъ до Крамэра, онъ тотчасъ же взялся за перо и написалъ на него ръзкое опровержение. "Поелику діаволь, говорилось въ этой Краморовой деклараціи, древній противникъ Христа, есть ложь и отецъ лян, то онъ всегда возбуждаеть своихъ служителей ложью преследовать Христа, Его истинное слово и религію; не перестветь онъ дълать это и въ настоящее время. Блаженной памяти вородь Генрихъ VIII, видя веливія злоупотребленія латинской мессы, произвель въ ней изкоторыя реформы, а повойный государь, король Эдуардъ VI, и совстви отмениль ее, возстановивъ на ея мъсть святую трапеву Христову, согласно установленію самого Христа и употребленію апостоловъ въ первенствующей церкви. Но діаволъ тщится теперь ложью сноею ниспровергнуть снова трапезу Господню и возстановить опять датинскую мессу, вакъ свое же собственное изобрътеніе. Для лучшаго достиженія этой цвин, нъвоторые воспользовались именемъ меня, Томаса, архіспископа Кантербурійскаго, разглашая повсюду, будто бы я возстановилъ мессу къ Кантербури и вызывался совершать ее при погребеніи Эдуарда и въ присутствіи королевы, въ храмъ св. Павла, или гдв бы то ни было. Хотя я и привыкъ въ минувшін двадцать леть но всякаго рода злобе и лжи и непечалясь переносиль ихъ спокойно; но если ложные слухи идуть въ ущербъ истинъ божественной, они не могутъ быть терпимы. Пусть же въдаеть міръ, что не я возстановиль мессу въ Кантербури, а линвый, льстивый и притворный монахъ, безо всякаго моего совъта и согласія. Никогда не вызывался я совершать нессу и предъ норолевою гдъ бы то ни было, канъ сама она хорошо знаеть объ этомъ. Но если ей угодно будеть довволить инъ, я готовъ противъ всъхъ, кто пожелаетъ возражать миъ, доказывать, что все содержащееся въ чинъ пріобщенія, установленномъ и утвержденномъ парламентомъ при Эдуардъ, вполнъ согласно съ установленіемъ и предписаніемъ Христа Спасителя, а также съ практикою апостоловъ и первенствующей церкви, тогда какъ месса не только во многомъ не основана на нихъ, но даже и прямо имъ противоръчитъ". Въ заключение своей декзараціи Краморъ вывывается вивств съ Мартиромъ и четырьмя

или пятью другими учеными на публичномъ диспутъ доказать, что не только богослужение и обряды, но и въроучение и вообще весь порядовъ, установленный при Эдуардъ, болъе чистъ и болъе согласенъ съ словомъ Божінмъ, чъмъ всякій другой, употреблявшійся въ Англін въ минувшее тысячельтіе. Въ такомъ именно видъ составленная Крамэромъ декларація лежала на окнъ его комнаты, когда епископъ Свори постарался незамътно снять съ нея буквальную копію. Эта копія, передаваемая изъ рукъ въ руки, быстро получила извъстность и обратила наконецъ на себя внимание совъта. Архіепископъ получилъ приказаніе явиться къ допросу и на совъть ему предъявлена была копія его декларацін. Онъ тотчасъ же призналь себя авторомъ этого произведенія; но при этомъ выразилъ свое сожалвніе, что декларація получила преждевременную извъстность. Мое намъреніе, говориль онъ, состояло въ томъ, чтобы по окончательной обработив этого документа, снабдить его своею печатью и затымъ вывысить на дверякъ храма св. Павла и всъхъ другихъ церквей Лондона во всеобщее свъдъніе. Выслушавъ такое объясненіе Крамэра, члены совъта постановили: подвергнуть его, какъ человъка уже и прежде причастнаго къ заговору противъ королевы при вступленіи ея на престолъ и теперь увеличившаго вину свою попыткою возмутить народъ своимъ заявленіемъ, тюремному заключенію до тъхъ поръ, пока не послъдуетъ относительно его какое-либо иное распоряжение верховной власти. Въ силу этого приговора, архіепископъ 14 сентября 1553 года, заключенъ быль въ Тоуэръ. Между тъмъ вскоръ началось судебное разследование по поводу неудавшагося устраненія Маріи отъ наследственнаго престола. Вивств съ другими лицами принимавшими участіе въ заговоръ, привлеченъ былъ къ суду и Крамэръ, какъ подписавшій документь о перемънъ въ порядкъ престолонаслъдія и потому обвинявшійся въ государственной намінь, въ противодійствій своей законной королевъ и въ потворствъ узурпаціи. Въ свое оправданіе Крамэръ указываль на то, что онъ не имъетъ достаточнаго знавомства со свътскими государственными законами страны, а потому въ этомъ дълв вынужденъ былъ руководствоваться указаніями другихъ и далъ свою подпись въдовументу лишь тогда, когда спеціалисты-юристы увърили его въ законности переворота. Объяснение Крамэра не помъщало впрочемъ суду признать его наравив съ другими виновнымъ въ государственной измене я приговоръ этотъ быль утвержденъ парламентомъ, который постановиль предать всехъ обвиняемыхъ смертной казни съ кононскаціей имущества. Но когда архіепископъ представиль свои оправданія королевъ и въ особой петиціи умоляль ее о помилованіи, она уважила его просьбу и даровала ему прощеніе. Такая повидимому неожиданная милость Марів конечно вовсе еще не свидътельствовала о томъ, что она намърена была забыть всъ преступленія Крамэра и измінить свои къ нему отношенія. Его настоящее прощеніе вызвано было отчасти необходимостію, а отчасти злымъ и мстительнымъ разсчетомъ. Если казнить Крамэра за участіе въ заговоръ, то нужно было казнить также и всвую членовъ совъта, подписавшихъ документь о переворотъ. твиъ болве что Краноръ виновенъ былъ менве всвхъ другихъ, такъ какъ онъ долве всвхъ сопротивлялся герцогу и последній согласился дать свою подпись нъ документу. Помиловать другихъ и казнить одного Крамэра, очевидно наименве виновнаго, было бы явною несправедливостію, допускать которую не было никакихъ основаній. Настоящее прощеніе еще далеко не освобождало Крамэра отъ печальной участи: надъ нимъ тяготело другое, гораздо болъе тяжкое обвинение, какъ ересіарха. Казнить его за такой сравнительно ничтожный поступокъ, какъ слабое участіе въ заговоръ, казалось несоотвътственнымъ съ величиною и тяжестію его преступныхъ двяній; его хотвли сохранить пова для того, чтобы предать потомъ гораздо большему позору и жесточайшимъ мученіямъ, осудивъ какъ ересіарха.

Дѣло о бракѣ королевы съ Филиппомъ Испанскимъ и разгорѣвшееся по этому поводу сильное народное возстаніе, едва не лишившее Марію престола, не давали правительству возможности заняться судьбою Крамэра. Во все это время онъ томился въ одиночномъ заключеніи въ Тоуэрѣ, гдѣ съ протестантскими узниками обходились вообще не особенно дружелюбно. Съ началомъ возстанія обстановка его нѣсколько улучшилась; множество обвиняемыхъ переполнило тюрьмы Тоуэра, а потому за недостаткомъ помѣщенія власти вынуждены были отказаться отъ одиночныхъ заключеній. Въ одну камеру съ Крамэромъ теперь помѣщены были его искренніе друзья и сотрудники въ дѣлѣ реформы, бывшіе епископы: Ридли и Лятимэръ. Все свое время

они стали проводить теперь въ совижстномъ изследовании Священиаго Писанія по разнымъ религіознымъ вопросамъ, особенно же по вопросу объ евхаристін. Въ этихъ занятінхъ застало ихъ предписаніе королевы, по которому въ апраль 1554 года всв трое переведены были сначала въ Виндзоръ и затъмъ въ Оксфордъ. Королева и ея сотрудники, уничтожая реформированную церковь и возсоединяя Англію съ Римомъ, не желали въ своемъ предпріятіи опираться лишь на одну силу правительственной власти, имъ хотълось публично и съ несомивниостію показать превосходство католической религіи и римскаго церковнаго строя предъ реформированными. Съ этою целію еще въ октябре 1553 года конвонація занялась обсужденіемъ вопроса объ евхаристін, причемъ и лорды и общины были допущены въ вачествъ слушателей, а мъстомъ преній избранъ быль храмъ св. Павла. Нъсколько дней продолжались жаркіе споры и конечно въ концъ концовъ побъда признана была за сторонниками ватолицизма. Но после этого публичного разсуждения въ обществе слышались заявленія, что нетрудно было католикамъ одержать побъду, когда большая часть важивищихъ сторонниковъ реформы уже удалена изъ конвоваціи, а передовые вожди ея въ тюремномъ завдюченіи и не им'вють возможности выступить на защиту своего дъла. Подъ впечатленіемъ подобныхъ заявленій, правительство Маріи ръшилось устроить новый публичный диспуть съ тъмъ, чтобы въ немъ приняли участіе и самые главные столпы реформированной церкви, т.-е. Крамэръ, Ридли и Лятимэръ. Съ этою именно целію и издань быль оть королевы приказь, чтобы Тоуэрскіе узники переправлены были въ Оксфордъ, гдв долженъ былъ состояться ихъ диспуть съ католическими богословами. Для борьбы съ Крамэромъ и его товарищами назначена была целая толпа ученыхъ представителей оксфордскаго и комбриджскаго университета, въ ряду которыхъ были напр. доктора Коль, Гарпсонльдъ, Юнгь, Сиджвикъ, Аткинсонъ и другіе, подъ предводительствомъ пролокутора, доктора Уэстона. Дёло открылось по обычаю торжественною мессой, после которой богословы подписали члены, долженствовавшіе служить предметомъ предстоящаго обсужденія. Затымъ устроилась торжественная процессія съ участіемъ хора, всёхъ ученыхъ и студентовъ, которая съ пъніемъ псалмовъ направилась къ церкви Св. Марін, гдъ

предъ адтаремъ расположились на особо устроенныхъ мъстахъ всв лица, долженствовавшія принять участіє въ диспутв, и затвиъ отдано было приказаніе привести Крамэра. Когда архіспископъ былъ введенъ въ собраніе, пролокуторъ началъ враткую рвчь, въ которой восхваляль церковное единеніе, сдвлаль очеркъ прежней жизни и дъятельности Крамэра и затымъ заявилъ, что они собрадись здесь для того, чтобы по желанію королевы привести его, если можно, снова въ союзу съ церковію. Овончивъ рвчь, онъ предложилъ Крамору для подписи тв члены, которые были предварительно составлены и утверждены богословами и которые формулировали учение о действительномъ присутствии въ евхаристіи твла и врови Христа, о пресуществленіи и о значеніи мессы, какъ умилостивительной жертвы за грвхи живыхъ и умершихъ. Когда Крамэръ решительно отказался признать истинность заключающихся въ членахъ ученій, его отпустили изъ собранія съ твиъ, чтобы чрезъ два дня онъ приведенъ быль снова для публичной защиты своихъ возэрвній. Заботясь болье всего о томъ, чтобы непремънно обезпечить за собою побъду на диспутъ, католические богословы поставили Крамэра и его товарищей въ весьма невыгодныя условія. Для приготовленія къ защить и для обдумыванія членовъ Крамэру дано было всего только два дня, да и въ эти дни ему далеко не предоставлено было полной свободы въ пользованіи мужными для него книгами и бумагами. Трое узниковъ размъщены были въ отдельныхъ камерахъ, такъ что имъ не было никакой возможности подълиться свъдъніями и сообща приготовиться къ защить. На диспуть они приводились по одиночев, такъ что и здівсь не могли помочь и поддержать другь друга, но каждый изъ нихъ въ отдъльности долженъ былъ выдерживать натискъ цълой толпы оппонентовъ, отлично подготовившихся въ своему дълу, сговорившихся между собою и усиленно поддерживавшихъ другъ друга. Самыя пренія велись такимъ образомъ, что заранве можно было предугадать, на чьей сторонъ окажется побъда. Пролокуторъ дозволялъ себъ обращаться съ диспутантами самымъ безцеремоннымъ образомъ, насмъхаясь надъними и возбуждая противъ нихъ слушателей. Оппоненты шумъли ужасно, причемъ нъсколько человъкъ кричали одновременно, такъ что не было никакой возможности разслышать то, что говорилось. Когда дис-

путанты начинали свою защиту, имъ не давали говорить, ихъ перебивали и почти не слушали. При такихъ условіяхъ нисколько неудивительно, если Крамэръ и дъйствительно, какъ утверждали католики, потерялъ всякую способность соображенія и не сумълъ отстоять своихъ воззрвній. Но какъ бы то ни было, онъ все-таки остался при прежнемъ мненіи, доказывая, что въ евхаристін Христосъ присутствуєть только духовно, причемъ нътъ никакого пресуществленія, и что ученіе объ евхаристія какъ жертвъ не должно быть принимаемо, такъ какъ оно унижаеть достоинство крестной смерти Христовой. Чрезъ насколько дней узники были снова призваны въ собраніе, гдъ имъ объявлена была окончательная сентенція, въ которой утверждалось, что всв они были побъждены на диспуть, а потому должны отказаться отъ своихъ еретическихъ мивній и подписать предлагаемые имъ католические члены. Поелику же они побъжденными себя не признади и отъ возарвній своихъ отказаться не хотвля, то всв трое и объявлены были упорными еретиками. Двадцать третьиго апраля пролокуторъ Уэстонъ отправлялся въ Лондонъ, чтобы представить правительству отчеть о результатахъ Оксфордскаго состязанія. Въ это время Крамэръ обратился къ нему съ просьбою, чтобы онъ принялъ на себя трудъ доставить письмо членамъ государственнаго совъта. Въ письмъ своемъ онъ просиль ихъ ходатайства за него предъ воролевою и жаловался на тъ ужасные безпорядки, которые были допущены на оксоордскомъ диспутв, причемъ, по его словамъ, ему не дали высказать въ свою защиту и двадцатой части того, что онъ намеренъ и готовъ былъ высказать. Но Уэстонъ, взявъ письмо, дорогою вскрылъ и прочелъ его и затемъ возвратилъ назадъ.

Цвлыхъ полтора года послъ Оксфордскаго диспута Крамэръ и его товарищи томились еще въ своемъ тюремномъ заключеніи: Въ Англіи совершались въ это время такія великія событія, что на личную судьбу Крамэра правительству некогда было обращать свое вниманіе. Послъ бракосочетанія королевы съ Филиппомъ Испанскимъ и торжественнаго прівзда его въ Англію, прибылъ наконецъ полномочный легатъ апостольскаго престола, кардиналъ Поль, и въ присутствіи королевской четы и объихъ палатъ парламента, именемъ святаго отца снова принялъ заблудшую Англію въ лоно католической церкви. Только тогда,

вогда реакція благополучно приведена была къ своему концу и власть епископа римскаго снова торжествовала въ Англіи, вспомнили наконецъ и о Крамэръ.

Въ сентябръ 1555 года, прибыла въ Оксоордъ снабженная отъ папы полномочіями коммиссія, чтобы произвести последнюю расплату съ ниспроверженнымъ врагомъ апостольского престола. Во главъ этой коммиссіи поставленъ быль представитель папы, Дженсъ Бруксъ, епископъ Глочестерскій, а въ содъйствіе ему приданы быль доктора Мартинь и Стори, какъ депутаты короля и воролевы. Въ Маріинской церкви подле алгаря воздвигнута была высокая эстрада для епископа Брукса, а по объимъ сторонамъ его, нъсколько ниже, помъстились Мартинъ и Стори. Крамэръ введенъ былъ въ церковь въ сопровождении конвоя; остановившись предъ эстрадой, онъ снядъ шапку и на колънахъ повдонидся на объ стороны депутамъ вородя и королевы; но потомъ снова надълъ свою шапку и не выразилъ ни малъйшаго знака почтенія представителю папы. Когда ему было замъчено объ этомъ, онъ отвъчалъ, что клялся не признавать папскую власть въ Англіи. Члены коммиссіи обратились затемъ къ Крамэру съ увъщаніями, чтобы онъ возвратился въ лоно католической церкви, преклонился предъ властію папы и отказался ото всъхъ своихъ заблужденій; но онъ твердо стояль на своемъ. Онъ заявиль еще разъ, что не признаеть папскую юрисдикцію въ Англіи, такъ какъ видить въ папъ не только врага короля и законовъ, но даже антихриста, врага самого Бога, запрещающаго вопреки волъ Божіей чтеніе Библіи народу или пріобщеніе подъ двумя видами. Относительно евхаристіи онъ еще разъ подтвердилъ, что тълеснаго присутствія Христа въ ней признать не можеть. Когда такимъ образомъ всъ увъщанія членовъ коммиссіи не привели ни къ чему, Крамэру предложено было шестнадцать обвинительныхъ пунктовъ, на которые онъ долженъ былъ дать свои отвъты. Эти пункты или вопросы обнимали собою всю прошедшую жизнь Крамэра, выставляя ему въ вину его брачную жизнь въ духовномъ сфив; его уклонение въ ересь и распространение этой ереси посредствомъ разныхъ печатныхъ книгъ своего сочиненія; его упорство въ еретическихъ взглядахъ, обнаружившееся на диспуть въ Оксфордъ; его измъну папъ и упорство въ этой измънъ даже досель, когда уже вся

Англія снова возвратилась ит союзу съ Римомъ. Въ своихъ отватахъ на всё эти пуниты Крамэръ не отрицалъ тёхъ сактовъ, которые выставлялись на видъ, но придавалъ имъ совершенно иное освъщеніе и до конца отстаивалъ справедливость своихъ взглядовъ и своего дъла.—Получивъ всё нужныя объясненія, коммиссія сочла свою задачу выполненною и объявила Крамэру, что произнести окончательный приговоръ надъ нимъ, какъ надъ архіепископомъ, она не можетъ; этотъ приговоръ долженъ быть поставленъ самимъ папою, а потому, согласно узаконенному порядку судопроизводства, онъ приглашается въ восьмидесятидневный срокъ явиться лично къ отвъту въ Римъ, или прислать туда своего уполномоченнаго, на что Крамэръ заявилъ, что онъ согласенъ техать и въ Римъ, если только король и королева дадутъ ему на то свое разръшеніе.

Когда коммиссія окончила свое двло, архіепископъ обратился съ письмомъ въ самой королевъ. Свою дергость онъ оправдывалъ при этомъ желаніемъ, чтобы государыня познакомилась съ его убъжденіями не по докладамъ другихъ, а по его собственнымъ словамъ. Содержание письма не представляетъ въ себъ ничего особеннаго; оно состоить изъ подробнаго развитія тахъ же самыхъ положеній, какія Крамэръ отстаиваль на оксфордскомъ диспутъ и предъ коммиссіей Брукса, причемъ эти положенія подтверждаются Священнымъ Писаніемъ и отеческими творекіями и греко-римскими законами и примърами изъ исторіи Англіп. Начавъ съ разсказа о томъ, какъ онъ держалъ отвътъ предъ коммиссіей Брукса, Краморъ заявляеть, что онъ не признаеть надъ собою папскаго суда и затемъ первую часть своего письма посвящаеть опроверженію законности папской власти. Вторая половина документа содержить въ себъ опровержение ученія о пресуществленіи, оканчивающееся краткимъ изложеніемъ собственнаго Крамэрова взгляда по вопросу объ евхаристіи. На это письмо Крамэра королева поручила написать отвътъ кардиналу Полю; но само собою разумфется, что изо всего этого не могло выйти для архіепископа никакихъ практическихъ последствій. Между темъ его дело близилось уже къ роковому концу. Призывъ въ ричскому трибуналу, сдъланный Крамэру коммиссіей, быль лишь пустою формальностію, такъ какъ тотчасъ же послъ него архіепископъ снова заключенъ былъ подъ

стражу, а потому не имълъ никакой возможности воспользоваться призывомъ. Между тъмъ назначенный срокъ истекъ, формальность соблюдена и въ Римъ состоялся наконецъ надъ Крамэромъ послъдній приговоръ. Въ силу этого приговора Боннеръ, енископъ Лондонскій, и Тирльби, епископъ Элійскій, получили отъ папы предписаніе отправиться въ Оксфордъ и совершить тамъ надъ Крамэромъ церемонію деградаціи; по лишеніи же его сана и отлученіи отъ церкви передать свътской власти, какъ упорнаго еретика, для наказанія по закону.

Четырнадцатаго февраля 1556 года въ Христовой цервви Оксфорда долженъ былъ совершиться надъ Краморомъ обрядъ деградаціи. Предъ алтаремъ на особо устроенныхъ съдалищахъ помъстились папскіе уполномоченные въ полныхъ своихъ еписвопскихъ облаченіяхъ и затъмъ введенъ былъ Краморъ. Согласно обычаю, епископы начали прежде всего читать свою полномочную грамоту, въ которой между прочимъ говорилось, что Крамэрово дълобыло разсмотрено при римскомъ дворе, причемъбыли изследованы всв пункты обвиненія и всв отвъты, сдвланные на нихъ обвиняемымъ, спрошены были всв свидетели объихъ сторонъ, выслушаны были ходатаи какъ въ пользу короля и королевы, такъ н въ пользу Крамера, такъ что не было недостатка ни въ чемъ необходимомъ для защиты. Грамота заканчивалась предоставленіемъ епископамъ полной власти низложить и даже отлучить Крамера и затемъ безаппелляціонно передать его светской власти для наказанія. Очевидно, что для соблюденія формальности въ полномочной грамотъ говорилось много такого, чего въ дъйствительности вовсе не было, а потому Крамаръ не хотълъ признать законнымъ тотъ приговоръ, который былъ произнесенъ надъ нимъ въ Римъ. Онъ представилъ епископамъ свою аппелляцію, въ которой указываль главнымъ образомъ на то, что котя его и призывали въ восьмидесятидневный срокъ въ Римъ, но преградили всякую возможность воспользоваться призывомъ, такъ какъ лично отправиться въ Римъ онъ не могъ, будучи все время заблюченъ подъ стражею, а послать ходатая не имълъ средствъ, ибо все имъніе было у него отобрано. Опираясь на этомъ и еще на нъвоторыхъ другихъ основаніяхъ, Крамэръ и аппеллироваль на приговорь папы въ ближайшему вселенскому

собору. Но епископы не приняли его аппедляцію; они говорили, что имъ дано полномочіе привести въ исполненіе папскій приговоръ безаппелляціонно, а потому и приступили къ деградаціи. Крамэра одъли въ полное архіепископское облаченіе и давъ ему въ руку его пастырскій жезлъ, поставили предъ собою. Боннеръ, лично озлобленный противъ Крамэра за тв притесненія, какія пришлось ему вытерпъть въ царствование Эдуарда, съ наслажденіемъ пользовался теперь случаемъ поглумиться надъ архіепископомъ и порадоваться его позору; онъ обратился въ собранію съ ръчью, которая почти вся состояла изънасмъщекъ и глумленій надъ Крамеромъ. По окончаніи рычи приступлено было къ самой деградаціи: у Крамора отобрали его архіспископскій жезлъ, затъмъ сняди съ него митру и паддіумъ и всъ остальныя облаченія. На него надъто было жалкое холстинное одъяніе и цирюльникъ острить ему волосы. "Вы уже не лордъ теперь болье". влорадно заметиль ему Боннерь, после чего низложенный архіепископъ переданъ былъ свътской власти и подъ стражею снова отведенъ былъ въ темницу.

Казалось теперь, что судьбу Крамэра можно уже было считать ръшенною; какъ упорному еретику, осужденному церковію и преданному свътской власти, ему оставалось только взойти на костеръ и жизнію заплатить за свои деянія. Но его враги этимъ не желали удовольствоваться; имъ хотелось оповорить Крамэра, лишить его не только жизни, но и чести, чтобы въ лиць передоваго вождя и творца англиканской реформированной церкви нанести смертельный ударъ и всему его дълу. Планъ враговъ Крамэра состоялъ въ томъ, чтобы склонить его къ торжественному отреченію отъ всего того, чему онъ досель училь и что прежде сдълвлъ, -- побудить его въ признанію, что все, досель имъ сдъланное, были лишь грубымъ, жалкимъ заблужденіемъ и ересью, а чистая истина въ единой католической церкви и въ рукахъ ея главы. На осуществление этого плана употребленъ быль цэлый мэсяцъ, причемъ пущены были въ ходъ всв средства, какін только возможно было придумать. Начали съ того, что изменили прежде всего обстановку, въ которой находился досель Краморъ. Изъ суроваго одиночнаго заключенія его перевели въ прекрасные аппартаменты, обыкновенно служившіе

итстопребываниемъ оксфордскаго декана. Вмисто прежнихъ лишеній. его окружили теперь всеми возможными удобствами, давали изящный столъ, дозволяли свободныя прогулки, игру въ шары и т. п. Все это направлено было къ тому, чтобы ослабить то строгое религіовное настроеніе, которое господствовало досель въ душь Кранора, отвлечь по возможности мысль его отъ великой иден запечатлъть и кровію своею истинностъ своего дъла, воскресить обычные человъческие инстинкты и возбудить въ немъ снова со всею силою жажду жизни. Когда эти подготовительныя міры произвели свое дійствіе, когда можно было думать, что Краморъ дорого далъ бы за то, чтобы отдалить по возможности часъ своей смерти, приступили къ нему искусные люди, обольщая его сладкими ръчами и указывая тотъ путь. следун по которому онъ могъ бы, по ихъ увъреніямъ, сохранить себъ жизнь. Оксоордские богословы, въ особенности же ловий испанскій монахъ Вилла-Гарціа, постоянно заводили съ нить бестаы объ его положении и въ одинъ голосъ убъждали его отречься отъ своихъ заблужденій и возвратиться съ раскаяніемъ въ доно католической церкви. Они говорили ему, что и король и королева и совътъ ничего столько не желають, какъ ниенно его обращенія. Если онъ раскается, то навърно королева даруеть ему жизнь и онъ можеть спокойно докончить ее и не нало принести пользы своими трудами для другихъ. Очень можеть быть, что его возстановять даже и въ его прежнемъ санъ, возвратять ему его высокое положение. Если же онъ будеть упорствовать въ своихъ заблужденіяхъ, то ему грозитъ неминуемая смерть, и смерть поворная, ужасная, мучительная. Ему предстоить лишь одинъ выборъ: жизнь или смерть, архіепископсвій престоль или костеръ. Долго крипился Краморъ, осаждаемый подобными внушеніями, но наконець не выдержаль. Никогда не отличавшійся силою воли, онъ и теперь не могъ побороть въ себъ человъческой слабости и естественная жажда жизни взяла въ немъ верхъ надъ всеми возвышенными душевными движеніями. Въ нъсколькихъ постепенно предлагавшихся ему документахъ онъ мало-по-малу делалъ своимъ врагамъ все большія и большія уступки и дошель наконець до того, что отрекся отъ всего своего прошлаго, доставивъ имъ такимъ образомъ полнъйшее торжество. Онъ отвергъ всъ ученія континентальныхъ реформаторовъ, какъ ересь, заявляя, что божественная истина хранится дишь въ единой католической церкви. Онъ призналъ папское главенство надъ церковію и всв та догматы, какіе утверждаются римскою католическою догматикой, а именно: пресуществление въ таинствъ евхаристи, седмеричное число таинствъ, чистилище, почитание святыхъ и призывание ихъ, молитвы за умершихъ и т. п. Выражая глубовое раскаяніе въ своихъ пре жнихъ дъяніяхъ, онъ умодядъ всъхъ увлекшихся его дурнымъ примъромъ и ученіемъ возвратиться къ единенію съ католическою церковію и увірямь, что отрекается теперь оть всіххь своихъ заблужденій не изъ страха смерти или въ надеждъ помилованія, но единственно для облегченія своей совъсти и вслъдствіе наставленій въ истинь, полученных отъ другихъ. Въ униженныхъ выраженіяхъ онъ признаваль теперь, что быль прежде хуже Савда гонителемъ церкви и желалъ бы, подобно ему, быть въ состояніи дать удовлетвореніе за все содъянное. Онъ не имъеть возможности возсоздать то, что разрушиль; но вакъ покаявшійся на преств разбойникъ за свидетельство устъ своихъ получиль прощеніе, такъ и онъ надвется, что этою жертвою усть своихъ возбудитъ милосердіе Всемогущаго. Не милости онъ достоинъ, но и временной и въчной кары. Онъ преступилъ противъ короля Генриха и королевы Катарины, ибо былъ причиною и творцомъ развода, а следовательно и всехъ техъ золъ, которыя произошли отъ него; онъ согращиль противъ неба и богохульствоваль противъ таинства, а потому смиренно молить теперь и папу и короля и королеву и отечество и церковь-простить ему его преступленія и пожальть объ его несчастной душъ. Едва ли возможно было врагамъ Крамера желать себъ еще какого-нибудь большаго торжества, но едва ли возможенъ быль и для Крамара какой-либо еще болве жестокій позоръ. Изъ недостойной слабости, изъ жалкаго страха смерти, онъ жертвоваль честью и совъстью, --- унижаль и втаптываль въ грязь то великое дело, которому верно служиль во все продолженіе своей жизни. Его несчастный поступокъ не можеть имъть за себя никакихъ оправданій; во всякомъ случав онъ остается низкой изменой, несомненныме доказательствоме слабости, неизгладимымъ позорнымъ пятномъ на памяти реформатора. И судъба горъко посмъядась надъ Крамэромъ, жестоко наказала его за его жамъну: опозоривъ честь свою, онъ все-таки не могъ спасти себъ жизни.

Посль блестящаго успьха въ достижени своей желанной цьли. послъ того безчестія и повора, какому теперь подвергся самый главный вождь церковной реформы, врагамъ Крамора ждать больше было нечего; имъ оставалось только воздать ему ту посавднюю плату, какую онъ, по ихъ мивнію, съ преизбыткомъ заслужилъ своими преступными дъяніями. По привазу королевы 21 марта предписано было привести наконецъ въ исполнение смертный приговоръ, давно произнесенный надъ Краморомъ. Къ этому дню отправился въ Оксфордъ докторъ Коль, получившій предписаніе произнести рачь предъ казнію, и насколько лордовъ и чиновниковъ, назначенныхъ присутствовать при ея совершеній для обезпеченія порядка. Самъ Крамэръ до последняго дня оставался въ невъдъніи относительно предстоящей ему участи и могъ только предугадывать ее на основании тахъ увъщаний и рвчей, съ какими обращались къ нему люди, его посъщавшіе. Довторъ Коль напр. въ одно изъ своихъ посъщений обратился къ Крамэру съ вопросомъ, имъетъ ли онъ у себя деньги. Когда же Крамэръ отвъчалъ отрицательно, довторъ далъ ему пятнадцать кронъ съ тъмъ, чтобы онъ роздаль ихъ бъднымъ, кому желаеть, и затвиъ увъщеваль его оставаться твердымъ въ католической въръ. Наконецъ наступило 21 марта, - день назначенный для совершенія казни, и рано утромъ Вилла-Гарціа пришелъ къ Крамору объявить ему объ этомъ. Онъ принесъ съ собою бумагу, которую просиль прочесть народу предъ казнію, въ засвидътельствование искренности своего раскаяния. Эту бумагу подписавъ Краморъ долженъ былъ возвратить монаху, а для себя снялъ съ нея при немъ же точную копію. Документъ этотъ, вромъ увъщаній къ присутствующему народу и молитвенныхъ обращеній къ Богу, содержаль въ себъ заявленіе, что разводъ Генриха съ Катариною совершенъ былъ по винъ его, Крамэра, и что наслъдственное право воролевы Маріи на престолъ не подлежить никакому сомнанію. Затамъ сладовало католическое исповъдание въры и отречение отъ того учения объ евха-

ристін, какое Крамэръ проповъдывалъ досель. Взявъ одинъ эвземпляръ документа съ собою, Вилла-Гарціа обратился въ Крамэру съ наскольвими уташеніями, уващеваль его приготовиться доджнымъ образомъ въ своему последнему часу и затемъ удалился. Несчастный архіепископъ долженъ быль такимъ образомъ понять, что его участь ръшена; онъ долженъ былъ наконецъ убъдиться, что тяжелая жертва имъ принесенная была напрасна, что неизгладимый позоръ, покрывшій его съдую голову, все-таки не можетъ спасти его отъ ужасной, мучительной смерти. Костеръ уже воздвигается и нътъ болъе никакой надежды на помилование. Стоя на краю могилы, ужаснулся Крамэръ того грознаго суда, какой ожидаеть его за гробомъ за гнусную измину своему великому делу, въ истинности котораго онъ ни на минуту не сомитвался. Тяжкія угрызенія совъсти не давали ему спокойно провести последніе часы своей жизни и несчастный поступокъ, допущенный въ минуту слабости подъ вліяніемъ искушеній враговъ, заставлялъ теперь его жестоко страдать и терзаться чувствомъ глубокаго раскаянія. Дорого бы далъ теперь Крамэръ, чтобы изгладить самую память о своемъ недавнемъ позоръ; но бывшее уже нельзя было сдълать небывшимъ. Ему оставалось лишь сделать то, что еще было пока возможно, чтобы хотя отчасти загладить свою вину, хотя несколько облегчить имя свое отъ той массы презрвнія и проклятій, какая теперь надъ нимъ тягответь. Ему оставалось лишь воспользоваться последними часами своей жизни, чтобы въ тяжкой винъ своей принести торжественное, всенародное пованніе.—По уходъ монаха, онъ взняъ тотъ документъ, который ему предложено было прочесть предъ народомъ, и переработалъ его такъ, какъ диктовало ему чувство его глубокаго раскаянія.

Несмотря на ненастную дождливую погоду, огромная масса народа съ ранняго утра толпилась на улицахъ Оксфорда и биткомъ переполняла церковь св. Маріи, гдв противъ кафедры устроенъ былъ высокій деревянный помостъ. Въ назначенное время изъ мъста заключенія Крамэра показался мэръ Оксфорда въ сопровожденіи ольдермэновъ; за нями шелъ и самъ Крамэръ между двумя монахами, которые во всю дорогу читали псалмы, а при приближеніи къ церкви запъли пъснь Симеона. Когда

процессія пришла въ м'ясту своего назначенія. Крамэръ поставленъ былъ на помостъ, а докторъ Коль взошелъ на канедру в началъ свою ръчь. Въ этой ръчи онъ подробно излагалъ всъ обстоятельства прошедшей жизни Крамэра; благодарилъ Бога за его обращение отъ заблуждений ереси, доказывая впрочемъ необходимость предавать смерти такихъ еретиковъ, какъ Крамэръ, несмотря на ихъ обращение; объщаль ему милость Божию въ будущей жизни, твыъ болве, что и церковь будеть ходатайствовать за него и после его смерти, мессы и паниихиды за упокой его души будуть отслужены во всвять церквахъ Оксфорда. По окончаній рычи, Коль обратился въ народу, говоря, что если кто-либо можетъ быть еще сомиввается въ искренности обращенія и пованнія Крамэра, тоть сейчась услышить его собственныя признанія. Затьиъ онъ просиль Крамора прочесть его бумагу, чтобы никто уже не могъ болве сомнвваться въ томъ, что онъ умираетъ католикомъ. Въ продолжение длинной ръчи Коля, видъ Крамора производилъ на присутствующихъ тяжелое, удручающее впечатленіе. Въ жалкой одежде, съ длинною седою бородою и съ изможденнымъ душевными страданіями лицоиъ, стоялъ онъ угрюмо на своемъ помость, то молитвенно поднимая глаза и руки къ небу, то съ смущениемъ безпомощно опуская ихъ къ землъ. Обильныя слезы, какъ у ребенка, ручьями лились по его щенамъ. Когда Коль обратился въ нему, прося его прочесть приготовленную бумагу, Крамэръ обнажилъ голову и началь свое чтеніе. Прежде всего онъ просиль всёхъ молиться за него, такъ вакъ гръхи его безчисленны и въ особенности тяготить его совъсть одно дъло, о которомъ если угодно будетъ Богу, онъ поведетъ после речь. Затемъ онъ сталъ на колена и громко началъ молиться; онъ просилъ Бога о милосердін, о забвенін великихъ гръховъ его и т. д., закончивъ чтеніемъ модитвы Господней. Каждый человъвъ, продолжалъ онъ вставан, предъ смертію желаеть дать другимъ нъсколько добрыхъ совътовъ и увъщаній, а потому и онъ благодарить Господа Бога за то, что Онъ далъ ему къ тому случай и возможность. Онъ умолнеть вежъ, чтобы не предавались они сильно любви въ міру, но обращали любовь свою въ Богу и въ міру будущему, памятуя слова св. Іоанна, что любовь міра сего есть ненависть противъ

Бога; чтобы послъ Бога любили и повиновались королю и королевъ охотно и съ радостію, безъ ропота и не только по страху въ нимъ, но по страху къ Богу, зная что они поставлены Богомъ и сопротивляться имъ значить сопротивляться Богу, чтобы всв жили другъ съ другомъ во взаимной любви, какъ братья и сестры, чтобы богатые и сильные міра сего не забывали нъкоторыхъ изреченій свящ. Писанія, какъ напр. "не удобь имущін богатство въ царствіе Божіе внидуть" (Лук. XVIII, 24, а также: I Іоан. III, 17 и Іаков. V, 1—3). Стоя при концѣ моей жизни, продолжалъ онъ, видя предъ глазами или небо или адъ, я долженъ заявить вамъ свою въру, какъ я исповъдую ее, безъ всякой примъси притворства, потому что теперь не время притворяться, что бы ни говориль и ни писаль я въ прежнее время. Я върую въ Бога Отца, Всемогущаго, Творца неба и земли и т. д. исповъдую каждый членъ католической въры, каждое слово и учение Спасителя нашего Інсуса Христа, Его апостоловъ и пророковъ въ Новомъ и Ветхомъ Завътъ. Теперь я перехожу, говорить онъ далве, въ тому, что тяготить мою совесть болве, чемъ все другое, что только я сделаль или сказаль во все продолжение моей жизни. Я разумью ть писания, которыя вышли отъ меня въ противность истинъ. Теперь я отрекаюсь здъсь и отвергаю ихъ, какъ такія, которыя написаны только моею рукою, но вопреки той истинь, которую содержаль я въ сердцъ моемъ и написаны по страху смерти, чтобы если можно спасти себъ жизнь: это всъ тъ бумаги, которыя я написаль или подписалъ моею рукою со времени моей деградаціи, ибо я много написаль въ нихъ вещей неправедныхъ. И поелику рука моя преступна, когда писала противно сердцу, то она перван должна потерпъть и наказаніе: когда я пойду въ огонь, она сгорить прежде всего. Что касается паны, то я отвергаю его, какъ врага Христова и антихриста, со всвиъ его ложнымъ ученіемъ, а относительно евхаристіи испов'ядую такъ, какъ прежде училь въ своихъ произведеніяхъ.--Нетрудно себъ представить, какой ужасный переположь произвели въ средъ присутствующихъ эти неожиданныя последнія слова Крамерова заявленія. Страшный ропотъ и громкіе угрожающіе вриви поднялись отовсюду. Лорды и богословы бросились къ Крамэру требуя, чтобы онъ опоминася и прекратилъ свое богохульство, они уворяли его въ притвор-

ствъ и лживости, но онъ отвъчаль, что теперь уже слешкомъ поздно притворяться и онъ долженъ говорить истину. Въ шумной, но безсильной злобъ раздраженные фанатики поспъщили скорве свести Крамора съ помоста и повели его въ костру. Дорогою онъ продолжаль обращаться въ народу заявляя, что онъ никогда не мънялъ своего исповъданія и что его отреченія были вызваны единственно жаждою жизни. Послъ краткой молитвы, Крамэръ снялъ съ себя верхнюю одежду и взошелъ на востеръ, гдъ желъзною цъпью привръпленъ былъ въ возвыщавшемуся посрединъ столбу. Тотчасъ же подложили огонь и когда языки разгоравшагося пламени стали подниматься въ верху, толпа окружавшая костеръ съ изумленіемъ увидъла, что Крамэръ протянулъ впередъ свою правую руку и твердо держалъ ее на самомъ огиъ, такъ что всъ могли замътить, что она уже горъла, тогда навъ остальныя части тъла еще оставались неприкосновенными. Нъсколько разъ слышались слова его: "эта недостойная правая рука!" и "Господи Іисусе, пріими духъ мой!" Его страданія не были продолжительны: костеръ быстро разгоръдся и въ нъсколько минутъ Крамера не стало. Геройскимъ образомъ дъйствій въ последній день своей жизни Крамэръ успълъ котя несколько загладить тоть позоръ, который прежде навлекъ на себя изъ недостойнаго страха смерти; но что всего важнее, въ этотъ последній день онъ ясно доказаль, что какъ жилъ, такъ и умеръ искренно преданнымъ тому дълу церковной реформы, которому по мъръ силъ своихъ служилъ во все время своей многотрудной жизни.

Какой же приговоръ произнести намъ о Крамэръ? Мы не назовемъ его человъкомъ великимъ, не назовемъ героемъ: нътъ,
это былъ человъкъ немного выдающійся изъ ряда обыкновенныхъ передовыхъ общественныхъ дъятелей; но судьба заставила
его житъ и дъйствовать въ эпоху великихъ событій, поставила
на высовій, выдающійся постъ. И не смутился Крамэръ, не отступилъ предъ тяжестію той задачи, которая возлагалась на
него духомъ времени и потребностями народа. Не безъ недостатковъ и слабостей, насколько позволяли силы и средства, онъ
все-таки върно послужилъ этой задачъ и послъдствія показали,
что его служба не пропала даромъ. Скоро миновала печальная
пора католической реакціи, пора "кровавой" Маріи, и то зданіе,

надъ сооружениемъ котораго всю жизнь свою потрудился Крамэръ и подъ развалинами котораго онъ сложилъ свою голову, снова возвысилось въ полномъ своемъ прежнемъ видъ и съ немногими лишь измънениями стоитъ это здание даже доселъ подъ именемъ англиканской епископальной церкви, призывая каждаго любующагося его устройствомъ помянуть добрымъ словомъ перваго и важнъйшаго его строителя.

Василій Соколовъ.

## О БРАКОРАЗВОДНОМЪ ПРОЦЕССЪ.

Въ жизни человъческой едва ли найдется явленіе, созерданіе жотораго производило бы такое гадкое и отвратительное впечатявніе, какое производить бракоразводный процессъ. Кто-то совершенно върно замътилъ, что обезьяна потому непріятна для человъка, что представляется каррикатурою на него. Тоже непріятное впечатавніе выносить зритель-вольный или невольныйи отъ бракоразводнаго процесса, затъянъ ли онъ по согласію обоихъ экс-супруговъ или безъ согласія. Все, что есть въ бракъ серьёзнаго, симпатичнаго, таинственнаго и деликатнаго, все это въ бракоразводномъ процессв преображается въ пошлость, явный, отвратительно-грубый цинизмъ. На эстетическія притязанія зрителя бракоразводный процессъ отвъчаеть темъ же, чемъ отвъчаеть на нихъ процессъ и каждаго органическаго разложенія. Съ этой стороны разсматриваемый бракоразводный процессъ есть процессъ разложенія брака, совершающійся подъ дъйствіемъ взаимнаго озлобленія, вражды, лжи, клеветы и т. п. темныхъ силь супруговь и ихъ пособниковь въ этомъ отвратительномъ дъяніи. Какъ и во всякомъ разлагающемся организмъ, и здъсь выступають наружу всв тв элементы и производимыя нестройными ихъ сочетаніями отложенія, которыя здоровый организмъ ревниво охраняеть отъ постороннихъ взоровъ. Но эта грубореальная пошлость, обнаруживающияся въ бракоразводномъ процессъ и производящая въ эрителъ ощущение омерэтния и гадли-

вости, можно сказать ничто въ сравненіи съ внутреннею нравственною скверною, всюду проникающею процессъ и производящею на нравственное чувство зрителя удручающее впечатленіе ужаса и разочарованія въ достоинствъ человъческой природы. Для утратившаго нравственную способность различенія добра и вда, отъявленнаго пессимиста-философа врёлища разложеній подобнаго рода, пожалуй, и не имъютъ въ себъ ничего ужаснаго: ибо съ его точки эрвнія все въ мірв слагается и разлагается, безсознательно исполняя свою неизбъяную необходимость. Для него отсутствіе такихъ зрадища, отсутствіе гласности и публичности бракоразводныхъ процессовъ, можетъ-быть даже-лишеніе, обрекающее его на лишніе часы скуки, которые бы онъ восполнилъ чтеніемъ отпечатанныхъ протоколовъ бракоразводнаго процесса и въ особенности чтеніемъ ръчей-адвокатовъ и дъльцовъ, этихъ милыхъ всегда юныхъ прелюбодвевъ Өемиды. Можетъбыть въ ряду этихъ рвчей нашлись бы такіе букеты, предъ которыми бы спасоваль даже и Эмиль Зола со своею "Наною"...

Но что касается людей, не утратившихъ въру въ человъческую совъсть и нравственность, а тъмъ болъе людей религіи и церкви, то для нихъ каждая въсть о новомъ бракоразводномъ процессъ звучить не только непріятно, какъ въсть о новомъ семейномъ скандаль, но и производить ощущеніе бользненнаго содроганія за судьбу собственную и судьбу нарождающагося на глазахъ ихъ юнаго покольнія.

Съ твхъ поръ какъ радостное евангельское слово разсвяло мрачный пессимизмъ и отчаяніе и внесло въ человъчество въру въ господство идеала, въ господство духа надъ животностію, церковь христіанская взяла на себя миссію—поддерживать эту въру, а вмъстъ съ тъмъ миссію—удерживать и бракъ на той его идеальной высотъ, какую указалъ ему апостолъ Павелъ, назвавъ его "тайною великою", святымъ и досточтимымъ союзомъ во образъ союза Христа съ церковію.

Трудною и въковою борьбою совершала церковь эту миссію, воспитывая и укорення въ семейныхъ отношеніяхъ свой нравственный, идеально-высокій взглядъ на бракъ; она неръдко должна была въ самой себъ ощущать борьбу между любовью всепрощающею, снисходящею къ человъческой слабости, и любовью разумною, наказующею, подавляющею бользненную чувствитель-

ность ради высшаго блага любимыхъ дътей своихъ. Тысячами драмъ и жертвъ наполнена исторія христіанской женщины—послъдовательницы евангельскаго идеала: но этотъ-то героизмъ и создалъ женщинъ ея столь высокое общественное положеніе въ христіанствъ, какимъ она нигдъ, никогда не пользовалась и не будетъ внъ христіанства пользоваться.

Само собою понятно, что при такомъ своемъ отношеніи къ браку, церковь всего менте могла оставаться равнодушною къ бракоразводному процессу: во имя своей миссіи она съ особенною силою сосредоточила на немъ свое вниманіе какъ на такой віяющей язвъ, уврачевать которую, или по крайней мъръ предохранить отъ заразительнаго дъйствія которой на здоровыхъ, можетъ только она, церковь, одна и никто и ничто другое. Здъсь именно и скрывается глубокое основаніе того повсемъстнаго въ исторіи христіанскаго міра явленія, что брачное и бракоразводное право подверглось преимущественно предъ встми прочими отраслями человъческаго гражданскаго права вліянію церкви (въ какой бы формъ въроисповъданія ни являлась она) и что церковь особенно ревниво оберегаеть эту область человъческой жизни отъ всякихъ покушеній на подрывъ этого ея вліянія, и должна оберегать, пока она—церковь.

Этими предварительными замъчаніями, какъ уже и уразумълъ проинцательный читатель, мы совершенно ясно предрашаемъ шервый изъ вопросовъ дня, поднятый и поддерживаемый нашеми куньтуртрегерами-вопросъ объ изъятіи бракоразводных доль изъ въдомства духовных судов и о передачь их въ обще гражданскіе суды. Этоть вопрось ны дійствительно предрішили и різшаемъ тенерь въ безусловно отрицательномо сиысле. Пока бракъ у насъ почитается не столько contrat de mariage, сколько и по преимуществу вемикою тайною, -- всякіе толки объ изъятін бракоразводныхъ дёлъ изъ вёдёнія церкви должны разсматриваться или какъ врайнее недомысліе, или какъ явно выражаемое намізреніе нагло оскорбить церковь попранісмъ ся естественнаго права. Ибо, если бравъ есть великая тайна, если не иной ито, а церковь выслушиваеть и принимаеть объщание жениха и невъсты сохранить върный союзъ до смерти, благословляетъ, утверждаетъ и санкціонируєть окончательно силу этого объщанія: то чвить же инымъ какъ не крайнимъ недомысліемъ и непоследовательностью

или явнымъ оснорбленіемъ права церкви будетъ разрышеніе отъ этого объщанія, уничтоженіе, разрывъ или расторженіе этого союза гражданскимъ учрежденіемъ, напр. мировымъ или окружнымъ судомъ? Дать такое право мировому или окружному суду значитъ тоже, что дать имъ право объявлять низложенными лицъ, получившихъ хиротонію въ церкви. Браковънчаніе и хиротонія—равнаго качества священнодъйствія, таинства; поэтому признаніе ихъ дъйствительными или недъйствительными принадлежитъ только и исключительно компетенціи того учрежденія, которое можетъ совершать эти таинства.

Эти положенія такъ ясны и очевидны, что не требують доказательствъ, тъмъ болъе, что и голоса противъ нихъ раздающіеся еще настолько слабы, что едва ли церкви нашей способны внушать серьёзныя опасенія. Поэтому вопросъ объ изъятіи бракоразводныхъ дълъ изъ въдомства церкви мы сейчасъ же и оставляемъ какъ вопросъ, къ счастію преждевременный, такъ-сказать еще не дозръвшій, судя по преобладающему нравственному настроенію нашего общества.

Большей важности, а потому и большаго вниманія къ себъ требують разнаго рода заявленія нашей свътской печати о необходимости реформъ въ нъкоторыхъ существенныхъ моментахъ нашего бракоразводнаго права, которыя должены быть произведены безразлично въ тому—останется ли бракоразводный процессъ въ въдъніи церкви, или поступитъ въ въдъніе общихъ гражданскихъ судовъ.

Эти заявленія требують увеличенія числа основаній для расторженія брака, улучшенія самаго процесса или судопроизводства по бракоразводнымъ двламъ и наконецъ измѣненія послѣдствій бракоразводнаго процесса, нынѣ дѣйствующимъ правомъ опредвляемыхъ для супруга, разлучаемаго за доказанное прелюбодѣнніе, именно—смягченія или совершеннаго отмѣненія всегдашняго безбрачія, на которое послѣдній осуждается. По этимъ тремъ пунктамъ мы и постараемся изложить свой взглядъ, который—осмѣливаемся думать—немногимъ будетъ разнствовать отъ истинно-церковнаго.

I.

Въ "Журналъ гражданскаго и уголовнаго права" за 1879 г. (сент. — октябр. книжка) г. Градовскій въ статьъ "Жизнь и законъ" высказываеть, по поводу стеснительности брачнаго развода по нашимъ законамъ, следующія сужденія. "По наружности (у насъ) все обстоить благополучно. Кто быль бы настолько близорукъ, чтобы судить о русской семью по законодательнымъ опредъленіямъ, тотъ пришель бы конечно къ самымъ розовымъ завлюченіямъ. Самый естественный бракъ завлючается на всю жизнь. Но та же естественность создаеть и исключенія. Въ Россів ихъ только четыре: безвъстное отсутствіе одного изъ супруговъ въ теченіе пяти леть, лишеніе всехъ правъ состоянія по суду, доказанная особымъ крайне труднымъ порядкомъ невърность и наконецъ природная неспособность къ брачному сожитію мужа или жены. Помимо этихъ четырехъ случаевъ въ русской семьв, по закону, царить полное счастіе и спокойствіе, не существуетъ нивакихъ причинъ къ раздукъ, къ взаимному неуваженію, къ ненависти и невозможности продолженія брачнаго comaa".

"Почему, допустивъ едии поводы въ разводу, слъдуетъ отвергать и упорно заврывать глаза на всъ другіе, быть-можеть не менте, а гораздо болте даже уважительные? Почему семейное начало подрывается, а не поддерживается этими именно поводами, а не тъми, воторые создаются тою же жизнію?" и т. д. 1).

Еслибы г. Градовскій или—точные выражая его мысль—сама жизнь чрезь г. Градовскаго—обратилась съ этими—почему? къ закону или къ законодателю гражданскому, то послыдній можетьбыть и задумался бы предъ такими вопросами, можетьбыть даже призналь бы себя вынужденнымъ сознаться, что онъ не въ состояніи удовлетворительно разрышить эти вопросы жизни. Но что касается церкви и ея ученія, то эти вопросы не привели бы ее въ такое недоумьніе и нерышительность, а встрытили бы себь ясный и категорическій отвыть, что признать другіе, кромь четырехъ вышеупомянутыхъ случаевъ или событій

<sup>1)</sup> Журн. Гр. и Угол. права, сент.-окт. 1879 г., стр. 99-102.

въ супружеской жизни, причинами расторгающими бракъ, значило бы ниспровергнуть сущность и нравственное достоинство брака, короче—что такое признаніе для церкви составляетъ нравственную невозможность.

Ближайшимъ образомъ церковь сосладась бы въ данномъ случав на свое основное учение о *бракп* и о противоположности брака—прелюбодпяніи.

Съ реально-естественной точки зрвнія эти два отношенія, въ которыя могутъ входить лица разныхъ половъ, т.-е. бракъ и прелюбодъянія — однородны: ихъ образуеть между мущиною и женщиною половая связь и еслибы человъчество не имъло ниванихъ другихъ регуляторовъ для такого взаимнаго влеченія между разнополыми своими индивидами, вромъ этого спеціальнаго инстинкта, то бракъ и прелюбодъяние были бы неразличимыми между собою отношеніями, по врайней мірів внутренне, качественно. Въ царствъ животныхъ нъть различія между этими отношеніями и странно было бы различать ихъ. Между темъ разсматривая съ человъческой точки эрвнія законы скрещиванія у разныхъ породъ птицъ и звёрей, легко подмётить и въ нахъи моногамію и полигамію, и супружескую вірность и изміну, и браки единодневные, летучіе и пожизненные. На самыхъ низвихъ ступеняхъ развитія, въ дикомъ состояніи, и бранъ человъческій подчиняется только этимъ естественнымъ инстинктамъ и представляеть формы, совершенно аналогичныя формамъ брана животныхъ. Но какъ скоро племя человъческое знакомится съ началами культуры, брако неизбежно выделяется изъ естественныхъ, случайныхъ формъ половыхъ отношеній. Такъ, начатовъ супружеской върности (со стороны жены) воренится уже въ довольно распространенномъ у народовъ малокультурныхъ способъ пріобрътенія женъ посредствомъ ихъ плъна или покупки у родителей. И въ качествъ плънницы и въ качествъ купленной женщина-вещь, собственность пріобрътшаго ее господина-мужа, пріобрътенная притомъ для спеціальной цвли и потому обязанная ему одному супружескою върностію. Невърность съ ея стороны, поползновение на нее другаго мущины отмщается какъ нарушение права собственности. Мужъ въ правъ убить и свою невърную жену и ея любовника. На такой точкъ зрънія на бракъ и прелюбодъяніе стоять многія положенія даже римскаго

права, дъйствовавшія во всей силь своей едва ли не до самаго пришествія Спасителя. Вообще у римлянь брако имыль форму и характерь пражданскаго акта, договора между гражданами имыкощими въ своей власти дътей: сынь одного и дочь другаго сочетавались бракомъ по воль и по договору своихъ родителей; у
новъйшихъ западныхъ культурныхъ народовъ бракъ также принимаетъ почти повсемъстно форму гражданскаго, но свободнаго
акта—договора между самимъ женвхомъ и невъстою 2).

Отсюда отврывается, что въ культурномъ человъвъ бравъэто столько повидимому естественное отношеніе, неизбъжно и необходимо подчиняется регуляторамъ, внъ природы физичесной лежащимъ, становится гражданскимъ отношеніемъ. Супружеская невърность и съ этой точки эрвнія есть уже если не преступленіе, то во всякомъ случаъ—правонарушеніе, неправильное нарушеніе договора, полюбовно установленнаго.

Тъмъ болъе необходимо для церкви различать бракъ отъ прешободъянія и отклонять въ средъ върныхъ своихъ всякую возможность сившенія этихъ совершенно по ея ученію разнородных отношеній. На эту необходимость и на эту задачу указалъ церкви и самъ основатель ея Інсусъ Христосъ. Ученіе Інсуса Христа о бражь вакъ бомественномъ установленіи (что вонечно не мъшаетъ ему быть и совершенно естественнымъ отношеніемъ) получаеть для насъ въ настоящее время глубовій интересъ именно потому, что оно высказано Имъ по поводу смъшенія истиню-брачных в предюбодейно-брачными отношеніями въ народъ іудейскомъ. Ко времени пришествія Христа это смъщение здъсь дошло до такой степени, что положение женщины-жены въ домъ своего мужа было совершенно случайнымъ: мужъ во всякое время могъ дать женъ разводное письмо, взять себъ другую, и отпущенная имъ, предъявивъ свой документъ первому попавшемуся искателю, могла отдаться последнему на время, продолжительность котораго опять-таки обусловливалась исвлючительно волею новаго мужа. Фарисеи ничто же сумняся, опираясь на законъ Моисея, прямо спрашивали Іисуса Христа:



<sup>\*)</sup> Читателей — неспеціалистовъ въ брачномъ правѣ отсылаемъ для ознажомленія съ разными формами человѣческаго брака къ "Курсу гражданскаго мрава" К. П. Побѣдоносцева.

"аще достоить человъку пустити жену свою по всякой винъ?" (Мо. XIX, 3). И воть въ отвёть на этоть-то вопросъ Інсусъ Христосъ съ одной стороны раскрылъ всю глубину понятія христіанскаго брака, какъ союза въ одну плоть двухъ лицъ, союза, охраненіе върности котораго в равной мъръ обязательно для мужа, накъ и для жены, съ другой увазаль определенно и ясно глубокую разность между бракомъ и предюбодъяніемъ, наименовавъ последнимъ даже и такія брачныя отношенія, какія съ точки зрвнія іудейскихъ законовідовь почитались законными браками. "Глаголю же вамъ, иже аще пустить жену свою, развъ словесе прелюбодъйна, и оженится иною, прелюбы творить: и женяйся пущеницею, прелюбы дветь" (Ме. XIX, 3). Только одна причина указана Інсусомъ Христомъ, ради которой мужъ жену или жена мужа можеть отпустить и вступить въ новый бракъ: эта причина-предюбодъяніе. Супругъ, оставляющій свою супругу (и обратно) по всякой другой винь (а не за прелюбодъяніе) и женившійся на другой, вступаеть уже не въ бранъ, навъ думали фарисен-вопрошатели Інсуса Христа, а въ прелюбодейную связь. И едва ин нужно разъяснять и доказывать, что эта одна указанная Інсусомъ Христомъ причина для расторженія брака указана не случайно, а соотвътственно самому понятію, самой сущности брака, вакъ божественнаго установленія, благословеннаго Богомъ для первыхъ людей въ раю. Не многимъ мужьямъ и женамъ сказалъ Богъ: раститеся и множитесь, но единому мужу и единой женъ; не полигамією, не полівндрією, а моногамією быдъ первый на земле Богомъ установленный и благословенный бракъ. Жена возлюбившая мужа своего и еще другаго, который уже не ея мужъ-разрушила свой бракъ, стала прелюбодъйцею; также точно и мужъ возлюбившій жену свою и еще другую, которая уже не его жена, - также разрушилъ бракъ свой и сталь прелюбодвемь.

Такова точка эрвнія на бракъ, ясно указываемая Евангеліемъ. На этой именно точкъ эрвнія стоить и строится все законодательство церкви по крайней мъръ Восточной, всъ ея каноны и отчасти законы гражданскіе,—въ какой мъръ они издавались подъвліяніемъ церкви. Твердо стоя на ней, давали свои отвъты и знаменитые отцы церкви, когда имъ предлагались важные и затруднительные вопросы о томъ, какія событія въ супружеской жизни

должны быть почитаемы поводами и причинами къ расторженію брака. Не желая утомлять внимание читателя многочисленными цитатами, которыя мы легко могли бы указать, ограничимся следующимъ весьма характернымъ ответомъ Тимонея Александрійскаго (пользовавшагося весьма большимъ авторитетомъ канониста во мивніи отцевъ II вселенскаго собора). Ему быль предложенъ следующій вопросъ: "аще у кого жена одержима зымъ духомъ до того, что и оковы носить, мужъ же ея глаголеть, яко не можеть воздержатися, и хощеть пояти иную: долженъ ли таковой пояти иную, или нътъ?". На этотъ вопросъ Тимоней даль такой отвёть: "въ семь дёлё заключается прелюбодъяніе: и не имъю и не обрътаю что на сіе отвъщати" »). Характерною чертою этого отвъта, какъ легко видитъ читатель, служить первая его половина-совершенно ясно, категорически выраженное положеніе, что въ семъ дёль, т.-е. въ допущеніи здоровому супругу оставить свою одержимую бъсомъ супругу и взять другую - здоровую, заключается прелюбодъяніе.

Не ясно ли отсюда, что какъ скоро вопросъ о признаніи или непризнаніи за извъстнымъ событіємъ въ супружеской жизни достаточнаго повода къ расторженію брака становится на строго церковную почву, то и сомнънія не можеть возникать въ томъ, что самымъ первымъ и важнъйшимъ основаніемъ для его разръшенія должна служить мысль—не превратить ли таковое признаніе законный бракъ въ прелюбодъйную связь? Если нътъ,— церковь не имъеть основанія отказать въ признаніи, если да, должна отказать.

Имъя въ виду этотъ критерій, нетрудно отвътить и на вопросъ, поставленный г. Градовскимъ и оставленный имъ безъ разръшенія,—почему законъ нашъ, допустивъ одни поводы къ разводу, отвергаетъ другіе?

Нашъ законъ, т.-е. все наше законодательство о бракъ развивалось подъ вліяніемъ церкви, которая будучи себъ върна, должна была по возможности заботиться о сокращеніи числа поводовъ къ расторженію брака и подъ ея именно вліяніемъ это число въ нашемъ законодательствъ сократилось до четырехъ. Не входя въ подробности историческаго образованія этого зако-



<sup>3)</sup> Кн. Правилъ, вопросъ 15.

нодательства (такъ вакъ по этой части у насъ имъется достаточная дитература 4), мы подагаемъ необходимымъ указать на следующія обстоятельства, имевшія въ немъ важное значеніе. Вопервыхъ, не подлежитъ сомивнію, что законодательная двятельность по вопросу объ основаніяхъ для развода въ концъ прошлаго и въ настоящемъ столетіи происходила у насъ подъ вліяніемъ Кормчей книги. Эта последняя служила (именю своими главами: 48, гр. II, 49, зачат. 2,-глав. 8 и 9; 44. гр. 13), главнымъ источникомъ для нашихъ законодательныхъ коммиссій, разработывавшихъ этотъ предметъ 5). Вовторыхъ, въ исчисленіи основаній, какое даеть Кормчая книга, въ вышеозначенных ся главахъ, лежить следующее общее начало: основаніями для развода должны быть признаваемы прелюбодъяние и такія событія. которыя по своему дъйствію на брачную жизнь равносильны премободъянію и смерти. Изъ таковыхъ событій равносильными смерти совершенно справедливо Кормчею книгою признаются: продолжительная безвъстная отлучка въ особенности во время войны-ибо здёсь есть въ высшей степени достаточное основаніе для предположенія смерти пропавшаго; природная неспособность из брачному сожитію, которой подвержень одина изъ супруговъ-существование такого недостатка противно самому существу брака. Къ этой же категоріи поводовъ въ расторженію брака Коричая книга относить: принятіе супругами, по свободному ихъ согласію, монашества 6); избраніе мужа на епископовую наоедру при условіи, что и жена его согласится принять монашество и жить въ отдаленномъ отъ епископіи монастыръ. Сюда же сабдуеть отнести тяжкія бользни, каковы быснованіе, безнадежное сумасшествіе и проказа. Правда, церковь никогда не соглашалась признать этихъ последнихъ обстоятельствъ достаточными поводами для расторженія христіанскаго брака, обя-



<sup>4)</sup> Обстоятельныя свёдёнія ножно найдти у Неволина въ Исторіи гражданскихъ законовъ; у Б. П. Побюдоносцева во 2-иъ т. Курса гражданскаго права; у Пахмана въ Исторіи кодновиваціи гражданскаго права, т. П., стр. 34, гдё указаны и спеціальныя по этому предмету статьи.

<sup>\*)</sup> Напр. для департамента государ. закон., разсматривавшаго проектъ гражд. улож. 1809 г. См. Пахманъ, Исторія кодисик., т. І, стр. 412.

<sup>•)</sup> Это обстоятельство признается и нашимъ законодательствомъ достаточнымъ для расторжения брака поводомъ.

вывающаго супруговъ во взаимной любви какъ въ счастій, такъ и въ несчастій, но по временамъ находила себя не въ силахъ противостоять гражданскому законодательству, вынуждаемому признать эти обстоятельства поводами къ разводу крайнимъ упадкомъ нравовъ и опасностію понести горшее зло запрещеніемъ разводовъ по этимъ поводамъ. Извъстно, что въ XVIII въвъ и у насъ Св. Синодъ производилъ расторженіе браковъ по причинъ тяжкой и заразительной бользни одного изъ супруговъ, запрещая однакоже производить такія расторженія самимъ епархівльнымъ архіереямъ.

Кромъ прелюбодъянія Кормчая признаетъ достаточными для расторженія брака причинами и такія дъйствія со стороны супруги, которыя дають основательное подозраніе предполагать прелюбодъяніе, хотя бы самый факть его и не доказывался достовърно. Сюда относятся следующие случаи въ поведения жены, служащіе для мужа поводами къ начатію изка о разводь: 1) если жена безъ согласія мужа будеть съ другими мущинами пить и мыться въ банъ; 2) если жена безъ въдома мужа отлучится на конское ристалище или на позорище (театръ, иподромъ) или же на охоту; 3) если жена безъ согласія мужа проведеть ночь внъ дома его или родительскаго. Равнымъ образомъ въ равной силъ съ прелюбодъяніемъ признаются и для жены слъдующіе случаи въ поведении мужа, чтобы начать противъ него искъ о разводъ: 1) если мужъ самъ свою жену вводить въ прелюбодъяніе, т.-е. заставляеть, принуждаеть ее вступить въ связь съ другимъ; 2) если мужъ сдълаетъ доносъ въ прелюбодъяніи жены и не докажетъ

Нътъ нужды разъяснять, что перечисленные сейчасъ случаи въ поведении жены, выставляемые Кормчею въ качествъ основаній для развода, уже совстмъ не церковнаго происхожденія, а напротивъ—обязаны своимъ существованіемъ въ византійскомъ законодательствъ тому рабскому положенію, которое занимала женщина въ семьъ мужа—главы древней римской фамиліи. Потомуто и въ самой Византіи съ тъхъ поръ, какъ бракоразводныя дъла поступили въ въдъніе перковныхъ судовъ, законы, призна-



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Кормч. кн., гл. 48, гр. 9—15.

вавшіе разсматриваемые случаи основаніями къ разводу, не имъли въ церковныхъ судахъ силы. По тому же самому отвергло ихъ и наше гражданское законодательство въ началъ текущаго столътія <sup>8</sup>).

Кромъ перечисленныхъ досель событій, въ вачествъ поводовъ къ разводу Кормчая книга указываетъ еще слъдующія преступленія (со стороны мужа и жены) политическаго и уголовнаго свойства: 1) если мужъ (или жена) на царство совъщаваетъ, или знан заговоръ не донесетъ; 2) если мужъ на жизнь жены (и обратно) совъщаваетъ или зная таковое совъщаваніе не откроетъ его и не предупредитъ ее <sup>9</sup>).

Вотъ сколько отдъльныхъ случаевъ въ семейной жизни признаетъ Кормчая книга достаточными основаніями для развода: ихъ можно насчитать до двънадцати 10) и даже болъе.

Тъмъ не менъе, сравнивая это законодательство Кормчей книги (византійское-гражданское) съ нашимъ, нынъ дъйствующимъ и признающимъ только четыре случая въ семейной жизни поводами къ бракоразводному процессу, мы придемъ къ следующимъ двумъ положеніямъ: 1) наше законодательство сократило число поводовъ къ разводу, относимыхъ къ категоріи дъйствій аналогичныхъ предюбодъянію или дающихъ основательное къ нему подозрвніе: въ этомъ отношеніи византійскіе законодатели уже черезчуръ широко распространили выставленный нами выше принципъ аналогіи; но что касается поводовъ къ разводу, относимыхъ къ категоріи действій аналогичныхъ смерти, то наше законодательство значительно расширило сферу ихъ (по сравненію съ законодательствомъ Кормчей), признавая кромъ неспособности и безвъстной отлучки весьма широкую и неопредъленную область преступленій уголовных и политических подъ общимъ терминомъ: "лишение всъхъ правъ состояния", или "въчная ссылка" (гражданская смерть); 2) преобразовавъ такимъ образомъ право Кормчей вниги, нынъ дъйствующее право съ одной стороны последовательные выполнило основный принципъ законодательства самой же Кормчей, именно, что основаніями для раз-



<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) См. у Пахмана, т. I, стр. 412.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Кормч. кн., гл. 48, гр. 5, 7, 12, 13.

<sup>10)</sup> Пахианъ, стр. 412, т. І.

вода должны быть признаваемы прелюбодъяніе и такія событія въ жизни того или другаго супруга, которыя по своему дъйствію на брачную жизнь равносильны прелюбодъянію и смерти, съ другой—оно тъмъ самымъ болъе чъмъ право Кормчей (т.-е. гражданское-византійское) прибливилось къ закону евангельскому, требующему пожизненнаго, нерасторжимаго волею людей брака, исключая тольно одинъ случай—прелюбодъяніе. Сокративъ такъ число поводовъ къ разводу, а вмъстъ съ тъмъ и число второбрачій заключаемыхъ по расторженіи первыхъ браковъ, наше нынъ дъйствующее законодательство имъетъ у себя несравненио болъе (чъмъ отжившее—византійское) шансовъ для защиты противъ упрековъ въ томъ, что оно не проводитъ ръзкой разницы между христіанскимъ бракомъ и такимъ отношеніемъ, для наменованія котораго христіанство не знаетъ другаго термина кромъ прелюбодъянія, adulterium.

Представленными здёсь замёчаніями, надёемся, разрёшается вопросъ, почему наше законодательство допустивъ одни поводы къ разводу, не признаетъ другихъ. Основаніе, гатіо нашего нынё действующаго закона вполнё достаточное и ясное, лежащее въ самомъ существе, въ понятіи христіанскаго брака.

Но возразить намъ читатель, становясь подъ защиту г. Градовскаго: положимъ, что разсматриваемый законъ, взятый въ его отвлеченности, свять и разумень, но въ дъйствительной жизни онъ слабо дъйствуетъ, его весьма часто обходятъ, потому что онъ не соотвътствуеть нашимъ нравамъ, нашему складу жизни, нашимъ возаръніямъ на права и свободу личности; онъ наконецъ не поддерживаетъ, а подрываетъ нашу семейную жизнь, распложая незаконныя сожитія и незаконнорожденных детей, увеличиваеть притомъ даже нашу уголовную летопись. — "(Наши суровые законы) сделали бракъ такимъ пугаломъ-говоритъ въ вышеупоминаемой статьъ г. Градовскій-что на него рішаются во крайности, или очертя золову. (Не слишкомъ ли много сказано)? И дъйствительно, мы знаемъ, какъ многіе боятся брака и какъ увеличивается чрезъ это безиравственность въ обществъ, какъ подрывается то самое семейное начало, которое стремятся поддержать суровые неподатливые завоны о бракъ! Но всякія искусственныя преграды непрочны. Запретительная система создаетъ контрабанду. Су-

ществуеть и бракоразводная контрабанда. Каждому извъстны тъ "отдъльные виды на жительство", которые выдаеть администрація безъ согласія даже мужа, очень много супруговъ состонть въ фактическомъ разводъ; еще больше смотрять на бракъ какъ на пустую формальность и находить правственное и физическое удовлетвореніе въ побочныхъ связяхъ. Но паліативъ и обходы не помогоють, сдержанная въ естественных границах (?) жизнь прорывается въ преступленіяхъ. Двоеженство, истязанія, самоубійства, и проваван расправа одного супруга надъ другимътаковы эти преступленія. Ими богата наша летопись.—Въ Петербургъ нъкій "статскій генералъ" колотить свою жену. Она ндеть къ мировому судьт, но судья, основываясь на законт, не признаеть возможности оскорбленій между супругами. Пощечины и кулаковъ мало, чтобъ признать истязанія. За ними въть однако остановки. Недавно въ Петербургъ же въ военно-окружномъ судъ офицеръ обвинялся въ доведении своей жены до свмоубійства. Несчастная отравилась. Еще ранве надвлало много шума истязаніе двумя братьями помъщиками жены одного изъ нихъ. Бъдную женщину почтенные братцы держали около ивсяца въ заперти въ какомъ-то чуланъ въ рубищъ, а потомъ привязали нагую въ скамъв и съкли въ теченіе всей ночи. Другаго повода не было въ этому истяванию кромъ ухаживания мужа за гувернантною. Въ Царскомъ селъ 9-го августа въ подвалъ нашли жену, прикованную мужемъ къ жельзной цепи. Это было "лъченіе" отъ пьянства. Такое же льченіе обнаружено въ сель Сорочинскомъ, Бузулувскаго узвяда. Мъщанинъ Кирилловъ 22-го іюля приковаль свою жену Василису на цень въ амбаръ, а самъ ушелъ на базаръ. Какъ нарочно случился пожаръ и Василиса сгоръда на цъпи" и т. д. 11). Рядъ этихъ и имъ подобныхъ (которые, щадя досугь читателя, ны опустили) фактовъ г. Градовскій заключаеть следующимь выводомь: "конечно не все эти преступленія могуть быть устранены облегченіемъ развода. Невъжество, недостатовъ образованія, прежній взглядъ на женщину навъ на рабу играютъ свою роль. Но также иють сомнынія, что и облегчение развода, возвысивь права и взаимное уважение супру-1063, значительно повліяло бы на сокращеніе числа этихъ убійствъ,



<sup>11)</sup> Журн. Гражд. и Угол. Права 1879 г., сентябрь-октябрь, стр. 101.

двоеженствъ и истязаній. Что прикажете теперь ділать съ вічно пьянымъ, внушающимъ отвращеніе или дерущимся супругомъ? Разводъ— самый естественный и приличный исходъ <sup>с 12</sup>).

Что сказать на это возражение и факты, на которые оно повидимому опирается?

Безспорно, что и настоящая семейная жизнь и прожитая уже исторія ея наполнены многочисленными прим'ярами страданій женщины отъ деспота мужа и страданій мужа отъ неукротимой злой жены; безспорно и то, что при более легкомъ, чемъ какого требуетъ Евангеліе и человъческая совъсть, возаръніи на бракъ и его расторжение, многие мужья и жены избавились бы . отъ многихъ страданій, физическихъ и нравственныхъ, которыя они понесли и несуть, желая сохранить пожизненный бракъ. И если г. Градовскій ссылается на грустные факты семейной жизни опубликованные, разсмотрънные судомъ и тъмъ хочеть убъдить читателей, что современная семейная жизнь далеко не освъщается такимъ розовымъ свътомъ, какъ это могло бы повазаться вздумавшему судить о ней по нашему законодательству: то въ этомъ случай мы ему не только не желаемъ противорвчить, а усиливаемъ мысль его еще болве. Ибо мы вполнъ убъждены, что дъйствительная семейная жизнь нашего времени нашимъ судамъ и полиціи далеко еще неизвъстна во всехъ ен мрачныхъ сторонахъ, что доходитъ до суда, до огласки лишь малая часть изъ всего того количества разныхъ "семейныхъ исторій", которое существуеть въ действительности. Мы убъждены, что множество жертвъ несчастныхъ браковъ несли и несуть жестокія страданія, о которыхъ кромъ ихъ самихъ знаетъ только Богъ да ихъ изверги-мужья. И кто же не знаетъ, что усматривать въ брачной жизни одну только розовую перпевтиву можетъ только наивность до безумія влюбленныхъ? Поэтому мы соглашаемся съ г. Градовскимъ и въ томъ, что облегчение развода значительно повліяло бы на сокращение числа этихъ убійствъ, двоеженствъ и истязаній", но только не возвысивъ,--какъ полагаетъ г. Градовскій-а унизивъ права и взаимное уважение супруговъ. Эти преступления, воторымъ отчасти благопріятствуєть стеснительность развода, при облегченіи его,

<sup>12)</sup> Танъ же, стр. 102.

можетъ-быть и уменьшились бы: но на мъсто нихъ не явидось ли бы неизмъримо большее количество другихъ преступленій? Кто и чемъ можеть поручиться, что при настоящемъ невъжествъ, при недостатвъ образованія, при довольно господствующемъ еще и въ настоящее время взглядв на женщину какъ на рабу, число детоубійствъ, вытравленій плода, убійствъ и самоубійствъ отъ ревности и мести не возрастеть и не будеть возрастать въ ужасающей прогрессіи по мірт облегченія разводовъ и по мірт распространенія въ массы дегкаго возарвнія на узы брака, покровительствовать которому возьмется и само наше гражданское законодательство? Кто и чемъ можеть поручиться, что при такомъ положеніи діль, массы дітей или совершенно не останутся безъ семейнаго убъжища, или не подучать взамёнь родныхъ матерей и отцовъ-мачихъ и вотчимовъ, не превратятся изъ родныхъ детей въ пасынковъ и падчерицъ? Что можетъ тогда остановить разъярившагося самодура отъ того, чтобы бросить надовишую и состарышуюся жену съ ея дътьми и броситься въ объятія первой попавшейся полудъвицы? Въдь тогда и принуждать къ сожитію съ законной женою никто его не вправъ-ибо разводъ узаконенъ, и бракъ со второю не будеть представляться такимъ пугаломъ, какъ теперь: ибо и съ этой второй можно легко развестись для третьей. Не превратятся ди тогда семейные очаги во временныя пристанища для распутныхъ безъ узды, которыхъ путешествія по очагамъ ознаменуются въ концъ концовъ тъмъ, что ихъ будуть величать дъти разныхъ матерей своими папа? И какъ это могутъ черезъ облегчение разводовъ возвыситься права и взаимное уважение супруговъ? Непонятно. Что это-върный путь для женщины въ ея удешевленію, къ соціальному униженію, путь къ развитію полигаміи и проституціи, за это говорить исторія неопровержимыми фактами; но чтобы этимъ путемъ женщина возвысилась въ правахъ своихъ, этого, признаемся, мы досель еще ни откуда не видали и усмотръть ни откуда не могли и не можемъ. Итакъ, не отвергая вполив мивнія г. Градовскаго, что облегченіе развода въ нъкоторой мъръ повліяло бы на сокращеніе числа семейныхъ преступленій, какъ обнаруживаемыхъ такъ и остающихся сокровенными въ настоящее время, мы съ другой стороны никоимъ образомъ не можемъ признать облегчение развода чрезъ увеличеніе числа поводовъ — естественнымъ и радикальнымъ средствомъ для исцъленія недуговъ современной семьи, для устраненія мрачныхъ явленій нашей современной жизни.

Нють, не стеснительность развода делаеть бракъ пугаломъ для многихъ, не въ ней главная причина двоеженствъ, истязаній, самоубійствъ, кровавыхъ расправъ одного супруга надъ другимъ, а нъчто совершенно иное, явкоторыя обстоятельства и явленія, къ сожальнію еще гивадящіяся въ нашей общественной и семейной жизни и окрашивающія зачастую брачную жизнь мрачнымъ цевтомъ. Одно облегчение развода не уйметь еще "статскаго генерада" колотить свою жену; не спасеть оно оть самоубійства и красивую давушну, "подъ давленіемъ родительской воли вышедную замужь за человъка опротивъвшаго ей до ожерзенія еще въ медовый місяць 12); "статскій генераль по разводъ съ первою женою найдеть себъ другую и будеть также волотить ее какъ и первую; если давленіе родительской воли подчасъ бываеть такъ тяжело, что дочь находить себя не въ силахъ противиться выбору родителей: то какъ ей можетъ придать силы облегчение развода, чтобы собственною волею разойтись съ мужемъ, жить съ которымъ принуждаеть ее воля родительская?

Иное діло—, невіжество, недостатонь образованія, или точніє свазать уродливое воспитаніе, прежній взглядь на женщину какъ на рабу" и т. п. явленія. Воть это дійствительно причины весьма многихь неурядиць въ современной семейной жязни! Уничтоженіе или ослабленіе дійствія въ жизни и на жизнь этихь закторовь есть, неоспоримо, одно изъ радикальныхъ средствъ уврачеванія нашихъ семейныхъ недуговъ; возвышеніе женскаго труда, боліве кріпкая и дійствительная гарантія со стороны закона правъ личности матери, равно какъ и женщины вообще предъ произволомъ и насиліемъ мужа и мужчины вообще—это тоже довольно радикальное средство противъ тіхъ же недуговъ. Пьянство, безпечность о семью мужа, мотовство и легкомысленное отношеніе жены матери къ своимъ дітямъ—если они сділались явленіями слишкомъ обыкновенными,—то причины этого слідуеть искать въ чемъ угодно, только ужъ никакъ не

<sup>13)</sup> Фантъ, указиваемый въ цитов. стать в г. Градовского.

въ стеснительности развода: странно даже сказать, что разводъ есть радикальное средство отъ пьянства и безпечности мужей или женъ!

Намъ возразять конечно: согласны, что не стеснительность развода, а нъкоторыя другія причины создають у насъ несчастные брави; но если несомивнию, что эти причины есть, что благодаря имъ, для многихъ однажды заключенный бракъ ме можеть быть прододжаень всю жизнь, что при всей строгости закона эти многіе вынуждены бывають обходить и обходять законъ, что сама администрація нарушаеть этотъ законъ, выдавая отдельные виды на жительство, т.-е. самымъ деломъ фактически производить именно расторженія браковъ: то для чего же существуеть законь, ствсняющій таковыя расторженія? Не остается ли этотъ законъ мертвою буквою, а не закономъжизни? Не долженъ ли первый поэтому уступить место последнему? Пусть будуть сначала устранены въ жизни тв причины и тв факторы, которые дълають невозможнымъ дла настоящаго времени строгій евангельскій ваконъ нерасторжимаго брака: тогда и можно обратить этоть святой законь въ законь жизни, но теперь, въ настоящее время из чему этоть законь, если онъ непримънимъ къ нашей жизни?

Возраженіе это было бы весьма сильно, если бы можно было доказать, что законъ евангельскій и законъ шной, выдаваемый за законъ нашей жизни—двѣ силы равнаго качества, равной нравственной цѣнности. Въ такомъ случаѣ оставалось бы конечно не говоря болѣе ни слова, привнать, что евангельскій законъ долженъ уступить закону болѣе его сообразному съ жизнью, ито онъ или анахронизиъ въ настоящее время, или онъ слишкомъ опередилъ нашу жизнь, что его будущность—впереди. Но что же возьмется доказывать это? Можетъ-быть и возмутся за это дѣло тѣ многіе, которые представляють по выраженію г. Градовскаго, "бракъ такинъ пугаломъ, что на него рѣшаются въ врайности или очертя голову", можетъ-быть тѣ, "которые смотрять на бракъ какъ на пустую формальность и находятъ правственное и физическое удовлетвореніе въ побочныхъ связяхъ" 14); можетъ быть-таковыхъ и имъ подобныхъ субъектовъ



<sup>14)</sup> Журн. Гражд, и Угол. права, стр. 101.

найдется и очень много: но все-таки таковые составять весьма ничтожное меньшинство въ массъ гражданъ россійскаго государства, для которыхъ авторитетъ Евангелія и евангельскаго закона еще твердыня, которые поэтому и законъ жизни и въ частности законъ брака въ Евангеліи изображенный не согласятся поставить въ равную липію съ закономъ ему противнымъ, хотя бы этотъ послъдній и выдаваемъ былъ за самый современный п самый пригодный къ условіямъ настоящей жизни нашей.

Но если такъ, то этотъ такъ-называемый законъ жизни, млн законъ созданный жизнію есть не законъ, а уклоненіе или рядъ уклоненій отъ закона; положимъ, что этихъ уклоненій много и даже очень много: но изъ этого еще никакъ не слъдуеть, чтобы эти увлоненія ставить нормою для большинства и по этой нормъ ломать жизнь последняго, держащагося другаго закона, других? возарвній. Положимъ, что таже власть, которая ревниво охраняеть законъ нерасторжимости брака, въ действительности сама же иногда, и пожадуй часто дълаетъ исключенія изъ него, давая отдельные виды на жительство, т.-е. расторгая фактически бракъ: но кто же не знаетъ, что законъ и исключение изъ него явленія всегда идущім рука объ руку и что последнее отнюдь не противодъйствующая закону сила? Отдъльные виды на жительство, какъ бы обыкновенными и привычными ни сдълаинсь они, никогда не въ состоянін вытеснить изъ жизни, изъ сознанія людскаго закона, по отношенію къ которому они-исилюченія. Правда, что они фантически разлучають супруговъ, но кто же согласится признать это разлучение равносильнымъ расторженію брака по суду? Можетъ-быть и согласится тотъ, кто неспособенъ различать понятія, сходныя по нівоторымъ внішннаъ признавамъ. Эта административная мера напоминаетъ въ нъкоторой степени извъстное "раздучение отъ стола и ложа"мъру западной католической цервви, но никакъ не разводъ брака по закону.

Следовательно и этотъ аргументь,— что будто бы въдействительности законъ нерасторжимости весьма часто является тольво чикціею, на смену которой жизнь выдвигаетъ "отдельные виды на жительство"—долженъ быть отвергнутъ.

Итакъ здравая логика, голосъ евангельской нравственности и благо общественной и частной жизни требують, чтобы законо-

дательство наше содъйствовало упрочению въ жизни не тъхъ началъ, которыми подрывается продолжительность брачнаго союза, а тъхъ, которыми она поддерживается; поэтому если облегчение развода чрезъ увеличение поводовъ къ нему несомнънно служитъ началомъ подрывающимъ продолжительность брачнаго союза, противоръчащимъ его святости, его нравственному достоинству: то оно и должно быть отвергнуто.

Правда, что такая строгость закона потребуеть себъ жертвъ, накъ требовала ихъ досель, жертвъ несчастныхъ браковъ; но эти жертвы во всякомъ случай останутся явленіями случайными. Но само собою понятно, что законъ долженъ предпочитать интересы цълаго интересамъ единицъ. Съ другой стороны не будетъ противно справедливости, если самъ же законъ для случайностей допустить и исключенія. И не расторгая брака, законъ другими средствами можеть напр. защитить жену оть ея въчно пьянаго, дерущагося мужа: на этоть и подобные случаи благоразумнъе будеть конечно поступиться закономъ, непризнающимъ оскорбленій между супругами, нежели пьянство и ссоры узаконить въ качествъ причинъ развода. Въ крайнемъ случав на этотъ и подобные случаи будеть благоразумиве выдавать "отдельные виды на жительство", нежели совершенно расторгать бракъ: кто знаетъ, можетъ-быть эта мъра и воздъйствуетъ отрезвияющимъ образомъ на горькаго пьяницу-супруга и возвратить его къ женъ? А если и не такъ, то этимъ способомъ совершенно пресъкается для такого субъекта по крайней мъръ возможность сгубить въкъ другой женщины, какъ сгубиль онъ первую - что напротивъ такъ легко будетъ ему сдълать, расторгнувъ первый его бракъ.

Этими замъчаніями мы и окончили свою ръчь по поводу толковъ объ измъненіи закона, признающаго только четыре повода къ разводу.

II.

Порядовъ консисторскаго судопроизводства по бракоразводнымъ дѣламъ и именно по обвиненію одного изъ супруговъ въ невѣрности за послѣднее время сдѣлался въ литературѣ предметомъ, надъ которымъ разразилась такая гроза остроумія, негодованія и насмітнеть разных в фельетонистовь, публицистовь и даже беллетристовь, что каждая новая попытка сказать о немъчто-нибудь въ этомъ же родів непремінно будеть повтореніемъ. Вопіющіе недостатки его разобраны до тонкости и оглашали слухъ читателей такъ часто, что даже всімъ наскучили. Несмотря на то, консисторскій бракоразводный процессъ доселів однавоже стоитъ неподвижно во всей своей красів.

"Въ прошломъ году – расказываетъ "Петербургская Газета" 15) нъвто г. Т-нъ, разойдясь со своею женою, былъ привлеченъ ею предъ консисторскій синедріонъ къ отвъту за нарушеніе имъ якобы супружеской върности; при чемъ неминуемо предстоялъ и шаблонный допросъ не менте шаблонных очевидцевъ фавта, а ихъ нътъ. Вчиняющая искъ сторона хлопотала добыть таковыхъ, и они нашлись, что понятно и не очень-то трудно, ибо задачею было "не пожальть пяти и болье тысячь, лишь бы обставить дъло какъ слъдуетъ". И вотъ цълая компанія подъ различными предлогами начинаетъ затягивать г. Т-на въ кутежи, при чемъ особенно напиралось на посъщенія веселыхъ домиковъ Но благодаря предупрежденію одного изъ подговариваемыхъ, г. К-ва, воторому за подобную услугу предложено было 1.000 р., г. Т-нъ быль насторожь. Въ одну изъ такихъ пирушекъ, эта милан компанія подпоивъ, по ихъ предположенію, Т-на достаточно, завлеваеть его въ домъ терпимости (содержимый некою III.), и встии силами старается оставить отвътчика наединъ съ одною изъ прелестныхъ обитательницъ этого не менъе прелестнаго пріюта любви и нівги (Х.), что отчасти имъ и удается, но весьма на короткое время. Свидътели торжествують, и при сиятіи съ нихъ въ консисторіи повазаній заносятся въ документь такія невозможнайшія хитросплетенія, что ва накоторыха мастаха доходять до абсурда. Особенно же замъчательно показаніе главныхъ свидътелей, которые видъли самый фактъ преступленія "совершенно сдучайно" стоя на комодъ въ окно, находящееся на высотъ болъе трехъ аршинъ отъ пола; что однако не мъшаетъ имъ доказывать, что они Т-на не путали и что ихъ на такое дело никто не подкупалъ... Это ли не вопіющая подта-



<sup>15) № 101 1</sup> mas.

совка! Случайно трое вдъзають на комодъ! И котя всъ трое, какъ показывають они сами, были настолько пьяны, что не помнять, когда и кто первый изъ нихъ занялъ этотъ обсерваціонный пункть и что именно могли видъть и видъли на самомъ дълъ, — тъмъ не менъе они рискуютъ подъ присягою уличать Т — на въ прелюбодъяніи. Несмотря на подобный казусъ, дълопроизводитель консисторіи принялъ ихъ сторону, пользуясь временною отлучкою высшаго начальства"...

"А теперь въ видъ очень скандальнаго контраста замътимъ, что даже содержательница веселаго домика III—ръ и помянутая проститутка X—а показали на судъ, что первой изъ нихъ предлагали 400, а второй 100 р., лишь бы онъ съ своей стороны подтвердили фактъ прелюбодъянія; но онъ отрицаютъ его... Въ настоящее время дъло это консисторією покончено и со стороны г. Т—на возбуждено уголовное преслъдованіе противъ лжесвидътелей. Что то будеть дальше? Одно несомнънно—окружный судъ не производитель дълъ... какого-нибудь замкнутаго учрежденія п золотой телецъ въ немъ не восторжествуетъ".

Передавъ этотъ разсказъ, названная газета въ передовой статъв возстаетъ уже противъ самаго закона, требующаго факта преступленія и его свидвтелей-очевидцевъ такимъ образомъ: "Фактъ нарушенія супружеской върности есть?— спрашиваетъ законъ.

- Масса доказательствъ-зоговариваете вы.
- Нътъ, но самъ фактъ?-продолжаетъ допрашивать законъ.
- Разумъется долженъ быть.
- Есть у васъ два достовъремить свидътеля самаго факта?

При этомъ циничномъ, крутомъ вопросѣ на васъ находить столбиякъ брезгливаго и негодующиго изумленія, если означенное обворожительное законное требованіе не было вамъ еще извістно.

- Представьте двухъ добросовъстныхъ свидътелей могущихъ подтвердить подъ присягой, что тогда-то и тогда-то, въ такой-то часъ, въ такую-то минуту, при такихъ-то обстоятельствахъ они были личными свидътелями нарушенія супружеской върности.
  - А безъ этого?
  - Безъ этого нътъ развода-отвъчаеть законъ.

Что же остается дълать самому честному, самому порядочному, самому законобоявненному человъку? Остается прямо обма-

нуть законъ, путемъ конечно обмана и подлога. И совершаются тогда этими безусловио честными, порядочными, законобоязненными людьми слъдующія преступленія:

Прінсканіе ложных свидътелей; подговорь или подкупь этих свидътелей на лжесвидътельство и лжеприсяту. А рядомъ съ этими вашими прекрасными дъяніями происходять тоже красивыя вещи:

Подговоренные или подкупленные вами свидътели показывають и приносять лжеприсягу на судъ; судьи, сознавая внутренно лживость этихъ свидътельствъ и этой присяги, дълають видъ, что принимають ихъ за чистую монету и ръшають дъло соотвътственно...

"Какъ видите — заключаетъ статья — мы здёсь по горло въ уголовщине, мы пробираемся какъ закоснедые преступники все время по самой грани узкой и скользкой уголовщины, а между темъ на сцене фигурируетъ одинъ лишь гражданскій кодексъ, одинъ лишь гражданскій судъ! Безобразне, безиравственне и скандальне этого, мне кажется, ничего нельзя нарочно измыслить".

Мы привели разсказъ и цълыя тирады этой передовой статьи потому, что въ ней сжато и въ весьма энергическихъ выраженіяхъ высказаны всъ тъ причины, на основаніи которыхъ современное общественное мивніе питаетъ ненависть къ порядку консисторскаго судопроизводства по бракоразводнымъ дъламъ и всъ тъ крайнія желанія на сей предметъ, исполненіемъ которыхъ оно надъется совершенно уладить нашъ бракоразводный вопросъ. Эти крайнія желанія въ сущности выражаются и еще проще и короче: "въ качествъ судилища бракоразводныхъ дъль духовную консисторію совершенно упразднить и передать эти дъла въ псилючительное въдъніе гражданского отдъленія окружного суда"!

Понятно, что при такомъ воззрвнін на этотъ предметь, ожидать отъ нашего общественнаго мивнія и его представительницы світской печати чего-либо другаго, кромі нападокъ на консисторскій строй, на самый законъ, которымъ онъ держится, и нескрываемаго злорадства по поводу каждаго новаго промаха консисторіи—рішительно невозможно и роптать на это кому бы то ни было неумъстно. Ибо основа такого воззрвнія коренится въ симпатіи къ одному изъ конкуррирующихъ судебныхъ учреждеه د خو

ній—окружному суду и въ антипатіи въ другому—консисторіи. Но ратовать противъ симпатій или антипатій, а тімь болье разубъждать въ нихъ кого бы то ни было, какъ всякому извъстно, безполезно и смітно. И если консисторія своєю долговременною практикою успіла внушить къ себі лишь такую сильную антипатію, то конечно никто и ничто другое въ мірів не въ состояніи избыть для нея эту біду, кромів ея же самой.

Но становясь, читатель, въ такое холодно-вражеское отношеніе въ консисторіи и отдаваясь всёми симпатіями своими окружному суду, не будеть ли съ нашей стороны благоразумнымъ задать себъ вопросъ такого рода: положимъ, что мы имъемъ полное основание такъ вражески относиться къ консистории, но на чемъ основаны наши надежды на окружной судъ, еще не производившій пова ни одного бракоразводнаго процесса? Что ручается намъ за то, что взявшись за эти процессы и самъ окружный судъ не упадеть въ нашихъ глазахътакънизко, какъ упала теперь консисторія? Но тамъ не торжествуеть золотой телецъвозразите вы; правда, но въдь тамъ еще не въдаются и бракоразводные процессы. Коротко сказать, раціональное отношеніе къ двлу требуетъ того, чтобы отрешась отъ всякихъ симпатій и антипатій, ближе и глубже вникнуть въ самую природу процесса по обвиненію однимъ изъ супруговъ другаго въ невърности для того, чтобы разузнать, не скрывается ли въ ней самой причинъ для объясненія и того страннаго закона, который требуеть "немыслимыхъ" очевидцевъ - свидътелей, и той путаницы и разныхъ курьёзныхъ явленій, которыми въ большинствъ сопровождается процедура по этимъ дъламъ.

Дъйствительно всматривансь въ сущность иска о разводъ по нарушенію супружеской върности, нельзя прежде всего не замьтить, что это явленіе въ высшей степени сложное и несравнимое ни съ обывновеннымъ гражданскимъ искомъ, ни съ обывновеннымъ уголовнымъ обвиненіемъ: туть есть и гражданскіе и уголовные элементы и притомъ комбинирующіеся такъ, что нъть никакой возможности разсъчь весь искъ на двъ половины и указать грань, которою оканчивается уголовное преступленіе и начинается гражданское правонарушеніе. Какъ извъстно, эта своеобразная природа иска по обвиненію въ невърности, не поддающаяся обще-принятой классификаціи преступленій, отмъчена

и судебными уставами 64 года, которые въ одномъ и томъ же дъяміи (т.-е. предюбодъяніи) усматривають и уголовное преступленіе и дъяміе, наказуемое только духовнымъ судомъ. Ст. 1016 уст. уголов. судопроизвод. гласить такъ: "дъла по жалобъ одного изъ супруговъ на нарушеніе другимъ святости брака предюбодънніемъ въдаются: или 1) уголовнымъ судомъ, когда оскорбленный супругъ проситъ о наказаніи виновнаго по уголовнымъ законамъ, или 2) судомъ духовнымъ, когда оскорбленный супругъ проситъ о расторженіи брака и о наказаніи виновнаго по правиламъ церковнымъ".

Но эта жалоба привлекаетъ къ отвътственности кромъ того и еще одно лицо, съ которымъ учинено прелюбодъные, и именно по жалобъ оскорбленнаго въ чести своей супруга (Улож. о наказ. ст. 2156).

Отсюда ясно, что самая простая форма, въ накой можеть являться предъ судомъ искъ о невърности, есть жалоба объ оскорбленіи чести, пъль которой—возмездіе виновному или виновнымъ по уголовнымъ законамъ. Въ виду незначительности послъдствій дъло не представляеть для суда никакихъ особенныхъ затрудненій. Вчинающая искъ сторона конечно позаботится сама обставить дъло какъ слъдуетъ, чтобы его выиграть уже по тому простому соображенію, что въ случать бездоказанности обвиненія своего она только хуже осрамится своимъ искомъ въ общественномъ митніи. Да и сторонт отвътствующей—даже при ея дъбствительной виновности—не страшно ни самое наказаніе (три—четыре мъсяца ареста или монастырскаго время-препровожденія), ни особенно щекотливо и непріятно для самолюбія выслушать признаніе въ виновности, высказываемое присяжными или судьями.

Иное діло, когда на основаніи такого (назовемъ его уголовнымъ) дівнія предъявляется одною изъ сторонъ искъ о разводів. Окончаніе, исходъ иска обіщаеть дать въ этомъ случай послідствія, затрогивающія интересы личные, семейные, гражданскіе, имущественные и нравственные—обітихъ тяжущихся сторонъ. Вслідствіе этого и отношеніе посліднихъ къ самому процессу разнообразится въ высшей степени, разнообразится въ той мірів, какъ разнообразится поводы сділавшіе супруговъ тяжущимися предъ судомъ сторонами. Возможно, что причиною начатаго процесса служить только несчастное недоразумівніе со стороны

крайне ревниваго мужа; возможно, что въ основаніи требованія развода лежитъ не только дъйствительное преступление одной стороны противъ другой въ смысль пресловутаго "факта", но и рвшительное и безповоротное ея намвреніе разорвать всякія связи съ бывшею супругою и со всею прежнею жизнію ради увлеченія, такъ не кстати явившагося. Въ томъ и другомъ изъ этихъ случаевъ, равно накъ и въ другихъ безчисленныхъ, но однородныхъ по качеству, отношенія тяжущихся принимають острый характеръ борьбы за свою честь, за свое право. Для достиженія побъды пускаются въ ходъ средства, какія указываеть и подскавываеть инстинкть самосохраненія, ревность, месть за обиду и оскорбленія такого рода, которыя всего болье чувствительны для самолюбія и личнаго достопиства. Возможно наконецъ, что требование развода есть простая сдълка супруговъ, охладъвщихъ взаимно и въ равной мъръ другъ къ другу и разыгрывающихъ предъ судомъ лишь просто комедію въ виноватаго и обвиняющаго; возможны и многіе другіе варіанты. Вообще безъ преувеличенія можно сказать, что характеръ отношеній сторонъ въ бракоразводномъ процессв способенъ разнообразиться безконечно, въ той мере, какъ безконечно могуть разнообразиться индивидуальныя черты лицъ, выступающихъ каждый разъ передъ судомъ въ качествъ тяжущихся. Поэтому принимая во вниманіе одинъ этотъ разнообразный характеръ отношеній сторонъ фигурирующихъ въ процессъ по обвиненію въ невърности, мы необходимо должны почувствовать нъкоторую неръшительность, чтобы подвести эти отношенія подъ обще-принятые схематическіе термины "истца" и "отвітчика" или "обвинителя" и "обвиняемаго", а вмъстъ съ тъмъ и неръшительность отчислить и весь процессъ къ категоріи ли "гражданскихъ" или къ категоріи "уголовныхъ" процессовъ. Какъ эти отношенія сторонъ, такъ и весь процессъ отъ начала до конца проникаются всюду какими-то еще другими элементами, не поддающимися юридическому опредъленію, элементами чисто моральнаго свойства: тяжущіяся стороны и во время процесса все еще супруги.

Если далве обратить вниманіе на сущность и составъ факта, послужившаго поводомъ къ процессу и поставившаго супруговъ въ отношенія истца и отвътчика: то своеобразность этого про-

цесса выступить предъ нами съ еще большею рельефностію. Въ самомъ дълъ, что такое этотъ фактъ, квалифицируеный какъ "нарушеніе супружеской върности" и какъ дъяніе, влекущее за собою разводъ? Если мы оставимъ въ сторонъ отвъть на этотъ вопросъ, представляемый "закономъ" нашимъ, а станемъ для ръшенія его на болъе конкретную, субъективную почву, на точку эрвнія самихъ супруговъ, его предъявляющихъ суду, доказывающихъ его и опровергающихъ: то насъ и здъсь поразитъ опять-таки безконечная варіація въ возграніяхъ. Одна изъ супругъ напр. довольно благодушно и такъ-сказать сквозь пальцы смотрящія на "гръшки" своихъ мужей, конечно ни за что не согласятся признать въ этихъ "гръшкахъ" рядъ прелюбодъяній или невърностей и изъ-за нихъ только поднимать семейный скандалъ возбужденіемъ процесса; другія не могуть равнодушно выносить самыхъ невинныхъ знаковъ вниманія со стороны мужей, обращеннаго ко всякой посторонней женщинь, помимо ихъ самихъ: здёсь дёйствительный "грёшокъ" конечно не заставить долго ждать себя обвинениемъ въ "невърности", публично предъявленнымъ. И сами виновные противъ своихъ половинъ субъекты представляють въ дъйствительности не меньшее разнообравіе. Одинъ напр. вътренъ, слишкомъ впечатлителенъ, легко поддается "соблазну", но за то способенъ исправляться и благодътельно воспринимать уроки брачной дисциплипы отъ своей характерной супруги -- опекунши; другой отличается постоянствомъ, серьёзностію, продолжительностью своихъ симпатій, а потому и неподатливостью, и неспособностію къ воспріятію уроковъ и внушеній своей цаломудренной половины и т. д. Принимая во внимание это многоразличие въ характерахъ супруговъ обвиняемыхъ и обвиняющихъ въ "невърности", многоразличие естественно обусловливаемое различіями физіологическими, моральными, степенью образованія, правственнаго развитія, возрастомъ, общественнымъ положеніемъ, экономическою и семейною обстановкою, - легко убъдаться, что дать правильное опредъление дъяния. именуемаго "нарушеніемъ супружеской вірности" какъ повода къ начатію иска и накъ основанія для такого роковаго приговора, какъ разводъ-вовсе не такъ просто и дегко, какъ это можеть показаться съ перваго взгляда.

Но это однако далеко еще не все, что необходимо имъть въ виду при уясненіи характера дъянія, именуемаго "нарушеніемъ супружеской върности". Досель мы имъли въ виду только ту сторону этого дъянія, по которой оно обнаруживается просто какъ извъстное отношеніе частных лиць межеду собою; но въ этомъ дъяніи есть безъ сомнънія и элементы общественнаго, публичнаго, церковнаго интереса. Разводъ разрушаетъ домъ, семью, въ особенности если разлучаемые имъютъ дътей; разводъ есть уничтоженіе силы церковнаго акта, важнаго священнодъйствія — таинства. Кто станетъ отрицать у общества и даже государства право интереса и близкаго участія въ семейномъ благоустройствъ? Кто ръшится отказать и церкви въ требованіи ею отчета — почему, на какомъ основаніи уничтожается актъ, ею совершенный? Едва ли кто.

Но если такъ, если природа иска о разводъ такъ многосложна и своебразна: то едва ли будетъ справедливо зачислять его въ категорію обыкновенныхъ гражданскихъ исковъ, видътъ во всемъ процессъ, его разсматривающемъ, одинъ гражданскій фактъ и въ этомъ качествъ — безъ всякихъ дальнъйшихъ разсужденій — перемъщать его изъ консисторіи въ окружный судъ.

Нѣтъ, достаточно легкаго анализа этого иска о разводъ для того, чтобы совершенно убъдиться, что это не простой гражданскій фактъ и не простое уголовное преслъдованіе, что слъдовательно, въ судъ его разсматривающемъ, недостаточно фигурировать одному гражданскому кодексу. Для "дѣлъ", для "исковъ" особой натуры, отличной отъ гражданской и уголовной, долженъ быть установленъ и процессъ особеннаго рода, т.-е. не гражданской и не уголовный, а духовный или церковный... однако же и не консисторскій въ его настоящемъ видъ.

Въ этомъ послъднемъ прежде всего бросается въ глаза слишкомъ формальное отношение суда какъ къ подсудимымъ, и ищущимъ развода, такъ и къ дъянію представляемому ими на судъ, а затъмъ и вся постановка процесса. Требование отдъльнаго, единичнаго факта предюбодъяния, однажды обнаруженной на дълъ невърности, доказанной очевидцами, привнание этого единичнаго факта вполнъ достаточнымъ основаниемъ для расторжения брачнаго союза, можетъ-быть много лътъ существовавшаго, непризнание массы фактовъ косвенно доказывающихъ невърность, въ томъ числъ даже и собственнаго сознанія обвиняемаго, торжественно имъ высказаннаго, безусловное предпочтеніе всъмъ этимъ вакта показаній свидътелей-очевидцевъ единичнаго вакта — доказательства, такъ низко упавшаго въ настоящее время въ общественномъ мивніи, — такая постановка процесса слишкомъ казенна, несоотвътственна важности и существу дъла и ръшительно противна интересамъ правосудія. Процессъ, такъ поставкенный—тъмъ менъе и именно всего менъе похожъ на церковный процессъ.

Признаніе единственнаго реальнаго факта предюбодвянія достаточнымъ основаніемъ для расторженія брака, это—черта не христіанскаго суда, а древне-іудейскаго, Моиссева. Во времена земной жизни Господа іудейскій судъ по предюбодвянію характеризовался этою именно чертою. Достаточно въ доказательство этого напомянуть о фактъ гръшницы, на мъстъ преступленія взятой (въроятно, двумя очевидцами-свидътелями) и приведенной къ Христу для суда. Собственно для приведшихъ ее книжниковъ и фариссевъ приговоръ—побить таковую камнями—былъ ясенъ и не возбуждалъ никакихъ сомнъній; но судъ Христа, какъ извъстно, былъ иной 10).

И истиный церковно-каноническій судъ далекъ отъ суровой формальности древне-іудейскаго суда. Съ точки арвнія каноническаго права для расторженія брака недостаточно не только единичнаго случая грахопаденія, но если угодно и наскольнихъ, повторенныхъ: сущность дъла не въ формальномъ актъ, а въ не поддающемся мырамь исправленія, терпынія, снисхожденія, прощенія, просьбь и убъжденій порочномь душевномь настроеніи виновнаго супруга и въ таковомъ же твердомъ и упорномъ отказъ примириться съ расканвающимся виновнымь со стороны невиннаю супруга. Воть тоть факть, который, будучи основательно доказань, влечеть за собою неизбъжный разводъ! Но этотъ факть не требуеть "немыслимыхь" свидътелей-очевидцевь факта прелюбодъянія: для убъжденія судей въ существованіи его въ данномъ случав достаточно техъ доказательствъ, какими убеждаются обывновенные смертные. Иначе и быть не можеть. Ибо что можеть подумать общество о тахъ судьяхъ, убъдить которыхъ можно



<sup>16)</sup> Ioan. VIII, 3-11.

только исключительно однимъ средствомъ-очевидцами и для которыхъ неубъдительны убъдительныя для всъхъ прочихъ смертныхъ доказательства? Что это за судьи? Что это за люди? Это не мудрость судейская, а судейская близорукость.

Нижесльдующія данныя наъ исторіи каноническаго процесса по обвиненію въ прелюбодьниіи, надвемся, вполнъ подтвердять высказанное нами положеніе.

Іустинъ мученикъ въ апологіи своей передаетъ следующее: "Одна женщина имъла у себя распутнаго мужа и сама прежде была распутною. Когда же она познала учение Христово, то и сама обратилась въ доброй жизни и старалась убъдить къ тому же мужа своего. Но мужъ продолжалъ тъ же распутства. Она захотыла развестись съ нимъ. Но уваживъ совъты своихъ, принудила себя остаться, въ надеждъ, что мужь когда-нибудь перемънится. Когда же мужъ ен отправился въ Александрію и сдълалось извъстнымъ. что тамо онъ вдался въ дъла еще худшія: тогда она дала ему такъ-называемый разводъ и удалилась отъ него" 17). Это было во II въкъ. Въ IV въкъ предъ епископомъ веронскимъ была обвищена своимъ зитемъ одна дъвственница Индиція въ прелюбодъяніи. Однакожъ обвинитель, подавши обвиненіе, скрылся. Злые языки между тімь взядись за свое діло и произвели въ городъ шумъ объ этомъ соблазнительномъ дълъ. Возмущенный скандаломъ веронскій епископъ распорядился произвести судъ объ Индиціи безъ обвинителя на основаніи тылеснаго осмотра чрезь свъдущихь жень и повазаній свидітелей. Но Индиція обратилась съ жалобой на это къ знаменитому Амвросію медіоланскому, который оправдаль Индицію и сдплаль выюворь веронскому судьв-епископу за его поспышное и неправильное рышеніс 18). Факть этоть ясно показываеть, что показаніе "очевидцевъ" въ дълахъ подобнаго рода не особенно цънилось въ древней церкви.

Церковная практика по бракоразводнымъ дъдахъ позднъйшаго кремени полна многочисленными примърами того, что церковный судъ основывалъ свой приговоръ о расторженіи брака лишь тогда, когда въ убъжденіи судей съ полною ясностію возникалъ



<sup>&#</sup>x27;') Соч. Св. Іустина, 115. Москва. 1872.

<sup>18)</sup> Cm. Fessler, Der canonisch. Prozess, S. 64.

факть невозможности примиренія супруговь, одинь изъ которыхъ быль обвиняемь въ невърности. Не желая утомлять внимание читателя выдержками изъ протоколовъ этой судебной практики 19), ны ограничинся указаніемъ на общую формулу, подтверждающую довазываемое нами положеніе, по которой и досель выдаются бракоразводные процессы въ константинопольской церкви. Въ формуль брачнаго развода читаемъ следующее: "подъ председательствомъ нашего смиренія, въ соприсутствіи честнъйшихъ влириковъ..., явился честнъйшій господинъ Георгій и обвиняль жену свою Марію въ преступленіи прелюбодіннія. Онъ говориль, что нашелъ ее дъйствительно осквернившею ложе своего мужа и прелюбодъйствовавшею съ другимъ. Онъ представилъ и достовърныхъ свидетелей N. N. которые подъ страхомъ Божіимъ и по совъсти засвидетельствовали предъ всеми о его жене, что действительно она не сохранила должной върности ея мужу, но нарушила свое цъломудріе и сдълалась прелюбодъйцею. Итакъ смиреніе наше выслушавъ сіе и удостовърившись, дало движеніе сему двлу. За симъ мы употребляли различные способы убъжденія, чтобы убъдить Георгія опять принять въ себъ жену его (ябо Божественными правилами сіе дозволяется), прощая ей ея паденіе, такъ какъ она горько о семъ раскаивается и объщается ничего подобнаго никогда не двлать. Все сіе мы двлали въ теченіи довольнаго времени и однакоже не могли убъдить его. Посему следуя изреченію Господа нашего въ Евангеліи: иже пустить жену свою, развъ словесе прелюбодъйна.... и импя въ виду, чтобы не случилось чего худшаго при дальныйшемь сожительствы ихъ, такъ какъ премободъяние большею частию раждаеть ревность, а ревность-убійство, -- объявляемъ сказаннаго Георгія разведеннымъ и отръшеннымъ отъ жены его Маріи по изреченію Господа и по Божественнымъ правиламъ апостольскимъ и соборнымъ и даемъ ему позволение взять другую жену, а вышеуказанной женъ его Маріи не даемъ дозволенія когда-либо выдтп за другаго мужа, такъ какъ она была причиною развода" 20).

<sup>19)</sup> Ижъ весьма много приведено въ извъстной книгъ Чижмана: "Das Eherecht orientaeischen Kirche".

<sup>21)</sup> Πηδαλιον, стр. 528.

Обращаясь затымь из правидамь соборовь и отцовь, мы не находимъ въ нихъ даже и намека на то, чтобы основаніемъ для обвиненія въ прелюбодъяніи почиталось исвлючительно показаніе или удостовъреніе свидътслями-очевидцами факта прелюбодъянія. Все, что здъсь предписывается относительно свидътельскихъ показаній, сводится къ тому только, чтобы свидътелями были лица въроятія достойныя. Ближе другихъ сюда относится следующее (9-е) правило Өеофила Александрійскаго: "Понеже Іераксъ глаголеть, яко нъкто не долженъ быть въ клиръ, какъ обвиняемый въ любодъяніи, то да произведется изследованіе о семъ. И аще явится нъвій достовърный обвинитель и преступленіе доказано будеть представленіемь достовпришль свидпто да извержется изъ церкви; аще же достоинъ клира и импьеть свидътельство о своемъ целомудрін, то да пребудеть въ клиръ". Достойно вниманія въ настоящемъ случав и 2 правило св. Григорія чудотворца, содержащее следующее постановленіе: "Не тяжко то, что плененныя жены растлены оть варваровъ. наругавшихся надъ ихъ твлами, но аще и прежде зазираемо было житіе нъкія изъ нихъ, яко ходящія въ следъ очесъ блудодеющихъ, по изреченію Писанія, явно есть, яко блудодъйное ся расположение подозрительно и во время пленения... Аще же невая жившая въ совершенномъ целомудрім и показавшая прежнее житіе чистымь и изьятымь оть всякаго подозртнія, нынв подверглась поруганію, по насилію и принужденію: то ея гръхъ не вивняемъ". По смыслу объихъ сихъ правилъ къ содержанію свидътельскихъ показаній предъявляются требованія, по качеству своему не превышающія предъявляємыхъ къ показаніямъ окольныхъ людей: о требованіяхъ очевидности факта эдісь ніть и помину.

Вообще правиль, опредъляющихъ какія-либо особенныя условія и требованія отъ свидътелей по дъламъ по прелюбодъянію каноническое право совсъмъ не знастъ. Отсюда вполнъ законно заключеніе, что значеніе свидътельскихъ показаній какъ доказательства въ процессъ по прелюбодъянію не отмъчается въ каноническомъ правъ никакими преимуществами сравнительно съ значеніемъ ихъ въ судебномъ процессъ вообще. Но въ этомъ послъднемъ степень достовърности, качество показанія свидътеля

опредъляется и обусловливается исключительно качествами и достоинствами его лица.

Но съ другой стороны несомивню, что ваноническимъ правомъ усвояется несравненно большее значение собственному сознанию обвиняемаго, чвмъ вакое усвояется ему нынв двиствующимъ консисторскимъ судопроизводствомъ (см. апост. прав. 74, Василія Великаго 34).

Поэтому принимая во вниманіе досель представленныя соображенія и данныя ваноническаго процесса, мы находимь достаточное основаніе полагать, что нынь практикуемый консисторскій процессь значительно приблизился бы въ истинно-церковному и каноническому, еслибы въ немъ были сделаны следующія измененія.

· Прежде всего редавція §§ 252 и 253 уст. духов. консист., опредъянющих в способъ или теорію доказательствъ преступленія должна получить сладующін изманенія <sup>21</sup>):

"Доказательствами преступленія признаются: показанія свидътелей; письменныя доказательства, прижитіе незаконныхъ дѣтей, доказанное судебнымъ порядкомъ; собственное признаніе обвиняемаго, если оно не вынужденно и не противорѣчитъ обстоятельствамъ дѣла, выяснившимся на судебномъ слѣдствіи; показанія обыскныхъ людей о развратной жизни обвиняемаго и другія напр. вещественныя доказательства".

Какъ примое слъдствіе представленнаго здъсь измъненія должно послъдовать далье требованіе, чтобы процесъ происходилъ непремънно въ личномъ присутствіи объихъ сторонъ: веденіе дъла

<sup>18)</sup> Въ настоящемъ своемъ видѣ § 252 гласитъ такъ: "Главными доказательствами преступленія признаются: а) показанія двухъ или трехъ очевидцевъ свидѣтелей и б) прижитіе дѣтей виѣ законнаго супружества, доказанное метрическими актами и доводъми о незаконной связи съ постороннимъ лицемъ. Затѣмъ прочія доказательства какъ-то: письма обнаруживающія преступную связь отвѣтчика, показанія свидѣтелей не бывшихъ очевидцами преступленія, но знающими о томъ по достовѣрнымъ свѣдѣніямъ или по слухамъ, показанія обыскныхъ людей, о развратной жизни отвѣтчика и другія тогда только могутъ имѣть свою силу, когда соединяются съ однимъ изъглавныхъ доказательствъ, или же въ своей совокупности обнаруживаютъ преступленіе". "Собственное признаніе отвѣтчика въ нарушеніи святости брака не уважается, если оно не согласуется съ обстоятельствами дѣла и не сопровождается доказательствами" § 253.

чревъ одиихъ повъренныхъ безъ личнаго присутствія на судъ самихъ тяжущихся ни въ какомъ случав не должно быть допускаемо.

Сущность проектируемаго нами изміненія, какъ это ясно даже съ перваго взгляда, касается всего значенія доказательствъ, какое въ ціломъ ході судебнаго процесса усвояется имъ принятою ныні консисторскою практикою. По духу этой послідней, хотя и опирающейся на буквальномъ смыслі разсматриваемыхъ §§ кон. устава., доказательства преступленія, и именно "главныя" доказательства, являются самоиплью, а не средствами къ образованію основательнаго убіжденія судей въ бытіи или небытіи изслідуемаго факта; что же касается "прочихъ" доказательствъ, непрямо, а косвенно обнаруживающихъ преступленіе, то они не иміють никакого значенія и даже совершенно язлишни. Отъ этого неправильного значенія "главныхъ доказательствъ" пропсходить неправильное, ненормальное положеніе и самихъ судей въ процессь, извращается даже самое ихъ значеніе, а именно:

Разсматриваемый § 252, а за нимъ и судейская практика, раздъля представляемыя суду доказательства на главныя и неглавныя только по формь яхъ, не усвояетъ никакого значенія внутреннему убъжденію судей и ни мало не обязываеть последнихъ въ всестороннему разсмотрвнію и изученію всвхъ обстоятельствъ дъла и къ самостоятельной критикъ и оцънкъ неглавныхъ доказательствъ. Ибо когда истецъ предъявляетъ суду самый "фактъ" прелюбодъянія, удостовъряемый двумя "очевидцами" или незаконно-прижитыми детьми, то решение о разводе вытекаеть-по смыслу разсматриваемыхъ параграфовъ-непосредственно, какъ завлючение изъ посыловъ. Главныя довазательства на лицо, слъдовательно дальнъйшее разсмотръніе дъла совершенно излишне; "прочія" доказательства только тогда имфють цфну, когда они соединяются съ однимъ изъ главныхъ, следовательно опять-таки сила не въ нихъ, а въ этихъ главныхъ доказательствахъ: при существованіи последних они нужны только для ихъ усиленія и нужны именно только въ той мёрё, въ какой могутъ чёмънибудь и какъ-нибудь служить имъ. При такой постановкъ процесса и значеніе судей исчерпывается только выслушиваніемь свидетелей-очевидцевъ: ибо какъ скоро ихъ показаніями установляется фактъ предюбодъянія, для судей не остается ничего болье, какъ постановить приговоръ о разводь. Собственнаго убъжденія ихъ въ виновности отвътчика здъсь не требуется; да и въ чемъ имъ убъждаться, когда "очевидцы" представляють фактъ во всей его объективной реальности? Развъ въ достовърности показаній этихъ очевидцевъ? Но, вопервыхъ, они (свидътели) не отводятся противною стороною, слъдовательно имъютъ за себя всъ условія, требуемыя закономъ отъ личности свидътелей; вовторыхъ, они показываютъ подъ присягою, слъдовательно представляютъ суду законную гарантію и содержанія своихъ показаній.

Сверхъ того у судей даже нътъ и средствъ провърить и опровергнуть показанія такихъ свидътелей: ибо всъ очевидцы-свидътели здъсь на судъ; другихъ очевидцевъ, отрицающихъ фактъ, нътъ—потому что ихъ и не можетъ быть, обвиннемое лицо вовсе не присутствуетъ въ судъ; да еслибы и присутствовало, то его показанія въ большинствъ случаевъ не могли бы оказать судъямъ никакой услуги въ провъркъ свидътельскихъ показаній. Ибо возможные здъсь случаи слъдующіе:

- а) При невинности отвътчика очевидцы-свидътели конечно немыслимы; они могутъ быть только лжесвидътелями: слъдовательно провърка лжесвидътельскихъ показаній возможна въ этомъ случать только тогда, когда отвътчикъ пожелаетъ доказывать свою невинность; въ противномъ случать судьи будутъ пассивными слушателями отъявленной лжи.
- б) При дъйствительной виновности отвътчика и именно въ томъ фактъ, который удостовъряютъ очевидцы, противоръчія въ показаніяхъ послъднихъ съ показаніемъ отвътчика быть не можетъ, если онъ сознаемся въ своей винъ: слъдовательно и здъсь нътъ для судей ни повода, ни средствъ къ провъркъ и оцънкъ подлинности главнаго доказательства. Сомнъніе въ подлинности этихъ показаній въ данномъ случать возможно только тогда, когда отвътчикъ упорно отрицаетъ дъйствительный фактъ.

Слъдовательно изо всъхъ случаевъ бракоразводнаго процесса съ "очевидцами" существуютъ только два, при которыхъ личное присутствіе отвътчика можетъ дать судьямъ средства въ образованію убъжденія въ подлинности или неподлинности показаній очевидцевъ. Въ обоихъ этихъ случаяхъ суду предлежитъ трудная задача—различить невиннаго защищающагося отъ виновнаго непризнающагося и истинныхъ свидътелей отъ лжесьидътелей.

Какъ же разръшаетъ консисторскій судъ эту задачу? Въ отвъть на это остаются только многочисленныя жалобы на неудовлетворительность суда, котя съ формальной стороны судън всегда оказываются правыми. Въ такихъ случаяхъ они постановляють ръшеніе о разводъ, потому что есть фактъ прелюбодъянія, удостовъренный свидътелями-очевидцами. Но въдъ этотъ фактъ и эти показанія свидътелей опровер гаются отвътчикомъ? Правда, но противъ показаній очевидцевъ - свидътелей нътъ равносильнаго, ихъ уничтожающаго доказательства: осужение невиннаго защищающагося также возможно и законно, какъ и осужденіе виновнаго не признающагося, ибо предъ почевидцами" безсиленъ тотъ и другой, равно какъ безсильны и сами судън.

Тъмъ болъе это нужно сказать о прочихъ случаяхъ бракоразводнаго процесса съ свидътелями-очевидцами факта, т.-е. когда отвътчикъ не присутствуеть въ судъ, или хотя и присутствуетъ, но не опровергаеть лжесвидетелей. Въ этихъ случаяхъ судьи прямо противъ своего убъжденія постановияють приговорь о разводъ и формально остаются совершенно правы; ибо приговоръ ихъ можеть быть отвергнуть какъ несправедливый только при единственномъ условіи, если будуть доказаны сокрытіе истины, обманъ и подлогъ свидътелей: но пока не обнаружены эти преступленія уголовнымъ правосудіемъ, приговоръ консисторскаго суда, на нихъ основанный, юридически правиленъ: ибо правильность его обусловливается наличностію доказательства формально сильнаго и основательнаго, а неосновательностію внутренняго судейского убъжденія. Съ этимъ вмість яснымъ становится, что и положение судей въ браноразводномъ процессъ съ очевидцамисовершенно пассивное, освобождающее ихъ отъ всякой отвътственности за ненадлежащее, невнимательное изучение дъла: когда существуеть факть и его очевидцы, не требуется никакого изученія обстоятельствъ діла.

Справедливость втой мысли подтвердится еще болье, если мы обратимъ вниманіе на случан, когда обвинитель или истецъ, предъявляя свой искъ, не представляеть для основанія его главныхъ доказательствъ, а только массу косвенныхъ, неглавныхъ. По смыслу § 252 эти косвенныя доказательства, какъ бы ни велика была ихъ масса, имъють силу только тогда, когда въ сово-

купности своей обнаруживають преступленіе, т.-е. опять-таки фактъ прелюбодъянія. Но всматривансь внимательно въ каждое изъ нехъ въ частности (письма, показанія свидетелей, не очевидцевъ, а знающихъ о фактъ по слухамъ, и показанія о развратной жизни отвътчика окольныхъ людей) легко убъдиться, что они какъ бы искусно ни были скомбинпрованы-никогда не въ состояніи обнаружить преступленія. Они могуть только образовать болье или менье основательное убъщение въ томъ, что отвътчивъ виновенъ, но обнаружить преступленіе, т.-е. фактъ невърности они никакъ не могутъ: въ нихъ нътъ элементовъ для этого необходимыхъ, тъмъ болъе, что каждая такая комбинація отдъльныхъ фактовъ, представляемая одною стороною съ цълію обнаруженія главнаго факта-copulae cavsalis, какъ построеніе искусственное, всегда удобоподвержена опровержению со стороны противной, которая можеть отвъчать иною комбинацією тіхь же самыхъ фантовъ. Во всякомъ случав обнаружение преступления при помощи этого испусственнаго доназательства никогда не будеть адекватно обнаруженію преступленія чрезъ очевидцевъ или незаконно прижитыхъ детей: оно необходимо привносить и предполагаеть внутренній субъективный элементь какъ доказывающаго, такъ и того, для кого построяется доказательство, а потому и ръшеніе на немъ основанное соединяется неизбъжно съ личною отвътственностью судьи не только предъ судомъ закона, но и предъ судомъ совъсти и предъ судомъ общественнымъ. Следствіе отсюда то, что современный консисторскій судъ, пріобывшій только въ формальной правдь, поступаеть со своей етороны логично и законно, когда не соглашается постановлять приговора о разводъ на основании только однихъ косвенныхъ доназательствъ, безъ котораго нибудь изъ "главныхъ", хотя внутренно и убъжденъ, что следовало бы постановить такой приговоръ. Этимъ же естественно объясняется и то странное явленіе, что желающіе во что бы то ни стало добиться приговора о разводъ тратятъ громадныя средства не на пріисканіе знаменитыхъ и дорогихъ адвокатовъ, а на прінсканіе не менте дорогихъ и въ своемъ родъ знаменитыхъ лжесвидътелей-очевидцевъ и дъльцовъ. Не заручившись этими последними, истецъ и не пойдеть въ судъ вполнъ увъренный, что желаемаго не получить; въ этомъ же убъдить его и самъ судъ, если къ нему онъ обратится за совътомъ. Слъдовательно ясно, что безъ главныхъ до казательствъ и сами судьи ничто.

Это неправильное значеніе главных доказательствъ и соединенное съ нимъ неправильное и ненормальное положеміе судей въ цізломъ процессів конечно устраняются прежде всего уничтоженіемъ самаго дізленія (формальнаго) доказательствъ на главныя и неглавныя, а затівмъ признаніемъ снутренняю убъжденія судей въ виновности или невинности подсудимаго основаніємъ ихъ приговора. Въ этомъ именно смыслів мы и проектируемъ выше представленное изміненіе редакціи §§ 252 и 253 устава дух. кон.

Въ силу этого измъненія, доказательства получають нормальное значение средство въ образованию въ сознания судей убласденія въ виновности или невинности отвътчива, на основаніи котораю они и постановляють свой судейскій приговорь. При такой постановкъ процесса судьи не различають въ представляемыхъ имъ сторонами доказательствахъ главныхъ и неглавныхъ основываясь только на форм'в этихъ доназательствъ, а принимають ихъ всё, самостоятельнымь излёдованіемь оценивая силу каждаго изъ нихъ. Всявдствіе этого судь обязывается тщательно изучать все обстоительства дела, все хотя бы по внешности и формъ незначительныя данныя, предъявляемыя истцомъ и отвътчикомъ и обнаруживающіяся при судоговореніи и несеть отвътственность за недостаточное выполнение этой обязанности. Ибо судьи эдесь лично вводятся въ самый процессъ, внутренно съ нимъ соединяются: ихъ приговоръ есть ихъ судъ, а не остаются зрителями, нассивною, вившнею стороною въ процессъ, каковою они являются въ судопроизводствъ, основанномъ на принципъ формальной правды. При такой постановки процесса будеть затъмъ и для суда высшей инстанціи (провъряющаго судъ назщей апелляціоннымъ или ревизіоннымъ порядкомъ) полнан возможность, оцвнить достоинство двйствій самихъ судей этой низшей инстанцін. Данными для такой оцінки будуть служить результаты слідстія-выясненные и установленные полно или неполно, основательно или неосновательно признаки преступленія, будеть ли таковымъ единичный фактъ прелюбодвянія или болве сложавый фактъ-противозаконная долговременная связь отвътчика.

Само собою разумъется, что при такой постановкъ процесса судъ законный уже не будеть противоръчить суду совъсти, правда законная правдъ общечеловъческой: ибо совъсти и внутреннему убъжденію усвояются всъ ихъ права и подобающее имъ значеніе

Но въдь съ этою реформою, какъ довольно радикальною, необходимо соединяется, спросить читатель, -и нъкоторая реформа въ самонъ составъ вонсисторскаго суда? Совершенно върно. Если въ настоящее время такъ-называемое "присутствіе" консисторіи или члены консисторіи отправляють въ судопроизводствъ пассивную роль, подавляемые господствующимъ значеніемъ канцеляріи, то при проектируемой нами постановив процесса роли присутствія и канцеляріи должны изміниться обратно, причемъ присутствіе консисторіи для бракоразводныхъ двлъ должны составлять: лично самъ епархіальный архіерей, или въ крайнемъ случать его делегать и большее или меньшее число пользующихся извъстностью протојереевъ, священниковъ и пожалуй архимандритовъ. Эти натуральные сотрудники архіерея — судьи и должны служить органомъ совъстнаго суда или органомъ внутренняго убъжденія, подобно тому, какъ въ судъ гражданскомъ таковымъ органомъ служатъ присяжные. Ибо таковъ дъйствительно каноническій составъ церковнаго суда по бракоразводнымъ деламъ н намъ не представляется никакихъ достаточныхъ препятствій во введенію его въ современномъ устройствъ и положеніи нашей церкви.

Для приговора о разводъ, накъ было выяснено нами прежде, недостаточно констатировать и прочно утвердить фактъ супружеской невърности; расторжение христіанскаго брака предполагаеть непремънно и еще фактъ непреклоннаго, неподдающагося мърамъ увъщания отказа супруговъ къ примирению. Это — второй тунктъ въ бракоразводномъ процессъ, относительно котораго полагаемъ не излишне представить слъдующия замъчания.

Увъщание къ примиренію предписывается и консисторскимъ уставомъ. Въ §§ 242, 243 читаемъ: "искъ о разводъ начинается подачею просьбы епархіальному архіерею на гербовой бумагъ съ приложеніемъ пошлинъ. Епархіальное начальство, по полученім просьбы о разводъ, поручаетъ довъреннымъ духовнымъ лицамъ сдъдать увъщаніе супругамъ, чтобы они прекратили несогласіе христіанскимъ примиреніемъ и оставались въ брачномъ

союзъ. Когда увъщанія не достигнуть цъли, тогда епархіальное начальство приступаеть въ формальному производству дъла".

Но въ дъйствительности таковыя увъщанія по большей части остаются безплодными, съ одной стороны потому, что не только увъщаемыя, но и сами увъщатели относятся къ увъщанію, какъ только къ неизбъжной формальности, а съ другой-и это едва ли не главная причина,-потому, что увъщаніе, въ этотъ моменть производимое, едва ли и можетъ быть чвиъ-нибудь пнымъ кромв пустой формальности. Въ самомъ дёлё, если разрывъ между супругами дошелъ уже до такого остраго состоянія, что они уже савлали затраты на марки и пошлины, обзавелись адвокатами и варучками у разныхъ дъльцевъ-ибо процессъ уже начали, а безъ адвоката и заручекъ ни одинъ умный человъкъ въ настоящее время начинать процессъ такого рода не станетъ, --- то какой смыслъ можетъ иметь туть увещание духовнаго лица о примиреніи? Не встратить ли этого запоздалаго духовнаго лица его заблудшая овца справедливою и горькою иронією, какою встръчають обывновенно доктора, пріфхавшаго съ визитомъ къ паціенту въ то время, когда последній обратился уже въ трупъ? Иной встрвчи и иного результата увъщанія психологически не вовможно и предполагать. Всякаго рода увъщанія имъють смысль лишь тогда, ногда человъкъ находится еще въ состояніи колебанія, когда воля еще въ борьбъ между противоположностями; не неумъстны и вторичныя увъщанія въ следующій моменть, когда эта воля сдёлала уже выборь, не послушавь перваго увёщанія: но предлагать первое увъщаніе уже тогда, когда послъдовало не только внутреннее решеніе воли, но она обнаружила уже и дъятельность свою вовнъ, построила цълый планъ этой дъятельности-значить подставлять препятствіе, преодолівніе котораго для такой воли доставить одно удовольствіе. Поэтому нельзя не признать, что если таковыя увъщанія у насъ еще и выслушиваются довольно терпвливо и съ сохраненіемъ оффиціальнаго уваженія къ духовнымъ лицамъ увёщателямъ, то это дълается единственно изъ боязни насмъшкою или неуваженіемъ потерять лишній шансь на успішный исходь начатаго процесса.

Было бы цълесообразнъе повидимому поставить дъло такъ, чтобы это духовническое увъщаніе предшествовало подачъ формальнаго прошенія объ искъ и чтобы для увъщанія назначался

именно духовный отецъ, или приходскій священникъ супруговъ намъревающихся начать искъ о разводъ. Въ римско-католической церкви процессъ по дъламъ брачнымъ такъ именно и поставленъ. Судебное установление не принимаетъ и прошений по искамъ подобнаго рода, если супругъ, вчинающій искъ, не представить письменнаго удостовъренія отъ своего духовнаго отца въ томъ, что последнимъ было производимо троекратное увещаніе въ превращенію несогласія христіанскимъ примиреніемъ 33). Конечно и въ этотъ моменть предложенное увъщание можеть получить тоть же формальный безрезультатный характерь и исходъ, въ особенности если священникъ неспособенъ возбудить въ себъ симпатіи или довърія, или если причина разлада супруговъ настолько важна и сильна, что всякое вмешательство отвив совершенно безполевно. Но неподлежить сомивнію и то, что не мало встрвчается случаевъ, когда именно недостатовъ своевременнаго задушевнаго слова пастыря или вообще сочувствующаго лица служить не последнею изъпричинь, что семейная неурядица достигла до огласки формально начатымъ процессомъ. Во всякомъ случав пастырское увещание, сдвланное до начала формальнаго процесса, нисколько не воспрепятствуеть и вторичному таковому же увъщанію уже во время процесса, послъ констатированія факта предюбодівнія (какъ это дізлается въ восточной церкви); при своевременно сдъланномъ первомъ увъщаній второе будеть вполнъ естественно и послъдовательно.

Здѣсь мы и закончимъ свои замѣчанія по поводу толковъ о неудовлетворительности современнаго консисторскаго судопроизводства по бракоразводнымъ дѣламъ и о передачѣ сихъ дѣлъ въгражданскіе суды.

Высказывая эти замечанія, мы далени оть мысли выдавать ихъ за полный проекть реформы бракоразводнаго процесса. Вся наша задача ограничивалась темъ, чтобы наметить только испекторыя черты, только общее направленіе, въ которомъ должна быть по нашему мненію произведена эта реформа, а вместе съ темъ и показать, что этимъ путемъ потребности времени и за-



<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Какъ отвосительно этого предмета, такъ и всего бракоразводнаго процесса можно найти любопытныя данныя въ брошюрѣ: Dr. K. Dworzak: Aus den Erfahrungen elnes Untersuchungs richters in Ehestreitsachen. Wien. 1867.

явленія общественнаго мевнія о неудовлетворительности нынв правтикуємаго консисторскаго судопроизводства будуть удовлетворены раціональніве и поливе, чімь передачею бракоразводных діль віз відівніе гражданскаго суда.

## III.

Годъ-два тому назадъ въ нашемъ обществъ возникла и затъмъ довольно крвико засвла мысль о потребности весьма существеннаго памъненія закона о послыдствіяхь развода для супруга признаннаго виновнымь въ нарушении супружеской върности, именно въ смыслъ отивны осужденія его на всегдащиее безбрачіе. Около этого же времени, если не ошибаемся, обнаружилось и еще явленіе въ нашей семейной дітописи-значительно возросшая въ бракоразводной статистикъ цифра браковъ, расторженныхъ по прелюбодъянію одного изъ супруговъ. Такимъ образомъ мысль о потребности измъненія вышеупомянутаго закона повидимому весьма естественно возникла изъ этого последняго обстоятельства. Одно явленіе создало другое. Какъ бы то ни было, но несомивино, что жизнь возбудида свое притязание къ закону въ томъ, что онъ несоотвътствуетъ ея потребностямъ, и повидимому намврена вступить съ нимъ въ тяжбу. Газеты начали утвшать жизнь сообщеніемъ пріятныхъ слуховъ, что въ святвишемъ Синодъ поднять этоть вопрось и что есть надежда на разръшение его тамъ въ смыслъ бдагопріятномъ для этой потребности. Извъстно однакожь, что ов. Синодъ не такъ-то легко отмъняетъ законы, въ особенности такіе, которые по своему происхожденію суть буквальныя повторенія каноновъ, установленныхъ для всей церкви или стоять съ послъдними въ генетической связи и отмъненіе которыхъ поатому доджно неизбъжно соединяться съ отминеніемь этого вседенскаго законодательства. такимъ образомъ является непреодолимымъ въ такихъ случаяхъ просто потому, что св. Синодъ находить себя не въправъ присвоять себъ законодательную власть, большую чъмъ власть вселенской церкви.

Существуетъ ли однакоже для него таковое затруднение въ данномъ случаъ?

Отвътъ на этотъ вопросъ даетъ любопытный рефератъ г. М. Соловъева, напечатанный въ Юридическомъ Въстникъ за 1881 г., февраль, стр. 255—271, подъ заглавіемъ: О въчномъ безбрачіи виповнаго супруга.

Рефератъ развиваетъ слъдующіе тезисы:

- 1) Священное Писаніе, каноны вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ и отцовъ не обрекаютъ супруга виновнаго въ нарушеніи святости брака на въчное безбрачіе.
- 2) Это наказаніе впервые является въ византійскомъ гражданскомъ правъ, откуда было внесено въ сборники церковно-гражданскихъ законовъ номоканоны и кормчія.
- 3) Государственная власть можетъ самостоятельно отминить это последствие расторжения брака, не посягая на неприкосновенность церковныхъ законовъ.

Этими тезисами авторъ разръшаеть слъдующій вопросъ, предъ нами поставленный: "имветь ли каноническое основаніе ст. 267 устава духови. консист. и ст. 31 1 ч. Х т. Свод. законовъ, признающія недъйствительными брачныя сопряженія лицъ, которымъ за нарушеніе супружеской върности возбранено вступать въ новый бракъ?"

Какъ видить читатель, г. Соловьевъ своимъ рефератомъ хочетъ оказать важную услугу не только жизни въ ея тяжбъ съ закономъ, но и св. Синоду, устраняя его вовсе отъ участія въ этой постыдной тяжбъ. По мивнію его оказывается, что виновниками суроваго закона, несогласующагося со вновь обнаружившимися нашими потребностями, служатъ византійскіе императоры.

Но вакъ будто на бъду для г. Соловьева менте чъмъ за годъ до напечатанія его реферата, именно въ апрълъ 1880 года докторъ права, г. Розенталь издалъ въ Вюрцбургъ свою диссертацію pro venia 'docendi подъ заглавіемъ: Die Rechtsfolgen des Ehebruchs nach kanonischen und deutschen Recht. Würzburg. 1880 г., въ воторой съ полною научною обстоятельностью раскрывается нъчто совствъ не похожее на вышеозначенные тезисы г. Соловьева, хотя у обоихъ предметы близко сходные.

Посему не вступая пока въ непосредственное разсмотръніе реферата г. Соловьева мы изложимъ то, что по интересующему насъ вопросу даетъ вышеупомянутая диссертація г. Розенталя.

Поступить такъ насъ побуждаеть между прочимъ и то обстоятельство, что по поводу ея въ нашей литературъ доселъ кажется не было сказано ни слова.

Подъ рубрикою "прелюбодъяніе какъ препятствіе къ браку" въ своей диссертаціи г. Розенталь сообщаеть следующее: "стоя на чисто уголовной точкъ зрънія, Римляне не только почитали недъйствительнымъ бракъ между прелюбодъями, но и запрещали завлючение его между изобличенною и осужденною прелюбодъйцею и важдымъ третьимъ лицомъ. А такъ какъ и въ Моиссевомъ правъ предюбодъйца наказывалась смертью-чъмъ уничтожалась возножность брана съ нею, то и предполагають, что это римское брачное препятствіе просто было перенесено въ церковномъ законодательствъ при соотвътствующемъ каноническимъ основоподоженіямъ расширеніи узкаго понятія римскаго adulterium'a на невърнаго супруга и незамужнюю женщину, съ которою онъ имълъ преступную связь. Но такое предположение неосновательно, потому что въ каноническихъ сборникахъ первыхъ въвовъ не находится ни ссылокъ на соответственныя постановленія римскаго права, ни признаковъ, изъ которыхъ могла бы следовать зависимость церковнаго законодательства отъ рамскаго права".

"Разсмотрѣніе кода развитія этого *церковнаго* impedimenti criminis ставить это внѣ сомнѣнія".

"Три стадіи должно различать въ ходѣ этого развитія. Въ первомъ періодѣ прелюбодѣяніе какъ брачное препятствіе прямо не установляется, но обнаруживается въ этомъ качествѣ косвенно, какъ слѣдствіе покаянія. Тщетно было бы искать въ каноническихъ источникахъ права первыхъ вѣковъ санкціонированія этого брачнаго препятствія. Изъ этого однакоже вовсе не слѣдуетъ заключеніе, чтобы церковь почитала таковые браки дозволенными. Ея покаянная дисциплина содержала въ себѣ средства, обезпечивавшія невозможность заключенія браковъ такого рода: потому что покаяніе, которому подвергаемъ быль прелюбодѣй, соединялось съ запрещеніемъ ему во все время продолженія покаянія какъ брачныхъ удовольствій вообще, такъ и заключенія брака <sup>23</sup>). Съ увеличеніемъ преступленія въ тѣхъ случаяхъ, когда



з.) А г. Соловьевъ въ своемъ реферать проповъдуетъ слъдующее: "состояние подъ епитимией не составляетъ извержения изъ церкви; самое про-

предюбодъяние соединяется съ другими преступленіями или когда оно повторяется, показніе усиливалось до степени пожизненнаго, съ чъмъ виъстъ соединялось и запрещеніе брака на всю жизнь. Но даже и при показнін, опредъленномъ временемъ, дъйствіе его распространялось за эти предълы, потому что налагало на предюбодъя обязанность воздерживаться брака вообще <sup>24</sup>). Таковое запрещеніе брака находило себъ подтвержденіе и въ опредъленіяхъ нъкоторыхъ соборовъ, впрочемъ за настоящій періодъ оно еще не является въ качествъ правила общепривнаннаго всею церковію, накъ это показываетъ вообще довольно снисходительная дисциплина нъкоторыхъ британскихъ пенитенціаловъ. Пенитенціалы Өеодора дозволяють прелюбодъйцъ вступленіе во второй бракъ по исполненіи пятилътней епитиміи даже и при жизни ея мужа".

"Это разнообразіе покаянных правиль во взглядь на запрещеніе брака много увеличивалось въ дъйствительности еще и предоставленнымъ епископамъ правомъ, по ихъ усмотрънію дозволять или запрещать въ извъстныхъ отдъльныхъ случаяхъ вступленіе въ новый бракъ. Мало-по-малу однакожь запрещеніе брака подъ вліяніемъ соборныхъ опредъленій изъ простаго послъдствія покаянія возвысилось до самостоятельнаго наказанія, хотя связь его съ покаяніемъ все-таки еще продолжала оставаться".

"Во второй стадіи ученіе о запрещеніи брака прелюбодъевъ выступаеть въ опредъленіяхъ соборовъ ІХ въка, одинъ изъ ноторыхъ Трибурскій (895) выскавалъ прямо и ръшительно это запрещеніе. Въ своемъ 40-мъ правилъ соборъ осуждаетъ анавемою бракъ между прелюбодъями, если они еще при жизни невиннаго супруга дали другъ другу объщаніе заключить по смерти его бракъ. Сверхъ того, какъ въ этомъ 40-мъ, такъ и 51-мъ правилахъ содержится и общее запрещеніе брака между прелю-



кожденіе покаянія есть исполненіе одного изъ таннствъ, связующихъ върующихъ воедино тъло. Препятствуя полному общенію съ церковію въ причащеніи, покаяніе едва ли можеть препятствовать ко иступленію въ бракъ" (стр. 270). Значить затепли лампаду, подай нищему и... отправляйся на дъла въ которыхъ покаяніе приносишь!

Poenit. Theod. l. I, c. VII, § 1. Poenit. Ps-Theod. c. 4. Beda, VIII, § 8.

бодъями: "Nolumus enim nec christianae religioni oportet, ut ullus ducat in conjugium, quam prius polluit per adulterium". Тъмъ не менъе, какъ этотъ соборъ Трибурскій, такъ и другой Вальденскій, прав. 67, наказывая бракъ прелюбодъевъ анаеемою, не объявляють его однакоже недъйствительнымъ. Слъдовательно эти соборы признали прелюбодъяніе только какъ impedimentum matrimonii impediens, но не какъ—dirimens".

"Третью ступень развитія это ученіе получаєть съ декрета Граціана. Граціанъ призналь именно на основаніи вышеприведенныхъ соборныхъ опредъленій—прелюбодъяніе брачнымъ препятствіемъ въ обоихъ случаяхъ,— если оно соединялось съ объщаніемъ прелюбодъевъ вступить въ бракъ по смерти невинной стороны, или если соединялось съ злоумышленіемъ на ея жизнь, но въ обоихъ случаяхъ препятствіемъ, уничтожающимъ бракъ".

"Это ученіе Граціана было принято въ церковной доктринъ и практикъ, и пріобръло себъ господство въ правъ чрезъ принятіе его въ декреталіи Григорія ІХ. Въ такомъ видъ оно содержится и въ нынъ дъйствующемъ правъ римско католической церкви" (S. 23—28).

Итакъ по изследованію г. Розенталя оказывается, что ученіе о вечномъ безбрачіи, какъ последствіи прелюбоденнія, возникло и развилось на чисто церковной почве безъ всякаго воздействія на это со стороны гражданскаго права, развилось изъ самостоятельнаго воззренія церкви на прелюбоденніе, какъ на тяжкій грехъ и преступленіе.

Причемъ же слъдовательно туть византійскіе императоры, какъ виновники законодательства о въчномъ безбрачіи? Какимъ образомъ они дошли до мысли о такого рода узаконеніи?

Г. Розенталь совсёмъ не касается этихъ вопросовъ естественно потому, что для брачнаго права западной церкви законы византійскихъ императоровъ совсёмъ не имёли никакого значенія. Тёмъ не менёе изслёдованія его даютъ намъ важное указаніе. именно проливающее свёть на тё источники, подъ вліяніемъ которыхъ и византійскіе императоры могли естественно придти къ мысли о вёчномъ безбрачіи прелюбодёввъ. Юстиніанъ и Левъ мудрый, указываемые г. Соловьевымъ въ качествё таковыхъ законодателей, имёли предъ глазами своими съ одной стороны древнее римское право, почитавшее прелюбодёяніе не только

тажениъ уголовнымъ преступленіемъ, но и абсолютнымъ препятствіемъ во браку. Безъ сомнінія этому источнику и обязаны своимъ происхожденіемъ следующія напр. постановленія византійскаго права, вошедшія и въ нашу Кормчую: "иже прелюбовыя со своею женою сплетшася заставь, аще приключится ему убити его, не повиненъ есть, яко убійца". "Прелюбодъй біенъ и стриженъ и носа уръзаніе да пріемлеть, ходатан же и слуги таковому нечестію бывше, біеми и острижени бывше, отнюдь да изженутся". "Иже прелюбодъяніе творящу свою жену свъдый и отпущаеть ей, біень да изженится; прелюбодъю же и прелюбодъйцъ носы да уръжутся" 25). Но рядомъ съ этимъ источникомъ, проводившимъ чисто уголовное возгрвніе на прелюбодъяніе, византійскіе законодатели имъли предъ глазами и еще совершенно самобытный, какъ доказываетъ г. Розенталь, источнивъ, проводившій на тотъ же предметь - прелюбодъяніе возгръніе болье глубокое, чисто нравственное; этоть источникь - церковная дисциплина. Что этотъ источникъ имъль сильное вліяніе на законодательную дъятельность византійскихъ императоровъ, что и самое такъ-называемое гражданское византійское право тыть, вакъ своею существенною чертою, и отличается отъ древнеримскаго, что есть преобразование последняго подъвліяниемъ восточной церкви, -- это принадлежить должно-быть къ азбучнымъ истинамъ. Но не подлежитъ также сомивнію, что это вліяніе церкви стоило для нея великихъ усилій и трудовъ и въ особенности васательно преобразованія брачнаго права. Кто не знасть этихъ воодушевленныхъ рвчей Златоуста и другихъ отцовъ, направленныхъ къ обличенію несправедливости римскихъ законовъ о бракъ? Кто не знаетъ, что борьба велась упорная и продолжительная и что только новеллами Льва Мудраго церковное вънчаніе напр. впервые получаеть закономъ признанное значеніе условія дъйствительности брака? Но чэмъ медленные и упорные велась борьба въ началъ, тъмъ ръшительнъе и глубже укоренялись въ сознаніи, законодательствъ и жизни Византіи тъ успъхи, вакіе пріобрътала въ этой борьбъ церковь.

Результатомъ таковыхъ отношеній между государствомъ и церковью явилось то, что право перваго восприняло въ себя



<sup>25)</sup> Закона гражданскаго пр. 34, гл. 42, 45, 64. Кормч. гл. 48, ч. II.

многое цъликомъ изъ права церковнаго, многое установило прямо подъ вміяніемъ церкви, напр. по просьбі и настоянію соборовъ и отдільныхъ отцевъ.

Такимъ образомъ, ставъ лишь на чисто историческую точку врвнія по занимающему насъ вопросу, мы необходимо должны признать, что 2-й тезисъ г. Соловьева-наказание впинымь безбрачіемь виновнаго супруга впервые появляется въ византійскомь гражданском правъ, откуда было внесено въ сборники церковногражданских законов, номоканоны и кормчія-или прямо опровергается противоположными сму тезисоми, что напротивъ византійско-гражданское право занесло въ свои коденсы этотъ законъ подъ вліяніемъ укоренившагося уже церковнаго возарвнія нан же не импеть во динном случат никакого значенія, потому что онъ нисколько не ръшаетъ вопроса: какимъ же путемъ сами византійскіе законодатели пришли къ мысли объ изданіи такого закона? Ибо если мы уже признали, что къ этому закону они могли придти только двумя путями-последовавъ или древнеримскому праву, или церковной покаянной дисциплинъ: то для церковнаго значенія его будеть совершенно безразлично, признать ли непосредственнымъ его источникомъ древне-римское право-перковь не будеть противорючить (и не противорючила ему), потому что онъ согласенъ съ ея самостоятельнымъ воззръніемъ; или же таковымъ непосредственнымъ источникомъ его признать церковную покаянную дисциплину, потому что въ такомъ случав этоть граждинскій законь будеть только по формь гражданскимъ, по существу же-чисто церковнымъ.

Съ этимъ вмёств падаеть и 3-й тезисъ г. Соловьева, стоящій въ зависимости отъ втораго.

Но можетъ-быть первый его тезисъ остается въ полной силъ? Можетъ быть только со времени появленія 32-й новеллы Льва Мудраго церковь Восточная и узнала, что прелюбодънніе есть безусловное препятствіе къ христіанскому браку, что въ собственныхъ ея источникахъ—Св. Писаніи и канонахъ нътъ никакого основанія для такой мысли? Г. Соловьевъ дъйствительно беретъ на себя смълость утверждать пменно это самое. На какомъ же основаніи? На основаніи разсмотрънія трехъ каноновъ: 48-го апост. правила, 115 правила собора кареагенскаго и 87-го правила VI вселенскаго. Основаніе, какъ это видно съ перваго же

взгляда, не особенно въское. А если принять во вниманіе, вопервыхъ, что въ этихъ правилахъ, за исилюченіемъ послъдняго, не встръчается даже и термина прелюбодъяніе, слъдовательно непосредственно эти каноны и не относятся въ ръшенію даннаго вопроса; вовторыхъ, что г. Соловьевъ игнорировалъ и тотъ выводъ, какой они дають для этого вопроса, и тъ указанія, какія въ нихъ содержатся, на источники, прямо относящіеся въ данному вопросу, то необходимо будетъ признать, что для утвержденія, высказываемаго г. Соловьевымъ, не останется и совстиъ никакого основанія, кромъ его собственной смълости.

Дъйствительно, всъ три вышеуказанныя правила говорять не о разводъ по прелюбодъннію, какъ совершенно справедливо полагаеть это и самъ г. Соловьевъ, а о разводъ безъроремободъянія по поводу менње его важному. По смыслу последняго изъ этихъ правилъ (87-го правила Трул. собора) жена, оставившая своего мужа безъ законной причины (положимъ безъ предюбодъянія съ его стороны), если выйдеть за другаго-есть прелюбодъйца и за это подвергается семильтней епитиміи. Какія гражданскія последствія произойдуть для такъ легкомысленно разстроеннаго брака? Останется ли жена, разстроившая этогъ бракъ, по исполненіи опредъленной епитимів, женою того, для вотораго она оставила своего законнаго мужа, или же должна возвратиться къ этому последнему, изо всекъ этихъ правилъ-предположимъ на минуту-не видно. Но это можно видёть изъгражданскаго византійскаго законодательства, соответствующаго по времени этимъ правиламъ, именно изъ 22-й и 117-й новеллы Юстиніана, на которыя ссылается въ своемъ реферать и г. Соловьевъ, котя и читаеть въ нихъ совстви не то, о чемъ онт действительно говорять. Онв говорять не о последствіяхь развода по прелюбодвинію одного изъ супруговъ, какъ предполагаетъ г. Соловьевъ, а содержать, вопервыхъ, исчисление поводовъ къ разводу, вовторыхъ, опредвляють наказаніе для супруговъ, расторгнувшихъ свой бракъ безъ этихъ перечисленныхъ въ новеллахъ поводовъ. Гл. 15, § 3, 22-й новеллы именно говоритъ: "если же то и другое изъ сихъ лицъ (т.-е. мужъ или жена) безъ достаточной причины пошлеть разводъ, (то) темъ самымъ, что оно расторгло бракъ безъ причины, повинно навазаніямъ, нами прежде названнымъ; а сверхъ того женъ, виновной въ неправиль-

номъ отпущения (мужа) на цълое пятильтие запрещается вступать во второй бракъ, и бракъ ею заключенный до пятильтія да не будеть безъ наказанія и не есть бракъ, но, какъ сказано, каждый изъ народа можеть обвинять за такой вопреки законамъ заключенный бракъ". Новелла 117-я въ главъ 13 видоизмъняетъ это наказаніе женъ за ен разводъ данный мужу безъ достаточной съ его стороны причины другимъ-лишеніемъ ее приданаго и завлюченіемъ ея въ монастырь, въ коемъ она и пребываетъ рег omnem vitam suam. Въ гл. 15-й эта же новелла говорить действительно и объ одномъ случав прелюбодвянія или лучше свавать о покушения на предюбодъяние, но эту главу г. Соловьевъ игнорировалъ 26); игнорировалъ онъ и всъ другія каноническія постановленія относительно посл'ядствій прелюбод'янія. Почтенный референть только ходиль такъ-скавать около правиль, дающихъ отвътъ на этотъ вопросъ, но самыхъ правилъ не коснулся. Онъ разомотрвлъ только три правила, приравнивающія накоторыя явленія брачной жизни ко винь прелюбодьянія. Эти явленія-легиомысленное отношеніе супруговъ къ своему долгу хранить бракъ свой до смерти нерасторжимымъ, расторжение его по самому инчтожному поводу. Въ полномъ согласіи съ ученіемъ Христа церковь въ вышеупомянутыхъ правилахъ 27) и разсматриваеть такое легкомысленное расторжение брака и последовавшее затыть вступление въ новый бракъ какъ прелюбодъяние. Этотъ-то чисто-церковный взглядъ и нашелъ себв последователя въ лицв Юстиніана, который подъ вліяніемъ этого взгляда въ своей 117 новеля не только не призналъ вторичнаго брака, заключенияго по легкомысленномъ, неправильномъ расторжения перваго, дъйствительнымъ, но и осудилъ жену на всегдащнее пребываніе въ монастыръ.

Но это —послёдствія, опредёляемыя *гражданским* византійскимъ правома: въ вышеназванныхъ же *церковныхъ* правилахъ указывается повидимому нёсколько иное послёдствіе разсматриваемыхъ



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Эта глава впоследствій буквально перенесена была въ Прохиронъ Василія Македонскаго и находятся въ нашей Кормчей. См. закона Градскаго, гр. 39, гл. 42. Какъ известно, спеціально занимаются определеніемъ последствій прелюбоденнія не эти новеллы Юстиніана, а его новелла 134, которая въ главахъ 10 и 12 содержить определеніе по сему предмету, почти тождественное съ темъ, какое даетъ 32 новелла Льва Мудраго.

эт) См. и правила св. Василія Великаго 35, 48 и нів. др.

явленій брачной жизни, именно-семильтняя епитимія. Не правъ ли быль поэтому и г. Соловьевъ, когда онъ утверждаль на основаніи этихъ правиль, что церковные каноны не обрекають виновнаго супруга на въчное безбрачіе и что это наказаніе впервые измышлено византійскимъ гражданскимъ правомъ? Достаточно некотораго вниманія даже и въ этимъ правиламъ, чтобы отвъчать на это отрицательно. 87-е правило Трульскаго собора прямо говорить: "жена оставившая своего мужа, если пойдеть за иного, есть прелюбодъйца", т.-е. этотъ второй ся бракъ есть не бракъ, а прелюбодъяние поэтому отсюда прямо слъдуетъ, что она или должна смириться съ мужемъ своимъ по выраженію апостода, или должна остаться безбрачною, принеся однакоже семильтнее поваяніе за свой грвхъ противъ мужа, за свою преступную связь съ другимъ. Точно также и о мужъ настоящее правило говорить: "законно сопряженную себъ жену оставляющій и иную поемлющій, по слову Господа, повиненъ суду прелюбодвянія". Воть эту-то характерную черту правила г. Содовьевъ и игнорировалъ совершенно, а между тъмъ, принявъ ее во вниманіе, онъ легко и естественно пришель бы къ следующему выводу относительно последствій прелюбоденнія въ тесномъ, буквальномъ ето смыслъ. Ибо правило 87 Трульскаго собора естественно наводить на такое завлючение: если жена оставившая мужа по поводу менъе важному, чъмъ прелюбодъяние съ его стороны, и вышедшая потомъ за другаго, почитается не женою сего последняго, а прелюбоденцею, то не темъ ли боле прелюбодъйцею будеть та жена, которая при законномъ мужъ совершила гръхъ прелюбодъянія и, бывъ разлучена за это отъ своего мужа, вступила въ брачное сожите съ другимъ?

Этотъ выводъ, и самъ по себъ ясный, находитъ полное подтвержденіе въ правилахъ церковныхъ, разсматривающихъ прелюбодъяніе въ его тъсномъ, буквальномъ смыслъ, которыхъ г. Соловьевъ въ сеоемъ рефератъ къ сожальнію не разсмотрълъ. Св. Василія Великаго правило 39-е прямо говоритъ, что "живущая съ прелюбодъемъ есть прелюбодъйца во все время сожитія". Слав. Кормчая поясняеть это правило такъ: "Того ради убо и непріятна есть таковая въ церковь. Егда бо престането отъ гръха, тогда будетъ въ запрещении и исправится гръхъ ея. Аще же пребываетъ въп релюбодъяніи, неисправлена есть и непріятна". Не ясно ин отсюда, что для прелюбодъя нътъ возможности вступить въ бракъ, потому что связь съ нимъ женщины дълаетъ ее не женою его, а прелюбодъйцею? Но этого мало. Прелюбодъяніе предполагаеть вромъ мужа и жены еще третье лицо, и воть въ правилахъ св. Василія находятся между прочимъ и такія, которыя опредвляють последствіе прелюбоденнія для этого третьяго лица. Въ правилъ 37-мъ читаемъ: "вступивщій въ бракъ, по отнятін у него чуждыя жены (т.-е. прелюбодъйцы, жены имъющей законнаго мужа) за первую да будеть обвиненъ въ прелюбодъянін, а за другую неповиненъ". По смыслу этого правила ясно, что третье дице, свободное отъ брака, котя и наказывается епитимією какъ предюбодій, но не осуждается на безбрачіе, а по исполненіи епитиміи, покаянія за гржхъ свой-свободно вступаеть въ законный бракъ съ другою: но сама предюбодъйца отнимается у него: ибо для всякаго посторонняго, кромъ ваконнаго ен мужа, она-чуждая жена.

Такъ ясны и опредъленны правила св. Василія Великаго, опредъляющія послідствія прелюбодівнія какъ для виновнаго пънемъ супруга, такъ и для третьяго, соучастника въ прелюбодівній, лица. Но правила св. Василія приняты Восточною церковью нетолько въ основаніе ся покаянной дисциплины, но и въчисло каноновъ—основоположеній церковнаго права вообще, въравной силів съ правилами вселенскихъ и помістныхъ соборовъ.

На основаніи этихъ-то основоположеній каноническаго права, а не на основаніи гражданскаго византійскаго, церковь русская, равно какъ и вся церковь Восточная, искони осуждала супруга, обличеннаго въ супружеской невърности, по расторженіи брака, на пожизненное безбрачіе.

Поэтому есть болье основаній надвяться, что ни государственная власть, ни Святвишій Синодъ, вопреки чаяніямъ и слухамъ объ отмъненіи пожизненнаго безбрачія и о дозволеніи прелюбодъямъ вступать въ бракъ, освященный церковнымъ благословеніемъ и вънцами, не соизволять на такое отмъненіе и дозволеніе: ибо "въ семъ дълъ (т.-е. въ разръшеніи брака прелюбодъямъ) заключается прелюбодъяніе", какъ выражается Тимоеей Александрійскій.

H. BAOBEPCRIM.



## ЧУДЕСА ГОСПОДА НАШЕГО INCYCA XPICTA\*).

### 23. Исцаленіе страждущаго водяною (Лук. XIV, 1—6).

Все наиболъе примъчательное въ обстоятельствахъ этого чуда встрвчалось уже въ изложении другихъ прежде разсмотрвиныхъ чудесъ 1). Господь нашъ по Своему великому долготерпънію и въ этотъ последній періодъ Своего служенія обращался съ фарисеями не какъ съ упорными и заклятыми противниками истины, но еще старался пріобръсти ихъ для Своего царства; Онъ приняль приглашение одного изъ ихъ старвишинъ вкусить хмоба въ его домъ. Это случилось въ субботу, когда евреи любили угощать своихъ гостей; ибо весьма невърно что это быль день строгаго воздержанія; напротивъ того злоупотребленіе скорве превратило субботу въ шумный и веселый праздникъ, на которомъ гости часто предавались излишеству. Приглашеніе, котя принятое благодушно, было однако неискреннее: оно было сдълано съ намъреніемъ, чтобы изподтишка подстеречь Его слова и дъйствія, найти поводъ къ обвиненію Его. Въ наружной угодивости Ему оказанной проглядывала непріязнь, и священныя права гостепріниства не защитили Его отъ неусыпной злобы враговъ. Они наблюдами за нимг. И вотг предсталь предь Нимь человькь, страждущій водяною бользнью. Мно-

<sup>\*)</sup> См. февр., март. и окт. кн. "Правосл. Обовр." за 1882 г.

<sup>1)</sup> См. чудо — исціленіе сухорунаго и одержиной духомъ немощи.

гіе даже полвгали, что страдалецъ этотъ былъ съ умысломъ приведенъ предъ Него. Но хотя можно допустить со стороны ожесточенныхъ противниковъ, что они устрояли подобныя ковы, все же нѣтъ основанія подозрѣвать ихъ здѣсь въ такомъ вѣроломствѣ, а находимая нѣкоторыми трудность, что безъ такой стачки едвали бы этотъ человѣкъ пробрался въ домъ фарисея, показываетъ лишь незнаніе общественной жизни на Востокъ. Не должно забывать, что тамъ, въ минуту сильнаго возбужденія, какое могло произвесть присутствіе Спасителя, легко могли бытъ устранены слабыя преграды, противупоставляемыя больному условленными правилами общежитія (Лук. VII, 36, 37). Во всякомъ случаѣ, если и допустить такой заговоръ, то самъ человѣкъ былъ къ нему непричастенъ; ибо Господь, прикоснувшись, исиълиль его и отпустиль.

Но прежде того Онъ оправдаль дело, которое наивревался совершить, какъ уже неоднократно оправдывалъ подобныя дъла мидосердія и любви, совершенныя Имъ въ субботу, и спросиль у этихъ книжниковъ и фарисеевъ, истолкователей закона: позволительно ли врачевать въ субботу? Здёсь, какъ и во многихъ предметахъ пренія, нужна только правильная постановка вопроса и все такъ уясняется, что онъ уже навсегда перестаеть быть вопросомъ; здъсь возможенъ одинъ только отвътъ. Но какъ они отвъта этого дать не хотъли, то и сдълали то, что одно было для нихъ возможно: они молчали, согласиться они не хотели, а возражать не могли. Тогда Господь сказаль имъ: если у кого изъ вась воль или осель упадеть вы колодезь, не тотчась ли вытащите его въ субботу? Господь, какъ и въ другихъ случаяхъ (Мато. XII, 11; Лув. XIII, 15), обращаеть внимание присутствовавшихъ на ихъ собственные опыты и даетъ имъ чувствовать рвакое противорвчіе, въ которое они впадають, поридая свободное дъйствіе любви Христовой, между тъмъ вакъ сами то же дълають, ограждая отъ всявихъ случайностей свои житейскіе интересы. Подобно какъ при исцъленіи женщины, связанной сатаною, Онъ приводитъ въ примъръ животное, которое отвязывають (Лук. XIII, 15), такъ здёсь, въ виду человёка страдающаго водяною, Онъ также приводить подходящій примітръ. "Вы негодуете, что Я въ этотъ день освободилъ человъка отъ водяной; но еслибы такая же опасность отъ воды угрожала вашему

ослу или волу, вы ни мало не затруднились бы вытащить ихъ въ субботу. Отчего же вы не любите ближнихъ, какъ самихъ себя? Зачъмъ вы злобствуете? Зачъмъ вы негодуете, что онъ получилъ помощь, тогда какъ сами вы съ готовностью позаботились бы о томъ, что вамъ принадлежитъ". Они молчали, но не убъдились. Истина, не имъвшая надъ ними власти, произвела дъйствіе противоположное: она еще болъе ихъ озлобила; ничего не возражая, они ръшились выжидать удобнаго для себя времени (Мато. XII, 14).

### 24. Исцаленіе глухонамаго (Марк. VII, 31—37).

Евангелистъ Матеей говорить вообще, что когда Господь возвратился отъ предвловъ Тирскихъ и Сидонскихъ въ Галилейсвому морю, тогда приступило въ Нему множество народа, имъя съ собою хромыхъ, слъпыхъ, глухихъ, увъчныхъ и иныхъ многихъ и повергали ихъ въ ногамъ Іисуса, и Онъ исцелилъ ихъ (XV, 30). Изъ числа этихъ исцеленій ев. Маркъ съ большею подробностью повъствуеть объ одномъ, потому что оно ознаменовалось такими особенностими, какихъ не встръчается въ другихъ подобныхъ случияхъ. Привели къ Нему глухаго косноязычнаго, т.-е. если не вовсе нъмаго, то неспособнаго къ произношенію членораздільных звуковъ. Онъ повидимому отличался отъ нъмаго, упомянутаго у ев. Матеея (ІХ, 32); ибо недугъ того человъва объясняется причинами духовнаго свойства, тогда какъ въ настоящемъ случав ничего подобнаго не усматривается. Страждущій принесенъ быль къ великому Целителю своими друвьями, которые просили Его возложить на него свою руку. Но Господу угодно было не этимъ способомъ исцвлить его.

Не разъ было замъчено, что непремънно скрывается глубокій смыслъ въ разнообразіи исцъленій разныхъ недужныхъ и страждущихъ, такъ какъ мудрость Божія управляеть всъми обстоятельствами каждаго отдъльнаго исцъленія. Еслибы мы такъ же хорошо какъ Онъ, знавшій что въ человъкъ, были знакомы съ духовнымъ состояніемъ каждаго вступавшаго въ кругъ Его благодатнаго дъйствія, то мы совершенно уразумъли бы, почему одинъ

быль исцеляемъ посреди толпы, другой предъ самымъ началомъ врачеванія быль удаляемь изъ города, почему для исціленія одного достаточно было только слова, для другаго-прикосновенія, тогда какъ третій быль послань умыться въ купали Силоамъ и уже после того возвратился врячимъ; почему для этого процессъ выадоровленія совершился мгновенно; а прозравающимъ глазамъ другаго люди сначала представлялись "проходящими деревьями". Конечно, нельзя и помыслить, чтобы постепенный ходъ возстановленія зависвль отъ какой-либо ограниченности силы Господней, кромъ Его добровольнаго самоограниченія, а это послъднее въ каждомъ случав несомивнио располагается и можетъ быть объясняемо сообразно съ нравственнымъ и духовнымъ состояніемъ лица, имъвшаго нужду въ Его помощи. Наша ограниченность не даеть намъ ясно различать въ наждомъ отдельномъ случав эту многообразную премудрость, управляющую каждымъ изъ этихъ дъйствій, но тъмъ не менте мы увърены, что эта премудрость всемъ распоражается и управляетъ.

Этого человъка Онъ сперва отвель отв'народа (ср. Марк. VIII, 23). "Онъ, взявъ слъпаго за руку, вывелъ его вонъ изъ селенія". Но съ ванимъ намъреніемъ Онъ такъ отделиль его? Некоторыетолкователи вообще отвъчають, что это сдълано во избъжаніе людскихъ взоровъ и народной хвалы. Но это неверно, такъ какъ изъ всехъ чудесъ Имъ совершенныхъ имеются только два, по поводу воторыхъ упомянуто о подобномъ удаленіи. Должны ли ны вст прочія приписать похвальбт и тщеславію? Не лучшеэтого предположение, что Онъ уединялся ради болье свободной молитвы. Онъ, чья жизнь была постоянная молитва, не имълънужды искать для того уединенія. Скорве цвлію Его было то, чтобы вдали отъ шумной толпы человъвъ этотъ безпрепятственно,. въ уединении и безмолвии сдълался способиве въ восприятию глубовихъ и прочныхъ впечатавній. Такъ и теперь часто тотъ же-Господь ведеть въ уединение душу, заключаеть ее въ уединенную храмину недуга или осуждаеть на духовное одиночество, лишаеть ее земныхъ спутнивовъ и друзей, желан бесъдовать къ ней, и ее исцваяеть. Онъ ее уединяеть, накъ въ настоящемъ случав отвель глухонвиаго въ сторону отъ шумной толпы, дабы въ успоносній отъ светскихъ тревогъ она могла внимать Ему, подобно тому, жакъ въ болъе широкихъ разиврахъ Онъ уединяетъ Свой избранный жародъ въ пустыню, когда Онъ восхотвыъ сперва отвервнуть его дуковное ухо и даровать ему Свой законъ.

Сдвлавъ это, Христосъ вложиль персты Свои въ ухо ему и, плюную, коснулся языка его. Это суть символическія дайствія, значение которыхъ легио усматривается въ настоящемъ случав по отношенію въ глухонтиому, для сообщенія съ которымъ вст другіе пути, исилючая врвнія и осяванія, были вакрыты. Этими знаками Христосъ хотълъ пробудить въ немъ въру и чаяніе благодатной помощи. Персты вложены въ ухо какъ бы для того, чтобы проникнуть чрезъ заграждение и открыть путь звукамъ въ центръ самаго слуха. Въ этомъ заключалась причина недуга, онъ не могь внятно говорить, ибо не могь слышать: в потому этотъ недостатовъ исправленъ первый. Затемъ, какъ часто отъ чрезмърной сухости языкъ прилипаетъ въ гортани, въ послъдующемъ дъйствіи Господь даеть знаменіе уничтоженія и этого зла. Въ то же время въ Немъ пребываетъ целительная сила, Онъ ее ни откуда не ждеть и не заимствуеть: но перстами смоченными влажностію собственныхъ Его усть коснулся языка, съ котораго хотвлъ снять узы его сковавшія (ср. Іоан. ІХ, 6). Все это конечно служило не медицинскимъ пособіемъ, а внаменательнымъ символомъ могущества въ Немъ пребывающаго и изъ Него исходящаго.

Евангелистъ Маркъ, богатый описательными чертами, воспроизводящими для нашихъ главъ всю сцену событія, передаетъ намъ, какъ это совершено Господомъ: Онъ воззръвъ на небо вздолнулъ. Далве онъ сохранилъ для насъ самое слово, Имъ произнесенное и на томъ языкъ, на какомъ было сказано. Онъ сказалъ ему: Еффава, т.-е. отверзисъ. "Возэрвніе на небо" призывало божественную помощь или лучше, такъ какъ нолнота божественной силы пребывала въ Немъ постоянно, а не временнымъ наитіемъ, какъ удругихъ, то оно служило признаніемъ Его единства со Отцемъ; "ибо, что творитъ Отецъ, то и Сынъ творитъ также" (Ср. Мате. XIV, 13; Іоан. V, 19, 20; XI, 41, 42). Нъвоторые изъясняютъ слова воздохнулъ ("возскорбълъ") за выраженіе глубокой сердечной молитвы, въ которую Онъ былъ погруженъ; но скорве можно думать, что это бъдное безпомощное созданіе, предъ Него теперь поставленное, это живое свидътель-

ство силы гръха и злобы діавола, обезобразившей преврасное вначаль создание Божие, изторгло вздохъ изъ его сердца: Онъ, всегда сострадательный, быль теперь тронуть въ человъволюбивой душь Своей живъйшимъ чувствомъ бъдствій человъческаго рода. Такъ въ иную, болъе достопамятную мипуту Онъ "возскорбълъ дукомъ и возмутился" (Ioan. XI, 33) и эта скорбь и возмущение духа проистекали изъ того же источника, отъ мысли объ истребительномъ дъйствіи гръха и смерти. Какъ тогда со скорбящимъ сердцемъ предстоявшіе предъ Нимъ представляли собою образецъ скорбящихъ во вст времена и во всемъ мірт, такъ здёсь этотъ несчастный служилъ представителемъ страдальцевъ и одержимыхъ многообразными недугами сыновъ Адама. Удержание подлинныхъ словъ "эффава", произнесенныхъ Господомъ, равно какъ и "талифа куми" (Марк, V, 41) прямо доказывають, что о самомъ событіи сообщаль свидътель, который самъ видълъ и слышалъ. Евангелистъ, передавая арамейскія слова, сказанныя Господомъ, обыкновенно прибавляетъ и переводъ (III, 17; V, 41; VII, 11; XIV, 36; XV, 34; cp. X, 46; XV, 22). Oneсанное амъ онъ по всей въроятности слышалъ отъ ап. Петра, въ памяти котораго чудотворныя слова врезывались неизгладимыми чертами. Эти могущественныя слова теперь, накъ и всегда, сопровождались знаменіями, оправдывались событіями: и тотчасъ отверзся у него слухъ и разръшились узы его языка и сталь 10ворить чисто.

Изъ заключительныхъ словъ: и повельль имъ не сказывать некому явствуетъ, что друзья исцъленнаго пошли за Інсусомъ изъ
народной толпы, и что къ нимъ также относилось приказаніе не
разглашать о томъ, что они видъли. О причинахъ, по которымъ
Христосъ такъ часто повельвалъ хранить молчаніе въ подобныхъ случаяхъ, уже было сказано (см. Мате. ІХ, 31; Марк. І,
44, 45). Но сколько Онъ ни запрещалъ имъ, они еще больше размашали. Восклицаніе удивленныхъ этимъ чудомъ свидътелей:
Онъ все хорощо дълаетъ, напоминаетъ намъ о первомъ творческомъ словъ (Быт. І, 31), къ которому мы считаемъ нужнымъ обратиться; ибо слово Христово есть въ высшемъ смыслъ
"новое твореніе". Замъчаніе ев. Матоея (ХУ, 31): народъ прославляль Бога Израилева подаетъ поводъ предполагать, что многіе изъ присутствующихъ были язычники, что и легко можно

допустить въ этой полуемлинизованной странъ Десятоградія. При видъ этихъ великихъ дълъ и они могли исповъдать, что Богъ, избравшій Своимъ народомъ народъ израильскій, есть надъ всъми Богъ.

# 25. Чудесное насыщеніе четырехъ тысячъ. Мате. XV, 32—39; Марк. VIII, 1—9.

Почти все, что можеть быть сказано объ этомъ чудъ, уже объяснено въ предшествовавшемъ того же рода. Совершилось ли оно въ той же области, именно въ пустычной странъ прилежащей къ Виесаидъ, только на западномъ прибрежьъ озера, тогда какъ первое на восточномъ, вопросъ этотъ спорный. Вообще въроятиве, что мъсто обоихъ чудотвореній было то же самое, ибо сюда повидимому повъствование ев. Марка приводить Господа. Оставляя предълы Тирскіе и Сидонскіе по исцеленіи дочери сирооннивіянки, Онъ, согласно повъствованію, опять пошель къ морю Галилейскому чрезъ предълы Десятоградія (VII, 31). Но всв эти города Десятоградія, кром'в одного, лежать за Іорданомъ и на восточной сторонъ озера, а потому замъчание это подтверждаеть намъ, что Онъ находился на той же сторонъ. Что непосредственно послъ чуда Онъ "вошелъ въ лодку и прибылъ въ предълы Магдальскіе" (Мато. XV, 39), это указываеть на тоть же путь, такъ вакъ Магдала была на западной сторонв и Онъ свлъ въ лодку въроятиве для того, чтобы переправиться на другую сторону озера, а не для того, чтобы плыть вдоль его береговъ.

При сходстве многих обстоятельств этих двух чудесь есть и несходство. Здёсь народъ оставался съ Господомъ цёлые три дня, а въ первомъ ничего подобнаго объ этомъ не говорится; запасъ чудесно умноженный здёсь былъ нёсколько больше—семь хлюбов и нисколько рыбокъ вмёсто пяти хлёбовъ и двухъ рыбъ, тогда какъ число насыщенныхъ нёсколько меньше: четыре тысячи вмёсто пяти тысячъ; количество собранныхъ остатковъ составляло семь корзинъ полных вмёсто двёнадцати. Нётъ нужды оговариваться, что эти мелочныя разности нисколько не умаляютъ чудеснаго элемента въ этомъ дёлё всемогущества.

Сначала кажется нъсколько удивительнымъ то, что ученики, имъя въ свъжей памяти первое подобное чудо, недоумъвали и смущались во второмъ случав: какимъ образомъ множество людей могло быть насыщено. Но это удивление происходить отъ нашего незнанія сердца людей и нашего собственнаго и глубоко укоренившагося въ немъ невърія. Такъ всегда бываеть во время затрудненій и въ крайности. Всь прежніе опыты избавленія забываются; въ памяти людей легво исчезаеть помощь всесильной лесницы Божіей, испытанная ими въ прежнее время; новое затруднение является безысходнымъ; при всикой повторяющейся крайности кажется, что чудеса Божіей благодати истощились. Богъ разделилъ Чермное море для Своего народа; но едва вышли эти люди на другой берегъ, какъ уже ропщуть на Моисен и боятся погибнуть отъ жажды, восклицая "точно ли Господь среди насъ или нътъ?" (Исх. XVII, 1-7); или еще ближе: когда Богъ, открывающій руку Свою и наполняющій все живущее обиліемъ, покрылъ весь станъ налетъвшими перепелами (Исх. XVI, 13), послъ всего этого самъ Монсей недоумъваеть, какъ снабдить мясомъ весь свой народъ (Числ. XI, 21-22). Только при вполнъ совершенной въръ, каковою въ это время не обладали и сами апостолы, человъкъ изъ прошедшаго заплючаеть о будущемь и въ прежнихъ дъйствіяхъ правоты и любви Божіей почерпаеть непоколебимую увъренность въ святомъ промышленіи (ср. 1 Цар. XVII, 34-37; 2 Парал. XVI, 7, 8). Только при странномъ невъдъніи сердца человъческаго можно утверждать, что ученики, уже имъвшіе опыть подобнаго чудотворенія, не могми при второмъ случав затрудняться, какъ восполнить недостатокъ пищи такого многолюдства, и что посему мы будто бы имъемъ здъсь очевидное свидътельство общей неточности, преобладающей въ повъствованіяхъ о жизни Господа нашего, образчикъ сбивчиваго преданія, въ которомъ одно и то же событіе пересказано дважды.

Сверхъ того недоумъніе учениковъ можеть быть изъяснено иначе. Ученики, совершенно помня какъ Наставникъ приготовилъ нъкогда трапезу въ пустынъ и вполнъ убъжденные, что Онъ въ состояніи это повторить, все же могли сомнъваться, благоугодно ли Ему будеть второй разъ проявить Свое творческое могущество: это наличное многолюдство чувствовало ли тоть духовный

голодъ, который заслуживалъ бы утоленія чрезъ такое непосредственное участіе божественной силы; искали ли они царствія Божія и правды его, дабы имъ приложилось все прочее потребное въ этой низшей жизни. Но такіе ревностные искатели, по крайной мірів на время, тамъ были, и какъ иные по своей вірів были исцілены, такъ эти по своей вірів насыщены и та же щедрая рука, которая тогда насытила пять тысячь, теперь насытила четыре тысячи.

#### 26. Исцъленіе слъпаго въ Виесандъ. Марк. VIII, 22—26.

Чудо это описано однимъ ев. Маркомъ и во многихъ обстоятельствахъ сходно съ другимъ, выше изложеннымъ (VII; 31--37), а потому о немъ все главное уже было прежде сказано. Какъ по разсказу того же евангелиста, Господь взялъ и отвелъ того страдальца въ сторону отъ народа, такъ теперь Онъ езялъ слюпаю за руку, вывелъ его вонъ изъ селенія и такою же влагою устъ Свомхъ исцълилъ его. Господь, какъ Онъ обыкновенно дълалъ неръдко, болъе или менъе прикрывая чудесное въ чудъ, соединяеть Свое могущество со средствами, бывшими тогда въ ходу между людьми, производя съ помощію этихъ средствъ нъчто выстественное въ форму естественнаго.

Такъ Онъ поступилъ напр. приказывая Своимъ ученикамъ помазывать больныхъ елеемъ, который считался на Востовъ однимъ изъ наилучшихъ цълебныхъ средствъ (Марк. VI, 13; ср. Іак. V, 14). Не елей, а слово Его исцъляло; но безъ елея ученикамъ слишкомъ трудно было бы расположить къ въръ въ силу, при ихъ посредствъ дъйствующую, тъхъ, которые могли исцълиться только своею върою, — трудно было бы внушить имъ въру въ силу, которая должна исцълить ихъ. Такъ смоквы, которыми обложили нарывъ у Езекіи, были дъйствительно настоящимъ лъкарствомъ, которое врачъ употребилъ бы единственно по указанію врачебной науки (Ис. ХХХУП, 21; 4 Цар. II, 20, 21). Теперь же, прикрывая себя естественнымъ посредствомъ, облекаясь въ формы естественнаго дъйствія, является на первомъ планъ дъло сверхъестественнаго исцъленія. Наиболье отличительную черту этого чуда составляеть постепенность дьченія. Правда, что замычается нычто подобное вы другихь случаяхь, какь напр. со слыпорожденнымь, который не прежде какь по умовеніи вы вупальны "пришель врячимь" (Іоан. ІХ, 7); но ходь самаго прозрынія обозначень здысь съ большею выразительностію чымь вы другихь случаяхь. Господь, плюнувыему на глаза, возложилы на него руки и спросиль его, видить ли что? Онь взглянувы сказаль: вижу проходящихь людей какь деревья. Оны видить переды собою какія-то движущіяся формы не различая ихь образа или величины: по вышины кажутся деревьями, в по движенію людьми. Но благій Врачь не оставляеть Своего дыла неоконченнымь: потомы опять возложиль руки на глаза ему и вельны ему взглянуть. И онь иситальны и сталь видоть все ясно.

Златоусть и нъкоторые другіе объясняють эту постепенность врачеванія неполнотою віры самого сліпца, приводя въ доказательство то, что между тъмъ какъ другіе въ подобномъ здополучіи сами искали Господа и просили Его отврыть имъ очи, этотъ былъ въ Нему приведенъ другими, кавъ человъвъ, едва надъявшійся получить такое благодъяніе. Милосердый Господь, который не хотыль ни отвергнуть, ни исцилить, пока недужный въ этомъ отчанвался, даровалъ ему слабый проблескъ благодати, дабы чрезъ то пробудить въ немъ болве сильное чанніе полнаго дара, а съ пробуждениемъ его вполнъ удовлетворилъ это чаяние. Для остальнаго міра постепенность исціленія свидітельствуєть о свободномъ дъйствін благодати Божіей, которая не ограничивается навнить-либо однимъ путемъ проявленія, но проявляетъ себя разнообразно, иногда постепенно, а иногда мгновенно. И въ самомъ дълъ, нельзя найти болъе подходящаго символа той постепенности, съ которою Тотъ, Кто есть свъть міра, иногда допускаеть человъка, къ Нему приходящаго, быть участникомъ Его просвъщающей благодати. Закоренълыя заблужденія, давнія ослъпленія не вдругъ исчезають; не всв сразу начинають видеть ясно, временами еще остается застарълая слъпота, застилающая ихъ эръніе; они видять людей, которые вмъ представляются какъ деревья движующіяся. Между тімь въ благопріятное время Господь довершаеть начатое, Онъ есть "Начальникъ", Онъ есть и "Совершитель въры", Онъ снова возлагаеть на нихъ руки, и они различають каждаго человъка.

И послаль его домой, сказавъ: не заходи въ селеніе, и не разсказывай никому въ селеніи (ср. Мато. ІХ, 30; Марк. І, 44; VII, 36). Въ первомъ приказаніи по видимому заключается и второе, такъ какъ не зашедши въ селеніе, онъ не могъ разсказывать объ этомъ въ селеніи. Но св. Маркъ любитъ такого рода усиленныя выраженія, дабы чрезъ такое повъствованіе произвести сильнъйшее дъйствіе на читателей. Лучше ли на этотъ разъ было исполнено приказаніе Господа, чъмъ въ другихъ подобныхъ случаяхъ, намъ неиввъстно.

## ИДЕАЛЪ ЖЕНЩИНЫ ХРИСТІАНКИ.

Поучение въдень Пречистыя Дѣвы Богородицы, Казанскаго Ея образа, октября 22,

Преосвященнаго Никанора, епископа Уфимскаго и Мензелинскаго.

Иредста Царина одесную Тебе, въ ризахъ позлащенных однянна преиспещренна. Вся слава дщери наревы внутрь. Приведутся Царю Диви въ слава внутся ен приведутся Тебъ. Приведутся в весели и радовании, ведутся въ храмъ Царевъ. Нсал. 44. 10—16.

Въ восторженномъ состояніи наитія свыше, изъ сердца древняго пророка псалмопъвца изливается слово благое. Движимый силою духа Божія языкъ псалмопъвца, какъ трость книжника скорописца, изрекаетъ, а вдохновенныя уста поютъ пъснь о Царъ Сынъ Божіемъ, нисходящемъ на землю подъ видомъ воцаренія и духовнаго брака Сына Царева, наслъдника Царя царствующихъ, превъчнаго Бога. Вотъ боговдухновенныя уста псалмопъвца поютъ: "Богъ во плоти, Ты прекраснъе сыновъ человъскихъ. Благодать льется изъ устъ Твоихъ. Благословляетъ Тебя на Твоемъ престолъ Богъ Отецъ Твой на въки. Препоящь же себя по бедру мечемъ Твоимъ. Сильный, одъй себя славою Твоею и красотою Твоею и въ семъ украшезіи Твоемъ поспъши явить себя людямъ, возсядь на колесницу для явленія истины и кръпости и правды и десница Твоя покажеть дъла дивныя... Возсъ-

даешь Ты на престоле твоемъ, Боже, во векъ... Воть предстала у престола Твоего одесную Тебя царица, облеченная въ золото. офирское, золотыми узорами одъянная и преиспещренная. Но вся слава Ея, вся красота дщери царевой внутри ея, въ ея душъ. Всявдъ за нею на торжество небеснаго духовнаго брана приводятся въ Царю лики девъ, подруги Ея; приводятся съ веселіемъ и ликованіемъ и входять въ чертоги Царя небеснаго на радость въчную". Въ этой пророчественной пъсни, по принятому въ дервви толкованію, подъ образомъ преукращенной царицы предъизображается слава царицы небесной, преблагословенной Дъвы Маріи; предначертывается дивное для неба и земли приближеніе Ея въ пренебесному престому Бога Отца, дабы уневъститься Сватому Духу и родить отъ пречистыхъ вровей своихъ Сына Божія, Богочеловъка, Спасителя міру; чтобы пренепорочнымъ шествіемъ своимъ иъ престоду Царя царствующихъ указать путь въ брачный небесный чертогь премногимъ сонмамъ непорочныхъ дъвъ, какъ и ликамъ преподобныхъ и праведныхъ матерей, которыя, шествуя по стопамъ царицы небесной, преблагословенныя Богоматери, возводятся на высоту духовныхъ невъстъ Христа, Сына Божія, Сына Дівы пречистыя, единыя благословенныя въ женахъ. Потому и наречена она преблагословенною Девою и единою благословенною въ женахъ что низвлении на себя всъ благословенія неба, Она разлида ихъ на всвиъ мужей и женъ, указавъ всвиъ и особенно женамъ, своимъ. царскимъ шествіемъ прямвішій путь къ небу. Она, пречистая Дъва Марія, своимъ пришествіемъ въ міръ принесла на землю. прежде невъдомый міру совершеннъйшій идеаль женщины христіанки.

Этоть идеаль женщины-христіанки по запросу нашего времени, по смыслу и духу Христовой церкви и постараемся начертать, въ честь настоящаго празднованія, во славу преблагословенныя въ женахъ Дъвы Маріи.

Не стоитъ, было бы долго и не совсѣмъ умѣстно здѣсь и теперь сравнивать идеалъ женщины христіании съ высшимъ идеаломъ женщины языческаго классическаго міра, не говоря уже о женщинахъ другихъ менѣе образованныхъ языческихъ народностей. Нѣтъ возможности ставить въ какое-либо сравненіе дажеримскую Лукрецію или извѣстную препрославленную спартанскую

Digitized by Google

мать, по духу мёста и времени полную суроваго героизма и самоотверженной любви из отечеству, съ праведною Елизаветою, матерью Предтечи, или съ праведною Анною, матерью Богоматери, или съ Маріею Магдалиною и Маріею Египетскою, съ мученицами Осклою и Варварою, какъ и съ неисчислимымъ сонмомъ преподобныхъ и праведныхъ матерей и дѣвъ. А сравнимъ идеалъ женщины новозавътный христіанскій съ идеаломъ начертаннымъ въ Ветхомъ завъть.

По первоосновному совъту въ тройческомъ единствъ Божества о сочворении жены: "не добро быти человъку единому, сотворимъ ему помощника по нему" (Быт. 2, 18); по первоосновному творческому закону: "сего ради оставить человъкъ отца своего и матерь и прилвинтся въ женъ своей, и будеть два въ плоть едину" (Быт. 2, 24); по первоосновному творческому благословенію и ваповёди: "раститеся и множитеся и наполните земию" (Быт. 1, 28), въ Веткомъ завътъ всякая женщина воспитывалась исключительно для того, чтобы, пришедши въ меру возраста, сдълаться женою мужа, матерію дітей и помошницею главы семейства въ домостроенів. Этимъ замыкалось общее и можно-сказать высшее призвание встхозаветной женщины. Такъ у псалмопънца воспъвается, какъ великое благословение Божие, многоплодіє жены. "Блаженъ кто боится Господа, кто ходитъ путями Его! Жена твоя, какъ плодовитая лоза, въ домъ твоемъ; сыновья твон, какъ масличныя вътви, вокругъ транезы твоей. Увидинъ сыновъ у сыновъ твоихъ. Такъ благословится человъвъ, боящійся Господа (Пс. 12,). У ветхозавътнаго богопропросвъщеннаго мудреца токъ прославляются начества добродътельной жены, какъ помощницы мужа, какъ хозяйки дома. "Кто найдетъ добродътельную жену,--цъна ея выше женчуговъ и камней многоприныхъ. Увърено въ ней сердце мужа ея. Во всъ дни живни своей она воздаетъ мужу добромъ, а не здомъ. Она добываетъ шерсть и ленъ, и съ охотою работаетъ своими руками. Она, какъ купеческій корабль, издалека добываеть хлівов свой. Она встаеть еще ночью, и раздаеть пищу въ домъ своемъ и урочное служанкамъ своимъ. Задумываетъ она о полъ и пріобрътаеть его; отъ плодовъ рукъ своихъ насаждаеть виноградникъ. Она чувствуеть, что занятіе ея хорошо, и свътильникъ ея не гаснетъ и ночью. Протягиваетъ руки свои въ прядив и персты

ея берутся за веретено. Не боится стужи для семьи своей, потому что вся семья ен одета въ двойныя одежды. Она и чужому бъдному отврываеть длань свою, и руку свою подаеть нуждающемуся. Она дълаетъ себъ ковры; виссонъ и пурпуръ-одежда ея. Она дълаетъ поврывала и продаетъ, и поясы доставляетъ купцамъ финикійскимъ. Во всемъ она наблюдаетъ за хозяйствомъ въ домъ своемъ, и не всть хавба праздности. Крепость и прасота одежда ея, и весело смотрить она на будущее. Уста свои открываеть съ мудростію, и кроткое наставленіе на языка ея. Встають дети, и ублажають ее;--мужь, и хвалить ее. Мужь ея славится у воротъ, когда сидитъ и держитъ совътъ со старъйшинами земли. Миловидность обманчива, и врасота суетна; но жена, боящаяся Господа, достойна общей и всякой хвалы" (Притч. Сол. гл. 31). Такъ въ добродътельной женщинь, какъ женъ, матери и хозяйкъ, прославляются ея върность мужу, домовитость и дъятельность, припость мышцъ и рукъ, неусынное трудолюбіе и бодрая заботливость о домъ, ея щедродательность не только въ домашнемъ кругу, но и чужимъ нуждающимся, ея бодрая нарядность, красота и веселость, ея мудрость и кроткая наставительность, а конецъ и завершение всего-страхъ Господень. Тъ же черты въ добродетельной женщине прославляются и у другаго ветхозавътнаго мудреца, у Інсуса сына Сирахова, черты доброты и любезности, благоразумія, кротости и душевной благовоспитанности, стыдливости и душевной воздержности, красоты въ домовитости, въ убранстве дома, и красоты, какъ отпечатва добродътели въ эрвломъ возраств. "Счастье мужа добрая жена, и число дней его сугубое. Радость мужа жена добродътельная, и лъта его исполнить миромъ. Добрая жена счастливая доля, она дается въ удёлъ боящимся Господа. Съ нею у богатаго и бёднаго сердце довольное и лице во всякое время веселое. Любезность жены усладить дни ея мужа, и благоразуміе ея утучнить кости его. Кроткан жена-даръ Господа, и нътъ цъны благовоспитанной душв. Благодать на благодать жена стыдливая, и нътъ достойной мёры для воздержной души. Что солице восходящее на высотахъ Господнихъ, то красота доброй жены въ убранствъ дома ея. Красота лица ея въ эрвломъ возраств-что свътильнивъ, сіяющій на святомъ свъщникъ" (Іис. Сир. гл. 27): такъ она сіяетъ вроткимъ и святымъ блескомъ.

Руководимыя этимъ присущимъ Ветхому завёту идеаломъ, воодушевляемыя испоннымъ духомъ святыни, въющимъ еще изъ патріархальной древности, изкоторыя избранницы изъ ветхозавътныхъ женъ достигли такой праведности, что удостоились чести быть выставленными и въ Новомъ завътъ въ образедъ для подражанія христіанскихъ женъ, какова родительница Богоотроковицы Маріи праведная Анна, какова мать Предтечева праведная Едизавета, какова праматерь върующихъ праведная Сарра, ноторой святый апостоль Петръ, въ примъръ женамъ христіанскимъ, приписываетъ святое, чистое, богобоязненное житіе, упованіе на Бога и повиновеніе мужу съ одной стороны, а съ другой и благотворное вліяніе на праведнаго супруга посредствомъ чистаго богобоязненнаго своего житія, посредствомъ украшенія себя не вившнимъ плетеніемъ волосъ, не золотыми уборами или нарядностью въ одеждъ, но нетлънною красотою сопровенивго въ сердцъ человъка, нетлънною прасотою кроткаго и молчаливаго духа (1 Пет. 3, 1-6). Такова же была, въ исходъ Ветхаго завъта, и Анна пророчица, дщерь Фануилева, которая на половину принадлежала уже Новому завъту, которая проживъ съ мужемъ отъдъвства своего только семь лътъ, вдова лътъ восьмидесяти четырехъ, не отходила отъ храма, постомъ и молитвою служа Богу день и ночь (Лук. 2, 36-37), предначавъ своимъ воздержно-целомудреннымъ, постническимъ, молитвеннымъ, всецвло богопредвинымъ, подвижническимъ житіемъ, несчетный сонмъ подвижницъ уже новозавътныхъ.

Но какъ въ Ветхомъ завъть исключительнымъ призваніемъ женщины считалась жизнь въ супружествъ, а многоплодіе жены признавалось благословеніемъ Божіимъ, безплодіе же и неимъніе чадъ—знакомъ немилости Божіей и поношеніемъ между людьми, поношеніемъ не только для жены, но и для мужа: поэтому для увеличенія многочадія въ семьъ попущено было въ Ветхомъ завъть многоженство. А попущенное Богомъ въ благихъ цъляхъ умноженія человъческаго рода, какъ и благословеннаго съмени натріарховъ, многоженство низведено было сладострастіемъ людскимъ до наложничества. А то и другое, многоженство и наложничество, понижая кногда до послъдней степени богоуставную, естественную, наитъснъйшую любовь, какая можетъ быть у единаго мужа только въ единой женъ, составляющей съ нимъ едину

плоть и единый духъ, питая наобороть въ муже холодное жестосердіс во многимъ женамъ и наложницамъ, какъ и обратно, воспламеняя слишкомъ часто, если только не постоянно вивсто любви, привязанности и всецвлой преданности, жестокую, лукавоковарную ненависть у многихъ женъ къ мужу ,къ которому такъ мало онъ были привязаны, который имъль право замънять ихъ одну другою, какъ вещь вещью, --- все это повело не только къ допущенію, но и въ легкости развода. А всё эти ветхозавётные обычан, какъ и возникшіе изъ исконныхъ обычаевъ законы неизбъяно вели къ тажкому униженію и даже часто къ развращенію еврейской женщины, конечно съ огромнымъ вредомъ и для мужей, и для всего народа и для всего общественнаго строя. Жена была тогда часто не подруга мужа, въ высшемъ и теснейшемъ смысле слова, а весьма часто только раба, съ унизительнымъ навначеніемъ быть орудіемъ для удовлетворенія чужой похоти; даже можно сказать, была чуть не вещь, принадлежность дома, мъняемая по прихоти; но вещь живая, то растяваемая отвращениемъ къ своему ненавистному властелину, то возжигаемая чувствомъ естественной ревности и злобы къ ненавистнымъ соперницамъ, отстанвающая свои естественныя права хитростью и коварствомъ, н весьма часто вольная и невольная прелюбодейца, такъ какъ по слову Христа Спасителя, самый разводъ, безъ основательной вины, съ цвлію новаго брачнаго сопряженія, быль прелюбодъяніемъ, прелюбодъяніемъ двустороннимъ или даже четверосторожнимъ; такъ какъ и разведшійся съ женою, оженившійся на другой, впадаль въ прелюбоденние, и женившийся на разведенной также впадаль въ прелюбодъяніе. Можете судить, какъ мало всвиъ этимъ возвыщалось въ Ветхомъ завете нравственное значеніе женщины. Оттого въ Ветхомъ завъть встръчается ненало суровыхъ изреченій о женахъ недобрыхъ. "Лучше жити со львомъ и змісю, неже жити съ женою дукавою. Мала есть всякан злоба противу злобы женствй. Сердце унылое и лице чальное и язва сердечна-жена лукава. Отъ жены начало гръха и чрезъ нее все мы умираемъ. Не давай воде выхода, ни злой женъ власти" (Інс. Сир. 25, 18-29).

Вольное же дъвство, всецълое посвящение своего тъла и духа Богу, какъ между женщинами, такъ и между мущинами, было въ Ветхомъ завътъ совсъмъ внъ обычаевъ. Въ какой мъръ въчное дъвичество считалось тогда несчастиемъ, достойнымъ слезъ, и самою тяжкою жертвою Богу, можно судить по примвру дщери Ісфевевой. Судія израилевъ Ісфеві, выступая войною на Аммонитянъ, произнесъ такой обътъ Господу: "если Ты предашь Аммонитянъ въ руки мон, то по возвращении моемъ съ миромъ отъ Аммонитянъ, что выйдетъ изъ вороть дома моего на встрвчу мив, будеть Господу и вознесу сіе во всесожженіе. И поразивъ Аммонитянъ прищелъ Іефови въ домъ свой. И вотъ дочь его выходить на встръчу съ тимпанами и ликами. А она была у него одна и не было у него еще ни сына, ни дочери. Когда онъ увидълъ ее, разодралъ одежду свою и сказалъ: ахъ, дочь моя! ты сразила меня! Я отверзъ о тебъ уста ион предъ Господомъ, и не могу отречься. Она сказала ему: отецъ мой! ты отверзъ уста твои предъ Господомъ, -- и дълай со мною то. что произнесли уста твои, когда Господь совершиль чревъ тсбя отмиценте врагамъ твоимъ. Но сделай мие только вотъ что: отпусти меня на два мъсяца, я пойду, взойду на горы, и оплачу дъвство мое съ подругами монми. Онъ сказалъ: пойди; и отпустилъ ее на два мъсяца. Она пошла съ подругами своими, и оплакивала дъвство свое въ горахъ. По прошестви же двухъ мъсяцевъ, она возвратилась въ отцу своему, и онъ совершилъ надъ нею объть свой, который даль, и она не познала мужа". Полагають, что она посвящена была на въчное до смерти служение Богу при скинии,это и было вознесеніемъ ея въ жертву всесожженія Богу. И это необычное тогда, въ Ветхомъ завъть, столь обычное у насъ въ христіанскомъ міръ, жертвоприношеніе себя Богу, такъ поразило тогда Израильтянъ, что тогда вошло было въ обычай у Израиля, что ежегодно дочери израилевы ходили оплакивать дочь Гефовя четыре дня въ году, такъ какъ она не познала мужа до смерти.

Волею-неволею сія дщерь Ісфовя, столькими слезами оплаканная, оказалась въ Ветхомъ завътъ прообразомъ пречистой Дъвы Маріи, низведшей на себя и на все человъчество столько благословеній земныхъ и небесныхъ. Когда во исполненіе своего объта Богу, праведные родители Богоотроковицы Маріи Іоакимъ и Анна съ ликами дъвъ ввели Ее въ храмъ Господень, воспитатися въ Божіе жилище, тамъ Она, какъ избраннъйшій сосудъ благодати Божіей, первая изъ ветхо-закътныхъ женъ, пришедши въ возрасть, предъявила ветхозавътнымъ священникамъ свой вольный обътъ приснодъвства Богу, содълавшись и вънцемъ ветхозавътныхъ и начаткомъ чистъйшихъ женъ и дъвъ новозавътныхъ, освятивъ собою и чистъйшее дъвство Бога ради и рождество, и семейную и подвижнически созерцательную жизвъ, осуществивъ въ себъ новозавътный идеалъ всецъло посвященной Богу дъвы и жены, матери и приснодъвы.

Явившись въ міръ не разорить, но восполнить древній законъ, Христово Евангеліе не разорило, а возстановило и восполнило и первоосновный творческій законъ относительно неразрывности брачнаго союза единаго мужа съ единою женою, подтвердивъ устами самого Христа Спасителя исконный божественный приговоръ: "оставить человъкъ отца своего и мать, и прилъпится къ женъ своей и будуть два одною плотію, такъ что они уже не двое, но одна плоть. Что Богъ сочеталъ, того человъкъ да не разлучаетъ" (Мат. 19, 5—6). Освященный Богомъ и цервовію союзъ мужа и жены въ христіанствъ возвышенъ на степень таинства и тайны, на высоту таинственнаго символа и подобія таинственному союзу Христа съ церковію, какъ и со всякою стремяющеюся къ союзу со Христомъ душею.

Освящая бракъ, христіанство благословляеть и цель брака. Христіанство ставить жент въ спасительную заслугу предъ Богомъ самый акть чадородія, по закону правды и мадовоздающей милости Божіей. Женъ согръшившей, соблазнившей и мужа, въ наказаніе за гръхъ правда Божія изрекла приговоръ: "умножая умножу скорбь твою въ беременности твоей, въ бользии будешь рождать дътей; и къ мужу твоему влечение твое, и онъ будетъ господствовать надъ тобою (Быт. 3, 16). А побуждаемая милостью мудрость Божія соділала, что средство наказанія за грімть явилось и способомъ спасенія. Почему св. апостоль Павель и учить, что "жена спасется чадородія ради, если пребудеть въ въръ и въ любви, и во святыни съ цъломудріемъ" (1 Тим. 2, 15). Почему, указавъ средоточіе призванія женщины въ продолженіи рода, христіанство располагаеть и прочія обязанности ея такъ, что женщина должна развивать свою дънтельность прежде всего и главнымъ образомъ въ кругу семьи и дома. Почему св. апостоль Павель и внушаеть, что "вдающій браку свою діву дочь добръ творитъ". То же поприще семейной жизни, какъ естественное и болъе безопасное, апостолъ Павелъ указываеть и вдовицамъ, особенно же юнымъ. Имъя въ виду опасность, что

юныя вдовицы, будучи праздны, пріучаются ходить по домамъ, и бывають не только праздны, но и болтливы, и говорять чего не должно, св. апостолъ желаеть, чтобы молодыя вдовы вступали въ бракъ, служили Богу и человъчеству рожденіемъ дътей, управляли домомъ, не подавая повода къ злоръчію; чтобы, пребывая безпорочными, учились сами и детей своихъ учили почитать свою семью въ страхв Божіемъ, и воздавать должное родителямъ, памятуя, что если вто о своихъ, а особенно о домашнихъ не печется, тотъ отрекся отъ въры и куже невърнаго (1 Тим. гл. 5). Вит же домашней сферы христіанство указываетъ женщинамъ поприще благихъ дълъ, не особенно удаляющееся оть той же сферы, восхваляя христівнку, которая ділаеть себя извъстною добрыми дълами, по преимуществу дълами милосердія, если благоустрояя свою семью, воспитывая детей, она принимала странниковъ, умывала ноги святымъ, помогала бъдствующимъ и была усердна ко всякому благому дълу благотворенія.

Замвичательно, что христіанство, вмвняя женщинв въ обяванность воспитывать и наставлять двтей какъ и всю семью, не сочувствуеть открытой учительной двятельности женщины, именно властному, особенно же публичному ея учительству. "Учить женв не позволяю", заповвдуеть апостоль Павель (1 Тим. гл. 2),—"ни властвовать надъ мужемъ, но быть въ безмолвіи. Жена и сама учиться должна въ безмолвіи со всякою покорностію. Жены ваши въ церквахъ да молчать; ибо не позволено имъ говорить, а заповвдано быть въ подчиненіи. Не прилично женв говорить въ церкви" (1 Кор. 14, 34—35). Не желають св. апостолы, чтобы жены совершали и общественныя молитвы въ церкви для другихъ (1 Тим, 2, 8—9), какъ и пресвятая Дъва Богородица никогда въ церкви не священнодъйствовала и не учила, уступая эту честь въ своемъ присутствіи св. апостоламъ.

Св. апостолы заповъдуютъ, чтобы жены являлись въ церкви, какъ и вообще предъ другими людьми, въ приличномъ одъяніи, съ главами покровенными, со стыдливостію и цъломудріемъ; чтобъ украшали себя не плетеніемъ волосъ, ни золотомъ, ни жемчугомъ, ни многоцънною одеждою, но добрыми дълами, какъ прилично женамъ, посвящающимъ себя благочестію; чтобъ украшеніе ихъ было не внъшнее плетеніе волосъ, не золотые уборы или нарядность въ одеждъ, но сокровенный сердца человъкъ въ

нетленной красоте кроткого и молчаливаго духа, что предъ Богомъ драгоценно, какъ некогда и въ Ветхомъ завете укращали себя святыя жены, уповающія на Бога, повинунсь своимъ мужьямъ, какова была праведная Сарра, жена отца върующихъ Авраама. Правда, слово Божіе признаеть и вившиюю красоту благословеніемъ небесъ. "Добра взоромъ въло", неръдко повторяется въ словъ Божіемъ о библейскихъ женщинахъ. Но христіанство желаеть, чтобы красота вившияя непремвино была отблескомъ врасоты внутренней, красоты потаеннаго человъка сердца, какова была духоносная врасота преблагословенныя Дъвы Маріи, по древнему преданію. "Какова Владычица наша пречистая Дъва Богородица, живущи на землъ, была нравомъ, издревле предано сице. Дъва была не токмо плотію, но и духомъ, въ сердцъ, смиренна, въ словъ благомудренна, въ глаголаніи нескора, въ чтеніи всегдашня, въ трудівко бодра, въ бесіндако цівломудренна, яко съ Богомъ, а не съ человъки бесъдуя. Никого не обижала, но всёмъ всякихъ благъ желала; ни возгнущалась никакимъ хотя и убогимъ человъкомъ; ни надъ къмъ не посмъялась, но все, что усматривала, ублажала: благо, благо. Ничего не было въ устахъ Ея таковаго, что бы не изливало благодати, въ дълъ все дъвственно и вся Она дъвственная. Внъшній дикъ Ея образомъ былъ внутренняго совершенства, изображениемъ благоутробия и незлобія. Со нравомъ же Ел пресвятымъ, какова была Она и тълеснымъ образомъ, обрътается въ древнемъ преданіи сице: была Опа во всякомъ дълъ честна и постоянна, мало въло и то потребное глаголющи, къ слушанію готова и благоглаголива, честь каждому и почитание воздавая, возраста мернаго, лица Ея видъ былъ, какъ видъ зерна пшеничнаго, власа желтаго, очей острыхъ, въ воторыхъ зъницы подобны были масличнаго плода виду; брови Ея бяху навлонены и изрядно черны, носъ не кратокъ, устив яко цевтъ розы, исполнены сладкословестя. Лице не кругло, ни остро, но мало продолжено. Руки купно и персты продолговаты. Была Она напоследокъ всякаго киченія непричастна, проста, ни мало въ лицъ не притворяющаяся, никоея же мягкости съ собою и въ себъ имущая, но смиреніе изрядное являющая. Одежды, которыя носила, были просты и естественнаго вида, какъ и нынъ святый покровъ пресвятыя главы Ея являеть. И ввратцъ рещи: во всъхъ дълахъ Ея многая божестоенная благодать присутствовала" (Минея-Четья, авг. 15 день).

Замъчательно, что христіанство желаеть, чтобы жены оказывали законное благотворное вліяніе на мужей, не господствуя надъ ними, а наооборотъ покорствуя имъ. Такъ св. апостолъ Петръ внушаетъ: "жены, повинуйтесь своимъ мужьямъ, чтобы тв изъ нихъ, которые не поворяются слову, житіемъ женъ своихъ безъ слова пленены были, когда увидять ваше чистое, богобоязненное житіе (1 Пет. 2, 12). Своею чистотою, невинностію, святостью жена можеть даже спасти мужа, даже недобраго мужа. Ибо, по слову апостола Павла (1 Кор. 7, 14-17), женою върующею освящается мужъ невърующій", какъ и наооборотъ. "жена невърующая освящается мужемъ върующимъ. "Почему ты знаешь жена", -- вопрошаеть св. апостоль, -- "не спасешь ли мужа? Или ты, мужъ, почему знаешь, не спасешь ли жены? Только каждый поступай такъ, какъ Богъ опредвинлъ", какъ Господь каждаго призвалъ. Да, христіанство не проповъдуетъ равенства мужа и жены, не стремится уничтожить или даже сгладить боговданную разность половъ. Нътъ. Но не смущайтесь жены. Христіанство не выдаеть вась мужьямь и головою. Оно запов'ядуеть мужьямъ не только любить женъ, какъ свои собственныя тъла, но и обращаться съ ними благоразумно, воздавая имъ особую честь, какъ немощиващимъ сосудамъ, и какъ сонаследницамъ благодатной жизни (1 Пет. 3, 7).

Семейная жизнь—это общее самое естественное призваніе женщины, это естественное для нея поприще для упражненія себя въ добродътели и для снисканія въчнаго спасенія. Но это низшая степень христіанскаго совершенства для женщины такъ же какъ и для мущины. А высшая степень—это жизнь дъвственная, это всецьлое посвященіе себя на служеніе Богу, это отреченіе отъ всъхъ даже естественныхъ и законныхъ, благословляемыхъ Богомъ утъхъ и мірскихъ попеченій, ради Бога, ради высшаго очищенія души, ради тъснъйшаго сочетанія ея со Христомъ, небеснымъ женихомъ какъ всей Христовой церкви, такъ и каждой христолюбивой души. Почему св. апостолъ Павелъ и желаетъ, чтобы всъ люди были, какъ и онъ, оставаясь безбрачными. Впрочемъ прибавляетъ онъ: "каждый имъетъ свое дарованіе отъ Бога, одинъ такъ, другой иначе. Безбрачнымъ и вдовамъ говорю: хо-

рошо имъ оставаться, какъ я. Но если затрудняются, пусть вступають въ бракъ. Но я вамъ сказываю: время жизни коротко и печально, такъ что имвющіе женъ должны быть какъ не имвющіе, и пользующіеся міромъ симъ, какъ не пользующіеся. Преходить бо образь міра сего. А я хочу, чтобъ вы были безъ излишнихъ мірскихъ заботъ. Неженатый заботится о Господнемъ, какъ угодить Господу; а женатый заботится о мірскомъ, какъ угодить женв. Есть разность между замужнею и двищею. Не замужняя заботится о Господнемъ, какъ угодить Господу, чтобъ быть святою и тыломъ и духомъ; а замужняя заботится о мірскомъ, какъ угодить мужу и міру. Говорю это для вашей же пользы, не съ темъ, чтобы наложить на васъ узы, но чтобы вы благочинно и непрестанно служили Господу безъ развлеченія, отложивъ всякое нынъ житейское попеченіе" (1 Корино. гл. 7). . Самъ Христосъ мужьямъ и женамъ, юношамъ и дъвамъ, возгласиль: "блажени чистій сердцемъ, яко тій Бога уарять. Аще кто хощеть по Мив идти, да отвержется себе и возьметь кресть свой и по Мив грядеть. Иже любить отца или матерь паче Мене, нъсть Мене достоинъ. И иже любить сына или дщерь паче Мене, нъсть Мене достоинъ. И иже не пріиметь преста своего и въ сабдъ Мене грядетъ, нъсть Мене достоинъ. Обрътый душу свою погубить ю, а иже погубить душу свою Мене ради, обрящеть ю. И всякъ, иже оставить домъ или братьевъ, или сестеръ, нии отца, или мать, или жену, или детей, имени Моего ради, сторицею пріиметь и животь въчный наслідуеть." По общемъ воскресеніи "ни женятся, на посягають, но яко ангели Божім на небеси суть. Будите убо вы совершени, якоже Отепъ вашъ небесный совершенъ есть". И по этому божественному зову многіе сонны не только мужей, но и женъ, отреклись не только міра . н всего, что въ міръ, но и себя самихъ; отренянсь отца и матери и всявихъ семейныхъ привязанностей, чтобы последовать за Христомъ, чтобы принадлежать Ему единому всемъ существомъ своимъ; чтобы умертвить въ себъ ветхаго человъка, а обновленнымъ внутреннимъ духовнымъ человъкомъ сочетаться со Христомъ и облечься въ Него, чтобъ умереть со Христомъ и спогребстись съ Нимъ и воскреснуть въ Немъ.

По этому божественному зову пошли въ следъ за Господомъ Марія Магдалина, Марія сестра Лазаря, пошли святыя жены

муроносицы, пошли блудницы кающіяся, пошли тысячи тысячь дъвъ и женъ подвижницъ и мученицъ, которыя изумили міръ своими подвигами, своимъ самоотвержениемъ, своими страданиями за Христа, своимъ самоумерщвленіемъ ради Христа. Пошли сонны мученицъ, изъ которыхъ каждан "зоветь ко Христу веліниъ гласомъ: Тебе, женише мой, люблю я, Тебе ищущи страдальчествую и сраспинаюся и спогребаюся крещенію Твоему, крещенію кровію, да царствую въ Тебъ, и умираю за Тя, да и живу съ Тобою, почему и прінми меня, яко жертву непорочную, пожершуюся Тебъ". Пошли за Христомъ сонны подвижницъ, воторыхъ подвиги самоумерщвленія по своей продолжительности были еще болъе тяжки, а по своей непревлонности, при удобопревлонности плоти и духа во гръху, еще болъе высоки, чъмъ вратвовременныя страданія мучениць, каковы напримірь поражающіе подвиги самоумерцивленія преподобной Маріи Египетской, какъ и другихъ преподобныхъ матерей, многіе годы день и ночь предстоявшихъ и предстоящихъ на служении Господу, и въ храмахъ Божінхъ и по уединеннымъ кельямъ, въ пустыняхъ и въ горахъ, н въ вертепахъ и въ пропастяхъ земныхъ. Пощли и ндуть за Христомъ многіе сонны женъ и дъвъ, которыя, храня себя въ цвломудрін и чистотв, отказавшись отъ всвую радостей естественной семейной жизни, всецько посвящають себя дыламь христіанскаго милосердія и самымъ тяжкимъ, а неръдво и стращнымъ подвигамъ служенія страждущему человічеству, служенія на поляхъ брани, въ дышащихъ заразою госпиталяхъ, въ са-. мыхъ темныхъ, грязныхъ, здовонныхъ и ужасныхъ притонахъ, гдъ томится нищая, немощная, неръдко развратная, отталкивающая, эловонная всякою духовною и вещественною вонью, пугающая своею грязью благовоспитанное чувство низшая наша братія, и все это выносять съ неслыханнымь въ языческой древности мужествомъ, твердостью и самоотвержениемъ, только ради Христа, чтобъ услышать въ грозный часъ смерти и последняго суда сладчайшій глась Христовъ: алкаль, жаждаль Я, въ темниць. быль, болень быль и вы послужили Мнв въ лицв сихъ братій Моихъ меньщихъ.

Видълъ ли, слышалъ древній языческій классическій міръ, мечталось ли высшимъ и лучшимъ языческимъ мудрецамъ, хотя бы то Платону и Цицерону, что-либо подобное идеалу христіансвой женщины!

А современный идеаль современной женщины далеко ли въ своемъ развитіи ушель выше идеала женщины, принесеннаго христіанствомъ? Увы! Современныя женщины отважно протягивають свои руки къ запретному древу познанія добра и зда. Смело срывають запретный плодъ,--- не яблоко, хотя и символическое райское, однакоже настоящее древесное яблоко, какое вкусила праматерь наша Ева, а запретный плодъ въ разныхъ смыслахъ, по смыслу древнихъ еретиковъ, и прежде всего по всеобъемлющему коварному внушенію змін искусителя: "не смертію умрете, а будете яко бози въдуще". Сивло заявляють свое право наряду съ мущинами, познать не одно добро-это скучно, это - противная односторонность, а и зло. Кто смветь запрещать имъ всестороннее развитіе? Прочь институтская наивность, граничащая съ невъжествомъ, долой дъвичья самозамкнутая стыддивость, вывъска узной ограниченности и тупости; современныя героини хотять познать все, выпить чашу до дна, пусть тамъ будеть горечь, пусть тамъ будеть ядъ, пусть на див тамъ гивадется самая смерть. Онв котять быть людьми вполнв смвлыми, развитыми, отважно завоевывающими для себя всв права жизни, всв человъческія права, чтобъ ничто человъческое не было имъ чуждо. Даже больше, хотять быть богами или богинями, да не тыми, какими мнили себя напитанныя романтизмомъ женщины XVIII философскаго энциклопедическаго въка, а богинями по духу нашего реальнаго, матеріальнаго въка, по вкусу современной философіи, по которой выше развитой женщины божественная природа не производила ничего. А Богъ на небъ? "Излишнее всегда" (увъряють онъ себя), "старое особенно теперь понятіе". А судъ за гробомъ? — "Пугало простецовъ" (ободряють онъ себя). А смерть въчная? - "О! зовемъ тебя", кличуть онъ ее, "какъ упокоеніе отъ треволненій жизни, какъ сладкій покой небытія! Самая жизнь", плачутся онъ, "даръ напрасный, даръ случайный, жизнь зачемъ ты намъ дана? А какъ судьбою тайной жизнь на казнь обречена, на казнь роковой борьбы за существованіе, то самая разумная забота прожить свою весну жизни какъ можно веселье, бодрве, свободные: ибо она отцвытеть и не воротится. Пусть цвъты цвътуть весной: ихъ цвътеніе дъйствительно лучшая краса жизни". А сказано: "въ болъзнъхъ родиши чада?" "Что дълать?" возражають онв. "естественный, хотя и не всегда пріятный законъ, который можно всячески обойти". А сказано: "къ мужу твоему обращение твое, и той тобою облагодати будеть?" "Это увидимъ", отвъчають онъ, "времена всяческаго рабства и деспотизма уходять невозвратно". Мечтають о независимости многознанія и положенія, о свободной широкой дъятельности, о розяхъ Семирамидъ и Аспазій. Но забывають, что таковыхъ историческихъ звъздъ первой величины, яркаго, хотя и сомнительной чистоты блеска, подозрительной хотя и громкой славы, только и было что двъ, три, четыре и не болъе десяти-двадцати на всемъ пространствъ исторіи, огромное же большинство ихъ страстныхъ подражательницъ, которыхъ такъ много развелось въ наши дни, оканчивають обыкновенно самою узкою и жалкою дъятельностью, всего менье славною, всего чаще позорною, а въ последние дни иногда и ужасно преступною, какъ кончила злосчастная П-ая, да и другія. Мечтають объ устройствъ фаданстерій, своихъ особыхъ расвъ на земль. И тогда-то думають наступить золотой въкь на земль. Дикан мечта, которая еще больше окажется несбыточной очевидною мечтой въ будущемъ, когда средства благоденствія людей на земль истощатся, а борьба за существованіе при оскудіній любви христіанской жестоко обострится. Не хотять быть христіанками, чтобъ не быть рабынями, смишивая одно съ другимъ, христіанство съ порабощеніемъ и униженіемъ женщины! Отъ успаховъ науки дожидаются поливащаго освобожденія отъ фиктивныхъ по ихъ ученію долговъ. А обожаемая ими наука напомнить имъ, какъ и напоминаетъ уже, что развите женщины въ своемъ восхожденіи вверхъ кончило христіанствомъ, христіанскимъ идеаломъ женщины; а прежде того дъйствительно женщина была рабыней даже у образованивищихъ народовъ, не только у дикарей. А прежде того была многомужницей конечно у дикарей. А прежде того была достояніемъ общины конечно у грубыхъ дикарей. А прежде того была даже просто скотомъ другаго пола конечно у грубъйшихъ, потерявшихъ образъ Божій, оскотинившихся дикарей. Не объ этомъ ли мечтаеть, не туда ли направляется и современная передовая женщина? Не туда ли влечеть она за собой и другой полъ? Впрочемъ въ современной сумятицъ суемудрія не разберешь, кто кого влечеть. Явно только, что скрываясь отъ Бога, отъ Его всевиденія, въ листвіе смоковное своего скептицизма и пустомыслія, современные передовые люди, мущины и женщины влекуть другь друга къ такой безднъ униженія и ниспаденія, что должно чаять со страхомъ—самъ Богь, ставъ надъ этою бездною, когда "духъ Его уже не имать пребывати въ человъцъхъ сихъ, зане суть плоть", загремить надъ нею страшнымъ гласомъ уже не милосердія и жалости, какъ надъ падшимъ Адамомъ: "Адаме, гдъ есн?" а только правосудія и отвращенія: гдъ вы тамъ всъ?! и не для того загремить, чтобы вызвать ихъ изъ бездны, какъ падшаго Адама, а чтобъ отворить дно ея и попустить человъчеству бренному и гръщному, тяготъніемъ собственнаго влеченія, упасть на дно адобо. "Отыдите отъ Мене... ІІ Азъ вашей погибели посмъюся". Аминь.

## ОТВЪТЪ Г. ПРОФЕССОРУ ЛЕБЕДЕВУ

НА НОВУЮ ЕГО КНИГУ "ИЗЪ ИСТОРІИ ВСЕЛЕНСКИХЪ СОБОРОВЪ ІУ в У ВЪКА". МОСКВА. 1882 ГОДА.

Плодовитый профессоръ Московской духовной академіи г. Лебедевъ, уже два раза дававшій русскимъ читателямъ сочиненія относящілся къ исторіи Вселенскихъ Соборовъ 1), публикуєть о выходъ въ свъть новой книги, написанной имъ: "Изъ исторіи Вселенскихъ Соборовъ IV и V въковъ". Въ предупрежденіе читателей, еще незнакомыхъ съ этою книгой, прежде всего нужно сказать, что ея содержаніе совершенно не соотвътствуєть заглавію. Для выясненія исторіи Вселенскихъ Соборовъ она собственно ничего не можетъ дать. Въ ней авторъ старается, насколько удачно—увидимъ, представить лишь матеріалъ для харак теристики моей литературной дъятельности, моихъ литературныхъ пріємовъ, выразившихся преимущественно въ сочиненіи "Редигіозныя движенія на христіанскомъ востокъ въ IV и V въкахъ", съ нъкоторыми общими заключеніями о моемъ мышленіи, моемъ нравъ, моей натуръ и т. под.

Книга г. Лебедева составилась изъ статей, напечатанны въ трехъ внижвахъ академическато изданія, именуемаго Твореніями святыхъ отщевъ, и написанныхъ въ опроверженіе моихъ вритическихъ замъчаній на докторскую диссертацію г. Лебедева о Вселенскихъ Соборахъ VI и V въковъ 2). Г. Лебедевъ остался

') "Исторія четырекъ послідникъ Вселенскикъ Соборовъ" 1876 г. "Вселенскіе соборы IV и V віковъ" 1879 г.

<sup>\*)</sup> Мон притическія замічанія печатались въ "Правослявномъ Обозрінін" 1880 и 1881 года, и затімъ въ очень невначительномъ количествів экземпляровъ изданы отдільною книжкой подъ заглавіемъ "Религіозныя динженія на христіанскомъ востовів въ IV и V вікахъ".

очень недоволенъ этими замъчаніями. Ему показалось, что я ямыль въ виду-унизить его, уронить его честь (25 стр. новой книги г. Лебедева), пожалуй-подвести его подъ ответственность Ш Отдъленія (стр. 5) и подъ церковную анавему (стр. 241). Читателямъ "Православнаго Обозрвнія", на страницахъ котораго печатались мон замвчанія, болве чвиъ кому-нибудь можеть быть извъстно, что эти замъчанія составлены были съ полнымъ спокойствіемъ и безпристрастіемъ, съ возможною сдержанностью и снисходительностію, со всякимъ стараніемъ о томъ, какъ бы слишкомъ откровеннымъ и строгимъ сужденіемъ о диссертаціи г. Лебедева не причинить какого-либо практического вреда ея автору. Что касается до намека г. Лебедева на то, будто я своею рецензіею имъль въ виду обратить на него вниманіе III-го Отдвленія, то, не говоря уже о томъ, что моя литературная и практическая двятельность, кажется довольно известная, никогда не давала повода въ предположеніямъ подобнаго рода, въ данномъ случав такое предположение твиъ менве могло имвть масто, что въ докторской диссертаціи г. Лебедева нъть ни мальйщаго отношенія къ тэмъ предметамъ, которые подлежать въдънію учрежденій, подобныхъ ІІІ-му Отдъленію. Что касается до предположенія г. Лебедева о томъ, будто я своими критическими замізчаніями имвлъ въ виду навлечь на него церковную ананему 3), то опять-таки, не говоря уже о томъ, что церковная ананема въ настоящее время совсвыв почти не употребляется, г. Лебедеву, какъ церковному историку, должно быть извъстно, что эта крайняя върз въ пресвченію вліянія ложныхъ ученій и въ древней церкви употреблялась только въ особенныхъ случаяхъ, когда со стороны приверженцевъ такихъ ученій выказывалось въ нихъ врайнее упорство, когда такія ученія привлекали къ себъ цълыя партін последователей, готовыхъ изъ-за нихъ отделяться отъ церкви, и когда наконецъ церковною властію бывали испытаны напередъ и оказывались недъйствительными всякія предварительныя и болве мягкія мвры къ вразумленію заблуждающихся и злонамъренныхъ лжеучителей. Въ данномъ случав ничто подобное не могло имъть примъненія. Еслибы въ сочиненіяхъ г. Лебедева и дъйствительно оказались какін-либо неправыя мижнія, подвергать за нихъ анавемъ г. Лебедева, по нашему разумънію, еще не савдовало бы. Вопервыхъ потому, что г. Лебедевъ своихъ мивніяхъ вовсе не выказываеть непреодолимаго упорства; напротивъ онъ въ однихъ сочиненіяхъ весьма легко отказывается отъ того, что было высказано имъ въ другихъ. Во-



<sup>3)</sup> Это предположение выведено изъ того, что мои замѣчания противъ послъднихъ главъ сочинения г. Лебедева изложены въ 12 пунктахъ модобно (будто бы) 12 анавематизнамъ Керилла Александрійскаго противъ Несторія!!

вторыхъ мивнія г. Лебедева, сколько извъстно, особенно значительнаго распространенія не имвютъ и едва ди способны привичь къ себъ такихъ горячихъ приверженцевъ, которые готовы были бы изъ-за нихъ не то что уже отдълиться отъ церкви, но даже и отказаться отъ какихъ бы то ни было привидлегій по духовному въдомству. И въ третьихъ, еслибы церковная власть нашла нужнымъ принять какіи-либо мъры въ вразумленію г. Лебедева и его послъдователей, то безъ сомивнія, прежде примъненія крайней мъры осужденія и отлученія, ею употреблены были бы и оказались бы на сей разъ вполнъ достаточными болье легкія предварительныя мъры обузданія и исправленія.

Вообще это дело до меня не касается. Какъ частный человъкъ, лишь нъсколько занимающийся тою наукою, въ области которой г. Лебедевъ производитъ свои изследованія, я не только о церковномъ значенін, но и научномъ достоинствъ докторской диссертаціи г. Лебедева не прежде счель нужнымъ высказать свое сужденіе, какъ тогда, когда приговоръ высшаго учебнаго учрежденія (справедливый или несправедливый-не будемъ и теперь говорить объ этомъ) о дарованіи г. Лебедеву высшей ученой степени и соединенныхъ съ нею служсбныхъ преимуществъ уже быль утверждень высшею церковною властію. Г. Лебедеву мотивы, руководившіе меня въ этомъ елучав, были хорошо извъстны, и вследствіе этихъ-то мотивовъ мои критическія замьчанія по отношенію къ его книгв и явились нъсколько запоздалыми (за это г. Лебедевъ, кажется, долженъ былъ бы благодарить, а не упрекать меня, какъ дълаетъ онъ въ предисловін къ своему новому сочиненію). По этому же самому и при составленіи своихъ вритическихъ замьтовъ я старался не только строго держаться чисто научной почвы, но и самыя научныя сужденія о различныхъ мижніяхъ г. Лебедева выражать канъ можно сдержаннъе и осторожнъе, чтобы какимъ бы то ни было ръзкимъ или неосторожнымъ словомъ не подать повода къ какимъ-либо неблагопріятнымъ для г. Лебедева практическимъ последствіямъ. Поэтому и при разборъ совершение несостоятельныхъ мнъній г. Лебедева, я старался высказывать свое суждение о нихъ въ возможно снисходительной формъ, общее неныгодное впечатлъніе отъ его книги старался, сколько возможно, смягчить указаніями на лучшія стороны таланта и литературной дівятельности г. профессора <sup>3</sup>), изъ самой разбираемой вниги старался выбрать и выставить на видъ все дучшее, все сколько-нибудь ценное (какъ ни мало въ книгъ тавого), обратить вниманіе читателя на каждую страницу-чуть не на каждую строку, дающую сколько-нибудь



<sup>4)</sup> См. напр. самое начало монхъ притическихъ замъчаній, также стр. 63, 64, 66, 67 и др.

цвиный научный матеріаль или вызывающій на серьезное размышленіе фактъ, выводъ и т. д. <sup>5</sup>). И за все это хоть бы единое слово въ благодарность сказаль г. Лебедевъ въ своей новой книгъ...

Напрасно поэтому, совершенно напрасно г. Лебедевъ мои вритическія замычанія на его докторскую диссертацію старается вывести изъ какихъ-то иныхъ мотивовъ, помимо интереса чистой истины. Напрасно въ чисто-научную полемику вводить онъ совершенно нежелательную здёсь рёчь о III-мъ Отдёленіи и церковныхъ анасемахъ. По всей въроятности онъ думаеть этимъ въ глазахъ иныхъ своихъ читателей и почитателей болъе возвысить значение своей диссертации. Но такой приемъ всемъ не въ лицу профессору духовной академіи. Ни въ какихъ отношеніяхъ къ III-му Отдъленію я никогда не быль и права произносить надъ къмъ бы то ни было церковную анасему никогда себъ не усвоялъ "). Мои критическія заивчанія на диссертацію г. Лебедева чужды были всякихъ практическихъ мотивовъ; никакихъ побужденій къ тому, чтобы въ нибудь завидовать практическому положенію г. Лебедева или желать повредить ему-у меня не было и не могло быть. Мон замъчанія исходили не изъ иныхъ какихъ-либо мотивовъ, какъ изъ мотивовъ чистаго искренняго убъжденія, изъ уваженія къ высшимъ интересамъ науки и церкви, и ведены были въ предвлахъ чисто научной критики-безъ всякаго старанія забросать автора грязью, опозорить его честь и доброе имя, безъ всякихъ ругательствъ и инсинуацій, напротивъ со всвиъ надлежащимъ уважениемъ къ личности и положению г. профессора, и со всевозможными смягченіями и ограниченіями въ твхъ случаяхъ, когда о его ученыхъ мивніяхъ и пріемахъ требовалось произнести строгое суждение. Мало того и на научныя мивнія и пріемы г. Лебедева я, можеть быть, не счель бы нужнымъ обращать большое вниманіе, не сталь бы по поводу его диссертаціи писать цвиую свою внигу больше самой диссертаціи, еслибы въ диссертаціи г. Лебедева отражались только личные недостатки его литературной дъятельности. Но диссертація г. Лебедева явилась характернымъ отраженіемъ многихъ возэрвній и тенденцій, широко распространенныхъ въ западной



<sup>•)</sup> Напр. въ разборъ 4-й главы диссертаціи г. Лебедева.

<sup>&</sup>quot;У Можетъ быть, сквжетъ кто-нибудь: для чего намъ и распространяться на эту тему по поводу несколькихъ незначительныхъ намековъ, брошенныхъ вскользь авторомъ "Исторіи Вселенскихъ соборовъ"? А для того именно, чтобы не повадно было квижить бы то ни было авторамъ бросать вскользь намеки такого рода. Иныхъ предметовъ намеками затрогнать не годится, а если есть поводъ говорить о нихъ, нужно говорить прямо и доказательно. И пропускать даромъ намеки такого рода не следуетъ. Нужно прежде всего, устранить въ полеминъ эту сторону дъла, чтобы после уже и не касаться ел.

церковной исторической наукв, начинающихъ проникать и въ нашу литературу, но въ существъ дъла весьма сомнительныхъ, ни на чемъ твердо необоснованныхъ, строго научно непровъренныхъ, и мало подходящихъ къ основамъ нашей православной церковно-исторической науки. Мнв казалось, что на эти возарвнія и тенденціи въ нашей церковно-исторической литературъ должно быть обращено серьезное критическое вниманіе, и я воспользовался книгою г. Лебедева, чтобы высказать по этому предмету, что могъ съ своей стороны. Вотъ что было для меня главнымъ мотивомъ въ составленію критическихъ замічаній по поводу диссертаціи г. Лебедева, вакъ заявиль я объ этомъ въ самомъ началь своихъ замъчаній (см. книгу "Религіозныя движенія" стр. 3, также стр. 34, 35, 45 и дал.). И вотъ почему многое въ моихъ замъчаніяхъ относится не прямо къ г. Лебедеву, направляется такъ-сказать дальше его книги-противъ самыхъ источниковъ, изъ которыхъ выходять усвоенныя имъ возврвнія и тенденціи. Мы охотно ввримъ, что г. Лебедевъ усвовлъ себъ эти возгрънія и тенденціи не вполнъ сознательно, не давая себъ яснаго отчета о томъ изъ навихъ началъ онъ выходять, и что подъ ними можетъ скрываться 7). Равнымъ образомъ мы нивавъ не имъли въ виду привлекать г. Лебедева въ отвътственности за то, что не имъ самобытно измышлено, и до чего онъ въ развитіи усвоенныхъ имъ воззреній не додумался (стр. 7 и дал.). Но мы считали нужнымъ указать на то, какой характеръ и какую научную цену имеють подобныя возоренія и тенденціи. Напрасно поэтому г. Лебедевъ и принимаетъ на свой счетъ то, въ чемъ онъ считаетъ себя неповиннымъ и что направлено собственно не противъ его диссертаціи, а противъ кое-чего по важнъе его диссертаціи.

Вмёстё съ тёмъ, при разборё диссертаціи г. Лебедева, мнё хотёлось высказать нёсколько собственныхъ мыслей о томъ предметё, котораго она касается: "О религіозныхъ движеніяхъ на христіапскомъ востоке въ IV и V вёкахъ". Воть почему въмоихъ вритическихъ замёчаніяхъ не столько критики, сколько положительнаго содержанія,—и моя книга "О религіозныхъ движеніяхи IV и V вв." уже никакъ не менёе диссертаціи г. Лебедева представляется самостоятельнымъ изследованіемъ того предмета, котораго она касается. На эту сторону дёла въ разборё моей книги г. Лебедевъ не обращаеть почти никакого вниманія, Можеть быть мысли и предположенія высказанныя мною неде-



<sup>&</sup>quot;) Въ началъ 6-й страницы г. Лебедевъ жалуется на то, что я "отънскалъ въ его инитъ такое, о чемъ онъ и самъ не догадывался". На стр. 15 онъ съ провісю говоритъ, что можетъ быть смыслъ его возвръній мив понятиве, чъмъ ему самому", Что же, это бываетъ иногда!

статочно развиты, мало подтверждены прямыми историческими указаніями, и вообще довольно поспашно изложены въ журнальныхъ статьяхъ, все-таки вызванныхъ вившнимъ поводомъ: но танъ навъ эти мысли были плодомъ самостоятельнаго изучения предмета, такъ какъ многихъ изъ этихъ мыслей мив не приходилось встрачать въ другихъ сочиненияхъ русскихъ и иностранныхъ, и такъ какъ у меня не было надежды когда-либо обстоятельные раскрыть эти мысли въ особомъ вполны обработанномъ научномъ трудъ, да и два раза возвращаться къ одному и тому же предмету не хотвлось: то я и счель не лишнимъ высказать эти мысли при разборъ диссертаціи г. Лебедева, хотя краткохотя въ иныхъ мъстахъ безъ достаточнаго распрытія и подтвержденія, а въ иныхъ только наменами-въ томъ соображенін, что и въ такомъ ведъ они могутъ пригодиться кому-нибудь при самостоятельномъ неслъдование того же предмета. И мон соображенія не оказались напрасными. Какъ видно изъ последней книги г. Лебедева, и на него самого многія соображенія, высказанныя въ моей книгь, имвли некоторое вліяніе, кое надъ чемъ застачили его задуматься, кое-что вновь прочитать и изучить, кое въ Темъ смятчить свои прежнія инвиін, ное отъ чего отказаться в). въмъ болъе можно надъяться, что на эту сторону моихъ замъчаній будеть обращено вниманіе другими изследователями, не нивющими основаній быть, подобно г. Лебедеву, продубъжденными противъ моей личности и моей вниги. И я уже имъю нъкоторые отзывы о моей внигь въ этомъ смысле не только отъ русскихъ ученыхъ, но и изъ-за границы...

На вст эти наиболте существенныя стороны моей книги г. Лебедевъ въ своемъ разборт ея не обращаетъ никакого вниманія, но исходя изъ того представленія, что я писалъ замтчанія на его диссертацію только по личнымъ побужденіямъ— съ цтлью бросить въ него грязью, онъ весь научный споръ возникшій между нами сводитъ исключительно на личную почву и старается собрать какъ можно болте грязи, чтобы забросать ею мою личность и мою книгу.

Скучно и противно вести споръ на этой почей, твиъ более, что я не имъю никакихъ основаній опасаться за твердость своей общественной и литературной репутаціи, каковы бы ни были нападенія на нее со стороны г. Лебедева. И мнѣ уже извъстно, что



<sup>\*)</sup> Это ясиве будеть показано наже. Къ сожалвано сильное (и понятное впрочемъ) предубъждение г. Лебедева противъ меня на могло позволять ему воспользоваться монии замвчаниям поливе, какъ это могло бы быть при другихъ отношенияхъ ио мев. Со многими монии мыслями и доводами г. Лебедевъ какъ будто и изъявляетъ готовность согласиться, но туть ме, изъ-за самолюбия и упрямства настанваетъ и ва своихъ премнихъ мивникъ, ирямо противоръчащихъ мониъ.

нъ мнъніи серьёзныхъ людей, читавшихъ направленныя противъ меня статьи г. Лебедева (еще въ "Твореніяхъ Св. Отцевъ"), статьи эти принесли вредъ не мнъ, а ему, повредили ему гораздо болъе, чъмъ сколько могли повредить мои критическія замъчанія на его диссертацію. Мнъ поэтому не хотълось было и совстиъ отвъчать на его выходки противъ меня. Лишь особенно усердныя публикаціи г. Лебедева о своей повой книгъ и вниманіе къ нъкоторымъ изъ читателей, желающихъ слъдить за возникшимъ между нами споромъ, но не признающихъ себя способными ръшить, кто правъ въ этомъ споръ, побуждаютъ меня дать хотя краткіе отвъты на главныя изъ обвиненій, высказываемыхъ противъ меня г. Лебедевымъ.

Онъ прежде всего старается поставить на видъ читателямъ, что въ внигв моей нътъ новаго оригинальнаго, что я въ ней только повторяю и припоминаю старое 9). Въ отвътъ на это я прежде всего могу сказать, что, приступая къ замъчаніямъ на диссертацію г. Лебедева, я и не объщаль въ нихъ чего-либо особенно новаго (см. "Религіозныя движенія" стр. 6); и вообще я совершенно не расположенъ выставлять на показъ новость и оригинальность своихъ воззрвній и выводовъ даже и въ техъ случаяхъ, когда мив двиствительно приходится сказать что-нибудь такое, чего у другихъ не было говорено. Напротивъ мив всегда бываетъ особенно пріятно, когда мои посильно самостоятельныя занятія предметомъ приводять меня къ возарвніямъ и выводамъ въ существъ дъла согласнымъ съ издавна утвердившимися основами православной богословской и церковво-исторической науки. Но что развитие и объяснение частныхъ вопросовъ на этихъ основахъ, такая или другая формулировка возэрвній и выводовъ бываетъ у меня не повтореніемъ чужаго, не заимствованіемъ изъ готовыхъ книжекъ, а деломъ самостоятельнаго изследованія и убежденія, я могу ручаться въ этомъ гораздо съ большимъ правомъ, чемъ г. Лебедевъ 10). Въ данномъ случав



Объ этомъ много разъ говорится въ книгъ. Припоминаемъ страницы:
 101.

<sup>10)</sup> Г. Лебедевъ старается по мъстамъ уличить мени въ заимствованіяхъ, по совершенно неудачно. Въ началь своей книги (стр. 6) онъ говоритъ, будго я въ своихъ заимчаніяхъ на его диссертацію до буквальности схожусь съ г. Матвъевымъ, также писавшимъ противъ означенной диссертаніи. Не знаю, отчего бы это могло произойти. Статью г. Матвъева (кажется—была не одна статья) я читаль за полгода до составленія своихъ критическихъ замъчаній, но въ самыхъ замъчаніяхъ нечего не думаль у него заимствовать. Мъстахъ въ двухъ (стр. 59, 35) г. Лебедевъ предполагаетъ, что я за-имствоваль свои мысли у Гефеле, но это такія мысли, къ которымъ я могъ прійтя совершенно помимо Гефеле. Въ первой главъ своей книги (стр. 26) г. Лебедевъ высказаль предположеніе, что мое мнъніе о происхожденіи константинопольскаго символа составилось подъ вліяніемъ статьи Гарнака, на-

пусть люди хорошо знакомые съ литературой того предмета, о которомъ у насъ идеть споръ съ г. Лебедевымъ, безпристрастно рыпать, где больше высказамо новаго и самостоятельного по этому предмету, въ докторской ли диссертаціи г. Лебедева или въ моихъ вритическихъ замъчаніяхъ на нее. Со стороны же г. Лебедева въ настоящемъ случав, представляется совершенно непонятнымъ то, вакъ это онъ съ одной стороны старается увърить читателей, что я тольно повторяю и припоминаю старенькое, а съ другой дълаетъ инв упреви въ томъ, что я слишкома оригиналсничаю, что я не люблю думать такъ, какъ думають другіе. что я имью обыкновеніе утверждать, что отрицають друпіе, отрицать, что утверждается большинствомь 11). (Желательно знать, кого это друмит г. Лебедевъ разумветь, и какому это большинству онъ совътоваль бы мнв следовать?...) Трудно тавже согласить эти упреки въ повтореніи стараго съ другими упревами, делаемыми мив г. Лебедевымъ-, въ излишней научной порывистости, въ чрезмюрномо желаніи пронивать въ самую суть дъла, въ недовольствъ тъмъ, что предлагается (?) въ начествъ врайняго (?) научнаго результата (стр. 126, также стр. 260-261). въ стремленія изслідовать вопросы очень любопытные и интересные, но на которые въ наукъ досель нътъ прямаго и удовлетворительнаго отвъта (стр. 211)" и т. нод.

Далье г. Лебедевъ упрекаетъ меня въ томъ, что, не довольствуясь непосредственнымъ воспроизведениемъ историческихъ данныхъ, я очень люблю пускаться въ область общихъ возгръній, теорій, гипотезъ, аналогій, "разныхъ комбинацій" 12) и т. п. Въ этомъ пожалуй я могу сознаться. Но, не говоря здъсь о личныхъ особенностяхъ и склонностяхъ, на этотъ упрекъ я могу

нечатанной во 2-мъ изданіи энциклопедіи Герцога. Но далве въ 5 й главъ того же сочиненія онъ самъ заявляетъ, что мое мивніе о константинопольскомъ символь совсюмъ иное, чемъ мивніе Гарнака. (И признаюсь г. Лебедеву, я досель не читаль статьи Гарнака о константинопольскомъ символь, за неимвніемъ у себя 2-го изданія энциклопедіи Герцога). На стр. 27 и 28 г. Лебедевъ старвется даже увърить читателей, будто я у него заимствоваль свои мысли о харантерь полуарівнетва и значеніи нижейскаго символа въ церква. Но о полуарівнетвь мое мивніе (какъ будетъ показано ниже) и не совсюмъ такое, какъ у г. Лебедева. Что касается до значенія никейскаго символа (что онъ "былъ дорогъ учителямъ церкви, какъ твердое и точное намлучшее выраженіе православной истаны"), то, если бы я и не зналь нечего, кромъ православнаго катехивись, мей не было бы надобности зани-етвовать это мивніе у г. Лебедева.

<sup>11)</sup> Замвичтельно, что эти вванино противорвчащие упреки инв., будто я любаю провозглащать истины старыя и очень старыя и вивств съ твиъ черезчуръ оригинальничать, ставатся у г. Лебедева какъ разъ одинъ подлв другаго. См. 5 страницу его иниги. Упрекъ въ оригинальничаны также на стр. 236.

<sup>\$2)</sup> Объ этомъ также много разъ говорится у г. Лебедева, особенио онъ старается язвить меня "разными комбинаціями". См. стр. 60, 61, 71, 95...

замътить савдующее: 1) Совершенно обходиться безъ общихъ возгрвий и разныхъ комбинацій, ограничиваясь непосредственнымъ изучениемъ и воспроизведениемъ исторического материала, мив кажется, не можеть ни одинъ историкъ, сколько-нибудь сознательно относящійся въ изучасному имъ предмету и матеріалу. 2) Я лично имъю обывновение пускаться въ область общихъ ндей и разныхъ комбинацій тогда, когда этого требуеть самый историческій матеріаль, самыя непосредственно изсладованныя данныя, которыхъ безъ того осмыслить и осветить невозможно; я совершенно не сочувствую тамъ изсладователямъ, которые приступая къ обработив извъстнаго историческаго матеріала, уже напередъ ищуть для освъщенія его общей иден въ готовыхъ книжкахъ или гдъ бы то ни было на сторонъ, а не въ самомъ изучаемомъ матеріаль, и потомъ измысливъ или у кого-либо заимствовавъ такую идею, стараются насильственно прилаживать ее въ историческому матеріалу, иснажая тъмъ характеръ этого матеріала (см. объ втомъ на 60-62 стр. вниги "Религіозныя движенія" и т. д.); 3) Пускаясь нередно, по свойству и указанію самыхъ историческихъ данныхъ, въ область общихъ соображеній и гипотевъ я всегда стараюсь различать между тъмъ, что можно утверждать съ увъренностью на основаніи твердо установленныхъ фактовъ, и тъмъ, о чемъ можно судить только предподожительно по невыясненнымъ и отрывочнымъ признакамъ. Объ этомъ, если припоминитъ г. Лебедевъ, я еще на докторскомъ моемъ диспуть говорилъ ему или другому моему оппоненту. Поэтому то я въ иныхъ случаяхъ высказываю не совсемъ твердо тавія предположенія, которыя еще не получили для меня полной ясности, и стараюсь делать разныя оговорки и ограниченія къ высказываемымъ мною общимъ воззраніямъ, если замачаю, что не всв относящіяся къ нимъ частности естественно подходять подъ нихъ. Г. Лебедевъ и въ этомъ меня упрекаетъ: но, я думаю, напрасно. Осторожность подобнаго рода и ему не машало бы усвоить себъ... 4) Упрекая меня въ навлонности строить "разныя комбинаціи", г. Лебедевъ ужели не сознаеть того, что и его собственная, (т.-е. усвоенная имъ) основная идея всей его диссертаціи о вліяній направленія александрійской и антіохійской шволъ на религіозные споры ІУ въка и догматическую дъятельность вселенскихъ соборовъ, есть нечто иное, какъ комбинація и притомъ такая, для которой прявыкъ мепосредствемных указаній въ самыхъ источникахъ разсматриваемой эпожи никамих нельзя найти, комбинація притомъ весьма искусственная, очень далекая отъ того исторического матеріала, къ которому она привязывается, --- и у тахъ писателей, которые пользуются ею наиболъе сознательно, имъющая нехорошую тенденцію 13).



<sup>13)</sup> Объ втомъ то и говорилось въ моей инига на стр. 45-48.

Еще г. Лебедевъ дъластъ мнъ тотъ упревъ, что я высказываю свои положенія и предположенія голословно, не подтверждая ихъ надлежащими довазательствами и указаніями на источники 14). И въ этомъ грвкъ по отношению къ сочинению, о которомъ идетъ ръчь, я могу признать себя виноватымъ въ извъстной степени. Желая высказать по поводу диссертаціи г. Лебедева свои имсли о томъ же предметь, я долженъ былъ коснуться такой массы частію лишь только наимченныхъ, а частію и совстиъ нетронутыхъ г. Лебедевымъ, сторонъ дъла и вопросовъ, что если бы все это развивать вполнъ обстоятельно и подтверждать подробными указаніями и ссылками на источники, пришлось бы написать въ пять или десять разъ больше того, чемъ сколько я написаль (какъ и объ этомъ сказано у меня въ самомъ предисловін къ вритическимъ замъчаніямъ), или скорве и совсвиъ ничего не паписать, потому что отдавать на это дело столько труда и времени, при многихъ другихъ занятіяхъ, я не могъ. (Да и безъ того г. Лебедевъ мою вритику на его диссертацію въ одной своей статьв назваль монстръ-критикой). Поэтому я и вынужденъ былъ въ раскрытін многихъ сторовъ дъла ограничиться лишь общими положеніями и даже намеками, безъ подробныхъ разъясненій и доказательствъ. Я желаль предложить свои мысли и предположенія вниманію не новичковъ, которымъ нужно съ авбуки разъяснять всякій вопросъ, а людей науки, которые сами хорошо знакомы съ разсматриваемымъ предметомъ и съ историческими источниками къ нему относящимися, которые сами могли бы и провършть согласіе моихъ мыслей и предположеній съ источнивами. Найдуть они эти мысли и предположенія стоющими вниманія и развитія-хорошо, не найдутъ-высказанное мною во всякомъ случав не повредить двлу. Такъ называемая вившияя ученая аргументація-всякія ссылки и цитаты несомнънно должны бы придавать большую силу всякому научному положенію. Но въ настоящее время подыснивать такія ссылки и цитаты, и преимущественно по вопросамъ уже избитымъ и мевніямъ неоригинальнымъ, переписывать ихъ изъ одной книги въ другую становиться даломъ не особенно труднымъ. И этимъ пріемомъ аргументаціи пользуются многіе псевдо-ученые лишь для приданія пущей важности своимъ не особенно ценнымъ произведеніямъ и для доказательства положеній тенденціозныхъ, одностороннихъ, дожныхъ. Поэтому такіе пріемы и не всегда уже внушають теперь особенное довъріе въ себъ. Случается иногла, что иная научная мысль, хотя и пущенная въ ходъ безъ



<sup>&</sup>quot;) Этотъ упрекъ также выскавывается мив г. Лебедевымъ въ общей каравтеристивъ иоихъ литературныхъ прісновъ, на стр. 5 и затвиъ иного разъ повторяется въ кимів.

больтой ученой арматуры, дёлается твердымъ достояніемъ науки потому, что знающими яюдьми принимается какъ мысль соотвётствующая извёстному историческому матеріалу и помогающая его объясненію. А другая мысль, сколько ее ни подтверждай ссылками и цитатами, все-таки не пріймется въ наукъ, потому что не объясняеть многихъ другихъ сторонъ предмета и находить себъ противорічіе во многихъ другихъ данныхъ, не имъющихъ отношенія къ приведеннымъ ссылкамъ и цитатамъ. Поэтому при относительной краткости времени, какое мнъ можно было употребить на свои критическія замічанія, я могъ и не особенно стараться о полнотъ ссылокъ и цитатъ. При всемъ томъ людямъ, читавшимъ диссертацію г. Лебедева и мои замнычанія на нее, извістно, что въ посліднихъ ссылокъ и цитатъ никакъ не меніве, чіта въ самой докторской диссертаціи г. Лебедева. И этого, можно полагать, для "критическихъ замічаній весьма достаточно.

Но г. Лебедевъ упрекаетъ иеня еще въ томъ, что и въ тъхъ ссылкахъ и показаніяхъ, какія есть у меня, встръчаются неточности, невърности, ошибки. И это могло оказаться при относительной спешности работы и при множестве предметовъ, которыхъ мив приходилось васаться въ "притическихъ замвчаніяхъ". Но оказалось этого по тщательнымъ изысканіямъ г. Лебедева, не очень много. Вопервыхъ большая часть указываемыхъ г. Лебедевымъ неточностей и ошибокъ относится къ такимъ частностямъ, которыя никакъ не ослабляютъ значенія главныхъ можъ положеній и силы возраженій, высказанныхъ мною противъ г. Лебедева. Вовторыхъ эти ошибки и неточности сами по себъ далеко не такъ значительны, какъ старается представить это г. Лебедевъ. Важивищія изъ нихъ по признанію г. Лебедева, указываются имъ на 36-47 страницахъ его книги. Въ книгъ "Религіозныя движенія" на стр. 8 при разборв известных словъ приводимыхъ г. Лебедевымъ изъ Церковной исторіи Сократа, я цитую ихъ не по той главъ, которую имълъ въ виду г. Лебедевъ, а по смежной съ нею, въ которой впрочемъ также находятся подобныя слова (г. Лебедевъ умолчалъ при этомъ о существенныхъ неправильностяхъ въ примъненіяхъ имъ этой цитаты, указанныхъ мною). На стр. 92 въ примъчаніи о другой цитать г. Лебедева я неправильно указываю ее по русскому переводу Церковной исторіи Өеодорита между твит, какъ г. Лебедевъ цитуеть греческій тексть и не того изданін, съ какого сделань русскій переводъ. (Положеніе діла отъ того не изміняется, и цитата г. Лебедева и по греческому тексту не даетъ того вывода, какой онъ изъ нея дъластъ). На стр. 138 я безъ провърки беру извыстие о путешествии Григорія Нисскаго въ Палестину изъ Патристики Филарета черниговского (и не въ ней одной это извъстіе представляется съ тъмъ смысломъ, какой взять мною) "автора извъстнаго неправильностію своихъ показаній", по миънію г. Лебедева 15), Но сила аргументаціи, направляемой мною въ этомъ мъсть и въ другомъ на стр. 192 держится далеко не на одномъ этомъ извъстіи. На стр. 217 я неправильно будтобы въ словахъ Григорія Богослова: "два Рима-два светила для вселенной вижу выражение той же мысли о равенствъ стараго и новаго Рима, которое потомъ заявлено въ третьемъ правилъ II вселенскаго собора; эта мысль, мнв кажется, буквально дается приведенными выраженіями св. Григорія, хотя далже онъ и говорить о современномъ ему редигіозномъ упадкъ Константинополя. На стр. 226 я ошибочно (дъйствительно ошибочно въ этомъ случат) привожу изъ 128 гл. сочиненія Іеронима "de viris illustribus" слова о писанія Григорія Нисскаго противъ Евномія, вивсто того, чтобы указать цитать, относящійся въ написанію его сочиненія "о Св. Духъ". На стр. 138 я также ошибочно указываю изъ Епифаніева Панарія не ту главу, какую следовало указать. На стр. 209 я неточно будтобы перевожу слова тру піотіу въ 1-мъ правилъ 2-го вселенскаго собора словами символо въры хотя такъ переводятся они и въ изданной св. Синодомъ Книгъ правиль соборныхъ и въ изданномъ Обществомъ Любителей духовнаго просвъщенія толкованіи правиль, и въ Опыть курса церковнаго законовъдънія преосвященнаго Іоанна, — и такъ кажется и должны переводиться по слыслу ричи, ибо вопреки г. Лебедеву можно сказать "никейскій символъ въры", но едва ли можно точно сказать (въ строгомъ смыслъ) "никейская въра" 18). На стр. 15 я допустилъ опечатну вмъсто XII въка поставилъ XIII, и не поправиль этой опечатки 17. На стр. 132 и 134 я непра-

17) Опечатва конечно и на стр. 230 "александрійская или православная партія представительница раціонализма (вивсто) супранатурализма". Не было никакой надобности по поводу этого выраженія, г. Лебедеву (52) недоумъвать и спращивать "что это такое", когда оно взято съ 155 страницы

ero Rhala.



<sup>16)</sup> Неточность многихъ показаній преосвященнаго Филарета мнв кавъстна, и г. Лебедевъ едва ли не въ первый разъ узналъ о ней изъ моей докторской диссертацію о ересяхъ и расколахъ, за что въ своей рецензіи на эту диссертацію онъ когда-то и упрекаль меня также, какъ за критическое отношеніе къ Бунзену и Дёллингеру; но все-таки назвать преосвященнаго Фила рета "авторомъ извъстнымъ неправильностью своихъ показаній" едва ли

<sup>16)</sup> Что я аріанскаго писателя Сабина, упоминаємаго во восьмой и девятой главахъ первой книги Церковной исторіи Сократа, называю Сабиномъ (канъ въ русскомъ переводъ С.-Петеро. анадеміи), а не Савиномъ, какъ угодно г. Лебедеву),--это также едва ли можно назвать значительнымъ грежомъсравнительно съ тъмъ напр., что г. Лебедевъ цитуетъ слова этого Савина отъ имени церковнаго историка Сократа, наифренно опуская тъ оговорки, вакими сопровождаетъ приведенныя слова самъ историкъ Сократъ и ез восъмой и въ десятой ілавахъ. А какія воскищанія повтому поводу расточасть противъ меня г. Лебедевъ на 69, 70 и 71 страницахъ своей книги!.,.

вильно навываю (ради праткости рвчи) Палестину и Финивію маловзівтскими странами (хотя въ другихъ же мъстахъ отличаю Палестину отъ Малой Азін собственно такъ-называемой, какъ указываеть это самъ г. Лебедевъ на 49 стр. своей книги), и поставляю Палестину рядомъ съ Вионніей (г. Лебедевъ пропускаетъ при этомъ поставленныя у меня между Палестиной и Вионніей Финикію и Киликію и обходить своимъ вниманіемъ то обстоятельство, что я поставляю эти страны рядомъ не въ смысив смежности, а въ томъ смысив, что они составляють "ближайшія въ морю (и ближайшія въ Египту) югозападныя страны Азін") Вотъ главивний изъ ошибокъ, указываемыхъ мив г. Лебедевымъ 18). Люди болъе безпристрастные и спокойные согласятся, что если бы все это и дъйствительно были ошибки и неточности, то эти неточности далеко не такъ значительны, какъ старается представить г. Лебедевъ, и нимало не ослабляють ни сущности моихъ собственныхъ мыслей, ни силы доводовъ. направленныхъ въ моихъ замъчаніяхъ противъ диссертаціи г. Лебелева.

Г. Лебедевъ упреваетъ меня тавже въ неточности нъкоторыхъ историческихъ опредъленій и характеристикъ и въ противоръчіяхъ, будто встръчающихся у меня. Въ примъръ особенно неточныхъ опредъленій онъ указываетъ такія: На стр. 35 у меня говорится объ аріанахъ, что это были "запутавшіеся въ мысляхъ александрійцы и недоразвившіеся антіохійцы". Но кто возь-

<sup>18)</sup> Г. Лебедевъ приводить эти мои (будто бы) ошибия и неточности для образца въ первой глави своего сочинения и называеть ихъ непростительными гръхами-вопіющими гръхами противъ науки, противъ истины (стр. 26). Какія дянныя разглагольствія, глумленія надо мною расточасть овъ по поводу ихъ на цилых в десяти страницах своей иниги, им объ втокъ не буденъ говорить. Затвиъ г. Лебедевъ указываеть и еще ивкоторыя нон неточности, невърно (будто бы) истолнованныя цитаты и т. п. въ другихъглавахъ своего сочинения въ особенности въ 3-й и 5-й. Но мы не будеиъ разбирать всего этого, чтобы мелочами не утомить вниманія читателей. Предоставляемъ людямъ знающимъ дело самимъ разобрать въ спорныхъ местахъ, жто правъ-я наи г. Лебедовъ, и еслибы оказались какія ошибки у меня отъ поспъшности, извинить и поправить меня. Общее замъчание мы здъсь едълаемъ только то, что г. Лебедевъ часто пользуется противъ меня такими историческоми свидетельствами, которыя действительно можно обращать въ ту и другую сторону, смотря по исходной точкв, съ вакой приходится разсивтрявать эти свидетельства. Но дело въ томъ, что у меня подобныя обоюдныя свидътельства нивогда не берутся, какъ единственная или главная опора мовхъ мивній, а всегда въ связи съ другими болве твердыми и ясными показаніями. Что касается до того, какъ самъ г. Лебедевъ искажаетъ историческія свидітельства, пропуская ихъ сквозь фильтрь своей притики (стр. 67 и дал.), мы объ этомъ не мало замвчаний сдвлали въ своемъ разборв его дис-сертации (и напрасно г. Лебедевъ эти замвчания считаетъ опровергнутыми); не мало подобнаго можно было бы указать и ыъ новой его книга.... sed sapienti satis!..

меть эти термины (употребляемые нами примънительно въ терминамъ г. Лебедева) въ связи съ цълымъ рядомъ разсужденій, высказанных нами на стр. 94-107,-тотъ увидетъ, что они не такъ неопределенны, какъ желаетъ представить г. Лебедевъ. Это совстви не то, что у него-, витіохійцы, усвоявшіе себт влександрійскія возэрвнія, и адександрійцы принявшіе антіохійское направленіе" (стр. 35). На стр. 92 я называю древнюю богословскую теорію субординаціонизма александрійскимъ ученіемъ. Г. Лебедевъ напоминаетъ мив (внушая при этомъ, что это следуетъ помнить всякому даже не особенно ученому историку), что ызъ вападныхъ писателей субординаціонистами были Тертулліанъ и Ипполить (стр. 43). Ужели г. Лебедевъ думаетъ, что я не знаю этого, когда я говориль объ этомъ еще въ докторской своей диссертаціи? И ужели при всемъ томъ теорія субординаціонизма не можеть быть названа александрійскою теорією по преимуществу? Особенно много неточностей и неопредъленностей находить г. Лебедевь въ монхъ харантеристивахъ древнихъ богословскихъ школъ 19). Въ характеристикъ александрійской школы (на стр. 162 сочиненія "Редигіозныя движенія") я приписываю ей между прочимъ стремление приводить въ высшую целостную гармонію частныя редигіозныя истины, раскрывая ихъ во взаимной связи одив изъ другихъ. Г. Лебедевъ находитъ, что эта черта не можеть быть приписана влександрійской школь, такъ вакъ она, и то лишь въ извъстной степени, можетъ быть приписана изъ влександрійцевъ только Оригену, писавшему сочиненіе "о началахъ", имъющее и то далеко-несовершенный систематическій характеръ (кто же въ то время писаль болве совершенныя богословскія системы?), а другіе писатели александрійской школы совсвиъ не писали систематико-богословскихъ сочиненій (стр. 128-129). Но развѣ мы не могли характеристическую черту, отличающую главнаго представителя школы, указать вакъ характеристическую черту этой школы вообще? И развъ не понимаеть г. Лебедевъ, что мы говоримъ здъсь не столько объ опытахъ вижшией систематизаціи богословскихъ истинъ, сколько



<sup>19)</sup> Насколько опредвленны относительно этого предмета сужденія самого г. Лебедева можно видёть изъ того, что приступая къ разбору монхъ характеристикъ на стр. 127-й онъ говоритъ, что вообще въ этой области осязательная опредвленность—вещь невозможная, на слідующей 128 страницъ упрекаетъ меня въ токъ, что я слишкомъ ясно и опредъленно выразилъ существующее въ наувъ возарвніе относительно характера богословскихъ школъ (авторъ при этокъ самъ называетъ его нѣмецкимъ возарѣніемъ, тогда какъ въ другихъ иѣстахъ старается отказаться отъ того, что онъ усвонять его отъ нѣмцевъ), — в еще черевъ страницу (на стр. 131) говоритъ, что мов возарѣнія на школы влександрійскую и антіохійскую не чужоды неточности, смутности и лишены подчасъ (?) простой (?) опредъленности.

о стремленіи въ внутреннему целостному и связному представленію ихъ, которое ни въ какомъ случай не можеть быть отрицаемо не только у Оригена, но и у Аванасія велинаго, и у Василія великаго и у Григорія богослова и у Григорія нисскаго и можеть быть у другихъ писателей, принадлежащихъ какъ собственно такъ-называемой влександрійской школі, такъ и къ ея авійскимъ отраслямъ-школамъ палестинской и каппадокійской? Этимъ последнемъ школамъ я приписываю (на стр. 27), сравнительно съ старо-александрійскимъ оригеновскимъ направленіемъ болье склонности въ изучению положительныхъ наувъ-историческихъ, филологическихъ, даже естественныхъ, болъе ясности вообще и въ частности-въ различении предметовъ въры знанія, болье твердости въ пониманіи Свящ. Писанія и въ охраненім церковнаго преданія, -- сравнительно же съ новоалександрійскимъ направленіемъ (выразившимся напр. у Аванасія великаго) болъе уваженія къ Оригену и къ греческой философіи и литературъ. Г. Лебедевъ и по этому поводу осыпаетъ меня остроумными вопросами и возраженіями. Неужели всв указанныя черты въ равной степени принадлежать всемъ писателямъ палестинской и каппадокійской школы? Ніть, отвічаемь, не всів всвиъ и въ равной степени; а каждая черта принадлежить многимъ, и этого, мы полагаемъ, достаточно для сдвланнаго нами опредъленія и обобщенія; такъ обыкновенно составляются историческія обобщенія и определенія. Г. Лебедевъ соглашается съ темъ, что указанныя черты наиболее пдуть къ известнымъ писателямъ каппадокійскимъ-Василію и двумъ Григоріямъ. Но развъ говорить онь, у Евсевія и Акакія (писателей палестинской школы) у этихъ аріанъ (?) было столько же ясности въ различеніи предметовъ въры и знанія, сколько у Василія и Григорієвъ, столько же твердости въ пониманіи писанія и охраненіи преданія? Нітъ, отвъчаемъ мы, эти черты взяты нами именно главнымъ образомъ съ Василія и Григоріевъ, а не съ Евсевія и Акакія, но сравнительно съ Оригеномъ (о чемъ собственно и шла у насъ рвчь), можеть быть и Евсевію и Акакію онв могуть быть приписаны въ извъстной степени. Иди развъ Кириллу јерусалимскому, Акакію, Іоанну ісрусадимскому, Амфилохію иконійскому можеть быть приписана склонность въ изученію положительныхъ наукъ-историческихъ, филологическихъ, естественныхъ? Не знаемъ, можетъ или не можетъ быть она приписана этимъ писателямъ; но не ихъ мы и имъли въ виду, говоря объ этой склонности, а главнымъ образомъ Василія великаго, Григорія богослова, Григорія нисскаго, (по отношенію въ наукамъ филологическимъ и естественнымъ), Памоила и Евсевін кесарійскихъ (по отношенію къ наукамъ историческимъ). Или развъ можно сказать, что Акакій и Кирилль і ерусалимскій уважали Оригена,

уважали греческую философію и литературу? Не внаемъ этого объ Акакіи и Кириллъ; но думаемъ, что изъ писателей палестинскихъ уважали Оригена и греческую философію и литературу (болье чемъ новоалександрійскіе писатели IV века, о чемъ собственно и шла у насъ ръчь) Памоилъ, Евсевій, въроятно Іоаннъ іерусалимскій, — а изъ каппадокійскихъ несомнівню Григорій чудотворецъ, Василій веливій, Григорій богословъ, Григорій нисскій. Й развів же можно ділать вопросы подобнаго рода? Развъ можно, сдъдавши напр. такое общее и върное въ общемъ смысль опредыленіе, что студенты московской академіи серьезно изучають перковную исторію и внимательно слушають профессора Лебедева, переспрашивать затвиъ о каждомъ наименъе усердномъ изъ нихъ въ этомъ отношении: ужели и онъ серьезно изучаеть церковную исторію и интересуется декціями г. Лебедева, и изъ за каждаго отрицательнаго или сомнительнаго отвъта на такой частный вопросъ измънять вышеуказанное общее и въ общемъ сиыслъ върное суждение о студентахъ московской академін? Здісь же г. Лебедевъ нападаеть на то, будто бы существеннъйшее противоръчіе въ моей книгъ, что я писателей каппадокійскихъ-Василія Великаго, Григорія Богослова, Григорія нисскаго то выделяю изъ александрійской школы, то причисляю нъ александрійцамъ. Никакого противоръчія здёсь нётъ. Каппадовійская школа несомнівню составляла особенную отрасль школы александрійской, значительно отличавшуюся (какъ и иоказано у меня) отъ писателей такъ-называемой старо-александрійской и ново-александрійской школы. Но такъ какъ всв эти три группы все таки составляли лишь отрасли одной александрійской школы и имъли, помимо своихъ особенныхъ, многія и общія черты: то писателей всехъ трехъ группъ и можно называть александрійцами, особенно когда приходится вести о нихъ ръчь съ такими учеными, которые подобно г. Лебедеву, никакихъ частныхъ группъ и отраслей въ александрійскомъ богословскомъ направленіи не различаютъ... Изъ другихъ противоръчій г. Лебедевъ всего болье, кажется, не можеть забыть того, какимъ образомъ въ своей книгъ "Ереси и расколы" въ одномъ мъстъ я говорю, что римская партія послъдователей Ипполита не была особенно сильна своею численностію, а въ другомъ, что въ ней принадлежало большое число христіанъ. Г. Лебедевъ докладываль мив объ этомъ пять лёть назадь на моемъ докторскомъ диспутв, докладываеть и теперь въ новой своей книгь (стр. 50). Но помнится, что я еще на докторскомъ диспутв очень опредвленно объяснилъ г. Лебедеву, что партію Ипполита я называю не особенно сильною сравнительно съ противоположною ей партією Каллиста и последующихъ римскихъ папъ, но все-таки къ этой партіи, особенно во время разгара оппозиціи, несомнівню принадлежало

большое число христівнъ,--о чемъ можно заключить и изъ того, что почитателями Ипполита воздвигнуть быль памятникъ ему. Въ московской академіи не особенно много студентовъ сравнительно съ московскимъ университетомъ, но все-таки въ ней много студентовъ... Подобный же характеръ имъють и другія неопредвленности и противорвчія, указываемыя въ моей вингв г. Лебедевымъ (о вліннін философін Аристотеля на антіохійскую богословскую школу, о примиренім въ Антіохім партій Павлина и Мелетін, о происхожденій редавцій константинопольского символа (стр. 47-49). Прочитавши все, что говорится въ моей книга объ этихъ предметахъ, читатели могутъ видать, что здёсь никакихъ неопределенностей и противоречій неть, а есть только желаніе выразиться какъ можно точнве и осторожнъе, чтобы какимъ нибудь ръшительнымъ приговоромъ не ввести кого-либо въ заблужденіе... Но едва-ли и следовало намъ такъ много защищаться отъ обвиненій въ неточности мыслей и логическихъ противоръчіяхъ, обвиненія исходящаго отъ такого обвинителя, который самъ слишкомъ плохой мастеръ и судья въ дъяв логическихъ опредвленій и строгаго логическаго сочетанія мыслей...

Едва-ли также мив нужно защищаться отъ того упрека будто я съ пренебрежениемъ (полупреярительно и полуснисходительно, по выражению г. Лебедева, стр. 57) отношусь къ западной церковно-исторической наукъ, особенно къ протестантскимъ писателямъ (106), которыхъ будто я считаю вътрогонами (?), предпочитая имъ болъе солидныхъ католическихъ писателей (и откуда это извъстно г. Лебедеву ?). О моемъ серьёзномъ отношения къ западной церковно-исторической наукъ достаточно свидътельствують иногія мои сочиненія, и отзывь самого г. Лебедева по новоду моей докторской диссертацін, и-если угодно -отзывъ о ней протестантского критика и историка Гарнака (болве лестный, чемъ отзывъ того же ученаго о диссертаціи г. Лебедева... что дълать?) Сохраняя всякое уваженіе къ западной наукъ 20), признавая всю необходимость серьёзного изученія ея, я только всегда говорилъ и говорю противъ рабскаго отношенія къ ней со стороны нашихъ ученыхъ (некоторыхъ-конечно), противъ несамостоятельного усвоенія оть нея такихъ воозврвній и тенденцій, которыя не подходять въ характеру нашей православной науки. И такія мысли мои, по крайней мірт въ теоріи, при-



<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) При всемъ притичесвомъ отношения пъ мивниямъ западныхъ ученыхъ, я никогда не повволилъ бы себв такъ легко отвываться, какъ отзывается г. Лебедевъ, о богословской двятельности Шлейермахера (стр. 167), объ историческомъ талантъ Гефеле (59), о церковной статистикъ Вильча (100).

знаеть справедливыми и г. Лебедевъ (стр. 24). Остается пожедать, чтобы такъ было и на практикъ... 31).

Г. Лебедевъ упрекаетъ также меня въ высокомърномъ отношеніи къ русскимъ ученымъ, — въ желаніи менторствовать, законодательствовать въ наукъ, выдавать себя за учителя учителей, вразумлять и обличать всъхъ, особенно молодыхъ ученыхъ. (См. въ особенности стр. 255 и 262). Искренно могу сказать, и это въроятно могутъ засвидътельствовать всъ близко меня знающіе, что такое отношеніе къ другимъ вовсе не въ моемъ характеръ. Никогда не желалъ я и не старался выставлять себя выше кого бы то ни было: напротивъ всегда готовъ былъ признавать и уважать истинныя достоинства какъ старыхъ, такъ и молодыхъ

<sup>21)</sup> Отношеніе г. Лебедева къ западной богословской наукі все еще предствяляется весьма неопределеннымъ, хотя онъ и не мало говорить о немъ въ двухъ послъднихъ своихъ сочиненияхъ, — въ "Очеркахъ развития церковной историография у протестантовъ" и въ разбираемой нами книгъ "Изъ исторія вселенских соборовъ". Онъ то старается защищаться отъ упрека въ подражании измизмъ и называеть его несправедливымъ (стр. 28), то самъ сознается, что сабдуеть и считаеть нужнымъ сабдовать ибицамъ (24, 262). Особенно онъ старается оградить себя отъ упрека въ усвоенія Бауровскихъ воззрвній и Гегелевскаго метода истолкованія исторів. Въ очеркажь церковной исторіографіи (въ главѣ о Баурѣ) г. Лебедевь представляеть довольно длинный перечень такихъ ивстъ изъ своихъ сочиненій, въ которыхъ онъ расходится съ инвніемъ Баура. Мы думаемъ, такихъ мъстъ можно было бы набрать и больше, но нужды въ этомъ натъ. Въ своемъ разбора диссертацін г. Лебедева им и не упрекали его собственно въ томъ, что онъ основную тенденцію своей вниги взяль именно у Баура, а высказывали только ту мысль, что эта тенденція, вообще широко распространена въ германской литературъ, наиболъе сознательно и послъдовательно развита Бауромъ ("Религ. движ.", стр. 35). Точно также мы не упрекали г. Лебедева въ томъ, что онъ сознательно и намъренно котъль приложить Гегелевскій процессъ исторического развитія въ всеменскимъ соборамъ: можетъ г. Лебедевъ и не думалъ объ этомъ при составлении своей диссертации; только на самомъ дълв вышло такъ, что у него этотъ процессъ оказался примъненнымъ къ исторіи вселенскихъ соборовъ болбе, чёмъ у всёхъ нёмцевъ (тамъ же стр. 45-48). Напрасно также г. Лебедевъ нашъ упрекъ ему въ подражании немцамъ понимаетъ танъ, будто мы желаемъ представить, что онъ сочинения свои прямо списываеть у намцевъ... Натъ, нашъ упрекъ имаетъ более серьезное и существенное значение: г. Лебедевъ и въ самостоятельныхъ своихъ работахъ является настольно пропитаннымъ возврвніями, прісмами и тенденціями нвицевъ, что следуетъ имъ--иожетъ быть--самъ того не замечая и всякое уклоненіе отъ нихъ считаеть за ересь-за грахъ противъ науки. Такое отношеніе къ намцамъ у него невольно высказывается и въ новой его книга. Онъ считаетъ непозволительнымъ для русскихъ ученыхъ-возбуждать самые вопросы, нажихъ не насаются намиы (стр. 158, 168),—въ вопросахъ изслъдуеныхъ ими проникать дальше того, до чего они доходить (стр. 126-127), въ техъ случаяхъ, когда немцы предлагаютъ несколько различныхъ мийній по извистному вопросу, онъ считаеть обязательнымъ для русскаго ученаго непременно пристедать въ какому нибудь изъ этихъ мизній, и не сиеть составлять своего особеннаго (стр. 268) и т. д.

ученыхъ и учиться у всякаго, у кого только можно чему-нибудь научиться. И въ особенности въ молодыхъ то ученыхъ, которые представляють въ себъ залоги для будущаго развитія науки, я всегда готовъ не съ высокомъріемъ и нерасположеніемъ, а съ самою искреннею радостью и сочувствіемъ встречать всякій сколько-нибудь значительный таланть и истинное научное стремленіе 32). Но если действительно настоить особенная надобность кого либо обличить и вразумить, насколько позволяють то мом научныя себабнія и силы, --если мои научныя и нравственныя убъжденія не сходятся съ мнъніями и направленіями другихъ, старыхъ или молодыхъ ученыхъ, какимъ бы авторитетомъ они ни пользовались, и къ какимъ бы самымъ уважаемымъ мною учрежденіямъ ни принадлежали, я не считаю гръхомъ открыто свидетельствовать объ этомъ, хотя бы это и соединено было съ нъкоторыми личными непріятностями, опасеніемъ навлечь на себя нареканія и нападенія, прослыть, вопреки искреннему желанію, человъкомъ высокомърнымъ, неспокойнымъ, любящимъ мъшаться въ дъла лично меня не касающіяся и т. д. Но надъюсь, этотъ гръхъ мнъ простится, и это никому и ничему въ существъ дъла повредить не можетъ.

Наконецъ, — и это одно изъ самыхъ тяжелыхъ обвиненій, — г. Лебедевъ обвиняетъ меня въ клеветъ, въ приписываніи ему непринадлежащихъ мыслей, въ преувеличеніи и перетолковываній его выводовъ, въ искаженіи — намъренномъ, и пожалуй — злонамъренномъ искаженіи его словъ. Такія обвиненія противъ меня нъсколько разъ высказываются въ книгъ г. Лебедева (стр. 7—23 и др.): но насколько онъ справедливы.... это будетъ видно ниже...

Касаясь, помимо сочиненія "О редигіозныхъ движеніяхъ IV и V въка", всей моей литературной дъятельности, г. Лебедевъ дълаетъ мнъ слъдующіе упреки: 1) между моими историческими сочиненіями нътъ ни одного значительнаго, кромъ сочиненія о ересяхъ а расколахъ (стр. 3); 2) я слишкомъ разбрасываюсь въ своей литературной дъятельности, переходя отъ одного предмета къ другому (стр. 4); 3) я не кончаю начатыхъ работъ, напримъръ въ сочиненіи о ересяхъ и расколахъ ограничился только обозръніемъ источниковъ для предпринятаго изслъдованія... (34). Что между моими литературными трудами нътъ особенно значи-



<sup>21)</sup> Не скрыто въ моей книгѣ "Религіозныя движенія", что и это между прочимъ было для меня однимъ изъ побужденій серьезно разобрать диссертвцію г. Лебедева (стр. 63—66, 68—69). Миѣ даже до послёдниго времени казалось и приходилось объ этомъ спорить съ другими, что при тѣхъ задаткахъ для научной дѣятельности, какими владѣетъ г. Лебедевъ, изъ него могъ бы выработаться значительный ученый, при большемъ вниманіи къ себъ и серьезномъ отношеніи жъ дѣлу. Но неужели такъ-таки никогда и не виработается въ г. Лебедевъ настоящее серьезное отношеніе къ дѣлу...

тельныхъ, это можетъ быть и такъ; только едва ли судьею объ этомъ можетъ быть г. Лебедевъ, который помимо дичныхъ предубъжденій противъ меня, какъ видно изъ его замътки, со многими моими трудами и совстиъ не знакомъ. Что касается до замъчанія о томъ, что я слишкомъ разбрасываюсь въ своей литературной дъятельности, этого замъчанія я не могу не признать справедивымъ. Я никогда и не желалъ выставлять себя спеціалистомъ въ какой-нибудь одной научной или литературной обдасти. Самыя мои служебныя занятія, общественное положеніе, занимаемое мною, и разнообразные интересы, съ которыми мнв приходилось сталкиваться, часто располагали меня въ посильной моей литературной деятельности переходить отъ одного предмета въ другому. Отъ этого нередко происходило и то, что начавши писать извъстное сочинение, собравши для него матеріаль и обдумавши его (а это совствы не то, о чемъ говоритъ г. Лебедевъ на 34 стр. своей книги, отвъчая на 68 стр. моей книги), я долженъ быль оставлять его, обрывать на половинъ или и еще ранве. Такъ случилось у меня съ сочиненіемъ по ересяхъ и расколахъ", и съ сочинениемъ о римскомъ католициямъ и съ очерками изъ исторіи славянскихъ церквей и съ нѣкоторыми другими начатыми литературными трудами. Но могу въ некоторое оправданіе себъ свазать следующее: 1) Какъ нп разбросана была моя дитературная діятельность, какихъ разнообразныхъ предметовъ ни касалась она, во всёхъ моихъ литературныхъ трудахъ всегда выражалось одно върное себъ и испреннее убъждение и направленіе. Это не то, что иные литературные деятели въ одномъ журналь подлаживаются въ одному литературному направленію, а въ другомъ въ другому, -- или въ одной внигъ тавъ освъщають извъстный предметь, а въ другой иначе. 2) Хотя изъ предпринятыхъ литературныхъ работъ мив иногда приходилось обработывать и печатать только части, въ этихъ частяхъ все-таки опредъленно выяснялась извъстная сторона предмета, взятая въ данномъ случав. Такъ изданная мною часть изследованія о ересяхъ и располахъ, котя и не представляетъ, какъ върно замъчаеть г. Лебедевъ, самой исторіи ересей, а только введеніе къ ней-обозрвніе источниковъ для исторіи ересей,-тымь не менье эта часть представляеть совершенно самостоятельное изследованіе, и въ ней дается такое полное обозрѣніе источниковъ для исторіи древивишихъ ересей, накого, это извъстно г. Лебедеву, нъть и въ западной дитературъ. По моему мивнію, все-таки лучше во всякомъ изследованіи выяснить хотя часть взятаго предмета, но выяснить опредвленно, чемъ возвращаться въ одному и тому же предмету два или три раза, но такъ, что каждый новый опыть такого рода не стольно помогаеть выясненію предмета, сколько еще болве запутываеть его.

Вотъ кажется, всв главные упреки, которыми старается г. Лебедевъ очернить мою литературную двятельность и въ особенности мою книгу "О религіозномъ движеніяхъ IV и V вв.", чтобы защитить тамъ свою ученую репутацію и возвысить значеніе своей диссертація о Вселенских соборахъ IV и V вв.,--(какъ будто на самомъ дълъ достоинство его диссертаціи могло бы возвыситься отъ того, если бы въ моихъ замвчаніяхъ на нее дъйствительно оказалось довольно промаховъ, и если бы вообще въ моей литературной дъятельности обнаруживались такіе женли даже и еще большіе недостотки, какъ въ его собственной). Не всего болье г. Лебедевъ старается поколебать мою литературную репутацію не то что опредвленными какими-либо укаваніями на ен недостатки, а просто голословными и бездоказательными издавательствами и ругательствами. Вароятно, г. Лебедевъ разчитываетъ преимущественно на такихъ читателей, для воторыхъ этоть литературный пріемъ можеть представляться наиболье убъдительнымъ. И въ этомъ отношении нельзя не отдать справедливости замъчательному богатству и разнообразію талантовъ г. Лебедева. Иногда по поводу какой-небудь самой незначительной (или и совствит мнимой) неточности въ моей книгь онъ разражается юмористическими и бранными разглагольствіями на цалыя страницы. И чего чего въ такихъ случаяхъ онъ не восписываеть мив! Въ одномъ месте онъ называеть меня кривотолкомъ (стр. 15),---въ другомъ новымъ Валвамомъ (172, 174). Въ иныхъ мъстахъ делаются восилицанія: "здъсь что ни слово, то ложь (69)", "совершеннъйшая ложь (19)",--и это въ такихъ местихъ, где ложь совсемъ не на моей стороне. Г. Лебедевъ увъряетъ читателей, что миъ неизвъстно самое уваженіе въ печатному слову (23), что выводы ділаемые мною дівлаются противъ всякой логики (тамъ же), что всякое свъдъніе, проходящее сивозь фильтру (любиное слово г. Лебедева) моего мышленія, теряеть свой истинный смысль (226), что при такомъ возарвній на исторію у меня вся исторія превращается въ пустую игрушку, въ занимательный для детей калейдоскопъ (260) 33), что наука отъ элукубрацій, производимыхъ мною, ничего не можетъ выиграть (23). На стр. 186 г. Лебедевъ представляеть читателямъ цвлыя картины: въ одной изъ нихъ мое сочинение изображается въ видъ глубокой чащи, сквозь которую трудно пробираться..., на пути встрачается множество валежника;



<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) До какой степени чуждо мий подобное возврине на исторію, г. Лебедевъ могъ бы заключить коть изъ того краткаго, но весьма карантернаго спора, какой мий два года назадъ пришлось вести въ одномъ академическомъ собраніи съ ученымъ, къ удивленію моему высказывавшимъ такое возврине на перковную исторію.

а иныя главы сочиненія уподобляются дремучему бору; въ другой картинъ представляются нъмецкія теорік, обрушивающіяся на мою голову въ видъ проливнаго дождя, -- и я не знаю что мнъ двлать, защищаться, или отдать себя на волю судьбы <sup>24</sup>)... "въ концъ концовъ получается тыма египетская". На стр. 23 читателямъ намекается, что я боленъ психическимъ разстройствомъ... Наконецъ на стр. 185, пародируя слова древняго писателя Лактанція, г. Лебедевъ дъласть возглашеніе такого рода, что ему необходимо бы имъть желъзную грудь (а мъдный лобъ не нуженъ ему?) и сотню устъ (что бы тогда было?), чтобы исчислить всв мои прегръщенія!!. Пусть г. Лебедевъ говорить, и если угодно, думаетъ (едва-ли серьезно думаетъ) такъ. Но въдь моя литературная дъятельность не представляеть собою чего то такого, о чемъ не компрометируя себя, можно говорить что угодно. Какова ни есть она, но она читающему обществу довольно извъстна, въроятно не менъе извъстна, чъмъ неутомимая литературная дъятельность самого г. профессора Лебедева. Какъ бы въ мивніи большинства читателей, и особенно серьезныхъ людей, вышеприведенные обо мив отзывы г. Лебедева не повредили болъе ему, чъмъ мнъ? И какъ согласить такіе отвывы съ другими отзывами того же г. Лебедева, что "въ внигъ моей проявляется то, что вообще отличаеть мою учено-литературную дъятельность: и научное пониманіе дъла, и основательное знаніе и талант (стр. 37)-что книга моя, отличвется вообще высокими литературными достоинствами (52)???

Но довольно обо всемъ этомъ. Мы чрезвычайно рады, что можемъ кончить эту невольную и въ высшей степени непріятную работу личной самозащиты. Теперь нужно бы говорить о самомъ дёлё, изъ-за котораго выходять у насъ разночасія съ г. Лебедевымъ. Но не хотёлось бы въ настоящее время пускаться въ это. Вопервыхъ, чтобы вновь вести серьезную рёчь о помянутомъ дёлё послё всего того, что туть напуталъ г. Лебедевъ, для этого опять нужно писать цёлую книгу; а у мень теперь на это возможности нётъ. Да и довольно съ меня объ этомъ; пусть другіе могущіе продолжать раскрытіе дёла, не меня только лично съ г. Лебедевымъ касающагося... Вовторыхъ, сдёланный мною въ предшествовавшей книге опыть привелъ меня къ тому убъжденію, что съ г. Лебедевымъ серьезную рёчь о дёлё вести нельзя. А дёлать такое дёло предметомъ дальнёйшаго лишь личнаго ратоборства—



<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Г. Лебедевъ совътуетъ въ такомъ случав достановиться на чемъ нибудь одномъ и мажнуть рукой на все прочее". Но въроятно не для всъхъ это можетъ быть такъ легко, какъ для автора "Исторія Вселенских» Соборовъ".

недостойно. Поэтому, для разсвянія недоумвній въ твкъ читателямъ, которые желали бы составить себъ ясное понятие о томъ, вто же въ вознившемъ между мною и г. Лебедевымъ споръ правъ относительно постановки и разъясненія самаго діла, но не признають себя способными самостоятельно разращить этоть вопросъ, я могъ бы предложить только одно: самимъ, сколько возможно, серьезно и самостоятельно изучить это дело..., или по крайней мъръ вновь внимательно прочитать по этому дълу книги г. Лебедева и мою, но не врозь, а одну за другою въ последовательномъ порядкъ ихъ появленія... Пожалуй, и этого можетъ быть достаточно для того, чтобы понять, на чьей сторонъ дъло и на чьей не дъдо... А чтобы ясно было читателямъ, почему я считаю невозможнымъ вновь вести съ г. Лебедевымъ серьёзную рвчь о двав, я укажу лишь на несколько примеровъ относителько того, какъ г. Лебедевъ отвъчаетъ на серьезныя разсужденія о діль, высказанныя въ моихъ прежпихъ замізчаніяхъ на его докторскую диссертацію.

Въ своемъ разборъ диссертаціи г. Лебедева мы отмътили въ ней прежде всего ту главную особенность, что всв значительныя религіозныя движенія въ восточной церкви IV и V въка (т.-е. такъ-называемые тринитаріанскіе и христологическіе споры, о которыхъ идетъ рвчь въ диссертаціи г. Лебедева 25) объясняются у него исключительно изъ взаимной борьбы главныхъ богословскихъ направленій того времени-антіохійскаго и александрійскаго. По нашему мивнію, при объясненіи этихъ движеній нужпо было бы принять во вниманіе многіе другіе факторывліянія политическія, національныя, іерархическія, личныя и т. д. (разъясненію значенія этихъ фанторовъ и посвящена почти вся первая глава нашей вниги "Религіозныя движенія и т. д."). Г. Лебедевъ какъ-будто соглашается съ нашими замвчаніями, говорить, что онъ признаеть все значение указанныхъ нами историческихъ факторовъ-политическихъ, національныхъ, іерархическихъ, личныхъ и т. д., высказываетъ недовольство на наши неоднократныя напоминанія объ этихъ факторахъ, будто бы излишнія для него (стр. 105). И между тімь вь своей новой книгі также, кякъ и въ прежней, онъ не обращаеть ни мальйшаго вниманія на эти факторы и по прежнему прододжаеть объяснять споры аріанскіе, несторіанскіе, монофизитскіе только изъ вліянія шволь александрійской и антіохійской.

Касаясь богословскихъ направленій существовавшихъ въ древней церкви, мы вопреки г. Лебедеву, старались выяснить ту



<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>) А не пелагіанство, не ученіе о благодати и свободі, о паденіи и искупленіи и т. д., о чемъ напрасно г. Лебедевъ заводить річь (стр. 9), желая отвлечь вниманіе читателей отъ сущности спора.

мысль, что нивавь нельзя всю богословскую двятельность древней церкви (хотя бы и одной только восточной) сводить только къ двумъ такимъ широкимъ и общимъ группамъ, какъ направженіе антіохійское и александрійское; нужно въ александрійскомъ направленіи различать частныя отрасли-старовлександрійскую, нововлександрійскую, палестинскую, каппадокійскую. Каковъ быль частный характеръ наждой изъ этихъ отраслей, объ этомъ мы старались дать хотя враткія и не исчерпывающія всяхъ сторонъ дъла, но все-таки довольно ясныя опредвленія ("Религіозныя движенія" стр. 26-27). Г. Лебедевъ на все это не обращаетъ никаного вниманія и по прежнему продолжаеть толковать въ своей новой книгь только о направленіяхъ александрійскомъ и антіохійскомъ, даже и въ техъ случаяхъ, где по нашему мивнію совершенно необходимо было бы различать частныя черты жаннадовійскаго богословствованія отъ собственно александрійскаго (напр. при характеристикъ богословской дъятельности, развивавшейся въ эпоху, предшествовавшую 2-му вседенскому собору и выразившейся на самомъ этомъ соборъ ("Религіозныя движенія" стр. 199-200).

Говоря о вліянім богословскихъ направленій на развитіе религіозныхъ споровъ въ древней церкви, мы развили ту мысль, что нельзя этому вліянію приписывать (какъ въ книгв г. Лебедева) слишкомъ большаго и какъ бы безусловнаго значенія, нельзя представлять двла такъ, что въ известномъ религіозномъ споръ извъстное направление непремъвно предрасполагало въ такому, а другое въ другому мнанію (въ одномъ случав въ православному, а въ другомъ къ еретическому), и нельзя самое различіе между богословскими направленіями представлять въ слишкомъ преувеличенномъ видъ. Г. Лебедевъ и съ этими нашими мыслями какъ будто соглашается, жалуется на насъ за то, будто ны напрасно приписываемъ ему мысль о безусловномъ вліянін богословскихъ направленій на религіозные споры (стр. 7-8), даже дълаетъ нъкоторыя дополненія къ нашимъ замъчаніямъ о томъ, что различіе между направленіями не доходило до слишкомъ ръзкаго противоръчія (144). И между тэмъ, когда дъло касается фактовъ, онъ въ своей новой книгъ, какъ и въ прежней, вездъ старается выставлять ръзкую противоположность между александрійскимъ и антіохійскимъ направленіями, и когда ему напр. приходится говорить о 2-мъ вселенскомъ соборъ, онъ вопреви всему нами сказанному, старается вывести свою мысль о преобладаніи анхіохійскаго направленія на этомъ соборъ изъ того, что александрійцы, въ это время даже и сблизившіеся съ антіохійцами (по нашему каппадокійцы), не могли допустить и мысли о какомъ-либо измънении никейского символа, подобномъ тому, какое принято на константинопольскомъ соборъ 26).



<sup>26)</sup> Подробиве объ этомъ будеть ниже.

Говоря о происхожденіи аріанства, мы старались обратить вниманіе г. Лебедева на то, что при рішеніи этого вопрова нельзя иміть въ виду лишь одинъ счеть аріанскихъ учителей вышедшихъ изъ антіохійской школы, а нужно обратить боліве вниманія на самый смыслъ аріанскаго ученія, боліве представляющій сходства съ прежними александрійскими, чімъ съ антіохійскими ученіями. На эту внутреннюю связь аріанства съ другими ученіями г. Лебедевъ и въ новой своей книгів не обращаеть почти никакого вниманія за и по прежнему продолжаєть указывать лишь на то, какіе аріанскіе учители вышли изъ антіохійской школы въ настоящее время въ западной наукъпредставляєтся господствующимъ (у всіхъ ли?) (стр. 53—63).

Говоря объ изображеніи нинейскаго собора въ книгъ г. Лебедева, мы сдълали то замъчаніе, что напрасно онъ этому изображенію старается придать слишкомъ много картинности, тогда какъ состояніе источниковъ мало даетъ средствъ для этого; что лучше было бы, по нашему мнънію, вмъсто картиннаго изображенія мало извъстной дъйствительности представить возможно полное и отчетливое изложеніе и сличеніе свъдъній о соборъ, заключающихся въ источникахъ. Г. Лебедевъ отвъчаетъ нашъ, что онъ нашего взгляда не раздъляетъ, что по его мнънію листорикъ долженъ оживлять для насъ образы прошедшаго, поставлять ихъ во взаимныя отношенія, заставлять ихъ жить и дъйствовать, хотя бы матеріалы и мало давали способовъ къ осуществелено такой цили" (стр. 262—263). Едва ли другіе серьезные историки въ этомъ случать согласились бы съ мнъніемъ г. Лебедева.

Говоря о положеніи религіозныхъ партій на Никейскомъ соборъ, мы сдълали между прочимъ г. Лебедеву тотъ упрекъ, что напрасно онъ полуаріанскую партію представляеть уже организовавшеюся и опредълившеюся въ своихъ возгръніяхъ ко времени собора. Г. Лебедевъ находитъ этотъ упрекъ несправедливымъ, потому что въ его книгъ говорится: "вторую группу на соборъ составляли лица, которыя поздине стали извъстны съ именемъ полуаріанъ (стр. 16). Но въдь нашъ упрекъ васается не того только, что у г. Лебедева названіе полуаріанъ употребляется въ исторіи никейскаго собора, а того главнымъ образомъ, что полуаріанство во времени никейскаго собора представляется у него уже опредъленно сложившимея въ особую фракцію или группу, что по нашему мнънію совершилось позднъе....



<sup>&</sup>lt;sup>э†</sup>) Нельзя конечно считать серьёзнымъ то, что г. Лебедевъ говоритъ о сродствъ аріанства съ ученіемъ Артемона и Павла самосатенаго, стр. 55.

Касаясь характеристики религіозныхъ партій никейскаго собора, какъ она изображена у г. Лебедева, мы сдълали ему тотъ упревъ, что онъ слишкомъ одностороние и вопреви прямому показанію источнивовъ старается представить православных отцовъ простедами, чуждавшимися изследованій въ области веры, а аріанскихъ учителей образованными, раціоналистами и либералами, желавшими вопросы въры подвергать такому же разсудочному изследованію, какъ и другіе вопросы. Г. Лебедевь въ этомъ упрекв видить напраслину и влевету на него; старается увърить читателей въ томъ, будто онъ въ своей книге вовсе не имвлъ намъренія показать умственное превосходство аріанскихъ учителей передъ привославными (стр. 10 - 14, также 64-65). А между тъмъ далве и въ новой своей книгъ г. Лебедевъ на нъсколькихъ страницамъ (65-85) развиваетъ ту же мысль, что между православными учителями собора было очень мало ученыхъ людей, можеть быть человекъ пять на триста, а изъ аріанъ чуть ли не большая половина была образованными богословами, извъстными писателями (только сочиненія ихъ большею частію не дошли до насъ, за исключеніемъ сочиненій Евсевія несарійскаго, аріанство котораго и теперь все еще остается слабо доказаннымъ у г. Лебедева). И при этомъ вновь г. Лебедевъ старается выставлять на видъ тольно тв свидетельства изъ ближайшихъ ко времени собора памятниковъ, которыя говорять объ образованности аріанъ, а прямыя показанія памятниковъ относительно того, что изъ отцовъ собора многіе отличались мудростью, знаніемъ писанія, даромъ слова, г. Лебедевъ пропусваетъ сквозь фильтръ своей критики съ целью убедить читателей, что эти показанія не имъють никакого значенія 28)...

Говоря о составленіи символа на нивейскомъ соборѣ, мы упревнули г. Лебедева въ томъ, что напрасно онъ при изложеніи исторіи этого дѣла ставитъ въ непримиримое противорѣчіе показанія Евсевія несарійскаго съ показаніями Аванасія великаго и отдаетъ безусловное предпочтеніе показаніямъ Евсевія, а надъпоказапіями Аванасія только иронизируетъ. (При этомъ мы съсвоей стороны предложили попытку согласить показанія Евсевія и Аванасія). Г. Лебедевъ и этотъ упрекъ нашъ находить несправедливымъ, увѣряетъ читателей, что онъ приизложеніи никейскаго собора (но не при изложеніи исторіи составленія символа) одинавово пользовался показаніями Евсевія и Аванасія (стр. 19). А между тѣмъ черезъ нѣсколько страницъ, вновь возвращаясь къвопросу о составленіи символа, г. Лебедевъ опять утверждаетъ,



<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) И при этомъ г. Лебедевъ все-таки увъркетъ читателей (стр. 65, 76), что онъ ничего не искажаетъ въ исторических показаніяхъ, и характеристика отдовъ собора сдёлана у него *въ полномъ соответстви съ фактами*...

что между показаніями Евсевія и Асанасія относительно этого діла существуєть такое противорічіє, котораго устранить нельзя, что доселів еще не удалось ни одному ученому согласить показанія Евсевія съ показаніями Асанасія и удастся ли когда-нибудь діло сомнительное, поэтому и предлагаємый мною способъ соглашенія этихъ сказаній никуда не годится и т. д. (стр. 87—93).

Касаясь вопроса о символь, предложенномъ на соборь Евсевіемъ весарійскимъ и послужившемъ по его увъренію основою принятаго соборомъ символа, мы сдвлали то замвчаніе, что едва ли этотъ символъ можно считать измышленіемъ самого Евсевія, когда Евсевій въ своемъ посланіи кесарійской пастев называеть этотъ символъ принятымъ отъ предшествовавшихъ епископовъ при первоначальномъ оглашении и крещении (следовательно известнымъ всвиъ кесарійскимъ христіанамъ). На это замвчаніе наше г. Лебедевъ ничего серьознаго не говорить (ибо нельзя же считать серьёзными тв доказательства, которыя онъ приводить въ примъчании на 90 стр.), кромъ того, что означенный символъ признаваемъ быль за личное (и злокозненное) произведение Евсевія и покойнымъ общимъ нашимъ наставникомъ А. В. Горскимъ. Что у г. Лебедева въ этомъ вопросъ, какъ и въ вопросъ о происхожденіи аріанства изъ антіохійской школы (стр. 58) есть совпаденіе съ мивніями А. В. Горскаго, это справедливо. Но напрасно вообще г. Лебедевъ старается прикрывать свои мижнія авторитетомъ А. В. Горскаго. Съ увъренностью можемъ сказать, и наши слова въроятно подтвердять все знавшіе покойнаго профессора, что А. В. Горскій ни въ какомъ случав не высказаль бы сочувствія къ возэрвніямъ и ученымъ пріемамъ, высказывающимся въ сочинени г. Лебедева; и при немъ такое сочиненіе едва ли могло бы явиться въ публику въ качествъ докторской диссертаціи 29). Не такъ ли?

Говоря о состояніи аріанства послѣ Никейскаго собора, мы сдѣлали то замѣчаніе, что напрасно г Лебедевъ во второй главѣ своего сочиненія старается слишкомъ точно распредълить распространеніе аріанства и православія по цѣлымъ странамъ и округамъ церковнымъ, напрасно иныя страны и области представ-



<sup>26)</sup> Кстати сказать: г. Лебедеву, какъ преемнику А. В. Горскаго по каседръ, на которомъ въроятно лежитъ ближайшая обязанность наблюдать за изданіемъ его церковно-историческихъ лекцій, слёдовале бы позаботиться о более исправномъ печатаніи ихъ въ "Твореніяхъ св. отцовъ", чтобы не приписывались покойному историку мысли такого рода (какихъ онъ не могъ высказывать), что "въ чертахъ жизни впостола Іакова, какъ ее описываеть Егевипъ, можно замъчать прикрасы зеноискія (вивсто евіопитскія), и что въ пославім апостола Іакова главное направленіе іудейское, котораго держалась большая часть сарисевъ во время Інсуса Христа и т. д... (См. "Творенія св. Отцовъ", 1882 г. кн. ІІІ, стр. 39, 40)...

ляеть какъ бы всецвло зараженными аріанствомъ, а другія неизмънно державшимися православія, и напрасно все это у него приводится въ связь съ вліяніями александрійской или антіохійской школы въ той и другой странв. Отъ всего этого г. Лебедевъ также старается отказаться въ новой своей внигъ, но такъ опять, что здёсь же и снова старается провести тё мысли, отъ которыхъ отвавывается. Онъ уверяетъ читателей, что онъ вовсе и не имълъ въ виду во второй главъ своего сочиненія представлять стапистику аріанскаго движенія, что и не возможно, а хотыть только географически распредълить защитниковъ Нинейскаго собора и противниковъ его по областямъ и округамъ. церковнымъ (стр. 96, 100), (какъ будто не все равно сказать въ этомъ случав "статистически, топографически или географически?) Г. Лебедевъ будто бы далекъ былъ отъ мысли о распространении аріанства въ цилых странахъ, цилых округахъ церковныхъ (97, 98, 17, 105, 123); но припомнимъ г. Лебедеву буквальныя выраженія его книги: "въ рукахъ аріанъ оставался весь востовъ церковный-страны Сиріи, Оракіи, Азіи, Понта (стр. 41)... На Востовъвъ Сиріи, Азіи, Понтв и Оракіи мы встрвчаемъ телько отдъльныхъ личностей, защищавшихъ нивейскую въру (39) "... Г. Лебедевъ будто бы также вовсе не хотыть распространенія аріанства или православія въ извъстныхъ странахъ непремънно связывать съ вліяніемъ александрійсной и антіохійской школы. Но въ чемъ же состояла главная тема 2-й главы его сочиненія? И зачёмъ опять въ новой своей книгъ г. Лебедевъ говоритъ, что "интеллектуальная жизнь христіанскаго общества IV въка, (т.-е. вліяніе александрійской и антіохійской школы) замітно обособляла различные церковные округи Востока, поставляла разкія границы между ними, окрашивала ихъ въ опредъленный цветь подобно тому, вакъ окрашиваются очертанія того или другаго государства на географической картъ? (стр. 108) 30). Въ частности г. Лебедевъ

<sup>39)</sup> Въ доказательство приведенныхъ словъ г. Лебедевъ приводитъ свидътельство блаж. Іеронима о гомъ, что въ его время "Александрія и Етипетъ въ своемъ изданіи семидесяти восхваляли, какъ авторитеть, Исихія, отъ Константинополя до Антіохіи одобряли списки Лукіана мученика, въ промежуточныхъ между ними областяхъ читались коденсы, которые въ обработкъ Оригена были изданы Евсевіемъ и Паменломъ, всябдствіе втого троянаго различія во всемъ мірѣ происходили споры (108)". Фактъ самъ по себѣ любопытный, но едва ли онъ имѣетъ отношеніе къ разности богословскихъ возрѣній александрійской и антіохійской школы и къ спорамъ православія съ аріамствомъ въ ІV въкъ. Что въ навъстныхъ областяхъ держались преммущественно одни списки Библіи, а въ другихъ другіе съ преимущественнымъ уваженіемъ къ авторитету того или другаго визегета, это, какъ дѣдо болѣе внѣшнее, представляется и болѣе понятнымъ, нежели то, что самыя впутрення религіовныя возврѣнія распространяюсь по извѣстнымъ церковнымъ районамъ и окрашивали ихъ въ опредѣденный цвѣтъ соотвѣтственно вліянію той или другой богословской школы.

увърветъ, что онъ не думалъ распространеніе аріанства во Оравін и твердость православія въ Западной церкви объяснять вліяміємъ антіохійской школы въ первой и александрійской въ послъдней (17, 122): но о чемъ же онъ соботвенно и говорилъ, касаясь этихъ церквей во второй главъ своей диссертаціи?

Касаясь дальнъйшихъ отношеній между православными и аріанами после Никейского собора и характеристики техъ и другихъ въ третьей главъ сочинения г. Лебедева, им высказали два главныхъ замъчанія: 1) что г. Лебедевъ напрасно вездъ отожествляеть антіохійцевь съ аріанами, тогда навъ многіе самые выдающіеся представители антіохійской школы въ это время являются противниками аріанства и 2) напрасно онъ прогрессъ богословствующей мысли этого времени приписываеть преимущественно антіохійской школь, сирычь аріанамъ, принимая между прочимъ за выражение такого прогресса полу-аріанскіе символы, а правосдавныхъ учителей представляетъ только охранителями старыхъ преданій и вившнихъ формуль нивейскаго символа (между тъмъ какъ изъ приводимыхъ самимъ г. Лебедевымъ мижній православныхъ учителей по важнъйшимъ богословскимъ вопросамъ видно, что они во встхъ этихъ вопросахъ щли впереди аріанъ). На первое изъ этихъ замъчаній г. Лебедевъ ничего не отвъчаетъ, продолжая и въ новой своей книге въ большей части случаевъ отожествлять антіохійцевъ и аріанъ. А во второмъ замічанін г. Лебедевъ находить только элостную на него клевету и инсинуацію. Онъ вовсе будто бы и не думаль выставлять интеллектуальныя преимущества аріанъ передъ православными и принимать полуаріанскіе символы за выраженіе богословскаго прогресса (169-173 и дал., тавже 12-15). Онъ напротивъ о томъ будто бы и старадся въ третьей главъ своего сочиненія, чтобы показать преимущества православнаго богословствованія передъ аріанскимъ (т.-е. александрійскаго передъ антіохійскимъ?) Туть что-нибудь не такъ; тутъ споръ невозможенъ. Когда одинъ изъ спорящихъ увъряетъ, что онъ видитъ извъстный предметъ. а другой, что такого предмета нътъ, необходимо, чтобы третій ръшиль, вто изъ спорщиковъ правъ. Пусть люди понимающіе дів и безпристрастные рішать, каную партію въ третьей главі своего сочиненія г. Лебедевъ хотваъ показать представительницею богословскаго прогресса -- александрійскую ли, т.-е. (по его толкованію) православную или антіохійскую-аріанскую? И не сказывается ли у него и въ новой его книгъ опять тоже стремленіе, отъ котораго онъ отрекается, называя его моей выдумкою и инкриминацією, -- стремленіе возвеличить ученость аріанъ. причисляя между прочимъ въ аріанамъ и тавія личности, воторыхъ увлечение учениемъ аріанскимъ представляется весьма сомнительнымъ (стр. 179-182)?

При разсмотръніи исторіи 2-го вселенскаго собора (въ четвертой главъ диссертаціи г. Лебедева) мы высказали ту главную мысль, что здесь едва-ли мужно было придавать большое значеніе вопросу о томъ, какое богословское направленіе преобладало на этомъ соборъ -- александрійское или антіохійское, -- лучшіе представители различныхъ богословскихъ направленій на соборъ согласно действовали въ решени важнейшихъ церковныхъ задвиъ того времени; но если уже считается нужнымъ говорить о томъ, какое богословское направление на соборъ представлялось наиболъе вліятельнымъ, то по нашему мижнію нужно назвать не антіохійское направленіе въ томъ смысль, какъ разумьеть г. Лебедевъ (въ томъ смыслв, какой выразился на антіохійскихъ и сирмійскихъ соборахъ сороковыхъ и пятидесятыхъ годовъ IV стольтія и въ полуаріанскихъ символахъ, составленныхъ на этихъ соборахъ), — а скорве это направление должно быть названо каппадокійскимъ, — такъ какъ 2-й вселенскій соборъ собранъ быль по мысли, преимущественно созръвшей въ кругу каппадокійскихъ богослововъ, друзей Василія Великаго, и для рвшенія твхъ именно задачь и въ томъ самомъ направленіи, какое заранъе намъчено было въ этомъ кругу. Всъ эти наши мысли были обставлены достаточными (насколько наскоро можно припомнить и собрать) соображеніями и доказательствами. Но г. Лебедевъ на эти соображения и доказательства не обращаетъ никакого вниманія; онъ не обращаєть вниманія на то, что самъ 2-й вселенскій соборъ поставляль себя въ ближайшую связь не съ полуаріанскими, антіохійскими и сирмійскими соборами, а съ православнымъ никейскимъ соборомъ, и символъ, утвержденный на 2-мъ вселенскомъ соборъ, также имъетъ ближайшее отношение не къ антіохійскимъ и сирмійскимъ полуаріанскимъ въроизложеніямъ, а къ православному никейскому символу и къ твореніямъ каппадовійских учителей—Василія великаго. Григорія богослова н Григорія нисскаго. Г. Лебедевъ по прежнему продолжаєть утверждать, что соборъ могъ состояться и символъ могъ составиться только подъ вліяніемъ антіохійскаго направленія, - такъ какъ, по его мивнію, въ средв богослововъ александрійскаго направленія (къ которому г. Лебедевъ причисляеть и каппадовійцевъ) не могло возникнуть даже и мысли о какомъ-либо измъненіи или пополненіи никейскаго символа. Останавливансь исключительно на этой последней мысли, г. Лебедевъ въ доказательство ен приводить цвлый рядъ свидетельствъ изъ александрійскихъ и каппадовійскихъ учителей, въ которыхъ высказывается глубокое уважение къ никейскому символу и мысль о его неприкосновенности (стр. 187—198). Общій смысль этихъ свидътельствъ достаточно разъясненъ въ нашихъ прежнихъ замътвахъ. Дъло въ томъ, что церковные учители IV въка не только въ то время, когда имъ нужно было въ виду аріанскихъ и полуаріанскихъ искаженій отстанвать буквальную неизмінность никейскаго символа, но и тогда, когда ими по требованію новыхъ обстоятельствъ и нуждъ церкви сознана была необходимость пополненія никейскаго символа преимущественно въ ученім о Св. Духв (на что есть указанія въ техъ же самыхъ свидетельствахъ, какія приводить и г. Лебедевъ) все-таки продолжали настапвать на неизмънности никейского символа, разумъя свож новыя дополненія въ нему именно только вакъ дополненія, а не какъ измъненія означеннаго символа 31). И такое отношеніе въ никейскому символу учители высказывали не только прежде константинопольскаго собора, но и на самомъ соборъ и послъ собора, т.-е. уже и послъ того, какъ самымъ константинопольскимъ соборомъ утверждено было пополнение никейского символа болъе подробнымъ изложениемъ учения о Св. Духъ. Въ самомъ первомъ правиль константинопольского собора говорится "да не отивняется символь въры (или просто въра-переводить можно такъ или иначе съ одинавовымъ смысломъ) трехсотъ восемнадцати отцовъ бывшихъ на соборъ въ Никеъ". Въ посланіи отцевъ константинопольскаго собора къ западнымъ епископамъ также говорится, что "эту въру, утвержденную святыми и богоносными триста восемнадцатью отцами въ Никев виеинской, нужно принимать всемъ... (То и другое свидетельства были приведены въ нашей внигь на стр. 206). Что же? Ужели изъ этихъ свидътельствъ самихъ отцевъ константинопольскаго собора можно вывести то заключеніе, что имъ не могло прійти и мысли о какомъ-либо пополненіи никейскаго символа болве подробнымъизложениемъ учения о св. Духъ?

Останавливансь подробные на вопросы о пополнении никейскаго символа на константинопольскомы соборы, мы замытили, что г. Лебедевы слишкомы поснышно рышаеты этоты вопросы,

<sup>31)</sup> Въ книгъ "Религіозныя движенія" на стр. 174 въ примъч. 11-мъ мы указали, какъ еще до 2-го вселенскаго собора св. отцы церкви—Аеанасій великій, Василій великій, Григорій богословъ, Кириллъ іерусалимскій, Еписаній кипрскій, отстанвая неприкосновенность никейскаго символа въ общецерковномъ употребленіи, въ частныхъ писаніяхъ своихъ и по частнымъ случавить приводили этотъ символь съ сокращеніями и пополненіями и предлагали свои подобные ему по духу изложенія въры. Что отвъчаетъ на указанные наше авиты г. Лебедевъ? То, что приведенных наме изложенія въры у овначенныхъ отцевъ церкви были не новыми символами, а частными изложеніями въры, наставленіями въ въръ и т. д. (Мы то о чемъ же говориль въ своемъ примъчанія?)—и что нъкоторыя ивъ няхъ (символы Кирилла и Еписанія) были не ими лично составлены, а принадлежали яхъ мъстнымъ перквамъ (что же, не доказываетъ ли это опять того сакта, что въ мъстныхъ православныхъ церквахъ и прежде константинопольскаго собора, при всемъ уваженія къ никейскому символу, могли употребляться и другія мъстных изложенія въры?)

представляя последніе члены символа заново составленными на самомъ константинопольскомъ соборъ; сходство выраженій константинопольской редакціи символа съ выраженіями символовъ, находящихся въ "Якоръ" св. Епифанія и въ поученіяхъ Кирилла іерусалимскаго, равно какъ и некоторыя хотя неясныя известія о дъятельности помъстныхъ малоазійскихъ соборовъ, предшествовавшихъ 2-му вселенскому собору, приводитъ кажется скорње къ тому предположению, что пополнения никейского символа, преимущественно въ ученіи о Св. Духв, въ мастныхъ малоавійскихъ церквахъ и на мъстныхъ соборахъ сдъланы были уже ранъе константинопольскаго собора, а на константинопольскомъ соборъ эти пополненія віроятно были только пересмотрівны, сведены въ одну редавцію и утверждены для всеобщаго церковнаго употребденія. Эти наши замвчанія, кажется, открыли г. Лебедеву глаза на цълый рядъ существующихъ въ наукъ мнъній и вопросовъ относительно редакціи константинопольскаго символа, какихъ онъ и не подозръвалъ прежде. Г. Лебедевъ долженъ былъ сознаться, что онъ сдвиаль пробъль, пропустивши эти мизнія и вопросы въ своей диссертаціи безъ вниманія (стр. 211 новой книги Лебедева). Чтобы восполнить этотъ пробълъ, г. Лебедевъ пересмотрвлъ, какія могъ достать, новыя изследованія по этому предмету, и о нъкоторыхъ изъ нихъ поспъшилъ высказать свой отвывъ еще прежде отвъта на наши замъчанія. (См. статью "о Символъ нашей православной церкви" въ августовской книжки Чтеній въ Обществъ люб. дух. просв. за 1881 г. и отзывъ о сочинени католика Винчензи въ Прибавленіяхъ нъ твор. св. отцевъ). Затвиъ въ последней своей книге г. Лебедевъ и излагаетъ подробно существующія по этому предмету митвія, разділяя ихъ (можетъ быть, не совстви удачно) на нъсколько группъ (стр. 211-234). Но что же серьёзнаго г. Лебдевъ вынесъ изъ этого пополненнаго имъ теперь изученія вопроса, прежде опущеннаго безъ вниманія? Серьезнаго почти ничего. Г. Лебедевъ по прежнему продолжаеть утверждать свой взглядь о составлении константинопольского символа на самомъ константинопольскомъ соборъ, хотя и называеть этоть взглядъ старомоднымъ, очень немногими раздъляемымъ теперь (стр. 112). Большую часть возраженій, высказанныхъ противъ этого взгияда въ прочитанныхъ сочиненияхъ, онъ пропускаетъ, и останавляваетъ свое вниманіе главнымъ образомъ на одномъ изъ нихъ, заимствуемомъ пзъ "Якоря" св. Епифанія. Это возраженіе прежде (въ стать в противъ Гарнака) г. Лебедевъ попытался было отстранить твиъ, что последнія главы сочиненія Епифанія, въ которыхъ находится річь о символахъ, нельзя признать подлинными. Такое объяснение могь высказать въ свое время епископъ Іоаннъ въ своей книгъ, изъ которой и взяль его г. Лебедевъ. Но г. Лебедеву никакъ не следовало

повторять этого объясненія, хотя бы въ виду техъ краткихъ замічаній противъ него, какія высказаны въ моей книгь на стр. 207. Въ новой книгъ своей г. Лебедевъ поправляется. У изворотливаго језунта Винчензи, котораго г. Лебедевъ разбранилъ прежде, у котораго всв его разсужденія о константинопольскомъ символь имьють особенный католически-тенденціозный характерь, г. Лебедевъ заимствуетъ такую мысль, что можно и не отвергая сменица смоянисти последних славъ "Якоря" целикомъ (причемъ отвергалась бы и самая дата о времени написанія этого Епипифаніева сочиненія) признать поздивищею вставкою тоть символь, какой читается въ существующей редакціи 119-й главы "Якоря". Но не замвчаеть ли г. Лебедевъ того, что если и признать этотъ символъ вставкою, то следующій, приводимый затвиъ Епифаніемъ въ 120 главъ, будетъ все-таки доказательствомъ той мысли, что церковные учители и помъстные соборы второй половины IV вркя слидати позволитечениям чрчять вр нивенскомъ символъ пополненія и измъненія (въ православномъ духъ) уже и прежде константинопольского собора 32). Наше мизніе о томъ, что на константинопольскомъ соборъ были только разсмотръны предшествовавшія пополненія нивейскаго символа, сведены въ одну редакцію и утверждены для всеобщаго употребленія, г. Лебедевъ отвергаеть; ему, конечно, не дозволяеть принять это мивніе его ученое самолюбіе и предубъжденіе противъ насъ. Но что серьёзнаго онъ могъ сказать противъ этого мивнія?... То, что я въ своемъ мивніи не присоединяюсь ни "къ одной изъ западныхъ теорій о происхожденіи символа, созданной серьёзными учеными" (какъ будто для меня обязательно непремънно становиться на сторону Гефеде, или Каспари, или Гарнава 33),—что въ моей гипотезъ объединяются всъ глав-



<sup>12)</sup> По поводу Епифаніевскаго символа на стр. 195 своей книги г. Лебедевъ дідаеть намъ между прочниъ слідующій невіроятный вопрось: "какнию образомъ мы св. Епифанія называемъ поборникомъ старины и преданія, в между прочниъ утверждаемъ, что онъ допусваль возможность составленія новыхъ символовъ (точиве—пополненія никейскаго символа),—что, по нашему же мивнію, служить выраженіемъ прогресса церковнаго? Но відь это недоумівніе г. Лебедева прямо разрішается именно въ томъ самомъ містів нашей карти, по поводу котораго оно высказывается. См. "Религіозныя движенія", стр. 207, приміч. 52. Здісь примо сказано: "Что касается лично до св. Епифанія: то онъ, какъ нявівство, вовсе не отличался между тогдашними православными богословами какинъ-либо свободомысліемъ или стремленіемъ къ новаторству. Напротивъ, болье чімъ ито-нибудь, онъ быль поборникомъ старяны и преданія. Повтому, если и такой учитель не считаль обломо престиуннымъ по требованіямь обставтиванной допускать дополненія въ еимъоль, то требованіямь обставтиванной допускать дополненія въ еимъоль, то тьмъ болье это можно предположить о другить православных учительство, отличаеннихся большимъ свободомысліемъ (конечно въ лучшемь смысль этого слова)".

ээ) Г. Лебедевъ нивче представлять себъ не можетъ отношеній русскаго

явишія возгрвнія на вопросъ-существующія въ наукв (стр. 136 върнъе свазать-не воззрвнія объединяются, до которыхъ мив не особенно много дъла, а принимаются во вниманіе всв главивний факты и стороны вопроса, разрозненно и потому одностороние выставляемыя на видъ у Гефеле, Гарнака, Каспари, Чельцова); и при этомъ возэрвнія западныхъ ученыхъ очищаются отъ всего того, что непристойно интересамъ православной науки (237). Все это совершенно справедино, но все это кажется заслуживало бы не шутовскихъ издевательствъ, а боле серьёзнаго отношенія со стороны русскаго ученаго... Г. Лебедевъ находить еще въ моемъ мизнін изкоторыя противорзчія и неопредзленности. Противоръчія будто бы въ томъ, что я съ одной стороны поставляю редавцію константинопольскаго символа въ ближайшее отношение въ символу Епифанія (и Кирилла ісрусалимскаго), а съ другой къ выраженіямъ заимствованнымъ изъ ученія о св. Духъ канпадовійскихъ отповъ-Василія великаго, Григорія Богослова и Григорія нисскаго (236—237). Но что же туть произвольнаго, если означенная редакція дъйствительно представляєть близкое отношение и къ тому, и къ другому, и къ третьему? И развъ не могли отцы собора при окончательной редакціи символа принять во вниманіе и символь кипрскій и символь іерусалимскій и можеть быть еще какіе-нибудь мъстные православные символы, какъ и сказано у меня (только не полуаріанскія въроизложенія соборовъ антіохійскихъ и сирмівнскихъ) и ученія

ученаго къ западнымъ теоріямъ, какъ въ такомъ видь, что русскій ученый во всякомъ спорномъ между самими западными учеными вопросъ непремънно долженъ становиться на сторону какого-нибудь изъ нихъ и принимать его мивнія цвликомъ, не пытаясь даже и соглашать его съ мивніемъ другаго, котя бы западнаго же ученаго. На этомъ основаніи какъ въ мосмъ мивніи о происхождении константинопольского символа онъ не можетъ понять возможности соглашенія того, что по этому предмету высказано наиболю твер-даго (у Каспари, Геоеле, Горта, Гарнака), такъ не можеть повіршть и тому, чтобы профессоръ с.-петербургской акаденін Чельцовъ могь въ одно и томе время держаться и того мижнія (согласно съ Каспари), что константинопольскій свиволь имъль ближайшее отношеніе къ сниволу, изложенному у Епи-Фанія,--- и того, что этотъ символь входиль, какъ часть, въ пространное въроиздоженіе, составленное отцами константинопольскаго собора (То́µос), — какъ у Геоеле. И такое извъстіе о проессоръ Чельцовъ г. Лебедевъ называетъ моею выдумкою (стр. 226). Не слишкомъ ли поспъщаетъ г. Лебедевъ съ своими приговорами о томъ, чего онъ не знаетъ? Въроятно слушателя повойнаго профессора Чельцова и всъ знавщие мизнія его по этому вопросу (что и могъ внать ближе мивнія покойнаго Чельцова, чвиъ г. Лебедевъ, это должно быть известно последнему) могли бы засвидетельствовать, что въ мивый покойнаго профессора именно объединялось то, что г. Лебедевъ считаетъ несовивстимымъ въ гипотезахъ Геоеле и Каспари. И если г. Лебедеву угодно имъть печатное доказательство возможности такого совивщенія, онъ можетъ найти его въ стать о константинопольском соборь, напечатанной въ "Христіанскомъ Чтеніи" 1878 года в составленной, думаемъ, не безъ вліянія возаръній профессора Чельцова.

отцевъ Василія великаго, Григорія богослова, Григорія нисскаго?.. Неопредъленность моего мевнія будто бы состоить въ томъ, что я не ръшаюсь утвердительно сказать, прибавиль ли константинопольскій соборь что-нибудь новаго въ сделаннымъ прежде него мъстнымъ пополненіямъ символа никейского, или только принялъ и утвердилъ эти пополненія (сведши ихъ разумъется въ одну реданцію (238, 49). Но я потому и не рашаюсь сказать объ этомъ положительно, что для положительного решенія вопроса нътъ еще вполив твердыхъ данныхъ... Наконецъ г. Лебедевъ, упреваеть меня еще въ томъ, что я свое мивніе о составленім константинопольскаго символа высказываю не заразъ целикомъ. а по частямъ въ разныхъ частяхъ своей книги (впрочемъ преимущественно въ шестой главъ). Но и это я дълаю затъмъ. чтобы не навязывать читателямъ готоваго мивнія, которое въ такомъ случав могло бы показаться имъ и произвольнымъ, а постепенно выяснять для нихъ важный вопросъ по мере того, вакъ приходится касаться самыхъ фактовъ, представляющихъ для него извъстныя данныя... Вообще высказаннымъ нами замъчаніямъ мы не придаемъ такого значенія, чтобы ими окончательно ръшался важный и трудный вопросъ о составленіи константинопольскаго символа, но думаемъ, что ими этотъ вопросъ разъясняется поливе, чвиъ всеми западными теоріями приведенными у г. Лебедева, и притомъ согласиве съ древнимъ перковнымъ преданіемъ; потому и считаемъ себя въ правъ надъяться, что на наши замъчанія по этому вопросу другіе серьёзные ученые обратять болье вниманія, чымь г. Лебедевъ.

Вотъ какъ отвъчаетъ г. Лебедевъ на важивишія возраженія противъ него, относящіяся къ исторіи религіозныхъ споровъ и вселенскихъ соборовъ IV въка. Отвъты его на наши замъчанія относительно христологическихъ споровъ V въка представляютъ еще менъе серьёзности.

Мы упрекнули г. Лебедева въ томъ, что онъ въ исторіи христологическихъ споровъ придаетъ слишкомъ большое значеніе личности Несторія. ("Не будь Несторія, не было бы и христологическихъ споровъ"). Г. Лебедевъ отвъчаетъ на это стеореотипнымъ разсужденіемъ: "не слъдуетъ въ исторіи придавать слишкомъ большое значеніе личнымъ мотивамъ и вообще личностямъ, но не слъдуетъ вину событій сваливать лишь на духъ времени, на историческія причины и условія" (стр. 242).

Мы высказываемъ ту мысль, что для объясненія возэрвній несторіанскихъ и монофизитскихъ, помимо вліянія антіохійской и александрійской школы, следовало бы обратить внименіе на генетическую связь означенныхъ возэрвній съ древнейшими дуалистическими возэрвніями Сиріи и докетическими Египта. Г. Лебедевъ отвечаеть, что "въ области изученія исторіи всегда безопасне при объясненіи явленій довольствоваться ближайшими условіями, а не пускаться въ глубь вековъ" (стр. 261).

По нашему мивнію сближеніе сирскихъ епископовъ съ Кирилдомъ александрійскимъ въ тридцатыхъ годахъ V стольтія г. Лебедеву не следовало называть уніею; такъ какъ слово унія въ
западной церковно-исторической наукъ получило определенный
смыслъ, несоотвътственный характеру православной восточной
церкви. Г. Лебедевъ отвъчаетъ, что унія уніи рознь,—сближеніе
сирскихъ епископовъ съ Кирилломъ действительно не имъло
того характера, какой имъли уніи западныя (стр. 243—245). Зачъмъ же въ такомъ случав было и употреблять слово "унія"?

Относительно результатовъ Халкидонскаго собора мы дълаемъ г. Лебедеву то замъчаніе, что напрасно онъ этому собору приписываетъ какое-то особенное (сравнительно съ другими соборами) влінніе на дальнайшее развитіе богословской науки; со временъ Халкидонскаго собора развитіе богословской науки значительно ослабъваетъ сравнительно съ тъмъ, каково оно было въ полтора предшествовавшія стольтія. Г. Лебедевъ отвъчаетъ: не думаетъ ли критикъ, что въ наше время уже отказались отъ началъ Халкидонскаго собора" (стр. 23). Можно ли такъ отвъчать на серьёзные вопросы и можно ли съ такими спорщиками вести серьёзные научные споры?...

И мы конечно далеко не перечислили всёхъ тёхъ диковинокъ, какія встрвувются въ ответахъ г. Лебедева на наши замечанія. а указали только главнейшія между ними касающіяся, вопросовъ наиболъе важныхъ. Въ вопросахъ не столько выдающихся, въ мивніяхъ высказываемыхъ только мимоходомъ г. профессоръ московской духовной академіи позволяеть себъ такія издъвательства надъ здравымъ смысломъ читателей и пожалуй надъ страницами того изданія, въ которомъ онъ первоначально печаталъ свою отповёдь намъ, что поистине этому нельзя достаточно надивиться. Напр. мы упрекаемъ г. Лебедева въ томъ, что онъ считаетъ Кирилла јерусалимскаго несомивинымъ арјаниномъ. Г. Лебедевъ отвъчаетъ: "совершеннъйшая ложь! Въ моей книгъ о Кириллъ говорится лишь "онъ считался сторонником прівнова за (стр. 19). На стр. 215 своей книги мы высказали недоумъніе относительно того, какимъ образомъ г. Лебедевъ вопреки собственнымъ словамъ, высказаннымъ имъ на 122 страницв его диссертаціи, на следующихъ затемъ страницахъ высказываеть такую мысль, что Македоніане во св. Дука въровали правильно и вообще во всеме изъявляли полное согласіе съ учителями церяви, присутствовавшими на соборъ, за исключениемъ слова "единосущный". Г. Лебедевъ упрекая меня въ искажении его мысли,



<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) На стр. 147 своей новой книги г. Лебедевъ высказывлетъ такое убъжденіе, что отвывы древнихъ писателей—Сократа, Созомена, Іеронима, Епифанія, Руфина о принадлежности Кирилла іерусалимскаго къ аріанству основаны на недоразумѣніи. Мы очепь рады. Объ этомъ и мы говорили въ своей жнигѣ, Стр. 137, прим. 15.

увъряетъ читателей, что въ его книгъ говорится далеко не то: "Македоніане, кажется, во всемь изъявлями полное согласіс съ требованіями отцевъ собора, за исключеніемъ принятія слова "единосущный"... Въ Духа Святило они если не всъ, то по крайней мъръ тъ, кои были на соборъ, нужно полагать, впровали одинаково съ св. отцами" (стр. 18). Мы и теперь остаемся въ недоумъніи, чъмъ же существенно отличается мысль г. Лебедева, переданная нами, отъ той, какая высказывается въ его собственныхъ словахъ?

На стр. 235 своей вниги и сдълать г. Лебедеву замъчание о томъ, что онъ въ своей диссертации увъряетъ читателей, будто Евтихій обладаль твердымь и яснымь умомь. Г. Лебедевъ и это мое замъчание считаетъ напраслиною на него. Въ его внигъ свазано только: "Евтихій быль изворотливъ, обладаль мыслію твердою, понятія его опредъленны; онъ отчетливо представляль свое ученіе" (стр. 21). Что это такое, какъ не издъвательство надъздравымъ смысломъ читателей?...

Вст эти пріемы: уклоняться отъ прямой постановки вопроса, выхватывать въ серьёзномъ возраженіи оппонента самую несущественную сторону и на нее направлять свои quasi—научные аргументы, а всего болте осыпать оппонента всякими издтвательствами и ругательствами, отказываться отъ своихъ мыслей и словъ, явно представляющихся неблаговидными и тутъ же опять на глазахъ читателей вновь повторять и развивать ихъ, вст такіе пріемы свойственны ли истинно ученому профессору?. И можно ли съ писателями, употребляющими такіе пріемы, вести какой бы то ни было серьёзный научный споръ?..

Въ заключение своей новой книги г. Лебедевъ высказываетъ сътование на насъ за то, что слишкомъ строгимъ отношениемъ въ научнымъ трудамъ, какое мы показали въ разборъ его диссертаціи, можеть быть сделань вредь развитію нашей молодой церковно-исторической науки. Такія внушенія, какія мы дълаемъ молодымъ дъятелямъ нашей духовной науки и литературы, могутъ будто бы только обезкураживать ихъ, застращивать, приводить въ апатію при видъ роковаго вопроса, "о чемъ можно писать и о чемъ нельзя" (стр. 265-267). Намъ кажется, г. Лебедевъ напрасно слишвомъ связываетъ судьбу и развитіе нашей науки съ такими явленіями, какъ его докторская диссертація. По нашему мивнію, чвив строже будеть у нась критика подобнаго рода произведеній, тамъ будеть лучше для правильнаго развитія науки. Можно пожелать молодымъ представителямъ науки и литературы писать, o чемь имъ угодно, но не какъ-нибудь. а съ серьёзнымъ и внимательнымъ отношениемъ къ себъ, къ своему двлу и слову, какъ объ этомъ мы и говорили въ разборъ диссертаціи г. Лебедева.

Прот. А. Иванцовъ-Платоновъ.



## извъстія и замътки.

The state of the s

## ПРЕБЫВАНІЕ Г. ОБЕРЪ-ПРОКУРОРА СВ. СИНОДА К. П. ПОБЪ-ДОНОСЦЕНА ВЪ ТВЕРИ.

Въ "Тверскихъ Епархіальныхъ Въдомостяхъ" напечатаны подробныя свъдънія о пребываніи г. оберъ-прокурора св. Синода, К. П. Побъдоносцева въ Твери. Заимствуемъ для нашихъ читателей подробности посъщенія г. оберъ-прокуроромъ семинаріи

училищъ и консисторіи.

11-го октября, оберъ-прокуроръ прибылъ въ Тверь. и 12-го съ 10 часовъ утра посътилъ семинарію. Здъсь г. оберъ-прокуроръ довольно долго беседоваль съ наставниками о преподаваніи того или другаго предмета. Прежде всего онъ обратиль свое внимание на отсутствие въ настоящее время учителя при семинаріи, высказаль несколько мыслей о необходимооти изученія церковнаго пінія, какъ предмета, который первъе всего имъетъ приложение въ будущей церковно-служебной дъятельности воспитанниковъ семинаріи; онъ указаль также на необходимость пріучать воспитанниковъ къ ясному вразумительному чтенію по-славявски, осмысленному отношенію къ церковнымъ песнопеніямъ и порядку церковнаго богослуженія. Что касается другихъ предметовъ, то въ своей бесъдъ съ преподавателями онъ интересовался какъ ходомъ преподаванія, такъ и выполнениемъ программъ по каждому предмету. Такъ относительно церковной исторіи онъ замітиль, что предметь этоть весьма сложный, что выполнить программу его весьма трудно и что искусство преподавателя должно состоять въ уменьи сгруппировать весь матеріаль въ возможно краткую форму. Въ такомъ же родв шла беседа его съ преподавателями и всехъ другихъ предметовъ.

Послъ бесъды съ преподавателями г. оберъ-прокуроръ посътилъ еще нъсколько классовъ, разспрашивалъ учениковъ о ихъ квартирной жизни и условіяхъ, на какихъ они нанимаютъ для себя квартиры, поинтересовался сравнительнымъ возрастомъ учениковъ одного и того же класса и наконецъ въ одномъ изъ классовъ (VI) заставилъ всъхъ учениковъ пропъть 1-ю пъснь воскреснаго канона 5 гласа.

Изъ семинаріи г. оберъ-прокуроръ вивств съ его высокопреос вященствомъ отправился въ духовное училище, куда прибылъ

въ 12 часовъ дня. Прежде всего онъ обратилъ внимание на отсутствіе при училищь общежитія, признавая его совершенно необходимымъ. Въ разговоръ по этому предмету его высонопреосвященствомъ было объяснено, что вопросъ объ общежитія ръшался на последнемъ съезде духовенства тверскаго училищваго округа, на каковый предметь почетнымъ попечителемъ училища П. Н. Добринскимъ исчислена сумма въ 18 т. р., и что еъъздъ поручиль уже членамь училищнаго правленія оть духовенства и смотрителю училища заготовить въ будущему съезду подробный планъ и смету предполагаемой постройки. Г. оберъ-провуроръ заметилъ на это, что назначенная г. Добринскимъ сумма на пристройку для общежитія, очень мала. Обходя затемъ классы, г. оберъ-прокуроръ испытывалъ учениковъ по латинскому, греческому и славянскому язывамъ, по св. исторіи, географіп и церковному пънію. Такъ въ 1 отделеніи 2 класса, гдв шелъ урокъ славянского языва, онъ заставиль учениковъ пропъть "Достойно есть"; тутъ же обратилъ внимание на учебникъ славянскаго языка Переватсскаго, признавая этогъ учебникъ труднымъ для усвоенія въ такомъ возрасть, и совытоваль преподавателю изучать формы славянского языка путемъ практики, при разборъ. Въ 4 классъ, гдъ шелъ урокъ географіи, г, оберъ-прокуроръ заставилъ ученивовъ пропъть тропарь Рождеству Христову. Посъщая влассы, г. оберъ-прокуроръ обращался прежде всего съ вопросомъ къ преподавателю-давно ли онъ на службъ и откуда поступиль на нее, у учениковъ же-сколько леть, откуда родомъ и съ къмъ живетъ въ городъ. Когда на два последние вопроса ученики отвъчали, что живутъ одни на квартирахъ, г. оберъпрокуроръ снова говорилъ о необходимости устроить въ возможной скорости при училищъ общежитіе. Въ разговоръ съ смотрителемъ училища г. оберъ-прокуроръ интересовался, между прочимъ и тъмъ, сколько въ нынъшнемъ году изъ тверскаго учичища не принято въ семинарію и бываетъ ли онъ, смотритель, при производствъ пріемныхъ испытаній въ семинаріи.—Послъ посъщенія училища г. оберъ-прокуроръ передаль смотрителю 25 рублей на гостинцы дътямъ.

Околу часу пополудди изъ духовнаго училища г. оберъ-прокуроръ направился въ консисторію, въ которой и пробыль цълый часъ. По представленіи здѣсь всѣхъ членовъ ея владыкою, причемъ г. оберъ-прокуроръ каждаго изъ нихъ спрашивалъ давно ли служитъ и какимъ столомъ завѣдуетъ, онъ вникалъ въ порядокъ производства консисторіи, порядокъ записи поступающихъ въ консисторію бумагъ первоначально въ общій входящій реестръ, а затъмъ и распредъленіе всѣхъ дѣлъ между столами по существу и характеру самыхъ дѣлъ, а не по уѣздамъ, какъ это дѣлается въ нѣкоторыхъ консисторіяхъ, г. оберъ-прокуроръ обращался то къ одному, то къ другому члену съ вопросами касательно заведуемыхъ ими дель, сопровождая ихъ ответы своими замвчаніями и совътами. Такъ относительно следственныхъ дваъ онъ выразияъ сожаление о томъ, что у насъ нетъ особыхъ сявдователей, совершенно необходимыхъ въ виду того особенно обстоятельства, что въ изкоторыхъ епархіяхъ духовенство почти все перероднилось между собою и следователи изъ духовенства намеренно приврывають виновныхъ. Недостатокъ только средствъ заставляеть терпъть подобный порядовъ вещей. Относительно бракоразводныхъ дълъ г. оберъ-прокуроръ далъ несколько весьма существенныхъ руководственныхъ советовъ. Что касается хозниственных дват, то г. оберъ-прокуроръ обратилъ особенное вниманіе на веденіе монастырскаго и церковнаго хозяйства по части лесныхъ дачъ и советоваль поступать какъ можно осмотрительные при просьбахъ о перерубкы лысовъ: "Указывають обыкновенно, говорилъ онъ, то на подсохшій льсъ, а подъ этимъ предлогомъ вырубаютъ много и свъжаго льса". Точно также г. оберъ-прокуроромъ обращено было внимание на хранение консисторскихъ сумить въ кладовой при архіерейскомъ домъ и на отсутствіе должности помощника казначея. Совітуя какъ можно осторожные обращаться съ суммами и хранить въ мыстахъ болые безопасныхъ, онъ выражалъ мысль о необходимости назначенія казначею помощника. "Кто отвъчаетъ за дъла и за суммы, сказалъ онъ, если случится казначею забольть или по необходимости отлучиться? Непременно нужень помощникъ".

Въ концъ своей бесъды съ членами консисторіи г. оберъ-прокуроръ обратилъ ихъ вниманіе на множество затрудненій, возникающихъ въ нъкоторыхъ епархіяхъ по дъламъ о часовняхъ. "Въ вашей епархіи, говориль онъ, немного закрыто церквей последними штатами, а въ другихъ очень много, и оставшіеся за штатомъ священники являются въ какую-нибудь деревню, упрашивають крестьянь устроить часовию и обращаются съ просьбою къ епархівльному начальству о дозволеніи имъ служить въ этихъ часовняхъ. Епархіальное начальство крайне затрудняется въ этихъ случаяхъ". Владыка отвътилъ ему на это, что такихъ прошеній у насъ не особенно много, но замъчательно что съ прошеніемъ о постройкъ часовень часто соединяется просьба о дозволеніи выразить этимъ свои върноподданическія чувстна въ почившему въ Бозъ Государю Императору; требуютъ иногда при этомъ крестныхъ ходовъ. "Надобно быть весьма осторожнымъ, сказалъ г. оберъ-прокуроръ. Чувства върноподданическія могуть быть выражены въ храмъ усердною молитвою за Государя Императора, весь августыйшій домъ и еще болье точнымъ и върнымъ исполнениемъ нашихъ върноподданическихъ обязанностей ".

На савдующій день, т.-е. 13 октября, г. оберъ-прокуроръ вновь прибыль въ семинарію около 11 часовъ, зашель въ общую учительскую комнату и вель съ преподавателями бесъду о томъ, какимъ образомъ улучшить въ семинаріи воспитательную часть. Недолго продолжалась эта беседа, но темъ не менее онъ успыть высказать много руководственных совытовь, какъ улучшить воспитательную часть въ семинаріи и отвлечь воспитанниковъ отъ грубыхъ пороковъ, являющихся результатомъ ихъ уединенно-ученической жизни, чуждой посторонняго облагораживающаго вліянія. Признавая весьма труднымъ и даже мало возможнымъ для инспекціи въ ея наличномъ составъ тщательное наблюдение за учениками въ такой многолюдной семинарии, онъ приглашалъ вевхъ преподавателей, если не къ прямому наблюденію за учениками, то по крайней мара ка содайствію ва организаціи занятій, могущихъ способствовать облагороженію воспитанниковъ. Какъ на одну изъ такихъ мъръ, гдъ преподаватели могутъ принести свою посильную помощь, г. оберъ-провуроръ указаль на устройство литературныхъ чтеній, вокальныхъ, а со временемъ и музыкальныхъ занятій подъ руководствомъ преподавателей и особенно помощнивовъ инспектора, какъ лицъ ближе знакомыхъ съ обыденною ученическою жизнію и обладающихъ большимъ сравнительно количествомъ свободнаго времени. "Вы сами, говорилъ онъ, обращаясь къ последнимъ, готовитесь быть преподавателями, -- и вотъ здёсь для васъ самая лучшая школа, чтобы сдъдаться хорошими преподавателями". Необходимыми средствами къ отвлеченію учениковъ отъ празднаго времяпре-провожденія призналь онъ также обученіе ихъ живописи и музыкъ, объщая свое содъйствіе къ изысканію средствъ на эти предметы.

Въ виду того, что какъ ученическая, такъ и фундаментальная библіотеки семинаріи, со времени ремонтировки старыхъ и постройки новыхъ зданій, находятся въ запущенномъ состояніи и до сихъ поръ еще не приведены въ надлежащій порядовъ, г. оберъ-прокуроръ убъждалъ всъхъ преподавателей принять участіе въ дълъ упорядоченія библіотекъ; при этомъ онъ выразилъжеланіе, чтобы со временемъ по приведеніи библіотеки въ порядокъ, была устроена для учениковъ читальная комната, гдъ бы они могли въ свободное отъ занятій время читать и хорошія книги.

#### извъстія по церковно-свъчному дълу.

Въ "Сарат. и Астрах. епарх. въдомостяхъ" мы встрътили два важные документа, касающіеся производства и продажи церковныхъ восковыхъ свъчей.

- Церковный староста Покровско-кладбищенской, въ посадъ Дубовкъ (Саратовской губерніи), Казъевъ возбудилъ вопросъ о томъ: обязательно ли для него постановленіе епархіальнаго съезда, о покупить церковныхъ свечей исключительно въ спархіальной свічной лавкі, и законно ли предположенное съ Покровской церкви взысвание за недоборъ свъчей изъ упомянутой давки, или церковные старосты согласно примъчанію къ § 12 Инструк. церк. стар., имъють право покупать свъчи тамъ, гдъ найдутъ выгоднъе для церкви. Дъло это восходило на разсмотрвніе Св. Синода, которымъ въ указъ, данномъ на имя преосвященнаго саратовскаго опредълено: поручить саратовскому епархіальному начальству разъяснить церковному старость Казвеву, что требуемая епархіальнымъ начальствомъ покупка свъчей церковными причтами и старостами для церквей изъ епархіальныхъ свъчныхъ заводовъ или лавокъ, составляетъ самую необходимую и надежную мвру къ увеличенію церковныхъ доходовъ и къ возвышенію зависящаго отъ положенія сихъ доходовъ благосостоянія церквей и духовно-учебныхъ заведеній, въ коихъ приготовляются служители церкви, что несоблюдение церковными причтами и старостами этой общественной мары, нанося ущербъ интересамъ церкви и духовно-учебныхъ заведеній, послужило бы лишь въ увеличенію выгодъ отдёльныхъ лицъ, - частныхъ свъчепромышленниковъ-и посему должно быть твиъ тщательные устраняемо мыстными представителями церковныхъ интересовъ, чъмъ выше интересы самой церкви и духовнаго просвъщенія личныхъ выгодъ торговцевъ, и что вследствіе сего повупка церковными причтами и старостами саратовской епархіи церковныхъ свъчей изъ епархіальнаго свъчнаго завода, или изъ епархівльной свічной лавки, какъ для всіхъ вообще церквей сей епархіи, такъ и для церкви Покровской, въ посадъ Дубовив, совершенно обязательна.
- —Астраханская духовная консисторія слушали отношеніе Астраханской казенной палаты, отъ 30 іюня сего года за № 1573, комить увёдомляеть консисторію, что правительствующій сенать, разсмотрёвь дёло по жалобё петровскаго временнаго 2 гильдіи купца Родіона Моисеева Абрамова на постановленіе Астраханской казенной палаты о наложеніи на него взысканія 943 руб. 25 коп. за раздробительную торговлю восковыми свёчами прикащикомъ его крестьяниномъ Желтовымъ въ селе Каменноярскомъ, Черноярскаго уёзда, нашель, что купецъ Абрамовъ, упол-

номочивъ своего принащина Желтова на раздробительную торговлю сданными ему, Желтову, восковыми свечами, на основаніи ст. 715 уст. торг., какъ хозяинъ, долженъ отвъчать за дъйствія прикащика во всемъ томъ, что въ силу его порученія, приказанія или съ его въдома и воли учинено будеть, прикащикъ же Абрамова крестьянинъ Желтовъ продалъ восковыхъ свъчъ двумъ крестьянамъ по 5 фунтовъ, тогда накъ, согласно Высочайше утвержденнаго 28 августа 1808 года доклада коммиссін духовныхъ училищъ и мивнія Государственнаго Совъта 26 октября 1873 года, продажа восковыхъ церковныхъ свъчъ въ разницу менње 20 фунтовъ составляетъ привилегію церкви, а частнымъ лицамъ предоставлено лишь право гуртовой продажи этихъ свъчъ, и то лишь съ фабрикъ, заводовъ и изъ лавокъ, гдъ торгуютъ исключительно воскомъ и восковыми свъчами, и на ярмаркахъ; виновные же въ нарушеніи сихъ правилъ подлежать, кромъ коифискаціи свъчъ, еще платежу пени вдвое противъ стоимости воноискованныхъ свъчъ. Почему, находя ръшение вазенной палаты о наложении на Абрамова взыскания правильнымъ, опредвлиль жалобу его оставить безъ уваженія. О чемъ указомъ, отъ 8 марта сего года за № 3821, далъ знать казенной палатв. Къ этому казенная палата присовокупляеть, что о взысваніи съ купца Абрамова недоимки 943 р. 25 к. и высылкъ ихъ въ духовную консисторію оною 30 іюня сего года предписано петровскому увздному полицейскому управленію саратовской губерніи. Двло началось съ того, что благочинный 1 округа Черноярскаго увзда при рапортв отъ 18 апръля 1880 г. за № 264 представилъ копію съ акта, составленнаго вязовскимъ старостою  $ar{2}$  того же апръля о незаконной торговив крестьяниномъ Желтовымъ церковными восковыми свъчами, причемъ присовокупляетъ, что подлинный акть представленъ Каменноярскимъ волостнымъ правленіемъ на распоряжение Астраханской казенной палаты, а конфискованныя у Желтова восковыя свъчи въ количествъ 22 пудовъ предложено имъ вязовскому причту хранить въ церкви отдельно отъ церковныхъ свъчъ впредь до особаго распоряженія. Вследствіе сего консисторія отношеніемъ, отъ 16 мая 1880 года за № 2151, просила казенную палату увъдомить о распоряжении, какое послъдовало со стороны оной по означенному выше акту. На это палата, отъ 13 сентября того же года за № 1467, увъдомила, что палатою дёло по означенному предмету рёшено и рёшеніемъ этимъ заключено: законоискованныя у врестьянина Желтова прикащива петровскаго 2-й гильдін купца Родіона Абрамова свічн въ количествъ 22 пудовъ, оцъненныя въ 471 руб. 621/, коп. и отданныя на храненіе подъ росшиску ктитору вязовской церкви Семену Алексвеву, передать причту означенной церкви, для причисленія въ церковнымъ доходамъ, съ купца же Абрамова взыскать въ пеню вдвое противъ стоимости законфискованныхъ свъчъ, а именно 943 руб. 25 коп., каковыя деньги передать также для причисленія къ церковнымъ доходамъ, съ тъмъ,—чтобы церковный староста внесъ ихъ въ книгу особою статьею. Въ случат несостоятельности Абрамова къ уплатъ присужденныхъ съ него денегъ, обратить это взысканіе на его имъніе, какое у него можетъ оказаться, о чемъ и сдълать своевременное распоряженіе о наложеніи на оное запрещенія. Ръшеніемъ этимъ купецъ Абрамовъ остался недоволенъ и подалъ на оное въ ноябръ мъсяцъ 1880 года въ правительствующій сенатъ аппелляціонную жалобу, которую сенатъ оставилъ, какъ сказано, безъ уважеція.

# ЦИРКУЛЯРЪ Г. МИНИСТРА НАРОДНАГО ПРОСВЪЩЕНІЯ ПОПЕЧИТЕЛЯМЪ УЧЕБНЫХЪ ОКРУГОВЪ, ОТЪ 14 ФЕВРАЛЯ 1882 ГОДА, ЗА № 1931.

На разсмотръніе министра народнаго просвъщенія поступило ходатайство одного изъ увздныхъ земскихъ собраній, о покровительства домашнему обучению грамота среди сельского населенія лицами, неимъющими установленнаго на то учительскаго званія. Ходатайство это возникло по поводу следующихъ обстоятельствъ: 1) многіе родители, изъ врестьянъ, не имъя возможности обучать своихъ дътей въ училищахъ и школахъ и не желая оставлять ихъ вовсе безграмотными, обучать ихъ грамотв въ своихъ домахъ, нанимая для этого большею частію своихъ-же односельчанъ, окончившихъ курсъ ученія въ сельскихъ училищахъ или обучавшихся грамотъ также домашнимъ образомъ; 2) параллельно съ училищами и школами домашнее обучение дътей грамотъ вызывается въ мъстномъ населеніи сильнымъ стремленіемъ народа къ грамотности и невозможностію обучають дітей въ училищахъ и школахъ, по разбросанности населенія и отдаленности училищъ и школъ, и 3) примъненіе къ лицамъ, большею частію мъстнымъ жителямъ, обучающимъ крестьянскихъ дътей одной грамотности домашнимъ образомъ, требованія закона чтобы такія лица имъли установленное учительское званіе, было бы равносильно прекращенію вовсе домашняго обученія грамоть, по невозможности такимъ лицамъ выдержать испытание на означенное званіе.

По соображеніи настоящаго ходатайства съ двйствующими узаконеніями, министерство народнаго просвъщенія находить, что 1) Высочайше утвержденное, 25 мая 1874 г., положеніе о начальныхъ народныхъ училищахъ, какъ видно изъ примъч. къ ст. 2 онаго, не касается первоначальнаго обученія на дому лицами разнаго званія; что 2) при начертаніи дійствующихъ узаконеній, въ силу конхъ право на занятіе домашнимъ обученіемъ въ частныхъ домахъ обусловливается определеннымъ образовательнымъ цензомъ, не имълось въ виду домащнее обучение грамотъ въ селахъ, и потому къ этого рода обученію названныя узаконенія не ногуть быть примънены. Такимъ образомъ, хотя на основаніи ст. IV Высочайше утвержденнаго, 25 мая 1874 года, мивнія государственнаго совъта о порядев управленія народными училищами, лица занимающіеся домашнимъ и частнымъ обученіемъ, подчинены въдънію директоровъ и инспекторовъ народныхъ училищъ, но надзоръ директоровъ и инспекторовъ за лицами, обучающими грамотъ въ селахъ, не касаясь правъ подобныхъ лицъ на обучение по образовательному цензу, можетъ имъть значение лишь въ отношени ихъ политической и нравственной благонадежности, и что 3) въ этомъ отношении наблюдение за ними ближайщимъ образомъ должно принадлежать въдънію полицейской и духовной власти.

Всявдствіе сего и для устраненія на будущее время подобныхъ недоразуміній по предмету домашняго обученія среди сельскаго населенія, министерство народнаго просвіщенія, по соглашенію съ министерствомъ внутреннихъ діль и оберъ-прокуроромъ Св. Синода, признало необходимымъ:

- 1) Разъяснить, что отъ лицъ, занимающихся домашнимъ обучениемъ грамотъ въ селахъ, не требуется учительскаго званія, и
- 2) Предоставить мъстнымъ полицейскимъ властямъ, какъ сельскимъ, такъ и общимъ, а также приходскимъ священникамъ, наблюдать, чтобы означеннымъ обучениемъ не занимались лица неблагонадежныя либо въ политическомъ, либо въ нравственномъ отношении, и въ случат появления такихъ лицъ, указывать на нихъ утверному исправнику, для воспрещения имъ дальнтиваго обучения, или въ случат надобности, для принятия мтръ къ удалению ихъ вовсе изъ данныхъ мтстностей.

#### печатать позволяется

съ тъмъ, чтобы по отпечатаніи представлено было въ цензурный комитетъ узаконенное число экземпляровъ. Москва, ноября 20 дня 1882 г. Цензоръ протоіерей С. Зерновъ.

#### объявленія.

объ издании ежемъсячнаго журнала

## "ДУШЕПОЛЕЗНОЕ ЧТЕНІЕ"

въ 1883 году.

Изданіе журнала "Душеполезное Чтеніе" въ 1883 году, двадцать четвертомъ его существованія, продолжается на прежвихъ основаніяхъ. Редавція остается върною своей первоначальной задачь—служить духовному и нравственному наставленію христіанъ, удовлетворять потребности общеназндательнаго и общепонятнаго духовнаго чтенія.

#### ВЪ СОСТАВЪ ЖУРНАЛА БУДУТЬ ВХОДИТЬ ПО ПРЕЖНЕМУ:

1) Труды, относящіеся въ изученію Св. Писанія. 2) Статьи догматическаго и нравоучительнаго содержанія. Въ нихъ не будуть упускаемы изъ вида современныя явленія въ общественной и частной жизни, согласныя или несогласныя съ ученіемъ и установленіями православной Церкви. Иногда обсужденію этихъ явленій будуть посвящаемы особыя статьи. 3) Церковно-историческіе разсказы. 4) Воспоминанія о лицахъ, замѣчательныхъ по заслугамъ для церкви и по духовно-нравственной жизни. 5) Статьи, относящіяся къ Православному Богослуженію. 6) Общепонятное и духовно-поучительное изложеніе свѣдѣній изъ наукъ естественныхъ. 7) Описаніе путешествій въ святымъ мѣстамъ. 8) Свѣдѣнія и сужденія о расколѣ, 9) Имѣющія руководственное для пастырей и мірянъ значеніе резолюціп матрополита Филарета, миѣнія, донесенія и письма егоже. 10) Разныя извѣстія и замѣтки.

"Душеполезное Чтеніе" въ 1883 году по прежнему будетъ выходить ежемъсячно.

Цъна годовому изданію безъ доставки и пересылки 3 р. 50 к., съ пересылкой иногороднымъ и съ доставкой московскимъ подпищикамъ 4 р.

Оставшіеся неразобранными полные экземиляры "Душеполезнаго Чтенія" за 1864 и 1865 годы продаются въ редакціп по 1 р. 50 к. за экз., а съ пересылкою въ Европейскую Россію по 2 р., на Кавказъ н въ Сибирь по 2 р. 50 к. Полные экземпляры "Душеполезнаго Чтенія"

за 1869, 1870, 1872, 1873, 1874, 1875 и 1878 годы продаются въ редажцін по 2 р. 50 к. за экв., а съ пересынкою въ Европ. Россію по 3 р. на Кавказъ и въ Сибирь по 3 р. 50 к.—Цъна "Душ. Чтенія" за 1877, 1879, 1880, 1881 и 1882 годы по 3 р. 50 к., съ перес. по 4 р.

Подписка на "Душеполезное Чтеніе" принимается: въ Москвъ, въ

квартиръ редактора, при Николаевской въ Толиачахъ церкви, протоіерея Василія Нечаева, также у книгопродавцевъ: Өерапонтова, и въ Епархіальной книжной завкі въ Петровскомъ монастырі; въ С.-Петер-бургі у книгопродавца И. Л. Тузова, Бол. Садовая, д. № 16.

Иногородные благоволять относиться исключительно въ редакцію

"Душеполезнаго Чтенія" въ Москвъ.

Издатель-редакторь протојерей Василій Нечасов.

#### ПРИ РЕДАКЦІИ "ДУШЕПОЛЕЗНАГО ЧТЕНІЯ"

также у книгопродавцевъ Оерапонтова и Тузова продаются:

1) Уроки покаянія въ великомъ канонѣ св. Андрея Критскаго, заимствованные изъ Библейскихъ сказаній. Прот. В. Нечаева. Ц. 1 р. 40 к., съ пересылкой 1 р. 60 к.

2) Духовный свыть. Прот. В. Нечаева. Сборникъ духовно-назидатель-

ныхъ статей. Цзиа 1 р. 25 к. съ перес. 1 р. 40 к.

3) Обозрѣніе употребительнѣйшихъ церковныхъ молитвъ. Изданіе второе, исправленное. Прот. В. Нечаева. 1880 г. Ц. 40 к., съ пер. 50 к.

4) Сборнивъ для назидательнаго чтенія. Прот. В. Нечаева. Ц. 1 р.

25 коп., оъ пересылкой 1 р. 50 коп.

- 5) Толкованіе на паремін пзъ книгъ Монсеевыхъ: Исходъ, Левитъ, Числъ в Второзаконія. Прот. В. Нечаева. Ц. 80 к. съ перес. 1 р.
- 6) Очерки христіанской жизни. Прот. В. Нечаевъ. Цена 80 коп., съ пересылкой 1 руб.

7) Исторія четырехъ последнихъ вселенскихъ соборовъ. А. Лебедева.

Цъна 1 руб. 30 коп., съ пересылкой 1 р. 50 к.

8) Насколько замечаній о современных модах в в одежде. Ц. 10 к.,

съ перес. 15 коп.

9) Св. Владимірь равноапостольный 10 коп. съ перес. 15 коп. 10) Жизнь св. Григорія Богослова 20 к. съ перес. 25 к. 11) Два указателя къ "Душен. Чтенію", одинъ за нервое десятильтіе (съ 1860 по 1869), 20 к. съ перес. 25 к., другой за второе десятнивтие (съ 1870 по 1879 г.), 20 к.. съ перес. 25 к. За оба вибств съ пересылкою 40 коп.

## OTT YHUBEPCHTETA CB. BJAJUMIPA BT KIEBT.

"Университетскія Извістія" въ 1883 году будуть выходить, въ концъ важдаго мъсяца, внижвами, содержащими въ себъ до двадцати и боле печатныхъ листовъ. Цена за 12 книжекъ "Известій" безъ пересылки шесть рублей и съ пересылкою шесть рублей пятьдесять коп. Въ случав выхода "приложеній" (сочиненій свыше 25 листовъ), о нахъ будеть объявлено особо. Подписчики "Известій", при выписке приложеній, пользуются уступкою  $20^{\circ}/_{\circ}$ .

Подписка и заявленія объ обивні изданіями принимаются въ канце-

ирін Правленія Университета.

Гг. нногородные могуть также обращаться съ своими требованіями къ коммиссіонеру Университета Н. Л. Оглоблину (С.-Петербургъ, Малая Садовая, № 4, и Кіевъ, Крещатикъ, бывшій книжный магазинъ Литова).

Каждая книжка "Извёстій", за исключеніемъ текущихъ офиціальнихъ свёдёній, посвященныхъ Университету (до трехъ печатныхъ листовъ), состоитъ изъ сочиненій и статей научнаго содержанія, которыя распредёляются въ такомъ порядкё: отдёлъ І — "историко-филологическій"; отдёлъ ІІ — "физико-математическій"; отдёлъ ІV — "медицинскій"; отдёлъ V — "научная хроника", въ которой помъщаются извёстія о дёятельности ученыхъ обществъ, состоящихъ при Университете; отдёлъ VI — "критико-библіографическій". Послёд ній отдёлъ, посвященный критическому обозрёнію выдающихся явленій ученой литературы (русской и иностранной), по разнымъ отраслямъ знанія, составляєть въ годъ до 500 страницъ. Кромѣ того, въ прибавленіяхъ" къ каждой книжкѣ печатаются научные матеріалы и переводы болёе замѣчательныхъ сочиненій; а также указатели библіотеки, списки, таблицы метеорологическихъ наблюденій и т. п.

Открывается подписка на 1883 годъ на издаваемые при с.-петервургской духовной академии:

## "ЦЕРКОВНЫЙ ВЪСТНИКЪ"

(еженедъльное издание отъ 2 до 4 печатныхълистовъ въ №; въ годъ до 142 л. вольшаго формата)

u

## "XPUCTIAHCROE TEHIE"

(двухмъсячное—отъ 18 до 24 печ. листовъ въ каждой книжкъ; въ годъ около 124 л.).

"Перковный Въстникъ" въ офиціальной своей части, составляющей офиціальный органъ Св. Синода, печатаетъ спомис и раньше всъхъ другихъ изданій всъ узаконенія, распоряженія и списки наградъ по духовному въдомству; въ неофиціальной же части, какъ издаваемый при с.-петербургской духовной академін, даетъ возможно полный обзоръ движевій религіозной мысли и жизни вакъ у насъ въ Россіи, такъ и за границей (на православномъ востокъ, славанскихъ земляхъ, въ римскомъ католицизмъ и протестантствъ), и имъетъ слъдующіе постоянные отдельны (промъ передовыхъ статей, въ которыхъ обсуждаются всъважнъйшіе церковные вопросы): 1) мнънія печати свътской и духовной по церковнымъ вопросамъ; 2) иностранное обозръніе—восточное и за-

падное; 3) обозрѣніе духовной журналистики; 4) библіографическое обозрѣніе; 5) лѣтопись церковную, содержащую обозрѣніе всѣхъ важнѣйшихъ событій и движенія религіозной жизни въ нашей отечественной церкви, по всѣмъ ея епархіямъ; 6) лѣтопись общественной жизни, прошлую недѣлю въ Россіи и заграницей, содержащую извѣстія о всѣх вообще важнѣйшихъ событіяхъ въ нашемъ отечествѣ и внѣ его; наконецъ 7) разныя извѣстія и замѣтки. Кромѣ этихъ постоянныхъ отдѣловъ печатаются статьи и кореспонденціи различнаго рода.

При журналь "Христіанское Чтеніе", составляющемъ прибавленіе къ "Церковному Въстнику" и помъщающемъ разнообразныя статьи по всъмъ отраслямъ богословскихъ знаній, съ 1879 г. нечатаются сверхъ того "Толкованія на ветхій завътъ" съ особымъ счетомъ страниць (въ 1883 г. будетъ продолжаться печатаніе Толкованія на книгу псалмовъ, и вмъстъ съ тъмъ начато будетъ печатаніе Толкованія на книгу пророка Исаїи такъ что къ концу 1883 г. выйдетъ особою книжкою четвертый выпускъ "Толкованій".

Годовая ціна въ Россін за оба журнала и съ "Толкованіями на Ветхій завіть"—семь руб. съ пересылкою; отдільно за "Церковный Вістникъ"—пять руб., за "Христіанское Чтеніе" съ "Толкованіями"—пять руб. За границей для всіхъ мість: за оба журнала 9 р., за каждый отдільно 7 р. съ пересылкой.

Иногородные подписчики надписывають свои требованія такь: "Въредакцію Церковнаго Въстника и Христіанскаго Чтенія въ С. Петербургь". Петербургскіе подписчики подписываются въ отдъленіи конторы редакціи (близь Знам. ул., уг. Преобр. и Солдатск. пер., д. Л. 5, кв. 3), гдв получаются также отдъльныя изданія редакціи и гдв принимаются объявленія для печатанія (по 10 к. за 1 строку петита за объявленіе болье 1 раза, и 15 к.—за 1 разь) и для разсылки при Церк. Въстн. (по 5 р. за тысячу). Можно подписываться сверхъ того въ Петербургъ при книжн. маг. Тузова (бывш. Кораблева), въ мосъявь—при кн. маг. Ферапонтова.

Въ отдъленіи конторы редакціи (близь Знамен. ул., уголъ Преобр. ул и Солдатск. пер., д. № 5, кв. № 3), можно получать полные экземплары

#### "ЦЕРКОВНАГО ВЪСТНИКА"

P

#### "X P M C T I A H C R A F O T E H I SI"

за 1875, 1876, 1877, 1878, 1879, 1880, 1881 и 1882 гг., по пяти рублей за оба журнала за годъ (вийсто семи) и по три рубля за годовой экземпляръ каждаго журнала отдёльно.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА ЖУРНАЛЪ

## "СТРАННИКЪ"

на 1883 годъ.

#### (третій годъ изданія подъ новою редакцією).

Журналъ "Странникъ" съ октября 1880 года издается подъ новою редакціей, по утвержденной св. Синодомъ повой программѣ, и выходитъ ежемѣсячно, книгами отъ 10-ти до 12-ти и болѣе листовъ. Въ журналѣ помѣщаются:

- 1) Общедоступныя статьи, изследования, замётки и необнародованные матеріалы по всёмъ отдёламъ русской церковной исторіи.
- 2) Общедоступныя статьи по разпымъ отраслямъ богословскаго знанія преимущественно по общей дерковной исторіи.
- 3) Церковныя слова, поученія, рачи, бесады и другія нравоучительныя произведенія.
- 4) Разсказы, повъсти, характеристики, очерки изъ прошлаго и современнаго быта нашего духовенства.
- Бытовые очерки и характеристиви изъ области религіознаго строя и нравственныхъ отношеній нашего образованнаго общества и простаго народа.
  - 6) Стихотворенія.
  - 7) Ежемъсячное внутреннее обозръніе.
- 8) Отдъльныя статьи, посвященныя обсужденію выдающихся дълъ и вопросовъ отечественной церкви, духовенства и нравственной стороны русскаго быта.
- 9) Наблюденія, записки и дневники приходскихъ священниковъ, сельскихъ учителей и другихъ народныхъ дъятелей.
- 10) Хроника важитишихъ правительственныхъ и церковно-административныхъ распоряжений и указовъ.
- 11) Иностранное обозрѣніе: важнѣйшія явленія современной церковно-религіозной жизни православнаго и неправославнаго міра на Востокъ и Западъ, особенно у Славянъ.
- 12) Обзоръ русскихъ духовныхъ журналовъ и епархіальныхъ періодическихъ изданій.
- 13) Обзоръ свётскихъ журналовъ, газеты и книги: отчеты и отзывы о помъщаемыхъ тамъ статьяхъ, имъющихъ отношение къ программѣ нашего журнала.
- 14) Библіографическія и критическія статьи о новых в произведенія кърусской духовной литературы, а также и о важнёйших ввленіях в иностранной богословской и церковно-исторической литературы.
- 15) Книжная льтопись: ежемъсячный указатель русскихъ книгъ, выходящихъ въ свътъ подъ духовной цензурой; краткіе отзывы о новыхъ книгахъ.

- 16) Разныя отрывочныя извёстія и замётки по вопросамъ жизни общественной, народнаго образованія, русскаго раскола и единовёрія, миссіонерскихъ, просвётительныхъ, благотворительныхъ, ученыхъ и др. обществъ, и проч.; новости; корреспонденціи; отвёты редакціи.
  - 17) Объявленія.

Подписная цима за годовое изданіе 1883 года остается прежняя: съ пересылкою въ Россіи и доставкою въ С.-Петербургъ шесть рублей; съ пересылкою за границу восемь рублей. Адресоваться: въ редакцію журнала "Странникъ", въ Петербургъ (Невскій просп., д. № 105).

Редакторы-издатели:  $egin{dcases} A. & Bасилького. \\ A. & Пономарего. \\ E. & Ігрилежаево. \end{cases}$ 

#### XIV TOATS

#### Открыта подписка

#### 1883 годъ

на иллюстрирован. журналъ литературы, политики и современной жизни

### "НИВА"

выходящій еженедільно, т.-е. 52 нумера въ годъ (боліве 2000 рисунковъ и чертежей, 2000 столбцовъ текста, съ ежемісячнымъ приложеніемъ

#### "ПАРИЖСКІЯ МОДЫ"

около 500 модныхъ рисунковъ въ годъ, 400 выкроекъ чертежей въ натуральную величину и 300 рисунковъ рукодъльныхъ работъ)

премія на 1883 г. большая новая нартина профессора В. И. Якобія

подъ заглавіемъ:

## "КОРОЛЬ-ЖЕНИХЪ"

ПЕЧАТАННАЯ МАСЛЯНЫМИ КРАСКАМИ.

Подписка принимается въ Спб., въ конторѣ редакцій, по Большой Морской д. № 9.

ПОДПИСНАЯ ЦЪНА ЗА ГОДОВОЕ ИЗДАНІЕ "НИВЫ" съ правомъ на полученіе всёхъ безплатныхъ премій въ теченіе 1883 г.

| Безъ доставки въ СПетербургв            | 4 | p. |            | ĸ. |  |
|-----------------------------------------|---|----|------------|----|--|
| Съ доставкою въ СПетербургъ             | 5 | 7  | <b>5</b> 0 | 77 |  |
| Безъ дост. въ Москвъ чрезъ отдъление    |   |    |            |    |  |
| конторы "Нивы" у Н. Печковской          | 5 | •  |            | ** |  |
| Съ достав. въ Москвъ и въ другихъ горо- |   | •• |            |    |  |
| дахъ и въ мъстечкахъ Имперія            | 6 | •  |            |    |  |
| За границу                              |   |    |            | -  |  |

Въ будущемъ 1883 году вромъ множества заготовленныхъ нами художественно исполненныхъ гравюръ, будетъ между прочимъ помъщена новая повъсть

#### Ивана Сергъевича Тургенева,

которую онъ надвется доставить намъ въ редакцію нынёшнею зимою.

Кром' того мы об' щаемъ нашимъ подписчивамъ печатать въ "Нивъ" 1883 года новый историческій романъ

#### Всеволода Сертевича Соловьева

#### "СТАРЫЙ ДОМЪ"

(Романъ. Хроника четырехъ поколвній).

Романъ этотъ составляетъ продолженіе романовъ: "Сергѣй Горбатовъ" и "Вольтерьянецъ", пемѣщенныхъ въ "Нивѣ"въ 1881 и 1882 году и имѣвшихъ такой успѣхъ среди нашихъ читателей. Дѣйствіе новаго романа происходитъ въ послѣдніе годы царствованія Императора Александра І.

Также находится уже у насъ въ портфель прекрасная новая повъсть автора "Переселенцы" В. Д. Григоровича "Гуттаперчивый мальчикъ" и кромъ того мы имъемъ цълий рядъ капитальныхъ литературныхъ произведеній, изъ которыхъ пока поименуемъ только слъдующія: "Подъ 
колесомъ": новый романъ изъ современной жизни Н. Д. Ахшарумова 
(автора романа "Во что бы то ни стало") "Въ цвътахъ", большая повъсть автора "Купленное счастье" Н. Морскаго; "Багровая пыль", большая повъсть П. Петрова; "Полковникъ изъ Золотоноши", историческій 
романъ изъ эпохи греческаго возстанія Н. Кирилова, и многія другія. 
Сверхъ того на будущій 1883 годъ мы выдадниъ встыть годовымъ подписчикамъ большую роскошную олеографію съ новой картины извъстнаго русскаго художника профессора В. И. Якобія

#### Кородь-Женихъ.

Картина эта написана по заказу "Нивы"; сюжетъ заимствованъ изъ историческа. о романа, помъщеннаго въ Нивъ 1882 года "Волтерьянецъ" Вс. С. Соловьева, имъвшаго такой большой усиъхъ. Великолъпыныя копін-олеографіи будутъ такого же огромнаго размъра, какъ и премія 1882 г., вменно 1 арш. 21/2 вершка высоты и 141/4 верш. ширины.

Желающихъ подписаться на 1883 г. "Нивы" просять заблаговременно обращаться въ главную контору редакцін "Нива" А. Ф. Марксу въ С.-Петербургъ, Бол. Морск. ул., д. № 9. Издатель "Нивы" А. Ф. Марксъ.

#### открыта подписка

Ba

## ВОСТОЧНОЕ ОБОЗРВНІЕ

на 1883 годъ.

#### второй годъ изданія.

Газета еженедізьная, выходящая безъ предварительной цензуры, посвященная преимущественно Сибири, Азіатскому Востоку, а также интересамъ окраинъ и русскихъ областей.

Изъ статей помещены въ 1882 году: Востокъ и Западъ В. П. Васильева.—Центръ и Овранны. С.—По поводу трехсотавтія Сибири. С. В. Максимова.—Монгольская литература. А. М. Поздивева.—Россія и англо-индійскіе интересы. И. П. Минаева.—Монголія и міросозерцаніе жителей Алтая. В. В. Радлова.—Природа и человъкъ въ дълъ колонизаців. Д. И. Завалишина.—Съверно-азіатская легенда о сынъ неба. Г. Н. Потанина. — Что такое поземельная община. С. Я. Капустина. — Русская торговля на границахъ Китая. А. В. Адріанова.—Реформа въ области уголовнаго наказанія. И. Я. Фойпицкаго.—Крестьянская реформа. В. И. Вагина. — Земство въ Сибири. Его же. — Передовыя статьи посвящены: русской политикъ въ Азін, сибирскимъ реформамъ, какъ-то: введению земства, новаго суда, переселенческому длау, вопросу о ссылкъ, вопросу инородческому, вопросу образованія на Востокъ и вообще развитію матеріальных и правственных силь страны. Въ 1882 г. печатались разсказы и очерки: Гонимые. Н. И. Наумова.—На Ураль. Л. Симоновой. - Крестьяне золотопромышленники. Нелюбинскаго. - Туркестанъ и его жизнь. Н. П. Стремоухова. -Кульджа наканунъ сдачи. А. П. Сумарокова.—Странникъ на волотомъ озеръ. Н. М. Ядринцева. Кромъ того печаталась автобіографія С. С. Шашкова.—Стихотворенія: Онулевскаго, Садовникова. -- Корресподенцін изъ различныхъ городовъ Сибири, Туркестана, съ русскаго Съвера и изъ Китая. При газетъ ведется общая хроника событій, містная хроника и фельетонь, печатаются торговыя и биржевыя извістія.

Программа газеты въ 1883 году остается таже. Отдёль корреспонденцій, научный и литературный будуть расширены благодаря скопившемуся въ рукахъ редакцій матеріалу.

#### Подписная цёна въ Россія:

на годъ. на 9 мёсяц. на 6 мёсяц. на 4 м. Безъ доставки 7 р. 50 к. 5 р. 75 к. 4 р. 3 р. Съ доставк. и перес. 8 " 6 " 5 " 4 "

За границей подписная цвна 14 р. Новые подписчики на 1883 годъ могутъ получать остающиеся экземиляры за 1892 годъ по 4 рубля.

Подписка принимается: въ Конторъ редавціи, С. П-ргъ Надеждинская, д. 19, кв. 32. Статьи и письма адресуются въ Редавцію: Поварской пер., д. 5, кв. 11.

Редакторъ-издатель Н. М. Ядринцевъ.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1883 ГОДЪ

HA.

#### литературный, ученый и политическій

ЖУРНАЛЪ

## В Ѣ К Ъ.

годъ второй.

Журналъ будетъ выходить съ 1 Января 1883 г. по программѣ прошедшаго года, отъ 25 до 30 печатныхълистовъ въ мѣсяцъ 12 книгами въ годъ, большаго формата, съ историческимъ и славянскимъ отдѣлами.

Для 1883 года въ редакцін уже имѣются слѣдуютія произведенія: романы: Судъ паревича Алексѣя. П. Полежаєва, — Каждому свое. К. Градовскаго. — Искалѣченный. В. Никетина. — Незаконный. Н. Шарченко (автора Станислава Цтесбицкаго). — На рубежѣ двухъ столѣтій. Шардина (автора Княжна Владимірская). — Дворянинъ Старовѣръ. М. Филиппова. — Нечалнное кумовство. Ц. Салманова, и много повѣстей, разсказовъ и статей. Кромѣ того объщали помѣстить свои произведенія въ "Вѣкѣ": Г. Данилевскій (авторъ Мировича), Д. Мордовцевъ, академикъ Дубровскій, профессоръ О. Ө. Миллеръ, исторіографъ А. Петровъ и многіе другіе ученые и беллетристы.

Подписная цёна на 1883 годъ: годовая—съ доставной въ Петербургъ 15 руб. оезъ доставни—14 руб., съ пересылкой въ другіе города —16 р. Полугодовая безъ доставни—7 р., съ доставной—7 р. 50 к., съ пере-

сылкой въ другіе города-8 руб.

Служащіе въ управленіяхъ—(духовныхъ, военныхъ и гражданскихъ) казепныхъ, земскихъ, городскихъ, банковыхъ и желѣзнодорожныхъ, и выписывающіе журналъ чрезъ своихъ казначеевъ,—могутъ вносить по 2 руб. сер. въ мѣсяцъ—впредь до погашенія подписной суммы, причемъ каждый седьмой экземпляръ высылается безплатно.

Редакція в Главная Контора журнала въ С.-Петербургв, у Обухов-

скаго моста, д. № 93, кв. № 16.

Въ журналё участвовали 70 сотрудниковъ, которые будутъ участвовать въ немъ и въ будущемъ году, и помёщены въ 1882 году: 10 романовъ, 4 повёсти, 4 драматическихъ произведенія, 16 ученыхъ изслёдованій, множество мелкихъ статей (стиховъ, поэмъ, думъ и сатиръ).

При журналь были приложены въ 1882 году портреты: Митрополитовъ-Миханла Сербскаго и Макарія Московскаго, Великой княгини Наталіи Алексвевны, Герцеговинскаго героя Стояна Ковачевича, профессора Н. Я. Аристова и хромолитографированная карта южныхъ славянъ.

Издатель-Редакторъ М. Филипповъ.

ОТЪ РЕДАКЦИ "ТВОРЕНИ СВ. ОТЦЕВЪ".

Изданіе Творсній Св. Отцевъ съ прибавленіями духовнаго содержанія будетъ продолжаться и въ 1883 г. и будетъ состоять изъ четы рехъ книжекъ въ годъ, изъ которыхъ въ каждой будетъ отъ 15 до 20 листовъ текста. Въ переводной части будетъ продолжаемо печатаніе Твореній Св. Кирилла Александрійскаго и Св. Епифанія Кипрскаго. Творенія того и другаго отца будутъ печататься черезъкнижку. Въ прибавленіяхъбудутъ помѣщены статьи, касающіяся ученія въры, христіанской нравственности и исторін церкви и сверхътого статьи критико-библіографическія.

Въ концъ каждой книжки будуть печатаемы журналы собраній

Совъта Московской Духовной Академін.

Цъна годоваго изданія пать рублей съ пересылкою.

Редавція просить гг. нногородныхъ подписчиковъ адресоваться въ Сергіевъ посадъ, Московской губернів, въ редакцію "Твореній Св. Отцевъ".

Изъ редавцін Твореній Св. Отцевъ могуть быть выписываемы сліздующія отдільныя изданія:

Цпна съ пересылкой:

Творенія Св. Ефрема Сирина 6 томовъ 9 р., Василія Великаго 7 томовъ 10 р. 50 к., Асанасія Александрійскаго 2, 3 4 т. 4 р. 50 к., Григорія Нисскаго 8 т. 12 р., Исаака Сирина 1 т. 2 р. 30 к., Кирила Ісрусалимскаго 1 т. 1 р. 50 к., Іоанна Ліствичника 1 т. 1 р. 50 к., Нила Синайскаго 3 т. 4 р. 50 к., Исидора Пелусіота 3 т. 4 р. 50 к., Епифанія Кипрскаго 4 т. 6 р., Блаженнаго Феодорита 7 т. 12 р., Макарія Египетскаго 1 т. 2 р. и Кирилла Александрійскаго 1 т. 1 р.

Творенія Св. Отцевъ съ прибавленіями духовнаго содержанія за 1846, 1847, 1850, съ 1852 по 1864 годъ включительно и за 1871, 1872, 1880, 1881 и 1882 годы могуть быть пріобрітаемы съ платою за каждый годъ изданія по 5 р. съ пересылкою; Прибавленія же отдільно отъ Твореній Св. Отцевъ (съ 1844 по 1864 включительно и за 1871 и 1872, 1880, 1881 и 1882 годы) за каждый томъ по 1 р. 50 к. съ пересылкой.

## ГАЗЕТА А. ГАТЦУКА

ЕЖЕНЕДЪЛЬНАЯ, ИЛЛЮСТРИРОВАННАЯ, ПОЛИТИЧЕСКАЯ, ЛИТЕРАТУРНАЯ И РЕМЕСЛЕННАЯ.

Выходить въ 1883 г., безъ предварительной цензуры, по прежней программе, съ значительными улучшениями.—Более 400 рисунковъ и Моды. Особыми приложениями—художественные рисунки по Русской истории, изъ которыхъ составится особый альбомъ.

Въ "Газетъ" будетъ печататься новая повъсть Н. С. Лъскова:

"Соколій Перелеть".

Премін: "Крестный Календарь" 1884 г. на лучшей бумагь и олеографическая картина одного изъ важивйшихъ событій въ Россіи 1883 года.

Подписная ціна на годъ безъ пересылки 4 р., съ перес. 5 р.; на  $\frac{1}{2}$  г. 3 р.; на 1 мівс. 75 к.

Адресь редакція: Москва, Никитскій бульв., д. Гатцука.

## Въ реданціи "Православнаго Обозрънія"

продаются слъдующія книги.

I. Размышленія о сущности христіанской въры. Соч. Гизо. Переодъ свящ. Н. Сергієвскаго. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер 1 р.

II. Въчная жизнь. Пувличныя чтенія Э. Навиля. Перев. свящ.

H. Сергіевскаго. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.

III. Сочиненія св. Іустина философа и мученика, изданныя въ рускомъ переводъ, со введеніями и примъчаніями, свящ. П. Преоб-

раженскимъ. Цвна 1 р. 50 к., съ пересылкою 2 руб.

IV. Сочиненія древнихъ христіанскихъ апологетовъ: Татіана, Авинагора, Ософила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Саргійскаго и Минуція Феликса. Изданы въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примъчаніями, свящ. П. Преображенскимъ. М. 1867 г. Цъна 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к.

V. Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Пять книгъ противъ ереей. II. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свяш. II.

Преображенскимъ. М. 1871 Цена 3 руб. съ пересылкою.

VI. Вопросъ о злъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Перев. свящ. Н. Протопопова. М. 1872 г. Ц. 75 к., съ перес. 1 р. сер.

VII. Ръчи произнесенныя при выпускахъ воспитанниковъ перваго десятилътія Александровскаго Военнаго Училища священникомъ А. М. Иванцовымъ-Платоновымъ. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

VIII. Изъ ленцій по церковному праву. О. проф. моск. университета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М.

1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

Выпускъ II. Система каноническаго права: о составъ церковнаго общества. Ц. 80 к., съ перес. 1 р., а обоихъ выпусковъ— п. съ перес. 2 р.

IX. Ереси и расколы первыхъ трехъ въковъ христіанства. Ч. І. Обозръніе источниковъ для исторіи древнъйшихъ сектъ. Прот.

А. М. Иванцова-Платонова. Ц. 2 р. съ перес. 2 р. 50 к.

Х. Религіозныя движенія на христіанскомъ востонь въ IV и V вы Критико-историческія замычанія. Прот. А. М. Иванцова-Платонова. Ціна 1 р. 50 к., съ пересылкою 1 р. 75 к.

XI. Христосъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Москва.

1881 г. Цъна 75 к., съ пересылкою.

XII. Теорія древле-русскаго церковнаго и народнаго пінія на основаніи автентических трактатовъ и акустическаго анализа. Сочиненіе Юрія Арнольда. Москва, 1880 г. Ціна 2 руб. съ пересылкою.

## ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ

#### ВЪ 1883 ГОДУ БУДЕТЪ ИЗДАВАТЬСЯ НА ПРЕЖНИХ ОСНОВАНІЯХЪ.

Подписная цёна на годовое изданіе съ пересылкою 7 ру Подписка принимается: въ Москви, у редактора журна протоіерея при церкви Осодора Студита, у Никитскихъ во ротъ, П. Преображенскаго и у извёстныхъ книгопродавцев въ Петербурги — въ книжномъ магазин'я Тузова. Иногородные благоволятъ адресоваться исключительно такъ: в редакцію «Православнаго Обозрінія» въ Москві.

Просимъ обратить особенное вниманіє: желая облегчит пополненіе церковныхъ библіотекъ и библіотекъ учебных заведеній духовнаго в'йдомства и министерства народнаг просв'йщенія, для коихъ «Православное Обозр'йніе» рекомендовано учебнымъ начальствомъ, редакція «Православня го Обозр'йнія» находитъ возможнымъ доставить подписчи камъ это изданіе за 1877, 1878, 1879, 1880 и 1881 го по сл'йдующимъ пониженнымъ цінамъ: для выписывающихъ ег за одинъ какой-либо годъ—пять руб., за два года—семь руб.; за три—десять руб., за четы ре—тринадцат руб., за пять л'йтъ—пятнадцать руб. съ пересылкою.

#### въ редакции можно получать:

Оставшіяся въ небольшомъ количествъ экземпляровъ Писан мужей апостольскихъ, изданныя въ русскомъ переводъ со введеніям и примъчаніями къ нимъ свящ. П. А. Преображенскимъ. Цъв съ пересылкою 2 р.—Кромъ того:

- 1) Уназатель къ "Православному Обозрѣнію" за одиннадати лѣтъ 1860—1870 гг., составленный П. А. Ефремовымъ. Цъна Указателя 75 к., съ пересылкою 1 р.
- 2) Псалтирь въ новомъ славянскомъ переводъ Амвросія архіепископа Московскаго. Москва 1878 г. Цѣна 50 коп.

Редакторъ-издатель прот. П. Преображенскій.

Печатать позволяется. Москва. Ноября 22 дня 1882 года. Цензоръ протоіерей С. Зернось.

# **IPABOCJABHOE OFO3PBHIE**

1882

Декабрь.

протоперей Н.К. Смарновъ

#### СОДЕРЖАНІЕ:

- 1.—СЛОВО ВЪ ДЕНЬ РОЖДЕНІЯ БЛАГОЧЕСТИВЪЙШЕЙ ГОСУДАРЫ-НИ ИМПЕРАТРИЦЫ МАРІИ ФЕОДОРОВНЫ 14-го НОЯБРЯ 1882 Г. Прот. В. И. Добротворскаго.
- П.--ИСТОРІЯ ВОСКРЕСЕНІЯ И ВОЗНЕСЕНІЯ ГОСПОДА НАШЕГО ІИСУСА ХРИСТА НА НЕБО. Свящ. Т. И. Бутневича.
- ПІ.—ОБЪ ИСТИННЫХЪ РАДОСТЯХЪ ХРИСТІАНИНА. СБЯщ. М. М. Воздвиженскаго.
- 1У—КЪ ВОПРОСУ О П РКОВНО-ПРИХОДСКИХЪ ШКОЛАХЪ. Земство и церковно-приходская школа. М. А. Куплетскаго.
- У.—ЗАМЪТКИ НА КНИГУ Т. ФИЛИППОВА: "СОВРЕМЕННЫЕ ЦЕР-КОВНЫЕ ВОПРОСЫ". (Окончаніе). Свящ. Д. И. Силобовскаго.
- УІ—РЪЧЬ ПРОИЗНЕСЕННАЯ ПРИ ОТКРЫТІИ ПРІЮТА ДЛЯ СЛЬ-ПЫХЪ ПРИ МОСКОВСКОЙ ГЛАЗНОЙ БОЛЬНИЦЬ. Прот. П. А. Смирновя.
- УП. СЛОВО ВЪ ДЕНЬ ПОЛУГОДИЧНАГО ПОМИНОВЕНІЯ ВЫСОКО-ПРЕОСВЯЩЕННЪЙШАГО МАКАРІЯ МИТРОПОЛИТА МОСКОВ-СКАГО Свящ. Н. А. Елеонскаго.
- УШ.—ЧУДЕСА ГОСПОДА НАШЕГО ІИСУСА ХРИСТА. XXVII. Исцеление обеновавшагося въ новолуния.—XXVIII. Статиръ во рту рыбы.
  - IX.—ФАНАРІОТСКІЕ ПРІЕМЫ И ТЕНДЕНЦІИ ВЪ РУССКОЙ ГАЗЕТЪ.
    Г. А. Муркоса.
  - X.—ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ: Памяти въ Бозъ почившаго митрополита московскаго Макарія.—Наканунъ 6-го декабря.—Предстоящій 100-льтній юбилей митрополита московскаго Филарета. Оглавленіе ІІІ тома "Православнаго Обозрѣпія" за 1882 г. Объявленія.

#### MOCKBA.

Въ Университетской типографін (М. Катковъ), на Отрастномъ бульваръ.

Digit zed by Google

«Православное Обозрѣніе» выходить ежемѣсячно, книжками отъ 12 печатныхъ листовъ и болье. Подписная цѣна 6 р. 50 к. въ годъ.—а съ доставкою на домъ въ Москвѣ и пересылкою въ другіе города 7 р. с.

Полные окземпляры «Православнаго Обозрѣнія» за прежніе годы можно получать по слѣдующимъ пониженнымъ цѣнамъ: 1861, 1862, 1863 и 1864 годы—по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866 и 1869 — по 3 руб. безъ пересылки, 1867, 1868 и 1871 по 4 руб. безъ пересылки, 1870, 1872, 1873 и 1874—по 5 руб. безъ пересылки, а за четырнадщать лѣтъ 1861—1874—сорокъ пять рублей. На пересылку прилагается за каждый годовой экз. за 8 ф., а за 14 лѣтъ— за 100 фунтовъ по разстоянію.

## Отъ Москвы за каждый фунть посылокь съ книгами взимается:

До Або 12 к. Акмолъ 18 к. Архангельска 13 к. Астрахани 15 к. Баку 16 к. Благовъщенска на Амуръ 20 к. Варшавы 13 к. Вильно 9 к. Витебска 6 к. Владикавказа 16 к. Владиміра 3 к, Вологды 5 к. Воронежа 5 к. Выборга 8 к. Върнаго 18 к. Вятки 10 к. Гельсингоорса 10 к. Гродно 11 к. Дербента 16 к. Екатеринодара 10 к. Екатеринослава 14 к. Елисаветноля 16 к. Житоміра 10 коп. Иркутска 20 коп. Казани 9 к. Калиша 15 к. Калуги 3 к. Каменецъ-Подольска 13 к. Кишинева 15 к. Кіева 9 к. Ковно 10 к. Костромы 4 к. Красноярска 18 к. Куопіо 11 к. Курска 6 к. Кутайса 16 к. Къльцовъ 14 к. Ломжи 12 к. Люблина 12 к. Минска 8 к. Митавы 11 к. Могилева 6 к. Нижняго-Новгорода 5 Никол. (Приам. Обл.) 20 к. Новгорода 5 к. Новочеркаска 11 к. Оренбурга 16 к. Орла 5 к. Пензы 8 к. Перми 15 к. Петрозаводска 11 к. Петрокова 14 к. Плоцка 14 к. Полтавы 9 к. Пскова 8 к. Радома 14 к. Ревеля 9 к. Риги 10 к. Рязани 3 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семиналатинска 18 к. Симбирска 9 к. Симфероноля 14 к. Смоленска 4 к. Ставропольск. губ. 14 к. Сувалокъ 12 к. Съдлеца 12 к. Тавастгуса 10 к. Тамбова 5 к. Ташкента 18 к. Твери 3 к. Тиолиса 16 к. Тобольска 16 к. Томска 18 к. Тулы 3 к. Улеа-борга 13 к. Уральска 16 к. Уоы 14 к. Харькова 8 к. Хереона 13 к. Чернигова 8 к. Читы 20 к. Эривани 16 к. Якутска 20 к. Ярославля 3 к.



## СЛОВО

въ день рожденія Благочестив'єйшей Государыни Императрицы Маріи Өеодоровны, 14-го ноября 1882 года \*).

> Маріамь соблюдаще вся глаголы, слагающи въ сердиы своемь (Лук. 2, 19).

Св. евангелисть повъствуеть о преблагословенной Матери Господа нашего Інсуса Христа, которая слагала въ сердцъ своемъ и соблюдала все, что слышала о божественномъ величіи своего Сына, какъ единороднаго Сына Божія, пришедшаго на землю во плоти для спасенія рода человіческого. Въ этихъ евангельскихъ словахъ указываются два главнейшихъ и основныхъ действія, которыми опредъляется существо семейной жизни и отношеніе семейства въ великимъ союзамъ, объединяющимъ людей между собою. Дъйствія эти состоять въ томъ, чтобы вопервыхъ, воспринимать и слагать въ сердцахъ, обращая и претворяя въ неотъемленое достояние семейства, все то, что служить въ его достоинству; а вовторыхъ, соблюдать это достояніе, употребляя на дело жизни, а такимъ образомъ споспеществовать благоденствію всего общества, съ которымъ семейство связано неразрывно, какъ малое звено, образующее вместе съ такими же другими одну великую цепь общественнаго союза. Въ чемъ со-

<sup>\*)</sup> Проязнесено въ Харьковскомъ маседральномъ соборъ.

стоить существо и достоинство семейнаго союза и отношение его къ обществу для благоденствия обоихъ этихъ союзовъ, — объ этомъ будетъ наше слово въ настоящий день рождения Благочестивъйшей Государыни Императрицы Маріи Өеодоровны, — день, молитвенно празднуемый, вмъстъ съ Царственнымъ Семействомъ, всею необъятною семьею, представляемою нашими соотечественниками.

Семейство, -- это первый, самый естественный, богоуставленный въ природъ человъка, непосредственно изъ нея возникающій союзъ и основание другихъ союзовъ между людьми. Дъло ихъ единенія и общественнаго союза не отдано безусловно въ руки собственнаго ихъ произволенія. Великое человъческое общество отнюдь нельзя представлять себъ состоящимъ изъ отдъльныхъ дицъ, какъ бы изъ некоторыхъ своего рода атомовъ, совершенно тождественныхъ и ничемъ первоначально несвязанныхъ между собою. Гораздо ранве, нежели образуются человвческія общества, уже существуеть союзь двухъ главныхъ членовъ семейства, мужа и жены, который коренится въ свойствахъ человъческой природы и заключается между ними для восполненія и взаимной помощи другь другу. И сотвори Бого человъка, по образу Божію и по подобію, мужа и жену сотвори ихъ (Быт. І, 27). Воть та первобытная единица, отъ которой происходять другія такія же единицы, составляющія человъческое общество, единица уже сама изображающая собою общество, какъ союзъ двухъ лицъ! Еще прежде нежели человъкъ въ состояніи сдълать употребленіе изъ своей свободы, онъ уже принадлежить семейному союзу не по одному факту своего происхожденія, но и по всему своему первоначальному физическому и духовному складу, получаемому въ семействъ. Потому нътъ для него нивакой возможности создать какоелибо другое общение между людьми, болъе первоначальное и основное, которое бы могло отстранить и замъстить собою союзъ семейный.

По своему составу, семейство какъ союзъ мужа и жены, родителей и дътей, изображаетъ собою и отображаетъ въ своихъ членахъ и ихъ взаимныхъ отношеніяхъ цълый нравственный человъческій міръ, заключая въ своемъ маломъ обществъ все, что есть лучшаго въ этомъ великомъ царствъ, —безъ сомитнія только въ первоначальномъ видъ зачатковъ и основаній, насажденій и первыхъ ступеней развитія. Въ немъ существуетъ разнообразіе членовъ, отличающихся одинъ отъ другаго по физическимъ и духовнымъ особенностямъ и способностямъ и по степенямъ развитія, - разнообразіе, составляющее необходимое условіе міроваго. а вмъстъ съ тъмъ и нравственнаго порядка. Въ немъ преимущественное мъсто и пребывание любви со всъми ся возвышенными качествами и проявленіями. На лонъ этой любви, связывающей членовъ семейства въ высовій союзъ взаимнаго нравственнаго совершенствованія, долгь и обязанность обращаются въ сердечныя расположенія, наклонности и привычки, направляемыя и насаждаемыя деломъ воспитанія и живаго примера. Кто можеть измърить и опредълить всю силу и значение первыхъ впечатленій получаемых въ детстве, всегда такъ или иначе сказывающихся и вліяющихъ на весь нравственный обликъ чедовъка, на вею нашу жизнь! Но вотъ дитя возрастаеть и созръваеть для общественной двятельности, становится членомъ великаго человъческаго общества, поступаетъ на служение отечеству. Съ теми добрыми зачатками и насажденіями, которыя укореняются и украпляются въ семейства, человавъ является уготованнымъ на всякое дъло благое. Если въ немъ сильна и кръпка любовь, то здёсь широкое поприще для ея всесторонняго развитія въ приложеніи во всему отечеству; естественное, благоговъйное отношение къ авторитету и власти родителей онъ переносить на верховную власть государства; правдивость, честность, благожелательность и всв другія качества, пріобретаемыя на донъ семейной любви, онъ вносить въ свои отношенія во встмъ членамъ великой семьи. Можно ли придумать что-либо лучшее и болъе совершенное для благоденствія, процвътанія и благоуспъшнаго развитія человъческихъ обществъ!

Таково достоинство семейства, такимъ оно должно быть, таково его назначеніе и оно имъетъ возможность и средства быть таковымъ, однакоже не само по себъ, въ своей исключительной отдъльности. Семейство отнюдь не есть какой-либо безусловно замкнутый въ себъ кругъ, совершенно отдъльный отъ другихъ, большихъ его, общественныхъ круговъ, оно есть только звено великой цъпи, только одинъ изъ узловъ многосложной съти, обнимающей собою и составляющей человъческое общество; оно состоитъ съ этимъ обществомъ въ тъсной и близкой связи и нуждается въ

этой связи для выполненія своего назначенія, для пріобретенія свойственнаго ему достоинства. Уже союзъ мужа и жены заключается между ними не только для ихъ взаимной помощи, но и въ воспріятіе, преемственно-последовательное существованіе рода человъческаго на землъ, который въ средъ этихъ союзовъ какъ бы вновь начинается и продолжаеть существовать,-притомъ существовать со всеми духовно-правственными стяжаніями, пріобрътенными человъчествомъ въ теченіе многихъ въковъ его исторической жизни. Эти стяжанія, какъ въковое наследство передаются изъ рода въ родъ, переходить отъ одного поколенія въ другому, воспринимаются и слагаются въ семействахъ, напечатавваются старшими ихъ членами въ сердцахъ младшихъ, соблюдаются, какъ върованія и убъжденія, правила и обычаи и обращаются въ достояніе семейства, опредвляющее его нравственный характеръ и достоинство. Самый важный и трудный вопросъ въ томъ, что именно воспринимать, слагать и обращать въ достояние семейства изъ того необъятнаго и разнообразнаго, до самыхъ крайнихъ противоположностей стяжанія, которое унаследовано человеческимъ обществомъ отъ предшествующихъ покольній и выковъ, -- стяжанія, умножаемаго съ тою же разнородностію современными обществами. Тутъ вмъсть съ добромъ существуеть и эло, нередко выдаваемое за высшее и совершеннъпшее добро и принимающее его личину; на ряду съ истиною существують дожь и заблуждение, облекающияся въ подобие всеоружія, свойственнаго истинному знанію, и обольщающія умы. Но при разръшении этого вопроса мы не остаемся безъ руководящихъ указаній, - указаній настойчивыхъ и решительныхъ, заключающихся въ недрахъ самого семейства. Одно изъ этихъ указаній заключается въ условіяхъ нравственнаго развитія, къ которому предназначено семейство по своему составу и взаимнымъ отношеніямъ его членовъ; важнъйшимъ изъ этихъ условій служитъ признаніе за каждымъ членомъ семейства правъ и достоинствъ нравственной личности, безъ котораго немыслимо никакое общественно-нравственное развитіе. Что же мы видимъ? Въ древнія времена, въ міръ до-христіанскомъ, я въ наше время, въ міръ, существующемъ внъ христіанства, у народовъ, въ сферахъ и обществахъ, чуждыхъ ему, въ однихъ случаяхъ — безусловное господство главы семейства надъ остальными его чле-

нами: жена эта, по творческой мысли равная мужу по достоинству, помощница его въ жизни, -- низводится на степень безправной рабы, весьма часто одной изъ многихъ подобныхъ въ другихъ случаяхъ-союзы, заключаемые единственно только по увлеченію чувствъ, безъ всякой мысли о высшемъ освященіи и утвержденіи, -- союзы, столько же не прочные и скоропреходящіе, вакъ и самыя чувства, которыя полагаются въ ихъ основаніе,причемъ въ концъ концовъ права одного изъ супруговъ почти всегда оказываются нарушенными и попранными и жизнь разбитою. Безотрадное положение дътей въ такихъ семействахъ понятно само собою; о нравственномъ ихъ воспитании, равно вавъ и о нравственномъ достоинствъ семейства, - при такихъ условіяхъ, собственно не существующаго, - не можетъ быть и ръчи. Нивавая другая сила и власть, вромъ силы и власти Христовой, спасающей человъчество, не можеть возстановить членовъ семьи въ ихъ правахъ и достоинствъ, поставить вновь семейный союзъ въ условія нравственнаго развитія. Возстановляя человъка въ ближайшій союзь и общеніе съ Богомь, эта благодатная сила сообщаеть ему самое высокое достоинство и основание всякаго права-быть чадомъ небеснаго Отца Бога и наследникомъ Его царствія. Христіанство запов'ядуєть мужьнит оказывать своимъ женамъ честь какъ сонаслыдницамь благодатной жизни (1 Петр. 3-7), внушаетъ родителямъ смотръть на дътей, какъ на чадъ царства Божія по преимуществу, ибо таковых есть царствіе Божіе (Марк. 10, 14); они имъють одного съ родителями небеснаго Отца и знаютъ Его (1 Іоан. 2, 13); потому составляють дли родителей насмодіє от Господа (Пс. 126, 3). Христіанство возлагаеть обязанность на главу семейства, какъ на сильнвишаго, носить немощи немощных (Рим. 15, 1) и слабвишихъ.

Другимъ, не менте настойчивымъ и достовтрнымъ указателемъ при разртшени вопроса: откуда и что именно воспринимать въ достояние семейства,—служатъ тт самыя нравственныя качества, которыя такъ естественно предполагаются въ каждомъ семействт и составляютъ его истинное достоинство и назначение. Эти высокия нравственныя качества самою своею сущностью и характеромъ указываютъ на ту дтйствительную, живую и животворящую нравственную среду въ человтчествт, въ которой они существують уже не въ видт только зачатковъ и насаждений, но отврываются во всей полноть своей силы и совершенства. Такою средою не можеть быть никакое другое общество на земль, промъ царства Божія, основаннаго Господомъ Інсусомъ Христомъ; съ этимъ святымъ обществомъ Онъ пребываетъ въ живомъ единенін, какъ Его Глава и Освятитель; отъ безконечной полноты Его божественной силы даруется намъ все потребное для нравственной жизни (2 Петр. 1, 3). Евангельскіе глаголы о Немъ и глаголы Его самого первъе всего должны воспринимать и слагать въ сердцъ всъ, а въ особенности каждая мать семейства, употребляя въ дъло его жизни. Въ царствъ Іисуса Христа, еже есть Иерковь, соблюдается для насъ наследіе нетленное, непорочное, неувядаемое (1 Петр. 1, 4), которое мы должны обращать въ свое достояніе, въ достояніе своихъ семействъ, дабы они обиловали всякимъ добрымъ насаждениемъ, украшались и радовали сердца полнымъ ихъ разцевтомъ и приносили плодъ во всякомъ добръ, правдъ и истинъ (Еф., 5, 9), возрастая и созидаясь въ жилище Божів (Еф. 2, 22), въ нераздёльномъ союзъ съ царствомъ благодати Божіей, со всёми его свётлыми обётованіями. Во имя этого святаго союза Христа съ основаннымъ Имъ обществомъ заключается, благословляется и освящается союзъ мужа и жены. Не тъсна и не унизительна для жены, равно какъ и для мужа, среда семейной жизни, съ ея непрерывными, не ръдко тяжелыми, часто мелочными, но неизбъжными, заботами и трудами; заботясь о нуждахъ семейсва, трудясь для блага его членовъ, воспитывая детей во учени и наставлени Господнема (Еф. 6, 4), дабы они были не только по богодарованному праву, но по жизни и всему существу чадами и наследниками Божінми, каждый делается соработникомъ у Бога (1 Кор. 3; 9), истиннымъ домостроителемъ многоразличной Его благодати (1 Петр. 4, 10).

Только въ живомъ союзъ съ этимъ святымъ обществомъ церкви Христовой, въ непрерывномъ, ближайшемъ, самомъ внутреннемъ единеніи съ нимъ, семейства имъютъ всю возможность и способность споспъществовать благоденствію отечества, государства и другихъ общественныхъ круговъ, которые отъ нихъ первоначально происходятъ, изъ нихъ составляются и на нихъ утверждаются, какъ на своихъ естественныхъ основаніяхъ, — и съ которыми семейства состоятъ въ неразрывной, благотворной

для нихъ самихъ, связи. Могущественно действуя своими средствами и учрежденіями въ умственно-правственному развитію семействъ, ограждая неприкосновенность ихъ внутренней жизни и вившиюю безопасность, государство заимствуеть отъ нихъ свою внутреннюю силу, кръпость и жизненность. Весь организмъ государственной жизни въ полнотъ обладаетъ условіями здоровья и процебтанія, отечество благоденствуеть, - когда основныя твани н связи, изъ которыхъ этотъ организмъ составляется и которыми скрвиляется,---пребывають въ своей силв и действують въ свойственной имъ мъръ. Преобразованія, несомнънно благотворныя, самыя полезныя улучшенія до техъ поръ витають такъ-сказать надъ поверхностью общества, не проникая въ его жизнь, пока не найдуть себъ пріюта у семейнаго очага и не укореняются въ семействахъ. Они бывають действительны и сопровождаются всеми ожидаемыми отъ нихъ благими плодами и успъхами, когда воспринимаются въ семействахъ и обращаясь въ ихъ достояніе, дълаются удобопріемлемыми для всего общества, получають въ нихъ удобоприложимость и жизненное развитіе. Оживленіе и обновленіе общенародной жизни въ государствъ начинается въ семействахъ. На оздоровление корней, первъе всего, въ нихъ со всею силою должно быть устремлено вииманіе важдаго въ тяжкія времена недуговъ, переживаемыя обшествами.

Доколт на семейномъ очагт не угасаетъ священный, божественный огонь втры Христовой и согртваются сердца пламенемъ христіанской любви, дотолт несокрушимо тверда надежда на лучшее будущее въ человъческихъ обществахъ. Да осуществляется болте и болте эта христіанская надежда по отношенію къ нашему великому отечеству, никогда не оскудтвавшему втрою и благочестіемъ; да обращается она день-ото-дня въ непосредственное видтніе свттыхъ и радостныхъ дней мирнаго, высокаго развитія и благоденственнаго житія во всякомъ благочестій и чистотт, со всякимъ благословеніемъ о Христт въ небесныхъ и земныхъ. Аминь.

Прот. В. Добротворскій.

## ИСТОРІЯ ВОСКРЕСЕНІЯ И ВОЗНЕСЕНІЯ ГОСПОДА НАШЕГО ІИСУСА ХРИСТА НА НЕБО.

#### ГЛАВА І.

#### Воскресеніе Господа нашего Імсуса Христа.

На основаніи евангельскихъ повъствованій мы можемъ представить себъ событіе воскресенія Господа нашего Інсуса Христа следующимъ образомъ. Въ первый день следующій за субботою или что тоже на третій день смерти Спасителя, Марія Магдалина приходить во гробу Спасителя рано, когда было еще темно, и видить, что камень, которымъ быль заваленъ входъ въ пещеру, отваленъ отъ гроба. Ибо ангелъ Господень, сошедшій съ небесъ, отвалиль его отъ двери гроба. Это видели стражи бывшіе у гроба, которые испугавшись этого необычайнаго явленія. стали какъ мертвые, но затъмъ нъсколько оправились, оставили свое мёсто и ушли въ городъ. Увидёвъ гробъ отврытымъ в пустымъ, Марія поспѣшно бѣжитъ къ Петру и Іоанну и говорить имъ: "унесли Господа изъ гроба и не знаемъ, гдъ положили Его". Между тъмъ Марія Іаковлева, Іоанна, Соломія и другія жены въ этотъ самый день, но только уже на зарв, также отправились изъ города во гробу Інсуса, желая помазать тело Інсусово и между прочимъ на пути заботились о томъ, кто отвалитъ имъ камень отъ гроба, потому что онъ былъ весьма великъ. Пришедши же ко гробу, онъ ужаснулись, ибо увидели, что камень

въмъ-то быль уже отваленъ; ихъ испугъ еще болъе усилился, вогда вошедши во гробъ, они увидъли тамъ юношу, сидящаго на правой сторонъ и облеченнаго въ бълыя одежды. Впроченъ юноша сталъ ободрять ихъ, говоря: "не ужасайтесь; я знаю, что ищите Інсуса распятаго: Онъ воскресъ, Его натъ здась. Вотъ мъсто, гдъ Онъ быль положень. Но идите, скажите ученивамъ Его и Петру, что Онъ предваряеть вась въ Галилев; тамъ Его увидите, какъ Онъ сказалъ вамъ". И вышедши жены побъжали отъ гроба; ихъ объядъ трепетъ и ужасъ и никому ничего не сказали, потому что боялись. Между тымъ Петръ и Іоаннъ, узнавъ отъ Магдалины о случившемся, отправились изъ дому, чтобы лично провърить сообщенное имъ Маріею и осмотръть гробъ; Марія шла за ними. Сначала оба ученика бъжали вивств; но потомъ Іоаннъ движимый особою любовію нъ нему Господа, оказанною ему въ продолжение всего общественнаго служения и съ своей стороны любя Господа больше всего, побъжаль скорве Петра и пришелъ во гробу первымъ. Навлонившись онъ увидълъ лежащія пелены; но во гробъ самъ не вошелъ. Вслъдъ за нимъ приходитъ Петръ, и входитъ во гробъ и видитъ одиъ пелены лежащія и плать, который быль на главъ Христа, не съ пеленами лежащій, но особо свитый на другомъ мъстъ. Тогда вошелъ и Іоаннъ, прежде пришедшій во гробу. Когда ученики ушли обратно отъ гроба домой, Марія стояла у гроба и плавала. Вся въ слезахъ, она наклонилась въ гробъ и вдругъ видитъ тамъ двухъ ангеловъ, въ бъломъ одъяніи сидящихъ одного у главы, а другаго у ногъ, гдъ лежало тъло Іисуса. И они говорять ей: "жена! что ты плачешь?" Но Марія считая ангеловъ по всей въроятности лишь за какихъ-нибудь обыкновенныхъ людей, грустно отвътила: "унесли Господа моего и не знаю, гдъ положили Его". Сказавъ это, она обратилась назадъ и увидъла стоящаго Інсуса, но не узнала Его, потому что глава ея были полны слезъ, взоръ опущенъ внизъ, а мысль носилась вдали о непонятномъ для нея похищении въмъ-то ей неизвъстнымъ тъла ея божественного Учителя: менъе всего она конечно думала увидътъ вогда-нибудь Імсуса; что стоящій предъ нею есть именно ея божественный Учитель, объ этомъ она разумъется никогда не могла н думать, а потому и не присматривалась въ Нему. На вопросъ Інсуса: "жена! что плачешь? вого ищешь?" Марія отвътила

просьбою о томъ, что повергло ее въ такую глубокую скорбь, будучи вполит убъждена, что она проситъ садовника: "господинъ! если ты вынесъ Его, скажи мит, гдт ты положилъ Его, и я возьму Его". На это Інсусъ сказалъ ей: "Марія!" Услышавъ свое имя, произнесенное знакомымъ голосомъ своего божественнаго Учителя, изумленная, пораженная, обрадованная Марія, не собравшись съ мыслями, не зная, что дълать, что сказать, съ завътнымъ словомъ: "Раввуни!" бросается къ ногамъ Інсуса... Но Інсусъ говоритъ ей: "не прикасайся ко Мит, ибо Я еще не восшелъ къ Отцу Моему; а иди къ братіямъ Моимъ и скажи имъ: восхожу къ Отцу Моему и Отцу вашему, и къ Богу Моему и Богу вашему". Марія Магдалина идетъ и возвъщаетъ ученикамъ, что видъла Господа и что Онъ это сказалъ ей.

Такъ дошла въсть о воскресеніи Господа нашего Інсуса Христа до Его учениковъ и последователей и такъ была она ими принята: теперь посмотримъ, какъ дошла эта въсть и какъ она была принята врагами Христа. Пришедши въ городъ вонны, охранявшіе гробъ Інсусовъ, откровенно объявили первосвященникамъ о всемъ, что случилось. Первосвященники же собравшись со старъйшинами и сдълавъ совъщаніе, дали воинамъ довольно денегъ и сказали: "скажите, что ученики Его, пришедши ночью, украли Его, когда мы спали. И если слухъ объ этомъ дойдеть до правителя, мы убъдимъ его и вась отъ непріятности взбавимъ". Воины, взявъ деньги, поступили какъ научены были нервосвященниками. Такимъ образомъ первосвященники за деньги вупили смерть Христа, за деньги же продали и Его воскресеніе. Указавъ на ложь воиновъ, евангелисть между прочинъ замъчаетъ: "и пронеслось слово сіе между іудеями до сего дня, т.-е. до дня написанія имъ евангелія". Мы въ свою очередь не можемъ не последовать евангелисту и не сказать, что подобное мижніе, въ его существенныхъ чертахъ, существуетъ даже и до настоящаго дня.

Еще въ началь изложенія третьяго періода земной жизня Господа нашего Інсуса Христа мы упомянули нъсколько о томъ важномъ значеніи, которое къ евангельской исторіи принадлежить воскресенію Інсуса Христа изъ мертвыхъ. Важность этого евангельскаго событія ясно понимають всё евангельскіе критаки, хотя только нёкоторые изъ нихъ рёшаются заявить объ этомъ

открыто. Воскресеніе изъ мертвыхъ Господа нашего Інсуса Христа есть такой факть, для опроверженія котораго отрицательная вритика напрягаеть всв свои силы и не брезгаеть никакими средствами. "Еслибы намъ удалось, говорить одинъ изъ представителей отрицательной критики (Штраусъ), отвергнуть историческую почву всёхъ евангельскихъ чудесъ и оставить ее этимъ только однимъ событіемъ, то мы еще ровно ничего бы не сдълали для науки потому, что воскресение Іисуса образуетъ дентръ центра (den Mittelpunkt des Mittelpunkts), собственное сердце теперешняго христіанства и потому на него прежде всего направляются издавна самые рёшительные удары противниковъ" 1). "Здесь мы стоимъ, говорить тотъ же Штраусъ и въ своей "Жизни Іисуса", на самомъ ръшительномъ мъсть, гдъ мы или должны отказаться отъ всего сдёланнаго нами доселё и уничтожить свое дело, или же должны попытаться понять происхождение въры въ воскресение Іисуса безъ соотвътствующаго чудеснаго факта". Само собою разумъется, что Штраусъ ръшается на последнее и старается представить событіе воскресенія лишь въ томъ смысль, въ какомъ приняли въсть объ этомъ событій въ первый моменть сами ученики. Исходнымъ пунктомъ для Штрауса служить выражение евангельское, что въсть муроносицъ о воскресеніи Іпсуса показалась апостоламъ пустою. почему они не повърили ей (Лук. XXVII). Другіе отрицательные критики иначе ведутъ свое дело въ этомъ отношеніи, чемъ Штраусъ и его последователи. Желая избежать решенія роковаго для отрицательной критики вопроса, какимъ образомъ можно объяснить себъ всеобщую въру во Христа воскресшаго изъ мертвыхъ безъ соотвътствующаго такой въръ историческаго событія, Шлейермахеръ напр. утверждаеть, что воскресенію Іисуса Христа вовсе не следуеть приписывать такого важнаго значенія. какое придають ему въ своихъ посланіяхъ апостолы или вфрованіе первенствующей христіанской церкви, что никто не можетъ указать непосредственной связи между фактомъ воспресенія и бытіемъ Бога во Христа или искупительнымъ служеніемъ Христа. Отъ воскресенія Іисуса Христа, по мненію Шлейермахера, ни-

<sup>1)</sup> Strauss, die Halben und die Ganzen, crp. 125.

снольно не зависить ни ведичіе самаго Христа, ни блаженство върующихъ въ Него. Поэтому о воскресенія Інсуса Христа, еслибы даже и со всвиъ ничего не говорить, то отъ этого по словамъ ученаго критика не произошло бы никакого пробъла въ пониманіи евангельской исторіи. Само собою понятно, что подобное возарвніе, не имвющее для себя нивакого основанія ни съ логической, ни съ исторической точки зрвнія, не нивющее ничего общаго съ христіанскимъ возарвніемъ, высказывается критикомъ ради оригинальности, на которую такъ падокъ былъ въвъ "нъмецкихъ софистовъ" (разумъемъ Гегеля, Шеллинга, Фихте, Шлейермахера, Шопенгауэра и т. п.) и ничуть не достигаетъ своей цели. Пусть факть воспресения Господа нашего Інсуса Христа не имъетъ того значенія, которое ему приписывала и приписываетъ христіанская церковь (предположеніе впрочемъ, повторяемъ, совершенно голословное), пусть онъ не входить въ идею искупленія человічества, пусть его отсутствіе не представляеть даже никакого пробъла въ пониманія евангельской исторіи: отрицательной критикъ, по нашему миънію, отъ этого нисколько не можеть быть легче; этимъ она вовсе не освобождается отъ решенія вопроса, какимъ образомъ следуеть объяснить въру въ воскресение Гусуса Храста безъ соотвътствующаго ей историческаго факта; напротивъ чъмъ незначительные фактъ и чвиъ шире его савдствіе, твиъ настойчивае требуется рашеніе даннаго вопроса... Такимъ образомъ изъ сказаннаго видно, что при ръшеніи вопроса о воскресеніи Господа нашего Інсуса Христа больше шансовъ должно быть всегда на сторонъ апологетовъ, чъмъ противниковъ евангельской исторіи... По крайней мъръ христіанскимъ апологетамъ нътъ нужды отыскивать ръшеніе неразръшимаго для отрицательной критики вопроса, который только-что нами разсматривался и котораго не можеть обойти ни одинъ представитель отрицательной мысли, честно относящійся къ своему дълу.

Впрочемъ нужно свазать, что въ пониманіи евангельскихъ повъствованій о воскресеніи Господа нашего Інсуса Христа встръчаютъ весьма змачительныя для себя трудности даже и тъ изслъдователи евангельской исторіи, которые приписываютъ новозавътнымъ писаніямъ не только историческое, но и богодухновенное значеніе. Несмотря на то, что существуютъ несомивню историческіе памятники, въ которыхъ издагается исторія воскресенія Інсуса Христа, несмотря на то, что апостолы называются ея свидьтелями, увъряють насъ въ томъ, что они сами видьли, слышали, осязали воскресшаго Інсуса, что даже они видьли, какъ предъ ихъ глазами Онъ вкушалъ пищу, преломлялъ хлъбъ и т. п.; не смотря говоримъ на все это, изслъдователю евангельской исторіи представляется со стороны отрицательной критики столько возраженій противъ признанія реальности воскресенія Інсуса Христа, что для опроверженія этихъ возраженій необходимо обращаться къ такимъ средствамъ, которыя обыкновенно употребляются лишь при сужденіи о событіяхъ дъйствительно самыхъ сомнительныхъ...

Еще Социнъ съ удивленіемъ спрашиваль самого себя: "что болъе или смъха достойно или отъ истины чуждо, какъ не то, что умершій самъ себя вызываеть къ жизни, что абсурдное и болъе несогласно съ писаніемъ?" 2). При этомъ Социнъ не безъ экзегетического умънья и діалектической ловкости старается оправдать еще свой взглядъ самымъ св. Писаніемъ. Отрицательные критики въ этомъ отношеніи идуть далве Социна; они отрицають не только возможность того, чтобы умершій воскресиль себя самаго, но даже и того, чтобы умершаго могъ воспресить Богъ. Съ такою мыслію, т.-е. съ отрицаніемъ возможности восвресенія мертвыхъ вообще евангельскіе критики отрицательнаго направленія приступають и къ анализу евангельскихъ повъствованій о воскресеніи Господа нашего Інсуса Христа. Понятно, какіе получаются результаты. Факть воскресенія Іисуса Христа съ точки арвнія отрицательной критики очевидно совершенно невозможенъ; следовательно его необходимо отвергнуть; но фактъ воскресенія Іисуса Христа можно отвергнуть не иначе какъ отвергнувъ напередъ историческую достовърноеть евангельскихъ повъствованій о немъ. Но историческую достовърность того или другаго памятника можно доказать или отвергнуть двумя способами: 1) на основании внутреннихъ данныхъ, заключающихся въ самихъ историческихъ актахъ или памятникахъ и 2) на осно-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Quid magis vel risu dignum vel a veritate alienum, quam eum, qui mortuus sit, se ipsum in vitam revocare? Quid absurdius et scripturae magis dissentaneum? У Штейниейера, Die Auferstehungsgeschichte, стр. 31.

ваніи вижшинкъ данныхъ или историческихъ свидетельствъ постороннихъ лидъ. Для отрицанія исторической достовірности нашихъ евангельскихъ повъствованій отрицательная критика не имъетъ въ своемъ распоряжении никакихъ внъшнихъ данныхъ. Остаются такимъ образомъ лишь одиъ внутреннія. Это столь знакомыя намъ и столь любимыя отрицательною критикою "непримиримыя противоръчія ввангельских повъствованій. Впрочемъ недостаткомъ основаній и ихъ односторонностію отрицательная критика нисколько не стъсняется, такъ какъ, по ея миънію, она обладаеть такими данными, которыхъ будто бы совершенно достаточно для отрицанія исторической достовърности евангельскихъ повъствованій о воскресеніи Інсуса Христа. Если върить Штраусу, то противоръчія евангельскихъ повъствованій въ этомъ отношеніи настолько велики, что положительно могутъ возбудить сомивніе, чтобы писатели этихъ повъствованій были близко знакомы съ событіемъ, которое они описываютъ. Въ евангельской исторіи о воскресеніи Іисуса Христа, говорить Штраусъ, "каждый евангелистъ противоръчитъ всъмъ другимъ, даже болве-каждый изъ нихъ противорвчитъ самому себв 3). Конечно было бы весьма прискорбно, еслибы дело действительно находилось въ такомъ положенін, какъ представляеть его здівсь Штраусъ; но лицамъ подобнымъ Штраусу на-слово върить нельзя. Ихъ выводы всегда необходимо провърять по тъмъ даннымъ, которыя находились у нихъ подъ руками. Побуждение къ этому мы видимъ и въ той стереотипной фразъ, которую мы только-что привели и на которую очевидно нужно смотрать какъ на вънецъ ученыхъ работъ евангельскаго критика. Мы легто допускаемъ возможность, что въ историческихъ писаніяхъ неръдво встръчаются такія мъста, которыя повидимому не совсъмъ согласны, а иногда даже противоръчать другимъ историческимъ документамъ. Но мы не можемъ допустить, чтобы историвъ противоръчилъ самому себъ не въ оцънкъ историческихъ явленій и не въ сужденіи объ историческихъ характерахъ, причинахъ, условіяхъ, мотивахъ и т. п., а лишь въ простомъ изло-



<sup>3)</sup> Der Christus des Glaubens, crp. 166: "Ieder Evangelist allen anderen, ja jeder von ihnen sich selbst widerspricht".

женін совершившагося факта. Представить же себъ шесть—семь таких в историковъ—можно пожалуй лишь ради шутви.,.

Теперь посмотримъ, въ чемъ состоять претиворъчія евангельскихъ повъствованій, указываемыя отрицательною критикой относительно воскресенія Господа нашего Інсуса Христа. Нужно замътить, что всв вообще отрицательные вритики весьма согласны между собою въ указаніи евангельскихъ противор вчій относительно разбираемаго нами событія, такъ что если мы будемъ приводить возраженія противъ этого событія со словъ только и одного критика, то мы не упустимъ возраженій и другихъ критиковъ. Намъ кажется наиболъе удобнымъ привести эти возраженія по лекціямъ Шлейермахера, читаннымъ имъ вь берлинскомъ университетъ, такъ какъ въ этихъ лекціяхъ излагаются взгляды не одного только Шлейернахера, но и другихъ болъе нии менъе замъчательныхъ представителей отрицательной мысли, причемъ если окажется, что въ лекціи Шлейермахера не вошли возраженія ученыхъ, жившихъ послъ смерти ІПлейермахера, то эти возраженія мы присоединимъ въ заключеніе изложенія возэрвній Шлейермахера. Какія же возраженія противъ евангельсвихъ повъствованій въ данномъ случав дълаеть Шлейермахеръ? Для наилучшаго уясненія дела Шлейермахеръ делаеть даже двоякую оцвику евангельскихъ повъствованій: общую и частную. Матеей, говорить Шлейермахерь, посвящаеть этому событію единственную главу своего евангелія и событіе это представляется у него такимъ образомъ. Когда жены увидъли гробъ Іисуса Христа открытымъ и возвращались уже домой, имъ явился Христосъ и свазалъ, чтобы они шли къ ученикамъ и послали ихъ въ Галилею, гдъ они могли бы Его увидъть. Затъмъ вставляется разсказъ о сдълкъ съ стражею первосвященниковъ и наконецъ упоминается о томъ, что ученики дъйствительно отправились въ Галилею. Что ученики еще нъсколько разъ видъли Христа въ Іерусалимъ, объ этомъ, говоритъ Шлейермахеръ, евангелисть ничего не знаеть (weiss nichts). Такимъ образомъ Матоей опускаеть многое, о чемъ говорять Лука и Іоаннъ. Вследствіе этого Шлейермахеръ дъласть следующее заключеніє: если мы не хотимъ признать ложными повъствованія Луки и Іоанна, то мы не можемъ допустить, чтобы повъствование Матеея могло принадлежать одному изъ двенадцати апостоловъ, такъ какъ оно

излагаетъ исторію воскресенія путемъ далеко не историческимъ. Повъствование Марка содержить уже больше частностей, чэмъ повъствование Матеея, но и оно по мивнию Шлейремахера не отличается историческимъ характеромъ 4). Совершенно вначе представляется дело у Луки. Во всякомъ случае, говорить Шлейермахеръ, здъсь мы видимъ уже историческую тенденцію: "отдъльные случан, где Христосъ является живымъ, разсказаны съ извъстною наглядностію и опредъленностію, не заключая въ себъ другаго интереса, кромъ интереса самаго разсказа". "Совершенно то же самое находимъ мы, по словамъ Шлейермахера, и у Іоанна; его способъ повъствованія отдъльныхъ событій этого періода времени совершенно ничамъ не отличается отъ того, какъ онъ излагаеть отдельныя событія и нвъ жизни Христа до Его смерти; та же самая прагматическая тенденція и тоть же самый характерь непосредственности повъствованія, такъ что повидимому все изъ разсказа очевидцевъ непосредственно перешло въ его повъствование <sup>5</sup>). Разсмотръвъ такимъ образомъ различіе евангельскихъ повъствованій въ ихъ ивложеніи относительно исторіи воскресенія Інсуса Христа вообще, Шлейермахеръ переходить за твиъ нъ анализу евангельскихъ повъствованій въ частности относительно самаго событія воспресенія, - причемъ напередъ увіряеть своихъ слушателей, что въ евангельскихъ повъствованіяхъ существують такія противоръчія, которыя совершенно не могутъ быть непосредственно примирены между собою в), Матеей упоминаеть только о двухъ женахъ, -- Маріи Магдалинъ и "другой" Марін (сестръ матери Інсуса и женъ Клеоны), -- которыя въ день, слъдующій за субботою, рано утромъ пошли посмотръть на гробъ Христа; но имъли ли онъ еще какое-нибудь другое намъреніе (напр. помазать тыло Іисусово) объ этомъ онъ ничего не знаетъ (weiss er nichts). Затымъ Матеей приводить разсказъ, отъ объясненія котораго Шлейермахеръ положительно отказывается. Разсказъ этотъ въ русскомъ переводъ (Шлейермахеръ приводитъ его погречески) гласить следующее: "И воть сделалось великое земле-

<sup>4)</sup> Das Leben Iesu, crp. 463.

<sup>&#</sup>x27;) Das Leben Iesu, crp. 463.

<sup>•)</sup> Das Leben Iesu, crp. 465.

трясеніе; ибо ангель Господень, сошедшій съ небесь, приступивъ, отвалилъ намень отъ двери гроба и сидълъ на немъ. Видъ его быль какъ можнія и одежда его бъла какъ сибгь. Устрашившись его, отрегущие пришли въ трепеть и стали какъ мертвые. Ангелъ же, обративъ ръчь въ женщинамъ, сказалъ" и т. д. Приведши этоть разсказь изъ греческаго Евангелія оть Матеея, Шлейермажеръ спращиваетъ: откуда Матеей могъ знать объ этомъ событіи-вемлетрясеніи и сошествіи съ неба ангела? Кто ему могь сообщить такія св'ядынія? Нельзя допустить, чтобы все это совершилось предъ глазами самыхъ женъ муроносицъ, такъ какъ тогда онъ видъли бы и Христа, выходящаго изъ гроба, и ангелъ отвалиль бы камень въ ихъ присутствін и т. п., --нельвя же думать, что ангелъ сначала отвалилъ камень отъ гроба, а потомъ уже сошель для этого съ неба на землю... Отъ стражи бывшей у гроба или чрезъ первосвященниковъ извъстіе это также не могло дойти до ушей Матеея. Такимъ образомъ это сказаніе Матеся, заключаетъ Шлейермахеръ 7), совершенно апоприонческое. Наконецъ указаніе Матося на то обстоятельство, что ученики по повеленію Господа тотчась должны были идти въ Галилею, где будеть ожидать ихъ самъ восвресшій Христосъ, исключаетъ, по мижнію Шлейермахера, самую возможность того, чтобы этоть же день апостолы оставались еще въ Іерусалимъ и чтобы тамъ въ самый день воскресенія могъ ниъ являться Христосъ, какъ объ этомъ повъствуютъ Лука и Іоаннъ. Маркъ о вемлетрясеніи, равно какъ и о томъ, что акгелъ отвалилъ намень отъ гроба, ничего не знаетъ (weiss nichts); далъе по свидътельству евангелиста Марка, не двъ, а три жены цошли ко гробу и притомъ съ целію помазать тело Інсусово; въ удивленію своему, онв нашли камень уже отваленнымъ, вошли во гробъ и увидъли тамъ юношу сидящаго на правой сторонъ, который приблизительно говорить имъ то же самое, что ны находимъ и у Матеея. Такимъ образомъ противоръчіе между Маркомъ и Матееемъ состоитъ въ томъ, что первый упоминаетъ о двухъ женахъ, послъдній-о трехъ, первый говорить объ ангель, последній только о юношь (усахібкоς). Дука представляеть

<sup>7)</sup> Das Leben Iesu, crp. 466.

дъло такимъ образомъ: жены, а вивств съ ними и некоторыя другія (καὶ τινες σὺν αὐταῖς), неся приготовленные ароматы (ἀρώцата), нашли вамень отваленнымъ отъ гроба. Когда же онъ недоумъвали объ этомъ, предстали предъ ними два мужа въ свътдыхъ одеждахъ, -- въ самомъ ин гробф или вив гроба--- неизвъ-стно. Упоминая о двухъ мужахъ (δύο ἄνδρες) Лука, говоритъ Шлейермахеръ, очевидно становится болве насторону Марка, чвиъ Матеея. Но онъ не во всемъ согласенъ и съ Маркомъ, такъ какъ кромъ трехъ женъ Маріи Магдалины, Іоанны и Маріи Іаковлевой онъ упоминаетъ также еще и нъкоторыхъ другихъ. Наконецъ, отличіе повъствованія Луки отъ повъствованій Матеея и Марка состоить въ томъ, что въ немъ ничего не говорится о поведеніи Господа ученикамъ — идти въ Галилею; въ немъ есть лишь намекъ на галилейскія річи Христа и только. Іоаннъ разсказываеть о воскресеніи Інсуса Христа еще иначе. Марія Магдалина пришла во гробу Інсуса и нашла камень уже отваденнымъ отъ гроба. Она тотчасъ же возвратилась назадъ и объявила Петру и другому ученику, котораго любиль Інсусъ, что твло Господа неизвъстно къмъ взято и она не знаеть гдъ его положили. Такимъ образомъ, говоритъ Шлейермахеръ в), Магдалина думала, что твло Христа было ввиъ-то взято изъ гроба и перенесено въ другое мъсто; а это снова напоминаеть намъ исторію погребенія и подтверждаеть будто бы то предположеніе, что гробъ, въ которомъ первоначально было погребено твло Іпсусово, быль только временнымь и что тело Христа въ последствін действительно должны были перенести въ собственный гробъ Іосифа или въ другое какое-нибудь постоянное мъсто. Объ этомъ она (Магдалина) знала, но она не знала только того мъста, куда оно было перенесено". Когда Петръ и Іоаннъ вошли въ пещеру и начали осмаривать ее, Марія осталась предъ дверью гроба. По уходъ апостоловъ, взглянувъ внутрь пещеры, она увидъла тамъ двухъ ангеловъ; наконецъ встръчается съ нею и самъ Христосъ. Въ этомъ повъствовании Іоанна для Шлейермажера кажется трудно объяснимымъ только то, что Марія видъла двухъ ангеловъ и даже разговаривала съ ними. Еслибы она только видъла ангеловъ, то можно бы подумать. что она



<sup>\*)</sup> Das Leben Iesu, crp. 467.

обманулась; но она и говорила съ ними, следовательно нельзя допустить, чтобы она обманудась •). Въ этомъ отношении, какъ сказано и выше, въ евангельскихъ повъствованіяхъ существуеть (будто бы) непримиримое противоръчіе. По однимъ Марія видьля двухъ мужей или юношей, по другимъ-одного или двухъ симелось. Но кого она видъта на самомъ дълъ: ангела или человъка? И сколько лицъ она видъла-одного ли, какъ говоритъ Матоей, или двукъ, вавъ свидетельствують остальные евангелисты?-По мивнію Шлейермахера, Марія видвла собственно только одно лицо 10), другое въ евангельскихъ повъствованіяхъ было уже прибавлено въ послъдствін, въ силу того, что два различные разсказа, трактовавшіе объ этомъ событін, составители нашихъ евангельскихъ повъствованій соединили въ одинъ, но ангеловъ или юношей не отожествили, а посчитавъ ихъ двумя совершенно различными субъектами, поставили ихъ только другъ возле друга. Что касается вопроса о томъ, кто же однако были эти субъенты,-то Шлейермахеръ признаеть, что это были не ангелы. но обывновенные люди, такъ вакъ въ такое историческое время. ваново время земной жизни Інсуса Христа, ангелы, говорить Шлейермахерь 11), уже болье не являлись людямъ и такъ какъ коношу скорве можно посчитать за ангела, чвив наоборотъ--ангела за юношу. Послъ всего свазаннаго досель Шлейермахеръ явлаеть себв следующее представление о разбираемомъ нами событін. Іоснов ариманейскій положиль тело Інсусово въ чей-то чужой гробъ, разумъется на время, имъя намъреніе перенести его въ болве постоянное мъсто тотчасъ по прошествіи субботы; лица, которымъ Іоснов поручиль перенести тело Інсусово въ постоянный гробъ, могаи придти раньше ко гробу, чемъ Марія, но и они также могли найти его уже пустымъ.... Здёсь Шлейермахеръ не доводить дело до конца, не делаеть окончательнаго вывода, но его легко прочесть и между строкъ, т.-е., что этихъ-то людей, посланныхъ Іоспфомъ, Марія по всей въро-

<sup>•)</sup> Das Leben Iesu, стр. 469.

<sup>10)</sup> Ibid. Матоей, дъйствительно, упоминаетъ лишь объ одномъ ангелъ; тажимъ образомъ, Шлейермахеръ основываетъ свое инъніе на апокрифическомъ повъствованіи... (см. выше).

<sup>11)</sup> Das Leben Iesu, crp. 469.

ятности и видъла, посчитавъ ихъ за ангеловъ (а людей по Шлейермахеру легче посчитать за ангеловъ, чамъ наоборотъ),-- и съ ними разговаривала о томъ, куда дъвалось тъло Інсуса; между темъ Інсусъ, какъ не умершій на кресте действительною смертію, могь придти въ сознаніе еще до прибытія слугь Іосифовыхъ, затемъ могь выдти изъ гроба, несколько пробыть въ саду, въ которомъ находился Его гробъ, чтобы наконецъ уйти въ Виовнію къ своимъ друзьямъ и тамъ проживать въ тише и въ то же время не вдалекъ отъ Герусалима до колца своей второй жизни 12). Повторяемъ, — Шлейернахеръ въ настоящемъ мъстъ самъ такого вывода не двласть, но онъ следуеть изъ его разсужденія съ дорическою необходимостію и какъ увидимъ въ следующей главь, даже явно подтверждается и поддерживается Шлейермахеромъ. Возвращаясь отъ гроба Марія, по Іоанну, встрвчаеть уже самого Інсуса, хотя и считаеть Его за вертоградаря или садовника. Христосъ навываеть ее по имени, говорить ей о Своемъ восхождения въ Отпу и въ вонцъ комповъ поручаеть ей скавать объ этомъ ученикамъ. Но вайсь нать того повельнія, которое находится у Матеен, что ученики должны идти въ Галилею, где они увидять Інсуса. Такимъ образомъ, только съ точки зрвнія евангельскаго пов'єствованія Іоанна понятно, какимъ образомъ въ самый день воспресенія Христова могъ являться еще 1) двумъ ученивамъ шедшимъ въ Эммаусъ н 2) ученикамъ собраннымъ въ тотъ же вечеръ въ одной наъ іерусалимскихъ горняцъ. Вотъ въ сущности ваглядъ Шлейермажера на разбираемое нами событіе.

Штраусъ и другіе отрицательные критики указывають почти тё же самыя "непримиримыя противоречія" евангельскихъ повёствованій, какія приводить и Шлейермахерь вмёстё съ своими последователями; только къ евангелію отъ Іоанна они не питають такого доверія, какое имееть Шлейермахерь. Шлейермахерь предвидёль это и предупредиль могущія встретиться возраженія противь своего "Lieblings-evangelium". То обстоятельство, что Іоаннъ не говорить о некоторыхъ случаяхъ, о которыхъ упоминають другіе евангелисты, для Шлейермахера вполне



<sup>18)</sup> Schleiermacher, Das Leben Iesu, crp. 484.

понятно, и онъ указываетъ для него объясненія въ самомъ евангеліи отъ Іоанна (гл. XXI, 25).

Такъ какъ воскресение Господа намеро Інсуса Христа есть несомивино двло Боміе, событіє сверхестветвенное, непостимимое для человъческаго разума, то ясно, что оно никогда и не могло быть предметомъ ваного бы то ни было исторического описанія или научнаго пониманія. И дъйствительно, всматривансь въ общій характеръ нашихъ евангельскихъ повъствованій о воскресенін Інсуса Христа, мы можемь съ увіренностію утверждать, что о воспресени Господа нашего Інсуса Христа наши евангельскія повъствованія не говорять ровно ничего; они говорять лишь о событіяхъ второстепенныхъ,---но и событія эти такого рода, что не имъють никакой причинной связи съ восиресеніемъ Інсуса Христа. Ко гробу приходили муроносицы, -- событіе чието случайное: они пришли во гробу не потому, что Христосъ воскресь, и Христось воскресь изъ мертвыхъ не потому, что въ Его гробу пришли муроносицы; даже то обстоятельство, что камень быль отвалень оть двери гроба, едва ли можеть быть понимаемо въ какомъ-нибудь непосредственномъ отношения въ восиресенію Інсуса Христа, который имая власть проходить чревъ заключенныя двери, едва ли нуждался для своего воскресенія въ отваленіи камня, а следовательно и въ ангелахъ. И такъ евангелисты повъствують намъ въ данномъ случав линь о такихъ оботоятельствахъ, которыя находятся въ главному событою въ отношени не причины и следствія, а лишь вившинго соотношенія въ формахъ пространства и времени. Впрочемъ накоторая градеція возможна даже и при этихь условіямь, и въ донномъ случай обстоятельства, указываемыя евангельскими повъствованіями, можно раздълить на двъ группы: болье важныя и менъе важныя. Къ первой группъ нужно отвести тъ обстоятельства, которыя наиболюе дають поводовъ придти къ убъяденію въ истиности главнаго недоступнаго для описанія событія, тавовы: 1) отваленіе камия; 2) пустота гроба или что то же-отсутствіе тала Інсусова; 3) непонятное отсутствіе стражи, которая почему-то осмалилась среди ночи оставать свой постъ до истеченія назначеннаго ей срока, и наконецъ 4) ясныя слова ангела или ангеловъ, указывающія истинное объясненіе случивщагося. Къ менъе важнымъ обстоятельствамъ должно отнести:

1) приходъ и число муроносицъ, и 2) число и видъ ангеловъ. Эти обстоятельства мы относимъ къ менъе важнымъ потому, что они имъютъ менъе соотвошеній въ главному событію. Сколько бы ни пришло муроносицъ, сколько бы ни явилось вигеловъ, въ какомъ бы видъ они ни были, сами по себъ они никогда не восвресили бы умершаго; равно какъ съ увъренностію можно сказать, что Інсусъ Христосъ могъ воскреснуть безъ явленія ангедовъ, бевъ пришествія муроносицъ. Сравнивая теперь между собою евангельскія повъствованія о воскресеніи Господа нашего Інсуса Христа, мы замъчаемъ, что они совершенно согласны между собою относительно техъ обстоятельствъ, которыя мы наввани более важными. 1) Всё они согласны въ томъ, что въ день савдующій за субботою (т.-е. въ воскресеніе) гробъ Інсуса овазался пустымъ; въ немъ остались только некоторыя похоронныя вещи; тъла же Інсусова въ немъ уже не было; 2) всъ евангелисты согласно утверждають, что намень быль отвалень оть двери гроба еще до прибытія муроносиць; 3) слова ангела или ангеловъ также передаются евангелистами въ сущности весьма согласно; навонецъ 4) нинто муъ евангелистовъ не говорить, чтобы муроносицы видьли стражу у гроба, а Матеей даже изъясняетъ и то обстоятельство, почему ея не было въ то время у гроба и почему ея следовательно нельзя было и видеть. На основаніи этихъ данныхъ, особенно на основаніи ангельскаго объясненія отсутствія во гробъ тала Інсусова можно съ увъренностію утверждать, въ чемъ завлючалось совершившееся событіе. Никакое другое объяснение невозможно. Ученики не могли взять тыа Інсусова, какъ разсказывала стража, наученная первосвященнивами. 1) Имъ всегда онзически могла помъщать въ этомъ сама стража, которую разумъется по количеству силъ нужно представлять превышающую силы учениковъ (ср. Мате. XXVII, 64-66); 2) ученики не могли отвалить весьма великій (Марк. XVI, 4) и следовательно весьма тяжелый вамень, вынести тело Інсусово, укладывать въ порядке погребальныя вещи (Іоан. ХХ, 7) и не разбудить стражи; 3) красть твло Інсусово для учениковъ не было никакого побужденія; наконецъ 4) еслибы дійствительно ученики унесли тело Інсусово изъ гроба, то всей страже нечего было бы оставлять свой пость ради только того, чтобы о случившемся довести до свёдёнія кого слёдуеть. Слуги Іосноовы также не могли перенести тело Інсусово въ такое необычайное время уже по одному тому, что у гроба стояла стража, которан конечно и была поставлена для того, чтобы никто не осмілился взять и унеститьло Інсусово... Чтобы Іосифъ испросилъ на это особое разръшение, —мы ни откуда не знаемъ, но увърены, что Матеей, повъствующій о просьбъ Іосифа снять со креста и погребсти тъло Інсусово, не приминулъ бы упомянуть и объ этомъ. Во всякомъ случав, еслибы даже такое позволеніе и было испрошено, то мы не видимъ нивакой нужды въ поспъшности и необычайности его исполненія почти среди ночи. Наконецъ самъ Інсусъ Христосъ, пришедши въ сознаніе послъ мнимой смерти, также не могь выйти изъ гроба. Измученный, обезсиленный обильнымъ кровоистечениемъ, Онъ конечно не могъ бы отвалить того громаднаго камия отъ дверей гроба, котораго не въ силахъ было отвалить несколько здоровыхъ лицъ... Итакъ оказывается возможнымъ принять лишь объяснение ангела, единогласно сообщаемое евангелистами.

Теперь посмотримъ, относительно какихъ обстоятельствъ противоръчать между собою, по указанію отрицательной критики, наши евангельскія повъствованія. Они (будто бы) противоръчать 1) относительно числа муроносицъ; 2) намъренія, -- съ какимъ муроносицы шли во гробу; 3) числа ангеловъ, и 4) образа ангедовъ, т.-е. относительно такихъ обстоятельствъ, которыя должны быть признаны не только случайными и второстепенными, но и наименъе важными изъ числа случайныхъ и второстепенныхъ обстоятельствъ, такъ какъ они не имъють никакого прямаго отношенія въ совершившемуся факту. Само собою понятно, что еслибы относительно этихъ обстоятельствъ наши евангельскія повъствованія и дъйствительно противоръчили между собою, то у человъка безпристрастнаго они даже и при этомъ предположенін никогда не могли бы подорвать довърія ни къ исторической достовфрности евангельскихъ повъствованій, ни къ исторической истинности сообщвемаго нии событія. Еслибы относительно подобныхъ обстоятельствъ встретились противоречія въ историчесиихъ памятникахъ, повъствующихъ о какомъ-нибудь обыкновенномъ историческомъ событіи, то повърь читатель, ни одинъ бы критикъ не обратилъ на нихъ никакого вниманія. Мало ли встръчается въ исторіи и повременныхъ періодическихъ изданіяхъ самыхъ разноръчивыхъ толковъ, самыхъ разнообразныхъ взглядовъ и однакоже мы не придаемъ имъ особеннаго значенія, если
они касаются второстепенныхъ или побочныхъ обстоятельствъ
и на основаніи ихъ не отвергаемъ достовърности главнаго событія... Не такъ поступаютъ евангельскіе критики; они "кур
мухи дълаютъ слона",—на основаніи чисто случайныхъ обстоятельствъ судятъ о главномъ и существенномъ... Но разсмотримъ
возраженія, направляемыя отрицательною критикою противъ евангельскихъ повъствованій о воскресеніи Господа нашего Іисуса
Христа, нъсколько частнъе.

Какъ мы видели, "непримиримое противоречіе" евангельскихъ повъствованій отрицательная критика усматриваеть въ данномъ случав прежде всего относительно намаренія, съ ванимъ муроносицы рано утромъ въ день следующій субботою отправились во гробу Іисуса Христа. Противоръчіе это состоить воть въ чемъ: по Марку и Лукъ, жены муроносицы отправились ко гробу, чтобы помазать твло Інсусово, Матоей же этого не говорить: по его представленію муроносицы пошли какъ будто бы только для того, чтобы посмотръть гробъ. Дъйствительно еслибы одни евангелисты утверждали, что муроносицы имъли намъреніе помазать тыло Інсусово, а другіе напротивъ говорили, что такого намеренія оне не имели, тогда мы согласны были бы съ евангельскими критиками, что въ нашихъ евангельскихъ повъствованіяхъ относительно намъренія женъ муроносицъ существуетъ непримиримое противоржчіе; но какое же противоржчіе можно видеть въ томъ, что Маркъ и Лука говорять объ извъстномъ намъреніи муроносиць, а Матеей ни подтверждаеть, ни отвергаеть ихъ словъ, т.-е. просто-на-просто ничего не говорить о намъреніи муроносиць и не говорить быть-можеть лишь потому, что не видыль въ этомъ ничего существеннаго или необходимаго? Для него важно было упомянуть только о томъ, что муроносицы пошли ко гробу, такъ какъ онъ являются первыми благовъстницами воскресенія Христа; но зачемъ оне собственно пошли туда, въ какихъ костюмахъ, въ какомъ числъ, въ какомъ порядкъ, это для евангелиста было неважно и несущественно, да подобнаго описанія ни отъ кого нельзя и требовать... Одна изъ статей русскаго законодательства гласить: "судья не собираеть доказательствъ, или справокъ, а основываетъ свои ръшенія исключительно на доказательствахъ представленныхъ тяжущимися" (Уст. гражд. суд. § 82). Такое требованіе всецьло следовало бы обратить нъ судьямъ науки и въ особенности историческимъ критикамъ. Требовать отъ историческаго свидетельства такихъ указаній, какихъ въ немъ не заключается, и незаконно и неразумно; а приписывать ему такія данныя, относительно которыхъ въ немъ нетъ ни подтвержденія, ни отрицанія, нечестпо и ненаучно.

Гораздо важнёе повидимому указываемыя отрицательною критикою разности нашихъ евангельскихъ повъствованій относительно числа женъ муроносицъ, приходившихъ ко гробу Інсуса. Разности эти состоять въ следующемъ. По свидетельству Матеея, но гробу Инсуса Христа отправились тольно две жены-Марія Магдалина и "другая" Марія; по свидътельству Марка три-Марія Магдалина, Марія Іановлева и Соломія; по свидътельству Луки также три, но одпу изъ нихъ онъ называетъ инымъ именемъ, чъмъ Маркъ, это именно-Іоанну вивсто Соломін, причемъ прибавляеть, что съ ними еще были и и вкоторыя другія; наконецъ по свидътельству Іоанна, ко гробу Інсуса Христа приходила только одна Марія Магдалина. Въ этомъ указанія евангельскихъ "противоръчій" не заключается впрочемъ инчего новаго и оригинального. Различіе евангельскихъ повъствованій относительно обстоятельствъ воскресенія Іисуса Христа замъчали еще древніе новозавътные толковники и даже предложили нъсколько способовъ его объясненія. Такъ напр. еще въ пятомъ въкъ жилъ въ Іерусалимъ ученый пресвитеръ Исихій, который старался объяснить это различіе тъмъ предположеніемъ, что жены муроносицы путешествовали но гробу Інсуса Христа четыре раза и что Дукъ Святый устроиль дело такимъ образомъ, что каждый евангелисть описаль только какое-нибудь одно изъ этихъ путешествій. Конечно въ этомъ случав въ евангельскихъ повъствованіяхъ уже нельзя бы было видъть начакихъ разностей и дегко можно было бы получить цельный образъ этихъ путешествій, поставивъ только евангельскія повъствованія одно послъ другаго. Но не говоря о томъ, что неудобно и даже странно предполагать такую раздёльность въ евангельскихъ повёствованіяхъ при описаніи одной и той же исторіи, мы не можемъ согласиться съ объясненіемъ Исихія уже по одному тому, что оно

не имъетъ для себя никакихъ историческихъ основъ и есть лишь плодъ одной фантазіи.

Иное объяснение различия евангельскихъ повъствований вънастоящемъ случат указываетъ Евсевий кесарийский, который допускаетъ, что было двъ Маріи изъ Магдала и что объ безразлично назывались Магдалинами. Допустивъ такое предположеніе, Евсевій хочетъ объяснить различіе евангельскихъ повъствованій тъмъ, что евангелистъ Іоаннъ, особенно замътно разнящійся отъ другихъ въ своемъ повъствованіи о путешествін женъ, описываетъ случившееся только съ одною Магдалиною, а три первые евангелиста изображають въ своихъ повъствованіяхъ случившееся съ другою Магдалиною и бывшими витстъ съ нею прочими женами. Это предположеніе очевидно также произвольно и также не имъетъ за себя никакихъ историческихъ данныхъ, какъ и предположеніе Исихія.

Намъ кажется, что для объясненія разногласія евангельскихъ повъетвованій объ обстоятельствахъ воскресенія Господа нашего Інсуса Христа вовсе ненужно прибъгать въ вавимъ-нибудь особеннымъ измышленнымъ предположеніямъ и догадиамъ. Оно можеть быть объяснено и безь нихъ. Каждый должень согласиться, что при описаніи какого-нибудь историческаго событія искаючительное внимание повъствователя обращаеть на себя только главный предметь повъствованія, а потому и истинность историчесних повъствованій вообще измъряется согласіемъ повъствователей только въ карактеристике главнаго предмета. Лица и событія второстепенныя могуть обращать на себя вниманіе повъствователя лишь настолько, насколько они нивють прямую связь и непосредственное отношение къ главному предмету повъствованія. Въ противномъ случав повъствованіе не только потеряеть свое единство и цъльность, но можеть превратиться въ такой хаосъ, что читателю даже трудно будеть оріентироваться въ немъ и сказать, о чемъ собственно повъствователь жочеть говорить. Въ примъръ можно взять искусство живописи. Представимъ себъ какую-нибудь картину изображающую извъстное событіе въ дъйствовавшихъ лицахъ. На первомъ, т.-е. самомъ видномъ мъстъ обывновенно изображаются только главныя лица событія, лица же второстопенныя всегда изображаются на ваднемъ планъ безъ особеннаго колорита и по большей части

въ тени, что делается очевидно для того, чтобы лучше и отчетливъе очертить образы главныхъ дъйствующихъ лицъ. То же самое нужно сказать и объ изображении историческомъ, т.-е. объ историческихъ повъствованіяхъ. Въ данномъ случав, т.-е. въ неторическомъ изложении воскресения Господа нашего Інсуса Христа главнымъ предметомъ повёствованія, какъ мы видёли, является лишь факть воскресенія Інсуса Христа или, пожалуй точеве, то обстоятельство, что гробъ, въ который было положено тьло Інсусово, въ извъстный историческій моменть оказался пустымъ и эту пустоту гроба ангелъ объяснилъ воскресеніемъ Інсуса Христа изъ мертвыхъ. Въ указаніи на этотъ главный предметь событія, какъ мы уже и имвли случай замітить, евангелисты до буквальности согласны между собою; следовательно ихъ повъствованія несомнівню истинны. Правда, въ описаніи побочныхъ обстоятельствъ, напр. въ указаніи числа женъ, приходившихъ во гробу Іисуса и т. п. они не вполнъ согласны между собою или върнъе второстепеннымъ обстоятельствамъ не посвящають достаточнаго и притомъ одинавоваго вниманія. Но само собою разумъется, что этого имъ ставить въ вину недьзя. Въ самомъ дълъ, что вышло бы изъ исторического повъствованія, еслибы вниманіе повъствователей одинаково было посвящено какъ главному предмету повъствованія, такъ и всъмъ обстоятельствамъ второстепеннымъ? Что вышло бы изъ того, еслибы вивсто описанія главнаго предмета пов'єствованія, наши евангелисты стали перечислять имена всвхъ женъ муроносицъ приходившихъ ко гробу Інсуса-сообщать точныя біографическія свъдънія о нихъ, указывать на ихъ мъста жительства, подробно трактовать о цвин ихъ путешествія, о мість, цвив, достоинствів и другихъ условіяхъ пріобретенія и состава ароматовъ, о вившнемъ видъ муроносицъ, ихъ костюмъ и т. п.? Описание подобныхъ чисто второстепенныхъ и даже третьестепенныхъ обстоятельствъ при повъствованіи о какомъ-нибудь историческомъ событіи естественно можеть быть обусловливаемо только личными, индивидуальными свойствами самыхъ повъствователей и у различныхъ писателей можеть быть весьма различно и разнообразно до безконечности: это тоже, что обыкновенно называють авторскими особенностями; а авторскихъ особенностей уже по одному тому, что онв особенности, нельзя подводить подъ какой-

нибудь одинъ общій законъ, а следовательно нельзя и предъявиять въ нимъ одни и тъ же требованія. Въ данномъ случав евангельской критика желательно знать дишь точное число жень муроносицъ: а намъ быть можеть хотъюсь бы знать и некоторыя другія подробности о нихъ въ родъ указанныхъ выше... Какой же писатель, а твиъ болве историческій можеть предвидіть и заблаговременно удовлетворить любопытству всёхъ своихъ читателей, - любопытству иногда даже совершенно незавонному?... Воть почему еслибы даже свангелисты разнились въ описаніи второстепенных обстоятельствъ въ такой мъръ, что они переименовывали всехъ женъ приходившихъ но гробу Інсуса, а другіе не называли ни одной изъ нихъ, то и въ такомъ случав ихъ различіе относительно числа муроносицъ не могло бы бросать твии на истинность ихъ повъствованія, а тъмъ болье не можеть быть названо "непримиримымъ противоръчіемъ". Но наши евангельскія повъствованія даже и въ описаніи второстепенныхъ обстоятельствъ стоятъ другъ въ другу гораздо ближе, чемъ дунаетъ отрицательная критика, и не только не противоръчать, а напротивъ лишь уясняють одно другое. Ихъ различіе, по нашему мивнію, даже выгодно для нихъ: оно лучше всего доказываетъ, что наши евангельскія повъствованія дъйствительно писаны различными лицами, въ различное время, въ различныхъ мъстахъ и при различныхъ условіяхъ, чемъ въ свою очередь снова подтверждается историческая достовърность и истинность описываемаго въ нихъ событія.

Въ частности, что васается трехъ первыхъ евангелистовъ, то въ общемъ они вполнъ согласны между собою. Въ этомъ отношении особеннаго вниманія заслуживаеть повъствованіе евангелиста Луни. Дважды повъствуя о муроносицахъ и разъ именуя нъвоторыхъ изъ нихъ, и разъ не именуя вовсе ни одной, а называя просто именемъ женъ, пришедшихъ съ Іноусомъ изъ Галилен (XXIII, 55), онъ накъ въ тотъ, такъ и въ другой разъ замъчаетъ, что вмъстъ съ ними были также еще и нъвоторыя другія жены (XXIV, 1, 10). Это значить, что муроносицъ было не двъ и не три, а гораздо болъе, и евангелисты по своему усмотрънію поименовали только нъкоторыхъ изъ нихъ, не имъя нажъренія именовать всъхъ. Матеей имъвшій обыкновеніе обращать вниманіе только на главный интересъ событія и говорящій

только вообще (суммарно) о событіяхъ второстепенныхъ 13), указывая только на Марію Магдалину и "другую" Марію, т.-е. Марію Іаковлеву, разум'яеть вм'ясть очевидно и всехъ другихъ женъ, приходившихъ ко гробу Інсуса. Онъ едва на могъ думать, чтобы перечисленіе всталь жень имело особенную важность или особенный интересь для его читателей; ему могло (и совершенно справедливо) казаться вполне достаточнымь, когда читатели будуть знать, что первыми къ пустому гробу Інсуса приходили именно жены муроносицы; достаточно того, что были поименованы два лица вовмъ известныя, которымъ вов могли доверить: Матоей называеть только двухъ женъ-Марію Магдалину н "другую" Марію, танъ накъ по согласному свидетельству всехъ евенгелистовъ, Магдалина была самою ревисстною изъ муроносинъ, а Марія Іаковлева въ этомъ отношеніи занимала жослъ нея первое мёсто. Такимъ же карактеромъ отличаются повёствованія и двухъ другихъ евангелистовъ Мариа и Луки. Мариъ также не разногласить ни съ Матесемъ, ни съ Лукою, когда наввавъ двухъ муроносицъ, поименованныхъ Матесемъ, упоминаетъ еще о третьей-Саломіи, о которой онъ говориль уже и выше (XV, 40); не разногласить также и Лука, когда къ двумъ поименованнымъ у первыхъ евангелистовъ онъ присовонупляеть вивсто Саломін (какъ у Марка) Іоанну, о которой онъ также еще раньше упоминаль въ своемъ евангелін (VIII, 3), "и нъкоторыхъ другихъ" женъ. Прибавление или измънение имени одной жены еще не составляеть не только "непримиримаго противорвчія", но даже и такого "разногласія", которое бы могло бросить тонь недоворія въ истинности или исторической достоворности евангельскихъ повъствованій; оно легко и весьма удобно объясняется темъ вподне естественнымъ предположениемъ, что для евангелистовъ вообще болье быль важень самый факть воскресенія Іисуса Христа, чёмъ то, какимъ образомъ узнали о немъ тъ или другія отдъльныя личности.

Иное дъло, когда повъствованіе трехъ первыхъ евангелистовъ о воскресеніи Іисуса Христа мы сравнимъ съ повъствованіемъ евангелиста Іоанна (XX, 1—18). На первый взглядъ дъйстви-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Ср. напр. Мате. VIII, 28-34; XX, 29-34, XXVII, 82-56.

тельно можеть повазаться, что между повъствованіемъ Іоанна и повъствованіями трехъ первыхъ евангелистовъ не можеть быть ниваного сходства. Но такое сходство явно замётно уже въ повъствовании Луки, гдъ также говорится о Петръ, что после перваго благовъстія о воскресенін Христа онъ посившно отправился ко гробу (Лук. XXIV, 12), и въ замъчании Марка, которое повидимому не находится ни въ какой внутренней связи съ его разсказомъ о путешествін вообще женъ муроносицъ, что Інсусъ Христосъ воскресши рано въ первый день недъли явился сперва, т.-е. прежде всвуъ впервые (протом) Марін Магдалинв, изъ которой изгналъ семь бъсовъ, а она (не онъ) пошла и возвъстила, бывшимъ съ нимъ, плачущимъ и рыдающимъ" (Марк. XVI, 9, 10). При извъстныхъ же предположеніяхъ овазывается, что замътное увлонение въ этомъ отношении нашихъ евангельскихъ повъствованій превращается даже въ полную гармонію и что сами евангельскія пов'яствованія находятся въ такомъ отношеніи другъ въ другу, какъ это и должно быть, когда различныя лица сообщають объ одномъ и томъ же событін, но когда однакоже они сами находились не въ одномъ и томъ же отношеніи къ описываемому ими событію. Впечатленіе, которое мы получили при сравнительномъ чтеніи нашихъ евангельскихъ повъствованій о воскресевін Господа нашего Інсуса Христа, приводить насъ въ предположенію, что Марія Магдалина предпринималя путешествіе ко гробу Інсуса первоначально одна, самолично, отдъльно отъ другихъ женъ, и даже не въ одно съ ними время, именно она отправилась во гробу "рано, когда было еще темно" (Іоан. ХХ, 1), другія же жены отправились во гробу хотя также "весьма" (Марк. XVI, 12) или "очень" (Лук. XXIV, 1) "рано", но все-таки уже "на разсвътъ" (Мате, XXVIII, 1) или даже "при восходъ солнца" (Марв. XVI, 2). При такомъ предположения, евангольскія повъствованія дъйствительно образують одно гармоническое целое и дають возможность яснее и нагляднее представить себъ самое событие. Прежде всего при такомъ предположеніи уже не можеть быть рачи о "непримиримых» евангельсвихъ противоръчіяхъ" ни относительно времени путешествія женъ муроносицъ къ гробу Спасителя, ни о числъ ихъ, ни даже относительно числа ангеловъ; здёсь можеть быть рёчь только о томъ, что три первые евангелиста если и не опустили со всъмъ,

то лишь наменнули, но во всякомъ случать не разсивзали подробно объ этомъ единоличномъ путешествін Марін Магдалины во гробу Христа, и намъ такимъ образомъ остается решить иншь вопросъ, какимъ образомъ въ трехъ первыхъ евангельсиихъ повъствованіяхъ могъ оказаться этогь пробъль и почему о путешествін Марін Магдалины во гробу Спасителя, равно навъ и о другихъ обстоятельствахъ, находищихся въ связи съ этимъ путешествіемъ, говорить одинъ евангелисть Іоаннъ. Хотя конечно весьма трудно съ точностію утверждать, почему тоть или другой историческій писатель говорить объ одномъ событіи и опускаеть другое, тамъ не менае въ данномъ случав намъ кажется возможнымъ указать болъе или менъе върное предположеніе. Вопервыхъ, это не единственный случай, когда евангелистъ Іоаннъ восполняетъ повъствованія трехъ первыхъ евангелистовъ; а вовторыхъ, Іоаннъ повъствуеть адъсь только о томъ, что онъ самъ испыталъ, чему онъ самъ былъ очевидцемъ и что онъ узналь отъ непосредственной свидетельницы - Маріи Магдалины. Любимый ученикъ Христа и самъ бывшій свидетелемъ того, что гробъ быль пусть, Іоаннъ чувствоваль себя принужденнымъ сохранить важдую черту того великаго событія, которое имвло столь важное значение въ жизни его божествениаго Учителя. Какъ очевидецъ, онъ долженъ былъ и другимъ разсказать о томъ, что онъ видълъ виъсть съ Петромъ, до малъйшихъ подробностей. Напротивъ другіе евангелисты (синоптики) сами не были свидътелями всего происходившаго въ это великое утро, а то, о чемъ они разсказывають, они узнали по всей въроятности другимъ путемъ, чъмъ Іоаннъ, т.-е. не отъ Маріи Магдалины, а отъ какой-либо изъ остальныхъ женъ муроносицъ, которая конечно видное мъсто въ своемъ разсказъ предоставляла не Маріи Магдалинъ, а себъ, какъ непосредственной свидътельницъ всего случившагося, и бывшимъ съ нею другимъ женамъ вообще. Мало того, первые евангелисты, имъя намърение говорить только о томъ, что представляло общій интересъ для всёхъ послёдователей Христа, не придавали конечно большаго значенія тому, что въ частности случилось только съ одною Маріею Магдалиною; но такъ какъ премеде встал (Марк. XVI, 9, 10) Господь явился именно Магдалинъ, то очевидно, что уже въ виду одного этого

ея имени нельзя было совершенно опустить, —почему три первые евангелиста действительно и ставять ея имя на первовъ месть между именами муроносидь. Наконець, нужно заметать, что Марія Магдалина, какъ это видно изъ евангельскихъ повествований Іоанна (ХХ, 12, 11 и дале) и Марка (ХVІ, 1. 9), въ день воскресенія Господа нашего Іисуса Христа ходила ко гробу не одинъ разъ; а следовательно, она могла пойти по гробу и сама въ то время, когда еще было темно, и вместь съ другими муроносицами—уже на разсвъте или при восходъ солица. Такимъ образомъ, съ вышеуказаннымъ предположеніемъ между евангескими повъствованіями уцичтожается всякое разнограсіе, а самое событіе должно быть представляемо въ такомъ порядкъ, въ какомъ оно каложено ками въ началь настоящей главы.

Теперь обратимъ внимание еще на другое и послъднее обстоятельство, относительно котораго отрицательная критика также видить въ нашихъ евангельскихъ повъствованіяхъ "непримиримыя противорачія". Это-явленіе муроносицамь антеловь и преимущественно ихъ число. Но прежде чемь касаться собственно "непримиримыхъ противоръчій" евангельскихъ повъствованій о числе являвшихся ангеловь, мы находимь уместнымь решить сначала следующій вопрось: ито именно были эти лица, —ангелы ли или только обыкновенные люди, какъ думаеть отрицательная критика! Действительно, въ Евангеліи отъ Марка вивого ангела навывается "юноша (νεανίσκος) а у Луни-идва мужа (δύο άνбрес). На этихъ двухъ мъстахъ, канъ мы видъли, основываетъ свое мивніе и Шлейермахеръ 14). Допустинь пока, что мивніе Шлейермахера совершенно справедливо, т.-е. допустимъ, что муроносицамъ являлись не ангелы, какъ свидетельствують Матеей и Іоаннъ и какъ всегда учила и учить христіанская церковь, а обыкновенные, простые люди, какъ думаетъ Шлейермахеръ и его сотоварищи по возврвніямъ. Спрашивается: кто же именно были эти "обыкновенные дюди"? Самъ Шлейермахеръ считаетъ напраснымъ трудомъ догадываться о томъ, кто были эти люди 15):



<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Шлейериахеръ однако не видитъ "непримиримаго противорѣчія" въ томъ что Маркъ называетъ ангела *юношею*, а Лука говоритъ о мужахъ.

<sup>46)</sup> Das Leben Iesu, crp. 471.

Тъмъ не менъе онъ все-таки ясно сознаваль, что подобная удовка никого не удовлетворить и что совершенно невозможно не дать отвъта на этотъ навязчивый вопросъ, коль скоро разъ высказано предположеніе, что муроносицамъ являлись не ангелы, но обыкновенные люди. Какъ же отвъчаетъ на этотъ вопросъ Шлейермажеръ? Какъ мы видъли, онъ старается представить дёло такъ, какъ будто бы это были именно тв лица, которымъ Іосноъ Аримаеейскій поручиль перенести тело Іисусово изъ временнаго (interimistischen) гроба, въ который сначала оно было положено ради пятницы, въ болъе постоянное мъсто, и которые хотя пришли ко гробу раньше муроносицъ, но нашли гробъ все-таки уже пустымъ 16). Нужно ли говорить о томъ, что даже самъ Штраусъ нашель такое объяснение неудовлетворительнымъ и ненаучнымъ? И дъйствительно, немного нужно труда, чтобы довазать всю несостоятельность такого объясненія т.-е. немного нужно труда для того, чтобы доказать, что явившіяся муроносицамъ лица не могли быть ни людьми, которымъ Іосифъ поручиль бы перенести тело Інсусово, ни людьми вообще. Те люди, которымъ было будто бы поручено Іосифомъ перенесеніе твла Іисусова, по словамъ Шлейермахера, сами нашля гробъ уже пустымъ; следовательно, они не могли знать, что случилось съ Інсусомъ, котораго сами они не видвли и съ которымъ не могли говорить, а потому, само собою разумъется, они также не могли сказать и муроносицамъ: "Не ужасайтесь... Онъ воскресъ... Онъ предваряетъ васъ въ Галилеъ" (Марк. XVI, 6-7). Но съ другой стороны это были и не люди вообще, ибо, по свидътельству евангелистовъ, они обладали такими свойствами, которыя не могутъ принадлежать обыкновеннымъ людямъ. Такъ напр. они могли появляться вдругъ внезапно (Лук. XXIV, 4) и притомъ въ необыкновенныхъ, несвойственныхъ людямъ одеждахъ (έν έσθησιν άστραπτούσαις). Итакъ кто же были эти лица? Изъ самыхъ повъствованій Марка и Луки видно только то, что эти лица стоять выше людей, какъ это мы сейчасъ и видели; изъ сравненія же упомянутыхъ повъствованій съ повъствованіями Матеся и Іоанна для каждаго становится очевиднымъ, что это были именно ангелы. Поэтому со-

<sup>16)</sup> Das Leben Iesu, crp. 471. Cpabh. Meyer's Comm. II, crp. 596.

вершенно справедливо толкованіе Мейера 17), что "Маркъ и Лука повъствують о явленін ангеловъ токъ, какъ оно (явленіе) представлялось (ката то фагуонечоч). Матоей же (а слъдовательно и Іоаннъ) какъ то, что оно было". То-есть, зичелы называются у нихъ аборес (мужи) или реарбокос (юноше)-по формь явленія, въ которой созерцали ихъ жены итроносицы; а изъ инять Св. Писанія мы знаемъ, что ангелы дійствительно нерівдко являнись именно подъ такими формами людей (Быт. XIX, 5 и двятье; 2 Маккав. III, 26 и др.).--Что насается панонецъ ининаго противорвчія между нашими евангельсянии повъствованіями въ унаванін числа ангеловъ, являвшихся муроносицамъ (по Матосто и Марку-одинъ, по Лукв и Іоанну-два), то оно вполив объясняется изъ хода самаго событія, на который им указали наше, допуская, что хотя евангелисты повъствують и объ одномъ и томъ же событіи, тімъ не меніне инображнить не одні и ті же части его. Противъ такого объясненія мошно, пожалуй, возравить, что въ такомъ случав и ангелы должны быть у евенгелистовъ не один и тъ же. Совершенно спреведанво. Не не жабудемъ при этомъ вспомнить извъстныя слова Лессинга, отнесивателося, канъ извъстно, къ толкованию Св. Писания съ того разумного либеральностію, которан чужда для многихъ критиновъ новъйшего времени: "Холодиме отыснивателя противорнчій! неужели же ны не видите, что евангелисты не считають ангеловь? Весь гробъ, все обширное пространство около гроба невидимо было наполнено ангелами. Здесь было не только два ангела, какть кактенибудь два гренадера, которые стоять у дверей нвартиры ушедшаго генерала, здъсь были милліоны ихъ, не всегда являлся одниъ и тоть же, не всегда одни и тъ же два. То являлся этоть, то тоть; то въ этомъ маста, то въ другомъ; то одинъ, то нъ сообществъ; то они говорили то, то-это 18). Намъ консчво ничего не остается, какъ только согласиться съ этимъ инбијемъ дучшаго нъчецкаго критика. Правда, противъ него, какъ догажывался и самъ Лессингъ, всегда могутъ сказать, что оно-болве поэтическій образъ, чэмъ ученое разсужденіе; но не нужно за-

<sup>17)</sup> Krit. Comment. II, стр. 211—212; ср. также стр. 596.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Die Duplik, v. IV; cp. Die Auferstehungsgeschichte des Herrn von F. Z. Steinmeyer, Berlin, 1871, crp. 58.

бывать, что истина всегда и везда одна и та же-и въ ученомъ трактата и въ поэтическомъ произведении...

Игранъ миними противоръчія нашихъ евангельскихъ повъствованій, на которым отрицательная критика обыкновенно вовлагиють всю надежду для оправданія своего школьно-оплособскаго міровозарвнія, оканьнаются далено не теловыми, чтобы чрезъ няяъ могла бить полвергнута сомнічнію историческая достовірность самыхъ сванрелескихъ повіствованій. Даже Шлейермахеръ говорить, что свить воспресенія Інсуса Христа признать необходимо, потому что онь не нодлежить ниваюму сомнічнію 19).—Впрочемы, въ какомъ смислі воспресеніе Інсуса Христа понимать, объ этомъ які снажеми из слідующей главів...

## ГЛАВА П.

## Явленія Воскресшаго.

Послъ Своего воскресенія изъ мертвыхъ Іисусъ Христосъ въ теченіе сорока дяей являлся въ Своимъ ученивамъ и другимъ Своимъ послъдователямъ и бесъдовалъ съ ними о царствін Божіемъ. Намъ извъстны денять случаевъ такого явленія: 1) Маріъ Магдаливъ, 2) Петру, 3) двумъ ученикамъ, шедшимъ въ Эммаусъ, 4) десяти ученивамъ (въ отсутствіе бомы), 5) одиннадцати ученивамъ, 6) семи ученивамъ, 7) пятистамъ върующимъ, 8) Іакову и наконецъ 9) одиннадцати ученикамъ уже въ сороковый день по воскресеніи. Первые пять имъли мъсто въ Іерусалимъ, три слъдующіе въ Галилеъ, а послъдній—на горъ близь Іерусалима. Болъе или менъе подробно разсказаны въ нашихъ евангельскихъ повъствованіяхъ впрочемъ только нъкоторые случаи. Такъ кромъ Маріи Магдалины, Іисусъ Христосъ въ день Своего

<sup>19)</sup> Das Leben Iesu, стр. 471: "Alle unsere Erzählungen aber setzen die Auferstehung Christi nothwendig voraus, und es ist eine Thatsache anzunehmen, welche gar nicht zu bezweifeln ist". Далте Шлейермахеръ прекрасно доказываетъ, почему евангельскій разсказъ о воскресеніи Іисуса Христа нельзя объяснять обманомъ.

воспресенія явился еще на пути двумъ впостоламъ шедшимъ въ селеніе Эммаусъ; дощель вивств съ ними неувнанный до седенія, и когда въ селеніи они узнали Его въ преломленіи кліба, Онъ сталъ для нихъ невидимъ. Въ тотъ же вечеръ онъ являлоя десяти ученивамъ Своимъ въ Герусалимъ и когда они посчитали Его за духа, Онъ указалъ имъ на руки и ноги Свои, плоть и кость, наконецъ потребоваль даже чищи и взявъ вль предъ ними. Оома, не бывшій въ это время вмасть съ другеми учениками, не повърнять разсказу ихъ объ этомъ явленіи. Вотъ почему спустя восемь дней, когда всё ученики (въ томъ же чиске и Оома) были вывств, Інсусъ явилоя ореди нихъ, несмотря на то, что двери дома были зацерты, и предложиль Оомъ зактически удостов вриться въ Немъ чрезъ вложение руки въ ребра Его. Наконецъ Онъ явился семи Своимъ ученикамъ на берегу Геннисаретскаго озера, сотворилъ предъ ними чудо и предсказалъ Петру его кончину. Объ этихъ явленіяхъ Воскресшаго въ нашихъ каноническихъ евангеліяхъ находятся болье или менье подробныя повъствованія. Выработавъ себъ убъжденіе въ томъ, что воспресеніе Імсуса Христа есть басня (Fabel), Штраусъ не върить и повъствованіямь о явленіяхь Воскресшаго. Но какь же объяснить въру въ воскресеніе Іисуса Христа? Какъ понять свидетельства апостоловъ о томъ, что они сами лично видели Інсуса Христа послъ Его воскресенія? Штраусъ не находить особеннаго труда и въ ръшеніи этого вопроса, причемъ свое ръшеніе онъ повидимому строить даже по требованію науки, на основаніи несомивнныхъ историческихъ данныхъ. Прежде всего евангельскія пов'яствованія онъ 20) подвергаеть самой строгой критикъ, которой они по его миънію совершенно не выдерживають. По свидетельству евангелистовь, ангель и даже самь Христосъ повелъвають женамъ идти въ Галилею, чтобы тамъ видъть Господа; но какъ Христосъ могъ дать такое повельніе, говорить Штраусь, когда Онъ въ тоть же день дважды хотыль явиться Своимъ ученикамъ? Въ Штутгардъ никто не скажеть: иди въ Римъ; тамъ ты увидишь папу, если онъ предполагаетъ, что самъ папа прежде прійдеть въ Шітутгардъ, гдв его и можно увидеть. Но Штраусъ, очевидно, не обратилъ вниманія на то,

<sup>20)</sup> Das Leben Iesu, II, § 138.

что данное женамъ повелъніе относилось не къ однимъ только одиннадцати ученикамъ, но ко всемъ братіямъ Христа вообще, но прайней мара въ такомъ только смысла возможно понимать выраженіе ангела, обращенное нъ муроносицамъ: "идите, скажите ученикамъ Его и Петру, что онъ предваряеть вась въ Галилев, тамъ Его увидите (вы, т.-е. жены и вообще вврующіе), вакъ Онъ сказаль вамъ". И дъйствительно одиннадвати ученикамъ Христосъ являлся въ Іерусалимъ; всъмъ же върующимъ въ Него вообще Онъ явился только въ Галилев. Разсказъ о явленіи Інсуса Христа Своимъ ученикамъ на Тиверіадскомъ озерв Штраусъ считаетъ неудачною компиляцією, въ основу которой легли разсказы о чудесномъ ловъ рыбъ и о шествовании Інсуса Христа но водамъ причемъ согласно своему обывновенію онъ указываеть и много повидимому сходныхъ между ними черть: 1) съ шествованіемъ по водамъ: а) оба раза учениям находящіеся въ лодив, во время почной темноты, не задолго до разсвета усматривають Інсуса; б) оба раза они боятся Его и в) какъ тамъ Петръ испрашиваеть позволение придти нь Інсусу по водь, такъ и здысь онъ бросается въ воду; 2) съ разсказомъ же о чудесномъ ловъ рыбъ Штраусъ усматриваетъ такъ много сходства, что почти считаеть его повтореніемъ этого разсказа. Намъ кажется соверженно излишнямъ приводить другія возраженія отрицательной вритиви, которыя стоять еще гораздо ниже только-что нами уваванныхъ. Не можетъ быть пикакого сомивнія, что возраженія эти приводятся Штраусомъ не по убъяденію его въ ихъ истинности, а съ цвию совершенно стороннею, т.-е. чтобы дать хотя нъвоторое отрицательное основание для своего возорвния на фактъ воскресенія Христа и евангельскія повъствованія о немъ.

Теперь посмотримъ, какъ ръшаетъ Штраусъ вопросъ о восвресенін Інсуса Христа съ положительной стороны, т.-е. навъ простая басня-Апрос тичакий-могла облечься въ форму исторів, канимъ образовъ цалый сонмъ апостоловъ и другихъ въруэтихъ могъ выставлять себя свидетелемъ никогда не существовавших высній. Чтобы быть совершенно безпристрастнымь, чтобы составить свое возарвніе на основаніи лишь несомивиныхъ данныхъ, Штраусъ прежде всего выслушиваеть свидътельскія показанія. Рядъ такихъ показаній у него начинаеть апостолъ Павелъ, "какъ повъствователь самый первый по времени

и самый точный по изложенію". Но Павель сосладся лишь на предвиіе: что овъ говорить, то онъ слышаль только отъ друтихъ. Незнакомый съ пріемами ученаго историва, не умън отличить историческую правду отъ лии, онъ однакоме тамъ сворве повърниъ всему сообщенному ему другими, что онъ самъ видълъ являвшагося ему на небъ Христа. Но это последнее обстоятельство, по мизнію Штрауса, можно объяснить не иначе канъ вивіонернымъ состояніемъ самого Павла. Между твиъ Павелъ явленіе ему Христа ставить на одномь ряду со всеми другими явленіями, бывшими вскор'в посл'я воскресенія. Выводъ понятенъ: всв явленія Іисуса Христа Штраусь объясняеть вивіонерьнымъ состояніемъ впостоловъ и другихъ очевидцевъ. Воть откуда провзошла въра въ воскресение Інсуса Христа, по митию учемаго критика. Такого же мизнія придерживаются и другіе представители отрицательной мысли, оправдывая его соответствующимъ толкованіемъ евангельскихъ повъствованій. Всё они обыкновевно начинають, по почину своего учителя, разсмотрениемъ посланій апостола Павла какъ "древнъйшаго писателя, который точнъе другихъ объясняетъ происхождение въры въ Воспресшаго". Указывають на его "нервовную настроенность, на его страстное безпокойство душевное и ненависть въ христіанамъ, съ другой стороны на твердую увъренность христіанъ въ истинности наъ върованій, на ихъ кротость и тому подобныя качества первенствующей церкви, и изъ этого контраста выводять возможность экстаза, въ которомъ находился Павелъ на пути въ Дамаскъ. Отъ Павла переходять въ другимъ апостоламъ, очевидцамъ явленій Інсуса Христа посл'я Его воспресенія. Безъ сомивнія, говорять притиви, непосредственно после ватастровы (т.-е. после осужденія, распятія и смерти Христа) последователи Інсуса находились въ состояние возбужденной (gesteigerten) нервной жизни. Многіе изъ нихъ, какъ напр. Петръ и Магдалина, явно были силонны въ галлюцинаціямъ. Несомевнно также, что при восноминаніи о личности своего Учителя и при твердой увіревности въ Его мессіанскомъ достониствъ, Его смерть они понимали не какъ "снисхождение въ царство тъней", но какъ "восхождение въ Богу", вакъ достежение величия. Отсюда уже будто бы не трудно понять, какимъ образомъ то, что мы считаемъ лишь следствіемъ визіонернаго состоянія, последователи Христа могля

себъ представить какъ внъшнее чувственное воспріятіе, т.-е. какъ вившній факть. "Ученики, говорить напр. Гофмань, должны были бы въровать въ воскресение Христа, даже еслибы и не видъли Его послъ Его воспресенія, въ силу одной увъренности въ Его мессіанскомъ достоинствъ, которое несоединимо съ представленіемъ о смерти". Что же касается нівкоторыхъ событій накъ напр. явленія Христа двумъ ученикамъ, шедшимъ въ Эммаусъ, или же явленія Воскресшаго своимъ ученикамъ на берегу Геннисаретского озера, то отрицательная вритика считаеть соверщенно возможнымъ предположить, что возбужденные ученики приняли за своего любинаго Учителя какого-нибудь незнакомца, который могь произвести на нихъ сильное впечатленіе, особенно если онъ вотратился съ ними при какихъ-нибудь загадочныхъ обстоятельствахъ. Совершени жія же вещи неръдко случались между швабами во времена и ога Ульриха... Видъніе архидіамена Стефана и другихъ жиновъ отрицательная критика также истолковываеть въ п у своей теоріи.
Но чтобы эту теорію пр лить из пониманію евангельской

исторіи, для этого, по наш мивнію, нужно самому находиться въ вивіонерномъ состоянія ы не отвергаемъ возможности такого неовнаго бользнениаго состоянія, при которомъ свои субъективныя ощущенія и представленія человъкъ легко можетъ считать вижиними осктами или представленіями, причина которыкъ завлючается вив самого представляющаго субъекта. Тъмъ не менье объясненія евангельских вритиковъ переходять границу возможного. Імеусъ Христосъ после Своего воскресенія нвляется пятнотамъ върующимъ въ Него. Чтобы понять это явленіе съ только-что указанной нами точки врзнія, мы должны себв представить, что всё эти пятьсоть вёрующихь были люди душевно больные, съ разстроенными нервами и притомъ въ совершенно одинавовой мъръ, -- что всъ эти люди находились при совершенно одинаковыхъ условіяхъ относительно своего психическаго состоянія, имъли совершенно одинаковый процессъ мышленія, чукствованія, желанів, представленія; иначе они никогда бы не могли достигнуть одинаковаго внутренняго, чисто субъективнаго представленія, которое въ дажномъ случай они приняли за явленіе чисто вившиее, т.-е. за явленіе воскресшаго Христа... Тавимъ образомъ примънить теорію, предлагаемую отрицательны-

ми критивами къ евангельскому разсказу о явленіи Іисуса Христа по воспресеніи пятистамъ вёрующимъ возможно только съ помощію другой теорін-предустановленной зармоніи психическаю состоянія встх миць, втровавших в то время во Христа. То же самое нужно сказать и о всёхъ другихъ случаяхъ, когда Христосъ представляется являющимся нъсколькимъ лицамъ. То состояніе, въ которомъ находились апостолы по случаю смерти Спасителя, не могло дать основанія для подобнаго рода виденій. Ученики были глубоко опечалены смертію Спасителя, но они никогда не могли думать о томъ, что увидять Его снова воскресшимъ. Мысль о возможности воскресенія, кромъ воскресенія въ последній день (Іоан. XI, 24; VI, 39, 40, 44, 54), для нихъ была совершенно непонятна, иначе они не могли бы спрашивать другь у друга: "что значить -- воскреснуть изъ мертвыхъ" (Марк. IX, 10). Допустимъ, что они могли считать Інсуса Христа духовно прославленнымъ у Бога, какъ смотрели Іуден на всехъ ветхозавътныхъ пророковъ; но Христосъ является имъ послъ Своей смерти не духовно прославленнымъ, а такимъ же, какимъ Онъ былъ и до Своей смерти, имъя плоть и кости, раны и прободенное вопіемъ ребро. Правда, теперь Онъ входить чрезъ затворенныя и даже запертыя двери, но иногда Опъ не стеснялся формами пространства и времени и во время Своей земной жизни. Отрицательная критика думаетъ, что ученики не были чужды въ этомъ отношени возарвния фарисеевъ, которые будто бы въровали въ возможность воспресенія мертвыхъ; при этомъ отрицательная вритика ссылается на одно мъсто книги Іоснов Флавія (О войн. іуд. II, 814). Но прочитавъ это місто, мы увидимь, что оно говорить только противъ отрицательной критики, потому что "перейти въ другое твло" не то же, что-, воскреснуть" и въра въ переселение душъ не то же, что въра въ личное воскресеніе. Отрицательная критика ясно видела, что ея теорія не можеть быть вполнъ приложима къ евангельской исторіи, и потому многіе изъ евангельскихъ разсказовъ о воскресеніи и явленіяхъ Воскресшаго она огульно отвергаеть, какъ сказанія невъроятныя. Евангелисть напр. повъствуеть, что Інсусъ Христосъ, явившись послъ Своего воспресенія Своимъ ученикамъ, между прочимъ потребовалъ пищи и влъ. Пусть это явление произведение бользненнаго воображенія цылыхъ семи свидытелей; но гды же

дъвалась съъденная пища? Отрицательная вритива не можеть отвътить на этотъ вопросъ и потому самое повъствованіе относить въ числу невъроятныхъ сказаній (unglaubwürdige Sagen). Въ Эммаусъ Інсусъ Христосъ преломляеть хлъбъ; пусть явленіе Его есть произведеніе бользненнаго воображенія ученивовъ, но хлъбъ остался преломленнымъ; вто же преломиль его? Не умъя отвътить на этотъ вопросъ, отрицательная вритива относить въ числу недостовърныхъ сказаній и евангельскій разсказъ о эммаусскихъ путнивахъ.

Свою теорію, какъ мы видъли, отрицательная критика строить на основаніи свидътельства апостола Павла; но въ словать самого Павла безпристрастный читатель найдеть полное разоблаченіе всей яжи этой теоріи. Самъ Павель всегда ясно отличаль овои духовныя виденія отъ явленій вившнихъ и объективныхъ (2 Кор. XII, 1-9). Когда однажды предъ Агриппою и Порціенъ Фестомъ Павелъ говорилъ о своемъ обращения въ христанство и о явленіи ему Христа на пути въ Дамаскъ, то Фестъ, по всей въроятности весьма близко стоявшій къ возарвніямъ новъйшей евангельской критики, заметиль ему: "безумствуещь ты, Павель; большая ученость доводить тебя до сумаществія (єїς  $\mu\alpha\nu(\alpha\nu)^{\alpha}$ . На это впостоль ответиль: "неть, достопочтенный Фесть, я не безумствую, но говорю слова истины и здраваю смысла" (άληθείας καὶ σωφροσύνης ρήματα, Дъян. XXVI, 24, 25). Отстода ясно, кажъ смотрълъ самъ Павелъ на явленіе ему Інсуса Христа; онъ не оговаривается здёсь такъ, какъ это делаеть, говоря о своемъ духовномъ виденіи ("только не знаю въ теле или вие теле"-былъ восхищенъ въ рай-"Богъ знаетъ"); но говорить здъсь слова здраваю смысла, накъ свидетельствовали бы объ этомъ и всв бывшіе съ нимъ спутники на пути въ Дамаскъ.

Впрочемъ не всъ отрицательные критики придерживаются разбираемой нами теоріи; не всъмъ ученымъ кажется возможнымъ допустить, чтобы христіанство въ его настоящемъ видъ было обязано своимъ происхожденіемъ проповъди нъсколькихъ душевнобользненныхъ лицъ, принявшихъ обыкновенныя галлюцинаціи за историческія событія. Есть ученые, придерживающіеся совершенно противоположныхъ возгръній. Таковъ напр. Шлейермахеръ и почти всъ его послъдователи. Въ этомъ отношеніи особенно интересно ръшеніе Шлейермахеромъ вопроса: какимъ мы должны представлять себъ состояніе Христа посль воспресенія Его? Шлейермахерь находить данныя для рышенія этого вопроса двоякаго рода: одни, по которымъ состояние Христа по воскресеніи слідуеть представлять въ прежнемъ виді, какимъ оно было и до смерти Христа, другія-принуждають насъ считать его будто бы только призрачнымъ. Еслибы Христесъ не имълъ Свеего прежняго вида, говорить онъ 31), то ни Марія Магдалина, ня другіе ученики не узнали бы Его; самъ Онъ не могъ бы указывать на Свои раны, плоть и кости, не могь бы принимать пищи н т. п. Противъ этого говорятъ повидимому нъкоторыя евангельскія указанія, которыя представляють Христа мгновенно являющимся и мгновенно делающимся невидимымъ, входящимъ чрезъ запертыя двери, неимъющимъ опредвлениего мъстопребыванія и т. п. Но это, по мивнію Шлейермакера, тольно навія-нибудь недоразумънія и мы не имъемъ основанія довърять болье имъ, чемъ прямымъ словамъ самого Христа. Что Онъ не жилъ всегда вивств со Своими ученивами, это объясияется просто Его нежеланіемъ вступать въ новын связи съ тогдашнимъ іудейскимъ обществомъ. Что мы не имвемъ положительныхъ сваденій, гдъ Онъ собственно жилъ послъ Своего воскресенія, --- это объясимется темъ благоговейнымъ чувствомъ страха, который не довволялъ ученикамъ разспращивать своего Учителя о подробностять Его частной живни; Его прохождение чрезъ запертыя двери нажется болье сверхъестественнымъ, чъмъ оно есть на самомъ дълъ. Такъ какъ въ горинив въ то время было много линъ, то хотя бы въ началь дверь и дъйствительно была заперта, все-таки трудно доназать, что она была запертою и въ тоть моменть, ногда въ номнату вошелъ Христосъ, ито - нибудь изъ присутствовавшихъ могъ выйти изъ комнаты, не заперевъ за собою дверь; что дверь осталась незапертою, этого могли не заметить, по мижнію Шлежермахера, и другіе и такимъ образомъ весьма легко допустить, что Христосъ вошелъ въ комнату совершенно обыкновеннымъ путемъ. Удивленные неожиданностію Его появленія, присутствавшіе не заметнии, что Онъ и вышель затемь изъ горницы совершенно обывновеннымъ образомъ. То же самое, по мнинію Шлейермахера,



<sup>&</sup>quot;) Das Leben Iesu, crp. 473.

нужно сказать и объ эммаусскихъ спутникахъ; что они не узнали Христа, это совершенно правдоподобно, такъ какъ они не повърши благовъстио муроносицъ. Пораженные же въ комната предомленіемъ катоба, въ которомъ они узнали своего Учителя, они также не замътили, что Онъ вышелъ изъ комиаты совершенно обывновеннымъ образомъ, а потому Его отсутствіе они въ послъдствіи и стали объяснять себъ тъмъ, что Онъ мгновенно сталь невидимь. Въ сиду всего этого Шлейермахерь приходить въ убъщенію, что состояніе (Zustand) Христа после воспресенія было точно такое же, какъ и во время Его земной жизни. Опредъленнаго мъстопребыванія въ это время Христосъ не имълъ, говорить Шлейермахерь <sup>23</sup>), но проживаль большею частію въроятно въ Висаніи; Свои свиданія съ ученивами Оль также назначаль въ самыхъ раздичныхъ мёстахъ и вообще на этоть неріодъ Своей второй жизни Христосъ смотрель, по словамъ Шлейермахера, только какъ на какое-то переходное состояніе, а не какъ на болъе или менъе постоянную жизнь,-что Онъ и самъ высказаль въ беседь съ Маріею Магдалиной.

По нашему мивнію, взглядъ Шлейермахера стоитъ того, чтобы его разсмотрать насколько поближе. Совершенно справедливо, что формы тела и вообще внешній видь Христа или образъ Ето и по воспресеніи остался неизміннымъ, иначе дійствительно ни Марія Магдалина, ни апостолы, ни другіе върующіе не могли бы узнать Его; справедливо также и то, что по воскресенін тело Христа могло быть оснявемо, могло иметь движеніе, дыханіе и т. п. Но несомивнио также и то, что по воспресеніи тело Христа стало обладать и невоторыми такими свойствами, которыми оно не могло обладать во время земной жизни Христа, не переставая быть естественнымь и человъческимъ твломъ. Такъ изъ евангельскихъ повъствованій мы знасиъ, что восирестій Христосъ могъ являться мгновенно и притомъ сверхъестественнымъ образомъ (Іоан. ХХ, 14 и 19). То обстоятельство, что Христосъ явился въ ученикамъ, когда двери комнаты, въ которой они находились, были заперты, Шлейермахерь, какъ мы видели, старается объяснить предположениемъ, что въ тотъ мо-

<sup>22)</sup> Das Leben Iesu, crp. 484.

менть двери быть-можеть вовсе не были заперты, такъ какъ вто-нибудь могъ выйти изъ комнаты, не заперевъ за собою дверей. Но такое объяснение крайне несостоятельно и его нельзя принять уже по одному тому, что нельзя допустить предположенія, на основаніи котораго Шлейермакеръ построняв это объясненіе. Въ самомъ дъль, зачвиъ въ то время были заперты двери горницы, въ которой находились ученики Інсусовы? Конечно это не было нъчто случайное, мелочное, на что каждый наъ ученивовъ могъ обращать или не обращать вниманія; въ то время двери были заперты, какъ свидетельствуетъ евангелистъ (Іоан. ХХ, 19) дизъ опасенія отъ іудеевъ"; сладовательно на наждомъ изъ присутствовавшихъ лежала прямая обяванностьследить за темъ, чтобы двери не были накъ-нибудь отперты, такъ какъ отъ этого зависъда безопасность всехъ членовъ общества. Поэтому едва ин могио случиться, чтобы вто-нибудь изъ присутствовавшихъ, обязанный следить за дверьми, самъ вышель, оставивь за собою двери незапертыми,—а еще менье, чтобы этого не замътили другіе. Такимъ образомъ объясненіе Шлейермахера не можеть быть признано удовлетворительнымъ. Впрочемъ не можетъ быть признано удовлетворительнымъ и противоположное мивніе, --что тело Христа после восиресснія не было тыломъ въ собственномъ смысле, но было лишь моментальнымъ явленіемъ души въ видимой формъ, что будто бы послв воспресенія душа Христа получила силу облекаться матеріальнымъ теломъ и затемъ снова совлекать его съ себя, когда н гдъ было ей угодно. Такое мивніе, повторяємъ, было бы столь же невърно, какъ и противоположное ему мивніе Шлейермахера, такъ какъ оно уничтожаетъ постоянство вившняго образа Христа и противоръчить прямому смыслу евангельскихъ повъствованій (ср. напр. Лув. XXIV, 39). Такъ вакъ во гробъ тъла Інсусова не оказалось и нътъ основанія утверждать, чтобы оно зв один сутки истявло и притомъ даже съ костями, то необходимо допустить, что и после воскресенія Христось имель то же самов твло, въ которомъ обиталъ Его духъ во время Его земной жизни, только это тело. естественное по воскресеніи Христа обратилось въ прославленное (ср. 1 Кор. XV, 51 и далъе), облеклось въ нетлъніе и безсмертіе (άφθαρσία καὶ άθανασία), т.-е. въ высшую сверхъестественную силу.

Наконецъ, что касается предположенія Шлейермахера, будто бы послѣ Своего воокресенія Імсусъ Христосъ не жилъ съ Свонии учениками, какъ Онъ жилъ съ ними до Своей смерти потому, что не хотѣлъ уже или даже быть-можетъ боядся вступать въ какія-нибудь сношенія съ іудейскимъ обществомъ, и что Онъ проживалъ въ это время будто бы въ Висаніи, то это всецѣло есть произведеніе одной праздной сантазіи, не имѣющее для себя никавого историческаго основанія; но витать въ области сантазіи и теряться въ различныхъ догадкахъ и предположеніяхъ мы считаемъ по меньшей мѣрѣ дѣломъ совершенно безполевнымъ.

Конечно только-что разобранный нами взглядъ Шлейермахера на вившнее состояние Христа после Его воспресения не заключаетъ въ себв еще ничего такого, что имъло бы важное эначеніе въ области новозавётной экзегетики, потому что точно также смотрван на вившнее состояние Христа послв Его воскресения почти всв раціоналисты еще прежде Шлейермахера. Но оригинальность возврвній Шлейермахера состоить здісь именно въ постановив самаго вопроса. До Шлейермахера изследователи евангельской исторіи представляли въ этомъ отношеніи два совершенно непримиримые между собою дагеря: супранатуралисты овить воскресенія Інсуса Христа принимали именно въ томъ смысяв, въ какомъ намъ повъствують о немъ евангелія, напротивъ раціоналисты не только не признавали этого фанта въ смысле евангельского повествованія, но даже безусловно отрицали самую его возможность. Шлейермахеръ же не хочеть открыто стать ни на ту, ни на другую сторону; онъ хочеть идти въ этомъ случав своимъ собственнымъ отрицательнымъ путемъ, который онъ думаеть проложить себв по золотой срединв между этими противоположными возгръніями, но при этомъ такъ, чтобы на его путь можно было попасть какъ супранатуралисту, такъ и раціоналисту, другими словами-своимъ взглядомъ Шлейермахеръ пытается примирить непримиримо противоръчивые вагляды двухъ указанныхъ направленій. Но примирить непримиримыя противоржчія -- само въ себъ уже есть непримиримое противоржчіе. Достигнуть въ этомъ случав болве или менве опредвленнаго ревультата путемъ естественнымъ, логическимъ-немыслийо. Вследствіе этого оказывается необходимымъ прибъгнуть къ помощи діалектической хитрости и маскированію. Все это, какъ нельзя

лучте, оправдываеть на себъ взглядъ Шлейермахера, воддерживаемый исключительно только діалертиною и маскированісмь. Въ самомъ дълъ, накъ собственно ръшаетъ Шлейермахеръ вопрест о воспресения Господа нашего Інсуса Христа? Какой им могли бы дать отвыть, еслибы намъ предложели вопросъ: "привнаваль ли Шлейермахерь двйствительное воспресение Інсуса Христа или иргъ?" Къ сожалънио нужно сознаться, что этотъ вопросъ причинить бы намъ немоло затруднений не потому, чтобы на него трудно было ответить, а напротивъ именно петому, что на него отвътить слишномъ легко и притомъ въ какомъ угодно симсив. На стр. 471 сочинения Шлейсриажера "Das Leben Iesu" мы находимъ уже прявой отвъть на этоть вопросъ въ собственныхъ словахъ Шлейернахера: "всв наши разсказы (т.-е. евангельскія повъствованія), говорить Шлейернахерь, необходимо предполагаютъ вискресеніе Христа и его (воокресеміе) следуеть привнать фактом'в (Thatsache), въ котором'в совершенно нельи сомивваться". Что повидимому можеть быть правые этого отвъта и притомъ отвъта въ смыслъ именно библейскаго повиманія! А между тъмъ, навъ глубоко ошиблись бы мы, еслибы повърнии Шлейермакеру на-слово, еслибы допустили, что Шлейермахерь то же самое докасываеть и на деле, что овъ говорить на словахъ! На дъгв оназывается, что Шлейермахеръ вовсе не понималь воспресенія Інсуса Христа въ смыслі ввангельского повъствованія. Евангельскій разсказь о воспресенін онъ называеть опокрифическим, а саный факть воокресскій обънсинсть нии твиъ, что тъло Христа было перенесено изъ чумаго гроба въ какое-нябудь другое мъсто и Христосъ уже темъ пробудился изъ состоянія комущейся смерти, или же твиъ, что пробудившись еще въ томъ гробъ, въ котеромъ первоначально было подожено Его тело, Христосъ самъ вышель изъ него, такъ что Ето по всей въронтности не нашли во гробъ двже и тъ лица, которымъ Іосноъ аримаеейскій поручиль перенести тало Інсусово и т. д. Тавимъ образомъ взглядъ Шлейермахера можно поворотить въ ту сторону, въ каную кому вадумается, и давать отвътъ. накой кому угодно. Конечно такая постановна дела имееть свои выгоды: Шлейермахеръ ни съ нъмъ не входить въ открытое столиновеніе, но за то нужно сказать правду-никого и не удовлетворяеть. На этоть недостатовъ возэрвній Шлейермахера совершенно справедливо увазалъ еще Штраусъ. И дъйствительно наука не можетъ удовлетвориться подобными двусмысленностями и полуотрацаніями. Наука требуетъ положительныхъ результатовъ. Въ дълъ религіи, и въ частности въ отношеніи такого важнаго событія, каково воскресеніе Господа нашего Інсуса Криста, полувърованіе невозможно: или оно должно быть бевуслевно примято, или же честнымъ образомъ опровергнуто.

## ГЛАВА ІІІ.

## Вознесеніе імсуса Христа.

Явившись ученикамъ Своимъ въ Герусалимъ въ послъдній разъ въ сороковой день после воскресенія, Інсуов Христось вывель жкъ неъ Герусалима и шелъ вивств съ ними нъ Елеонской горв мочти до Вневнін. Здісь Онъ снова повториль имъ заповідь не отлучаться оть Герусалима, но ждать тамъ объщаннаго оть Отца врещенія Духомъ Святымъ. "Не въ сіе ян время, Господи, возстанованешь Ты царство Израилево?" спросили ученики. Онъ отвъчалъ имъ на это: "не ваше дъло знать времена или сроки, которые Отецъ положиль въ Своей власти. Но вы примите силу, когда сойдеть на васъ Думъ Святой, и будете Мив свидателями въ Герусалимъ и во всей Тудеъ и Самаріи, и даже до края земли". Сказавъ это, Онъ поднялся въ глазахъ ихъ, и облако взяло Его изъ вида ихъ. Когда же они смотръди на небо. во время воскожденія Его, вдругь предстали имъ два мужа въ бълой одеждъ н свазали: "мужи галидейскіе! что вы стоите и смотрите на небо? Сей Імсусъ вознесшійся отъ васъ на небо снова такимъ же образомъ, какъ вы видъли Его восходищимъ на жебо". Посла этого апостолы возвратились въ Іерусалимъ, прославляя Бога и ожидая обътованія Св. Духа.

Особенно интереснымъ представляется намъ взглядъ на вознесеніе Господа нашего Іисуса Христа, высказанный Шлейермахеромъ и его послъдователями,—взглядъ въ большей или меньшей степени раздъляемый также и всъми другими представителями отрицательной мысли. Какъ и слъдуетъ ожидать, Шлейермахеръ начинаетъ свое изслъдование прежде всего оцънкою тъхъ

источниковъ, на основания которыхъ можно составить себв представленіе о вознесенін Імсуса Христа на небо. Евангелистъ Іованъ, какъ извъстно, ничего не говорить о немъ. Каковы же, спрашиваеть Шлейермахерь <sup>23</sup>), наши источники относительно сужденія объ этомъ событія? Повъствованіе Марка, по мивнію Шлейериахера, совершенно не даеть намъ никакой возможности предположить, чтобы его писатель быль близко знакомь съ этимъ событіемъ, и чтобы самое повъствованіе его могло быть названо разсказомъ очевидца. На повъствование Луки также нельзя смотръть, какъ на описаніе историческаго событія. Такимъ образомъ остается только разсказъ объ этомъ событіи, содержащійся въ книгъ апостольскихъ дъяній. Но и этоть разсказъ не заслуживаеть никакого довърія. Прежде всего въ глаза бросается уже то, что періодъ времени отъ воспресенія до вознесенія опредъленно полагается именно въ 40 дней. Это число уже само по себъ, какъ число священное, должно будто бы вызвать нъкоторое подовржніе относительно исторической достовърности самаго повъствованія. Но окончательное сомнініе въ исторической достовърности разоназа о вознесени Іисуса Христа на небо вызываетъ выражение евангелиста Марка: "Господь... вознесся на небо, и возстьль одесную Бога" (Марк. XVI, 19). Это выражение, по мильнію Шлейермахера, могло бы быть сказано также и въ томъ случав, еслибы Христось умерь снова двиствительною смертію, точно тавже канъ и въ томъ, еслибы никто совершенно ничего не зналь о концъ Его второй жизни, такъ какъ это выражение есты будто бы не что иное, какъ повтореніе того, что говориль Христосъ объ оставленіи Имъ міра, какъ о Своемъ восхожденін въ Отцу. Но какъ, спрашивается, ученики могли видеть, что Христосъ спло одесную Бога! Ясно, говорить Шлейермахерь, что въ этомъ разсказъ смъшаны два совершенно различные элемента-историческій и догматическій. Объясненіе же этого явленія для Шлейермахера не представляєть никакихъ затрудненій. Несомивино, говорить онъ, апостолы были увърены, что Христосъ достоинъ прославленія у Бога (т.-е. достоинъ сидъть одесную Бога) и что Онъ такое прославление у Бога дъйствительно



<sup>23)</sup> Das Leben Iesu, crp. 494.

получить. Эта идея прославленія Христа у Бога отъ апостоловъ перешла также и къ другимъ върующимъ и мало-по-малу съ теченіемъ времени облеклась въ ту форму разсказа, которая въ настоящее время находится въ евангеліи отъ Луки и въ книгв Дъяній апостольскихъ. Итакъ, по взгляду Шлейермахера, вознесеніе Господа нашего Іисуса Христа не есть дъйствительное историческое событіе, но лишь только идея облеченная въ евангельскомъ разсказъ въ форму историческаго событія. Что же однако, по мивнію Шлейермахера, сталось съ Христомъ послв Его воспресенія? Если Христосъ, говорить Шлейермахеръ, послъ воскресенія жиль тою же самою жизнію, которою Онь жиль до Своей смерти, если Онъ и послъ воскресения имълъ то же самое твло, которое Онъ имвлъ и до воспресенія, то ясно, что и по воскресенін Своемъ Онъ продолжаль все-таки быть смертнымь; иначе Онъ не могъ бы быть уже темъ же самымъ, какимъ Онъ быль до воскресенія; а въ этомъ, говорить Шлейермахерь, уже завлючается необходимость въ предположении второй смерти Христа. Такимъ образомъ и после Своего воскресенія Христосъ долженъ быль снова умереть. На вознесение же Его на небо сивдуеть смотреть будто бы только такъ, что Онъ намеренно удалился навсегда отъ Своихъ учениковъ въ какое-нибудь скрытное мъсто 24). Мотивъ для этого, по словамъ Шлейермахера, можно указать въ томъ, что Христосъ уже не хотвлъ вступать въ сношение съ міромъ, съ которымъ покончиль дело Своею смертію; что же касается Его учениковъ, то болъе продолжительное Его пребываніе съ ними теперь также уже было не нужно, ибо съ одной стороны оно только ственяло бы ихъ двятельность, не давало бы имъ возможности выступить на всемірную пропов'ядь, а съ другой стороны оно было для нихъ даже и излишне, такъ какъ въ то время они уже обладали вполнъ достаточными свъдъніями для того, чтобы самостоятельно продолжать Его діло. Такъ смотрить Штраусь и его послідователи, да и почти всв представители отрицательной мысли на исторію вознесенія Господа нашего Іисуса Христа на небо. Въ исторической достовърности евангельскаго повъствованія Шлейермахерь. какъ мы видъли, сомиввается на двоякомъ основании: вившнемъ

<sup>24)</sup> Das Leben Iesu, crp. 500.

и внутреннемъ. Къ первому относится самое свойство нашихъ евангельскихъ повъствованій, со второму—мнимая невозможность событія самого по себъ. Разсмотримъ эти основанія нъсколько частнъе.

Что насается самыхъ евангельскихъ повъствованій, то первый вопросъ, который долженъ подлежать нашему разрашенію, состоить въ следующемъ: чемъ объяснить молчание Матоея и Іоанна о такомъ важномъ событіи евангельской исторіи, каково вознесеніе на небо Господа нашего Інсуса Христа? Надъ ръшеніемъ этого вопроса не мало потрудняся извъстный нъмецвій богословъ Генгстенбергъ и результать его изследованій можно формулировать такимъ образомъ: даже и тъ библейскіе новозавътные писатели, которые ничего не говорять объ этомъ событін, все-тави знади о немъ и всегда предполагали его извъстнымъ. Это положение вполнъ поддерживается Мейеромъ и не отвергается даже самимъ Штраусомъ. Мы также уже нъсколько разъ имъли случай указать на тотъ странный пріемъ отрицательной вритики, по воторому модчание того или другаго писателя о томъ или другомъ событіи евангельской исторіи прямо объясняется твиъ, что писатель самъ ничего не вналъ объ этомъ событіи (weiss ganz nichts). Затымъ мы имым случай высказать и ту мысль, что отсутствіе какого-нибудь разсказа въ томъ или другомъ евангедін и даже то обстоятельство, что еслибы о какомъ-нибудь событіи разсказаль только одинь какой-нибудь писатель, между темъ какъ все другіе прошли его полнымъ молчаніемъ, еще ничего не говорить противъ его исторической достовърности. Впрочемъ мы не хотимъ сказать этимъ, что требование объяснить можчание Матеея и Іоанна о вознесении Іисуса Христа на небо совершенно незаконно. Мы лишь недоумъваемъ о томъ, на какой собственно вопросъ мы должны дать отвътъ, какое собственно обстоятельство требуетъ объясненія - то ли, почему Матеей и Іоаннъ проходять модчаніемъ, о чемъ повъствуеть Лука, или же наоборотъ, почему Лука повъствуетъ о томъ, о чемъ ничего не говорять другіе евангелисты. По нашему мивнію, последнее и есть именно тоть пункть, который требуеть разъясненія. Собственно говоря, вознесеніе Господа нашего Іисуса Христа не принадлежить уже въ евангельской исторіи, въ ея истинному, върно опредъленному объему. Замъчание Мейера, что вознесение

есть такое событіе, ноторое тольно одно и достойно быть комцомъ евангельской исторін, не совсёмъ справедливо; не вознесеміе, а явленія Воскресшаго и Его беседы въ теченіе сорона дней, яже о царствіи Божін, составляють заключеніе евангель**свой исторіи,** τών πεπληροφορημένων έν ήμιν πραγμάτων, вовнеовнів есть уже начало или исходный пункть новой исторіи, а потому и надлежащее мъсто его именно въ внигъ Дъяній апостольскихъ. Отсюда понятно, что евангелисть Лука долженъ быль упомянуть въ своемъ евангеліи о вознесеніи Інсуса Христа уже во одному тому, чтобы соблюсти связь между евангеліемъ и книгою Дъяній апостольскихъ. Вирочемъ мы не одинъ разъ имъли случай заметить, что судить на основании тольно одного письменнаго памятинна о томъ, почему его авторъ опредъляль свой планъ и объемъ своего произведенія именно такъ, а не иначе, вешь довольно трудная, это есть уже авторскій индивидуакизмъ и потому опредъляется только личными особенностями самого автора..

Теперь разомотримъ несколько частие взглядь отрицательной притини на самое свойство повъствованія о вознесеніи Інсуса Жриста. Повъствованіе это, по мивнію Шлейермажера, представляеть собою смешение двухъ элементовъ-догматического и исторического, облечение во вижшиюю историческую форму идеипрославленія у Бога Христа, прославленія конечно духовнаго, правственнаго. Дъйствительно всякое историчесное событе имъеть свой симсяв, свою идею. Но Шлейермахерь очевидно говорить не объ этомъ, онъ говорить только о тонъ способъ, кавимъ обравомъ идея была облечена народною фантазіей въ историческую форму, т.-е. проще оказать, накимъ образомъ былъ выдуманъ или измышленъ разоказъ о вознесении Інсуса Христа: Впрочемъ, насколько основательно объясненіе, предложенное Шлейермахеромъ, можно судить уже по тому, что его не могъ признать удовлетворительнымъ даже такой свободомыслящій ученый, какъ Штраусъ. Уже Штраусъ видълъ всю невозможность объяснить евангельское повъствование о вознесении Іисуса Христа идеею личнаго прославленія Его, и потому въ основу этого повъствованія онъ полагаеть исторію взятія на небо пророка. Иліи. Но какъ то, такъ и другое предположеніе совершенно несправедливо. Даже никто изъ отрицательныхъ критиковъ не мо-

меть отнести время написанія нашихь каноническихь свангслій дальше вонца перваго столетія и начала втораго. Но этого времени еще очевидно далеко недостаточно для того, чтобы идея могла облечься въ форму исторического явленія силою одной народной фантазіи. Иден переходять въ формы историческихъ событій лишь въ такой періодъ времени, который измаряется въками, а не десятками лътъ. Отвергая достовърность евангельскаго повъствованія и объясняя его происхожденіе, Шлейернахеръ говорить, что апостолы имъли идею прославленія Христа у Бога и что эта идея уже только въ последствіи облеклась въ форму истерического события. Но не говоря о томъ, что противъ такого мивијя говорять повъствованія Марка, Луки и внига Двиній впостольскихъ, мы имвемъ возможность опровергнуть его тавже и на основаніи апостольских посланій. Такъ напр. апостолъ Петръ прямо свидетельствуеть о Христв, что Онъ "восшедши на небо пребываеть одесную Бога" (1 Петр. III, 22). Здёсь, какъ и у евангелистовъ, феноменальное (восшестие на небо), т.-е. фактическая сторона событія соединена съ идеею прославленія Христа (пребываніе одесную Бога). Следовательно, по Шлейермахеру, нужно предположить, что и это изречение принадлежить не Петру, а кому-то изъ поздиващихъ христіанъ, который абстрактично идею облект въ форму историческаго событык. Но что же въ концъ концовъ у насъ должно получиться въ результать? Очевидно, что въ такомъ случав у насъ должно нолучиться въ результать не только отрицание достовърности евангельской исторіи вообще, но и отрицаніе подлинности почти всвух апостольских посланій, превультать, оть котораго далень быль даже и самъ Шлейермахерь. А между тамъ, если неуклонно щати темъ путемъ, который предначерталъ въ этомъ отношении Шлейериахеръ, то результать этоть неизбеженъ, такъ какъ ивста, подобныя приведенному нами изъ посланія ап. Петра, мы можемъ указать еще и во многихъ другихъ апостольскихъ посланіяхъ и особенно посланіяхъ ап. Павла, который по мивнію Шлейермахера будто бы совершенно ничего не знасть (weiss er nichts) о вовнесенін Господа нашего Інсуса Христа. Такъ Павелъ многократно говорить объ этомъ событи въ своемъ посланіи въ Евреямъ (ср. I, 13; VI, 20; IX, 24 и др.) и притомъ говорить прямо, что "Христосъ вошель не въ рукотворенное святилище, по образу истиннаго устроенное, но въ самое небо,

чтобы предстать нынъ за насъ предъ лице Божіе" (IX, 24). Неужели же и здёсь мы должны видёть все одну и ту же "абстрактную идею прославленія, облеченную народною фантазіей въ чувственную форму?" Но въдь здъсь апостолъ и не указываеть уже на представленіе, но говорить только о предстательствъ за насъ Христа взошедшаго на небо предъ лицемъ Божінмъ; а такое предстательство предполагаеть уже само собою н инчное присутствіе нашего Предстателя. Ясно, что апостолъ не могъ здёсь разумёть духовнаго или нравственнаго возвышенія Христа, но именно личное Его пребываніе на небі, личное Его восшествіе туда. Точно въ такомъ же смыслъ понимаеть ап. Павелъ вознесение Інсуса Христа и въ другихъ посланіяхъ, гдъ только онъ касается этого событія... "Наше жительство-на небесахъ, говоритъ онъ Филиппійцамъ (III, 20), откуда мы ожидаемъ и Спасителя, Господа нашего Інсуса Христа". Если же ны ожидаемъ Христа съ небесъ, то Онъ по апостолу находился следовательно уже въ то время на небе. Но какъ сошествіе Христа съ небесъ нельзя понимать здёсь въ смысле Его униженія, т.-е. въ смыслв правственномъ или духовномъ, такъ слвдовательно въ переносномъ смысле (въ смысле только одного прославленія у Бога) нельзя цонимать и вознесеніе Его на небо. Въ первомъ посланіи къ Тимовею (III, 16) ап. Павелъ говорить: "безпрекословно, великая благочестія тайна: Богъ явился во плоти, оправдаль Себя въ духъ, показаль Себя ангеламъ, проповъдаль въ народахъ, принятъ върою въ міръ, вознесся во славъ". Здъсь вознесеніе Господа нашего Інсуса Христа ставитоя наряду съ такими событіями, какъ явленіе Бога во плоти, проповъданіе о Немъ въ народъ и върование въ Него людей. Следовательно если понимать вознесение Христа въ нравственномъ или духовномъ, т.-е. переносномъ смыслъ, то въ такомъ же очевидно смысла нужно понимать и Его воплощение и апостольскую проповъдь и наконецъ самое существование христіанской церкви или общества върующихъ, что само собою разумъется нельпость. Итакъ послъ сказаннаго ясно, что вознесение Господа нашего Інсуса Христа на небо не можетъ быть понимаемо ни въ какомъ Аругомъ смыслъ, кромъ того, который усвояютъ ему наши евангельскія пов'яствованія.

Свящ. Т. Буткевичъ.

## ОБЪ ИСТИННЫХЪ РАДОСТЯХЪ ХРИСТІАНИНА.

Слово на день св. архистратига Михаила \*).

Рече же имъ: обаче о семъ не радуйтеся, яко дуси вамъ повинуются: радуйтеся же яко имена ваша написана суть на небестхъ. (Лк. X, 20).

Пришедши на землю, дабы послужить спасенію рода человъческаго ученіемъ, примъромъ жизни, страданіями и воскресеніемъ, Господь нашъ Іисусъ Христосъ вскоръ по Своемъ вступленіи въ открытое служеніе сему дѣлу, изъ среды людей, постоянно окружавшихъ Его, избралъ и отдълилъ сначала двѣнадцать, которыхъ особенно приблизилъ къ Себъ, сдѣлалъ постоянными Своими спутниками, постоянными слушателями Своего ученія и свидѣтелями Своехъ чудесъ. На нихъ возложилъ Онъ потомъ великое порученіе проповѣдывать поканніе, возвѣщать всюду приближеніе царствія Божія. Будущіе всемірные проповѣдники ученія Христова и просвѣтители всей земли на первый разъ по волѣ своего Учителя должны были проявить свою дѣятельность только въ ближайшихъ городахъ и селеніяхъ, въ тѣсныхъ предълахъ народа іудейскаго. Отпуская Своихъ учениковъ на трудьное дѣло, Учитель не снабжалъ ихъ никакими предметами необ-

<sup>\*)</sup> Произнесено въ день храмоваго праздника въ церкви 2-го Московскаго кадетскаго корпуса.

ходимыми для путешествія: не давалъ пмъ ни золота, ни серебра, ни двухъ одеждъ, ни даже посоха. Но Онъ далъ имъ то, что безконечно дороже и золота и серебра,—Онъ облекъ ихъ силою творить чудеса, исцълять болъзни, очищать прокаженныхъ, возвращать зръніе слъпымъ, даже воскрешать мертвыхъ.

Сониъ апостоловъ и первыхъ проповъдниковъ евангелія Господь умножилъ потомъ избраніемъ еще семидесяти, которымъ вручилъ то же дъло, которыхъ также облекъ особою силою чудотвореній.

Исполнивши возложенное на нихъ поручение въ мъстахъ, указанныхъ самимъ Господомъ, посланные возвращаются къ Пославшему, ученики—къ Учителю и прежде всего прочаго спъшатъ повъдать Ему о томъ, что имъ повинуются и бъсы о имени Его. Возвратишася же седмъдесять съ радостію, глаголюще: Господи и бъси повинуются намъ о имени Твоемъ (Лук. X, 17).

Понятна и естественна эта радость апостоловъ о томъ, что бъсы повинуются имъ. Человъку свойственно испытывать радость всегда, вогда онъ видитъ свою побъду надъ тъмъ, что казалось досель непобъдимымъ. Извъстно напримъръ, какую радость испытывають люди, когда въ борьбъ съ окружающею вившнею природою имъ удается преодольть ея грубую, неразумную силу, когда имъ удается заставить ее служить своимъ цвлямъ и своей пользе, когда они видять, что имъ повинуется природа. И какъ часто при всякомъ новомъ открытіи, при всякомъ новомъ изобрътении, дающемъ человъку возможность управлять и повелъвать природою, человъкъ съ радостію и восторгомъ привътствуетъ свою побъду надъ природою радостнымъ восилицаніемъ: "мы побъдили природу, намъ повинуется природа". Какъ же было не радоваться апостоламъ, когда они видъли. что имъ повинуются не то что силы вившней неразумной природы, а силы преисподней, силы той природы, которая состоить изъ существъ разумныхъ, невидимыхъ, подчинение которыхъ вив и выше обывновенныхъ силъ человъческихъ. - Точно также радуется напримъръ человъкъ, когда видитъ покорившимся себъ врага, который долго не хотълъ признать себя побъжденнымъ, который самъ старадся одольть его и употребляль всв усилія нанести ему вредъ; и чъмъ сильнъе, чъмъ упорнъе былъ врагъ, чвиъ опаснве и страшиве были его нападенія, твиъ пріятиве

для человъка видъть его повинующимся или бъгущимъ отъ него. Въ упоеніи побъды человъкъ съ восторгомъ восклицаеть: "я побъдилъ; мнъ повинуется мой врагъ". Какъ же было не радоваться впостоламъ, когда они увидъли повинующимися себъ исконныхъ враговъ рода человъческаго, враговъ, которые въ самомъ пораженіи своемъ мыслять не о мирѣ и прощеніи, а о новыхъ нападеніяхъ?--Да наконецъ и независимо отъ борьбы, независимо отъ враговъ, человъку пріятно бываетъ повиновеніе отъ другихъ во имя той власти, которою онъ облеченъ отъ верховнаго лица, во имя техъ правъ, которыя дарованы ему по его заслугамъ и по его достоинству. Ему пріятно бываеть встръчать знаки повиновенія себі отъ тіхь, которые доселі были независимы отъ него и которые должны теперь повиноваться ему изъ благоговънія предъ тъмъ лицемъ, которое облекло его такою властію и которое обязало другихъ повиноваться ему. Такую именно радость испытывали апостолы, когда видели, что бесы повинуются имъ, хотя они знали, что бъоы повинуются имъ не ради ихъ самихъ, а изъ страха предъ именемъ Інсусовымъ.

Но Господь остановиль это изліяніе радости апостоловъ замвчаніемъ: не радуйтесь, что бъсы вамь повинуются, а радуйтесь тому, что имена ваши написаны на небесахъ. Господь не осуждаеть самой радости апостоловъ, но указываеть для нея другое высшее побуждение. Дъйствительно, въ радости апостоловъ было-позводимъ себъ сказать-много детскаго. Часто дитя, возвращаясь къ своему отду, съ оживленіемъ и восторгомъ разсказываетъ ему какъ о чемъ-то необыкновенномъ и удивительномъ, что случилось ему увидеть, но въ чемъ на самомъ дълв не заключается ничего необывновеннаго и удивительнаго, и то же дитя оказывается незаметившимъ того, что заслуживало бы всего вниманія. Нельзя осуждать дітей за такую радость, но нельзя допускать отдаваться ей всецело и на долгое время въ ущербъ другимъ высшимъ радостямъ бытія. А такова именно и была радость апостоловъ. 7 Господь прежде всего поназываеть, что представдяющееся Его ученивамъ столь удивительнымъ, причиняющее имъ столь живую радость повиновеніе бъсовъ на самомъ дълъ не заключаетъ въ себъ ничего удивительнаго; ибо оно,это повиновеніе бізсовъ, --есть послідствіе совершившагося уже давно паденія сатаны: Я видъль сатану, спадшаю сь неба, какъ

можно. Могущество и сила сатаны потрясены уже давно въ самомъ существъ.—Гордость, понудившая тварь вступить въ борьбу съ Творцевъ, наказана лишеніемъ прежней силы. Паденіе съ неба привело сатану къ сознанію своего безсилія предъ Боговъ. Воспоминаніе о своемъ пораженія, о своемъ постыдномъ паденіи съ неба должно приводить въ трепетъ сатану и побуждаетъ его бъжать при одномъ имени Того, кто своею грозною десницею сокрушилъ его власть и съ лучезарныхъ вершинъ неба низвергъ его въ мрачныя бездны ада преисподняго. Нътъ ничего удивительнаго въ томъ, что бъсы повинуются, трепещутъ, бъгутъ при имени Того, кто зрълъ паденіе съ неба самого сатаны. Не радуйтесь тому, что духи вамъ повинуются.

Но радуйтесь тому, что имена ваши написаны на небесах. Въ свой радости о повиновеніи бівсовъ ученики Христовы не замівтили очень важныхъ обстоятельствъ, которыя иміноть боліве правъ служить причиною и источникомъ радости. Что же это такое, что должно было ихъ радовать боліве? Какіе же могли быть предметы боліве достойные служить источникомъ и причиною радости?

Посылая ихъ, Господь такъ наставляль ихъ относительно цвли ихъ дъятельности: проповъдуйте, говорилъ Онъ имъ, - приблизилось царствіе небесное; больныхъ исцеляйте, прокаженныхъ очищайте, мертвыхъ воскрешайте, обсовъ изгоняйте (Me. X, 7-8. Лук. Х, 9). Значить Онъ посылаль ихъ на широкую благотворительную двятельность страждущему человвчеству; они должны были облегчать безчисленныя скорби и страданія, которыя тнетуть родь человическій, врачевать бользии, недуги и язвы, которыми болветь твло человвка, утолять муки, которыя терпить сердце человъка, облегчать стоны и вопли, которые поднимаются съ глубины души огорченной, истерзанной, изстрадавшейся. Теперь они исполнили поручение данное имъ Господомъ. Многимъ страдальцамъ возвращено здоровье; съ сердца у многихъ снятъ тяжелый камень тоски и скорби; на душъ у многихъ стало свътлъе; во многихъ жилищахъ, гдъ оплавивалась горькая утрата, гдё раздавался плачь по умершимъ, теперь снова водворились радость и веселіе. Вотъ дъла совершенныя ими. Но эти явла достойны неба. Кто совершиль эти двла, тоть, оставаясь на земль, уже становится какъ бы жителемъ неба и имя того становится рядомъ съ именами, написанными на небъ.

Итанъ успъхи Своихъ учениковъ въ дълахъ служенія страждущему человъчеству Господь призналъ достойными причинами радованія, а невидимыя, вижшнія проявленія ихъ власти надъ духами нечистыми. Мы всъ-ученики Христовы и наставленіе, данное Христомъ ученикамъ о томъ, что считать достойнымъ предметомъ радованія, можемъ взять руководствомъ и для себя, чтобы, примъняясь въ нему, върно судить о томъ, какого рода успъхи въ своей жизни и дълахъ христіанину дозволительно считать достойными причинами своей радости. Ибо не мало радостей, не мало торжествъ и ликованій мы видимъ среди себя по поводу тёхъ или другихъ успёховъ человёческихъ, по поводу разнообразныхъ побъдъ, одержанныхъ человъческимъ умомъ, чедовъческою волею, человъческимъ терпъніемъ надъ тъмъ, что дотолъ казалось непобъдимымъ, непреодолимымъ, недостижимымъ. Но при внимательномъ разомотръніи, особенно при сравненів съ наставленіемъ Господа, можеть оказаться, что насъ, какъ дётей, часто радуеть то, что бросается въ глаза, что удивляеть необыкновенностію, и наобороть, -- мы часто остаемся равнодушными къ тому, что стоило бы полнаго нашего вниманія, не замічаємъ, не поощряемъ своимъ вниманіемъ такихъ успёховъ, которые должны были бы возбуждать великую радость во всякомъ христівнина.

Разберемъ для примъра нъкоторыя изъ болье общихъ всемъ нашь радостей. Однимъ изъ первыхъ источниковъ нашихъ радостей и ликованій служать разнообразныя отпрытія, изобрътенія, усовершенствованія, словомъ—побъды, одержанныя умомъ, искусствомъ и терпъніемъ человъческимъ въ борьбъ съ природою, въ изысканіи удобствъ жизни. Предъ взоромъ человъка отврылись сокровенныя тайны природы. Предъ волею человъка преклонились непобъдимыя доселъ силы,—подчинились ему, стали служить его цълямъ; человъкъ вложилъ свою мысль, свой разумъ въ то, что казалось лишеннымъ и мысли и разума. Все это служитъ причиною частыхъ и многихъ ликованій. Всякій новый шагъ на этомъ пути привътствуется радостными восклицаніями. Много есть людей, имена которыхъ крупными буквами маписамы на страницахъ исторіи земли. И казалось бы, что это

одна изъ лучшихъ благородныхъ радостей человъческихъ. Но не следуеть ли намъ остановиться въ изліяніяхъ своей радости? Действительно ли все это, всё эти успёхи въ облести отврытій и изобрътеній, всв эти побъды ума, весь этоть видь нольнопрекломенной предъ человъкомъ природы, долженъ наполнять радостію сердце человъка-христіанина? Не похожа ли и наша радость на радость ученивовъ Христовыхъ, восхищавшихся тъмъ, что имъ повинуются бъсы? Только успъхи въ усиліяхъ, направленныхъ въ облегчению и утолению человъческихъ скорбей и страданий, стоять быть причиною радости Христова ученика. А между тъмъ мы видимъ, что соотвътственно съ тъмъ какъ возрастають успъхи ума и искусства, какъ умъ человъческій изощряется въ изобрътенів и усовершенствованім удобствъ внішней жизни, истинное благополучіе людей не возрастаеть, число больющихь и страдающихъ не сокращается, причины скорбей и страданій не только не уменьшаются въ своемъ количествъ, но еще и умножаются; н усилія, направленныя человъкомъ въ область разныхъ открытій и изобрътеній, далеко не соотвътствують усиліямъ, направленнымъ въ область человъческихъ скорбей и страданій съ цълію облегченія ихъ. И важется иной разъ, что всв эти изобрътенія, улучшенія, усовершенствованія въ отношенія къ удобствамъ вившней жизни служатъ только изящнымъ уборомъ, дорогимъ нарядомъ, тщательно спрывающимъ отъ очей изможденное, дряхатьющее, покрытое язвами тело. Конечно нельзя сказать, чтобы наше время совствъ оскудтво любовію и состраданіемъ къ страждущему человъчеству. Есть и нынв люди, съ апостольскимъ рвеніемъ посвящающіе себя трудному подвигу служенія страждущему человичеству. Есть и ныни учрежденія, простирающія братскія объятія нъ труждающимся и обремененнымъ и объщающія имъ упокосніє подъ своєю свнію. Но по истинъ успъхи въ этомъ отношени не замъчаются такъ, какъ успъхи другаго рода, поражающіе умъ и взоръ своею необыкновенностію; на достиженіе самыхъ успёховъ тратится человікомъ гораздо меньше усилій чамъ на достиженіе успаховъ другаго рода. Такъ что, еслибы Господь вновь явился среди насъ видимо и телесно, какъ являлся Онъ апостоламъ, и мы поведели бы Ему свои успъхи и радости по поводу этихъ успъховъ, то и мы бы услышали отъ Него: не радуйтесь тому. Не радуйтесь тому, что вамь повинуется природа, что вы умете повелевать ею, но радуйтесь тому, что между вами еще есть моди, имена которых написаны на небеси.

Возьмемъ другой примъръ, посмотримъ на другія наши радости и на другіе ихъ источники. Успахи, которые далаеть образованіе и распространеніе его, служать также немалою причиной радостей для современнаго человъчества. Было время, когда образованіе было достояніемъ лишь немногихъ, ногда двери храма наукъ и знаній отверзались лишь для избранниковъ. Было вреия, когда образование въ наукахъ, обогащение себя знаниями считалось роскошью доступною для обезпеченных и излишнею, даже опасною для всего остального человъчества. Теперь уже не то. Польза, нужда, необходимость образованія сознается и чувствуется всеми и каждымъ; принимаются меры для того, чтобы обезпечить и облегчить возможность полученія образованія всякому желающему. Образование широкимъ потокомъ разливается всюду; двери храма знаній отворены настежь и вступить въ него приглашается всякій; трацеза знаній доступна всякому алчущему и не крупицами, падающими съ нея, можетъ насыщаться всявій, а обильными снъдями. Такіе успъхи по отношенію въ распространенію образованія и по отношенію нъ сознанію необходимости его служать, говоримъ, приченою радости для всехъ. Казалось бы, что и это-радость хорошая, достойная, почтенная. Но и по отношенію къ этой радости, радости по поводу успъховъ, дълаемыхъ образованіемъ, мы можемъ спросить себя: не происходить ли наша радость отъ такихъ только явленій, которыя бросаются въ глаза, которыя поражають видимостію и вившностію, и не пропускаемъ ли мы при этомъ чего-либо сушественнаго?

Ученика Христова должны радовать только усивхи, дълаемые распространеніемъ Евангелія, утвержденіемъ въры, укръпленіемъ въ сознаніи людей важности истинныхъ религіозныхъ понятій и необходимости послъдованія имъ. Взоръ внимательный къ явленіямъ окружающей жизни показываетъ, что именно эти-то успъхи важные и существенные—не таковы, каковы бы должны быть. Трудно, почти невозможно скрыть отъ себя печальное явленіе, что съ распространеніемъ образованія распространяется невъріе, маловъріе и слабовъріе, усиливается отчужденіе отъ церкви и

ея богопреданныхъ словесъ и ученія. А между тімь безъ віры, безъ твердыхъ религіозныхъ убіжденій, всв наши знанія, все наше образованіе является чімь-то бездушнымъ, чімь-то мертвымъ. Это трупъ, который обложенъ цвітами и розами, но отъ котораго отлетіла живая душа и который осужденъ на гніеніе. Какъ ни украшайте гробъ—золотомъ, шелкомъ, бархатомъ, но вы не превратите горесть объ умершемъ въ радость. Блестящіе, поражающіе насъ успіхи образованія могутъ ли замінить, могуть ли выкупить недочеты по отношенію къ успіхамъ віры и укорененія религіозно-нравственныхъ убіжденій. Кая польза человоку, аще міръ знаній весь пріобрящеть, душу же свою отщенимъ?

Конечно нельзя сказать, чтобы наше время совстви оскудью нстинною върою въ Бога и любовію въ словесамъ и ученію церкви. Есть и теперь люди, подобно первымъ и ближайщимъ ученикамъ Христовымъ, съ апостольскимъ самоотвержениемъ посвящающіе себя трудному двлу насажденія и распространенія въры въ странахъ, коснъющихъ во иракъ невърія. Есть учрежденія, поставившія себъ цълію и задачею содъйствовать привлеченію въ лоно церкви Христовой людей, пребывающихъ вив ем. Есть святыя усилія, нвправленныя въ тому, чтобы остановить грозный потовъ невърія, ослабить его силу, ограничить его распространеніе, подать спасительную помощь несчастнымъ жертвамъ, по неразумію и оплошности захваченнымъ его бурнымъ приливомъ и уже поглощаемымъ его мутною волной. Но успъхи, какіе есть въ этомъ отношенін, служать ли предметомъ такой общей радости, такихъ общихъ динованій, какъ успъхи въдъль распространенія образованія, и усилія, направленныя въ достаженію успаховь вары, соотватствують ли усиліямь, направленнымъ въ достижению успъховъ образования, находять ли себъ такое же поощрение и ободрение въ общемъ внимании какъ тъ другія усилія; да наконецъ могуть ли собою дать вполив соотвътствующее утвшение въ скорби о потерв и ослаблении въры между людьми, именующимися христіанами? Такъ что и по отношенію въ этой сторонъ двля мы можемъ повторить то же, т.-е. что еслибы Господь видимо предсталь между нами и мы повъдали бы Ему о чудесахъ, совершенныхъ у насъдля распространенія образованія, то мы бы опять услышали: не радуйтесь этому,

но радуйтесь тому, что между вами есть еще люди, имена которых написаны на небеси, которые обходять далекія страны в
веси, пропов'ядуя евангеліе царствія, радуйтесь когда и между
вами самими утверждается в'тра.

Можно указать и еще примъръ. Есть еще успъхи особаго рода, ноторыми любуется и гордится современное человъчество. Этонеобывновенные успахи, достигнутые дюдьми въ развитии военнаго искусства. Благодаря этимъ успехамъ, военное искусство представляеть въ настоящее время силу могущественную, грозную, страшную. Есть въ этихъ уситкахъ такія стороны, которыя дають основаніе радоваться этимъ усивкамъ. Ибо, биагодаря имъ, получена возможность хорошо обороняться отъ нападеній врага, затруднять его успахи, останавливать его движеніе, сдершивать и обуздывать страсть къ завоеваніямъ. При такомъ развитін военнаго искусства войны стали ріже, потому что стали страшиве и тяжелве. Это, служа ручательствомъ нашей безопасности, даеть возможность преуспавать въ далахъ мирнаго времени. Человъку нечего ежедневно трепетать отъ мучительной мысли о томъ, какъ было въ прежнее время, что внезапный и неоживанный набыть врага можеть обратить въ ничто всь его труды и сбереженія, отнять имущество, семью, свободу. Есть, говорю, значить и въ этихъ успъхаль стороны, дающія право радоваться имъ и желать имъ процейтанія и преуспівнія. Не опять и здесь, и въ отношеніи къ этой радости можемъ спросить, нъть ин въ ней чего похожаго на радость техъ-первыхъ учениковъ Христовыхъ, радованшихся, что имъ повинуются враги-бъсы. Апостолы имъли болье чъмъ мы основаній предаваться радости: они видели повинующимися себе вечныхъ, непримиримыхъ, сильныхъ, страшныхъ и общихъ враговъ всего рода человъческаго. И то Господь сказалъ имъ: не радуйтесь тому, что бъсы повинуются вамъ. Для нихъ это была радость второстепенная. Они содълали себя достойными не только изгонять бъсовъ, но и попирать всю силу вражию. Но обращая взоръ на себя самихъ, мы, не дерзая уже на что-либо высшее, кажется могли бы удовлетвориться и темъ утешениемъ, воторое для впостоловъ должно было бы быть только второстепеннымъ. т.-е. еслибы мы знали, что мы имвемъ власть надъ бесами, а не бъсы надъ нами. Но, въ несчастію, мы кажется дишаемъ се би

и этого утвшенія. Въ своихъ заботахъ о достиженіи успъховъ въ борьбъ съ врагами нашего внёшняго, видимаго, земнаго благополучія мы нажется забыли о существованіи враговъ невидимыхъ и не только не изысниваемъ соотвътствующихъ самой ихъ природъ средствъ для борьбы съ ними и для успъщнаго отраженія ихъ нападеній, но являемся вполнъ безоружными въ этой борьбъ и ни мало неприготовленными въ ней. Вслъдствіе этого добровольно отдаемся въ то рабство, которое горше всяваго видимаго рабства, даже египетского, безъ сопротивленія отводимся въ плънъ, который плачевнъе всянаго внъщняго плъна, даже вавилонского. Видимо это выражается въ томъ господствъ страстей и пороковъ, которое растеть не по днямъ, а по часамъ,—въ томъ растлъніи нравовъ, которое принимаеть все большіе и большіе размъры, въ томъ разгулъ плотскихъ похотей, бороться съ которыми уже немногіе считаютъ нужнымъ.

Если важдая изъ нашихъ страстей имветъ себв влеврета и споспвшника въ бъсъ, если есть бъсъ сребролюбія, бъсъ гордости, бъсъ зависти, бъсъ плотоугодія, то всв эти и подобные вмъ бъсы не только не думаютъ повиноваться людямъ, но съ успъхомъ подчиняютъ себв людей. Такъ что еслибы Господь видиме предсталъ среди насъ и мы повъдали бы Ему наши успъхи въ усовершенствованія средствъ борьбы со своими видимыми врагами, то мы бы услышали и относительно ихъ: не радуйтесъ тому. Не радуйтесь тому, что вы достими искусства лежо и скоро побъждать враговъ, приводить ихъ въ повиновенію, дъвать ихъ неопасными для себя, но радуйтесь тогда, когда вы будете побъждать другихъ—невидимыхъ своихъ враговъ, радуйтесь тогда, когда вы будете посы повинуются намъ о имени Твоемъ.

Такъ при внимательномъ и безпристрастномъ сужденіи всѣ наши обычныя радости являются бѣдны, несущественны и недостаточны въ сравненіи съ тѣми утратами и потерями, которыя мы испытываемъ по отношенію къ существеннымъ и истиннымъ причинамъ утѣшеній. А еще болѣе бѣдными покажутся намъ наши радости, если мы сравнимъ ихъ съ радостями истинно небесными.

Вотъ мы нынъ совершаемъ торжество въ честь св. ангеловъ-

И тамъ-на небъ бывають времена особеннаго радованія. Но вакъ не похоже то, чему радуются ангелы, на то, чему радуемся мы! Объ одной изъ такихъ радостей мы узнаемъ изъ словъ самаго Господа Інсуса Христа. Онъ свазалъ однажды Своимъ ученикамъ: радость бываетъ у ангеловъ Божінхъ и объ одномъ гръшникъ кающемся (Лук. XV, 10). Когда какой-нибудь гръшникъ, преданный гръхамъ, почувствуетъ въ нимъ отвращеніе, обратится отъ грвшнаго пути своего, омоетъ слезами раскаянія все содъянное имъ, то это обращение привътствуется на небъ канъ событіе первостепенной важности, возбуждаеть живъйшую радость во всемъ мір'в ангельскомъ. Вотъ примъръ радости небесной. Воть чему иногда радуются ангелы. На землъ подобное событіе никогда не можеть сділаться предметомъ такой общей радости для людей, какъ оно бываеть предметомъ общей радости для ангеловъ. Люди остаются равнодушны нъ тънъ спасительнымъ перемвнамъ, которыя по временамъ совершаются въ душъ того или другаго человъва. Усивхи въ дълахъ покалнія и исправленія, въ подвигакъ правственнаго самоусовершенствованія не возбуждають въ насъ особенныхъ чувствъ. Насъ болже радують иные успахи-успахи въ устроеніи своего вившняго благополучія, удобствъ вившней жизни, но ангеловъ болве радують тв успъхи людей, къ которымъ сами люди остаются равнодушны, -- успъхи людей въ дълахъ покаянія и нравственнаго усовершенствованія. Такъ раздичны по своему существу радости неба и радости земли, радости ангеловъ и радости человъческія, радости истинныя и радости призрачныя. И какъ далеко отстоитъ востокъ отъ запада, такъ далеко радости неба превоскодять собою наши бъдныя радости земли.

Совокупимъ теперь все сказанное. Есть радости, которыя промеходять отъ успъховъ въ изобрътении и усовершенствовании средствъ, облегчающихъ возможность получать удобства жизми, но истинному ученику Христову приличнъе радоваться, когда бы изобрътвлись средства облегчающия и уменьшающия страдамия человъчества. Есть радости, которыя происходять отъ устиховъ въ распространении образования и изобрътении средствъ, облегчающихъ возможность получать его большему количеству людей; но ученику Христову приличнъе радоваться, когда онъ видить устихи въ насаждении и распространении върън и утвержденіи ея въ сердцахъ большаго количества людей. Есть радости, которыя происходять отъ усовершенствованія средствъ и орудій берьбы со врагами видимыми; но ученику Христову приличнье было бы радоваться при видь успъховъ въ борьбъ со врагами невидимыми. Словомъ, для истиннаго ученика Христова на первомъ мъстъ и выше всего должны быть радости при видъ успъховъ нравственныхъ, только успъховъ въры, успъховъ въ дълахъ служенія страждущему человъчеству, а не въ дълахъ служенія прихотямъ и излишествамъ внъшней жизни. Если наступить когданибудь это счастливое время, что эти высшія радости возобладають надъ другими, тогда, о, тогда по истинъ небо и земля, міръ ангельскій и міръ человъческій сольются въ единыхъ радостяхъ; тогда клики земныхъ радостей будуть достигать неба и возбуждать тамъ ангеловъ, тогда звуки восторговъ сыновъ неба будутъ ясно слышимы и разумъемы сынами земли.

Въ заключение позволю обратиться собственно къ вамъ, молодые люди. Предъ вами открывается просторъ жизни съ ея разнообразными утвхами. Въ жизни вы надветесь и желаете встрътить радости. И встрътите. Но радости жизни, какъ видите теперь, бывають различныя. Бывають радости истинныя и приврачныя, существенныя и случайныя, неотъемлемыя и скоропреходящія. Большею частью люди отдаются всецёло, всею душей радостямъ именно призрачнымъ и случайнымъ. Не запрещено пользоваться и земными радостями, которыя не противоръчать достоинству человъческой природы. Но не нужно отдаваться имъ много, и всегда нужно ставить выше ихъ радости высшаго порядка. Когда вамъ посчастливится въ жизни и предъ вами откроется возможность пользоваться удобствами жизни, черпать полною чашей наслажденія жизни, то еще не радуйтесь тому, имъя въ виду, что есть много людей, лишенныхъ даже необходимаго, но радуйтесь тому, когда удобства жизни дадуть вамъ возможность чемъ-нибудь послужить страждущему человечеству, радуйтесь тому, нбо тогда имена ваши будуть написаны на небесахъ. Точно также когда увидите себя владъющими тъми дарами, которые даетъ образованіе, то еще не радуйтесь тому, но радуйтесь тому, когда увидите, что въ сердцахъ вашихъ не погасъ свътильникъ въры; радуйтесь еще болъе тому, когда окажете содъйствіе распространенію Евангелія въ сердцахъ другихъ:

нбо тогда имена ваши будуть написаны на небесазгь. Точно также когда среди враждебныхъ столкновеній съ людьми увидите перевъсъ на своей сторонъ, увидите повинующимся себъ побъщеннаго врага, то еще не радуйтесь тому, помня ученіе апостоль, что наша брань не противь крови и плоти, но противь духовь злобы поднебесной. Не радуйтесь, не считайть себя вполнъ безопасными, когда увидите себя въ-полномъ вооружении и готовности для борьбы съ внъшними врагами: ибо гораздо опаснъе разженныя стрылы лукаваго, которыя пронзають сердце, уязвляють душу человъка; ибо часто бываеть, что грозно вооруженное тымо скрываеть душу безоружную, покрытую безчисленными ранами, постывно, малодушно отдавшуюся въ пленъ и рабство вечному врагу. Для успашной борьбы съ этимъ врагомъ, для удачваго отраженія его нападеній требуется вооруженіе инаго рода, пріобрасти которое соватуетъ св. апостолъ всамъ христіанамъ. Примите, говорить онъ, всеоружие Бижи, станьте препоясавъ чресла ваши истиною, и облекшись въ браню праведности и обувъ ноги въ готовность благовиствовать мирг, а паче всего возьмите щить въры, которымь возможете учасить всы раскаленныя стрылы лукаваго и шлемь спасенія возьмите и мечь духовный, который есть слово Божіе (Ефес. VI, 12—17). Когда уведите себя обладающими такимъ вооруженіемъ, радуйтесь тогда, ибо духи злобы, увидя облеченными васъ такимъ оружіемъ, не посмъють вступать въ единоборство съ вами, предвидя свое постыдное пораженіе. Тогда свою радость пов'вдайте Господу и скажите: Господи и бъсы, воплощающиеся въ людскихъ страстяхъ и порскахъ, повинуются намъ о имени Твоемъ. Сію святую радость людей, подвизающихся въ трудной борьбъ съ невидимыми врагами, Господь восполняеть обътованіемъ побъдоносной силы надъ всвии видимыми проявленіями зла. Се даю вамь власть, глагодеть Онъ въ лицв апостоловъ но всемъ симъ людямъ, наступати на змію и на скорпію и на всю силу вражію. Если Господь благословить ваши дела на томъ поприще службы, къ которому вы теперь приготовляетесь, и вамъ представится случай отличиться въ борьбъ со врагами, то подвиги ваши будуть прославляться на землю, имена ваши будуть написаны на страницахъ исторіи земли въ поученіе и примъръ будущимъ покольніямъ, но тъ другіе успъхи, успъхи въ борьбъ съ невидимыми врагами будутъ прославляться на небъ, воспъваться сонмомъ ангеловъ, нмена ваши будутъ начертаны на нестаръемыхъ и ненаглаждаемыхъ временемъ скрижаляхъ имъющей продолжаться въ въчность исторіи неба. О семъ радуйтесь, яко имена ваша написана суть на небесахъ.

Но вънцемъ всъхъ радостей нашихъ должны быть тъ радости, примъры которыхъ показывають ангелы, радующіеся о единомъ гръшницъ кающемся. Это радости не о себъ только и о своихъ успъхахъ, но радости и о другихъ и о ихъ успъхахъ, радости не о своемъ только спасеніи, но и о спасеніи другихъ. Бъдны и скупны мы этою рамостію; мало удівляемь сердечнаго участія и сочувствія нъ подвигамъ другихъ людей о ихъ спасеніи; можеть-быть отъ того и мало самыхъ этихъ подвиговъ, что мало поощренія находять они въ братскомъ сочувствів. Но если мы будемъ чаще вспоминать о этихъ небесныхъ радостяхъ и такъсвазать прислушиваться въ звукамъ ангельскихъ песнопеній, то несомивно можемъ совершенствоваться и возрастать въ умень в сорадоваться фигеламъ, радующимся о грашница напощемся, и можетыбыть достиган бы возмонности - сливаться съ - ними «въ жиномъ зоопивсномъ зивеномвији. Поистинв зота градость збыла бы велія, ибо тогда ничто не мъщало бы при видь ея Господу оть полноши Своей божественной градости, совокупляющей въ свов и радость ангельскую и истинную редость человвческую, везвъстить и преда ангелами о модяха то же, что Онъ возвъстивъ тже модямь объ антемась: радость бываеть на земль у людей и объ одномъ грвшинкъ вающемся.

Свящ. М. Воздвиженскій.

1882 г. ноября 8-го дня.

## .КЪ ВОПРОСУ О ЦЕРКОВНО-ПРИХОДСКИХЪ ШКОЛАХЪ.

## Земство и церковно-приходская шиола.

Въ сужденіяхъ и возэрвніяхъ светскихъ органовъ печати, имъвшихъ поводъ высказаться противъ церковно-приходской школы, красной нитью проходить одно общее стремление и требованіе. По данному вопросу означенные органы печати стремятся довазать, что за время существованія церковно-приходскихъ школъ духовенство будто бы имъло уже возможность обнаружить свою полную непригодность въ веденію швольныхъ ванятій, и что съ учрежденіемъ сельскихъ школь, въ формъ церковно-приходскихъ, дъло народнаго образованія сведется къ полному его уничтоженію. Отъ защитниковъ церковно-приходсвой школы эти органы требують одного-доказать фактически правоспособность духовенства къ правильному школьному обученію и непригодность и некомпетентность земства къ завъдыванію начальнымъ народнымъ образованіемъ. Если повърить на слово доказательствамъ поименованныхъ органовъ печати, то обвинительный приговоръ противъ учащаго въ школахъ духовенства получится въ высшей степени мрачный и неприглядный. При подобномъ легковъріи окажется, что духовенство совершенно неспособно къ учебнымъ занятіямъ даже въ сельской начальной школь. Оно, прежде всего, весьма апатично къ народному обравованію и лениво берется за него, такъ что для привлеченія его

къ занятіямъ въ сельской школь необходимо начальственное и сильное принужденіе. Вмюсть съ ослабленіемъ дъйствія принужденія духовенство или прекращаеть свои занятія въ школь совсьмъ, на бумагь только свидьтельствуя о своей школь и занятіяхъ въ ней, или занимается въ ней такъ, что самое занятіе оказывается равносильнымъ отсутствію всякихъ занятій. Послъднее тымъ болье возможно, что духовенство крайне необразованно: оно учить только "върить во всъ старинныя поповскія сказки и строго держаться всъхъ суевърій и предразсудковъ (выраженіе одного изъ видныхъ тульскихъ земскихъ дъятелей) и учить такъ, какъ учили Фонвизинскіе—Кутейкинъ, Цифиркинъ и Вральманъ (сравненіе одной провинціальной газеты) 1).

Къ счастію, такой неприглядный приговоръ надъ учащимъ въ школе духовенствомъ является произвольнымъ и заведомо лживымъ созданіемъ фантазіи гг. Корфа, Маркова и tutti quanti. Повидимому наиболье объективный и безпристрастный противникъ церковно-приходской школы г. Скалонъ, и тотъ долженъ быль сознаться, что у насъ, какъ вездъ духовенство всегда считалось ближайшимъ и естественнымъ учителемъ народа, къ его помощи обращались при всъхъ почти попыткахъ организаціи народнаго образованія 2); его діятельность "на поприщі народнаго просвъщенія конечно заслуживаеть полнаго уваженія" и его "заслуги не подлежать сомивнію" 3). Нельзя конечно спорить противъ факта, что въ настоящее время число церковноприходскихъ школъ слишкомъ замётно уменьшилось сравнительно съ ихъ числомъ за время первоначального учрежденія и что напротивъ число земскихъ школъ постепенно болъе и болъе возрастаеть. Но этоть факть, ваятый только какъ факть, вызванный въ бытію своими предъидущими, самъ по себъ ничего не объясняеть и не даеть основаній заключать ни о неспособности духовенства къ занятіямъ въ школь, ни о правоспособности къ завъдыванію народнымъ образованіемъ земства, и тъмъ болъе утверждать, что защитники церковно-приходской школы "строятъ

<sup>4)</sup> Съ этими сужденіями напрашиваются на сравненіе факты въ "Запискахъ сельскаго священника" на стр. 155 и др.

<sup>&</sup>quot;) "Русская Мысль" 1882 г., № 10, стр. 158.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. cTp. 177.

свое зданіе на пескъ, а ея противники, въ подтвержденіе своихъ словъ, приводятъ и привели много фактовъ, съ которыми нельзя не считаться 4 4).

Въ предлагаемой вниманію читателя стать позволимъ себъ вникнуть въ истинный, дъйствительный смыслъ этого факта и на основаніи имъющихся въ нашемъ распоряженіи данныхъ возстановить его настоящее значеніе, невидимое теперь изъ-за отдыланности и гладкости оффиціальной фразы отчета. Уясненіе истиннаго значенія факта важно въ томъ отношеніи, что вмъстъ съ нимъ опредъляется подлинное отношеніе земства къ судьбъ церковно-приходскихъ школъ и неизбъжное постепенное паденіе ихъ. Въ настоящее время оно особенно благовременно и желательно, въ виду тъхъ жестокихъ обвиненій и неосновательныхъ придирокъ, которыя щедрою рукою расточаются и сыплются по адресу духовенства со стороны нъкоторыхъ органовъ печати, по разнымъ причинамъ вообще недолюбливающихъ духовенство.

Самый факть, уясненіемъ двиствительнаго смысла котораго предстоить заняться, подробно можно описать въ следующихъ чертахъ. Одновременно съ приближениемъ къ окончательному ръшенію вопроса объ освобожденіи крестьянъ созръвала мысль о необходимости открытія школь для освобождаемаго народа и по почину митрополита Исидора (бывшаго въ то время кіевскимъ митрополитомъ) въ 1859 году 5) въ вісвской спархін стали отврываться церковно-приходскія школы. Въ теченіе трехъ леть после этого свищеники кіевской епархін открыли 1316 приходскихъ школъ, въ которыхъ обучалось 31,727 учениковъ. Примъру кіевскаго духовенства последовало духовенство и другихъ епархій, такъ что въ 1866 году число такихъ школъ по всей Россін возрасло до 24,420 почти съ полумилліономъ учищихся врестьенскихъ детей. Но затемъ съ 1866 года въ судьбе этихъ школъ начинается эпоха постепеннаго ихъ уменьшенія въ числъ; въ оберъ-прокурорскомъ отчеть за 1872 годъ показано



<sup>4) &</sup>quot;Южный Край" 1882 г., № 627.

в) По сообщенію "Зари" (1882 г. № 228), первая церковно-приходская школа открыта въ Кіевской губернія въ 1843 г., въ с. Парижахъ, Сквирскаго убяда, а до 1859 года въ губерніи было открыто еще въ разныхъ мѣстахъ до 15 школъ.

этихъ шислъ только 9,059 съ 228,035 учащихся, за 1873 годъ-8000 школъ съ. 198,000 учащихся, за 1874 годъ-7,672 школы съ 193,000 учащихся, за 1880 годъ-4,348 школъ съ 108,990 учащихся, а леперь по сообщению газеть, остается лишь около 4000 школь, с одержимых на церковныя средства. Параллельно бы--строму падені ю церковно-приходскихъ школъ съ момента введенія -вемсиямь учрежденій въ Россіи въ 1864 году началось столь же: быстрее возрастание министерскихъ и земскихъ школъ. Напр. въ моментъ введенія зеискихъ учрежденій, во всей Тамбовской: губернін имълось всего 273 народныхъ школы съ 7,727 учащимион, а послъ введенія земства вивсто 274 школь явилось имъ 527, вивсто 7,727 учащихся число имъ возрасло до 27,223 челенькъ обоего пола. Въ Воронежской губерніи въ 1865 году существовали 254 школы, а въ настоящее время ихъ имфется: 478, число же учащихся увеличилось почти въ четыре раза и преотпрается теперь до 28,998 обоего пола дътей в). Въ Кіевоной губернін за одиннадцатильтній періодъ (1870—1880 г.) число сельских министерских шволь въ губерній удвонлось (въ 1870 году ихъ было 46, въ 1880 году стало 93), а число учещихся въ нихъ почти утроилось (въ 1870 году учещихся было 1.913, въ 1880 г. ихъ числилось уже 4,668) <sup>2</sup>). Изъ сравнительной ведомости о ходе народнаго образования за 15 леть (1867—1880) во Владимірской губерній также усматривается поступательное движение ванъ по отношению нъ училищамъ, такъ и по отношению въ учащимся: за трехлетие же 1866-1868 среднимъ числовъ въ году училищъ было 213 съ 24 учениками ва важдую школу, за трехлетіе же 1878—1880 училищь въ году было 390 съ 50 ученинами въ каждомъ в). Подобное же явленте усматривается въ ходъ народнаго образованія и по отдъльнымъ увадамъ. Напр. въ Рузскомъ увадъ, Московской губерніи, съ введеніемъ земскихъ учрежденій число училищъ быстро возрасло: нъ 1874 г. было уже 44 училища, вмёсто существовавшихъ въ 1866 году тринадцати \*). Таковъ факть, по выражению провин-

<sup>•) &</sup>quot;Педагог. Хроника" 1882 г., № 35.

<sup>&</sup>quot;) "Кіеваянинъ" 1882 г., № 208.

<sup>•) &</sup>quot;Русская Мысль" № 10, стр. 168.

<sup>\*)</sup> Ibid. crp. 161.

ціальных тазеть, "совершенно (будто бы) разбивающій тв аргументы, которые приводятся врагами земской школы", то-есть сказать иначе, защитниками полной пригодности духовенства къ занятіямъ въ сельской начальной школь.

Но прежде чэмъ давать какой-нибудь выводъ изъ этого несомивинато факта паденія церковно-приходскихъ школъ и увеличенія въ количествъ министерскихъ и земскихъ школъ, необходимо сопоставить нарадзельный ему фактъ. До передачи школъ въ въдъніе земства въ 1868 году министерство платило священнику въ годъ: за учительство 125 р., за квартиру подъ школу 30 р., на поддержку учебныхъ принадлежностей министерскихъ и учебныя пособія 20 р. Земство съ самаго начала уменьшило плату за преподаваніе до 100 р., и ничего не платило за квартиру и ученыя пособія, а къ концу года и совстиъ попросило большинство училищъ продолжать дело даромъ, т.-е. по-просту закрыло ихъ, взявши въ свои руки постройку новыхъ отдъльныхъ училищныхъ зданій 10). Къ сожальнію за недостаткомъ свъдъній нътъ возможности подробно прослъдить сравнительно бюджеты содержанія церковно-приходскихъ и -- министерскихъ и земскихъ школъ. Въ нашемъ распоряжении по этому вопросу имъются данныя только относительно одной Кіевской губерніи 11). По сообщенію мъстной газеты (№ 254), церковно-приходская школа располагаетъ теперь 20-40 руб. бюджетомъ, а каждан министерская или земская школа обходитоя за то въ 400-500 руб. Въ Кіевскоиъ увадв содержаніе шести министерскихъ школь въ 1880 г. стоило 2,742 р. 86 к., т.-е. содержание важдой школы въ среднемъ обощлось 457 р. съ копъйками, содержание же 82 церковно-приходскихъ школъ обходится только въ 5 тысячъ руб. Въ Радомысльскомъ увядъ на содержание семи министерскихъ шжолъ расходуется 2,330 р. 55 к., т.-е. на каждую школу почти 333 р., а 52 церковно-приходскихъ школы имъютъ годовый бюджеть только въ 1700 р. Въ Чигиринскомъ увадв восемь министерскихъ школъ ежегодно расходуютъ 4,933 р. 12 к., а 79 церковно-приходскихъ школъ имъють годовой бюджеть въ 4000 р.



<sup>10) &</sup>quot;Моск. Церк. Вѣдомости" № 33.

¹¹) Эти данныя опубликованы въ нъсколькихъ нумерахъ мъстной газеты "Кіевлянинъ", начиная съ № 208 за текущій годъ.

Не приводя данныхъ изъ другихъ уёздовъ, приведемъ нёкоторыя частныя данныя относительно общественныхъ помертвованій на школы. Въ Ржищевскомъ приходъ Кіевскаго увяда на содержаніе двухъ шволъ общества дають—на министерокую 231 р. 86 к., а на церковно-приходскую 60 р. Въ м. Златополъ Чириринскаго увада министерская школа получаеть 314 р. отъ министерства и 60 р. отъ сельскаго общества, а церковно-приходекая школа здесь не имееть ниваного бюджета. Въм. Александровие того же увада церковно-приходская александровская школа получаеть пособія отъ общестна 40 р., а несватковская церковно-приходская же школа только 30 р. Въ Радомысльскомъ ужадъ чернобыльская церковно-приходская школа получаеть отъ общества 100 р.; бюджеть же остальныхъ церковно-приходскихъ школъувада колеблется между 15 и 50 (maximum), причемъ одиннадцать школь существують безо всякаю бюджета, общества на ихъ содержание ничего не даютъ. Приведенныхъ данныхъ достаточно для оправданія заявленія одного кіевскаго священника, что "церковно-приходскія школы относятся кажется не въ одному духовенству, не его дъти обучаются въ этихъ школахъ, а между тъмъ, вромъ духовныхъ пастырей, нивто не заботится объ нихъ с 12).

При сопоставленіи средствъ содержанія начальныхъ школъ, сактъ постепеннаго уменьшенія въ числё церковно-приходскихъ школъ и увеличенія школъ министерскихъ и земскихъ получаетъ совершенно не тотъ свётъ, которымъ хотятъ окрасить его недолюбливающіе духовенство органы печати. При взаимной связи между собою эти два сакта говорятъ только одно. До введенія земснихъ учрежденій субсидіи государства и общества на пользу народнаго образованія направлялись чрезъ духовенство на содержаніе церковно-приходскихъ школъ. Послё же введенія земскихъ учрежденій, на которыя возложена обязанность заботиться о распространеніи народнаго образованія, общества обложены были извёстнымъ взносомъ въ кассу земствъ для развитія образованія въ народѣ; субсидіи государства также стали направляться, за весьма немногими исключеніями, почти полностію

<sup>12) &</sup>quot;Кіевскія Епарх. Вѣдомости" 1882 г. № 10, стр. 183.

также на содержание земскихъ или министерскихъ шеолъ. Следствіемъ этого было то, что церковно-приходскія школы остались или безъ всякихъ средствъ, или при нищенскихъ средствахъ содержанія, а школы земскія или министерскія съ каждымъ годомъ почти стали получать въ свое распоряжение все большия и большія средства. Оттого, съ постепеннымъ умаленіемъ средствь содержанія, церковно-приходскія школы, заведенныя самимъ духовенствомъ, по выраженію отчета г. оберъ-провурора св. Синода за 1870 г., стали постепенно "уменьшаться въ числъ замънянсь начальными народными училищами, организованными п на началахъ Положенія о начальныхъ народныхъ училищахъ или преобразунсь въ оныя". Зеискія же школы съ увеличеніемъземскихъ средствъ, наоборотъ, стали умножаться въ своемъ количествъ и съ каждымъ годомъ все болъе и болъе распространяться въ извъстныхъ районахъ дъятельности земствъ, хотя къ стыду земскихъ двятелей справедливость требуетъ заявить, что у нъкоторыя земства, напр. Новомосковское Екатеринославской губернін, при сосредоточенін въ своихъ рукахъ общественныхъ. средствъ, "исключаютъ изъ сферы своей дъятельности народное / образованіе, не отпускан ни одной коппики школь" и разсуждами такъ: "это ученье, это лъченье - одно только для насъ разеренье" 12),

Въ подтверждение такого именно освъщения факта постепен-и наго уменьшения въ числъ церковно-приходскихъ школъ можком указать на фактъ признания правоспособности духовенства въго учительству высшею правительственною властию. Въ 1861 году об министръ народнаго просвъщения графъ Путятивъ и оберъ-прожче куроръ св. Синода графъ Александръ Толстой внесли въ Государми-ственный Совътъ представление о передачъ всъхъ народныхъ учинилищъ въ въдъние св. Синода, такъ какъ по ихъ мителью духовения ству, во исполнение заповъди: шедше научите вся языки. Вслъдън за назначениемъ Е. П. Ковалевскаго министромъ народнаго просинсвъщения, это представление хотя и было возвращено изъ Государственнаго Совъта, но основная мыслъ его долго преобладала и не оставалась безъ практическаго вліянія. Преемникъ графа



<sup>13) &</sup>quot;Южный Край" 1882 г.. № 646.

А. Толстаго, оберъ-прокуроръ св. Синода Ахматовъ, показыван въ своихъ въдомостяхъ 22 тысячи церковно-приходенихъ шнолъ, находиль въ учителяхъ недуховнаго званія крайнее свободомысліе и антирелигіозность. Бывшій министръ народнаго просвъщенія А. С. Норовъ искренно доказываль, что въ народную школу никого не должно пускать для преподаванія, кромъ священнивовъ. Нъсколько дней спустя по смерти графа Блудова, была внесена въ Государственный Совъть бывшимъ государственнымъ секретаремъ Бутковымъ особая записка, представлявшая какъ бы завъщание по государственнымъ дъламъ, изустно сообщенное графомъ Блудовымъ въ последніе дни его жизни. Основная мысль этой звлиски заключалась въ следующемъ: "народныя школы передать въ въдъніе духовенства; для управленія ими учредить, подъ председательствомъ с.-петербургского митрополита, постоянный советь изъ несколькихъ архіересвъ, министра народнаго просвъщенія, оберъ-прокурора св. Синода и нъсколькихъ особенно довъренныхъ лицъ; учителями въ народныхъ школахъ должны быть исключительно лица духовнаго званія; суммы ассигнуемыя на дело народнаго образованія должны идти въ пользу духовенства за труды его по народному образованію 14). А въ недавнее время бывшій министръ народнаго просвъщенія, баронъ Николаи уклонение духовенства отъ преподавания Закона Божін и отъ надвора за школами объясняль главнымъ образомъ. недостатномъ постояннаго матеріального обезпеченія духовенства. Изъ указанныхъ фактовъ отношенія высшихъ правительственныхъ дицъ къ учащему въ школахъ духовенству видно, что эти. лица, на основаніи бывшихъ въ ихъ распоряженіи громадныхъ. матеріаловъ, не имъли достаточныхъ основаній освіщать фактъ... уменьшенія въ числе церковно-приходскихъ школь такъ, накъ это дълають недолюбливающіе духовенство органы печати. Напротивъ, высшія правительственныя лица прямо высказались. ва правоспособность духовенства къ народному учительству и указывали на скудость матеріальныхъ средствъ духовенства, какъ. на главную причину ослабленія учительской двятельности его.

Такимъ образомъ, если противники церковно-приходской школы, котятъ въ отвлеченной формулъ выразить дъйствительный смыслъ



<sup>14) &</sup>quot;Голосъ" 1874 г., № 100.

факта паденія церковно-приходскихъ школъ строго согласно съ увазанными фактами, которыхъ игнорировать ни въ какомъ случав невозможно, то они должны сказать ни больше ни меньше, какъ только то, что духовенство, доказавшее свою способность къ школьнымъ занятіямъ и въ этомъ дёлё одобренное высшею властію, съ момента введенія земскихъ учрежденій лишилось почти всякихъ средствъ въ содержанію своихъ школъ и вынуждено было передать свои школы земству съ переименованіемъ и преобразованіемъ ихъ въ начальныя училища, согласно Положенію о начальных в народных училищахь. Следовательно земство въ его отвошеніяхъ къ церковно-приходскимъ школамъ является ни больше, ни меньше какъ прянымъ наследникомъ того достоянія и богатства, которое скоплено было продолжительными трудами духовенства и по силв необходимости было передано последнимъ въ другія руки. Дальше этого отвлеченнаго формулированія факта, на основаніи приведенныхъ только данныхъ, идти конечно нельзя: въ противномъ случав формула будеть представляться простымъ вымысломъ воображенія, чуждымъ фактической основы.

Справедливость требуеть сказать, что порицатели духовенства ва его будто бы практически доказанную неспособность въ учебнымъ занятіямъ въ сельскихъ школахъ выставляють и другіе, какъ они называють, факты. Когда съ 1864 года началось земское попеченіе о народномъ образованіи, говорять они, у духовенства нечего было отнимать: школы должно было учреждать, заводить вновь, браться за дъдо непочатое 14). По отчетамъ вемствъ будто бы овазывается, что вемства никакихъ школъ и не принимали отъ духовенства. Такъ бълозерское "земство приняло только две школы въ 1867 году, это школы въ селеніяхъ государственных в врестыянь. Остальныя шнолы, которыя исклю. чительно содержались при приходахъ, оказали слишкомъ ничтожную помощь Бълозерскому земству. Школы эти большею частію только числились на бумагъ, въ дъйствительности же онъ почти не существовали". Кирилловское, Воронежское и другія вемства, канъ видно изъ отчетовъ, также признаютъ эти школы только



<sup>18) &</sup>quot;Голосъ".

существующими на бумага 15). Кіевская "Заря" разсказываеть даже чуть не легенды о томъ, какъ перевозили учениковъ въ церковно-приходскія школы во время объёзда спархін покойнымъ митрополитомъ Арсеніемъ. Согласны признать, что въ отчетахъ и обозрвніяхъ двятельности земствъ за все время ихъ существованія двиствительно значится, что духовенство крайне плохо выполняло выпавшую на его долю задачу и что земствамъ приводилось заводить школы вновь. Но въ то же время поставимъ повидимому нельный вопросъ: то, что значится въ земскомъ отчетв о двятельности духовенства по народному образованію, есть ли действительный факть? Факты изъ сферы отношеній земства и ссылающихся на него порицателей духовенства даютъ полное оправданіе пестановив и такого повидимому неліпаго, а въ сущности вполнъ основательнаго вопроса и коснуться самой сущности земскихъ опредъленій, прикрытой теперь отділанною и гладкою фразой оффиціального отчета. Какой отвітть долженъ быть данъ на поставленный сейчасъ вопросъ, увидимъ изъ нижеследующаго.

Въ декабрскую сессію 1881 года Бердянская увадная земская управа внесла на обсуждение земского собрания докладъ, въ которомъ говорила, что "если большинство духовенства цълаго увзда преподавало" до 1881 года "Законъ Божій, то не потому, чтобы оно считало своимъ долгомъ священническаго сана наставлять своихъ прихожанъ въ школв, но только потому, что подчинялось распоряженію духовнаго начальства". Съ 1881 года, когда епархіальное начальство разъяснило, "что для священниковъ обязательно поучать прихожанъ Закону Божію по совъсти и предъ Богомъ, но они сами избираютъ мъсто, время, случаи u  $nosod\omega$  къ преподаванію тёхъ или другихъ истинъ христіанскаго ученія, и что воздагать на обязанность приходскаго священника преподаванія Закона Божія въ народныхъ школахъ безвозмездно не представляется возможнымъ", съ этого времени, по словамъ доклада, "большинство духовенства поспъщило отвернуться отъ школы: въ 18 селахъ, въ которыхъ есть священники, они вовсе прекратили преподаваніе Закона Божія; въ такія

¹ в) Русская Мысль" № 10, стр. 159 и дал.

села, въ которыхъ священниковъ истъ, священники вовсе отказались вздить для наблюденія за твив, кань занимается учитель; во многихъ селахъ наконецъ законоучители занимались дишь номинально и только незначительное меньшинство законоунителей продолжали относиться тепло и толково въ делу" 17). Безъ сомивнія, этоть управскій докладь ціликомъ войдеть въ отчеть о дъятельности Бердинскаго земства и получить для порицателей духовенства сплу и значеніе фанта, валовое значеніе уже и было разъ придано ему барономъ Корфомъ, въ свыду и повору этого "друга народной школы". На самомъ же дълъ этотъ такъ-называемый фактъ-сплошная дожь и безсовъстная клевета Бердянской земской управы на духовенство. Изъ сдеданнаго собранію заявленія гласнаго священника оказывается, что "докладъ удравы несправедливъ и оскорбителенъ для законоучителей, что онъ составленъ съ преднамъренною цълію" и пр. Земскій гласный-священникъ доказывалъ, что изъ 87 законоучителей 69 усердно посъщали школы и многіе изъ нихъ получили награды. Изъ 18 нерадивыхъ (по мевнію управы) найдется порядочный процентъ болгарскихъ священниковъ, которые могутъ только подписывать свои фамиліи, -- одинъ священникъ, сначала учебнаго года больвшій, а потомъ умершій, -- двое Орвховскихъ завоноучителей протоіерей и священникъ, изъ коихъ послъдній имжеть въ министерской школе 24 урока въ неделю и следовательно другихъ школъ посвщать не можеть; а протојерей, онъ же и благочинный, имъя въ оръховскомъ приходъ 4 школы, отстоящія одна отъ другой на порядочномъ разстояніи (одна отстоитъ на 7-мъ верстъ), при своихъ приходскихъ и благочинничесвихъ обязанностяхъ, не имъетъ физической возможности посъщать 4 школы. Онъ два раза "покорнъйше просилъ" Бердянскую вемскую управу-придти ему на помощь, ассигновавъ коть сто рублей для приглашенія студента семинаріи, который бы подъ его руководствомъ преподавалъ Законъ Божій и пъніе. Но управа не только не подала руку помощи, но и "отшлифовала" оръховскихъ священниковъ, какъ нерадивыхъ 18).

<sup>17) &</sup>quot;Земство" 1882 г., № 9.

<sup>16) &</sup>quot;Церк. Обществ. Въстникъ" 1882 г., № 67.

Мы сочи долгомъ воспроизвести этотъ весьма назидательный факть изъ двятельности земства по возможности подробно, какъ вать боязин, чтобы онъ не затерялся, такъ и особенно потому, что онъ случился въ очень бливкое къ намъ времи, когда никроко распространена гласность и когда ложь и клевета скорве всего могуть быть обнажены. Если уже въ самое близкое къ намъ время вемства повволяють себъ такъ нагло лгать на духовенство, занимающееся обучениемъ въ начальныхъ сельскихъ школахъ, то можно себъ представить, сколько лжи и влеветы прикрыто теперь отделанностію и гладкостію фравы въ оффиціальныхъ отчетахъ земствъ за прежнее время, особенно за первыя времена ихъ существованія, когда широкой гласности еще не было. Скажутъ: фактъ изъ дъятельности Бердинскаго земства единичный, исключительный и, какъ такой, ничего не говорить въ защиту духовенства съ его церковно-приходскими школами. Но повволимъ заявить, что подобные факты-одно изъ самыхъ заурядныхъ явленій въдъятельности земствъ прежнихъ временъ, и поряцателей духовенства пригласить во внимательному отношенію въ подобнымъ фактамъ, а не игнорировать ихъ. Подъ этимъ условіемъ фанть уменьшенія въ числь церковно-приходскихъ школъ получаеть еще новое освъщение п новый смыслъ. Не забътая впрочемъ впередъ, позводимъ себъ напомнить нъпоторые факты изъ отношеній земства прежняго времени къ духовенству и церковно-приходскимъ школамъ.

До отврытія земскихъ учрежденій, последовавшаго въ 1861 г., по предложенію своего начальства, духовенство Тульской губерніи 19 въ 1861 и 1862 гг. отврыло въ епархіи 1384 шковы съ 19,235 учащимися въ нихъ (стр. 3). Своими трудами по школе духовенство заслужило всеобщее расположеніе въ себе какъ со стороны жителей городовъ, такъ и со стороны престьянъ Это расположеніе выразилось въ доверіи обученія детей только одному духовенству, какъ можно видеть изъ составленныхъ въ то время по некоторымъ местамъ приговоровъ. Такъ крестьяне. Черноваго увада въ своихъ приговорахъ говорили, что "они,

<sup>10)</sup> Факты заимствованы изъ статьи "Судьба одной церковно-приходской школы", помъщенной въ "Тульск. Епарх. Въд." за 1879 г. №№ 1—5, 7 и 9; у насъ подъ руками отдёльный оттискъ, по которому и указываемъ страницы.

престыяне, какъ обучение своихъ детей грамотв, такъ и надворъпо обучению и содержанию ихъ школъ никому не довъряють, вромъ духовныхъ своихъ отцевъ". Подобные приговоры въ свое время были подписаны присутствовавшими на сходахъ благочинными, наблюдателями школь и ихъ помощниками и приходсними священниками, внесены въ книги волостныхъ правленій и утверждены мировыми посредниками. Граждане г. Бълева въ 1862 г., открывая у себя женскую школу, непременнымъ условіемъ существованія ея поставили то, чтобы преподавателями въ ней были священники или діаконы и никто изъ светскаго сословія (стр. 5-6). До введенія земских учрежденій дуковенство некоторымъ увадовъ, напр. Чернского, убедило даже своихъ прихожанъ составить приговоры объ отврытіи вивсто церковно-приходскихъ настоящихъ сельскихъ школъ (стр. 5). Какъ же отнеслось къ этому факту открывшееся въ 1865 г. тульское земство? Очень странно, чтобы не сказать болье. Одинъ изъ видныхъ земскихъ дъятелей на собраніи ораторствоваль: "и такъ, господа, у насъ школъ ивтъ, и попы напрасно самозванно выставляють себя ревнителями народнаго образованія, сочиняя свои отчеты объ этихъ въ сущности несуществующихъ школахъ.. Намъ прежде нужно создать школы, а тогда и взять ихъ подъ опеку земства и ассигновать суммы на пособіе имъ" (стр. 1). Другой земскій ораторъ также заявиль: "у меня въ районъ шволь нътъ; а въ тъ школы, какія вы называете школами, я сочту за .. унижение для себя, за позоръ для своего звания когда-нибудь ступить ногою... Тамъ учать безграмотные попады, пьяные дьячии, дьяконы и попы, и я буду слушать ихъ болтовию" (стр. 2)? Конечно подобныя вичливыя рачи надменнаго барства, отрицающія и признающія въ одно и то же время существованіе церковно-приходскихъ школъ, въ вемскихъ отчетахъ не значатся, тамъ все гладко и чисто, и памятны только очевидцамъ. За то въ оффиціальныхъ отчетахъ земства значится завъдомая и чуть ли незлонамъренная ложь. Послъ неудачныхъ попытокъ убъдить крестьянъ отмънить прежніе приговоры и составить новые объ изъятіи школъ изъ рукъ духовенства, на запросъ оберъ-прокурора св. Синода о ходъ въ увздъ народнаго образованія, журнальнымъ постановленіемъ отъ 3 мая 1866 года, Чернское земство отвътило, что "въ Чернскомъ увадъ нътъ училищъ, устро-

енныхъ духовенствомъ сельскимъ, что поводомъ къ устройству начальныхъ училищъ были совъты мировыхъ посредниковъ и собственное совнание престыянъ въ необходимости грамотности, вызванное Положеніемъ 19 февраля 1861 года, что гласные отъ сельскихъ обществъ заявили собранію о небрежности приходсвихъ священниковъ относительно преподаванія Закона Божія въ сельскихъ шволахъ, и что духовенство вовсе не можетъ быть учителемъ въ школъ: священники и діалоны потому, что заняты исполнениемъ требъ по приходу и заботами о собственныхъ домашнихъ дълахъ, неразлучныхъ съ земледъльческимъ бытомъ и семейною жизнію, а причетники потому, что сами малограмотны и съ трудомъ разбираютъ печатное" (стр. 6). Члены Новосильскаго училищнаго совъта, послъ несвоевременно (въ началъ осени 1866 г.) произведенной ревизіи церковно-приходскихъ школь, въ своемъ отчетъ также заявили, что "церковно-приходскихъ школъ на самомъ дълъ въ увздъ нътъ, а если гдъ и есть, то не съ такимъ числомъ учениковъ, какое показывается въ отчетахъ наблюдателей" (стр. 7).

Впрочемъ такимъ безсовъстнымъ лганьемъ тульскихъ земскихъ дъятелей исторія съ церковно-приходскими школами въ губерніи еще не окончилась. За свое лганье земцы хотя и не получили должнаго возмездія, но покрыть себя позоромъ отчасти успали. Дъло въ томъ, что послъ того, какъ духовенству стало извъстно это земское дганье, оно, духовенство, заявило противъ земцевъ оффиціальный протесть. Гласный оть духовенства г. Тулы прот. М. Д. Рудневъ въ 1866 году донесъ своему епархіальному начальству "о неправильномъ заявленіи нівкоторыхъ гласныхъ Тульскаго увада, будто церковно-приходскія школы въ увадь существують лишь на бумагь и просиль сделать распоряжение о доставленіи земской управъ доказательствъ дъйствительнаго существованія этихъ школъ". Донесеніе вступившагося за честь духовенства о. Руднева имъло нъвоторые результаты. Епархіальное начальство распорядилось о немедленномъ доставленіи въ консисторію подробныхъ свідіній о томъ, гді, когда и на какія средства открыты школы, причемъ требовало, чтобы эти свъдънія были засвидетельствованы волостными правленіями и разными свътскими лицами. Вслъдствіе этого распоряженія, въ'консисторію, а чрезъ нее и въ Тульскую земскую управу, немедденно посыпались самыя точныя свёдёнія о шволахъ. Остается неизвъстнымъ только, покаялись ли тульскія уводныя земства въ своемъ лганьв предъ оберъ-прокуроромъ св. Синода сообразно съ доставленными точными свёденіями о школахъ. Видимымъ для духовенства дъйствіемъ управъ было тольно следующее. Въ сентябръ 1866 года Чернское земское собраніе постановило на первыя числа сентября 1867 года, когда назначалось новое собраніе, собрать учителей и ученивовъ на экзаменъ въ самое собраніе. Правда, время для сбора учениковъ было избрано крайне неудобное. Тъмъ не менъе 3 и 4 сентября въ собраніе явились изъ 44 училищь отъ двухъ до четырежь ученивовъ изъ каждаго съ ихъ учителями-священниками, діапонами и дъячками. "И какимъ стыдомъ должны были нопрыться лица ивкоторыхъ земскихъ дъятелей", замъчаетъ авторъ брошюры, "когда ученики по всёмъ предметамъ такъ хорошо отвётили, что 16 учителямъ и 29 ученинамъ само же собраніе выдало денежныя награды и просило председателя управы представить епархіальному начальству о примърныхъ трудахъ по народному образаванию 5 учителей и ходатайствовать о награжденіи ихъ" (стр. 8-9). Таковъ приговоръ объ учащемъ духовенствъ со стороны земства, которое за годъ передъ этимъ солгало въ своемъ оффиціальномъ отвътъ на запросъ г. оберъ-провурора св. Синода!...

Послъ переданной возмутительной исторіи отношеній Тульскаго вемства къ церковно-приходскимъ школамъ и духовенству, нажется, позволительно не имъть довърія нъ написанному и въ Тульскихъ оффиціальныхъ земскихъ отчетахъ. Въ своей стать во "духовенствъ и народной школъ" г. Скалонъ приводитъ напр. следующую выдержку изъ журналовъ Тульского земства за 1880 годъ: "черезъ десять леть после основанія народной школы она была заподоврвна въ стремленіяхъ или небывалыхъ, или преувеличенныхъ, и во всякомъ случав ложно понятыхъ. Съ 1874 года началось иное, чъмъ прежде, отношение министерства народнаго просвъщенія къ каждой школь. Чэмъ бы ни мотивировалось такое отношеніе, но несомивню, что оно принесло вредъ двлу. Живая сторона его была убита. Въ веденіе школы быль внесенъ формализмъ. Самодъятельность земства была стъснена. Плоды такого отношенія сказались скоро. Понятно, что земство не могло отказаться отъ дъла, которое оно излюбило, въ будущ-

ность котораго оно върнио. Оно стало на его защиту, Образовыгось недружелюбное отношение правительственных и земскихъ органовъ и вивсто того, чтобъ идти рука объ руку, эти двъ силы убивали свою энергію на взаимныя пререканія « 20). Если принимать за чистую монету эти гладнія фразы оффиціальнаго отчета тульсиихъ земсиихъ дъятелей, то оказывается, что "невависящія оть зеиства обстоятельства" убили жизнь въ народномъ образовании и на мъсто духа вселили господство формы, подавили самодъятельность земства и уноренили вражду между -дъятелями на нивъ народнаго образованія. Повърить отділанной орыз отчета-значить признать земцевь невинными страдальщами подъ гнетомъ обстоятельствъ. Но если, для пониманія этой фразы, припомнить то, какъ кичились тульскіе вемцы своею "породою", какъ они дради и влеветали на духоненство и какія - насилія позволяли себі надъ діятельностію и заявленіями сословій не изъ ихъ рода; то существенный смыслъ этихъ оразъ будеть далеко не тогь, какой придаеть г. Скалонъ. Въ виду разсказавной выше возмутительной исторіи изъ жизни Тульскаго вемства, не савдуеть ли, г. Спалонь, понимать приведенную изъ отчета фразу, что въ своихъ отремаеніяхъ къ осуществленію личныхъ цълей своей "породы" тульские вениы опустили изъ виду "душу" народнаго образованія, отнеслись въ нему чисто формально, встретили себе сильный противовесь вы живыхъ дъятеляхъ (а не формалистахъ) на этомъ поприщв и съ такою враждою отнеслись нь этимъ последанию, что для ограничения ихъ насильственныго произвола потребовалось даже стисняющее произволь вившательство законодятельной власти? Такой смысль приведенных заявленій земскаго отчета гораздо ближе къ истипъ, тыть болье, что по нашимъ личнымъ наблюденіямъ, онъ вполнъ подтверждается дъятельностію другихъ земствъ, напр. хогошо извъстнаго намъ Костромскаго земства съ г. Колюпановымъ во главъ. А при такомъ пониманіи земскихъ постановленій по народному образованію вообще и въ частности по вопросу о священникахъ-законоучителяхъ, дъйствительно глубокое значеніе имьноть наблюденія одного изъ сенаторовъ, ревизовавшихъ внутреннія губерній є современномъ положеній земствъ. По отзыву

<sup>20) &</sup>quot;Русская Мысаь" № 10, стр. 179.

сенатора, недавно обнародованному въ газетахъ, "земскія учрежденія поставлены въ сторонъ отъ крестьянскаго управленія и лишены не только всякой власти, но и всякаго вліянія на сельское населеніе и на сельское начальство. Они поставлены въ сторонъ и отъ правительственной администраціи, какъ будто имъ ввърена не та же общая съ правительствомъ забота о народномъ благосостояніи, а какое-нибудь частное предпріятіе. Довърія народа земскія учрежденія до сихъ поръ не пріобръщ; живыхъ образованныхъ силъ въ свою среду земство также не привлежаеть и нътъ сомнънія, говорить сенаторъ, что дальнъйшее существованіе его на томъ же началъ разъединенія съ государствомъ привело бы къ его распаденію подъ бременемъ общаго къ нему равнодушія".

Въ заключение сдълаемъ коротенькое резюме всему сказанному. По вопросу о начальныхъ народныхъ школахъ необходимо констатировать факть, что типъ начальныхъ школъ прежняго времени, т.-е. церковно-приходскихъ, постепенно исчезаетъ; его мъсто заступаеть новый типъ начальныхъ школь, созданныхъ Положеніемъ 1863 года. Исчезновеніе прежняго типа школъ обусловливается причинами, независящими отъ способностей ж нравственной личности дъятелей въ этихъ школахъ, т.-е. духовенства. Главною причиною въ этомъ случав служить сосредоточеніе средствъ на дело народнаго образованія почти исвлючительно и целикомъ въ рукахъ земства. Подъ давленіемъ этой причины, духовенство передало созданныя имъ школы земскимъ учрежденіямъ съ преобразованіемъ или замёною ихъ по новому образиу. Но когда новые руководители деломъ народнаго обравованія, забывъ заслуги духовенства, стали приписывать честь отирытія народныхъ школъ только себі и въ своихъ оффиціальныхъ опредъденіяхъ стали позорить духовенство и влеветать на него, тогда духовенство, дорожа своею честію, по крайней мірів въ нъкоторыхъ мъстахъ затъяло съ земскими учрежденіями тяжебный процессъ за право первоначального учреждения школъ. Сравнительно плохое соціальное положеніе духовенства въ ряду другихъ сословій, особенно изъ врупныхъ землевладальцевъ, и всегда численное превосходство дворянъ-землевладвльцевъ, недружелюбно и надменно относящихся къ сословію духовенства, на вемскихъ собраніяхъ-обусловили собою исходъ этого тяжебнаго

процесса далеко не въ пользу духовенства. Въ зависимости отъ этого, въ началъ и за все послъдующее время земсной дъятельности, въ оффиціальныхъ отчетахъ земства духовенство стало фигурировать въ качествъ неспособныхъ и нерадивыхъ дъятелей на поприщъ народнаго образованія, чисто формально исполняющихъ взятыя на себя учительскія обязанности. Но такъ какъ оффиціальныя земскія опредъленія, составляемыя недружелюбно относящимися къ духовенству другими со словіями, вслъдствіе этого не заключаютъ въ себъ выраженія дъйствительнаго положенія дъла народнаго образованія состороны отношеній къ нему духовенства, то, на основаніи этихъ опредъленій, вопросъ о церковно-приходскихъ школахъ рискуетъ быть ръшенъ положительно ложно.

М. Куплетскій.

С.-Петербургъ, 1882 года, 13 ноября.

## ЗАМЪТКИ

НА КНИГУ Т. ФИЛИППОВА "СОВРЕМЕННЫЕ ЦЕРКОВНЫЕ ВОПРОСЫ". Сп., 1882 \*).

Вторая часть книги начинается письмомъ автора къ профессору Нильскому, въ которомъ онъ излагаетъ свои возраженія на его довторскую диссертацію. Авторъ присутствоваль на защитв этой диссертаціи въ качествъ сторонняго оппонента и находить, что докторанть, въ ущербъ дълу состязанія, заняль громадную часть всего времени на чтеніе своей вступительной річи и тімь лишилъ автора возможности поставить свои возраженія на диссертацію въ надлежащей полноть и опредъленности. Не можемъ мимоходомъ не замътить, что слишкомъ важнаго для дъла ущерба не могло произойти отъ этого обстоятельства накъ для публики, потому что возраженія изложенныя теперь авторомъ на всемъ просторъ и со всею обдуманностію все-таки не представили бы для докторанта неразръшимаго затрудненія, еслибы и въ то же время были предложены и онъ конечно устраниль бы ихъ, -- такъ и для самаго автора, который во всякомъ случав въ изустной живой бесъдъ далеко не могъ бы поставить своихъ возраженій въ такой последовательной подробности и законченности, въ какой теперь онъ изображаеть ихъ въ письменномъ изложении со всъхъ

<sup>\*)</sup> См. сент. и окт. кн. текущаго года.

сторонъ тщательно разсмотрвиномъ и не одинъ разъ провъренномъ; а кстати, докторанть въ личномъ объяснени на возражения автора въроятно устранилъ бы возможность тъхъ ръзкостей, которыя безъ всякаго стъсненія расточаеть теперь авторъ на бумагь, выражая напр., что съ теми недостатками, какими наполнена диссертація г. Нильскаго, она можеть представлять собою "нестройную груду—rudis et indigesta moles фактовъ и данныхъ, не связанныхъ въ одно целое никакою общею мыслію (идеею) и набросанныхъ безъ порядка и плана, по русской пословицъ: "клади въ мъщокъ-дома разберемъ". Подобныя любезности, само собою разумъется, гораздо удобнъе выражать на бумагъ, нежеди въ публичной бестать, такъ какъ бумага въ состояни конечно вытерпъть что угодно, не какъ живые люди... Не считая впрочемъ нашимъ призваніемъ входить въ разбирательство представляемыхъ авторомъ возраженій или замъчаній по поводу диссертаціи почтеннаго профессора, позволимъ себъ однаво указать здъсь на то, что idea fixa всъхъ этихъ возраженій автора закаючается въ томъ, что онъ береть подъ свою защиту нашехъ раскольниковъ, что собственно и важно для насъ въ этомъ случав. Это обнаруживается у автора съ перваго шага, какъ только онъ заводить рачь о томъ, какъ сложились извастныя варованія раскольниковъ.

"Послъ приговора Московскаго собора 1667 года", говоритъ авторъ, "и по наложеніи имъ на последователей стараго обряда (?) неръшимых и безвозвратных клитвъ (?), коими было утверждено и запечататно конечное отлучение старообрядцевъ отъ общенія съ церковію, та часть раскола (безпоповщина), о которой у насъ ръчь, пришла, какъ извъстно, къ такому убъжденію, что "существующее время, по всемь обстоятельствамь, самое последнее", что въ міръ воцарился уже противникъ Божій и св. Церковь "безъ въсти бысть" и пр. Во всемъ этомъ явно внушается авторомъ мысль, якобы соборъ наложилъ свои клятвы на обрядъ взятый самъ по себъ, такъ какъ ни о чемъ другомъ при этомъ у автора не упоминается, и якобы самая мысль о "воцареніи противника Божія" и объ утрать истинной церкви на земль возникла у раскольниковъ только подъ вліяніемъ или вследствіе именно этихъ соборныхъ клятвъ, такъ какъ Церковь этими клятвами отлучила будто бы отъ себя раскольниковъ безвозвратно, почему имъ не оставалось де ничего, какъ признать приществіе антихриста наступившимъ и утрату истинной церкви на земяв совершившимся фактомъ; словомъ якобы всв эти грустныя заблужденія раскольниковъ вызваны именно самою церковію на Московскомъ соборъ 1666—1667 гг., словно о нихъ и никакого помину не было до этого собора. Все это, разумъется, несправедливо, и автору, постоянно обличающему напр. проф. Нильскаго въ разныхъ неправдахъ по отношенію въ раскольникамъ, не мъшало бы установить въ этомъ смыслъ надзоръ и надъ самимъ собою, только конечно въ обратномъ отношеніи, чтобы не увлекаться въ пользу раскольниковъ до обвиненія церкви въ несправедливости и жестокости по отношению въ нимъ. Что собственно не изъ-за одного обряда церковь решилась отдълить отъ себя раскольниковъ, которые впрочемъ предварительно церковнаго суда надъ ними сами вышли изъ церкви съ проклятіями, -- это отлично знають сами эти раскольники, и такое свое знаніе доказали уже тімь, что нівкоторые изъ нихъ. (нынъшніе единовърцы) обратились въ этой церкви съ просьбою о принятіи ихъ въ общеніе съ сохраненіемъ тахъ же самыхъ излюбленныхъ ими обрядовъ; значитъ они понимали, что эти обряды отнюдь не помъщають ихъ присоединенію и что причиною ихъ разлученія отъ церкви были главнымъ образомъ не обряды, а нъчто совствиъ иное. Само собою разумъется, доброе расположение къ раскольникамъ-вещь хорощая, если оно истекаетъ изъ любви христіанской и служитъ выраженіемъ христіанскаго состраданія къ заблуждающейся братів; но оно сразу измъняетъ свой нравственный смыслъ и значеніе, если соединяется съ упреками и нареканіями на церковь, которая якобы поступаетъ несправедливо по отношенію въ раскольникамъ. Въ такой именно цвътъ окрашиваетъ авторъ свои симпатіи если не къ самимъ раскольникамъ, то ко многому отъ нихъ вышедшему, въ своихъ "чтеніяхъ о нуждахъ единовърія", предложенныхъ имъ въ разное время петербургскому отделу "Общества любителей духовнаго просвъщенія".

Здъсь во все продолжение своихъ разсуждений, отъ начала до конца, авторъ прежде и болъе всего настаиваетъ на принципъ свободы обряда въ дълахъ въры, подтверждая законность этого принципа примърами изъ практики церкви съ самыхъ первыхъ

ея временъ. Прекрасно. Но мы, съ позволенія автора, предложили бы ему съ своими представленіями на этотъ счеть обратиться къ самимъ единовърцамъ и освъдомиться отъ нихъчто они-то думають на счеть обряда, канъ подагають и что скажуть на мысль о свободъ его употребленія? Искренній отвыть, еслибы удалось добиться таковаго отъ единовырцевъ, положительно извъстно, быль бы далеко не въ пользу провозглашаемаго теперь авторомъ принципа свободы обряда; единовърцы въ этомъ случав далеко не солидарны со своими патронами или печальниками, такъ какъ совсемъ не по ихнему мыслять и верують насчеть значенія обряда, и если имъють причины оставаться довольными всеми этими действіями, или лучше-словопреніями своихъ защитниковъ, то вовсе не потому, чтобы видъли здёсь свою мысль или свое вфрованіе подкрёпляющимися съ другой, безпристрастной стороны, а просто потому, что въ лицъ этихъ патроновъ единовърчества присоединяется, ко всемъ прежде бывшимъ, еще полкъ противниковъ или пререкателей цериви православной, что внутри самой себя, отъ собственныхъ чадъ своихъ церковь эта имъетъ глубочайшее огорчение вотръчать разнаго рода нареканія, затрудненія и противодийствія. Извъстно, какое чрезмврно важное и высокое значение признають за обрядомъ наши раскольники, - что изъ-за исправленія этого обряда они не задумались порвать связь съ церковію, обозвавъ ее зараженною антихристіанскою ересью и вышли изъ этой церкви съ проклятіями, -- что весь протестъ ихъ противъ церкви и весь этотъ расколъ всёмъ своимъ смысломъ и значеніемъ повисъ на одномъ этомъ обрядъ, составляющемъ для него единственную почву, безъ которой онъ не имветь никакой опоры и никакого резона для своего существованія; и если единовърцы, вступивъ въ общение съ церковію, не пожелали при этомъ однакоже разстаться съ этимъ санымъ обрядомъ, изъ-за котораго раскольники произвели такіе ужасы въ нашей церкви: то само собою разумъется, весьма плохая надежда остается на то, чтобы въ своихъ претензіяхъ, какія предъявляють къ церкви единовърды, сами ли непосредственно, или чрезъ своихъ защитниковъ и печальниковъ, они удовлетворились однимъ признаніемъ со стороны церкви принципа безусловной свободы обряда... Кого же такимъ образомъ авторъ здёсь вразумляетъ? Повидимому, свою оппозиціонную річь, въ видахъ расширенія правъ единовърчества, онъ держить здъсь противъ церкви, а между тамъ яввящая сила аргумента, противъ желанія автора, остается у него сзади и обращается въ противоположную сторону и по другому направленію, какъ разъ противъ едино върцевъ. Въдь, говоря по правдъ, не можеть подлежать ни малъйшем у сомнънію то, что автору самымъ достовърнъйшимъ образомъ извъстно и понятно отношеніе или взглядъ единовърцевъ на обрядъ, что сами эти единовърцы никогда и ни за что не согласятся для самихъ себя хотя на одинъ тонъ понизить мысль о значенія обряда, ни за что искренно не примирятся съ обрядомъ содержимымъ православною церковію. Съ какой же стати онъ урезониваетъ церковь насчеть признанія или допущенія свободы обряда? Онъ отлично знаеть наконецъ, что совстмъ не за церковію здесь двло стало, что препятствіемъ къ полному уравненію въ церковныхъ правахъ единовърцевъ съ православными оказывается совствить не эта разность обряда единовтрческого, и что при другихъ условіяхъ церковь ни мало не задумалась бы,--еслибы такимъ путемъ достигалась вожделенная цель совершемнаго умиротворенія раскольниковъ и единовірцевъ, — допустить и провозгласить можеть-быть даже и полное безразличие образа, но что въ настоящемъ положении дъла этого сделать невозможно, такъ какъ даже сами единовърцы, но навъстному своему взгляду на обрядъ, никогда искренно не примутъ отъ церкви этого принципа и не воснользуются имъ такъ и для того, какъ это было бы намъ желательно; мало того, еще пожалуй отчесутся къ нему съ глумленіемъ, и церкви взявнией на себя починъ въ дълъ провозглашенія такого принципа легко осталься еще и посрамлениою здёсь, такъ какъ раскольники, а пожалуй и сами единовърцы могуть сделать попытку повернуть при этомъ все дъло въ свою исключительную пользу и изъ провозглащаемаго принципа создать оружіе противъ самой церкви. Къ чему же авторъ истощается въ усиліяхъ, чтобы доказать законность принципа свободы обряда, когда онъ при этомъ не можетъ не знать, что этотъ принципъ, какъ и его законность, подавно извъстны самой цервви, да и самихъ единовърцевъ, еслибы онъ здъсь сбоку имълъ ихъ въ виду, онъ никогда не урезонить и не согласить по этому принципу искренно признать спасительнымъ обрядъ православный?

Доназывая законность принципа свободы обряда,-къ чему авторъ поминутно возвращается въ своихъ чтенівхъ, -- онъ между прочимъ указываетъ на то, что до временъ патріарха Никона въ русской церкви существоваль обрядъ содержимый теперь раскольнивами и единовърцами, "тогда какъ", говорить авторъ, "восточныя единовърныя намъ церкви содержали тотъ обрядъ, который усвоенъ нами со времени исправленія внивъ при Алексів Михандовичв", что въ тв времена постоянно посвщали Россію православные выходцы Востока: Греки, Сербы, Сирійцы, Болгары и пр., что прівзжали сюда многократио и бывали у насъ восточные патріархи, и всё они видали безъ сомевнія нашъ обрядъ отличный отъ содержимаго на Востокв, и однакоже никогда не только не дълали изъ этой разницы вопроса, но даже не упоминали о ней. Все это правда только отчасти. Выходцы Востова видели особенность содержимаго у насъ. обряда и не всегда соблазнялись такимъ созерцаніемъ--- это правда. Но чтобы уже совершенно не было нивакой ръчи по поводу этой особенности-это исторически неверно, такъ какъ, -- не говоря уже о томъ, что не другой кто, канъ именно одинъ изъ восточныхъ патріарховъ сдълаль указаніе самому патріарху Никону на эту особенность или различіе нашего обряда отъ содержимаго на Востокъ, -- вслъдствіе именно постояннаго говора. объ этомъ, не только нашимъ іерархамъ, но даже многимъ изъ простыхъ върующихъ, еще до временъ патріарха Никона, была извъстна и иногихъ серьёзно озабочивала поврежденность нашихъ церковио-богослужебныхъ внигъ и нонечно и самыхъ обрядовъ, по крайней мъръ нъкоторыхъ; но только ни у кого не доставало ръшимости взяться какъ за исправленіе погръшностей въ этихъ внигахъ, такъ и за исправленіе, лучше сказать возстановленіе дъйствительно древняго православнаго обряда. Но въдь и разница-то въ положеніяхъ неизмъримая: и свои и чужіе, т.-е. и помянутые выходцы Востова и собственные члены русской церкви видели у насъ эту разницу обряда и никто изъ нихъ, говоримъ, не соблазнялся этимъ и не думалъ дълать изъ этой разницы какого-либо вопроса въры, тъмъ менъе обрушивать за нее на церковь накое-либо хуленіе; между тэмъ какъ

наши раскольники взглянули на это далеко не такъ, поставивъ для себя существо въры въ обрядъ и изъ-за его исправленія совершивъ такіе ужасы. Кому же и въ чью пользу этимъ указаніемъ авторъ хочеть доказать законность принципа свободы обряда? Въдь никакъ не церковь, а сами раскольники сдълали изъ обряда такой существенный вопросъ въры и все дъло изъва него раздули въ такую гору. Но вотъ изволите видеть, всъ свои доказательства въ пользу свободы обряда авторъ въ концъ вонцовъ сводить из указанію на то, что "это всеобщее начало свободы обряда" только нъ однимъ нашимъ единовърцамъ "было примънено не вполнъ и не безусловно, а съ нъкоторыми и даже весьма важными и ственительными ограниченіями". Но это потому, повторимъ, что по началу сами наши раскольники, а потомъ и единовърцы совстмъ иначе, нежели какъ слъдуетъ, поставили себя въ отношеніи обряда, создавъ изъ него самый живой вопросъ въры, а потому и вызвали въ себъ со стороны цервым извъстныя мъры предосторожности, которыя автору угодно именовать "стеснительными для нихъ ограниченіями". Онъ говорить при этомъ, что "русскимъ единовърцамъ открыты были съ конца прошлаго въка затворенныя дотоль двери церкви". Да, но они были затворены для нихъ какъ для распольниковъ, которые собственно изъ-за обряда не только не хотвли входить въ эти двери, но и къ самой церкви относились съ худами и проилятіями. А когда некоторые изъ нихъ пожелали войти въ общеніе съ нею, но не безусловно однакоже, а съ удержаніемъ своего обряда, и обратились къ ней съ просьбою объ этомъ, то церковь, зная фанатическую приверженность просителей къ своему обряду и имъя здъсь всъ причины не уступать въ предпочтенін собственнаго, содержимаго ею обряда, предъ распольничымъ, не встрвчая въ то же время со стороны этихъ просителей надлежащаго довърія и уваженія къ этому содержимому ею обряду, но снисходя въ немощной совъсти этихъ просителей, приняла ихъ въ общение даже съ ихъ обрядомъ, но съ разумною осторожностію такъ-сказать предоставивъ себъ-смотръть что будеть дальще. Такимъ образомъ церковь вполнъ удовлетворила собственно религіозныя потребности единовърцевъ ищущихъ спасенія; больше этого отъ нея пока нельвя ничего и требовать. А если она при этомъ не наградила единовърцевъ "всею полнотою церковныхъ

правъ", то этого теперь сдълать невозможно, какъ объ этомъ сейчасъ будетъ нами сказано. Но что же однаво последовало на пространствъ восьмидесятилътняго существовованія единовърія? Не говоря о чемъ-либо другомъ, -- какъ относятся наши единовърцы вообще къ церкви православной и въ частности къ содержимому ею обряду? Что ни говорите, а все-таки обрядъ со стороны единовърцевъ продолжаеть по прежнему занимать господствующее положение въ ихъ отношенияхъ къ церкви православной, и ихъ постоянныя намъренія и желанія получить своего единовърческаго епископа служать самымъ очевиднымъ указаніемъ на то, что они не только кикогда не примирятся съ православнымъ обрядомъ, но изъ-за него никогда не прочь даже совствиъ отдълиться и составить свою независимую церковь. Само собою разумвется, мы здысь разсматриваемь этоть единовырческій вопросъ въ его действительномъ положеніи,--не какъ онъ витаеть въ принципахъ, а какъ ведется и открывается въ самой дъйствительности церковной жизни. Вотъ напр. авторъ говоритъ, что "совокупность единовърческихъ приходовъ неправильно называется единовърческою церковью". Между тъмъ сами единовърцы не только не отрицають таного наименованія, а напротивъ, видимо какъ бы держатся за него, такъ какъ имъють въ виду составить свою независимую единовърческую церковь, можетъ-быть даже совстви отдельную отъ православной; и дело у нихъ кажется останавливается только за собственною іерархіею, которую они и добиваются достать отъ православной церкви, къ чему уже и было съ ихъ стороны пущено въ ходъ нъсколько попытокъ, и по всей въроятности они теперь съ удовольствіемъ взирають на всв эти заявленія и двйствія въ ихъ пользу своихъ повровителей, навъ на дъйствія своихъ такъ-сказать передовыхъ застръльщиковъ, пролагающихъ имъ пути къ пріобретенію большихъ, и большихъ церковныхъ правъ и расчищающихъ почву для будущей самостоятельной единовърческой церкви. Какъ тамъ наши единовърцы въруютъ или почитаютъ святость православной церкви--определить это вещь очень мудреная; но они несомивно признають существование въ этой церкви истиннаго преемства апостольской власти, признають святость православной хиротоніи... Само собою разумъется, что при этомъ очень трудно было бы столковаться съ ними на счеть логической послъдовательности, на мъсто которой у нихъ въ потребныхъ случанкъ не замедлить выступить какая-либо истолювательная кавуистика... Спрашивается: неужели все это могло оставаться неизвъстнымъ для автора, до излишества усердствующаго для "нуждъ единовърін" и въ то же время танъ легко относящагося въ видамъ и нуждамъ самой церкви православной? Между тъмъ автора удивляеть (ужь не внаемъ-насколько искренно) это "исключительное" положение, отведенное въ церкви нашимъ единовърцамъ, "несогласное съ общимъ началомъ" или принципомъ свободы обряда, и онъ спрашиваетъ по этому поводу: "что же это вначить?" А воть что значить, -- отвъчаемъ ему прямо п ръшительно,-что сами единовърцы разности обряда придають необънтное значеніе, полагають въ ней существенную вадачу візры, ни внутреннимъ чувствомъ и сознаніемъ, ни вижшнимъ образомъ не обнаруживають накакой наклонности примириться съ обрядомъ содержимымъ православною церковію и потому до самой последней врайности не пойдуть въ православную церковь и принимать въ ней таниствъ не станутъ! Довольно ли этого для г. автора? Такое заключение если не по внишней форми, то по внутреннему сиыслу въ немъ заключающемуся, составляеть прямой отвътъ на предложенный авторомъ вопросъ. Впрочемъ и самъ пресссоръ Нильскій въ последствін, когда отъ публичной бесъды дъло перешло въ сосру письменныхъ изложеній, указалъ настоящую причину, по ноторой извъстнымъ образомъ было поступлено со стороны церкви съ прежиния распольниками, желающими теперь быть принятыми въ общение церкви на извъстныхъ условіяхъ; онъ рекомендуеть для этого автору образиться въ объяснению самаго митрополита Платона, которышъ этотъ последній сопровождаль прошеніе единоверцевь о принятін ихъ въ общение цервви, при представлении этого прошения въ Св. Синодъ, причемъ митрополитъ Платонъ указывалъ на то, что "настроеніе просителей не было вполив благонадежно, что они сами ставили условія, мало соотв'єтствующім искреннему нам'яренію общенія съ нами и что при такомъ ихъ настроеніи, которое продолжается въ большинствъ, какъ думаетъ г. Нильсвій, единовърческаго общества даже до сихъ поръ, настаивать на томъ, чтобы уничтожить между православными и единовърцами всякое различіе и допустить свободный переходь изъ православ-

ныхъ приходовъ въ единовърческіе, значило бы работать не на церковь". Не можемъ не заявить при этомъ сожальнія о томъ, что представленное сейчасъ объяснение г. Нильскаго, или лучше митрополита Платона, объяснение причины не полнаго уравненія единовърцевъ съ православными въ церковныхъ правахъ приводится нами въ нодлинныхъ выраженіяхъ автора, а не самаго г. Нильскаго и не митрополита Платона, у которыхъ тавое объяснение представлено, можно полагать, еще поливе и рельестье. Но достаточно однако и этого изображенія, чтобы убъдиться, до какой степени разумно и върно взглянулъ на дъло митрополить Платонъ и какъ резонно и основательно поступилъ самъ Св. Синодъ, поставивъ для присоединяющихся къ церкви единовърцы извъстныя условія именуемыя авторомъ "стъснительными ограниченіями". Мы уже не говоримъ о томъ, что автору не оставалось ни мальйшаго основанія даже ставить здісь вопросъ объ условіяхъ, когда сами единовърцы требовали приесединія не иначе какъ съ изв'ястными условіями. Но что же однано вызвало въ митрополитъ Платонъ мысль заподозрить благонадежность просителей? Въ числъ условій присоединенія, выставленныхъ со стороны просителей, были между прочимъ требованія, чтобы единовърческіе священники не могли быть когдалибо вызываемы въ "греко-россійскую церковь" къ соборнымъ моженінмъ (!) и чтобы вообще "не принуждать старообрядцевъ (дюбонытно бы знать, авторъ ли при этомъ случав даеть это название единовърцамъ, или они сами въ прошении такъ себя именують, что очень замечательно во всякомъ случав) къ допущенію на общія моленія знаменающихся тремя персты, брады бріющихъ и прочія имъющихъ несогласія съ древнимъ обыкновеніемъ" (!!). Не правда ли, что въ этихъ требованіяхъ единовърцевъ каждое слово глубоко замъчательно въ смыслъ единовърческого обособленія, не говоря объ общей мысли въ няхъ ваключающейся? Поистинъ нужно проникнуться исключительными симпатіями въ пользу единовърцевъ, чтобы не придавать втимъ требованіямъ всего подобающаго имъ значенія; и было бы не только странно, но даже совершенно непонятно, еслибы митрополить Платонъ не счелъ нужнымъ обратить особенняго вниманія на эти требованія видимо сепаратическаго смысла, еслибы онъ не увидълъ въ нихъ настоящихъ задатковъ очевидной нетерпимости просителей въ православію и не сділаль на нихъ доджнаго указанія при представленіи въ Синодъ самаго прошенія единовърцевъ. И не вполні ли право было московское духовенство, на предварительное разсморініе нотораго митрополить Платонъ отдаль это прошеніе единовърцевъ и которое не приминуло придти здісь въ тому заключенію, что московскіе старообряццы "основать свою новую церковъ усиливаются на тіхъ своихъ любимыхъ правилахъ (т.-е. на двуперстіи, семи просфорахъ и т. д.)?" Напоминаемъ изложенныя нами выше соображенія, въ которыхъ такъ замічательно оправдывается такое предположеніе московскаго духовенства.

Послъ изложенія различныхъ примъровъ изъ исторіи церкви, которыми доказывается или свидетельствуется допускаемая церковію свобода обряда, авторъ переходить въ обрядамъ содержимымъ единовърцами и трактуя ихъ безотносительно говорить, что въ нихъ ничего нътъ такого, что могло бы послужить поводомъ къ какому-либо ограничению церковныхъ правъ единовърцевъ, такъ какъ эти обряды существовавшіе въ русской церкви до временъ патріарха Никона, по врайней мірт пренмущественно, отнюдь не мъщали нашимъ предкамъ быть совершенно православными; да и сами наши епископы, въ настоящее время священнодъйствующіе въ единовърческихъ храмахъ, безъ всякаго сомивнія и колебанія "изображають на себв знаменіе вреста двуперстнымъ сложеніемъ; служать по старопечатнымъ внигамъ и т. д."; а священники перечисляемые отъ православныхъ къ единовърческимъ приходамъ или храмамъ и вовсе "обрекаются на постоянное употребление до-никоновскаго обряда". Утверждая такимъ образомъ, что единовърческій обрядъ не завлючаеть въ себъ нивакой погръшности, авторъ очевидно желаеть повазать, что онъ не довъряеть всемъ темъ разъясненіямъ по поводу клятвъ собора 1667 года, какія сдаланы неоднократно и совершенно опредъленно и самою церковною властію, и разными представителями ея отдъльно, и многими частными православными лицами, и въ которыхъ очень ясно и опредъленно указывается на то, что клятвы эти наложены не на одинъ обрядъ взятый самъ по себъ, а въ соединении его "съ преслушаниемъ церкви и съ отторженіемъ отъ ея единства". Эти последнія слова взяты изъ проповъди покойнаго митрополита Филарета, произнесенной

имъ въ одномъ изъединовърческихъ храмовъ и приводимой здъсь авторомъ въ извлечении, и не смотря на то, что служитъ такимъ яснымъ отвътомъ или разъяснениемъ того, какая, въ какомъ смысль и въ какой мъръ и степени содержится погръщность въ раскольничьемъ обрядъ, не отмъчены авторомъ какою-либо особою замъткою или вниманіемъ: взятыми на особенное замъчаніе авторомъ, отмъченными курсивомъ оказались другія слова изъ той же проповъди, которыми объясняется, что единовърческіе обряды не противоръчатъ "духу и значенію" обрядовъ содержимыхъ православною церковію, "какъ дознано испытаніемъ не кратковременнымъ", --- вотъ что всего болъе здъсь интересуетъ автора. Но въ этомъ отношении ему не съ къмъ вступать въ борьбу и не кому что-либо доказывать, такъ какъ никто ему въ этомъ пока не противоръчить. Не мъщаетъ указать здъсь только на то, что автору следовало обратить внимание на другія слова той же проповъди, уже приведенныя нами, если онъ добивается надлежащаго разъясненія отношеній установившихся между единовърцами и церковію православною, --слова, въ которыхъ наилучшимъ образомъ разъясняется смыслъ соборныхъ клятвъ на обрядъ; да еще присовокупить бы въ нимъ другія слова того же святителя и изъ той же его проповъди: "отъ суда произнесеннаго на непокоривых в освобождаются послушные". Но вакъ замъчено выше, авторъ не принимаеть этихъ разъясненій соборныхъ клятвъ, не смотря на все его уважение къ авторитету такого представителя православной церкви, какъ покойный митрополить Филареть, имя вотораго для автора есть одно изъ тъхъ именъ, которыя онъ "произносить не иначе какъ съ благоговъніемъ". Вмъсто того, выводя изъ другихъ словъ покойнаго митрополита тотъ же принципъ свободы обряда, онъ опять ставить вопрось о "ственительных» ограниченіяхь и условіяхь", съ которыми приняты единовърцы въ общение церкви и изъ которыхъ выступаеть будто бы целая путаница отношеній, вся ненормальность обоюднаго положенія какъ единовърцевъ въ православной церкви, такъ и самихъ православныхъ по отношенію къ нимъ. Впрочемъ самъ авторъ повидимому облегчаетъ задачу разръшенія этого вопроса, только уже совстмъ по другому способу и ради иныхъ послъдствій, а именно: вопросъ разръшится по словамъ автора, если мы станемъ имъть въ виду, что пра-

вида митрополита Платона (такъ онъ называеть ихъ здёсь кажется съ особеннымъ намъреніемъ, сообразнымъ смыслу его рвчи, не упоминая о томъ, что эти правила разсмотрвны и утверждены св. Синодомъ и Высочайшею властію) "составляють мъру частную, не провъренную сужденіемъ вселенской церкви". Очевидно, авторъ такимъ образомъ заподозриваетъ каноническое достоинство "правилъ единовърія", которыя потому безъ затрудненія могуть-де быть отмінены или просто уничтожены. но въ какомъ случат? спросимъ мы. Если и церковь православная готова признать учреждение единовърія мърою преходящею, то только при томъ условіи, если единовърцы представять съ своей стороны несомивниым ручательства въ томъ, что вполит почитають православный обрядь святымъ и спасительнымъ и решительно ничего иного не имеють въ виду, кроме искренняго и самаго твснаго сближенія и соединенія съ православною церковію, если стануть ходить постоянно и безъ всякаго колебанія въ эту церковь и принимать въ ней Св. Тайны; въ такомъ случав и самыя "правила единоверія" окажутся извъстною ступенью постепеннаго приближенія единовърцевъ ьъ церкви православной, самымъ естественнымъ переходомъ отъ единовърія къ полному православію. Таковъ именно симслъ правилъ митр. Платона и такова цъль учрежденія единовърія со стороны цервви. Но авторъ съ видимою поблажкой единовърческой обособленности говорить здесь о "честных старообрыдцах», не считающихь для себя возможнымь изминить перешедшему къ нимъ отъ предковъ обряду", но желающихъ однако присоединиться къ церкви православной. Допускается такимъ образомъ каки бы нъкая роковая невозможность для этихъ "честныхъ старообрядцевъ перемънить обрядъ; но отъ чего же, спросимъ мы, остальной русскій православный міръ не только "счелъ возможнымъ", но и призналъ своимъ безусловнымъ долгомъ неиедленно и безъ всякихъ возраженій подчиняться соборному опредъленію церкви и тотчасъ же переміниль обрядь, какъ только церковная власть открыла къ тому починъ и подала примвръ и заповъдь? Ужь не попадается ли здъсь мысль, что этн "честные старообрядцы", какъ заявившіе такую высокую-де преданность и почтеніе къ отеческимъ преданіямъ, въ религіозноправственномъ отношеніи стоять выше православныхъ? Но что

же однако выше и досточтимве для всяваго христіанина: уваженіе къ отеческимъ преданіямъ, или послушаніе къ церкви? Эти "честные старообрядцы" безъ сомивніч оказались бы несравненно болье честными, еслибы, имъя живую память о томъ вакіе ужасы въ церкви Божіей ихъ предки произведи изъ-за этого обряда, выразили полнъйшую ръшимость принести совершенное покаяніе за гръхи этихъ предковъ и отказались отъ обряда соединеннаго съ такими печальными воспоминаніями, вавъ отъ тяжкаго наследія. И если эти "честные старообрядцы", при всей очевидности поводовъ въ такимъ благимъ размышле. ніямъ, обнаруживаютъ однако непреклонное желаніе ни за что не разставаться съ этимъ обрядомъ завъщаннымъ имъ 1 ди тавихъ печальныхъ знаменіяхъ, то не естественно ли при этомъ православному христіанину придти въ той мысли, что эти "честные старообрядцы" не только не поражаются ужасами произведенными въ церкви изъ-за ихъ обряда излюбленнаго, но еще пожалуй и самый протесть изъ-за него своихъ отцовъ противъ церкви продолжають почитать основательнымь и законнымь и такимъ образомъ какъ бы продолжають тяжкій грахъ своихъ предковъ?

Да позвольте однако, что еще въ самомъ деле можно и следуетъ сказать объ обрядъ взятомъ самомъ-то по себъ? Точно ли онъ есть такое уже ничтожество въ христіанствъ, чтобы изъ-за его разности не стоило и ръчи заводить? Въдь если автогъ изъ примъровъ церкви выводитъ принципъ свободы обряда, то этомъ еще не предлагается несомивнныхъ доказательствъ для нашего дъла; если напр. (каковое именно положение и выводится въ представляемыхъ авторомъ примърахъ) одна помъстная церковь отдичается своимъ обрядомъ отъ другой лежащей съ нею на болъе или менъе значительномъ географическомъ разстоянів и имъющей свое отдъльное государственное устройство, свои особенныя ивстныя условія, народные обычай, свой народный языкъ въ богослужении и т. д., то здесь действительно никакого можеть выйти соблазна для въры изъ-за нъкоторыхъ разностей обряда; но согласитесь, что совстмъ иное дтло, если эта разность, и притомъ значительная или по крайней мірь очень замътная, является между върующими одной и той же помъстной церкви, даже въ одномъ и томъ же храмъ, гдъ одни изъ модя-

щихся желали бы напр. чтобы извъстныя хожденія при богослуженіи совершались по православному способу, а другіе посолонь и т. д. Въ этомъ случав уже неизбъжно является поводъ, если не въ совершенному разладу, то въ извёстнымъ затрудненіямъ,--и какъ тутъ прикажете поступить церковной власти и соглашать вкусы и желанія втрующихъ при неизбъяно открывающейся при этомъ потребности однако опредълить обрядъ для общаго руководства върующихъ? И не открывается ин здесь явный поводъ къ извъстному раздаду и нестроеніямъ, какъ только указанія или опредъленія церкви окажутся неприспособленными ко вкусамъ и расчетамъ той или другой изъ препирающихся сторонъ, всявдствіе чего явятся конечно тамъ или здёсь неохотно подчиняющіеся этимъ опредъленіямъ, или прямо недовольные? Не раскольники ли подняли целую бурю въ церкви изъ-за обряда, и не такъ ли, не отсюда ли явился самый расколъ въ нашей церкви? Очевидно такимъ образомъ, что прежде бывшіе раскольники, пожелавшіе вступить въ общеніе съ церковію съ непремъннымъ удержаніемъ своего обряда, которому они притомъ придають такое важное значение, должны были представить собою для церкви большое затрудненіе, которое она могла не иначе разрышить какъ учреждениемъ единовирія, такъ что это учреждение въ данномъ случав и при данныхъ условіяхъ является исвлючительно удобною мерою, единственно возможными положениеми; не могла же въ самомъ дълъ церковь ръшиться перемънить для этихъ вновь присоединяющихся къ ней собственный исправленный обрядъ и опять возвратиться въ до-никоновскому, отказаться отъ всяхъ этихъ, очищенныхъ ею отъ всяческихъ погръщностей, богослужебныхъ книгъ и вновь удалиться отъ примъровъ и образцовъ не только всей восточной церкви, но и первоначальной самой себя, отназаться отъ собственныхъ своихъ, изначала принятыхъ отъ восточной церкви обрядовъ и изминенныхъбыло впоследствій не только безъ всякой нужды и толку, но и прямо противно разуму, путемъ невъжества, и опять стать церковію во вкуст и желаніяхъ раскольниковъ, для которыхъ недорого стоитъ изъ-за какой нибудь буквы вновь осыпать ее провлятіями и разрушить союзъ съ нею. Между тъмъ, такое невозможное поступление церкви оставалось уже какъ бы единственнымъ средствомъ къ полному и искреннъйшему примиренію съ церковію вновь присоединяющихся въ ней и въ безусловному уравненію ихъ въ церковныхъ правахъ съ другимив трующими, такъ какъ эти присоединяющіеся съ своей стороны не только ни за что въ мірв не хотвли разстаться съ своими обрядами и въ этой непреклонной ръшимости пребывають до сихъ поръ, но и видимо не примиряются съ обрядомъ православнымъ, открыто выражая къ нему даже нетерпимость, поливищее отвращение. Значить, если учреждение единовърія является дъйствительно "полумърою", по выраженію автора, то въ этомъ нёть ничего ни страннаго, ни удивительнаго со стороны церкви, такъ какъ это совсвиъ не отъ нея зависвло; такъ-называемые староообрядцы сами себъ создали тъ неустранимыя условія, въ силу которыхъ самый способъ ихъ присоединенія въ церкви-учрежденіе единовърія по необходимости является "положеніемъ безпримърнымъ", а всявдствие этого посявдняго и "безусловное съ нами равенство во всъхъ прочихъ отношеніяхъ" для нихъ становится пока совершенно невозможнымъ.

Но о чемъ же однако толкуетъ авторъ и чего онъ добивается въ концъ концовъ для единовърцевъ, -- въ чемъ именно заключаются эти "нужды единовфрія", ради которыхъ онъ предложилъ цвамхъ четыре пространныхъ чтенія "Обществу любителей дужовнаго просвъщенія"? Добивается онъ полнаго уравненія единовърцевъ съ православными въ церковныхъ правахъ; но какъ произвести это уравненіе, посредствомъ какихъ составленій и мъропріятій? Если посредствомъ простаго разръшенія православнымъ ходить безпрепятственно въ единовърческие храмы и принимать тамъ Св. Тайны во всякое время и при всякомъ случав, а равно и единовърцамъ тоже по отношенію къ храмамъ православной церкви: то такое уравнение правъ, замътъте, ни въ какомъ случав не удовлетворитъ прежде всего самихъ единовърцевъ, которые домогаются ни болве ни менве, какъ отдвльной самостоятельной ісрархіи, и потому они подобныхъ уступокъ, всего върнъе, вовсе не примутъ, прежде самихъ православныхъ откажутся отъ нихъ. Остается, значить, даровать единовърцамъ то, чего именно они и добиваются—самостоятельную ісрархію: вотъ чвиъ только можно ихъ удовлетворить, и вотъ какая уступна или уравнение правъ можеть имъть здъсь смыслъ и значение. Но расчитывая могущія отсюда выродиться последствія, мы никакъ не желали бы думать, чтобы авторъ могъ иметь въ виду такую ивру или уступку; и потому иы бы позволили себв обратиться къ нему съ вопросомъ: если бы онъ самъ стоялъ во главъ церковнаго управленія въ то время, когда извъстная часть раскольниковъ вошла съ прошеніемъ о принятіи ихъ въ общеніе; неужели онъ ръшился бы или нашелъ возможнымъ и справедливымъ поступить иначе, нежели какъ поступила при этомъ случав наша церковь, -- неужели не остановился бы въ глубокомъ раздумым напр. надъ твиъ условіемъ, выговариваемымъ при этомъ единовърцами, по которому они требовали, чтобы плъ единовърческие священники отнюдь не могли быть привлекаемы или вызываемы въ церковь православную на общія богомоленія ни по какому поводу или случаю, -- неужели онъ не призналъ бы нужнымъ сосредоточиться хотя на одномъ этомъ чрезвычайно характеристичномъ условіи или требованіи и внивнуть хорошенько и глубоко во внутренній смысль въ немъ заключающійся? И неужели онъ такъ-таки и ръшился бы прилять единовърцевъ въ общение церкви беззавътно, безъ всякихъ ограниченій и условій, безъ всякихъ наконецъ оглядовъ и опасеній за честь и достоинство церкви, которымъ будто бы уже и совсвиъ немогла угрожать эдесь ни малейшая опасность униженія и даже посрамленія? Мы потому обращаемся въ автору съ подобныли вопросами, что посредствомъ ихъ, надвемся, двло получаетъ не сравненно болже очевидную опредъленность и выразительность, абстракта переходить въ субъективную, такъ область, становится какъ бы собственнымъ деломъ автора, при чемъ сама собою должна представиться вся необъятная громадность отвътственности за каждый неосторожно сдълавный щагь, въ такомъ чрезвычайной важности дълъ могущій повлечь за собою неисчислимыя последствія; словомъ, постановкою этихъ во просовъ, какъ мы полагаемъ, лучше всего освъщается путь къ разръшенію недоумъній относительно единовърчества и нагляднъе обнаруживается полнъйшая невозможность предостатить единовърцамъ что-либо болъе того, что имъ предоставлено.

Какъ бы то ни было однако, въ данную пору авторъ, вооружаясь принципомъ свободы обряда, признаетъ "полную возможностъ" устранитъ ненормальность положенія единовърцевъ въ православной церкви, и на основаніи помянутыхъ примъровъ

изъ исторіи церкви "предоставить имъ совершенную свободу обряда" и вивств во всемъ остальномъ уравнять ихъ безусловно съ православными; и если это не было предпринято еще въ то же время, т.-е. при самомъ учреждении единовърія, и до сего времени остается невыполненнымъ, то самымъ главнымъ и существенчымъ въ тому препятствіемъ онъ признаеть то обстоятельство, что употребление до-никоновского обряда, съ которымъ ни за что не хотять разстаться единовърцы, было посуждено и воспрещено" большимъ Московскимъ соборомъ 1667 года, на которомъ, между прочимъ, участвовали два восточныхъ патріарха, и постановленій котораго по тому самому помастная русская церковь сама собою и не могла измёнять или отмёнять безъ въдома и согласія восточныхъ церквей, вслъдствіе чего будто бы "поневолъ" ограничились учреждениемъ единовърія, какъ такимъ среднимъ путемъ или положеніемъ, которое не составляло бы ръзваго противоръчія соборному постановленію, и принятіе котораго всегда можно было бы оправдывать нуждою, "требованіемъ обстоятельствъ". Какъ ни остроумно такое объясненіе, но оно не достовърно и совсъмъ не удовлетворяетъ или не соотвътствуетъ твиъ видамъ и соображеніямъ, какими руководился и руководится св. Синодъ при учреждении единовърія и во все послъдующее время до сихъ поръ. И тогда и теперь высшая власть нашей церкви имъетъ въ виду, что разширение церковныхъ правъ для единовърцевъ до тъхъ размъровъ, до которыхъ хотълъ бы распространить ихъ авторъ и въ которыхъ пользуются этими правами сами православные, неудобно и даже совстмъ пока невозможно, прежде всего потому что 1) православная церковь во всякомъ случат имъетъ полное право и долгъ, какъ въ томъ не сомнъвается конечно и авторъ, содержимый ею согласно со всею восточно-православною церковію обрядъ предпочитать единовіврческому, почитать его болве правильнымъ этого последняго; а главное 2) для всехъ и каждаго изъ насъ, а тъмъ болъе для церковной власти ясно, что единовърцы, говоря вообще, къ православному обряду относятся подозрительно, считая его еретическимъ или по крайней мъръ извращеннымъ и неправильнымъ и потому, повторяемъ, они въ православную церковь не пойдуть и принимать въ ней Св. Таинъ, кромъ смертной нужды, не станутъ, какъ ни уравнивайте ихъ въ церковныхъ правахъ съ православными; мы

говоримъ все это, само собою разумфется, относительно громаднаго большинства единовърцевъ. А отсюда 3) понятное дъло, является самое основательное опасеніе предоставленіемъ единовърцамъ церковныхъ правъ во всей безграничной широтъ-не вивдрить въ церковь этихъ единовврцевъ, а скорве создать собственными руками самой церкви, на мъсто теперешнихъ единовърческихъ приходовъ отдъльную независимую единовърческую уже церковь, всего скорве не только не поддерживающую съ нами "единенія духа въ любви и послушаніи", какъ говорилъ покойный митрополить Филареть, а еще пожалуй враждебную православной. Въдь эти люди въковымъ опытомъ доказали свою готовность за преданія человическая преступать заповидь Божію, оставить вяшиця закона... Нъть, высшій руководитель и глава церкви Господь Інсусъ Христосъ сохранить и всегда сохранить нашу православную церковь отъ той глубокой ошибки, какую очевидно предлагаеть ей авторъ. Наконецъ 4) еслибы высшан власть нашей церкви видъла дъйствительную потребность и возможность создать для единовърцевъ положение въ церкви въ предлагаемомъ авторомъ смыслъ, и если бы для этого потребовалось снестись съ другими восточными церквами, съ въдома и съ участіемъ которыхъ наложено соборное запрещеніе на до-никоновскій обрядъ разръщаемый теперь для единовърческихъ храмовъ и приходовъ, то за этимъ ни въ какомъ случав не могло бы остановиться дело. Авторъ говоритъ, что "по причинамъ" для него "неизвъстнымъ, при учрежденіи единовърія не сочли нужнымъ обратиться къ восточнымъ патріархамъ". Да, не сочли не только нужнымъ, но даже возможнымъ обращаться къ восточнымъ церквамъ, но только по причинамъ совершенно понятнымъ: ищущіе общенія съ цервовію раскольники поставили такія условія для своего присоединенія, которыми положительно озадачили митрополита Платона и московское духовенство, и по которымъ никавъ нельзя было полагаться на безусловную благонамъренность и искренность присоединяющихся; какимъ же образомъ и такъ-сказать съ какими глазами наша церконная власть вошла бы въ сношение съ восточными церквами по такому сомнительному делу, за все последствія котораго она сама не могла поручиться? И вотъ наша церковь должна была остановиться на этой именно, какъ говорить авторъ, "условной и половиной мъръ", на учреждении единовърія, которымъ съ одной стороны она спъщила умиротворить совъсть всъхъ исвренно ищущихъ спасенія въ союзъ церкви Христовой, окавывая имъ всяческое снисхождение и благословляя для нихъ ихъ отдъльный обрядъ ради примиренія въ высшихъ и важнъйшихъ предметахъ, (но гдъ примъняется списхождение, тамъ умъстно ли настанвать на прави, да еще въ требовательномъ смысль?); а съ другой, ограждая собственную неприкосновенность и спокойствіе, а вивств и достоинство своего обряда, и не желая создать при этомъ поблажки или поощренія какимълибо заносчивымъ вожделеніямъ, она постановила для этихъ присоединяющихся къ ней нъкоторыя внышнія условія церковнаго положенія, которыя, отнюдь не препятствуя удовлетворенію потребностей спасенія, должны бы потому умиротворить ихъ совершенно. Такимъ образомъ указаніе автора "главной и существенной причины чурежденія единоварія обставленнаго изваетными условіями, оказывается вполнъ несостоятельнымъ. За сношениемъ съ восточными церквами или патріархами, повторяемъ, дъло не стало бы; но только наша церковная власть за окончательнымъ разръшениемъ соборныхъ клятвъ положенныхъ на обрядъ могла и можеть обратиться къ этимъ церквамъ и патріархамъ только при совершенной безопасности со стороны неумъренныхъ поборниковъ обряда, при полной обезпеченности сповойнаго положенія и достоинства со стороны дальнайшихъ видовъ и намъреній старообрядства.

Всъми изложенными соображеніями, полагаемъ, всячески отклоняется отъ нашей церкви и то слагаемое на нее авторомъ нареканіе въ "противоръчіи", въ какомъ будто бы "находятся правила 1800 года съ постояннымъ ученіемъ церкви о свободъ обряда". Вотъ ужь и ученіе... Не слишкомъ ли сильно сказано? Не достаточно ли бы сказать, что церковь практиковала въ язвъстныхъ случаяхъ эту свободу, допускала ее? Но допускать не значитъ учить? Между тъмъ авторъ на вопросъ о томъ: "ограничивая свободу употребленія сихъ (единовърческихъ) обрядовъ, достигъ ли митрополитъ Платонъ по крайней мъръ той цъли, которую имълъ при этомъ преимущественно въ виду, т.-е. полнаго согласія установленныхъ имъ правилъ съ соборнымъ постановленіемъ 1667 года", отвъчаетъ отрицательно. Но прежде всего, съ чего это авторъ взядъ, будто митроподитъ Платонъ держаль эту цвль преимущественно? Самая главная и значить преимущественная цваь его при этомъ состояла въ томъ, чтобы прежде всего удовлетворить насущнъйшую религіозную потребность людей исиренно ищущихъ спасенія въ союзъ церкви Христовой. А что касается до согласія установляемых вить правиль съ соборнымъ постановлениемъ 1667 года, то ему хорошо было извъстно, что церковь православная никогда не постановляла и не постановить такого опредвленія, которымъ бы отказывала въ общени съ собою людямъ едичомысленнымъ съ нею въ въръ и таинствахъ и всегда конечно готова оказать снисхожденіе приходящимъ къ ней относительно обряда, если въ немъ, при нъкоторой разности съ обрядомъ содержимымъ ею самою, не заключается однако ничего противнаго въръ православной и если притомъ съ этимъ обрядомъ присоединяющиеся не связываютъ какихъ-либо нареканій на эту церковь; ему хорошо было извъстно, при какихъ именно условіяхъ и соображеніяхъ наложены соборныя влятвы на обрядъ, и потому онъ съ совершенно спокойною совъстію могь представить высшей власти церкви ходатайство о принятіи въ общеніе такихъ людей, которые приходять и просять этого общенія хотя и съ удержаніемь ихъ излюбленныхъ обрядовъ, но съ совершенною покорностію цервви православной и безо всякой дурной мысли, безо всякаго предъубъжденія противъ обряда православнаго. Такимъ образомъ сначала митрополить Платонъ, а потомъ высшая власть нашей цервви-св. Синодъ, утверждая правила единовърія, отнюдь не противоръчили опредъленію собора 1667 года и если не по буквъ (для буквы собора 1667 года были совствиъ особыя условія, созданныя и поставленныя самими раскольниками), то по внутреннему смыслу и духу помышленія и намівреній, что конечло невравненно выше и важите витшней формы или буквы, состоятъ въ нерушимомъ согласіи съ этимъ соборнымъ постановленіемъ Свое иммо на вышепоставленный вопросъ авторъ старается подтвердить темъ, что будто бы соборъ 1667 года "воспрещаль разръщенные правилами 1800 года обряды безусловно". Но это неправда, въ самомъ существъ дъла условіе необходимо состоитъ здесь самымъ живымъ, насущнымъ содержаніемъ, потому что сами раскольники безусловно связали обрядъ съ существомъ вёры,

такъ что у нихъ одно безъ другаго было нем зслимо; а потому и самая безусловность наложенных соборомъ илятвъ на обрядъ была существенно невозмож за; сваженъ болье, условность этихъ клятвъ была внутренно неизбъжна, неотразима. Утвержденіе автора о безусловности этихъ клятвъ было бы только въ такомъ случав справедливо, еслябы раскольники брали и мыслили обрядъ взятый самь по себъ и не соединяли его такъ ръшительно и безусловно съ существомъ въры, а затъмъ съ худами и проклятіями на церковь. Проклиная православный обрядъ, раскольники имъли въ виду проклинать и дъйствительно проклинали самую въру православную, по итъ мивнію, этимъ обрядомъ испорченную; какъ же вы хотите, и не напрасны ли здёсь всё ваши усилія довазать, чтобы клятвы положенныя на раскольничій обрядъ могли быть безусловны? По самой внутренней силв вещей это невозможчо. По той же самой причинъ соборъ 1667 года особо не выразиль условности налагаемыхъ имъ клятвъ, а именно потому, что раскольники такъ неразрывно связывали обрядь съ существомъ въры, что особенно въ то время никому и въ голову не приходила отдёлимость для нихъ одного отъ другаго, никто и представить себъ не могъ, чтобы можно было мыслить обрядъ взятый отдельно отъ существа веры, такъ что сказать: клятвы собора положены на обрядъ, означало то же самор, что сказать: клятвы положены на противление и всяческое поношеніе церкви; такъ какъ, говоримъ, раскольники прокляди церковь именно за обрядъ и ни за что болве. Понятно потому, чло вогда мигрополиту Платону, а потомъ самому св. Синоду пришлось впоследствіи разрешать оть клятев самый раскольничій обрядь, взятый уже самь по себь, то они естественно должны были глубоко задуматься надъ этимъ обстоятельствомъ не потому, чтобы самый обрядъ представляль здёсь собою затрудненіе, а потому что при этомъ трудно было отръщиться отъ опасенія или отъ мысли о томъ, точно ли эти присоединяющіеся въ церкви искретно расположены перемънить свой взглядъ, свою въковую мысль и убъждение относительно значения обряда, и точно ли они, не смотря на разность обряда, которому они прежде придавали такое роковое значеніе, такъ что ни о какой разности въ немъ и саышать не могли, точно ли теперь они искренно готовы признать всю полноту святыни православной цер-

кви сохранившейся неповрежденною и чистою? Полуторастолетній опыть научиль церковь все по отношеню къ раскольникамъ тщательно взвъшивать, со всевозможною осмотрительностію размъривать каждый шагъ свой и не довърять безусловно однимъ словамъ и объщаніямъ; церковь основательно была знакома съ исконнымъ взглядомъ раскольниковъ на обрядъ, знала, что онъ составляеть для нихъ суть вёры и потому конечно нелегко могла повърить ихъ ръшимости и намъренію изменить этотъ взглядъ. Къ глубочайшему сожальнію, последствія вполне оправдали и продолжають оправдывать эту разумную предусмотрительность церкви, такъ какъ, повторяемъ, большинство единовърцевъ и теперь стоятъ въ прежнеиъ роковомъ понятіи и убъжденіи относительно значенія обряда. Какъ же вы прикажете-не только тогда, при учрежденіи единовърія, но даже и теперь смотръть церкви на обрядъ по отношенію къ раскольникамъ? Не правда ли, что церкви необходимо прежде совершенно основательно и твердо убъдиться въ иномъ противъ прежняго взглядъ единовърцевъ на обрядъ и всявдствіе того въ самомъ нелицемфрно-искреннемъ почтеніи и безусловной преданности ихъ къ ней, и потомъ уже вполнъ отмънять соборныя клятвы и провозглащать свободу обряда, чтобы въ противномъ случав благославляя беззавётно до-никоновскій обрядъ, не благословлять вмёств съ твиъ и раскольничьихъ нареканій и провлятій на саму себя. Но такого благопріятнаго момента очевидно еще не наступило для церкви, такъ вакъ единовърцы со своей стороны до сего времени не представили совершенно основательныхъ и усповоительныхъ поводовъ въ тому, чтобы безусловно отложить всякія сомивнія и опасенія на ихъ счеть. Не скажеть ди авторъ при этомъ, что если дъло вообще было здъсь такъ сомнительно относительно "благонадежности настроенія" единовърцевъ искавшихъ присоединенія, то не следовало бы уже и совсемъ учреждать "единовъріе", а прямо бы отказать просителямъ въ присоединеніи? Но ніть, онъ не можеть сказать этого, потому что хорошо знаеть, что церковь Христова неизменно воодушевляеная самою высовою во Христв любовію во всёмъ людямъ, для всвиъ и наждаго открываеть и предоставляеть всв возможные пути и средства въ спасенію, что она глубоко и несомивнео исповъдуетъ возможность спасенія для такихъ людей, которые

содержа нъвоторую внъшнюю разность съ нею въ обрядъ, приходять къ ней въ полнъйшемъ единомыслік съ нею въ въръ и таинствахъ, съ совершенною поворностію и преданностію въ ней и въ безусловномъ исповъданіи ея святости и непорочности и что утверждая единовъріе, она именно искала и призывала въ свои нъдра такихъ людей, какими могли и могутъ быть наши единовърцы, если искренно пожелають этого. И пусть знають эти единовърцы, что для нихъ создано и пребываеть въ церкви такое положеніе, въ которомъ церковь совершенно умиротворяєть ихъ въ себъ присущею ей благодатію Св. Духа и благословляеть, если они глубоко признають и почитають ея святыню и искренно со всею полнотою любви и преданности присоединяются въ ней хотя бы путемъ единовърія; но въ которомъ однако же вмъсть съ тъмъ блюдется для нихъ и отлученіе, такъ что и самыя соборныя клятвы пребывають на нихъ во всей силь, какъ и на раскольникахъ, если они относятся въ ея святынъ подозрительно и съ недовъріемъ, и если они лицемърно присоединяясь къ ней путемъ единовърія, на самомъ дълъ въ глубинъ своей души, своихъ сердечныхъ расположеній и намфреній, устраняются и удадяются отъ исвренняго союза и общенія съ нею.

Далве, условность налагаемыхъ клятвъ действительно не была выражена соборомъ опредъленно. Но скажите, удобно ли было съ другой стороны для церкви, предавая отлученію возмутившихся противъ нея непокорныхъ, въ то же время благословлять тоть самый обрядь, который сталь символомь этой непокорности, стимуломъ и средоточіемъ самыхъ невъроятныхъ нареканій и проклятій на церковь? Тогда раскольники имъли бы право сказать, что если законенъ ихъ обрядъ, то законно и ихъ возмущение и ихъ протестъ изъ-за его исправления; да и въ самомъ этомъ исправленіи, значитъ, не было нивакой потребности; не правда ли, что здъсь въ ожиданіи могь быть только необовримый хаосъ, непроходимое смъшение понятий? Могли бы сказать и сказали бы это пожалуй еще не одни раскольники, что церковь сама виновата, поднявъ ни изъ-за чего все дело и безъ всяваго повода и нужды возбудивъ столько шума и волненія. Кромъ того, авторъ рекомендуя церкви провозгласить свободу обряда, не соображаеть того, что этого не повволили бы сами раскольники; въ самомъ дълъ, если бы церковь провозгласила,

что обрядъ не составляетъ существа въры, то можно себъ представить, какъ бы она этимъ еще болве возбудила и усилила волнение раскольниковъ, которые отвели обряду такое первенствующее значеніе въ дълахъ въры! Естественно думать, что во вевхъ этихъ случаяхъ расколъ еще не такъ бы пріумножился. Между твиъ, соборныя клятвы на обрядъ имъли безъ сомивнія громадное вліяніе и последствія: решительнымъ воздействіемъ на совъсть върующихъ они должны были ръзко ограничить распространение соблазна и очень очень многихъ слабодушныхъ и колеблющихся--однихъ удержали на пути въ расколу, а другихъ болье укрыпили въ православіи. И опять-таки семому обряду придаль здесь значение мятежь противь церкви и затемь всв эти нареканія на нее и проклятія; а потому соборъ наложиль свои клятвы на обрядъ, какъ на причину въ неразрывной связи съ ея дъйствіемъ, въ томъ соображеніи, что если слишкомъ преступно дъйствіе, то не можетъ оставаться безукоризненною, по крайней моро должна быть всячески отклоняема и причина его неибъжно производищая. А потому вполнъ резонно и справедливо наложены соборныя клятвы и на самый обрядъ. Затемъ авторъ излагаетъ три существующія мивнія относительно клятвъ собора 1667 года, которыя мы и должчы разсмотреть.

Первое изъ этихъ мивній-чисто раскольничье, по которому клятвы эти признаются положеваными на самыя особенности обряда, такъ что они сохраняють якобы свою силу для всехъ, какъ предшествовавшихъ, такъ и последующихъ за соборомъ временъ и тяготъютъ на всей русской церкви державшейся этихъ особенностей и существовавшей до собора. Такое митніе о клятвахъ очевидно измышлено явными противниками православной церкви къ большему обвинению ея во всякихъ небывалыхъ неправдахъ и погръшностяхъ и потому не заслуживаетъ того, чтобы на немъ останавливаться. По второму мивнію, клятвы эти, не касаясь церкви существовавшей съ неправильнымъ обрядомъ до собора, распространяются на всехъ техъ, кто станетъ держаться этого обряда после соборнаго о немъ определенія. Этого мивнія держится авторъ и потому намъ следуєть остановиться на немъ съ надлежащимъ вниманіемъ. Выраженное въ этой первоначальной формъ, митніе это должно быть признано справедливымъ, хотя туть является очевидная недосказанность; но въ

дальныйшихъ на него резъясненіяхъ авторъ подрываеть это мижніе именю твиъ, что усиливается извлечь изъ него доказательство для подтвержденія той, господствующей во всей книгь его, мысли, якобы правила единовфрія состоять въ явномъ противорвчін соборнымъ нлятвамъ. Въ виду этой мысли авторъ утверждаетъ, что "послъ соборнаго опредъленія 13 мая 1667 года члены русской цергви не имъли свободы слъдовать (а для чего бы православному человъку могла понадобиться такая странная свобода дълать что ему вздумается, лучше сказать, такое своеволіе?), по своему выбору прежнему или новоисправленному обряду", и что "изреченныя соборомъ отлучение и клятва отсъкали отъ церковнаго общенія всякаго, кто не соглашался измінить прежнему обряду, хотя бы онъ при этомъ былъ во всемъ прочемъ покоренъ церкви и желаль пребывать въ ея общеніи". Прежде всего мы должны здёсь указать на то, что изложенное мизніе страдаеть односторонностію въ томъ отношеніи, что въ немъ обрядъ мыслится взятый самъ по себъ, оторванный отъ почвы, на которой вознивло все дъло изъ-за него, отъ почвы своего происхожденія въ этомъ его видъ, въ которомъ онъ именно и осужденъ церковію, и потому лишенный своего внутренняго исторически сложившагося для него содержанія, отрышенный отъ всего существенно его здесь составляющаго, безъ котораго онъ съ перваго же момента своего появленія сталь немыслимь. Извъстно, что всъ неподчинившіеся соборному опредъленію 1667 года оставили церковь именно изъ-за обряда и ни изъ-за чего болъе и оставили ее съ проклятіями. Какъ же авторъ хотель бы, чтобы по крайней мірт ніжоторые изънихъ могли остаться въ церкви, какъ онъ говоритъ, "имъя свободу слъдовать по своему выбору, прежнему или новоисправленному обряду", когда объ этомъ новоисправленномъ обрядъ никто изъ этихъ неподчинившихся соборному опредвленію и слышать не могь, а віздь клятвы-то явились въ извъстной формъ въ соображении съ этимъ обстоятельствомъ, когда всв эти люди пожелавшіе остаться съ до-нивоновскимъ обрядомъ, изъ-за этого единственно новоисправленнаго обряда, всв безъ исключенія провляли церковь православную, называя ее еретическою, говоря, что ея таинства не таинства и пр. и что въ ней царствуетъ антихристъ? Возможно ли послъ этого еще предполагать для того времени, чтобы могли оказаться

тогда такіе люди, которые пожелали бы остаться въ церкви съ своимъ до-никоновскимъ обрядомъ и чтобы самыя соборныя клятвы потому могли явиться въ условной формъ? Мы говоримъ объ этомъ къ тому вопервыхъ, что авторъ не ограничивается нападками на учреждение единовърія, стоящее будто бы въ явномъ противоръчіи соборнымъ клятвамъ, но и вооружается противъ самыхъ этихъ клятвъ, какъ это будетъ видно ниже, а вовторыхъ что для укръпленія какого бы то ни было мивнія безполезно ставить его на подпорки невозможных случайностей, какъ это дълаетъ теперь авторъ, который, за неимъніемъ какого-либо историческаго факта или указанія изъ церковной практики для подкръпленія своего мижнія о несогласіи правиль единовърія съ соборными клятвами, прибъгаеть нъ отвлеченностямъ и разрушаеть всякую связь съ историческимъ теченіемъ дъла, имъющимъ здёсь такое существенное значение. Въ самомъ деле, не говоря уже о томъ, что не было примъра, чтобы въ то же время кто-либо изъ върующихъ обращался въ церкви съ просьбою о нелишения его общенія за осуждаемый обрядъ, съ которымъ онъ не хотьль разставаться, оставаясь однако "во всемъ прочемъ покорнымъ церкви", и что следовательно для насъ остается по крайней мере совершень о неизвъстнымъ то, вакъ бы въ то время поступила церковная власть въ указываемомъ случав, необходимо опять-таки преимущественно имъть въ виду, что особенно въ то время людьми возмутившимися противъ церкви изъ-за исправленія обряда этоть обрядъ былъ вознесенъ чуть ли не выше всъхъ догматовъ въры; всявдствіе чего не можеть имъть міста никакое серьёзное предположение о томъ, что могли оказаться въ то время такие люди изъ нихъ, которые пожелали бы не то что остаться, а даже имъть вакое-либо дъло или сношение съ церковию измънившею обрядъ и тъмъ повредившею, по ихъ непреклонному мизнію, самую въру. А что такое предположение есть дъйствительно только произведеніе фантазіи автора, это всего очевидніве доказывается тімь, что такихъ людей, которые пожелали бы искренно присоединиться, такъ-сказать вибдриться въ православную церковь съ до-никоновскимъ обрядомъ, какъ прежде не было, такъ и теперь еще нътъ, и сколько извъстно, до сихъ поръ почти ни одного такого человъка не оказалось. Были и есть въ православной церкви люди знаменающіеся двуперстнымъ сложеніемъ, но это не болье

какъ простое недоразумъніе унаслъдованное отъ предковъ, къ которому какъ не соединяющемуся ни съкакимъ худеніемъ святыни церкви, эта последняя оказываеть свое снисхожденіе; въ тому же туть далеко не весь обрядъ, о которомъ у насъ ръчь: у раскольниковъ и единовърцевъ затъмъ еще необходимо слъдуетъ хожденіе посолонь, седмипросфоріе, сугубая аллилуія и т. д. и въ заключение самое главное, извъстная идея, все это проникающая, одушевляющая и объединяющая въ цвлый протестъ противъ обряда православнаго и противъ самой церкви. Не справедливъе ли и сообразнъе съ дъломъ, если не съ самою цълью вонечно, которую преследуеть авторъ и которая состоить очевидно въ томъ, чтобы подорвать авторитетъ того и другаго, т.-е. и учрежденія единовърія и самыхъ дъяній собора 1667 года,--было бы автору, вивсто подобныхъ натяжекъ, которыя онъ допускаетъ представляя невозможные случаи существованія пока еще, можно сказать, небывалыхъ людей, обратить все свое вниманіе и оцінить по достоинству ті ужасно тяжелыя обстоя тельства, въ которыя была поставлена церковь раскольниками провозгласившими на нее страшныя хулы и провлятія изъ-за новоисправленнаго обряда? Не правда ли, что этими провлятіями, которыя повидимому такъ мало интересують автора, ни однимъ словомъ не обмолвившагося о нихъ во всей своей книгъ, раскольники страшно колебали религіозную мысль слабыхъ младенчествующихъ чадъ церкви, страшно угрожали церкви со стороны цълости ея церковнаго союза и такимъ образомъ какъ бы ставили ее въ двоякое положение: или произнести свой судъ и клятву на обряды, съ которыми такъ неразрывно связывали раскольники существо въры и вмъстъ свои хулы на церковь и тъмъ елико возможно ограничить дъйствіе соблазна; или въ виду происпедшаго въ церкви изъ-за исправленія книгъ и обрядовъ страшнаго возмущенія, оставить, отвергнуть это исправленіе и примириться съ раскольниками принятіемъ и установленіемъ въ церкви опять прежнихъ порядковъ, прежнихъ книгъ и обрядовъ? Само собою разумъется, церковь должна была избрать первое; и она избрала его, такъ какъ эта мъра кромъ возстановленія церковной правды была единственною къ возможному умиротворенію церкви. Доказательствомъ правильности такого решенія даже съ практической стороны служить то, что абсолютное большинство православнаго духовенства и народа безусловно подчинилось определеніямъ церкви, оставивъ прежнія вниги и обряды и съ покорностію принявъ новоисправленныя. Но что однако было бы, еслибы церковь въ виду изложенныхъ обстоятельствъ ръшилась на последнюю меру, сделала уступку раскольникамъ и отказалась отъ исправленныхъ ею книгъ и обрядовъ, оставшись при всемъ прежнемъ? Что бы это такое произвели тогда •анатики, стоявшіе во главъ раскольничьяго движенія? Прежде всего они конечно воспользовались бы этимъ фактомъ, чтобы рашительно подорвать достоинство представителей церкви, лишить ихъ довърія народа, а затьиъ произошли бы всевозможные ужасы и бъдствія, какихъ и предусмотръть невозможно, не говоря уже о томъ, что такая мъра была бы очевидною нелъпостію съ точки зрвнія высшей религіозной истины и правды, попраніе которой ради уступокъ грубости и невъжеству должно во всякомъ случав сопровождаться самыми дурными последствіями во встах отношеніяхъ. Объявить безусловную свободу обряда? Но это едва ли еще не хуже, такъ какъ при этомъ не только раскольники, но можеть быть многіе изъ православныхъ (відь совітсьто немощна не у однихъ единовърцевъ) провозгласили бы, что церковь влается туда и сюда, колеблется сама не зная на чемъ остановиться и что истинно и свято; цервовь могла бы такимъ образомъ выставиться плохою ценительницею достоинства истины и окончательно уронила бы себя въ мижніи народа. Этого слядовало непременно ожидать, и это неизбежно случилось бы: тавъ самые лучшіе и избранные изъ единовърцевъ только со вчеращняго дня стали намекать, что самъ по себъ обрядъ не можеть стать несокрушимымъ препятствіемъ къ общенію, между тъмъ какъ громадное большинство самихъ единовърцевъ и теперь несогласно съ этимъ. Словомъ, и на этомъ такъ-сказать среднемъ пути повидимому указываемомъ авторомъ остановиться было немыслимо на со сторовы церкви и достоянства содержимой ею истины, ни со стороны самихъ распольниковъ, ноторые по этому пути безъ сомивнія не последовали бы въ союзв съ церковію, вовсе не приняли бы такой уступки, потребовавъ скорве рвшительнаго изгнанія изъ церкви исправленныхъ книгъ и обрядовъ и поставивъ такимъ образомъ церковь въ неразръшимое затрудненіе. Не заслуживаеть ли здісь самаго полнаго вниманія то замвчательное обстоятельство, которое однакоже проходить у автора незамвченнымь, несмотря на всю тщательность его изысканій, съ вакою онъ не пропускаеть повидимому ничего въ этому делу относящагося, - что соборъ, налагая свои влятвы, ни однимъ словомъ не упомянулъ при этомъ о временахъ прошедшихъ, какъ т.-е. къ нимъ относятся его клятвы, какъ они должны быть понимаемы по отношенію къ нимъ, между твиъ вакъ предъ глазами собора стоялъ тотъ живой фактъ, что руссвая церковь еще вчера содержала этоть самый запрещаемый теперь обрядъ? Не очевидное ли это указаніе на то, что обрядъ этотъ, употреблявшійся до собора по невъдънію, безъ всякой дурной мысли и въ полномъ союзъ и послушаніи церкви всъхъ последователей его, не только не заслуживалъ соборнаго порицанія взятый самъ по себъ, но даже не обратиль на себя никакого вниманія собора по отношенію къ его прошедшему? Значить получается еще ръшительное доказательство того, что по мысли собора клятвы на обрядъ положены потому, что съ обрядомъ нераздъльно соединилось здъсь преслушание церкви, какъ его неотдълимое внутреннее значение и смыслъ. Изъ приводимаго затъмъ для своей цъли подлиннаго текста соборнаго постановленія о клятвахъ, авторъ извлекаетъ доказательство своего мития о томъ, что влятвы эти положены безусловно, и доказательство это является для него не въ какомъ-либо ясно выраженномъ положеніи соборнаго акта, а только лишь въ томъ, что соборъ умалчиваеть здёсь () вакихъ бы то ни было условіяхъ; между темъ мы въ свою очередь имъемъ возможность противопоставить мнънію автора, то ясно выраженное во всемъ изложенім этого авта положение, что соборъ излагая свое "повельние и завъщание" относительно обрядовъ, прямо говоритъ, что онъ предастъ отлученію за непокорность и преслушаніе церкви: "віце кто не послушаеть насъ и не покорится святой восточной церкви и сему освященному собору или начнетъ превословити и противлятися намъ: и мы таковаго противника" и т. д.; но напротивъ, ни однимъ словомъ не выражаетъ той мысли, что онъ проклинаетъ собственно обрядъ безотносительно и безусловно. Этотъ соборный автъ до такой степени замъчательный въ этомъ отношеніи, что самъ собою, своимъ текстомъ и яснымъ смысломъ въ немъ заключающимся рышительно въ пракъ превращаеть всв искусственно

поднятыя и натянутыя возраженія и нареканія, по которымъ выходило бы, что клятвамъ этого собора могутъ внутренно противоръчить правила единовърія, и какъ бы авторъ ни комментировалъ этого акта соборныхъ дъяній, никогда изъ него не выйдеть столь повидимому желаннаго для него подврвиленія той мысли, будто клятвы собора положены на обрядъ взятый самъ по себъ, или что одпо и тоже-положены безусловно, вслъдствіе чего учреждение единовърія составляло бы прямое противоръчіе этимъ клятвамъ. Мивніе автора о влятвахъ соборныхъ такимъ образомъ оказывается очевидно несостоятельнымъ и именно всявяствіе той коренной его ошибки, по которой онъ береть и мыслить обрядь безотносительно, отділяеть его оть настроенія и расположенія лицъ его содержащихъ, отъ той мысли, которую эти лица неразрывно соединяють съ этимъ обрядомъ. Остается затъмъ еще третье приводимое авторомъ мивніе относительно соборныхъ влятвъ, по которому влятвы эти совстмъ уже не касаются самыхъ обрядовъ, а состоятъ на техъ, кто изъ-за нихъ удаляется отъ церковнаго общенія съ хулами противъ церкви. Нельзя конечно сказать, чтобы и это мивніе было совершенно правильно, такъ какъ нельзя утверждать въ строгомъ смыслъ, чтобы клятвы собора совствить уже не относились къ самымъ обрядамъ: повторяемъ, обряды со стороны раскольниковъ оказались такъ нераздёльно соединенными съ хулами и нареканіями противъ церкви, какъ причина съ своимъ дъйствіемъ, какъ тело съ душею, и потому невозможно думать, чтобы эти обряды были совершенно свободны отъ соборныхъ клятвъ, хотя ими проклинается обрядъ не какъ буквальная особенность, а какъ фактъ съ его внутреннимъ содержаніемъ, какъ символъ съ его идеею, составляющею его существо; лучше сназать, клятвы собора и на самомъ обрядъ безъ сомнънія пребывають, но сохраняють на немъ свою силу временную, условную и только тогда вообще перестануть тяготыть надъ этимъ обрядомъ, когда получится то, чего съ самаго первоначальнаго момента проявленія раскола не было и въ настоящее время не имъется, а именно когда получится совершенная увъренность въ отдълимости обряда отъ злой иден его укръпляющей, получится полнъйшее основание брать и мыслить этотъ обрядъ взятый самъ по себъ, когда значить измънится и обновится духовная природа содержащихъ этотъ обрядъ

и нелицемърно, благопріятно расположится въ пользу православной церкви и содержимаго ею обряда. Но до настоящаго времени этотъ отвергнутый церковію обрядъ остается реальнымъ воплощеніемъ раскола, внъ котораго онъ есть пока ни болъе ни менъе какъ простая отвлеченность. Само собою понятно, для нъкоторыхъ отдъльныхъ лицъ въ единовърчествъ клятвы и теперь могутъ не имъть никакой силы и значенія, смотря по настроенію и расположенію этихъ лицъ.

Отвергая вст три приведенныя авторомъ митнія относительно вначенія соборныхъ клятвъ, мы должны установить наше собственное, лучше сказать, мы обязаны выяснить мысль или митніе самой церкви, къ которому мы присоединяемся всею нашею мыслію и встиъ сердцемъ:

- 1) Единственно изъ-за предпринятаго и совершеннаго церковію исправденія неправильнаго обряда, раскольники страшно возмутились противъ церкви, поркали съ нею общеніе и составили свое самочинное сборище; съ тъхъ поръ этотъ неправильный обрядъ содержимый раскольниками сталъ символомъ ихъ преслушанія церкви и потому совершенно справедливо и праведно соборъ 1667 года наложилъ свои клятвы не только на самыхъ ослушниковъ церкви, но и на ихъ обрядъ, какъ воплощеніе злой идеи раскола, внъ котораго этотъ обрядъ сталъ немыслимъ.
- 2) Такой именно взглядъ и такое убъждение относительно раскольничьяго обряда, т.-е. что его вившняя форма существенно неотдълима отъ преступнаго содержанія его составляющаго, существовало въ церкви во всв времена непрерывно, къ чему постоянно заявляяся очевидный поводъ, полнъйшее основание со стороны распольниковъ, которые никогда не переставали напр. православное перстосложение для крестнаго знамения называть печатію антихристовою и т. д. И когда некоторые изъ раскольниковъ, возмущаясь въ своей совъсти своимъ безвыходнымъ положениемъ безъ правильнаго священства и таинствъ церковныхъ, обращались къ церкви съ просьбою о присоединеніи пхъ съ этимъ отвергнутымъ церковію обрядамъ, то церковь, основательно зная ужасныя хулы неизбъжно соединяемыя раскольниками съ мыслію объ обрядв православномъ, понятное дъло, отнюдь не могла довърять искренности ихъ обращенім къ ней и отказывада имъ въ просимомъ общеній, такъ какъ эти ищущіе

общенія и при этомъ случай опять-таки не могли слышать о примиреніи съ обрядомъ православнымъ, чёмъ очевидно подавали прямой поводъ подозравать, что они и теперь не отлагають своихъ худеній по крайней мірт на обрядъ православный. Что не церковь, а именно сами раскольники придавали обряду такое роковое значеніе и твиъ постоянно вынуждали церковь оставаться въ сношеніяхъ съ ними осторожною, это ясно доказывается, между прочимъ, слъдующимъ случаемъ, приводимымъ м самимъ авторомъ, но только для другой цвли. "Въ 1721 году нъкоторые раскольники желали обратиться отъ раскола въ церкви, о чемъ и просили Св. Синодъ чрезъ посредство златоустовскаго архимандрита Антонія". Но такъ какъ они при этомъ не желали перемънить своего обряда на православный, то Синодъ на просьбу о присоединеніи отвъчаль имъ составленіемъ "увъщательныхъ пунктовъ", въ которыхъ хотя и объяснилъ, что "обряды составляють въ церкви вещь среднюю, къ благочестію ниже нужную, ниже вредную", чемъ очевидно показалъ свое сочувствие къ свободъ обряда, но все-таки въ просимомъ отвазалъ на томъ основаніи, что просители "свой сложенія (перстнаго) образъ сдъдали злымъ: не аки бы онъ самъ собою золъ былъ, но яко непокоривый, злой, немиролюбной, гордоеретичествующей совъсти ихъ свидътель есть. И того ради аще кто образъ сложенія раскольничьяго премінити не похощеть, мощно знать, что онъ безответно упрямъ и непокоривъ пребываетъ, и не съ доброю совъстію, но лукаво, лицемърно и коварно приходить къ церковному соединенію". Вотъ живой обращивъ того, какъ церковь мыслила постоянно о раскольникахъ, какое содержала мивніе о ихъ обрядв, а также и ихъ двиствительномъ отношеніи къ обряду православному и о самыхъ попыткахъ ихъ присоединиться къ церкви православной! И какая глубокая правда въ этихъ словахъ Св. Синода! Осмелится ли ето сказать, что церковь была неправа въ своихъ возэрвніяхъ? Не опыть ли жизни постоянно оправдываль и теперь его оправдываетъ, канъ этого не станутъ по совъсти отрицать и сами лучшіе изъ единовърцевъ? Къ глубочайшему сожальнію, въ наше время явилось не мало пререкателей церкви,-къ числу ихъ безъ сомивнія принадлежить и авторъ, -- которые беруть на себя судить дайствія церкви и судять ихъ по бумажнымь документамь казен-

наго свойства, тогда какъ церковь, имъя дъло съ живыми людьми и зная основательно ихъ расположенія и наміренія по живымъ фантамъ, опытно назидается въ благоразумной осмотрительности, и всячески оберегая ввъренное ей святое дъло, тщательно заботится объ удаленіи соблазновъ и искушеній со стороны лести и какихъ-либо враждебныхъ замысловъ и покушеній... А вотъ ея пререкатели въ своихъ пересудахъ, въ силу логической послъдовательности, неизбъжно приближаются къ мысли о томъ, что, отказывая раскольникамъ въ присоединении, церковь якобы не желаеть имъ спасенія чуть ли не по ненависти къ нимъ, и такимъ образомъ становятся открыто на сторону хулителей церкви, которые обвиняють ее не въ той или другой частной и такъ сказать случайной погръщности, что еще въ нъкоторой степени допустимо по отношенію въ помпьстной церкви, а въ целой громадной системъ ошибокъ, практируемой нераскаянно на пространствъ цълыхъ двукъ въковъ, въ страшномъ непроходимомъ и необъятномъ гръхъ, въ которомъ погибло и погибаетъ столько милліоновъ христівнскихъ душъ!!! Возможно ли, возможно ли? Но за ихъ жестокій неправедный судъ, которымъ они судять церковь, да судить имъ Глава церкви Христосъ, который не попустить до конца попирать честь и достоинство Его церкви и воторый говорить, что хула на Духа Святаю не отпустится ни въ сей въкъ ни въ грядущій. Да, повторимъ, клятвы собора дъйствительно положены и на самый обрядъ раскольничій, какъ "свидътель немиролюбной, гордоеретичествующей совъсти" раскольниковъ; и напрасно авторъ истощается въ усиліяхъ отбивать чьи-то возраженія противъ этой несомнівной истины. Съ призравами ли здёсь авторъ ведеть борьбу, или съ действительными мижніями накихъ-либо частныхъ лицъ, -- мы не знаемъ; но знаемъ и утверждаемъ, что церковь наша никогда не сбивалась на этотъ путь, т.-е. чтобы утверждать, будто раскольничій обрядъ свободенъ отъ соборныхъ влятвъ; почему и митр. Платонъ, ходатайствуя предъ Св. Синодомъ о принятіи въ общеніе цервви единовърцевъ, все-таки утверждалъ совершенно справедливо и согласно съ постоянною мыслію церкви, что влятвы собора 1667 года наложены "праведно". Авторъ утверждаетъ, что въ "объясненів" митр. Платона по поводу единовърческаго присоединенія "слышится какъ бы желаніе оправдать себя въ томъ, что

онъ счелъ, при тогдашнихъ обстоятельствахъ, возможнымъ сложеніе соборныхъ клятвъ". Но это неправда, десять разъ неправда. Ни Св. Синодъ, ни тъмъ менъе митр. Платонъ не думали при этомъ случат слагать соборныхъ клятвъ. Авторъ говоритъ—"слышится", но вмъсто того, чтобы тщетно напрягать свой слухъ въ таинственнымъ прислушиваніямъ, гораздо лучше и върнъе смотръть на дъло прямо, какъ его представляетъ въ своемъ "объясненіи" митр. Платонъ, по мнънію я ходатайству котораго учредилось у насъ единовъріе.

3) Но что же такое единовъріе? Не доказываеть ли оно въ самомъ дълъ, что наша церковь перемънила свое мивніе относительно нашихъ раскольниковъ и переръщила вопросъ объ нихъ противъ постановленій собора 1667 года? Отнюдь нътъ. Митр. Платонъ, по почину и ходатайству котораго учредилось у насъ единовъріе, съ замъчательнымъ тактомъ и глубокимъ сочетаніемъ любви и истины, указалъ два основанія для этого учрежденія: "примъръ апостольскаго снисхожденія къ немощнымъ и надежда на пріобрътеніе св. церкви множества человъческихъ душъ". Значить, учреждение единовърія есть акть снисхожденія церкви къ немощной совъсти такихъ людей, которые, ходатайствуя о своемъ присоединеніи къ церкви, могли искренно почитать ея святыню, отлагая всякія худенія на обрядъ православный и вмъсть съ тьмъ желая однако оставаться въ общеніи церкви со своимъ излюбленнымъ обрядомъ. Соборныя клятвы, говоримъ, положены и на самый обрядъ съ извъстнымъ его смысломъ; но церковь здёсь имёла полное право, отнюдь не снимая соборныхъ влятвъ, благословить однако для единовърцевъ употребление ихъ обряда, такъ какъ при этомъ она имъла въ виду, что единовърды перемъняютъ прежнее неблагопріятное отношение въ обряду православному, почитая его святымъ и спасительнымъ, и вообще изминяють свой взглядъ на значеніе обряда въ благопріятномъ для православія смысль; вмъсть съ твиъ, она конечно неотложно имвла въ виду и то, чтобы считая своимъ призваніемъ "пріобрътеніе Христу множество человъческихъ душъ", не лишить спасенія искренно ищущихъ его въ нъдрахъ церкви, не лишить изъ-за обряда, который, если дъйствительно отнять оть него его хульный смыслъ, не можеть стать неразръшимою причиною церковнаго раздъленія. Съ этихъ

поръ, значить, и со стороны приверженцевъ до-никоновскаго обряда по врайней мъръ явилась возможность мыслить обрядъ взятый самъ по себъ, вслъдствіе чего помянутое снисхожденіе, оказываемое церковію, вполив основательно и не противорвчить соборнымъ клятвамъ положеннымъ на обрядъ при другихъ условіяхъ. Если прежнія попытки въ присоединенію со стороны раскольниковъ (напр. 1721 г.), заявлялись неопредъленно и неръшительно, въ видъ какой-то пробы или изследованія того, въ какой степени церковь можеть быть расположена къ удовлетворенію тахъ или другихъ нуждъ и желаній раскольниковъ, причемъ ими не упоминалось о томъ, какого мийнія они продолжають держаться относительно обряда православнаго, то теперь дъло является совствиъ въ иномъ видт: теперь ищущіе присоединенія организовали изъ себя общество, которое открыто и рвшительно вступило въ сношеніе съ церковію чрезъ посредстно митрополита Платона и свое ходатайство о присоединеніи заявило формальнымъ актомъ, въ которомъ ясно и опредъленно выразило свою покорность и полное уважение къ святынъ цервви православной, а также поливищее отречение отъ клятвъ и жуленій на православный обрядъ, и вмёсть изложило откровенно и точно выраженныя условія, на которыхъ должно состояться ихъ присоединение къ церкви. То правда, что еслибы эти присоединяющіеся были проникнуты совершенною любовію и безусловною покорностію церкви, то они не стали бы упорно настаивать на содержаніи своего излюбленнаго обряда несогласнаго съ содержимымъ отъ первыхъ въковъ христіанства и до нынъ во всей восточной православной церкви непрерывно и потому очевидно неправильного, не задумались бы отложить этотъ издюбленный обрядъ и принять обрядъ содержимый церковію. Но что же дълать съ немощами человъческой совъсти? Церковь, руководимая апостольскимъ примъромъ снисхожденія къ немощнымъ (Дънн. 15, 28), имъя въ виду важнъйшую и высочайшую пъль спасенія върующихъ, съ любовію и снисхожденіемъ принимаеть ихъ къ себъ, благословляя имъ употребление ихъ обряда отличнаго отъ обряда православнаго, не желая ничтоже множая возложити имъ тяюты, развъ нуждных сихъ, т.-е. полнъйшаго единомыслія въ върв и таинствахъ. Такимъ образомъ отнюдь не измъняя своихъ отношеній къ раскольникамъ и къ ихъ раскольничьему обряду, съ которымъ неотложно соединяется всяческое хуленіе противъ церкви, и отнюдь не перервшая вопроса о соборныхъ клятвахъ, церковь учредила единовъріе для пріобрътенія Христу возможно большаго числа христіанскихъ душъ, для спасенія искренно ищущихъ общенія и освященія въ ея нъдрахъ, оказывая имъ ради этихъ высочайщихъ цълей снисхожденіе и благословляя имъ содержать ихъ излюбленный обрядъ, съ которымъ они не соединяютъ болъе никакого хульнаго смысла насчетъ обряда православнаго и на счетъ самой церкви православной.

4) Мы свазали, что церковь благословила для единовърцевъ употребление до-никоновскаго обряда, не снимая однако соборныхъ клятвъ положенныхъ на этотъ обрядъ; но авторъ, а отчасти, нъ удивленію, и почтенный проф. Нильскій видять здёсь явное непримиримое противоръчіе, котораго однакоже здёсь совсвиъ нътъ. Церковь благословила единовърцамъ употребление ихъ обряда, потому что они предъ этимъ отложили прежнія хуленія и провлятія на обрядъ православный и дали торжественное объщание держаться инаго мизнія и върованія относительновообще церкви православной и значенія обряда въ ділахъ віры: словомъ, дали объщание не соединять съ этимъ обрядомъ прежняго хульнаго смысла, вследствие чего онъ является теперь въ совершенно другомъ виде и съ другимъ внутреннимъ значеніемъ и содержаніемъ; почему церковь справедино усмотрыва здісь основательный поводъ и полное свое право благословить употребленіе этого обряда для единовърцевъ. Но что она не сняла вивств съ твиъ соборныхъ клятвъ, положенныхъ на отвергнутый его обрядъ, на это есть очень важныя причины. Прежде всего конечно причина здъсь та, что собственною властію церковь наша не могла этого сдълать, что для этого ей необходимо снестись съ восточными церквами, принимавшими чревъ своихъ представителей на соборъ 1667 года участіе въ наложеніи этихъ клятвъ; а не сносилась она съ этими церквами по этому поводу, въ эпоху учрежденія единовірія и до сего времени, потому, что для этого ни тогда вполнъ не выяснились, ни до настоящаго времени не созръли благопріятныя условія и несомивнимя ручательства. Извёстно, что единовёрцы однимъ изъ условій присоединенія поставили то, чтобы священниковъ служащихъ въ единовърческихъ храмахъ или приходахъ не требовать на соборныя служенія въ православныя церкви, и темъ очевидно подали поводъ церкви опасаться съ ихъ стороны неискренности, такъ недвусмысленно проглядывавшей въ этомъ странномъ условін, и канихъ-либо тайныхъ если не происковъ, то по крайней мъръ канихъ-либо неблагопріятныхъ въ отношеніи церкви миъній и расположеній, --подали поводъ сомнъваться въ этомъ ихъ новомъ взглядъ на обрядъ и отношеніи въ обряду православному; это при самомъ учрежденіи единовърія. Но и потомъ, какъ извъстно, единовърцы ничего особеннаго не предприняли въ тому, чтобы отвлонить и разсвять всв эти возбужденныя на ихъ счетъ опасенія, такъ вакъ всегда обнаруживали явную наклонность къ обособленности отъ православной церкви и въ доказательство полнаго искренняго общенія съ нею не представили почти ни одного совершенно твердаго факта; кромъ того, въ послъднее время съ ихъ стороны было предпринято даже ивсколько попытокъ къ учрежденію у себя отдъльной самостоятельной ісрархіи, чвиъ помянутыя опасенія, само собою разумвется, могли еще болъе поддерживаться и поощряться. Воть почему церковь до сего времени не предпринимала сношеній съ восточными церквами по дълу о сложеніи соборных в влятвъ! Свое благословеніе на употребленіе до-никоновскаго обряда ей пришлось преподать единовърцамъ какъ бы условно, если т.-е. они не соединяють съ нимъ никакихъ хуленій на обрядъ православный и никакого преслушанія церкви. Но какъ до сего времени, говоримъ, не обнаружилось со стороны громаднаго большинства единовърцевъ полнаго ручательства за вполнъ искреннее выполнение этого абсолютнаго условія, то церковь не можеть и не должна ни сама снимать соборныхъ клятвъ положенныхъ на обрядъ съ его хульнымъ смысломъ, каковой смыслъ, можно опасаться и даже быть увърену, остается попрежнему не разлученъ съ этимъ обрядомъ, ни сноситься по этому поводу съ восточными патріархами или церквами, чтобы и самой не попасть въ грубый обманъ и не допустить неисправимой ошибки, и всей церкви православной не впутать въ напрасное волнение и соблазнъ. Только въ такомъ случав, когда вполнъ достовърно и непреложно убъдится церковь въ совершенно благопріятномъ къ себв расположеніи единовърцевъ, она конечно не замедлить вполна законнымъ сиятіемъ

клятвъ съ единовърческаго обряда. Словомъ, церковь благословляетъ для единовърцевъ ихъ обрядъ, если онъ дъйствительно не содержить въ себъ ничего хульного противъ обряда и церкви православной, и въ этомъ случав совершенно умиротворяетъ добрую совъсть единовърцевъ относительно соборныхъ влятвъ, въ чемъ имъ порукою она сама, ея святость и ея божественное право и власть; но не предпринимаетъ надлежащихъ мъръ въ снятію съ этого обряда соборныхъ влятвъ, потому, что остается далеко неудостовъренною въ томъ, точно ли этотъ обрядъ единовърческій совершенно свободенъ отъ всякихъ хуленій на церконь православную. Вотъ почему оказывается возможнымъ и совершенно справедливымъ "совмъстное существование благословенія и клятвы" на одномъ и томъ же обрядъ, причемъ очевидно церковь отнюдь не можеть "казаться противоръчащею самой себъ", такъ какъ она и благословляетъ и проклинаетъ одинъ и тотъ же обрядъ условно. А если кому угодно усматривать здёсь какое-либо противоръчіе или ненормальность, тотъ пусть знаеть, что это не отъ церкви происходитъ и не къ ней относится. Церковь сдълала тутъ все, что могла и должна была сдълатьсъ одной стороны открывая для искреннихъ единовърцевъ полную возможность спасенія въ ея надрахъ и освобождая ихъ отъ соборныхъ клятвъ, которыя не къ нимъ относятся, какъ она имъ въ томъ ручается, а съ другой, ограждая собственную безопасность со стороны неблагонамъренности и происковъ и предохраняя себя отъ ошибки, которая можетъ имъть роковыя последствія.

Воть постоянная мысль церкви о клятвахъ собора 1667 года. Основанныя на этой мысли, существующія отношенія церкви къ единовърцамъ могутъ и должны измъниться съ измъненіемъ обстоятельствъ, если сами единовърцы подадутъ къ тому совершенно твердый и основательный поводъ и несомнънное ручательство. Въдь въ самомъ дълъ обрядъ не догматъ; онъ принялъ страшную силу догмата только въ умахъ раскольниковъ, которые такъ неразрывно соединили съ нимъ существо въры и возстали изъ-за него на церковь; и никто не осмълится думать, а тъмъ болъе еще утверждать, что церковь хотя на минуту поколеблется надъ разръшеніемъ вопроса о самомъ такъ-сказать голомъ обрядъ въ утвердительномъ для полнаго отложенія соборныхъ клятвъ смыслъ, если только получится безусловно върное

и основательное ручательство въ томъ, что съ этимъ обрядомъ не соединяется болъе никакая хула на нее также, какъ нивто изъ разумныхъ и благомыслящихъ людей, съ другой стороны, нивогда серьёзно не останавливался на той мысли, будто бы вся эта раскольничья схизма держалась и держится на одномъ голомъ обрядъ.

Между темъ авторъ усиливается обличать церковь въ противорвчіяхъ самой себв, и въ поискахъ за этими противорвчіями проходить целое поле исторических фактовъ и письменныхъ документовъ, изъ коихъ мы укажемъ на нъкоторые для примъра и укажемъ притомъ такіе, которые стоятъ у автора на первомъ планъ, какъ самые сильные для доказательства его заявленій. Авторъ приводитъ напр. одно мъсто изъ "Пращицы", въ кототоромъ говорится: "аще которые попы дерзнуть тако служити (по старопечатнымъ книгамъ и на семи просфорахъ) противящеся (еще и курсивъ самого автора) восточной и великороссійской церкви и вышепомяненной соборной влятвъ, таковіи суть прокляти и извержени". Авторъ приводить это мъсто въ доказательство того, что, какъ онъ говоритъ, клятвы собора положены на раскольничій обрядь безусловно; но мы уже дали на такую мысль достаточное объяснение и здёсь присовокупимъ, что неподчиняющійся соборному опредъленію церкви "попъ" вполнъ справеддиво извергается и отлучается, и потому это мёсто не можеть представить собою ни малышаго повода къ какому-либо недоразуменію и отнюдь не подврепляеть мысли автора о безусловности клятвъ, такъ какъ здёсь идетъ речь о непокорности церкви. Затъмъ авторъ утверждаетъ, будто при Екатеринъ II "круто измънился взглядъ на расколъ", съ чъмъ конечно согласиться невозможно: основной взглядъ на расколъ со стороны церкви не только "круто", но и никакъ не измънялся и никогда не измънится, пока этотъ расколъ стоитъ на своемъ противленіи цервви неизменно, чему отнюдь не противоречить и тоть приводимый здвеь съ этою цвлію авторомъ фантъ, что "большая часть московскаго духовенства не одобрила предположеній митрополита Платона" при учрежденіи единоварія, "находя ихъ несогласными какъ со смысломъ соборнаго постановленія, такъ и вообще съ образомъ дъйствій русской церкви за прежнее время". Авторъ приводить этоть факть съ тою очевидною целію, чтобы показать, якобы самое учреждение единовърія состоялось при взаимномъ несогласіи и противоръчіи другь другу лицъ стоявшихъ во главъ перковнаго управленія, и въ этомъ случав погръщаетъ въ двоякомъ отношеніи: вопервыхъ, московское духовенство не соглашалось съ предположеніями митрополита Платона вовсе не потому, что находило ихъ несогласными съ смысломъ соборнаго постановленія, на что въ отзыва духовенства по этому поводу нать ни мальйшаго и намека, з потому, что прямо подозръвало, и совершенно резонно, неискренность и заднюю мысль этихъ присоединяющихся объ учрежденіи собственной независимой іерархіи на основаніи благословенія преподаваемаго церковію на ихъ обрядъ, и такое подозрвніе прямо и ясно выразило, --и какъ мітно последствія оправдали такое подозреніе! А что до несогласія предположеній митрополита Платона съ соборнымъ постановленіемъ и съ образомъ дъйствій церкви за прежнее время, будто бы усмотреннаго здёсь московскимъ духовенствомъ, у котораго на самомъ дълъ и мысли о немъ никакой при этомъ не было, то это не болве какъ произвольный выводъ или предположение автора, дълающее своего рода честь его изобрътательности. А вовторыхъ, митрополитъ Платонъ и московское духовенство если и выразили при этомъ какъ будто взаимное несогласіе или противорвчіе, то это противорвчіе только кажущееся и вовсе не могущее служить нь подтвержденію мысли автора, такъ накъ н та и другая сторона съ своей точки зрвнія смотрвла на предметь, который быль именно такого свойства, что неизбъяво вызываль на себя двъ точки зрънія: митрополить Платонъ признавалъ нужнымъ оказать снисхождение присоединиющимся, такъ накъ во всякомъ случав могли и могутъ оказаться по крайней мъръ нъкоторые изъ нихъ, для которыхъ это снисхождение было нужно и совершенно резонно и которые могли надлежащимъ образомъ воспользоваться имъ ко спасенію; а московское духовенство, хорошо знакомое съ убъжденіями и стремленіями громаднаго большинства этихъ завзятыхъ приверженцевъ миниой старины, выразило свое несогласіе съ предположеніями митрополита Платона, лучшему осуществленію которыхъ, по ихъ мивнію, должна была помещать известная закоренелость и упрямство этихъ старовъровъ, и потому это несогласіе насалось не существа самыхъ предположеній митрополита Платона, а ихъ примъненія къ данному случаю. Такимъ образомъ изъ этого мнимаго противоръчія, въ которомъ митрополить Платонъ стоялъ за снихожденіе, а московское духовенство такъ-сказать рекомендовало осторожность, и составилось однако то положение, въ которое поставила себя церковь въ отношеніи единоверія; значить эти мнимые противники выполняли одну и ту же задачу и содъйствовали достиженію одной и той же цели. И много другихъ подобныхъ фактовъ для своей цван приводить авторъ, которые ничего опровергающаго постоянное мижніе церкви не содержать въ себъ и которыхъ потому нътъ никакой надобности приводить и опровергать каждое отдельно. Но истощившись въ доказательствахъ того, что правила единовърія и самое учрежденіе онаго совершенно противоръчатъ опредъленіямъ собора 1667 года, авторъ приходить къ тому заключенію, что присоединеніе къ церкви этихъ единовърцевъ было во всякомъ случав необходимо и для церкви совершенно обязательно, но только это присоединение послъдовало "не въ надлежащемъ порядкъ" и потому якобы не соотвътствуетъ потребностямъ. "Вся бъда въ томъ", говоритъ авторъ, "что власть русской церкви приступая къ столь важному дълу... не остановилась на мысли о сношении съ восточными патріархами". Но мы уже указали, почему церковь не предприняла этого сношенія и потому продолжаемъ утверждать, что "бъда" вовсе не въ томъ, въ чемъ ее указываетъ авторъ, а въ томъ, что съ такимъ удивительнымъ равнодущіемъ или невъдъніемъ онъ просматриваеть, -- что единовърцы, со своей стороны, не представляють совершенно основательныхъ данныхъ и твердаго ручательства въ тому, чтобы церкви возможно было сивло вступить на путь этихъ сношеній съ восточными патріархами, безъ всяваго опасенія быть самой обманутою и ввести въ соблазнъ этихъ восточныхъ патріарховъ. А потому нътъ ниваной существенной потребности съ "любопытствомъ дознаваться, что именно удержало Св. Синодъ отъ своевременнаго сношенія съ восточными патріархами", и "отыскивать въ давнихъ дълахъ синодскихъ какой-либо слъдъ, по коему можно было бы дойти до искомой цвли", такъ какъ все это понятно безъ особенныхъ изследованій. Впрочемъ и по воззренію самого автора, проводимому имъ въ другихъ мъстахъ и съ другою целію, такое сношеніе съ восточными патріархами не вызывалось нивакою

особенною нуждою; въдь на составленный по дълу раскола соборъ русская церковь пригласила восточныхъ патріарховъ именно потому, что раскольники произвели страшное возмущение въ церкви, провозглашая ее изъ-за обряда еретическою, -- возмущеніе, которое потому необходимо было обсудить, опредвлить и сколь возможно укротить общимъ голосомъ восточно-православной церкви. А теперь при учреждении единовърія, совствить иное дъло, -- предполагалось по крайней мъръ, что эти присоединяющіеся оставляють расвольничью худу на церковь и признають святость этой церкви, отлагають прежнее преслушание церкви и покоряются ей, и значить церковь теперь имъда дъло уже съ однимъ обрядомъ взятымъ самъ по себъ, безъ прежняго его хульнаго смысла, вызвавшаго на него соборныя клятвы, причемъ понятно, и могла уже обойтись безъ участія восточныхъ патріарховъ, употребляя то самое право, принадлежащее каждой помъстной церкви относительно свободы обряда, на которое самому автору неодновратно приходилось указывать такъ усердно и настойчиво въ другихъ мъстахъ, когда ему требовалось поставить въ укоръ церкви якобы попраніе этой свободы обряда по отношенію въ раскольникамъ. Съ какой же стати въ сейчасъ приведенномъ мъстъ онъ даетъ вопросу совершенно другой оборотъ и уже утверждаеть, что учреждение единовърія послъдовало не въ надлежащемъ порядкъ и что "бъда въ томъ", что не снеслись съ восточными церквами, причемъ очевидно лишаетъ уже церковь того самаго права насчеть свободы обряда, за которое однако ратуеть въ отношеніи и въ пользу раскольниковъ? По истинъ авторъ неправедный судь судить церкви.

До сего времени авторъ слъдовалъ извъстнымъ, въ главномъ и существенномъ разсмотръннымъ нами путемъ доказательствъ того, что учреждение единовърия противоръчитъ "исконному и всеобщему понятию церкви о свободъ обряда", и кромъ того "оказывается несогласнымъ и съ соборнымъ опредълениемъ 1667 года". Но теперь онъ уже откровенно провозглашаетъ "необходимостъ пересмотра" и самаго этого "соборнаго опредъления 1667 года", а такимъ образомъ вооружается противъ того и другаго,— является пререкателемъ церкви не тольво въ правилахъ единовърия, но и въ самыхъ соборныхъ клятвахъ признаваемыхъ имъ очевидно неправильными, чего правда онъ не выражаетъ прямо

и рашительно, но что тамъ не менае ясно вытекаеть изъ всахъ его соображеній и представленій, лучше сказать что онъ неотложно имъеть въ виду и преследуеть въ целой половине своей книги, вавъ главную и существенную цёль всего имъ предпринятаго здёсь и выраженнаго, такъ что вся эта половина его большой книги написана съ тою именно целію, чтобы доказать, что церковь во всемь этомъ раскольническомъ дълв поступала неразумно и несправедливо, сбиваясь и путаясь въ понятіяхъ и противоръча самой себъ; почему авторъ для разръшенія всей этой путаницы признаеть необходимымъ "общій соборъ" цернви (вселенскій?) Затвиъ авторъ, въ подкръпленіе своихъ мивній объ учрежденіи единовърія и о клятвахъ соборныхъ дълаеть выписку изъ "статьи о единовъріи" профессора Нильскаго, на которой и мы къ свою очередь признаемъ нужнымъ остановиться ивснолько, такъ накъ въ ней оказывается не мало такого, съ чёмъ православная мысль согласиться не можеть. "Если церковь", говарить профессоръ Нильскій, "уб'вдившаяся въ правильномъ смысив обрядовъ содержимыхъ единоверцами (но въ томъ-то и дъло, что она до сихъ поръ не имъла возможности убъдиться въ этомъ совершенно и окончательно; она пока увърена только въ возможности такого смысла и учрежденіемъ единовърія жедаеть предоставить открытое средство этой возможности стать действительностью), нашла возможнымъ дозволять имъ ихъ употребленіе: то, безъ всяваго нарушенія правды, она можеть, не ограничиваясь частнымъ разръщениемъ каждаго вступающаго въ общеніе съ нею путемъ единовърія старообрядца, разръшить вообще плятву собора 1667 года (но отъ того, что здёсь церковь "нашла возможнымъ" сделать, очевидно еще очень далеко до полнаго разръшенія соборной клятвы) изреченную на тэхъ, кто не хотыть принять узаконенныхъ соборомъ обрядовъ, содержимыхъ нынъ православіемъ". Туть очевидная недосказанность: клятва собора изречена на тъхъ, кто не только отказывался принимать православный обрядъ, но и держался своего съ его хульнымъ смысломъ противъ обряда и церкви православной, держался непремънно съ преслушаниемъ церкви. Какъ же возможно желать и требовать, чтобы церковь разрышила влятвы собора "вообще", т.-е. просто не справлянсь о томъ свободенъ ли разръшаемый отъ соборной клятвы обрядъ отъ хульнаго смысла, со-

ставляющаго обывновенно его внутреннее содержание? Церковь некогда не опибалась насчеть истиннаго смысла связаннаго съ респольничьнить обрядомъ, во всв времена его существованія имъла на него ясный взглядъ и до сего времени однако еще не могла совершенно "убъдиться въ правильномъ смыслъ обрядовъ", перешедшихъ изъ раскола въ единовърію; это со стороны внутренняго смысла этихъ обрядовъ, каковой конечно и имъется здёсь въ виду. А если профессоръ Нильскій говорить здёсь о вившиемъ смысле единоверческихъ обрядовъ, то темъ боле церковь не можеть признать его "правильнымъ", такъ какъ этотъ обрядъ, по вившнему своему выраженію, наконецъ не согласенъ съ принятымъ во всей восточно-православной церкви. Такимъ образомъ ни съ той ни съ другой стороны нельзя утверждать въ строгомъ смысле, будто церковь "убедилась въ правильномъ смыслъ обрядовъ содержимыхъ единовърцами". "Такое дъйствіе церкви", т.-е. разръшеніе соборной клятвы "вообще", продолжаетъ профессоръ Нильскій, "не только успоконть самихъ единовърцевъ (испреннимъ единовърцамъ не о чемъ здъсь и безповонться), но будеть въ то же время однимъ изъ самыхъ дъйствительных средствъ къ приведенію на путь истины и раскольниковъ (не только не существуетъ никакихъ основаній въ практикъ жизни для такого пріятнаго предсказанія, но напротивъ есть признаки того, что раскольники такое разрышение обратять совствить по другому направлению, обратять его оружиемъ противъ самой церкви, -- это несомивино). Что бы ито ни говориль, но по нашему искреннему убъждению (такъ оно при васъ и останется если хотите) и по словамъ самихъ раскольниковъ (еще бы по ихъ словамъ!) влятва собора 1667 года, бывши одною изъ причинъ (?) того, что приверженцы церковнаго порадка вещей, существовавшаго до Никона (это хуленіе и провлятіе на церковь? Но такого церковнаго порядка, помилуй Богь, не существовало до Никона) сдълались во второй половинъ XVII въка раскольниками (раскольники могуть конечно говорить, что клятва собора стала причиною раскола, за ужь со стороны профессора Нильскаго поистинъ диковинная вещь думать и провозглащать такую крайнюю несообразность, наруку раскольникамъ-перестанавливать следствіе на место причины и наобороть. Надеемся, въ целомъ міре православномъ никто другой еще не ска-

жетъ. что клятва собора стала "одною изъ причинъ" раскола, такъ какъ сказать этого невозможно ни съ какой стороны и ни въ какомъ смыслъ), служитъ и доселъ главною (?) преградою, препятствующею лицамъ, ревнующимъ за одну букву церковной книги, за наждую мелочь церковной практики, войти въ союзъ съ церковію". Ну и правда же это? Будто эта клятва встрычаеть ихъ при входъ въ церковь, а въ раскодъ они свободны отъ нея мин имъ тамъ легче съ нево? Отчего же это единовърны не сочи этой влятвы "масною преградою, препятствующею имъ войти въ союзъ съ церковію", и вошли въ этотъ союзъ? Совсвиъ не влятва, а нъчто глубово лежащее въ духовной природъ раскольниковъ препятствуетъ имъ "войти въ союзъ съ церковію", а клятва становится для нихъ одною изъ придирокъ къ церкви, новымъ поводомъ къ обличению церкви во всянихъ миниыхъ неправдахъ, благо имъ въ томъ усердствуютъ лица и изъ православнаго общества. "Итакъ", присовокупляетъ къ вышесказанному профессоръ Нильскій, "разръшеніе клятвы собора 1667 года необходимо и по существу дъла (напротивъ, по существу-то дъла оно пока и невозможно), -- разногласіе съ цержовію въ обрядахъ, съ которыми не соединяется никакого неправославнаго мудрованія не такой грахъ, который заслуживаль бы ананемы, и въвиду уничтоженія техъ затрудненій, какія ставить эта влятва на пути искренняго соединенія съ церковію не только раскольникамъ, но и многимъ изъ самихъ единовърцевъ (что именно и какія движенія или дъйствія затрудняются клятвою---это еще вопросъ; не затрудняеть ин она всего скорже горщаго проявленія раскольничьких вождельній?), и наконець для того, чтобы церковь, допустившая употребление этихъ обрядовъ въ единовърін, не казалась по крайней мъръ противорвчащею самой себв (мы уже сказали, почему и какъ церковь допустила употребление этихъ обрядовъ въ единоверии, и что церковь действительно здёсь можеть только "казаться" для кого-либо "противоръчащею самой себъ", а на самомъ дълъ отнюдь не противоръчить себъ). Тогда, и по нашему искреннему убъжденію, только тогда единовъріе сдълается силою, которая соврушить (?) расволь въ самонь его основанів". Да, путемъ той логики, по которой клятва собора признается "одною 49\*

язъ причинъ" раскола и "главною преградою" къ присоединенію къ церкви раскольниковъ и единоварцевъ, е стественно придти и къ тому удивительному заключенію о самомъ основаніи раскола, къ какому приходить г. Нильскій, который видить это основание поддерживающее расколъ, какъ вы тамъ ни умоваключайте, все въ той же клятвъ собора, -- каково? Нътъ, это уже совствиъ изъ рукъ вонъ. "Сокрушить раско пъ"... но до такого пророческаго оптимизма не увлекается и самъ авторъ разбираемой книги, хотя и солидарный съ г. Нильскимъ относительно беззавътнаго разръшенія соборной клятвы, который говорить однако по этому поводу: "я не смею брать на себя ручательства въ томъ, что соборное ръшеніе состоявшееся въ указанномъ мною смысле (т.-е. въ смысле разрешения клятвъ). имъло бы своимъ непремъннымъ послъдствіемъ многочисленныя обращенія изъ раскола въ православіе" и т. д. А мы со своей стороны признаемъ нужнымъ замътить здъсь, что съ этимъ беззавътнымъ разръшеніемъ соборной клятвы единовъріе дъйствительно сделается силою, но только сомневаемся, чтобы эта сила стала непремънно сокрушать расколъ; не скоръе ли всего она вступить тогда смело и решительно въ борьбу съ самою церковію православною? Можно во всякомъ случав ручаться за то, что нивто не ръшится утверждать, будто для такихъ опасеній нътъ основаній. Что бы ни говориль проф. Нильскій, писавшій всв эти диковинки въ 1870 году, но мы надвемся, что съ тыхъ поръ онъ перемынить свое мныне относительно этихъ предметовъ и думаеть теперь объ нихъ совсемъ иначе. Онъ н дъйствительно перемъниль здъсь свое мивніе, какь это будеть видно ниже. Но по крайней мъръ церковь-то наша имъетъ совсвиъ иное представление объ этихъ предметахъ и отлично понимаеть, что двлаеть и что следуеть двлать; не расплываясь въ иллюзіяхъ и абстранціяхъ, она смотрить на дъло прямо, навъ оно выражается на опыть: вная съ одной стороны съ какимъ непримиримо-фанатическимъ отвращениемъ относятся въ исправленному обряду не только раскольники, но и громадное большинство самихъ единовърцевъ, церковь совершенно резонно и основательно воздерживается отъ безусловнаго снятія соборной клятвы, положенной на обрядъ далено не безусловно; съ другой стороны, желая доставить полную возможность общенія церкви

и спасенія въ ея нідрахь для тіхь изь нихь, кто искренно ръшится отдълить обрядъ отъ существа въры и не поощрять изъ-за обряда церковнаго раздъленія, она учредила единовъріе. вакъ лучшее и очевидное доказательство того, что она не провлинаетъ обряда взятаго самъ по себъ, если съ нимъ не соединяется возмущение или преслушание церкви. Чего же еще нужно ен возражателямъ? Они требують отъ нея, чтобы, не ожидан къ тому какого-либо особенно уважительнаго вызова или основательнаго повода со стороны раскольниковъ и единовърцевъ, она провозгласила безусловное признаніе и благословеніе ихъ обряда ржшительнымъ разръщеніемъ п оложенной на него соборной влятвы; но хорошо ли это будеть, и точно ли это послужить къ пользв и славъ церкви? Есть поливищее основание полагать, что нътъ. Церковь готова примириться и примиряется съ такъ-называемымъ старымъ обрядомъ, несмотря на то, что онъ очевидно неправильный, или по врайней мере несовершенный, въ чемъ всехъ и каждаго несомивнио удостовъряеть вся восточная православная церковь; но раскольники и даже единовърцы, --- это должны принять въ самому серьёзному вниманію всв эти невпопадные вдохновители раскола и пререкатели церкви, - никогда надлежащимъ образомъ не примирятся съ исправленнымъ обрядомъ и не только несогласны на безразличное уважение того и другаго обряда, но большею частію самымъ решительнымъ образомъ признають исправленный обрядъ еретическимъ. У насъ на глазахъ единовърческие приходы (о московскихъ единовърцахъ мы имфемъ достовърныя свъдънія больщею частію точно въ такомъ же смысль), которые поражають своимъ непобъдимымъ и отнюдь даже нескрываемымъ отвращениемъ ко всему православному; они не только самымъ тщательнымъ образомъ оберегаютъ себя отъ какого бы то ни было общенія или даже соприкосновенія съ православною церковію и православными братьями, но не пропускають случая резко выразиться на счеть церкви, признавая ее все-таки еретическою и православныхъ еретивами. Если они пользуются православнымъ священствомъ для священнодъйствія таниствъ и отправленія богослуженій и требъ, то потому только н для того, чтобы найти себъ какой-либо выходъ изъ безвыходнаго положенія. При такомъ отношеніи раскольниковъ и большей части единовърцевъ къ православной церкви, скажите чего слъдуеть ожидать, еслибы церковь въ самонъ дъл безусловно признада и благословила прежній обрядъ, съ которымъ по прежнему очевидно соединенъ худьный смыслъ противъ православія? Полагаемъ, даже увърены въ томъ, что отсюда произошло бы въ концъ концовъ отнюдь не примирение и не "сокрушение раскола", а скоръе совершенное обособление, положимъ, единовърцевъ въ отдъльную, независимую, стоящую рядомъ съ православною, церковь, такъ какъ вивств съ безусловнымъ признаніемъ ихъ обряда единовърцы неотложно имъютъ въ виду добиться дарованія имъ своихъ независимыхъ епископовъ и т. д., къ чему уже и сдълено нъсколько попытокъ съ ихъ стороны и въ чемъ имъ въ такомъ случав даже трудно было бы для церкви и отказать, разъ ена вступила бы на путь беззавътныхъ уступовъ въ ихъ пельну. Указывая на необходимость "общаго собора" церкви по этому поводу, авторъ заранве усматриваеть неизбъжнесть для этего собора "убъдиться въ необходимости отмъны прещенія, наложеннаго нъкогда при обстоятельствахъ, въ настоящее время уже не существующихъ", но эти "обстоятельства", канъ извъстве, составились изъ упорства, преслушанія церкви, везмущенія противъ нея, провозглашенія ея обряда и ея самой еретическими и выдаления изъ нея съ хулами и проклятиями. Но все ли это теперь уже отошло въ область темныхъ раскольничьихъ преданій, и настолько ли очистилась наша духовная атмосфера отъ всёхъ этихъ непріязненныхъ для церковнаго мира явленій, чтобы сміло и безъ оглядки, съ полнымъ забвеніемъ прошедшаго можно было обратиться къ рашительнымъ маропріятіямъ въ невомъ вкусъ и къ крутымъ реформамъ по обратному направленію? Увы, многое, очень многое изъ всего этого существуеть и теперь безъ изивненія и во всей прежней силь-наи явно или тайно, и не только между отврытыми раскольниками, но и между самими единовърцами. Значить, не подлежить ни нальйшему сомижнію, что раскольники не вступають въ общеніе церкви путемъ единоварін вовсе не потому, —какъ въ томъ желали бы всехъ и каждаго увърить пререватели нашей цервви,-что соборныя влятым тяготыють на ихъ излюбленномъ обрядъ, --пререватели эти за отысканіемъ здёсь причины слишномъ далеко завхали, по указанію самихъ распольниковъ, в ближе и скорые всего потому, что слишкомъ подозригельно от-

носятся въ самой церкви, считая ее по меньшей мірів не свободною отъ ереси, и въ частности, признавая содержимый ею обрядъ положительно еретическимъ. Все это такъ для всёхъ и каждаго очевидно и понятно, что дъйствительно нъть никакой существенной потребности въ особомъ соборномъ разъяснении влятвъ собора 1667 года; и мы совершенно увърены, что единственно для этого разъясненія никогда не будеть созвань соборъ. По многимъ церковнымъ дъламъ и вопросамъ, между прочимъ и по двлу раскола вообще, соборъ въ высшей степени жедателенъ, особенно конечно въ добрую и спокойную пору государства, каковою однако не можеть быть признано текущее время; но если онъ когда-либо осуществится, -- въ чемъ пожалуй можно и не сомнаваться, -- то смаемъ думать и уварить автора, вовсе не для того, чтобы, какъ онъ говоритъ, "разсматривать двло вновь" и пр., что могло бы только съ одной стороны поощрить упорство раскольниковъ и доставить имъ некоторое торжество въ униженію и оскорбленію церкви, а просто и главивйшимъ образомъ, что касается раскольниковъ, для того, чтобы соборив обратиться къ нимъ и пригласить ихъ примириться съ церковію православною, искренно признавъ ея непорочность, святость и непограшимость, пригласить ихъ войти въ искреннее общеніе съ нею совершенно отвергнувъ прежнік худы на нее и проклятія. Съ указаніемъ автора на необходимость соборнаго разъясиенія клятвъ въ томъ смысле, что они де положены были "при обстоятельствахъ въ настоящее время несуществующихъ" и притомъ на самый вившній видъ обряда безъ отношенія къ его внутреннему смыслу и положенію безусловно, не согласенъ и самъ лучшій представитель единовірія знаменитый Павель Пруссвій (странно, авторъ несравненно больше его ратуеть за права единовърія), который говорить по этому поводу: "я вполнъ соглашаюсь, что по вопросу о клятвахъ собора 1667 года необходимо церковное решеніе; но не въ томъ оно должно состоять, чтобы клятвы сін соборню были сняты или упразднены (какое ръзное противоръчіе сентенціямъ автора и проф. Нильскаго!), а тольно чтобы соборив разъяснень быль смысль оныхъ: за что и на вого онв положены, кто подлежить имъ и на кого онв же простираются". Ужь положительно можно утверждать, что этомы человань во всякомъ случав несравненно лучше автора разби-

расмой вниги и проф. Нильского извёдаль и понимаеть действительныя нужды и потребности единовфрія; и одноложь онъ не признаеть возможнымъ и справедливымъ, какъ они, требовать снятія или упраздненія соборныхъ влятвъ, такъ какъ признасть икъ наложенными "праведно", и такъ какъ онъ очевидно знаетъ или имъетъ въ виду, что опредълить истинное значение этихъ влятвъ по отношенію иъ тому или другому единовърцу вещь очень мудреная, и какъ честный православный христіанинъ, которому принадлежить за то благословение Господа и Его святой церкви, очевидно не желаеть при этомъ потворствовать канимъ-либо сепаратистическимъ стремленіямъ единовърцевъ; и потому требуеть только церковнаго определенія того, къ кому эти влятвы относятся, или на вого они не простираются. Таковое разъясненіе нужно для того, чтобы съ одной стороны совершенно изгладить уже всякую тень сомнения для немощной совести испреннихъ единовърцевъ, а съ другой-лишить возможности извъстныхъ дюдей и самимъ пробавляться неиспренностію и лицемъріемъ и сбивать съ толку другихъ насчеть истиннаго значенія этихъ клятвъ. Вотъ туть мы понимаемъ, что это говорить человъкъ съ совершенно свътлымъ ваглядомъ на дъло, человъкъ отлично различающій понятія и не сбивающійся съ надлежащаго шути; онъ знаетъ; что влятвы собора наложены праведно на обрядь за его худьный смысль, а потому и требуеть только,имъя конечно въ виду внутреннее убъждение каждаго единовърца, оъ ванимъ онъ содержитъ свой обрядъ, -- чтобы церковь выяснила, въ кому и за что именно клятвы относятся, такъ какъ они могуть оставаться во всей силь и тяготьть и на единовърческомъ обрядъ,--смотря по тому, съ кажимъ смысломъ этотъ обрядъ содержится тыми или другими лицами единовырческого общества. Ясно такимъ образомъ, что досточтимый отецъ Павелъ-настоящий единовърецъ, искренно присоединивщийся нъ церкви съ своимъ обрядомъ безъ всякаго хульнаго его значенія или смысла противъ обряда православнаго и безъ всякаго преслушанія цернви, требующій этого разъясненія влятвъ очевидно для того, чтобы каждый единовърецъ по совъсти, самъ для себя, своимъ умомъ и чувствомъ зналъ и сознавалъ, лежатъ ли на немъ эти влячвы, и чтобы толимъ образомъ каждый действичельный преслушнивъ церкви въ собственной его совъсти, раскольникъ да

онъ или такъ-называемый единовърецъ, ясно понималъ и видълъ, что сама по себъ одна вившняя принадлежность въ настоящему единовърческому обществу не укроетъ и не защититъ его отъ праведнаго прещенія лежащей на немъ соборной клитвы. Что касается до "рвзкихъ выраженій", допущенныхъ "въ нъкоторыхъ полемическихъ сочиненіяхъ" и "смущающихъ чтителей глаголемыхъ старыхъ обрядовъ", уничтожение которыхъ "цер ковною властію признаеть вмісті съ тімь необходимымь" отецъ Павелъ; то намъ нажется, что и въ этомъ не могло бы предстоять неотразимой потребности, такъ какъ съ одной стороны, эти выраженія, какъ извёстно, исходили не отъ церкви собственно, а принадлежать частнымь лицамь, и потому церковь не несеть за нихъ прямой отвътственности, а съ другой, нельзя сказать конечно и того, чтобы въ этихъ выраженіяхъ попиралась справедливость по отношенію къ раскольникамъ, которые своими нестерпиными худами и нареканіями на церковь и содержимый ею обрядъ вызывали эти выраженія со стороны ея ревнителей, по слову: отвычай безумному по безумію его, и потому какъ только для извъстнаго лица присоединяющагося изъ раскола въ церкви православной, непосредственно или путемъ единовърія, теряють смысль и силу всевозможныя раскольничьи хулы, отъ которыхъ онъ въ такомъ случав отрекается отъ всего сердца, то вийсти съ тимъ падають сами собою и остаются для него безъ всяваго значенія и помянутыя "резвія выраженія", какъ прямое порождение раскольничьихъ хуленій на церковь и ея обрядъ.

Выше мы сказали, что по мысли церкви единовъріе должно стать извъстною ступенью или нъкоею постепенностію перехода отъ раскола въ церкви православной. И это совершенно справедливо, между прочимъ относительно самой практической стороцы дъла. Въ самомъ дълъ единовърцы, если только они съ теченіемъ времени все живъе и искреннъе станутъ тяготъть къ церкви православной, должны болъе и болъе отлагать обособленность своей церковной практики отъ практики церкви православной и тъснъе сближаться съ церковію для совмъстнаго участія съ православными братьями въ общей церковной молитвъ и таинствахъ; а въ такомъ случат имъ неизбъжно предстоитъ постепенно отлагать свои излюбленные обряды и примиряться съ обря-

дами содержимыми согласно всею восточно-православною церковію, не потому чтобы церковь могла оказывать нетерпимость къ ихъ обряду, а потому что въ самой практикъ вещей совмъщеніе двухъ обрядовъ въ одинъ и тоть же моменть и актъ богослуженія невозможно; единовърцамъ останется полная свобода употреблять свое перстосложение для врестного знамения; а что васается хожденія посолонь, седмипросфорія, сугубой влянауін и пр., а главное отправленія церковныхъ службъ по старопечатнымъ книгамъ со всёми ихъ извёстными погрёшностями и искаженіями, то это само собою разумвется будеть уже несовивстимо и потому невозможно. Вотъ еще одно и притомъ очень важное обстоятельство служащее рышительнымъ указаніемъ того, что церковь сдвивла со своей стороны для единоверія все, что только могла сделать, что больше этого она пока ничего не можеть ни сделать, ни предпринять и что единоверіе при техъ условіяхъ, вакія оно само предложило и которыхъ оно до сего времени не обнаруживало ни мальйшаго намъренія развивать или распространять въ истинно-православномъ духъ какими-либо уступками, поставлено церковію въ самое, какое только возможно для него нормальное и окончательное положеніе, къ которому прибавить что-либо со стороны церкви пока нътъ никакой возможности впредь до усмотринія кавихъ-либо особыхъ условій или заявленій со стороны единовърія. Между тъкъ авторъ въ этомъ отношенін содержить совстяв иной образь мыслей и потому следуеть иному образу заявленій: онъ приступаеть къ церкви съ решительнымъ требованіемъ возвысить положеніе единовърческихъ приходовъ и уравнять единоварцевъ въ перковныхъ правахъ съ православными, словно онъ не знасть, что это по многимъ причинамъ совершенно пока невозможно, что все дъло туть заключается въ томъ, что единовърцы большею частію ни за что не хотять примиряться съ православнымъ обрядомъ, а православная перковь съ своей стороны не находить конечно возможнымъ въ угоду единовърцевъ или кого бы то ни было унижать собственный обрядъ и какъ бы признавать, что во всвять происшедшихъ безпорядкахъ и недоразумвніяхъ виновны не раскольники возмутившиеся противъ нея изъ-за обряда, а сама она, словно, говоримъ, не знаетъ, что церковь такимъ образомъ является защитницею собственныхъ правъ, а отнюдь не угнетательницею правъ единовърцевъ, которымъ она самымъ принятіемъ ихъ въ свое общеніе, хоти и на условіяхъ, достаточно доказала свое сиисхожденіе даже въ ихъ явной нетерпимости въ содержимому ею обряду.

Здъсь мы заканчиваемъ наши замътки на первое "чтеніе о нуждахъ единовърія", предложенное авторомъ "петербургскому отделу Общества любителей духовнаго просвещения еще 18 января 1873 года. На этомъ чтеніи намъ следовало сосредоточиться съ наибольшимъ вниманіемъ, такъ какъ въ немъ опредъленно и пространно выставилъ авторъ провозглашаемыя и защищлемыя имъ съ напряженнымъ усердіемъ следующія подоженія въ пользу единовірцевь, вмість съ главными доказательствами къ подкръпленію этихъ положеній: а) что употребленіе до-никоновскаго обряда соборомъ 1667 года воспрещено якобы безусловно, а потому всв употребляющие этоть обрядь после соборнаго о немъ ръшенія подлежать влятві собора (авторъ воздержался однако прибавить эдъсь, что эта клятва лежить на этихъ людяхъ также безусловно; онъ видимо уклонился усиливать свою рачь или свое положение этимъ выпуклымъ выраженіемъ, которое могло бы оказаться далеко не лишнимъ, еслибы въ глубинъ своей совъсти авторъ могъ согласиться съ очевиднымъ абсурдомъ той мысли, будто церковь въ самомъ деле могле наложить свою клитву безусловно и на голый обрядъ, на счеть котораго несравненно легче конечно сказать, что онъ "воспрещенъ церковію безусловно", нежели сказать, что единственно за содержание его, хотя бы безъ всякой дурной мысли противъ церкви, церковь проклинаеть христіанъ); б) что съ техъ поръ цервовь не перемъняла своего мнънія и постоянно, до самаго учрежденія единовърія, практиковала будто бы безусловное запрещеніе этого обряда; в) но что учрежденіе единовърія янобы противорвчить опредвленіямь собора 1667 года; г) что положеніе единовърцевъ созданное для нихъ извъстными правилами 1800 года, въ православной церкви "безпримърно" и несогласно съ постоянно существовавшимъ въ ней началомъ свободы обряда; д) что будто бы "для устраненія противорвчій необходимъ пересмотръ соборнаго опредвленія 1667 года"; н е) что для такого пересмотра необходимо будто бы "созваніе новаго собора". Воть тв положенія, въ которыхъ авторъ выразиль все, что она ималь

и имъетъ въ виду въ этомъ отношении и что такъ пространно издожилъ въ своей книгъ. Изо всъхъ этихъ положеній мы не нашли ни одного основательно поставленнаго и справедливо утвержденнаго, о чемъ по возможности и предложили необходимыя соображенія. Въ дальнъйшихъ трехъ "чтеніяхъ" авторъ приводитъ и защищаетъ отъ возраженій тъ же самыя положенія; а потому намъ нужно, слъдуя за доказательствами автора и въ то же время избъгая по возможности повторенія прежде сказаннаго нами, отмътить только особенно замъчательныя мъста въ этихъ "чтеніяхъ".

Здесь авторъ по прежнему продолжаетъ ужасаться зредищемъ "безпримърнаго" положенія единовърцевъ въ православной церкви, несогласного съ постоянно существовавшимъ въ ней начадонъ свободы обряда, по прежнему прододжаетъ провозглашать тв условія, на воторыхъ единовврцы приняты въ общеніе церкви, "весьма для нихъ стеснительными", и говорить, что возражавшій ему проф. Нильскій, "противъ этихъ двухъ положеній", т.-е. о свободъ обряда и о безпримърности въ церковной исторім единовърческаго положенія, "не представиль и не могь представить никакихъ возраженій". Что и какъ возражаль вообще проф. Нильскій автору, мы не знаемъ, потому, что не имъли случая ни слышать ни читать этихъ возраженій, надвемся конечно, что онъ вовражаль ему съ полною убъдительностію и основательностію спеціальнаго знанія дала. Извастно однакоже, что далеко не всегда бываеть достаточно одной силы и очевидности доказательствъ для того, чтобы склонить или убъдить такого противника, которому почему-либо нежелательно принять за истину то, что ему довазывають. Со своей стороны мы представили уже объясненіе достаточное, надвемся, для того, чтобы устранить всв эти замвчанія автора относительно безприміврности положенія единовіврцевъ и стесинтельности условій принятія ихъ въ церковное общеніе, и затымь въ подтвержденіе всего сказаннаго нами преждеесли угодно, имъемъ возможность указать еще на то, что представляется немалое затруднение помять, въ чемъ собственно тутъ дъло для автора, какую цъль онъ здёсь преследуеть и какихъ резудьтатовъ добивается, такъ какъ въ своихъ нападкахъ по этому поводу на церковь, во всехъ этихъ похожденіяхъ, которыя онъ практикуеть открыто на пространства уже десяти лать,

онъ едва ли сходится въ своихъ видахъ и разсчетахъ съ самими единовърцами, за которыхъ ратуетъ, едва ли солидаренъ съ ниши въ окончательныхъ цвляхъ. Въ самомъ двле, потрудился ли авторъ предъ тъмъ, какъ взять на себя навойливое попечение о расширеніи церковныхъ правъ единовірцевъ, освідомиться оть нихъ самихъ, чего бы они сами для себя пожелали въ этомъ сиысль. Авторъ можеть здысь замытить намъ, что ему ныть инкакой надобности справляться о стремленіяхъ или желаніяхъ единовърцевъ, что онъ прямо видить открытую перковную неправду или непормальность, и абсолютно вооружается противъ нея. Но мы, напротивъ, позволимъ себъ замътить на это, что авторъ долженъ ясно видъть, что эта ненормальность исходитъ и зависить ни отъ кот инаго, какъ именно отъ самихъ единовърцевъ, а между тъмъ онъ всю вину этой ненормальности объими руками нераздельно слагаетъ на дерковь и обрушивается на нее своими претензіями и обличеніями, изображая въ то же время единовърцевъ какою-то угнетаемою невинностію и вдъсь очевидно гръшить и противъ логики и противъ истины и справедливости. Въ самомъ дълъ, говор имъ, авторъ укротилъ бы свой энтузіазмъ въ преследованіи един оверческих интересовъ, осли бы подлинно ознакомился съ раз счетами и стремленіями единовърцевъ. Впрочемъ неужели при так омъ повидимому тщательномъ изследовании единоверче свихъ потребностей, авторъ не знаеть, что они хотять вовс е не того, что онъ собирается виъ навязать, т.-е. чтобы православные могли безразлично во всякое время ходить въ нимъ на богослужемие со своимъ обрядомъ, котораго, скажемъ кстати, эти единовърцы большею частію и видеть-то не могуть равнодушно, и принимали бы съ ними таинства, а тъмъ болъе, чтобы еще сами они ходили въ православные храмы для общей молитвы и принятія таинъ вивств съ православными, къ чему конечно никакими своими симпатіями не притянетъ ихъ авторъ? Неужели онъ не знаетъ, что они не только не удовлетворятся такимъ уравненіемъ ихъ правъ съ православными, но даже совстви не желають такого уравненія, а имъють въ виду нъчто совстмъ другое, напр. потребовать для себя отдёльныхъ епископовъ и вообще самостоятельной независимой іерархіи, чего они уже и пробовали было достигнуть, но получили ръзкій отказъ отъ того же покойнаго митрополита Фи-

марета, на вотораго такъ часто авторъ желаль бы опираться въ своей единовърческой апологіи, но чего теперь пробують за нихъ добиться, въдениемъ или невъдениемъ, ихъ православные печальники? Поистинъ было бы удивительно, еслибы все это не было досконально извъстно автору, который очевидно имълъ безчисленное множество поводовъ и случаевъ сообразить всв эти положенія со всёхъ сторонъ и со всевозможными ихъ логичесвими последствиями. Возможно ли после этого воздержением, чтобы не придти къ той естественно возникающей здесь мысли, что требуя для единовърцевъ уравненія ихъ въ церковныхъ правахъ съ православными, авторъ имветь въ виду ни болве ни менње вакъ дарование имъ независимой церковной јерархіи, безъ чего это уравнение совершенно немыслимо и безъ чего о немъ очевидно очень странно и совствиъ неумъстно было бы и ръчь заводить, какъ то подтвердять и сами единовърцы? А если авторъ это именно и имъеть въ виду во всехъ своихъ нападкахъ на церковь за единовърческую угнътенность, то намъ кажется, ему бы и следовало прямо повести въ этомъ смысле свою апологію; тогда по крайней мірть было бы совершенно ясно, что ему нужно и чего онъ добивается; а безъ такого прямаго указанія, повторяемъ, остается совершенно непонятнымъ то, для чего бы ему требовалось добиваться для единовърія такихъ уступокъ, отъ которыхъ само оно объими руками открещивается. Если, говоримъ, проводимое авторомъ уравнение единовърческихъ правъ должно въ концъ концовъ въ самомъ дълъ состоять въ полученіи ими независимой ісрархіи, то мы уже отказываемся следовать за авторомъ въ такую даль и покончимъ наши съ нимъ объясненія на этотъ счеть только однимъ замвчаніемъ, что слешкомъ было бы странно, даже позволимъ себъ сказать, совершенно безразсудно со стороны церкви, еслибы она не защищаясь отъ видимо неблагопріятныхъ для ея цілости происковъ еще сама собственными своими руками вручила своему протявнику оружіе для борьбы съ нею. Такимъ оружіемъ несомивню стала бы независимая единовърческая ісрархія, которой потому православная церковь никогда не дастъ единоварію, -- объ этомъ и говорить нечего. Есть впрочемъ еще одна мысль, которую не инфеть ди въ виду авторъ, настаивая на возвышенін церковныхъ правъ единовърцевъ: можетъ быть онъ желаетъ добиться допущенія свободнаго перехода изъ православія въ единовъріе? Но это-одно уже изъ прямыхъ неизбъжныхъ послъдствій учрежденія самостоятельной единовърческой ісрархів в потому въ этой мысли следуеть относиться точно также, какъ и въ мысли объ учреждении этой ісрархіи, такъ какъ и та и другая міра въ конців концовъ безь сомнівнія ведуть діло въ однимъ и тъмъ же послъдствіямъ. Но намъ конечно не было бы и надобности прибъгать къ тъмъ или другимъ предположеніямъ о томъ, въ чемъ именно, по мысли автора, должно состоять это уравнение единовърческихъ правъ, еслибы добиваясь такого уравненія, авторъ опредъленно и совершенно ясно указаль, въ чемъ именно и какихъ правъ онъ требуетъ для единовърцевъ онъ какъ будто уклоняется здёсь отъ определенныхъ и совершенно отчетливыхъ выраженій или указаній и вивсто того продолжаеть сосредоточиваться главнымъ образомъ все на тъхъ же правилахъ единовърія, которыя якобы не согласны съ постановленіями собора 1667 года вслідствіе того, что "ни митрополить Платонъ, ни св. Синодъ своею властію разръшить не могли" соборныхъ клятвъ, почему и должны были "остановиться на полумъръ", ограничиться учрежденіемъ единовърія съ его условіями. Тавое увазаніе "единственно существенной причины" того, почему учреждение единовърія является съ такими ограниченіями, становить автора лицемъ кълицу со встречнымъ указаніемъ совершенно инаго свойства причины того же явленія, указываемой проф. Нильскимъ, который совершенно справедливо утверждаетъ, что "единственная причина, по которой эти ограниченія установдены состояла въ томъ, что настроеніе просителей (единовърчевъ обратившихся съ извъстною просьбою въ митр. Платону) не было вполив благонадежно, что они сами ставили условія мало соотвътствующія искреннему наміренію общенія съ нами, и что такое ихъ настроеніе въ большинствъ единовърческаго общества продолжается даже до сихъ поръ" (цитата изъ автора, который своими словами выражаеть мысль профессора Нильского). Замътимъ здъсь, что въ этомъ мъткомъ и безусловно основательномъ указаніи профессоръ Нильскій совсвих изміняеть свой прежній взглядъ на единовъріе. Какъ прежде, виъстъ съ авторомъ, онъ настанваль на безусловномь разрышении соборных влятвь, утверждая при этомъ, будто единовъріе въ такомъ случат "сдълается

силою сокрушающею расколъ"; такъ теперь напротивъ совершенно опредъленно и ясно онъ указываеть на неблагопріятное для православія настроеніе единов'врцевъ, какъ на "единственную причину, по которой установлены ограниченія для единовърія; а навъ такое настроеніе, по словамъ г. Нильскаго, "продолжается въ большинствъ единовърческаго общества даже до сихъ поръа, въ чемъ нътъ никакого сомнънія, то "настанвать на томъ", говорить профессоръ Нильскій, "чтобы уничтожить между православными и единовърцами всякое различіе.... значило бы работать не на церковь". Очевидно профессоръ Нильскій теперь уже признаеть, что не отмъння до сего времени извъстныхъ ограниченій установленных для единоворія, церковь поступаеть вполно резонно и справедливо; значить онъ признаеть вывств съ твиъ, что и съ безусловнымъ разръшениемъ соборныхъ илятвъ и теперь еще не следуеть торопиться и такимъ образомъ существенно измъняетъ свои прежнія мивнія относительно единовърія. Какъ бы то ни было, это совершенно основательное указаніе на неблагопріятное для православія настроеніе единовърцевъ господствуеть надъ всеми другими резонами и представленіями въ этомъ смысле и наносить решительный ударъ всемъ этимъ иллюзіямъ автора въ пользу расширенія церковныхъ правъ единовърцевъ. Между тъмъ авторъ продолжая настанвать на своей причинъ того, почему единовъріе ограничено извъстными условіями, для подтвержденія своего мивнія очень неудачно обращается въ одному оффиціальному документу, который не только ничего не говоритъ въ пользу этого мивнія, но напротивъ, самымъ решительнымъ образомъ утверждаетъ указаніе профессора Нильского. Документь этотъ, на который мы уже сдёлали выше указаніе, гласить, что московское духовенство, на предварительное разсмотрвніе котораго митрополить Платонъ передаль просьбу московскихъ единовърцевъ о присоединении, какъ на причину къ отназу въ удовлетвореніи этой просьбы, прямо уназало на то, что "московскіе старообрядцы основать свою новую церковь усиливаются на тъхъ своихъ любимыхъ правилахъ (т.-е. на двуперстіи, семи просфорахъ и т. д.), кои отъ православной церяви въ неправильности изобличены, доказаны и проклятію преданы" (курсивъ автора). Не придавая повидимому никакого значенія господствующей мысли этого документа, авторъ подчервиваетъ

въ немъ только два последнихъ слова, хватается за нехъ бавъ за соломенку, чтобы выжать изъ нихъ доказательство въ пользу своего мижнія о безусловности соборныхъ влятвъ, положенныхъ на обрядъ взятый самъ по себъ, и такимъ образомъ, помощая верблюда, является оцъждающим комара. Любопытно проследить, канъ слабо авторъ защещается затемъ отъ помянутаго удара наносимаго его тенденціямъ. Указывая на то, что единовърцы непремъннымъ условіемь присоединенія поставили между прочимъ, чтобы ихъ священниковъ не требовать къ соборнымъ моденіямъ въ греко-россійскую церковь, а также чтобы не<sup>1</sup>принуждать старообрядцевъ къ общимъ моленіямъ съ православными, такъ какъ эти послъдніе "знаменаются тремя персты, брады бріють и прочія имъють несогласія съ древними обыкновеніями" (все это, заметимъ истати, отнюдь не бросается въ глаза автору и не мъщаеть его витузіазму въ хлопотахъ объ уравненіи единовърцевъ въ церковныхъ правахъ съ православными), профессоръ Нильскій говорить: "разглагольствують (единов'врды) о мир'в, любви и соединеніи съ православными (а намъ кажется, что они объ этомъ даже и не разглагольствують), а сами запирають отъ нихъ двери своихъ храмовъ; требуютъ чтобы не было изъ-за книгъ и обрядовъ распрей и взаимной хулы (если только въ самомъ двлъ требують), а сами не пускають священниковъ (своихъ конечно) на православное богослужение; величають себя чадами единыя, святыя, соборныя и апостольскія церкви, а сами когда ведутъ о ней рачь, навывають ее греко-россійскою (значить они не то здесь имъють въ виду). Не имъя возможности отрицать такъ очевидно заявляющагося въ этихъ фактахъ "неблагонадежного настроенія" единовърцевъ, а также и того, что такое настроеніе прододжается и до сего времени, авторъ всетаки однако пытается сначала смягчить это указаніе кое-какимп побочными или косвенными соображеніями въ родъ того напр., что единовърцы не "силою вторглись въ церковь" и не "сами собою восхитили себъ именование чадъ единыя, святыя, соборныя и апостольскія церкви", -- все этс-де сделала церковная власть, которая знала что двлала, которой лучше было известно настроение единовърцевъ и которая, въ случав ихъ неискренности, ни за что не приняла бы ихъ въ свое общение и пр. и пр., а затъмъ, сознавая въ помянутыхъ фактахъ "нъкоторое отчужденіе первыхъ единовърцевъ отъ лицъ обще-православнаго обряда", авторъ усиливается объяснить это "отчужденіе" "всею предыдущею исторією . Онъ повидимому не замічаеть, что это "отчужденіе", лучше сказать, закореньлое отвращеніе этихъ такъ-называемыхъ старообрядцевъ ко всему православному, исторіею можно только объяснять, но отнюдь не оправдывать; а в'ядь, предпринимая свои "чтенія о нуждахъ единовърія", онъ взяль на себя задачу не объяснять только тв или другія историческін явленія съ ихъ результатами, а добиваться изв'ястныхъ правъ для единовърцевъ, чего конечно достигнуть невозможно однимъ объяснительнымъ анализомъ историческихъ фактовъ, а необходимо поставить дело такъ, чтобы выходило возможнымъ для предоставленія извістныхъ правъ единовізрцамъ вполив успоконться насчеть "благонадежности ихъ настроенія" по крайней мъръ въ настоящее-то время, въ чемъ однако авторъ не представляеть никакихъ ручательствъ ни со своей стороны, ни со стороны самихъ единовърцевъ, а продолжаетъ по прежиему только исторически объяснять стоящее у всёхъ и каждаго предъ глазами современное неблагопріятное для православія настроеніе единовърцевъ, объяснять появленіемъ, какъ онъ говорить, "многихъ новыхъ причинъ, которыхъ при учрежденіи единовърія не было". Какія же это причины? Авторъ прежде всего указываетъ при этомъ на "установленіе между православными и единовърцами различныхъ ступеней", которое, значить, раздражаеть единовърцевъ и твиъ препятствуетъ благопріятному ихъ въ пользу православія настроенію, тогда какъ напротивъ это самое "установленіе" различія между православными и единовърцами стоить въ прямой зависимости, какъ отъ своей причины, отъ этого неблагопріятнаго для православія настроенія единовърцевъ. Но такимъ перестанавливаніемъ причины на мъсто дъйствія и дъйствія на мъсто причины авторъ очевидно ничего не докажеть и не опровергнеть. Мы уже не говоримъ о томъ, что авторъ здёсь указываеть вовсе не "новую", якобы "несуществовавшую при учрежденіи единовірія причину", а совсімъ старую, такъ какъ "установленіе" различія между православнымин единовърцами явилось современно съ самымъ учреждениемъ единовърія. "Другая не менъе важная причина", говоритъ авторъ, "это насильственное обращение раскольниковъ въ единовъріе, которое было въ

такомъ ходу въ предыдущее царствованіе и отъ котораго, очевидно, не могло быть иныхъ последствій, кроме усиленія единовърческаго общества членами, прямо враждебными православію и тъмъ болъе для него вредными, что эти неблагонадежные члены пребывають въ наружномъ общения съ церковио". Очень сожалвемъ, что не знаемъ, какъ именно и въ какихъ размврахъ практиковалось это "насильственное обращение раскольниковъ въ единовъріе"; но замътимъ однако, что и оно не могло быть серьёзною причиною указываемаго явленія, такъ какъ "неблагонадежное настроеніе" единовърцевъ, обнаружившись еще при самомъ учрежденін единовірія, значить за цілье десятки літь до царствованія Николая Павловича, въ настоящее время, скорве и върнъе всего, только сохраняется и поддерживается въ единовърческомъ обществъ какъ старое наслъдство. Слъдуеть однако полагать, что эти привлеченные насиліемъ члены единовърія пребывають неохотно въ единовърческомъ обществъ; но въ такомъ случав кто же и что имъ препятствуеть снова возвратиться въ расколъ, когда они знають, что нельзя же состоять въ истинномъ и дъйствительномъ общения съ тою церковію, которую они всячески ненавидять,--что въ такомъ случав къ великому гръху раскола присоединяется еще другой великій гръхъ лицемърія; что отъ такого лицемърно-лживаго союза съ церковію не можеть быть ин пользы, ни спасенія и что навърное въ настоящее время ихъ никто не станеть преследовать за возвращеніе изъ единовърія въ расколь? Да и съ какой стати и въ канихъ интересахъ сами лучшіе и искренніе изъ единовърцевъ терпять въ своемъ обществъ такое двуличіе, и почему они не предложать такимъ людямъ одно изъдвухъ: или войти въ искреинее общеніе съ церковію, или выдълиться въ расколь, если они уже окончательно не имъютъ въ виду примириться въ церковію, такъ какъ они дъйствительно затрудняютъ собою тъсное и искреннее сближение единовърія съ православіемъ? Увы, на всъ подобные вопросы одинъ и тотъ же отвътъ: единовърческому обществу, въ целомъ его составе, нужно напередъ проникнуться лучшими по отношенію въ православію симпатіями и стремленіями, чтобы приступить въ решительнымъ действіямъ, еслибы это интересовало единовърческое общество въ такомъ смыслъ, Авторъ говорить, что помянутыми мёрами насилія единовёрче-

ское общество только "усилилось членами прямо враждебными православію", такъ что у него выходить яко бы меньшинство такихъ членовъ въ этомъ обществъ, между тъмъ какъ сама практика жизни указываеть, что единовърческое общество, въ абсолютномъ большинствъ своихъ членовъ, поистинъ пребываетъ только въ наружномъ общении съ церковию, а на самомъ дълъ заявляеть себя "враждебнымъ православію", такъ что пребывающіе въ искреннемъ союзь съ церковію являются въ немъ какъ бы исключениемъ изъ этого ужаснаго общаго правила. Что касается до самой указываемой здёсь авторомъ "ошибки", то единовърцы могутъ хорошо различать явленія и ясно видеть, что это "ощибка" царствованія, а не самой церкви православной, которая действительно "чуждается, по самому делу своему, принудительного съ нею единенія". Между прочимъ авторъ говорить, что онь вопроса о свободъперехода изъправославныхъ приходовъ въ единовъріе въ своемъ разсужденіи не касался." Но чего же онъ касается и какихъ правъ для единовърцевъ требуеть во всехъ своихъ пространныхъ "чтеніяхъ о нуждахъ единовърія"? Остается опять завлючить, что не инаго чего онъ добивается, какъ именно независимой единовърческой ісрархіи, такъ что никакихъ другихъ правъ не желается и не требуется со стороны самихъ единовърцевъ. Авторъ далве утверждаетъ, что предполагаемому имъ собору по дъламъ раскола "не трудно будеть прінскать средства къ очищенію единовърческаго общества отъ членовъ недостойныхъ общенія съ православною церковію." Но какія же средства можеть прінсвать для этого соборь, если ни сами эти недостойные не пожелають выйти изъ общества, въ чемъ имъ и теперь никто и ничто не препятствуетъ, ни сами единовърцы не стануть принимать никанихъ мъръ въ тому, --что и теперь для нихъ возможно, --чтобы избавиться отъ танихъ непримириныхъ своихъ членовъ? Словомъ, соборъ тутъ ничего не можеть сделать, а если что и постановить, то отъ самихъ единовърцевъ будетъ зависъть повернуть куда угодно такое постановленіе. Тому же самому собору авторъ затвиъ рекомендуеть "привести дело въ такое положение, при которомъ свободный переходъ (туть онъ уже выдвигаеть этоть вопросъ, котораго прежде, говорить, "не касался") изъ православнаго прихода въ единовърческій не будеть иміть иныхъ послідствій,

вромъ общаго блага церкви". Но какъ утвердить "такое положеніе",—не посредствомъ ли учрежденія независимой единовърческой іерархіи, такъ какъ, говоря о "свободномъ переходъ", очевидно хлопочуть уже не о твсномъ сближеніи единовърія съ православіемъ? При тъхъ отношеніяхъ, какія на самомъ дълъ поддерживають единовърцы къ церкви православной, автору трудно указать на другое какое-либо средство, и потому весьма въроятно, что на него именно онъ в разсчитываеть.

Затемъ у автора опять начинаются разсужденія объ "обрядовыхъ особенностяхъ", будто бы безусловно воспрещенныхъ соборомъ 1667 года и противоръчіи постановленіямъ этого собора правилъ 1800 года, причемъ очень пространно излагается исторія его состязанія и устнаго и дитературнаго по поводу этихъ вопросовъ съ г. Нильскимъ. Авторъ при этомъ случав приводить разные исторические факты, напр. какъ антіохійскій патріархъ въ Москви въ соборновъ храми, въ присутствін царя и народа, указываль на три первые перста для врестнаго знаменія, а несогласное съ симъ перстосложение предавалъ проилятию и проч. въ подтверждение той мыски, якобы соборная клятва произнесена на годый обрядь и притомъ безусловно. Но мы опять повторимъ, что всв приводимые авторомъ случач последовали уже тогда, когда раскольничьи страсти изъ-за обряда были въ полномъ разгаръ, когда несомнънно было извъстно, что съ обрядамъ раскольники неотделимо соединяють существо веры, такъчто явъ-за исправленія обряда провозгласили церковь зараженною ересями антихристіанскими и пр. и когда потому церковь и совствить уже не могла поступать иначе какъ поступала, предовъ проклятію поистинъ раскольничій, съ хульнымъ смысломъ неразлучно соединенный обрядь, причемъ объ условности не было и не могло быть не только рвчи, но и мысли, такъ какъ раскольники со своей стороны не только не составляли никакой иден о возможности мыслить обрядъ взятый самъ по себъ, но еслибы сама церковь или вто другой предложиль имъ эту идею, то, безъ сомивнія, они ни за что не приняли бы ее, и еще даже болъе причали бы по этому поводу объ антихристіанскихъ ересяхъ, существующихъ въ церкви. Значитъ, опять-таки авторъ никогда не докажеть, какъ ему того хочется, и не подтвердитъ никакими документами, сколько бы онъ ни перебралъ таковыхъ,

той мысли, будто соборная влятва пребываеть на обрядъ взятомъ самъ по себъ и притомъ безусловно; ибо во всъхъ дальнъйшихъ приводимыхъ имъ актахъ церковь постоянно настанваетъ на одномъ и томъ же, напр.: "аще вто не послушаетъ повельваемыхъ отъ насъ, и мы таковаго противника" и т. д.; значить, церковь вездъ требуетъ себъ покорности и послушанія и вооружается главнымъ образомъ противъ преслушанія ей. А потому всв эти усилія автора извлечь изъ этихъ документовъ доказательства въ пользу своего мижнія о соборныхъ клятвахъ и о противоръчіи имъ правилъ единовърія, оказываются безуспъшными и сустными. Правда, авторъ приводитъ, великое множество относящихся сюда автовъ или документовъ, но во встать ихъ онъ, повторяемъ, не отънщетъ искомаго имъ дъйствительнаго и неопровержимаго доказательства въ пользу своего мижнія. Перечитавъ всё до одного эти приводимыя авторомъ мъста, нельзя ни въ одномъ изъ нихъ найти абсолютнаго подтвержденія мысли автора. Мы конечно не навязываемся въ безусловное довъріе къ нашимъ словамъ, и могли бы привести всв эти мъста отдъльно и подробно; но это завело бы насъ слишкомъ далеко и подвергало бы насъ очевидной опасности истощить теривніе нашихъ читателей, безъ всякой притомъ нужды и пользы для двля; а между твмъ для твхъ, кто пожелаль бы, не полагаясь на наши увъренія, лично и самостоятельно провърить приводимыя авторомъ документальныя указанія, всегда открыта возможность получить желаемое удовлетвореніе, такъ какъ разбираемая нами книга Т. Филиппова, изданная имъ въ текущемъ году въ С.-Петербургв, открыта и доступна для всъхъ и каждаго. Повторяемъ. мы не скоро бы кончили, еслибы рвшили шагъ за шагъ следовать за авторомъ во всехъ его овктическихъ и документальныхъ изложеніяхъ, приспосабливаемыхъ имъ къ подтвержденію однихъ и техъ же его положеній, поставленныхъ въ первомъ его "чтеніи о нуждахъ единовёрія", и затемъ только проводимыхъ имъ, такъ-сказат в переваливаемыхъ въ остальныхъ его чтеніяхъ съ документа на фактъ и съ факта на документъ, съ тщетнымъ намфреніемъ обставить эти положенія всевозможными подкрѣпленіями и доказательствами. Имън въ виду, что и безъ того мы уже довольно продолжительно удерживаемъ вниманіе читателей на такомъ предметь, о которомъ

каждый православный христіанинъ, вдумаясь надлежащимъ обравомъ въ его исторію и обстоятельства, легко составить себъ правильное понятіе и не дасть на немъ сбить себя съ толку накими-либо букварными придирками, и полагая вивств съ твиъ, что на главное и существенное въ книгъ автора, на всъ его шесть ноложеній выставленных въ первомъ его "чтеніи о нуждахъ единовърія" и затъмъ только поддерживаемыхъ и доказываемыхъ въ остальныхъ его чтеніяхъ, мы дали, надвемся, достаточное объясненіе, которымъ въ надлежащей степени обнаруживается несостоятельность этихъ положеній автора, — мы прекращаемъ дальнъйшій разборъ книги, во избъжаніе повторенія одного и того же, чемъ мы и безъ того уже достаточно провинились предъ читателями и чего однако мы никоимъ образомъ избъжать не могли въ слъдствіе того, что авторъ на каждой страницъ своей книги говоритъ существенно объ одномъ и томъ же, повторяя его только на разные лады и примъняясь къ разнымъ случаямъ, фактамъ и документамъ и вовлекая вмъстъ съ собою и насъ въ невольное повтореніе того же для отраженія однихъ и твхъ же положеній.

Намъ остается сказать въ заключеніе, что всё выраженныя авторомъ мивнія по вопросу о нуждахъ единов рія оказываются несостоятельными въ савдствіи именно того, что въ своихъ разсужденіяхъ онъ вообще такъ-сказать летаеть по верхамъ, совсемъ почти оставляя практическую почву вопроса. Между темъ высшая власть нашей церкви поступала и въ данномъ случав неизбъжно должна была поступать совсъмъ напротивъ, такъ какъ раскольники, а затъмъ большею частію и единовърцы, собственнымъ фанатизмомъ и упорствомъ, доказанными ими въковымъ опытомъ, сосредоточивали ея вниманіе, даже понуждали ее обращаться преимущенно въ практической сторонъ дъла. Ей здесь предстояло не рефераты составлять для того или другаго собранія или общества, причемъ такъ удобно бы конечно орудовать одними отвлеченными принципами да началами, а по серьёзнее относиться въ живымъ людямъ съ ихъ очевидными желаніями и стремленіями, обращаться, значить, съ реальною стороною вопроса, чтобы пренебрежениемъ этой последней не повредить безвозвратно самому существу два, и самый гравитетъ принциповъ на дъдъ не свести къ нулю. Зачъмъ, еслибы

предъ нами открыто выступнии все те планы и разсчеты, которые могли содержаться въ тайнъ помышленій нашихъ единовърцевъ въ то время, когда они возбудили, или лучше, возбуждали неоднократно ходатайство о дарованіи имъ независимой ісрархіи, то намъ можеть быть предстали бы адъсь цвлые ужасы для церкви православной... Во всякомъ случав несомивино, что высшая власть нашей церкви имветь на этотъ счеть въ виду много такого, что и на мысль никогда не всходило всвиъ нашимъ расколо-печальникамъ, которые съ ихъ близорукимъ разглядываніемъ бумажныхъ документовъ скользятъ только по поверхности вопроса и безъ дальнаго разсужденія щедрою ружою расточаютъ различныя пререканія и только ставять всяческія затрудненія своей церкви, не видя и можеть быть даже не подоврѣвая того, какая страшная давина непримиримой ненависти и оздобленія блюдется для церкви про всякій случай отъ нашихъ раскольниковъ, да и одникъ ли раскольниковъ?.. Несомивино и для всвиъ и наждаго очевидно, что церковь наша, особенно въ данную пору, окружена страшными опасностями со всёхъ сторонъ; а наши расколоповровители, увеличивая и усложняя съ своей стороны ея затрудненія, устремляются въ одну точку, торопятся вразумлять высшую власть нашей церкви въ такомъ дъль, въ которомъ сами по врайней мёрё очень и очень многаго не знають и не видять, и усиливаются натолинуть эту власть на такія двиствія, отъ которыхъ ничего не можеть быть ни добраго. ни полезнаго, ни для цервви ни для общества.

Свящ. Д. Склобовскій.

27 августа. Г. Острогожскъ.

Примъчание. Когда "Занътни" были уже составлены и приготовлены въ печать, намъ удалось прочитать въ августовской книжкъ "Русскаго Въставна" между прочимъ слъдующую выдержку изъ исторической монографіи по-койнаго митрополита Макарія, изданной въ текущемъ году.



"Однажды Григорій (быв. протопопъ Нероновъ, ставшій во главѣ раскольничьяго движенія) сказаль Никону (после примиренія съ нимъ): иностранныя (греческія) власти нашихъ служебниковъ не хулятъ (Нероновъ разумблъ служебники, которых в самв держался, напечатанные до служебника Никонова поясняеть митроп. Макарій но и похваляють. И Никонъ отвічаль: обои де добры (т.-е. и прежденапечатанные и новоисправленные, пояснение митроп. Макарія), все де равно по ковых хочешь по тьму и служищь. Григорій скавалъ: я старыхъ де добрыхъ и держуся; и принявъ от патріарха бланословение вышель. Воть когда началось единоверие въ русской церкви! Самъ Никонъ благословилъ его и дозводилъ первому и главному вождю появившагося у насъ раскола, старцу Григорію Неронову, какъ только онъ покорился церкви, совершемъ богоотужение по отвропечатнымъ служебникамъ и т. д. Приводимъ это замъчательное историческое указаніе знаменитаго историка нашей церкви, въ виду особеннаго значенія, какое оно имъеть для разоматриваемых въ "Заивткахъ" вопросовъ. Затвиъ изъ той же монограени митр. Минарія становится навізстнымь, что послів того уже кикъ расколь въ нашей церкви состоямся, въ Успенскомъ соборъ, въ присутствии самого патріаржа Никона, одинъ разъ пъли и читали аллилуйя по дважды; а другойпо трижды, и патріархъ этой разниців не придаваль значенія п не обращаль на нее вниманія. Такикъ образомъ ясно, что здёсь изъ глубины несомивиныхъ историческихъ источниковъ до сихъ поръ сирывавшихся въ государственномъ архивъ и другихъ вингохранилищахъ, послъдовали внушетельные ръшающіе отвёты на два вопроса чувствительно затронутые г. Филипповымъ о тожь -- когда у насъ началось единоваріе, и о томъ -- какъ бы поступиль Никонъ или веобще высшая власть нашей церкви въ томъ случав, еслибы въ то же еще время оказвансь яюди, которые обратились бы къ церкви съ просьбою оставить ихъ въ полномъ союзв съ нею, но съ соблюдениемъ ими своихъ изапобленныхъ обрядовъ. Намъ остается здёсь, устраняя самихъ себя. предоставить говорить приводимымъ въ монографія митрополита Макарія фактанъ... Прим. авт.

## PBYL

## ПРОИЗНЕСЕННАЯ ПРИ ОТКРЫТІИ ПРІЮТА ДЛЯ СЛЪПЫХЪ ПРИ МОСКОВСКОЙ ГЛАЗНОЙ БОЛЬНИЦЪ.

За 37 лътъ до настоящаго времени былъ здёсь, по случаю освященія храма, приснопамятный святитель нашъ Филаретъ и выражалъ свою радость объ учрежденіи этого дома науви и милосердія слъдующими словами: "слава Господу чоловъколюбцу! слава Господу свътодавцу! Призрълъ Онъ окомъ божественнаго человъколюбія на бъдствующихъ братій нашихъ, лишенныхъ или угрожаемыхъ лишеніемъ свъта очей, и подвигъ человъколюбіе человъческое устроить для нихъ сіе прибъжище и доставить имъ надежныя средства пропитанія".

Да возрадуется, и мы въримъ, радуется съ нами душа велинаго святителя! Дъло милосердія здъсь подвиглось далъе предположенныхъ ему предъловъ. Вотъ пристанище и върныя средства
пропитанія и для тъхъ, кого врачебная наука признаетъ неизлъчимо больными. "Ничего не могу для тебя сдълатъ", скажетъ
она безнадежно больному; "успокойся, ободрись", скажетъ ему
христіанская любовь: "вотъ тебъ пристанище и обезпеченіе на
всю твою жизнь". Повторимъ же съ сугубою радостью слова
святителя: "слава Господу свътодавцу! слава Господу человъколюбцу" и присоединимъ Его силою и молитвою запечатлънное
слово: "благословенны да будутъ орудія его человъколюбія! Да
изливается на нихъ свътъ Его животворящій"!

И вопервыхъ, въчно благословенна да будетъ память великаго благодътеля Россіи и мученика за всъхъ насъ, Государи Императора Александра Николаевича. Въ благодарность за великіе труды его царствованія задумано это предпріятіе и въ модитвенную память о немъ воздвигнуто сіе убъжище. Тамъ онъ будетъ благодътельствовать несчастнымъ и по своей кончинъ. За симъ да излість Господь Свои великія и богатыя милости на всвять участвовавшихъ въ этомъ деле милосердія доброю ли мыслію, щедрою ли жертвою, или посильнымъ трудомъ!-- Нъть бъдствія на землъ чувствительные бользии. Ныть стращиве бользни, какъ оскудъніе и наконецъ лишеніе зрънія. "И свъть очію моєю, и той ність со мною (Пс. 39, 11), это посліднее и крайнее выражение человъческой безпомощности! Какъ же намъ не прославлять Господа, не благодарить добрыхъ людей, когда это даже со стороны ужасающее бъдствіе человъческое облегчается любовію христіанскою? Господь нашъ Інсусъ Христосъ сказаль некогда о слепце: "ни сей согреши, ни родители его, но да явится дъла Божія на немъ" (Іоан. 9, 3). Воть мы пока еще не видимъ слъпцовъ, будущихъ обитателей этого пріюта, а уже видимъ дъло Божіе, явившееся ради ихъ.

Что же? позволительно ли теперь выразить еще какія-либо желанія и ожиданія! Ахъ! человъческая бъдность такъ велика: кто достаточно наполнить ея бездну? Образецъ милосердія въ Отцъ небесномъ такъ высокъ: кто когда-либо можеть достигнуть его? Одно дъло любви непремънно ведеть къ другимъ, въ этомъ сила добра и тъмъ цъннъе оно въ очахъ Божіихъ, чъмъ шире имъ разверзается область милосердія.

Прежде всего нельзя не пожелать, чтобы добрый примъръ нашель подражателей, и дъло благотворенія здъсь ли или въ иномъ мъстъ по возможности расширялось. По наблюденію врачей, бользнь глазъ въ послъднее время вслъдствіе разныхъ обстоятельствъ особенно усилилась и умножаются случаи безнадежной слъпоты. И отъ христіанской любви требуются новыя и дружныя усилія къ устраненію или смягченію зла.

Нельзя также не пожелать, чтобы тв, которые здвсь найдуть покой, нашли и доступное своимъ силамъ двло и такимъ образомъ могли съ пользою для себя и для другихъ наполнить томительный досугъ свой. Мысль эта относительно именно слв-

пыхъ возникла въ прекрасной душт въ Бозт почившей Государыни Императрицы Марін Александровны. Да упокоитъ ее Господь! Еслибы призртиные здтоь слищы могли что-либо и заработать себт и даже послать туда—своимъ бъднымъ домашнимъ, какъ бы чрезъ вто поднялся и ободрился ихъ духъ!

Бывали примеры, когда съ закрытіемъ виешняго света съ особенною испостію распрывался для сліпых дивный внутренній свыть. Неразсываемая впечатанніями со-вив, душа со всею силою и энергіею устремлялась внутрь себя и тамъ, въ потаенныкъ глубинахъ сердца, открывался ей чудный міръ, красотою и разнообразіемъ, богатствомъ и величіемъ превосходищій и это ввъздное небо и этотъ преисполненный разныхъ тварей океанъ: мірь глубокихь идей, поэтическихь образовь, планительныхь звуковъ. И это въ одной человъческой душъ, о которой не напрасно сказано, что она дороже всего вещественнаго міра; но изъ таинственныхъ оконъ ея виденъ другой, невообразимо богатый міръ, находящійся по ту сторону нашего бытія, міръ блаженныхъ духовъ, и сооредоточенный и усиленно направленный ваоръ иныхъ слепцевъ глубово, глубово прониваль туда. Какія мудрыя рычи, какія сладкія пысни изливались оттуда изъ вдожновенной ихъ души! Конечно здёсь рёчь о Божінхъ избранникахъ, отивченныхъ печатью генія. Но въ нъкотерой степени углубленіе въ этоть внутренній мірь души и видимый оттуда таннственный мірь духовь возножно и для простыхь смертныхь. О еслибы нашлись люди, воторые сумвли бы нъ умственному ввору слаписвъ приблизить эти дивныя красоты невидимато твлесными глазами духовнаго міра! Какъ бы чрезъ это восполнилась и освътилась ихъ спорбиля жизнь!

Но было бы далеко недостаточно, еслибы слащы получили здась уташеніе только для этой жизни. Нать! провраніе душевными очами особенно важно въ дала спасенія души. Лишенный свата очей въ этой жизни, легче чамъ вто другой пойметь, что эначить лишиться невечерняго свата тамъ наважи вачные, и инчто такъ не можеть уташить его, какъ указаніе на этоть вачный свать въ царствіи небесномъ, который нивогда не затиится для любящихъ Бога и привлекшихъ на себя Его благословеніе. Сюда-то въ духовному просващенію слапцовъ святою и освящающею истиною должны быть направлены въ особенности усилія любви христіанской.

Всв ли желанія выражены? Далеко неть! За этими слепцами твлесными мив представляются теперь въ необозримомъ множествъ сабицы духовные, гибнущіе отъ суемудрія и невърія. Ахъ! эта больны еще болье распространена, чымы тылесная слыпота, и главная бъда этихъ слепцевъ въ томъ, что они не чувствують своей бользии, почитыють себя зрячими и охвачены страстыю и другихъ увлевать на свой погибельный путь. Нъногда фарисон съ великою гордостію спрашивали Господа: "еда и мы слепы есмы", в они-то и были слешые, и остались навеки съ своею ужасною слапотой и много другихъ простодушныхъ слапцовъ увлевли вивств съ собою къ погибели. Кто уврануетъ этикъ духовныхъ слепцевъ? Кто ихъ просветить и направить на путь истины? Подобаеть, по слову божественнаго Целителя слепыхъ, вствы намъ дюлати, что можемъ и сумъемъ на благо ближняго п свое, пока день есть, пока продолжается эта жизнь, пока есть силы, пока еще средства въ рукахъ: настанетъ последняя нама минута, придето ночь, тогда никто не можеть ничего сделать, ни для себя, ни для другихъ.

Въ заключение ибсколько словъ къ вамъ, добрые подвижниви благодътельной науки! Вы призваны въ исполненію важивйшей обязанности въ дълъ врачеванія. Пронивнутые чувствомъ своего высокаго призванія, вы сотнямъ, тысячамъ людей подаете облегченіе въ столь тяжкой бользии, какъ бользиь глазъ. Нельзя не сочувствовать, нельзя не уважать вашей просвъщенной и самоотверженной дъятельности. Но особенно утъщительно видъть, что такъ смиренно вы сознаете и эти непреодолимыя трудности на вашемъ пути и такъ ясно видите предъдъ человъческой науки. Мало того: вы пожелали, чтобы всегда у васъ быль на глазахъ поучительный урокъ о несовершенствъ врачебной науки, при всвхъ ея велинихъ успвхахъ. Вы берете нъ себв на руни этихъ неисцъльныхъ слъпцевъ и ставите передъ собою, чтобы они всегда безъ словъ внушали вамъ: тамъ вы совершаете чудеса науки, а вотъ намъ вы не можете помочь. Вы воздвигаете себъ здъсь какъ бы врестъ для постояннаго вразумленія и наученія. Радуясь устроенію этого пріюта для неизлічимо больныхъ, радуемся вмъстъ за вашу науку. Никогда не лишне, напротивъ всегда важно и полезно имъть такіе живые и неумолкающіе уроки предъ собою. Вопервыхъ, напоминаніе о несовертрудамъ, изысваніямъ и открытіямъ въ ея области; потому что, кто знаетъ? — можетъ-бытъ и есть средство помочь кому-нибуть изъ этихъ несчастныхъ, еще не добытое наукой. Вовторыхъ, это смиренное сознаніе своего несовершенства въ добромъ дѣятелѣ будетъ вовгръвать и оживлять вѣру въ всемогущаго и премилосердаго Господа. Въ этой въръ—зерно истинной любви къ страждущему человъчеству со всѣми ея благородными свойствами—привѣтливостью, ласковостью, услужливостью, терпѣніемъ, безкорыстіемъ, самоотверженіемъ—столь много цѣнными, особенно во врачъ. Эта вѣра, согрѣтая любовію привлечетъ на васъ, на ваши дѣло, на ваши домы, на ваши семьи, на всю вашу жизнь Божіе благословеніе.

Да расширяется и да процевтаеть дело врачеванія и благотворенія! Да дасть Господь, по молитвамь и благословенію нашего благостнаго святителя, намь и нашимь потомкамь утвшаться успехами врачебной науки и делами христіанскаго человеколюбія, какъ мы всё преизобильно утёшены нынё этимь доблестнымь подвигомь любви христіанской! Аминь.

Прот. П. Смирновъ

1882 г. ноября 28-го дия.

## CIOBO

ВЪ ДЕНЬ ПОЛУГОДИЧНАГО ПОМИНОВЕНІЯ ВЫСОВОПРЕОСВЯЩЕН-НЪЙШАГО МАВАРІЯ, МИТРОПОЛИТА МОСВОВСВАГО \*).

Подвигомъ добримъ подвизажся (2 Тик. 4, 7).

Въ концъ своего многотруднаго и многоплоднаго апостольскаго поприща великій учитель язычниковъ засвидетельствоваль о себъ: подвигомъ добрымъ подвизахся. Свидътельство это находить полное оправдание въ техъ славныхъ делахъ апостола на пользу новонасаждавшейся церкви Христовой, о которыхъ повъствуетъ намъ книга Дъяній апостольскихъ и говорять посланія самого подвижника. Доброе подвижничество апостола Павла не осталось безъ подражанія. Въ средв святителей вселенской Христовой церкви, въ частности-церкви россійской, мы встръчаемъ сонны пастырей цалыхъ, честныхъ, право правившихъ слово истины, которые являлись въ мъру силъ своихъ нелъпостными подражателями апостола, подобно тому какъ самъ онъ быль подражателемь Христу. Къчислу этихъ пастырей-подражателей доброму подвижничеству апостольскому долженъ быть отнесенъ и архипастырь нашъ, полгода тому назадъ отъ насъ отошедшій; притомъ долженъ быть отнесенъ по преимуществу: ибо его честная жизнь, его добрая двятельность были отмвчены

<sup>\*)</sup> Произнесено въ Канедрадьномъ Чудовъ монастыръ 9-го декабря священняюмъ  $H.\ A.\ E$ леонскимъ.

такими чертами, которыя дають видёть въ немъ подвижника въ собственномъ смыслё слова, сближають сго съ мужами, процветшими и просіявшими въ пустыняхъ, каковы Антоніи, Сергіи, Савватіи. Въ настоящія минуты благовременно остановиться вниманіемъ на этихъ чертахъ; и пусть наше слабое слово о добромъ подвижничестве усопшаго святителя будеть посильнымъ выраженіемъ благоговейнаго почтенія къ его памяти.

Первая черта истиннаго подвижничества есть умерщвленіе плоти, предпринимаемое съ тою целію, чтобы бренное человеческое тело мало-по-малу очищалось, и утончалось и служило для души въ ея стремленіи къ высшему совершенству не отягченіемъ и препятотвіемъ, по добрымъ соювникомъ и послушнымъ орудіемъ; танъ что каждый истинный подвижникъ межеть засвидътельствовать о себъ, вмъстъ съ апостоломъ: умерщвляю тъло мое и порабощаю (1 Кор. 9, 27). И эта подвижническая черта проходить чрезъ всю жизнь почившаго святитетя. По свидетельству самихъ подвижниковъ, опытныхъ въ жизни духовной, наилучшими средствами въ умеривленію и порабощенію тела служать трудь, бавніе и воздержаніе. Кто же скажеть, что нашь приснопамятный архипастырь мало трудидся? Напротивъ, онъ быль мужь изумительнаго, чисто подвижнического труда. Многосложны и трудны обязанности архипастырскія; для надлежащаго ихъ выполненія потребно напряженіе встах силь, имъ необходимо отдать все время, какое только можеть чедовакт, посвятить труду, не доходя до врайняго истощенія, и ихъ брематакъ тажело, что подъ его тяжестію преждевременно истощевають силы многихъ и многихъ изъ нацихъ отцевъ, А почившій святитель свыше тридцати лать ревностно выполняль архипастырскія обязанности въ различныхъ областяхъ русской земли, причемъ тягота ихъ была еще пріумножена многодътнимъ и дъятедьнымъ участіемъ усопшаго въ дъдахъ высшаго церковнаго управленія. И однакоже владыка нашъ не ограничился несеніемъ и выполненіемъ этихъ только обязанностей. Нътъ, въ тв. немногіе часы сравнительной свободы, которые оставались въ его распоряжении, онъ прилагалъ труды въ трудамъ, къ трудамъ обязательнымъ присоединялъ труды добровольные, посвящая себя научнымъ богословскимъ и церковно-историческимъ занятіямъ. И эти занятія не были случайными, отрывочными п

дегними, занятіями для отдохновенія и освъженія умственныхъ силь. Плоды этихъ занятій извъстны всемь; они многочисленны: многочисленны и высови достоинства, отличающія ихъ. Несомивино такимъ образомъ, что для ихъ произведенія былъ неизбъженъ непрерывный, упорный и изнурительный трудъ. Но гдъ же время для отдыха? Какой же отдыхъ? Его не было и не могло быть. Подобные труды неминуемо должны были соединяться съ бденіемъ и среди нихъ необходимо долженъ былъ убъгать сонъ отъ очей труженика. Къ подвигамъ труда и бдънія святитель всегда присоединяль и подвигь воздержанія во всемь, что питаетъ и грветъ плоть. Въ пище и питіи онъ быль неизмънно воздерженъ; а когда послъ его кончины любопытные взоры проникли въ его сокровенное убъжище, то были поражены крайнею скромностію его домашней обстановки и здісь, при самомъ внимательномъ осмотръ, не было найдено ничего что имвло бы цвлію покоить и нвжить твло. Прибавимъ къ этому, что почившій архипастырь, подвизаясь ради умерщвленія и порабощенія тыла, всегда дыйствоваль въ дукі заповідей Христовыхъ. Христосъ Спаситель, давая наставленія Своимъ последователямъ относительно христіанской жизни, между прочимъ относительно подвига поста говорилъ: ты постяся помажи главу твою и лице твое умый. Яко да не явишися человъкомъ постяся, но Отцу твоему, иже въ тайнъ (Мо. 6; 17, 18). И почившій постоянно имълъ предъ собою эту заповъдь, подвизаясь нодвигомъ добрымъ. Онъ не назался унылымъ, подобно лицемърамъ; не помрачалъ лица своего, да явится человъкамъ подвизающимся. Напротивъ, являясь предъ другими, онъ являлся бодрымъ и радостнымъ, украшеннымъ и облеченнымъ въ свътлыя одежды, такъ что для поверхностнаго и особенно предубъжденнаго вагляда онъ могъ представляться человъкомъ свободно польвующимся всеми доступными ему благами. И только глубокому и безпристрастному наблюдателю его сухой станъ, его истощенное и мертвенно-батаное лице ясно говорили, что предъ нимъ, наблюдателемъ-истинный христіанскій подвижникъ, который, накъ скоро достигнетъ своей уединенной келліи, тотчасъ же отложить свои свётлыя одежды, какъ уметы и снова всецёло отдастъ себя подвижническому дъланію, отъ котораго отвлекся на время и по необходимости.

Другая черта истиннаго подвижничества есть нестяжательность. Для людей, неимъющихъ стяжаній, нестяжательность подвигь не особенно трудный: но она является во истину высовимъ подвигомъ въ томъ случав, если человвкъ имветъ въ своемъ распоряженіи обильныя средства, владветь богатствомъ. Въ такихъ именно обстоятельствахъ находился нашъ святитель и однакоже онъ далъ красноръчивыя свидътельства о своей совершенной нестяжательности. Его ученые труды всегда быстро распространялись въ обществъ, невольно привлекая въ себъ своими достоинствами, и изъ цены за эти труды также довольно скоро составилось значительное состояніе. Но не изъ-за состоянія трудился покойный; трудъ его быль безкорыстный и имвль для него значеніе подвига. Потому-то, собравъ состояніе, онъ не задумываясь, отказался отъ него и отдалъ все на пользу высокочтимой имъ науки. Крупная жертва стяжала громкую славу жертвователю. Однако нестяжательный подвижникъ смутился славою отъ людей и положилъ въ сердце своемъ действовать на будущее время инымъ образомъ. Вивсто одного доброхотно отданнаго состоянія, въ непродолжительное время, благодаря неусыпнымъ трудамъ, составилось другое не менъе значительное. Ръшено было пожертвовать и этимъ на пользу просвещенія духовнаго. Но свое ръшеніе святитель, бъгая людской славы, сокрыль ото всвять, и только после его кончины сделалась известною его воля и получено было новое доказательство его истинной нестяжательности. Имъя въ виду последнее дъяніе архипастыря можно съ увъренностію полагать, что его щедродательная десница не мало расточила при жизни и другихъ жертвъ, жертвъ тайныхъ, явныхъ лишь для Отца небеснаго, видящаго и тайное (Мо. 6, 18). И во всякомъ случав несомивнию, что святитель твердо и постоянно содержаль въ своей памяти завъть слова Божія: богатство аще течеть, не прилагайте сердца (Пс. 61, 11).

Нельзя умолчать и еще объ одной чертв въ жизни почившаго святителя, въ которой основательно видъть новое свидътельство о его подвижничествъ. Черта эта—живое, искреннее участіе въгоръ и радостяхъ окружающей насъ дъйствительной жизни, по слову апостола: радуйтесь съ радующимися и плачьте съ плачущими (Римл. 12, 15). Многіе думають, что люди отрекшіеся отъ міра порывають всякія живыя связи съ міромъ, становятся хо-

додными и безучастными въ нему, исвлючительно погрузившись въ заботы о самихъ себв. Отсюда-то между прочимъ проистекаютъ укоризны, направляемыя въ наши дни противъ отшельничества, монашества. Но такое мивніе-ошибка, прискорбное недоразумъніе. Истинные христіанскіе подвижники не таковы. Правда они отрекаются отъ міра, но не съ тъмъ, чтобы порвать съ нимъ всякую живую связь, но съ темъ, чтобы освободиться изъ-подъ его власти, стать выше его; правда они ищуть уединенія, удаляются отъ жизни, но не по холодному презрівнію къ ней, а для того, чтобы очистить, укръпить себя, обогатить духовными дарами и чтобы затемъ избытовъ своихъ совровищъ съ любовію отдать той же жизни. И чэмъ совершенные подвижникъ, тъмъ сильнъе въ немъ это стремление удълить отъ своихъ даровъ другимъ и тъмъ обильнъйшіе потоки искренняго участія и любви всегда готовы излиться изъ его сердца. Потому-то въ пустыни нашихъ древнихъ славныхъ подвижниковъ постоянно приливали волны людей жившихъ въ міръ, въ надеждъ найти тамъ утвшение въ своихъ скорбяхъ. И скорбные, горемъ подавленные люди не ошибались. Выслушавъ слова мудрости и любви, они возвращались къ себъ болъе бодрыми и спокойными и для нихъ легче становилось продолжать тяжелый жизненный путь. Подобно древнимъ подвижникамъ, нашъ почившій архипастырь, хотя еще съ юныхъ дней отрекся отъ міра, не былъ безучастенъ по отношенію въ нему; и хотя онъ всегда искалъ уединенія въ пустынъ своей сокровенной домашней келліи, но не съ тъмъ, чтобы собирать сокровища исключительно для себя, а съ тъмъ, чтобы богатъть въ Бога (Лук. 12, 21). Отсюда его подвиги для умерщвленія и порабощенія плоти. И оттого-то онъ. истинный подвижникъ, былъ необыкновенно отзывчивъ на всъ явленія современной жизни въ родной странъ, сочувствуя всему свътлому и истиню-человъческому, сворбя и сокрушаясь въ виду мрачныхъ обнаруженій зла. Многочисленныя доказательства этого каждый изъ насъ можетъ найти въ словахъ почивциаго, произнесенныхъ имъ къ московской паствъ, начиная съ перваго изъ этихъ словъ и кончая последнимъ, темъ, которое онъ не задолго до своей кончины произнесъ, открывая мирный праздникъ всероссійскаго труда. Это живое и искреннее сочувствіе горю и радостямъ действительной жизни со стороны святителя особенно трогательно и назидательно, потому что жизнь его окружавшая не воздавала ему тъмъ же. Путь жизни почившаго былъ путемъ тернистымъ, путемъ скорбей. Самыя высонія и свътлыя дѣла его перетолковывались въ дурную сторону, поношенія и всякіе злые глаголы никогда не оставляли его въпоков и омрачили даже послъдніе дни его жизни. Смущенный ими, онъ со стъсненнымъ сердцемъ возвращался въ послъдній разъ въ свою митрополію и ими было для него отравлено то предвкушаніе отрады и покоя, которое присуше всякому при возвращеніи, послъ долгаго отсутствія и многихъ трудовъ, подъкровъ своего дома. При всемъ томъ святитель не замкнулся въсамомъ себъ, не отвернулся отъ жизни, но до конца остался нензямънно, по христіански благожелательнымъ къ ней.

Таковы черты истиннаго подвижничества въ жизни усопшаго архипастыря нашего: онъ открываются при нъкоторомъ вниманіи и для малопроницательнаго взгляда. Да, о почившемъ по справедливости можно сказать словами апостола: онъ подвизался подвигомъ добрымъ!

Неоцънимы такіе люди—истинные подвижники. Благодаря ихъ нравственной мощи твердо стоитъ и кръпнетъ народъ, которому принадлежатъ они, держится самый міръ, ибо стояніе міра есть съиз святое. И какъ успокоительно и отрадно вспоминать о такихъ отцахъ и наставникахъ особенно въ текущіе, столь печальные дни, дни повсюднаго нравственнаго оскудънія и великаго шатанія нашихъ мыслей и совъстей!

Мы собранись теперь, чтобы помянуть почившаго святителя и помолиться о немъ въ духъ той высокой христіанской любви, которая объединяетъ церковь вемную съ церковію небесною, живыхъ со отшедшими уже отцами и братіями. Помолимся же объ отшедшемъ отъ насъ отцъ архипастыръ: да упокоитъ Христосъ душу его со духи праведныхъ, во свътъ лица Своего, въ наслажденіи Своея красоты. Аминь.

## ЧУДЕСА ГОСПОДА НАШЕГО INCYCA XPИСТА\*).

# 27. Исцъленіе бъсновавшагося въ новолуніи (Ме. XVII, 14—21; Марк. IX, 14—21; Лук. IX, 37—42).

Во время отшествія Господа на гору Преображенія, книжники, закоснытые Его враги, воспользовались Его отсутствиемъ для своего краткаго торжества надъ оставленными Имъ учениками. Эти последніе взялись и не смогли изгнать злаго духа, особенно упорнаго, ослабъвъ въ отсутствіи своего Господа, а съ Нимъ отсутствовали трое, главные между ними, постоянно къ Нему ближайшіе и какъ мы имъемъ право предполагать, обладавшіе вящшею духовною силою. Здёсь повторилось то, что было некогда въ отсутствін Монсея съ его служителемъ Інсусомъ Навиномъ на гору слабъйшаго преображенія (Исх. XXXIV, 29): и тогда врагъ равнымъ образомъ, пользуясь отсутствіемъ вождя, восторжествовалъ надъ народомъ (Исх. XXXII). А теперь книжники напрягали всъ усилія, чтобы извлечь для себя выгоды изъ неудачи учениковъ Христа. Степлось великое множество народа, среди котораго многіе ожидали увидъть поражение служителей Христа; столкновение было ръшительное, такъ какъ книжники отъ безсилія учениковъ безъ сомнънія заключали о безсиліи Учителя, а эти опровергали такое завлюченіе, — и вдругъ является Онъ, бывшій предметомъ пререканій, возвратясь отъ Своей священной горы, съ лицомъ, какъ

<sup>\*)</sup> См. февр., март., окт. и ноябр. кн. "Правосл. Обогр." за 1882 г.

должно предполагать, сіяющимъ лучами славы Преображенія, еще не вовсе померкнувшими въ естественномъ дневномъ свътъ. Но весьма различно было впечатлъніе этой славы отъ того, которое Моисей произвелъ своимъ появленіемъ. При видъ ветхозавътнаго законодателя по сошествіи съ его горы, "Авронъ и всъ сыны Израилевы боялись къ нему подойти" (Исх. ХХХІV, 30); ибо его лицо озарялось грозною славой,—страшнымъ и невыносимъ блескомъ закона. Просвътленный божественною славою ликъ Христа Іисуса, хотя также внушалъ благоговъйный страхъ, но сіялъ славою влекущею въ Нему своею благостію и лъпотою, а не отгоняющею отъ Него людей. И дъйствительно, увидъбъ Его, весь народъ изумился. Лучезарное Его сіяніе было такого свойства, что они подбъгая привътствовали Его (ср. 2 Кор. III, 18)

Но какъ различны были образы и звуки, встрътившіе Его при Его возращеніи въ нашъ гръшный мірь, отъ твхъ, которые Онъ только-что покинулъ на священной горъ! Тамъ высшая небе сная гармонія, здісь самая дикая и грубійшая земная разноголосица. Тамъ Онъ приняль отъ Бога Отца честь и славу (3 Петр. І, 17); здёсь оставленные Имъ ученики, посильные исполнители Его дъла въ Его отсутствіе, готовили Ему свою долю стыда и уничиженія. Но какъ нъкій ведикій вождь внезапно приспъвшій на поле битвы, гдъ оставленные имъ начальники, ему подчиненные, едва не потерпъли пораженія, однимъ своимъ присутствіемъ возвращаеть побъду, такъ было и теперь: Господь удерживаеть натискъ торжествовавшихъ противниковъ. Онъ самъ обращается къ книжникамъ съ вопросомъ: о чемъ вы спорите ст ними?—принимая подъ защиту Своихъ смущенныхъ учениковъ и объявляя, что если есть что-либо сомнительное, то да обратятся съ вопросомъ къ Нему. Книжники, такъ рьяно наступавшіе на учениковъ, съ меньшею готовностію принимають вызовъ Учителя. Ученики столь же неохотно признаются въ своемъ пораженін-и туть одинг изг народа, отець біднаго юноши подвергавшагося неудачному опыту врачеванія, начинаеть первый, преклоняя предъ Нимъ кольно и говоря: Господи! помилуй сына моего. Чрезъ это онъ объявляеть о бъдственномъ положения своего сына единственнаго, по замъчанію ев. Луки (ср. VII, 12), и о безуспъшномъ врачеванія учениковъ Его.

Евангелисть Маркъ рукою художника живописуеть всю сцену и повъствование его объ этомъ чудъ въ сравнении съ разсказами другихъ евангелистовъ одно достаточно свидетельствовало бы, что онъ писалъ свое евангеліе самостоятельно, вопреки темъ, кои считали оное не болъе какъ за сокращение то перваго, то третьяго. Всв симптомы бользии разсказанные отцемъ или изложенные священными повъствователями, указывають, что это были эпилептические припадки, но здёсь эпилепсія служила сверхъ того почвою болъе внутренией духовной немощи, гивадившейся въ отрокъ. Принадки повторялись внезапно и были замъчательно продолжительны; злой духь насилу отступаль от него измучива его, — нъмыма духома называеть его ев. Маркъ и это не противоръчить показанію ев. Луки-онг внезапно вскрикиваеть; это была нъмота лишь по отношенію къ членораздъльнымъ звунамъ, произношение которыхъ было для него невозможно. Это не былъ и естественный порокъ вакъ у глухонъмаго, у котораго узы языка не разръщались (Марк. VII, 32); ни отсутствіе органовъ произношенія, или постоянная німота, сопряженная съ его бользнію, а лишь следствіе одержанія. Духъ, схватывая его, терзаль въ припадкахъ бользни, такъ что онъ испускаль пвну, скрежеталь зубами и цепенель, какь будто самые источники жизненные въ немъ изсякали. А какъ эти припадки могли случаться во всякое время и во всякомъ мъстъ, то и сопровождаются еще худшими послъдствінми: онъ часто бросается въ огонь и часто въ воду. Отецъ приписываетъ эти припадки непосредственному действію злаго духа, который многократно бросаеть его въ огонь и въ воду, чтобы полубить его.

Повъсть свою отецъ завлючаеть какъ бы ропотомъ на тщетныя усилія учениковъ, называеть ихъ завлинанія слабыми, говоря: я приводиль его къ ученикамъ Твоимъ, и они не могли исивлить его. Послъдующія слова Господа, слова скорбнаго негодованія: о родъ невърный и развращенный! доколь буду Я съ вами? доколь терплю васъ? изъясняются двояко. Оригенъ и нъкоторые другіе подъ родомъ невърнымъ разумъють самихъ учениковъ. Это голосъ священнаго нетерпънія при видъ маловърія тъхъ, въ которыхъ въ столь кратковременное Его отсутствіе ослабла сила ихъ надъ царствомъ тьмы, что и оправдывается послъдующею бесъдою (Мате. XVII, 20). Но Златоусть и вообще первые

толкователи прямо исключают учениковъ изъ этого упрека, относя его лишь къ окружающей толпъ, для означенія которой терминъ родъ кажется пригодиве, и въ которой Господь видитъ образцы всего іудейскаго народа, а въ отцё представителя всего покольнія, нь которому онь принадлежить и на которое падаеть большая доля упрека. У ев. Марка упрекъ непосредственно отпосится къ отцу, но не ограничиваясь имъ однимъ, распространяется на многихъ другихъ. Гораздо правильнъе кажется, что эти слова не исключительно и не главнымъ образомъ направлены на учениковъ, а скорве обращены ко всей толив и къ отцу. Тъмъ не менъе и въ нимъ относится упревъ, ибо ихъ невърность или маловъріе временно поставляли ихъ въ уровень съ ихъ народомъ и они должны вивств съ нимъ подвергнуться общему осужденію. Слова: докомь буду съ вами? не столько выражають чаяніе н желаніе совлечься своей плотяной оболочки, сколько стованіе наставника о небрежности и косности Своихъ учениковъ: "не съ вами ли Я все это время оставался и такъ мало вы воспользовались Моими наставленіями". Онъ долженъ съ ними оставаться до тъхъ поръ, пока они вполнъ усвоять Его учение. Слова эти можно сравнить съ обращениемъ въ Филиппу: "столько времени Я съ вами, и ты не знаешь Меня, Филиппъ?" (Ioan. XIV, 9).

И теперь Самъ, исполняя Свое благотворное земное призванье, Онъ воскинцаетъ: приведите его ко Мип сюда. Какъ жезиъ въ рукъ Гісзія не могъ воскресить умершаго ребенка, а надлежало придти самому пророку и приняться за дело, если оно было возможно, такъ и теперь (4 Цар. IV, 31). Но принесенный предъ Іисуса юноша подвергается другому страшному бользненному припадку: онь упаль на землю и валялся, испуская пъну. Царство сатаны и въ маломъ и въ великомъ возбуждается къ сильнъйшей дъятельности и злобъ, когда приближается царство Христа. Сатана приходить въ великую ярость, стращась угрожающей ему гибели. Но какъ Господь, по случаю другаго тяжкаго и опаснаго недуга (Марк. V, 9) вступилъ въ разговоръ съ самимъ страждущимъ, внушая ему довъренность, успокоивая его душу, такъ теперь обращается къ отцу страдальца, ибо съ этимъ посавднимъ въ настоящемъ его положеніи нельзя было говорить: какъ давно это сдълалось съ нимъ? Отецъ отвъчаетъ: съ дътства и для возбужденія вящшей жалости снова пересказываеть объ опасномъ состояніи сына; между тъмъ озабоченный случившимся предъ началомъ исцъленія, самая возможность котораго могла казаться для него сомнительною, представляя себъ недавнюю неудачу учениковъ, прибавляетъ: но если что можешь (болье, чъмъ они) сжалься надъ нами, и помоги намъ. Въ этомъ помоги намъ мы видимъ, какъ вполнъ его собственная жизнь сливается съ жизнію сына: такъ жена хананеянка (Ме. XV, 22), умоляя о своей дочери, восклицала: помилуй меня Господи! Но прибавляя свое если онъ показываетъ, что не безусловно въритъ въ сильную помощь Христа, тогда какъ трудность исцъленія еще болье усиливается отъ его сомнънія и невърія.

Отвътъ Господа, представляющій свои трудности, гласить: "это твое если, эту неувъренность, можеть ли что быть сдълано для твоего сына или нътъ, долженъ разръшить ты, а не Я. Воть условіе, безъ котораго исціленіе невозможно: но исполненіе этого условія заключается въ тебъ самомъ, а ни въ комъ болъе. Твое маловъріе, а не преобладаніе злаго духа препятствуетъ цълебной силъ; ты самъ увеличиваешь эту трудность. Ты сказаль: если Я что-либо могу, но вопросъ въ томъ: если (ты) сколько нибудь можешь впровать; воть истинное основаніе, на которомъ все держится, въ чемъ сврывается причина успъшнаго деланія". А затемъ после минутнаго размышленія и для пополненія Своей мысли прибавляеть: все возможно върующему. Въра поставлена условіемъ исцъленія: въ другихъ случаяхъ необходима въра самаго болящаго, а какъ здъсь она невозможна, то въра отца заступаетъ ен мъсто, подобно какъ въра сирофиникійской матери была принята вмісто дочерней (Мв. ХУ, 22). И такъ Господь является какъ бы искателемъ въры, помогающимъ ен возрожденію въ этой страдающей муками душъ, и наконецъ, когда оно совершилось не безъ страданія и скорби, отецъ со слезами восклицаеть: върую Господи; а затъмъ, когда искра въры, затеплившанся въ его душъ, открыла ему глубокую пропасть невърія, онъ прибавляєть: помоги моему невърію. Такъ бываетъ всегда: только озаренная дъйственнымъ присутствіемъ благодати душа замъчаетъ силу и перевъсъ противуборствующаго поврежденія. До тъхъ поръ она не имъетъ мърила для своего несовершенства. Только върующій можеть иметь понятіе о невъріи своего сердца.

Теперь, когда возстановлено это первое условіе испуленія, Господь усматривая и награждая слабыя начала его въры совершаетъ исцъленіе. Съ какимъ величіемъ обращаясь въ нечистому духу, Онъ говорить: Я повельваю, тебы! Уже не тъ, кого ты смълъ не слушаться, не тъ, противъ которыхъ ты надвялся бороться, а Я имъющій всю власть на небъ и на земль, повельваю тебь (ср. Лук. IV, 35). Но это не все: и впредь не входи въ него; возвратъ ему прегражденъ; долгое его господство не даетъ ему права водвориться по прежнему (Me. XII, 44); врачеваніе должно быть полное и конечное. Злой духъ долженъ покориться; но онъ дълаетъ это съ величайшимъ принужденіемъ: чего онъ не въ силахъ доле удерживать, то онъ готовъ въ конецъ разрушить, какъ завоеватель вынужденный бъжать изъ вавоеванной земли оставляеть за собой страшное опустошеніе. Такъ страшенъ былъ этотъ последній пароксизмъ бесноватаго, до того юноша изнемогъ, что сдълался како мертвый, такъ что многіе говорили, что онъ умеръ. Но Іисусь, взявь его за руку, подняль его, и такъ какъ жизнь отъ этого прикосновенія въ нему Господа жизни въ него хлынула, онъ всталь: такимъ же образомъ часто оживотворящая Его сила сообщалась и въ другихъ случанхъ (Дан. Х. 8, 9; Апост. I, 17: Мо. XVI, 6-8). О сынъ вдовы Наинской прямо сказано, что Господь возвратившій его въ жизни отдаль его матери (Лук. VII, 15). Тотъ же евангелисть и только одинъ онъ повъствуеть, что Христосъ исцъдивъ теперь сына отдал его отну его, вънчая этимъ дъло Своей ми лости.

И како вошело Іисусо во домо — повъствуеть ев. Маркъ, — ученики Его спрашивали Его наедино: "почему мы не могли изнать его?" Имъ очень хотълось постигнуть, въ чемъ завлючалась тайна ихъ неуспъха въ дълв, которое не выходило изъ
предвловъ даннаго имъ полномочія (Ме. Х. 8), тогда какъ въ
прежнихъ случаяхъ діаволы имъ покорялись (Лук. Х. 17)? Іисусъ же сказало, имъ: по невърію вашему, — по недостатку той силы,
для которой все возможно. Они не довольно ревностно пользовались средствами возбужденія и умноженія въры; и подобно
Самсону уже лишенному скоихъ волосъ, они готовы были идти
"какъ и прежде" на своихъ враговъ, будучи увърены, что при
встрвчв съ врагомъ особенно злобнымъ потерпятъ пораженіе.

И такого врага они встретили здесь; ибо выраженіе сей родо поназываеть, что есть различіе съ степеняхъ злыхъ духовъ, что какъ есть небесная ісрархія, такъ есть и противуположное адское чиноначаліє: къ такому заключенію приводить слово о нечистомъ духѣ, который возвращается и береть съ собою "семь другихъ духовъ злюйшихъ себя" (Мв. XII, 45) и подобная постепенность силы и злобы адскихъ духовъ явствуеть изъ посланія къ Ефес. (VI, 12). Господь на вопросъ ученнювъ отвечалъ: сей же родо изгоняется только молитвою и постомъ. Вёра поборающая этотъ родъ должна упражняться въ молитвъ, не только не слабъющей отъ различныхъ низшихъ естественныхъ потребностей, но возрастающей до строгаго самоотреченія и поста.

Но накъ тайна всякой слабости заключается въ невъріи, такъ тайна сиды-въ въръ. Ибо истинно говорю вамъ: если вы будете имъть въру съ горчичное зерно и скажете горъ сей: перейди отсюда туда, и она перейдеть; и ничего не будеть невозможнаго для васъ. Этотъ же образъ съ нъкоторыми видонамъненіями является у ев. Луки (XVII, 6) и ап. Павелъ въроятно намекаеть на эти же слова своего Господа (1 Кор. XIII, 2). Въ уподобленіи въры горчичному зерну многіе видъли указаніе на острую и жгучую силу этого съмени. Но въ этомъ сравненій надлежить иметь въ виду другой признакъ, а именно малость въры, какъ видно изъ противуположности между зерномъ горчичнымъ, весьма малою вещію (Ме. XIII, 32, 33) и предметомъ огромнымъ или горою. Это весьма малое должно подвигнуть нъчто громадное. Наименьшая духовная сила, будучи дъйствительно такою, должна быть могущественною для ниспроверженія величайшихъ силъ отъ міра сего.

### 28. Статиръ во рту рыбы (Ме. 24—27).

Одинъ только ев. Матеей повъствуетъ объ этомъ чудъ; и безъ предварительнаго о томъ изслъдованія вполнъ ясно, почему повъствованіе о немъ встръчается въ томъ евангеліи, которое по преимуществу есть евангеліе царствія Царя и Сына Царева. Это есть чудо исполненное глубокомысленныхъ поученій, хотя истиная его знаменательность не была замъчена, а иногда со-

вершенно терялась изъ виду; ибо дъйствительно весь этотъ фактъ лишается своего высшаго смысла, если дидрахмы, требуемыя теперь отъ Господа или отъ Его апостола, считать гражданскою податью, о законности которой позднъе спрашивали Его подосланные фарисеями ихъ ученики съ иродіанами, и которая взималась на римскаго императора (Ме. XXII, 19), между тъмъ какъ здъсь должно разумъть національно-оеовратическій вкладъ на Божій храмъ (ср. Исх. XXX, 13).

Господь нашъ, какъ можно подагать, возвращался съ Петромъ и другими учениками въ Свой городъ Капернаумъ послъ одной изъ Своихъ обычныхъ отлучекъ. Сборщики храмовыхъ дидрахмъ изъ какого-то особеннаго къ Нему уваженія пропустили Его, не обращаясь къ Нему съ своимъ требованіемъ, но остановили Петра, можетъ-быть шедшаго нъсколько позади своего Господа, и у него спросили: Учимель вашъ не дастъ ли дидрахмы? Климентъ александрійскій, Оригенъ, Августинъ, Іеронимъ, всъ разумъютъ здъсь "гражданскую подать", находя такой же назидательный урокъ о повиновеніи гражданскимъ властямъ, какъ въ пославіи къ Римл. ХІЦ, 1—7: всякая душа да будетъ покорна высшимъ властямъ.... итакъ отдавайте всякому должное: кому подать, подать", т.-е. наставленіе о добровольной покорности гражданской власти,

Но это митніе неосновательно. Требуемая здісь дидрахма не есть подать несарю, а обязательный виладъ въ пользу храма: это очевидно для каждаго внимательно разсматривающаго въ чемъ дъло. Ибо вопервыхъ дидрахма требуемая есть именно подушный выкупъ или взносъ полусикля (Исх. ХХХ, 11-16), узаконенный для каждаго достигшаго двадцатильтняго возраста израильтянина, предназначенный на священно-служебныя потребности и на текущія издержки на скинію, а впоследствін на храмъ. Сначала это была не годичная подать, а взималась только при случаяхъ народнаго счисленія не часто повторявшагося. Ежегодною она сдълалась, быть-можеть согласно съ дъйствительною цълью ея перваго установленія или въ силу позднъйшаго обычая. Іоасъ въ пользу храма назначаетъ три различные источника доходовъ (4 Цар. XII, 4), и вопервыхъ взносъ полусикля, дань наложенная Монсеемъ, рабомъ Божінмъ, на израндытянъ въ пустынь, вакь это упоминается въ письменныхъ свидетельствахъ

(2 Парал. XXIV, 9). Въ поздивищее время половина замънена третью сикля наложенною на себя самими Іудеями (Неем. Х. 32). Спрашивается однако, та ля самая дань здёсь разумеется, такъ ванъ едва-ли бы они осмълились измънить выкупъ, чрезъ Моисея свыше установленный. Но какъ дань была ежегодная и назначалась именно на богослужение въ храмъ, то и нельзя ее считать иною; а уменьшенный взнось могь быть допущень вследствіе настоящей бедности и народнаго истощенія. При Іосифв онъ уплачивался сжегодно. Филонъ свидетельствуеть о добросовъстномъ и безропотномъ взпосъ этого оклада Іудеями во время ихъ разсвянія, такъ что почти въ каждомъ городв Римской имперіи и за ен предълами находилась для того священная касса, вклады въ которую въ постановленные сроки были относимы въ Іерусалимъ избранными и почетными сборщиками. Веспасіанъ обратиль эту поголовную подать въ императорскій фискъ, но уже по разрушеніи города и храма. Далье мы замычаемь, что здъсь "дань" требують не мытари, какъ были названы сборщики обыкновенныхъ податей. Самая форма требованія: "учитель вашъ не дастъ ли дидрахмы?" не свойственна грубому римскому квестору, при видъ лица уклонявшагося отъ надога, а обнаруживаеть то обстоятельство, что она не была строго обязательна и не взыскивалась насильственно. Златоусть действительно примъчаетъ нъкоторую грубость въ словахъ: "развъ вашъ учитель считаеть себя изъятымъ отъ платежа обычной дани? Намъ извъстна свобода, которую онъ себъ присвоиваетъ: намъренъ ли онъ здъсь ею воспользоваться?" Но по замъчанію Оеофиланта здёсь съ большею вёроятностію усматривается противное. Видъвшіе или слышавшіе о чудесныхъ дъяніяхъ Христа, недоумъвали, какъ на Него смотръть, требовать ли съ Него дидрахмы или нътъ? И это сомнъніе слышится въ ихъ вопросъ.

Петръ ревнитель чести своего Учителя, увъренный, что Его благочестіе не замедлить воздать Божіе Богови, зная, что Его бъдность не будетъ принята въ извиненіе, ибо даже нищій продаваль свою одежду, чтобы только исполнить этотъ религіозный долгъ, не колеблясь говорить да. Конечно онъ отвъчаль слишшкомъ поспъшно. Не въ такомъ духовномъ настроеніи восклицаль онъ незадолго передъ тъмъ: "Ты Христосъ, Сынъ Бога живаго" (Мате. XVI, 16). Онъ упустиль, хотя временно, изъ виду

истинное положение и преимущество своего Господа то-что Онъ есть Сынъ въ Своемъ домъ, а не слуга въ чужомъ, Глава Богоправленія, а не одинъ изъ подчиненныхъ членовъ, -- такъ что не от Него, а Ему въ Его Отцв посвящалось вто пряношение. Не Онъ, воторый былъ "большій храма" и былъ Самъ истинный храмъ (Іоан. II, 21; Евр. X, 20), тождественный съ нимъ по своему духовному назначенію, въ комъ пребывала царская слава, --не Онъ былъ обязанъ платить дань на поддержание другаго храма рукотворнаго, слава котораго исчезала теперь, когда въ Его плоти утвердилась скинія, которую водрузиль Богь, а не человъвъ: Онъ, который предавалъ Себя на искупленіе всъхъ душъ, не долженъ былъ платить выкупъ за свою, въ противномъ случав самое это вижшнее дъйствіе разрушало бы или по крайней мъръ затемняло истинное отношение между Имъ и прочими людьми. И такъ желая обратить Петра, а въ немъ и другихъ учениковъ въ истинному познанію Себя, отъ котораго они частью отдалились, Господь предлагаеть ему следующій вопрось. Съ такимъ же намъреніемъ, побуждаемый необдуманною поспъшностію Петра въ уплать дидрахмы, отъ чего Онъ бы теперь едва-ли могъ откаваться, Онъ совершаеть настоящее чудо, которое свидътельствуеть, что все Ему служить, оть величайшаго до мальйшаго, самыя рыбы странствующія по стезямъ морскимъ,-что Онъ есть царь природы, и что ничего не имъя всъмъ обладаеть согласно съ изволеніемъ Отца Своего. Здёсь какъ и во многихъ другихъ случаяхъ земной жизни Господа крайняя Его бъдность и унижение возвышаются сіяніемъ Его славы; ибо самымъ способомъ уплаты Онъ проявляетъ достоинство Своего лица, достоинство, которое иначе могло во мивніи другихъ омрачиться самою уплатою. Итакъ, чудо имъло цълію удовлетворить дъйствительной нуждъ, съ одной стороны конечно неважной и притомъ внъшней, ибо дидрахма конечно могла быть добыта болъе обыкновеннымъ способомъ, а съ другой оно удовлетворяло нуждъ внутренней и болъе существенной.

Здёсь эта цёль замётна во всемъ последующемъ. Господь не ожидаетъ Петрова объяснения о томъ, что онъ отвечалъ за Него и что отъ Него требовали. Но когда Онъ вошелъ въ домъ, предупредилъ его Іисусъ и не дожидаясь его сообщения, явилъ Себя сердцевёдцемъ; ибо хотя Его тамъ не было, но Онъ зналъ о

происшедшемъ въ Его отсутствіе. Онъ спросиль: кожь тебт кажется, Симонъ, пари земные (съ удареніемъ на послёднихъ словахъ, такъ какъ здёсь подразумёвается умолчанный вонтрастъ царей земныхъ съ Небеснымъ Царемъ, какъ въ Пс. 11, 2), пари земные съ кого беруть пошмины или подати (кинсонъ, censum) съ сыновъ ли своихъ пли съ постороннихъ (въ церк. "отъ чужихъ"). На какомъ основаніи Петръ обёщалъ уплату? не противорёчила ли этому аналогія земныхъ порядковъ? Этими земными вещами конечно нельзя оправдывать небесныхъ, но онё суть тёнь истинныхъ, онё суть божественныя пособія для лучшаго ихъ пониманія. На заявленіе Петра, что не сыны, а чужіе обязаны платить дань, Господь тотчасъ приводить его къ своему преднамёренному заключенію: и такъ сыны свободны.

Мы здёсь имъемъ рёшительное доказательство, что отъ Господа требовали Божеской дани, а не кесаревой, и только на этомъ основаніи для Него могло быть сдёлано исключеніе, выраженное въ Его словахъ: и такъ сыны свободны. Было бы совершенно иначе, если бы дань требовалась на кесаря. Онъ не сынъ кесаря, на Него не простиралось бы право освобождающее сыновей отъ дани. Онъ, пришедшій для подчиненія Себя всёмъ условіямъ земной жизни, покоряется и этому человёческому уставу.

Множественное сыны вмёсто единственнаго "сынъ" затрудняло многихъ. Спрашивали: какъ могъ Господь говорить такимъ обравомъ, если дъйствительно Онъ имълъ въ виду Себя, какъ единороднаго Сына Божія? Это легко объясняется. Въ общемъ примъръ взятомъ изъ мірскихъ отношеній употреблено множественное число, такъ навъ много земных царей или у одного царя бываеть много сыновъ, но не трудно восходя въ небесному порядку вещей, отражающемуся въ земномъ, множественное замънить единственнымъ, ибо здъсь должно разумъть о единомъ небесномъ Царъ-единородномъ Божіемъ Сынъ. Но если множественное число не должно затруднять насъ, то съ другой стороны нельзя отсюда выводить, что Господь распространиль эту свободу оть платежа дани не только на Самаго Себя, но и на весь Свой народъ, члены котораго во второстепенномъ смыслъ суть "сыны Божін". По отношенію обязанностей въ Богу, это вполив неприложимо; ибо сыны Его болве всвхъ обязаны воздавать Ему должное. Не какъ одинъ изъ многихъ, не какъ первенецъ между братьями, но какъ истинный единородный Сынъ Божій, Онъ заявляеть объ этой свободъ Самаго Себя; замътимъ истати: такое разсужденіе содержитъ въ себъ строгое и убъдительное свидътельство о Его собственномъ сыновствъ, а въ качествъ сына о сыновнемъ отношеніи Іисуса Христа къ Отцу—свидътельство, которое не легко обойти или опровергнуть. Въ словахъ этихъ скрытно подтверждается, что отношеніе Христа къ Богу не таково, какъ другихъ людей, что такъ ясно проведено въ притчъ по одыхъ виноградаряхъ" въ различіи между сыномъ хознина и его слугами (Марк. XII, 6); въ нихъ свидътельство о достоинствъ и преимуществахъ Сына самое убъдительное, содержащееся не въ отдъльныхъ выраженіяхъ, не во внъшней формъ, а въ глубокомъ внутреннемъ смыслъ Писанія.

Съ такимъ протестомъ Христосъ уплачиваетъ дидрахму: но чиобы намъ не соблазнить ихъ, пойди на море, брось уду и первую рыбу, которая попадется возъми, т.-е. первую рыбу нзъ глубины морской, взявшую крючекъ, и открывъ у ней ротъ, найдешь статиръ. Онъ не хочетъ подать поводъ къ чьему-либо соблазну, но предъ глазами всъхъ находитъ къ уплатъ честное средство. Еслибы Онъ отказался отъ уплаты, то для людей не знавшихъ тайны Его сверхъестественнаго рожденія показалось бы, что Онъ присвоиваетъ Себъ ложную свободу, что Онъ пришелъ не исполнить, а разорить законъ. Въ уплатъ заключалось не дъло необходимости, а дъло добровольнаго долга, такъ какъ для Него не было необходимостью креститься; Онъ этому добровольно подвергнулся; то же должно сказать и о Его обръзаніи: Онъ унизилъ себя передъ закономъ, дабы въ свое время освободить изъ-подъ закона.

Отсюда уясняется настоящее значеніе того знаменательнаго факта, что Онъ сдёдаль уплату не за Себя только, но и за Петра, представителя всёхъ вёрующихъ. Онъ подклонился подъобщее съ человёвами ярмо, дабы люди вмёстё съ Нимъ сдёдались участниками свободы: возьми его и отдай имъ за Меня и за себя. Капернаумъ былъ мёстомъ жительства Петра (Мате. VIII, 5, 14) и Господа, а слёдовательно мёстомъ обязательной дани для него и для Господа. Христосъ не говоритъ Петру "за насъ", но "за Меня и за себя", какъ и въ другомъ мёсть: "восхожу въ Отцу Моему и Отцу вашему, въ Богу Моему и

Богу вашему", ибо и въ техъ случанхъ, где Онъ подвергается (Іоан. XX, 17) общей участи съ Своими братьями, Онъ дълаеть это по благодатному снисхожденію, а не по естественной необходимости. Фактъ этотъ такъ близко ихъ касался, что имъ надлежало уразумъть значение онаго; они не должны были терять изъ виду, что тутъ предстоитъ избавляемый и Избавитель, искупаемый и Искупитель, котя для естественныхъ очей здёсь предстояли двое, равно оплачиваемые. Какъ при другихъ обстоятельствахъ, при поставленіи младенца Іисуса въ храмъ предъ Господомъ (Лук. II, 22) и при крещении Его (Марк. III, 16, 17) происходило нъчто выходящее изъ вседневного обихода, недопускающее никакого недоразумёнія во всемъ происходившемъ: при поставленіи во храмъ, --- Симеонова молитва, изліяніе благодарнаго сердца Анны, при крещеніи Господа-то вопервыхъ, когда Креститель возбраняль Ему, а потомъ когда разверзлись небеса и слышанъ былъ голосъ съ неба, такъ и здъсь заключается заявленное Христомъ право на изъятіе отъ настоящаго долга-сначала въ Его собственномъ заявленіи: и такъ сыны свободны, а потомъ въ чудесномъ средствъ, которымъ Онъ удовлетворяеть необходимости, столь необдуманно созданной для Него Петромъ.

Весьма примъчательно и притомъ это единственный этого рода примъръ, что ничего не упомянуто объ исходъ самаго приказанія; должно конечно разумьть, что Петръ пошель къ сосыднему озеру, закинулъ уду и во рту первой пойманной рыбы нашелъ по слову своего Господа потребную монету. Здёсь, какъ и у ев. Луки (У, 4, 6), чудо состоить не въ простомъ предвъдъніи Господа, что во рту первой пойманной рыбы найдется монета. Онъ не только предузналь, но таинственною силою Своей воли, действующей на всю природу, привлекъ въ данный моменть такую рыбу въ завинутой въ этомъ мёстё удё. Такъ явствуетъ изъ пророчества Іоны (II, 1): повемьм Господь большому виту поглотить Іону; такъ и здёсь мы видимъ, что въ низшей животной сферъ существуеть безсознательная покорность тварей воль Его, что и онъ не безъ Бога, но движутся въ Немъ и безсознательно дълаются служителями Его воли въ дълахъ благодати или суда (3 Hap. XIII, 24; XVII, 6; XX, 63; 4 Hap. XVII, 25; Iep. V, 6; Ieser. XIV, 15; Anor. IX, 3).

Всв покушенія лишить это чудо элементовъ чудеснаго, представить евангелиста повъствующимъ или имъющимъ намъреніе разсказать обыкновенное дело, напрасны. Такова напр. нелепая попытка раціоналиста Паулюса, будто въ словахъ Господа заилючалось приназаніе Петру пойти и наловить рыбы на потребную сумму. Другіе умножають число чудесь и думають безь всяваго основанія, что статирь быль сотворень, на этоть случай изъ области собственно чудотворенія вторгаются въ область абсолютнаго творчества, ибо чудо, существенно отличающееся отъ творчества, всегда завлючаеть въ себъ естественное основание. съ которымъ божественная сила болве или менве твсно связывается. Божественная сила, присущая Христу, исцеляла слепагохромаго, она умножала хлебы въ пустыне, претворяла воду въ вино въ Канъ, воспресила и оживила Лазаря и дочь Іапра, она сближала, какъ въ настоящемъ случав, чудеснымъ совпаденіемъ то, что раздвлялось пространствомъ, но сколько намъ известно изъ Писанія, она не создавала новыхъ членовъ, не ділала изъ ничего хавба или вина, она не творила новыхъ людей и никогда ни въ какомъ случав не вдавалась въ область абсолютнаго творенія.

Аллегорическія толкованія или скорве приложенія этого чуда, рвзко выходившія изъ этого твснаго круга, представляють мало поучительнаго. Отсюда нельзя исключить и толкованіе Климента александрійскаго, что всякій искусный "ловецъ человъковъ" изъемлетъ подобно Петру драхму гордости, алчности и роскоши изъ устъ того, кого онъ извлекаетъ евангельскою удою изъ водъ житейскаго моря. У святаго Амвросія статиръ получаетъ совершенно различное въ сущности, противоположное значеніе—это статиръ праведности" въ устахъ первомученика Стефана. Излишне было бы далве углубляться въ это чудо, само по себъ содержащее для насъ такъ много назидательнаго.

## ФАНАРІОТСКІЕ ПРІЕМЫ И ТЕНДЕНЦІИ ВЪ РУССКОЙ ГАЗЕТЪ.

#### (Отвътъ газетъ "Востокъ").

Какъ и следовало ожидать, въ газеть "Востокъ" на дняхъ появился ответь на нашу заметку, помещенную въ майской книжке "Православнаго Обозренія"—по поводу рецензіи на книгу г. Филиппова "Современные церковные вопросы". Ответь этотъ, какъ и появившійся ране въ этой газете на нашу статью "Мивніе православныхъ арабовъ о греко-болгарской распре" (помещенную въ "Московскихъ Вёдомостяхъ" и перепечатанную въ сентябрьской книжке "Православнаго Обозренія" 1880 года), испещренъ самой непозволительной бранью, искаженіями и подтасовкою фактовъ, что впрочемъ нетрудно заметить читателю изъ простаго сличенія нашихъ статей съ ея ответами. Но это еще далеко не все. Мы никогда не решились бы ответить этой газете, несмотря на все ея вызовы, и занять публику личными дрязгами \*), особенно когда дрязги эти касаются лично меня—

<sup>\*)</sup> Какъ на примъръ нисинуацій, къ которымъ прибъгаеть гавета, разскажемъ наши отношенія къ бывшему въ Петербургъ турецкому послу, нынъ генералъ-губернатору Ливана—Рустемъ-пашъ. Удостоенный высокой милости покойной Государыни Императрицы, подарившей моему родителю золотую булавку со своимъ шифромъ изъ бриллівнтовъ, я по просьбъ отца обратился къ Рустемъ-пашъ, тогда турецкому послу, чрезъ одну вліятельную даму г-жу Н., съ просьбою дать миъ рекомендательное письмо къ генералъгубернатору Сиріи Рашидъ-пашъ, съ цѣлію отстранить отъ моего отца, состоявшаго тогда представителемъ православной общины въ областномъ совътъ, подозрѣнія въ какихъ-либо сношеніяхъ съ Россією. Вскоръ послѣдовавшее затъмъ удаленіе Рашида и устраненіе моего отца отъ почетной должности, занимаемой имъ въ теченіи 40 лътъ, принудило меня, чрезъ туже даму, обратиться къ Рустему-пашъ съ просьбою дать мяъ другое рекомендательное

лица мало кому извъстнаго, если бы она теперь не коснуласьтакихъ фактовъ, которыхъ нельзя провърить читателю изъ сличенія моихъ статей и отвътовъ на нихъ и которые, кромъ того, имъютъ не одинъ только личный характеръ. Ради важности дъламы ръшаемся сказать нъсколько словъ въ отвътъ газетъ "Востокъ", которан служитъ выразительницею у насъ на Руси фанаріотскихъ стремленій грекофильской партіи.

Не намъ конечно защищать такихъ высоко-авторитетныхъ лицъ, какъ приснопамятный митрополитъ Макарій, ісрархи внтіохійской церкви, редакторъ "Православнаго Обозрвнія" и многіе другіе, не раздъляющіе мивній Т. И. Филиппова и газеты "Востокъ", слывущей его органомъ по восточнымъ церковнымъ дъламъ. Но мы позволимъ себъ усомниться въ искренности яко бы строгихъ защитниковъ церковныхъ каноновъ, когда они обзываютъ, устно и печатно, протестантами, врагами православія и прочими нескромными для печати эпитетами архіереевъ и священниковъ, находящихся при отправленіи своихъ пастырскихъ обязанностей, не осужденныхъ и не лишенныхъ сана. Мы не въримъ въ чистоту православія техъ лицъ, которыя обвиняють во лжи и отказъ отъ своей подписи самоотверженныхъ и достойнъйшихъ ісрарховъ автоксоальной церкви, которыя угрожаютъ признать вив православія всю русскую церковь ("Востокъ", 1880 г. № 39) въ лицъ промысломъ Божіныъ и волею Его Помазанника управляющаго ею Св. Синода; которые дерзають сказать о немъ, что "онъ не уразумълъ дня посъщенія своего" или что "въ ту самую минуту, какъ мы (русская церковь) признали бы болгарскій экзархать братомъ нашего Св. Синода, сей последній пересталь бы быть братомъ четырехъ восточныхъ патріарховъ" (см. "Современные церковные вопросы" Т. И. Филиппова); мы не втримъ въ патріотизмъ тъхъ, кто закидываетъ грязью и притомъ бездоказательно почтенныхъ русскихъ представителей на Востокъ, кто не признаеть за верховною властью права давать частнымъ пожертвованіямъ иное назначеніе, болье соотвътствующее измънившимся обстоятельствамъ и нуждамъ тъхъ,



письмо въ новому генералъ-губернатору Дамасна—Субхи-пашѣ. Это второе письмо я вручилъ лично Субхи-пашѣ, виѣстѣ съ тогдашнимъ вонсуломъ наших въ Дамаскѣ г. Ю. При навначени Рустема-паши генералъ-губернаторомъ Дивана, по просъбѣ одного по теннѣйшаго моего соотечественника, я обратился къ нему съ письмомъ уже взъ Москвы, въ которомъ просилъ его поддержать слабую на Ливанѣ православную общину и православное духовенство противъ нападокъ латино-маронитскаго духовенства весьма сильнаго на Ливанѣ и получившаго сильную поддержку со стороны предшественника Рустема-паши—армяно-католика Франко-паши. Письмо это хорошо навѣстио моему ближайшему другу в сотоварищу д-ру С., человѣку безукоривненной честности и горячему греческому патріоту. Въ этомъ и только въ этомъ состояли всѣ сношенія мои съ Рустемъ-пашей.

для которыхъ сделаны эти пожертвованія. Мы не имвемъ въ виду дать здесь общую харантеристику направленія газеты "Востокъ" и фанаріотской партіи, которой она служить органомъ, темъ болве что этоть характерь всякій можеть усмотрыть изъ любаго ен номера; мы желали только въ свое оправдание высказать, что неудивительно, если газета "Востокъ" пустила противъ меня потокъ самыхъ неприличныхъ выходовъ пошлаго остроумія, когда она съ такими же ругательствами нападаетъ на столь авторитетныхъ лицъ. И не однихъ только отдельныхъ лицъ, она ругаетъ огуломъ цалые народы и православныя восточныя страны, именуя себя въ тоже время въ заглавіи каждаго нумера "органомъ православныхъ восточныхъ народовъ". Почти не проходить нумера, чтобы она не нападала на многострадальныхъ Болгаръ, т.-е. на наиболъе многочисленный, нравственно и физически здоровый и преданный православной церкви народъ. Чтобы наши обвиненія въ ея поголовномъ обругании целаго народа не казались голословными, приведемъ брань, съ которою она обрушилась на все православное многострадальное населеніе іерусалимскаго патріархата, которое, какъ видно изъ безпристрастнаго изследованія "Сборника В. Н. Хитрово" и статей газеты "Византисъ", о которыхъ мы скажемъ ниже, должно возбуждать наше удивление не твиъ, что оно подъ давленіемъ пропаганды и всевозможныхъ притъсненій, доведшихъ его до настоящаго жалкаго правственнаго и матеріальнаго состоянія, переходить и то только въ отдъльныхъ случаяхъ въ протестантство и католичество, но тому, что въ теченіе слишкомъ 12 стольтій, при всяхъ претерпънныхъ имъ страданіяхъ и гоненіяхъ, все-таки сохранило и сохраняеть до настоящаго времени православіе, являясь живымъ продолженіемъ первой апостольской церкви и твиъ сберегло для православнаго міра его исконное достояніе - іерусалимскія святыни. Воть подлинныя слова газеты "Востокъ": "православныхъ Арабовъ такъ мало (не мешаеть заметить однакожь, что кроме нихъ во всемъ іерусалимскомъ и, за исключеніемъ немногихъ православныхъ Армянъ-"Гай-Горомовъ", также въ антіохійскомъ патріархатьнътъ ни одного православнаго другой національности, кромъ Арабовъ, по врайней мъръ говорящей на другомъ языкъ вромъ арабскаго), что обращать вниманіе на ихъ мижнія едва-ли кто станеть, тэмъ болье что этотъ необразованный и нецивилизованный народъ нынче считаеть себя православнымъ, завтра переходить въ унію или латинство, затьмъ въ протестанство, а чрезъ нъсколько времени или возвращается въ православіе или снова двлается католикомъ".

Отъ этихъ общихъ замъчаній перехожу въ указанію упомянутыхъ выше его искаженій и клеветъ въ послъднемъ его отвътъ. Вотъ что газета говорить дословно: "въроятно г. Муркосъ

не забылъ нашего личнаго свиданія съ нимъ въ 1880 году у одного изъ преосвященныхъ и поднятый имъ въ то время вопросъ по поводу нашей статьи (т.-е. отвъта на нашу статью "мивніе правосл. Араб." и пр.). Онъ (т.-е. я) обвщался сдвлать возражение и просидъ въ виду этого, чтобъ мы (т.-е. реданторъ "Востока") не отказались его напечатать. Мы тогда ему заявили, что охотно примемъ его возражение и преосвященный подтвердиль, что редакторъ "Востока" въ этомъ ему не откажетъ". Дело было совсемъ не такъ и мы возстановляемъ истину, съ согласія и благословенія высокочтимаго преосвященнаго Алексія, у котораго происходиль нашъ разговоръ и въ личной правдивости котораго едва ли кто-либо усомнится. Не я обратился въ г. редактору "Востова" "съ просьбою напечатать мое возраженіе на его отвътъ", какъ онъ утверждаетъ, а самъ преосвященный предложиль мив написать возражение и напечатать въ его газетв, на что онъ дъйствительно выразилъ свое согласіе. Но я тогда же наотрезъ отназался поместить въ этой газете свой ответь и вообще иметь съ ней вакія бы то ни было сношенія, причемъ объяснивъ мотивы своего отказа, заключающиеся во враждебномъ моей родинъ и Болгарамъ направлении этой газеты. Г. редакторъ "Востока" конечно можетъ провърить свою память свидетельствомъ досточтимаго ісрарха, предъ которымъ шелъ нашъ оживленный споръ. Двиствительно, въ то время я думалъ отвътить газеть "Востокъ", но потомъ разсудиль, что мой отвътъ по меньшей мъръ будетъ нескромностію съ моей стороны предъ публикой.

Вторая недобросовъстная продълка автора состоить въ томъ, что газета сившиваеть отвъть нашего св. Синода по поводу совванія вселенскаго собора, на который я указываль, съ какою-то запиской московского митрополита Макарія. Не имъя подъ руками документовъ, на основаніи которыхъ можно бы было положительно утверждать, что составителемъ проекта вышеупомянутаго отвъта нашего св. Синода былъ именно высокопреосвященный Макарій, мы выразились: что, како говорято, ответъ этотъ принадлежитъ перу митрополита Макарія. Смещавъ эти два различные документа, авторъ по своей обычной методъ дълаетъ выводъ, что я говорю "о запискъ, которой никогда и не читаль, а потому не могь знать ея содержанія и говориль голословно и недобросовъстно". Отвътъ же нашего св. Синода, о которомъ я говорю, тогда же былъ обнародованъ и комментированъ въ греческихъ газетахъ, где мы съ нимъ и познакомились. Въ своей заметке я указаль лишь на согласіе возареній этого отвъта объ отсутстви въ этой распръ догматического вопроса, для котораго понадобился бы созывъ вселенскаго собора, съ тажими же возервніями ісрарховъ антіохійской церкви и доблестнаго іерусалимскаго патріарха, или върнъе свазать съ обоими этими церквами, такъ какъ патріарху Кириллу и іерархамъ антіохійской церкви осталась върною вся ихъ паства, которая пострадала вмѣстѣ съ ними за непризнаніе схизмы. Теперь изъ появившейся статьи г. Теплова въ "Русскомъ Въстникъ" не подлежить уже сомнънію, что проектъ отвъта нашего Синода составленъ именно митрополитомъ Макаріемъ, и содержаніе предполагавшагося отвъта нашего св. Синода, названнаго газетою "Востокъ" "какою-то запиской митрополита Макарія", уже не составляеть секрета.

На этомъ собственно и савдовало бы покончить нашъ отвътъ газеть "Востокъ", тымъ болье, что обстоятельный разборъ вниги г. Филиппова уже появился въ сентябрьской и октябрьской книжкахъ "Православнаго Обозрвнія". Этотъ разборъ по вврности фактовъ и знанію обстоятельствъ всей этой распри дълаеть всякое разсуждение о достоинствъ книги г. Филиппова излишнимъ. Въ виду этого разбора мы считаемъ, что вообще вопросъ о пресловутой болгарской схизмъ и соборъ 1872 года окончательно выясненъ, и думаемъ, что бы ни предпринималось и къ какимъ бы софизмамъ и личнымъ вліяніямъ ни прибъгли защитники фанаріотскаго діла въ этомъ вопросі, — они не въ силахъ сбить съ толку общественное мивніе. Г. Филипповъ пережиль себя ранве, чъмъ можно было предполагать, и всъ его усилія и служебный авторитеть не измънять общественное сознаніе, какъ не измънить его и несомивнно присущій ему утонченный, совершенно византійскій складъ и характеръ возарвній. Но въ статьяхъ газеты "Востовъ" есть нъкоторые пункты, по которымъ требуется возстановление затаенной или искаженной правды; поэтому сдъдаемъ нъсколько разъясненій на оба отвъта этой газеты, слъдуя принятому ею порядку, - объщаемъ сдълать это въ первый и последній разъ. Начнемъ съ перваго ответа на статью нашу "Мивніе православныхъ Арабовъ" озаглавленнаго ею "отвътъ врабскому богослову".

Предварительно скажемъ, что вопросъ о національности жителей Сиріи, Палестины и Месопотаміи, извъстныхъ теперь подъ именемъ Арабовъ, православныхъ и неправославныхъ, слишкомъ спеціаленъ, чтобы говорить о немъ въ настоящей полемической замъткъ. Скажемъ только, что всъ православные и неправославные жители этихъ областей исключительно говорятъ и пишутъ по-арабски и сознаютъ себя Арабами, и что главная масса населенія этихъ областей всегда принадлежала къ семитической расъ и группъ языковъ, къ которымъ, какъ извъстно, относятся Арабы, и что наконецъ собственно арабскій элементъ не только языческій (Бекриты, Бени-бекръ, поселившіеся въ Діарбевирскомъ вилайетъ и давшіе ему свое имя), но и христіанскій въ

бассейнъ Евфрата и иныхъ пунктахъ еще задолго до ислама занимали эти мъста. Оставляя этотъ вопросъ, какъ и другой затронутый "Востокомъ" о дъятельности братства св. гроба противъ протестантской и католической пропагандъ до особой статъи, которую мы предполагаемъ сдълать по поводу весьма интереснаго "сборника г. Хитрово" (Православный јерусалимскій сборникъ) ограничимъ свой настоящій отвътъ приводимыми якобы въ отвъть на нашу статью, газетою "Востокъ" фактами

"Всв греко-уніаты и значительная часть католиковъ состоять изъ арабовъ (какъ они себя зовутъ), совращенныхъ изъ православія", говорить авторъ "отвіта": "вст ихъ епископы и священники тоже исключительно арабы." Не одни уніаты зовуть себя Арабами, но и православные также сознають и называють себя Арабами же, а равно и говорять исключительно по-арабски, - и не только жители Сиріи, но и ісрусалимскаго патріархата, и патріархи ісрусалимскіе до кончины патріарха Аталлы II и вступленія Германа въ 1538 году, о чемъ свидътельствують патріархь ісрусалимскій Аноимъ (см. Біографію, помъщенную въ пачалъ вниги Аноима "толкованіе на внигу псалмовъ", изданной проф. богословія въ афинскомъ университетъ архимандритомъ Клеопою въ 1853 г.), А. Ипсиланти (см. стр. 63 его винги "Мета ту алиопу") и проф. Палана (бывшій настоятель адъшняго ісрусалимскаго подворья, а нынъ директоръ великой школы въ Константинополь; см. его книгу веробалиціас, 1862 г.) и др. Но если "греко-уніаты", какъ утверждаеть далве самъ авторъ "отвъта", перешли изъ православныхъ (и это, прибавимъ мы, притомъ въ очень недавнее время-во второй четверти нынвшняго столвтія), то почему же они арабы, а православные, съ воторыми они такъ недавно составляли одно, -неарабы? Успъхъ, громадный успъхъ, достигнутый этими уніатами въ последнее время, оставившими далеко за собою православныхъ, объясняется именно темъ, что ихъ еписвопы и священники тоже Арабы изъ ихъ среды, понимають языкъ своей паствы и сочувствують ен нуждамь и интересамь. Мы будеть ближе въ истинъ, если скажемъ, что сама унія есть живой протесть противъ захвата пришлецами высшей духовной власти.

Говоря о населеніи антіохійской патріархіи, мы указали, что въ Эрзерумскомъ и Діарбевирскомъ вилайэтахъ православное населеніе состоить, большею частію, изъ Гай-Горомовъ, т.-е. православныхъ армянъ, которыхъ впрочемъ всего нъсволько тысячъ. Все это было высказано нами въ нашей статьъ, но удивительно, что тоже самое, но уже въ видъ "возраженія", приводится и авторомъ "отвъта"... Указаніе автора "отвъта" на жестокости, совершенныя арабами-мусульманами при завоеваніи Сиріи и Палестины, нашей статьи не касаются, такъ какъ въ ней

объ этомъ ровно ничего не было упомянуто; впрочемъ, г. Хитрово въ своемъ "Сборникъ" указываетъ на то, что "весь мусульманскій міръ, со времени своего появленія, не представитъ столько жертвъ кроваваго преслъдованія за религіозныя убъжденія, какъ латинская инквизиція въ одной Испаніи" (см. стр. 49).

"До VIII въка, говоритъ авторъ "Отвъта", всъ церковныя богослужебныя вниги были исплючительно на греческомъ язывъ"... По какимъ же книгамъ совершалось богослужение у православныхъ Арабовъ въ Аравіи и бассейнъ Еверата, до и послъ Магомета, а равно въ Сиріи и другихъ предвиахъ халифата, посив вавоеванія этихъ мість Арабами и вытісненія греческаго языка... что, какъ извъстно, началось еще съ 754 года при правителъ Сирін Абдулль? Что христіанство процветало въ Аривін и бассейнъ Евората, населенномъ въ то время арабскими племенами, еще задолго до Магомета, — это не подлежить сомнънію. Евангеліе, по новъйшимъ изследованіямъ, прежде всего было переведено на арабскій языкъ и понечно уже не въ VIII въкъ. Части Библіи были переведены также до Магомета, полный же переводъ Библін былъ сделанъ при Гарунъ-аль-Рашиде. Наскольво христіанство процевтало у до-исламскихъ арабовъ и даже въ первые два въка ислама, читатель увидитъ изъ простаго исчисленія имень главивйщихъ поэтовь церковныхъ и иныхъ писателей изъ христіанъ. Многія светила антіохійской и ісрусалимской церкви, творенія которыхъ дошли до насъ на греческомъ языкъ, настолько же были греками, насколько ихъ потомки нынфшніе православные арабы-по словамъ автора "отвъта", суть грекосирійцы. Зигавень, ученикъ св. Іоанна Дамаскина Абу-Кырье и самъ св. Іоанна Дамаскина, какъ видно изъ ихъ сочиненій противъ ислама и служебной дъятельности, отлично знали арабскій языкъ и конечно не были природными греками. Да всъ творенія и весь характеръ древнихъ церквей не обличають ли въ нихъ нъчто отличное отъ чисто-византійскихъ или греческихъ? При этомъ не излишне заметить, что византійцы питали, также какь и теперь питають, глубовое презрвніе въ арабскому языку, и ни въ одной изънхъ школъ этотъ языкъ, сколько намъ известно, не преподавался; тогда накъ арабы, особенно при Аббассидахъ, съ большимъ рвеніемъ изучали греческій языкь и сотнями отправлялись въ Константинополь для усовершенствованія въ немъ, что видно изъ ихъ многочисленныхъ переводовъ, сделанныхъ ими съ греческаго. Крутыя міры, предпринятыя первыми Омайядами противъ изученія греческаго языка христіанами, съ цалью ослабить ихъ сношенія съ Византією, по справедливому замічанію одного компетентнаго изследователя, могли иметь следствіемъ только большее распространение арабскаго языка, но не искоренение греческого, еслибы онъ былъ національнымъ ихъ языкомъ.

Изъ христіанскихъ поэтовъ до времени ислама, мы укаженъ на Хирскаго поэта Ади-бинъ-Зейдъ-бинъ-Айюбъ-бинъ-Зейдъ-Манатъ о которомъ сказалъ Абу-Убайде: "онъ среди повтовъ подобенъ ввъздъ Канопу: состявается съ ними, но не идетъ по ихъ теченію"; Сайидъ и Акибъ, последній изъ воторыхъ быль епископомъ Нажрана и которому принадлежить много богословскихъ сочиненій на арабскомъ языкъ; оба они, явившись къ Магомету съ нъкоторыми изъ единовърныхъ имъ поэтовъ, вступили съ нимъ въ долгія пренія, заставившія Магомета съ честью отпустить ихъ, довольствуясь одною податью съ ихъ единовърцевъ-, джизьять". . Къ этому времени относятся и знаменитые поэты Муталяммись, Жарирь-ад. Дабы, Барракь, Быстамь шайбанскій, принадлежащій въ знатному роду и домъ котораго долго послів него быль известень въ Аравіи подъ именемь Зилжиддайна (имеющій двухъ дедовъ); сюда же относятся Атаредъ, проповеденивъ Тамима, и Зибрикань, таминскій поэть, Ханзалять-Аттаи, который върнымъ исполненіемъ даннаго имъ слова обратилъ въ христіанство Наамана, правителя Гарияйни и многихъ жителей Хиры. Кром'я того, христіане всегда считали великою честью для всякаго араба, что Кусса-бинъ-Сапидатъ-аль-Аяди, краснорвчіе котораго вошло въ пословицу, быль однимъ изъ знативищихъ арабовъ и занималъ епископскую канедру Наджрана. Этотъ епископъ, путешествуя по Аравіи, всюду быль встрівчаемь съ небывалыми почестями, о чемъ упоминаетъ самъ Магометь, услышавши однажды его проповъдывающимъ на верблюдицъ на улицъ Овказа. Абу-Бевру также приписывается двустишіе, дошедшее до насъ и свидътельствующее о необычайномъ красноръчіи этого епископа. Изъ христіанскихъ писателей и поэтовъ перваго въка ислама укажемъ на знаменитаго поэта Аль-Ахталя, ръчь котораго, какъ говорять арабскіе писатели "молніей была для арабскихъ поэтовъ"; единственная рукопись его стихотвореній находится въ библіотекъ учебнаго отдъленія при авіатскомъ департаменть въ Петербургь. Аль-Катами изъ христіанъ быль также однимъ изъ врупныхъ поэтовъ перваго въва ислама. Громаднымъ вліяніемъ, говорить одинъ писатель, пользовались христіанскіе ученые при аббасидскихъ хадифахъ, -- достаточно вспомнить о сдъланныхъ ими переводахъ съ греческаго языка на арабскій и о знаменитомъ посланіи Абдульмасиха, бин-Исхана Киндійца, въ отвътъ Абдуллч-бинъ-Исмаилу, а равно и о переложенін евангелія въ риомованную прозу, сделанномъ Бахто-Яшуома. "Если бы ты зналь, продолжаеть далве тоть же авторьисторію арабовъ-христіанъ, могущество ихъ царей изъ родовъ Тоба, Киндъ, Гасанъ, Маназиръ, Лахиъ и пр., обширность владъній, могущество ихъ племенъ и распространеніе въ нихъ христіанства, обиліе ихъ церквей и монастырей, имена ихъ поэтовъ, ораторовъ и писателей, то тебъ ясно стало бы, что процевтаніе пустынь Хеджаза, Іемена и Шама (Сиріи), Хиры и Ирака было слъдствіемъ справедливыхъ христіанскихъ законовъ".

Мы не знаемъ, почему авторъ въ скобкахъ утверждаетъ, что я незнакомъ съ церковными дълами антіохійской церкви, если, по его же словамъ, я природный арабъ, (хотя впрочемъ во второмъ своемъ отвътъ онъ совътуетъ намъ заниматься этими странами, только не греко-болгарской распрей), на что я прибавлю здъсь, что я православный уроженецъ города Дамаска отъ предковъ, между которыми были и знаменитыя своею дъятельностію духовныя лица, извъстныя съ древнъйшихъ временъ въ мъстной православной церкви. Конечно, мы упоминаемъ это только для того, чтобы показать безпристрастному читателю, къ какимъ пріемамъ прибъгаетъ нашъ возражатель.

Обвиненіе авторомъ самоотверженныхъ іерарховъ антіохійской церкви въ томъ, что они, подъ какимъ-то давленіемъ (не турецкихъ ли властей (?!), какъ извъстно враждебно въ то время относившихся къ церковному дълу Болгаръ), подписали свое заявленіе патріарху и впослъдствіи отказались отъ него, ничъмъ имъ не доказано. Напротивъ, тъ же іерархи съ другими, неучаствовавшими по дальности разстоянія въ подписаніи этого заявленія, послъ подписи патріархомъ ръшенія Константинопольскаго собора и возвращенія его блаженства къ своей канедръ въ Дамаскъ, особымъ актомъ, какъ мы указали въ своей статъв, подтвердили свое прежнее заявленіе, о чемъ, по обычному своему пріему, онъ умалчиваетъ. Составитель же перваго заявленія неизвъстенъ автору отвъта, какъ и неизвъстенъ ему и авторъ знаменитаго окружнаго посланія болгарскаго экзарха Аннима и его синода на ръшеніе Константинопольскаго собора 29-го августа 1872 года

Заявленіе было подписано шестью ісрархами изъ девяти (см. "Христ. Чтеніе" за это время), бывшихътогда на лицо и имъвшихъ право на голосъ въ дълахъ антіохійской церкви. Насколько строго отнеслись подписавшіе заявленіе и составившіе упомянутый нами въ прежней статъв актъ на соборв въ Бейрутв, видно изъ того, что они не допустили въ участію въ этихъ документахъ ни проживавшаго тогда въ Бейрутв на поков тиро-сидонскаго митрополита Герасима (родомъ араба изъ Дамаска)-этого горячаго защитника дъла болгаръ, ни обоихъ викаріевъ патріарха, изъ которыхъ одинъ былъ арабъ, кандидатъ с.-петербургской духовной академіи. Замъчаніе автора, что кромъ шести подписавшихъ заявление иерарховъ, у патріарха находились еще 12 митрополитовъ, раздълявшихъ мысли патріарха о греко-болгарской распръ, - не имъетъ нивакого фактическаго основанія, такъ какъ тогда, какъ и теперь, епархіальныхъ архіереевъ въ антіохійскомъ патріархать всего 9, а историческія епархіи не имъли и не имъютъ, подобно іерусалимской церкви, если можно такъ выразиться, "почетныхъ" архіереевъ.

Въ адександрійскомъ патріархать, какъ мы указали въ своей прежней статьть, есть богатая греческая колонія, но все же эта колонія, а не туземное населеніе Египта.

Предположимъ, что "православныхъ Арабовъ" въ іерусалимскомъ патріархать не болье указанныхъ имъ 20.000; но эти 20.000 составляють не часть населенія іерусалимскаго патріархата, а все его населеніе, и потому оно одно должно быть законнымъ обладателемъ правъ и преимуществъ іерусалимскаго натріархата. То же самое следуеть сказать и относительно православнаго населенія антіохійскаго патріархата. Малочисленность населенія этихъ двухъ патріархатовъ не даеть еще права лишать ихъ присвоенныхъ ихъ церквамъ законныхъ правъ и преимуществъ. Если основываться на численномъ превосходствъ, то подавно нужно было признать Болгаръ обладателями всего константинопольского патріархата, въ которомъ едва-ли одна третья часть состоить изъ грековъ. (Во всей Малой Азіи, принадлежащей константинопольскому патріархату, едва-ли насчитаєтся 350.000 христіанъ, изъ которыхъ быть-можеть больше половины армяне. (См. живоп. путешеств. по Азін, т. VI, Москва. 1840 г.,

Мы нигдъ и никогда не говорили, что іерусалимскія святыни составляють "исключительное достояніе арабовъ",—напротивъ мы доказывали, что они составляють "достояніе всего православнаго міра" и не должны быть исключительно греческими. Охраненіе же святыхъ мъстъ и устройство и возобновленіе храмовъ и монастырей до патріарха Гермогена, какъ несомивнно доказывается исторически, было дъломъ мъстныхъ жителей этого патріархата—православныхъ арабовъ; со временъ же Гермогена и его преемниковъ управленіе перешло къ Грекамъ, а доходы стали поступать главнымъ образомъ изъ Молдо-Валахіи, а въ настоящее время изъ Россіи.

"Только благодаря католической пропагандв, христіане Сиріи и не Палестины усвоили себв имя Арабовъ". Выше мы указали на патріарха іерусалимскаго Анеима и А. Ипсиланти и могли бы привести многія другія, гдв православные жители не Сиріи, а Палестины и патріархи ихъ до Гермогена назывались Арабами. Отввчая далве автору, повторимъ, что арабскія богослужебныя книги встрвчаются не только за 180 лють назадъ, а еще до появленія ислама. Печатаніе же священныхъ книгь происходило на Западв Европы раньше указаннаго имъ времени, въ чемъ можно убъдиться изъ имъющихся въ библіотенъ Лазаревскаго института восточныхъ языковъ изданій. Впрочемъ, мы въ прежней своей статьт вовсе не касались ни вопроса о началь церков-

ныхъ книгъ и перваго перевода Ветхаго и Новаго Завъта на арабскій языкъ, ни о времени напечатанія ихъ въ первый разъ. Открытая покойнымъ іерусалимскимъ патріархомъ Кирилломъ арабско-греческая типографія нынъ уже закрыта и въ ней уже давно никакихъ книгъ не печатается.

Исторія присоединенія уніатовъ, благодаря энергіи бывшаго русскаго начальника іерусалимской миссіи преосвященнаго Кирилла и отпаденіе ихъ послѣ его удаленія, повела-бы насъ слишкомъ далеко и не входитъ въ рамки этого отвѣта. Скажемъ только, что въ Кириллѣ они видѣли поддержку своихъ правъ и своей національности, а съ его удаленіемъ они очутились въ необходимости раздѣлять незавидную участь православныхъ антіохійскаго и іерусалимскаго патріархатовъ.

Мивніе патріарха Кирилла было категорически имъ высказано и всемъ известно еще до собора: известно также, что онъ посившиль ужхать въ Герусалинь воспользовавшись случаемъ пріъзда великаго внязя Николая Николаевича Старшаго. "Арабская паства іерусалимской патріархіи (т.-е. вся паства, ибо кромъ ея нътъ никакой другой), съ удаленіемъ патріарха Кирилла отъ престола, за исключеніемъ двухъ-трехъ священниковъ, получавшихъ пособіе отъ русскаго консула (?!), вся подчинилась патріарху Провопію". Такъ говорить-это значить желать, во чтобы то ни стало, передълать факты согласно своимъ видамъ, или-не знать ихъ. Просьбы населенія на имя Порты и константинопольскаго патріарха, депутація изъ свётскихъ лицъ и священниковъ отправленная имъ въ Константинополь, гдъ она пробыла въ безплодныхъ хлопотахъ нъсколько лють, статьи греческихъ и особенно арабскихъ газетъ, темницы, притъсненія и другія претерпънныя наиболъе вліятельными приверженцами Кирилла преслъдованія, -- опровергають вышеприведенныя слова нашего возражателя. Чтобы быть хоть сколько-нибудь близкимъ къ истинъ, нужно было сказать, что за исключениемъ двухъ-трехъ человъкъ вся паства іерусалимскаго патріархата осталась вірна своему законному патріарху Кирилку, не отказавшемуся отъ своего престола и непризнавшему Прокопія.

Если бывшіе константинопольскіе патріархи Іоакимъ II и Григорій VI—скажемъ съ авторомъ "знаменитый" и знаменитый, между прочимъ, своимъ справедливымъ согласіемъ на учрежденіе болгарскаго экзархата,—сами отказались отъ своего престола: то во всякомъ случав изъ этого еще не следуетъ, что они и все присутствовавшіе на соборт настоятели константинопольскихъ перквей имъли одинаковое право на голосъ съ епархіальными архіереями и занимавшими тогда патріаршіе престолы патріархами. Въ нашей замёткъ "мнёніе православных» (это слово въ оглавленіи "отвъта" пропущено, съ цёлію, какъ видно изъ всего

"отвъта", ввести читателя въ заблужденіе относительно православнаго исповеданія ся автора и подорвать къ ней доверіе) арабовъ" и пр. мы ни однимъ словомъ не коснулись "богословсвихъ познаній и богоугодной жизни"-сважемъ словами авторавысокопочитаемого патріарха Григорія, и мы решительно не понимаемъ, въ какомъ отношени все сказанное о высокой личности Григорія можеть относиться въ намъ. Мы не знаемъ, насколько справедливо мижніе автора относительно правъ викаріевъ (но все же викаріевъ, управляющихъ частью епархіи, а не содержимыхъ при приходскихъ церввахъ ради благольнія богослуженія) и находящихся на повов патріарховъ на пользованіе голосомъ на соборъ, -- но мы можемъ констатировать фактъ, касательно антіохійской церкви, гда они правомъ этимъ не польвуются, накъ это видно изъ отстраненія ихъ при составленіи заявленія и соборнаго акта въ Бейругв, о чемъ мы упомянули выше. Во всякомъ случав намъ нажется, что для такого допущенія нужна высшая санкція, а таковую можеть дать только Государь Императоръ, какъ наследникъ всехъ церковныхъ правъ и преимуществъ византійскихъ императоровъ, или же самъ соборъ; однако-жъ въ актахъ собора, сколько намъ помнится, 29-го августа, не видно подобнаго постановленія.

Указаніе автора на арабскую національность митрополита эдесскаго Агапія не можеть служить доказательствомъ, что онъ какъ остальные два, пользующіеся лишь высокимъ титуломъ, но фактически не имъющіе епархій (ибо для епархій нужна же хоть одна церковь и одинъ священникъ, чего не имъеть ни пальмирская—нынъ Тадмуръ, ни иринопольская, ни эдесская—нынъ Урфа) имъють право быть членами синода антіохійской церкви.

"Въ Палестинъ, говоритъ авторъ, всего двъ-три епархіи, имъющія нісколько тысячь православнаго населенія: виолеемская, наваретская и птолемандская. Если же поступать такъ, какъ совътуетъ арабъ-богословъ, то следуетъ распустить весь іерусалимскій синодъ, прекратить всё торжественныя служенія въ святогробскомъ храмъ и прочихъ мъстахъ Палестины и открыть широкое поле католической пропаганда въ совращенію православнаго населенія, въ исключительное владеніе которой отпавшіе арабы и не замедлили бы передать св. Гробъ Господень и другія православныя святыни....". Вопервыхъ, по собственному исчисленію автора, въ іерусалимскомъ патріархать имъется 20.000 православныхъ (въ одномъ Герусалимъ 2.000 православныхъ), а не инскомко, какъ утверждаетъ теперь; вовторыхъ, кромъ этихъ православныхъ арабовъ въ јерусалимскомъ патріархатв нёть другихъ православныхъ, какъ мы сказали выше, а потому двусмысленное выражение автора: "въ Палестинъ всего 2-3 арабскія епархін" (какъ будто еще есть и неарабскія) - невърно;

· .

въ третьихъ, почему изъ проводимой мною мысли объ участіи Россій въ денежнойъ контроль надъ приходящей въ упадокъ ісрусалимскою патріархіей (что подтверждаетъ-газета "Византисъ" и "Сборникъ" г. Хитрово и теперь такъ красноръчиво нынъщнія событія, вызванныя выборомъ патріарха) следуєть, что "надо распустить весь іерусалимскій синодъ, превратить вев торжественныя служенія въ свято-гробскомъ храмъ" и пр. Напротивъ мы думвемъ, что именно для отвращенія всего этого следуетъ желать, чтобы Россія, отъ которой въ настоящее время идетъ самая большая часть доходовъ ісрусалимской патріархіи и на которую, всявдствіе одного этого обстоятельства, -- смвемъ думать со всемъ населеніемъ ісрусалимского патріархата, высказавшимъ въ своихъ многочисленныхъ просьбахъ русскимъ представителямъ, - падаетъ нравственная обязанность контролировать пришедшія въ разстройство діла этой церкви. Весь православный древній Востокъ смотрить на Россію, вакъ на державу, которая Божіимъ Провидініемъ назначена не только для защиты, но и для руководства (говоря словами письма одного почтеннаго православнаго араба) пришедшаго всявдствіе долгольтняго турецкаго ига въ упадокъ управляющаго ею клира. Православному населенію ісрусалимскаго патріархата и его мостнымо ісрархамъ міръ исключительно обязанъ сохраненіемъ св. Гроба Господня и другихъ святынь не только для православной церкви, но и для всего христіанскаго міра, и захвать святынь иновърцами начался именно со времени исключительного завладёнія греками іерусалимскимъ патріархатомъ. Но мы никогда не говорили о фактически невозможной въ настоящее время передачъ святынь въ руки мъстнаго населенія, нуждающагося прежде всего въ необходимомъ первоначальномъ образованіи; мы хотвли указать на неопровержимый факть нынъшняго упадка јерусалимской патріархіи, теперь такъ краснорвчиво подтвержденный въ "Сборникъ" г. Хитрово, которому яркою иллюстраціей могуть служить напечатанный въ газетъ "Византисъ" рядъ статей въ концъ прошлаго и началь нынышняго года, съ которыми мы намерены познавомить читателей въ другой статьв. Братство св. Гроба, состоящее исключительно изъ чужестранцевъ и уроженцевъ другой церпви, незнающихъ ни языка ни обычаевъ той страны, въ которой живуть, да еще служащее своимъ личнымъ корпоративнымъ и національнымъ цълямъ и составляющее не просто монашеское братство, а высшую ісрархію чуждаго имъ патріаржата, едва-ли можетъ быть отождествлено съ јерусалимскимъ патріархатомъ. Вотъ почему, продолжая нашъ отвътъ, мы думаемъ, что признаніе этимъ братствомъ опредвленія собора 29 августа, сдъланное вопреки мивнію своего законнаго патріарха и всей паствы, не можеть быть признано за мивніе містной ісрусалимской цернви. Епархіальные же архіереи, которые, какъ видно изъ приведенной г. Хитрово и подтверждаемой газетою "Визактисъ" просьбы ихъ паствы, почти нивогда не живуть въ своихъ епархіяхъ или не имъють таковыхъ, не могуть быть выразителями мивнія своей паствы, какъ не можеть быть мивнія антіохійскаго патріарха, сдъланнаго вопреки заявленію своихъ ісрарховъ, пребывающихъ въ епархіяхъ и имъющихъ возможность узнать мивніе своей паствы. А эта паства, какъ извъстно, осталась върною своимъ пастырямъ даже тогда, когда послъдніе были удалены и подверглись преслъдованіямъ за свое несогласіе съ патріархами, на что мы и указали въ своей прежней статьъ.

Странно какъ-то слышать въ русской газетв, издаваемой въ Москвъ, о "правахъ" Грековъ (?!) на владъніе отъ имени православнаго міра св. Гробомъ и св. містами Палестины, а еще страннъе другое голословное, но также фанаріотское мижніе, что іерусалимская патріархія учреждена не для управленія особою самостоятельною церковію, подобно константинопольской, александрійской и пр., которыя имъли болье значительныя области и народонаселеніе, чемъ іерусалимская. Если потому только іерусалимская патріархія учреждена не для управленія своимъ патріархатомъ, что онъ занимаєть сравнительно меньшее пространство и имветь меньшее число жителей, то почему випрская архіспископія, которая во всякомъ случав ни территорією, ни числомъ населенія не превосходить ісрусалимскаго патріархата во дни его процеттанія, служить для управленія такой же автокефальной церкви? Но помимо этого, это мижніе противоржчить очевиднымъ фактамъ исторія, признаннымъ воёми не исключая и греческихъ историковъ и самаго главнаго изъ нихъ патріарха іерусалимскаго Досивея (стр. 1165—1167, Додекавивлосъ), который, говоря объ отказъ патріарха Германа и выборъ на его мъсто Софронія, передаеть, что Германь, пригласивъ въ свои келін почетныхъ жителей Іерусалима, старшій и младшій клиры (имена которыхъ онъ также приводитъ), передалъ имъ свое отреченіе отъ престола, говоря следующее: "чада мои. Господь васъ да благословить, я не имъю больше силъ оставаться на патріаршемъ престолъ по причинъ преклонныхъ лътъ и не въ состояніи продолжать управленіе: выберите другаго и поставьте его на мое мъсто". Они же, услышавъ это, выбрали ему преемника. Если авторъ не въритъ словамъ Досиося, то пусть укажеть намъ свои источники, изъкоторыхъ онъ заимствовалъ свои странныя идеи, будто іерусалимскій патріархать учреждень не для управленія своею церковію, и на какомъ основаніи Братство св. Гроба завладело правами местнаго плира и народа и какими церковными канонами оно было узаконено?

На вопросъ автора, почему до 1880 года не существовало никакой арабской идеи, даже въ томъ случав, если бы онъ ее имълъ въ виду среди прагославныхъ жителей ісрусалимскаго патріархата, отвътомъ служатъ приведенныя нами выше слова патріарха Аноима, Аоанасія Ипсиланти и др., назвавшихъ іерусалимскую паству и јерусалимскихъ патріарховъ арабскими раньше указаннаго имъ періода. Мы, напротивъ, спросимъ автора, почему раньше патріарха Паисія и его преемниковъ не существовало никакой идеи "о правахъ (?!) Грековъ на владъніе отъ имени православнаго міра св. Гробомъ и св. мъстами Палестины". Указаніе автора на назначеніе арабами Софроніемъ и Анеимомъ (замътимъ мимоходомъ, что хотя они были арабы, но уроженцы иной-антіохійской церкви) себъ въ преемники, первымъ Грузина-Авраамія, а вторымъ-Грека Поликарпа, мы ответимъ, что принципъ національности въ церкви впервые былъ введенъ Греками, и то лишь въ послъднее время. Мъстные патріархи і русалимской церкви, какъ и антіохійской, никогда не дълали различія въ національности при выборъ себъ іерарховъ, чему доказательствомъ служитъ выборъ населеніемъ и мъстнымъ клиромъ Германа и первыхъ 3-хъ его преемниковъ.

Слова автора, что Греки съ 135 года исключительно владвли св. мъстами Палестины и сохранили ихъ и донынъ и пр. повторяемъ совершенно голословны и противоръчатъ всъмъ историческимъ даннымъ. Напротивъ, всъ источники, не исключая и греческихъ, подтверждаютъ самымъ категорическимъ образомъ

противное (см. Досиося, Ипсиланти, Палама и др.).

Утвержденіе, будто бессарабскія русскія имінія пожертвованы не русскими, еще надобно ему доказать, но даже допуская это, необходимо помнить, что имънія эти находятся въ предълахъ русской православной державы, на которую падаетъ нравственный долгъ охранять отъ расхищенія, дать получаемымъ съ нихъ доходамъ надлежащее употребление и контролировать правильное ихъ расходованіе. Особенно это необходимо теперь, въ виду усиленія пропаганды и разоблаченій г. Хитрово и газеты "Византисъ". Повторяемъ вместе съ газетою "Византисъ", что вина нынъшняго безотраднаго, какъ говоритъ г. Хитрово-положенія православія въ Палестинъ заключается не въ лицахъ, а въ системь, и если кому дороги интересы православія въ Палестинъ и Сиріи, то тотъ не можетъ желать именно того, чего желаетъ авторъ "отвъта", т.-е. сохраненія нынъшняго положенія вещей въ неизмънномъ видъ. Русскій контроль будеть не нарушеніемъ воли жертвователей, какъ говоритъ авторъ "отвъта", а напротивъ лучшимъ ел исполнениемъ, ибо не можетъ быть, чтобы жертвователи желали, чтобы ихъ деньги съ какой бы то ни было целью лежали въ заграничныхъ банкахъ или пропадали въ турецвихъ облигаціяхъ, а изстныя нужды были оставлены безъвиманія.

На этомъ мы остановимъ нашъ отвътъ на первую статью газеты "Востокъ". Обратимся теперь въ ответу на вторую статью "по поводу рецензім моей на внигу г. Филиппова". Прежде всего мы спросимъ автора, почему "выступающіе (употребляя его выраженіе) противъ вселенской (константинопольской) патріаркін на двав являются противниками православной церкви"? Что общаго между вседенской православной церковію и містной константинопольской патріархіей? Какое отношеніе имветь правосдавная канолическая Христова церковь съ патріархією, занимающейся управленіемъ подвідомственнымь ей однимь округомъ, который въ добавовъ суживался годъ отъ году всявдствіе неотразимаго хода событій на Балканскомъ полуостровъ и освобожденія населяющихъ его народовъ, совершаемаго подъ водительствомъ верховнаго вождя и защитника всёхъ православныхъ на земль, Божінго помазанника русскаго Государи Императора? Не дунаеть ин авторъ приписать младшему изъ восточныхъ патріарховъ права и прерогативы русскаго Императора, наследника церковныхъ правъ и преимуществъ византійскихъ императоровъ, а константинопольской патріархін-значеніе ватиканской куріи? Не думаеть ли онъ придать названію "вселенской", какъ титудуется константинопольская патріархія, такое же значеніе, какое незаконно присвоила себъ западно-римская церковь, придавая себъ значение ванолической? Но въдь такое мижние съ точки зрънія православія равно ереси и несомнівню встрівтило бы противодъйствіе не только въ славянскомъ, арабскомъ и пр., но и въ греческомъ народъ и всюду на Востокъ, не говоря уже о церквахъ независимыхъ областей. Съ точки эрвнія православной церкви титуль вселенскій имветь не большее значеніе, какое титуль "папы" для александрійскаго патріарха и титуль "отець отцовъ", "пастырь пастырей", "архіерей архіереевъ", "тринадцатый изъ апостоловъ" для антіохійскаго патріарха. Нападки "Востока" на "Православное Обозрвніе", которое,

Нападки "Востова" на "Православное Обозрвніе", которое, по его словамъ, давно уже пора переименовать въ "протестантское", за то, что оно помъщаетъ неугодныя ему статьи по восточнымъ церковнымъ дъламъ, должны касаться всвът лучшихъ
фргановъ русской печати, какъ духовной, такъ и свътской, такъ
какъ за исключеніемъ г. Филиппова и газеты "Востокъ" и небольшаго числа ихъ прозелитовъ, сколько извъстно, никто не
раздъляетъ фанаріотскихъ воззрвній. Если газета "Востокъ"
увърена въ справедливости своего взгляда на двло схизмы, то
ей слъдуетъ серьёзно заняться опроверженіемъ несомивнныхъ
и вполнъ выясненныхъ фактовъ и начать это хоть съ помъщен-

ной въ "Христіанскомъ Чтеніи" за тоть же періодъ времени хроники этого вопроса, а не подтасовкой фактовъ и пусканіемъ въ ходъ всевозможныхъ клеветь и инсинуацій на всякаго, кто бы въ интересахъ общей пользы и разъясненія истины посмълъ высказать что-либо несогласное съ ея возгръніями. Но къ сожальнію, она видить во всякомъ несогласномъ съ нею своего личнаго врага, котораго она со всей своей партіей, правда не многочисленной, но факатически настроеной, преслъдуетъ всевозможными дозколенными и недозволенными средствами, такъ какъ ее болье интересуетъ не опроверженіе или разъясненіе фактовъ, а желаніе подорвать всякое довъріе къ лицамъ, несогласнымъ съ ея тенденціозными воззръніями.

Нельзя, отвътимъ далъе "Востоку", безпристрастно говорить о распръ, имъющей политическую подкладку и ни однимъ словомъ не коснуться политической стороны вопроса, какъ это дълаетъ г. Филипповъ. Впрочемъ мы посвятили политивъ всего полстраницы, оговорившись, что не будемъ касаться ея, такъ какъ замътка наша предназначалась для духовнаго журнала. Но почему г. Филипповъ избъгалъ говорить о политикъ, дълая даже видъ, жакъ будто вовсе не замъчаетъ въдъйствіяхъ патріаркіи ничего политическаго? Не потому ли, что политическая сторона этого вопроса, служившая главнымъ двигателемъ этой распри, компрометируеть патріархію, прикрывшую свои національныя стремлемленія цервовными канонами? Г. Филипповъ тщательнымъ объ этомъ умалчиваніемъ доказаль лишь свое пристрастіе къ политическимъ стремленіямъ Грековъ. Да, отвътимъ мы "Востоку", Греки и патріархія съ географическою картою въ рукахъ вели борьбу съ Болгарами и не отказываются отъ нея теперь для обладанія Македоніей, въ которой, какъ мы сказали въ нашей замъткъ, несомивнио находится весь узелъ этого политико-церковнаго вопроса. Для осуществленія проекта Каподистріи, на который намекаетъ "Востокъ", указывая на Императрицу Екатерину II, у Грековъ нътъ матеріальной силы и если интрига помъщаетъ Македоніи соединиться съ Болгаріей, то это послужить только на пользу Австріи. По точным данным В. И. Свътозарова, нивъмъ до настоящаго времени не опровергнутымъ, въ Македоніи Славинъ православныхъ 66,6% или 918,883 человъка и кромъ того  $4,4^{\circ}/_{\circ}$  Болгаръ-магометанъ (помаковъ) или 61,233; Грековъ же всего 5% или 68,188.

"Славяне уступають въ числъ дишь въ двухъ казахъдругимъ народностямъ: въ Вери Грекамъ (славянъ  $8,4^{\circ}/_{0}$ ,а Грековъ  $78,5^{\circ}/_{0}$ ) и въ Дойране Туркамъ (славянъ  $38^{\circ}/_{0}$ , Турокъ  $52,5^{\circ}/_{0}$ ). Затъмъ только въ одной Солунской казъ славяне составляють  $41.3^{\circ}/_{0}$  (превосходя впрочемъ въ числъ каждую изъ остальныхъ національностей, взятую порознь), въ прочихъ же казахъ процентъ славян-

скаго населенія колеблется между 60 и 80, даже  $90^{\circ}/_{\circ}$ , цредставляя такимъ образомъ подавляющее большинство" (см. "Моск. Въдом. " № 127, за 1882 г.). Мы рекомендуемъ автору заняться этими цифрами и доказать ихъ невърность, если можетъ. Что же касается до физическаго и культурнаго превосходства, то несомивино, что Болгаре физически, надо думать и нравственно, превосходять всв остальныя народности Балканского полуострова. что между прочимъ доказывается большимъ сравнительно количествомъ рожденій; въ культурномъ же отношеніи, въ которомъ Греки несомивню превосходять Болгарь, нельзя еще сказать, насколько последніе окажутся менее способными, такъ какъ они, какъ говорится, всего безъ году недъля, какъ получили возможность развергнуть свои умственныя силы, особенно если русскій языкъ приметь у нихъ широкое развитіе и откроеть для нихъ всъ богатства русской свътской и духовной литературъ. Во всякомъ случав намъ кажется, что несправедливо и преждевременно говорить теперь о воспріничивости Болгаръ къ культурв и что вакъ темъ, такъ и другимъ следуеть еще учиться и учиться у Европы-своей старшей учительницы, прежде чемъ спорить о культурномъ превосходствъ.

Съ фактической стороны разбираемый "отвътъ" газеты "Востокъ" не представляетъ никакихъ данныхъ для возраженій, и если исключить всю панегирику, которую она расточаеть ея "единомышленнику", какъ она называетъ г. Филиппова, и всъ ругательства, которыми она обзываеть всвхъ и каждаго, несогласнаго съ ея возарвніями, то для ответа ей не остается ничего; но для избъжанія новыхъ съ ея стороны голословныхъ и хвастливыхъ увъреній, будто оставленіе ея "отвъта" безъ возраженій происходить оть невозможности опровергнуть ея доводы (sic), мы ръшаемся (и только на этотъ разъ) продолжить нашъ отвътъ. Впрочемъ, если, какъ увъряетъ газета, ей болъе чъмъ кому-либо извъстенъ весь ходъ этого вопроса и она продолжаетъ однакожь искажать и выставлять въ ложномъ свёте весь ходъ этой распри и пресавдуемыя Греками цван, то это твмъ хуже для нея, и мы стало-быть поступили хорошо, оставивъ ея "отвъты" безъ возраженій.

Газета далеко шагаетъ впередъ, говоря, что мы желаемъ обратить Болгарію въ русскую губернію и лишить Болгаръ благъ свободной политической жизни; въдь Финляндія не простая русская губернія и Баварія, Саксонія и прочія государства, входящія въ составъ германской имперіи, не лишились благъ самостоятельной политической жизни, соединивъ свою судьбу съ единоплеменной Пруссіей и составивъ одну могущественную германскую имперію. А о Венгріи, составляющей равноправную во всъхъ

отношеніяхъ часть Австріи, подъ скипетромъ одного императора, уже и говорить нечего. Все это впрочемъ не относится къ нашей замъткъ, и если мы коснулись этого вопроса, то только потому, что газета "Востовъ" заговорила о немъ. Мы напротивъ думаемъ, что для такого юнаго государства, вакъ Болгарія, со слабо выработаннымъ литературнымъ языкомъ и почти не имъющаго литературы, соединение подъ однимъ скипетромъ съ единоплеменною и единовърною могущественною русскою державою предоставило бы ему неисчислимыя выгоды; а принятіе родственнаго русскаго языка въ качествъ дитературнаго и ученаго (но конечно не народнаго), по крайней мъръ на первое время, можеть сразу поднять умственный и культурный его уровень и подготовить къ той высокой національной задачв, которую Провидение уготовало ему подъ водительствомъ и въ неразрывной связи съ Россіею. По нашему глубокому убъжденію, Болгаріи легче отстоять свою политическую скободу и развить свою напіональную дитературу, принявъ русскій языкъ въ качествъ дитературнаго и соединившись тесными узами съ Россіею. Но газетв "Востокъ" и ея единомышленникамъ конечно все это не по душт, и повидимому, они готовы пожертвовать встыть чтыть угодно ради возстановленія химерической византійской имперіи, той самой, которая проживъ цвлое тысячельтие погибла въ дряхлости, никогда не бывъ юною и не оставивъ въ наслъдство чедовъчеству никакихъ живыхъ культурныхъ элементовъ. Воть почему мы и придвемъ все подобающее значение греко-болгарской распръ и ея политической важности. Какъ мы указали въ нашей замъткъ, весь узелъ этой распри находится въ настоящее время въ вопросв о томъ, кому въ церковномъ отношенія должна принадлежать Македонія — Грекамъ или Болгарамъ, такъ какъ объ половины Болгаріи — и съверная и южная, — въ чемъ сознаются и сами греки, безвозвратно ушли изъ ихъ рукъ, и скоръе возможно допустить въ нихъ австрійское или иное западное вліяніе, чъмъ греческое. Весь второй періодъ этой распри, т.-е. отъ проэкта патріарха Григорія VI, даровавшаго Болгарамъ нъкоторую церковно-административную обособленность, до собора 1872 года, въ этой распръ главную роль играла географическая карта, т.-е. вопросъ о границахъ и объемъ территоріи экзархата, и нужно быть слишкомъ пристрастнымъ, чтобы игнорировать эту существенную сторону дъла. Вопросъ конечно не въ томъ, вто будеть управлять епархіями въ Македоніи-Греки или Болгары (мы готовы допустить, что первые, вакъ болве опытные и ловніе, быть-можеть были бы болье подходящими), но въ томъ, насколько притязанія Грековъ справедливы сами по себъ и насколько они согласны съ видами и интересами Россіи, а вивстъ съ твиъ и всего православія. Вотъ почему сужденія г. Филиппова "охраняющаго права вселенской церкви" (върнъе—греческой константинопольской патріархіи) не "правильны" и не "логичны", такъ какъ въ сущности онъ поддерживаетъ греческія притязанія въ ущербъ русскимъ. Это такъ ясно изъ всей его книги и такъ очевидно доказано о. Склобовскимъ въ 2-й части его разбора, что едвали нужно еще на это указывать.

Газета продолжаеть далве, что "еслибы быль созвань вселенскій соборъ, то онъ умиротвориль бы всю православную церковь, въ томъ числъ и русскую (?!), но г. Муркосъ, въроятно какъ врагъ церкви, не сдълаетъ (?) созванія собора, иначе онъ доказалъ бы намъ, почему онъ является его противникомъ. "Какое еще нужно доказательство, когда фактически, ясно какъ день. доказаль это созванный "великій" соборь 29-го августа? Какую въроятность могутъ имъть ожиданія автора отъ вселенскаго собора, когда громадное большинство греческихъ іерарховъ не только на соборъ, но еще до собора высказались противъ Болгаръ, а доблестный ісрусалимскій патріархъ Кириллъ и ісрархи антіохійской церкви, арабской національности, за свое несогласіе на схизму подверглись преследованіямъ и даже насиліямъ? Въ томъ-то и вопросъ, что участники собора дъйствовали главнымъ образомъ подъ давленіемъ національной греческой партін, которая конечно преследовала не церковныя цели. На соборъ, какъ мы сказали въ своей замъткъ, Болгары не были даже приглашены, ихъ мивнія не были выслушаны, ихъ заочно обвинили въ мнимой ереси и объявили схивматиками, а на заявленное ими всявдъ затемъ отречение отъ филетизма, въ которомъ ихъ обвинили, и объявление себя въ единении со всей православной церковью, не исключая конечно и константинопольской, не было обращено никакого вниманія; но газеть неть дела до фактовъ. она ради своихъ видовъ объявляетъ этотъ актъ отреченія отъ оплетизма "безсмысленнымъ" (!). Въ отвътъ нашего св. Синода патріарху относительно созванія вселенскаго собора, по справедливому возраженію о. Склобовскаго, "съ полнымъ достоинствомъ и непоколебимою силою убъжденія изложены мотивы его неодобренія совванія вселенскаго собора. Неужели, спросимъ мы газету, становящуюся на точку эрвнія строгихъ церковныхъ каноновъ, каноническій сынъ русской церкви, раздылющій мивніе своей церкви, есть "врагь церкви"? Впрочемъ въ своей замъткъ я не "явился" безусловнымъ противникомъ созванія вселенскаго собора, - я лишь сталь на почву предварительного соглашенія, имъя въ виду опытъ собора 29 августа, такъ какъ въ этомъ предварительномъ соглашения вся суть дела, и наверно, еслибы соглашение насчеть границъ экзархата могло состояться, сами Греии отвазались бы отъ мысли о вселенскомъ соборъ. Не отъ числа голосовъ, или даже соглашенія греческихъ и славянскихъ іерарховъ зависитъ рѣшеніе этого вопроса, а отъ соглашенія политическихъ видовъ той и другой страны и можетъ-быть скорѣе отъ министерства иностранныхъ дѣлъ въ С.-Петербургѣ и Аоинахъ.

Было бы слишкомъ утомительно и безцильно отвичать на вси возраженія автора "отвита", такъ какъ каждая фраза, каждый обороть его ричи направлены исключительно къ главной его идей—оправдать во что бы-то-ни-стало Грековъ и свалить всю вину на Болгаръ. Мы позволимъ себи только сказать о немъ то же самое, что разбиратель книги г. Филиппова о. Склобовскій сказалъ о всихъ соображеніяхъ автора "Современныхъ церковныхъ вопросовъ" относительно положенія, принятаго нашимъ св. Синодомъ въ греко-болгарскомъ вопросов: "по нашему искреннему и положительному убъжденію натъ ни одного слова правды".

На этомъ мы остановимъ нашъ отвътъ, такъ какъ всв дальнъйшія разсужденія нашего возражателя составляють лишь пли повторенія или личныя нападки на насъ, немогущія интересовать читателя. Обвинение насъ въ грекофобіи совершенно голословно и несправедливо. Думаемъ также, что мы имвли случай доказать на дълв наше пламенное сочувствие къ судьбв порабощенныхъ Грековъ Эпира и Оессаліи. Несколько разъ повторяемыя имъ указанія на то, что я по рожденію принадлежу къ арабской національности (впрочемъ во второмъ отвъть онъ повидимому измениль свое мнене и говорить, что и принадлежу къ греческой національности, но изміниль ей) и что вслідствіе этого не должно питать къ моимъ словамъ никакого довърія, есть чисто-фанаріотское, но, смвемъ думать, никакъ не русское мивніе. Арабскаго своего происхожненія мы никогда не стыдились и, еще будучи студентомъ, мы это открыто и публично засвидътельствовали (см. юбилейный актъ с.-петербургскаго университета, 8 февраля 1869 года, стр. 18 и 19). Правда, что подъ вліяніемъ того презрвнія, съ коимъ фанаріоты въ Сиріи и Палестинъ относятся къ мъстнымъ жителямъ Арабамъ, нъкоторые изъ последнихъ, по своему невежеству, и то среди однихъ лишь православныхъ, при Грекахъ стыдятся называть себя Арабами, какъ до недавняго еще времени Болгары стыдились называть себя Болгарами. На угрозы автора и его другей мы со спокойною совъстью можемъ сказать, что своими замътками лишь исполняемъ, по мъръ силъ, свои обязанности предъ своею родиной и страной, которой мы обязаны своимъ воспитаніемъ и въ которой намъ пришлось провести большую и лучшую часть жизни.

Будемъ надъяться, что въ настоящее время этотъ вопросъ уже настолько разъясненъ для общественнаго сознанія, что никакія усилія и личныя вліянія не въ состояніи его затемнить и что преждевременная кончина "во въкъ незабвеннаго" митрополита Макарія, составившаго, по порученію св. Синода, по выраженію о. Склобовскаго, "полное высокаго разума и христіанскаго достоинства отвътное посланіе константинопольскому патріарху на предложеніе о соборъ", не повліяєть на измъненіе установившагося въ нашей церкви взгляда на этотъ вопросъ.

Г. Муркосъ.

20 ноября 1982 года

Digitized by Google

## ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

# ЛАМЯТИ ВЪ БОЗЪ ПОЧИВШАГО ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШАГО МАКАРІЯ МИТРОПОЛИТА МОСКОВСКАГО.

9-го декабря исполнилось полгода со дня кончины великаго и достоблаженнаго архипастыря Церкви русской, митрополита московскаго Макарія. Въ этотъ день во всъхъ церквахъ Москвы и московской епархіи совершены были заупокойныя служенія; въ канедральномъ Чудовъ монастыръ архіерейскимъ служеніемъ совершены: наканунъ (8-го декабря) въ 6 часовъ вечера заупокойная всенощная, а 9 литургія и панихида.

Да успокоитъ Отецъ Свътовъ въ блаженныхъ обителяхъ неба върнаго раба Своего, и да пробавитъ милостъ Свою на московскую паству, молитвенно поминающую доблестнаго и приснопамятнаго iepapxa!

Возвратимся теперь къ прерванному навремя сообщенію отзывовъ о почившемъ святитель, какіе высказаны были въ печати по кончинь его и которые досель не утратили своей свъжести и силы истины. Воспроизводимъ прекрасную статью Моск. Церковныхъ Въдомостей.

Высовая личность повойнаго Владыви, по своимъ выдающимся талантамъ и его шировая, разносторонняя и многоплодная дъятельность на поприщъ служенія цервви, отечеству и больше всего богословской наукъ и духовному просвъщенію, —безъ всякаго сомнънія, имъютъ значеніе историческое и займутъ видное мъсто въ исторіи руссвой цервви и богословской науки. Исторія сважетъ объ нихъ свое безпристрастное и правдивое слово, лучше современниковъ оцънитъ свътлую и великую личность митропо-

лита Макарія, и поставить его наряду съ самыми замізчательными ісрархами Русской церкви, доблестными слугами святой церкви и своего отечества. Но значение и вліяніе почившаго ісрарха простирается и за предълы отечества,---на всю православную церковь. Во время погребальных деремоній нашь пришлось сойтись съ однимъ просвъщеннымъ единовърцемъ нашимъ, профессоромъ одного высшаго учебнаго заведенія въ Москвъ, уроженцемъ дальняго Востова, и услышать отъ него такое сужденіе о почившемъ: "я считаю покойнаго митрополита, сказалъ онъ, не Московскимъ только ісрархомъ, но вселенскимъ; -- онъ не вашъ только учитель и архипастырь, но и нашъ, и мы, люди дальняго православнаго Востока, знаемъ, любинъ и почитаемъ и учимся по его сочиненіямъ". Такія слова, сказанныя совершенно искренно, не требують разъясненія. Но кром'я собственно нравственнаго и ученаго авторитета и значенія, повойный принималъ живое и дъятельное участіе въ церковныхъ дълахъ единовърнаго намъ Востока, поскольку они были предметомъ сужденія и заботь русской церковной власти. Мы не посвящены конечно въ тайны совъщаній и ръшеній Св. Синода, но вивемъ основанія думать, что вогда Св. Синоду Россійской церкви приходилось дать свое мивніе и сужденіе о церковныхъ делахъ В стока, то голосъ Московского митрополита Макарія всегда имвла въ этомъ случав большой въсъ и авторитеть и выслушивался съ уваженіемъ къ нему, -потому что его сужденіе было -мужа мудраго, вооруженнаго притомъ глубокимъ знаніемъ и пониманіемъ двять и судебъ церкви. Точно также онъ принималь двятельное, живое и ближайшее участіе во встхъ дтлахъ высшаго церковнаго управленія отечественнаго, —и внесъ большой вкладъ своихъ талантовъ, своихъ общирныхъ познаній, своего ума 🕿 труда во всв церковныя дела, преобразованія и начинанія последняго времени, ежегодно съ августа 1868 г. присутствуя въ Св. Синодъ, а въ санъ митрополита сдълавшись постояннымъ его членомъ: переберите всв важнъйшія реформы и мъропріятія по духовному въдомству-преобразованія духовно-учебныхъ заведеній, проекть судебной реформы и т. д., —вездъ было видное и дъятельное, а часто первенствующее, участіе покойнаго владыки.

Истинный и преданный сынъ церкви, глубокій знатокъ и охранитель ел върованій и преданій, всегда строгій блюститель порядка и закона, консерваторъ по самой натуръ своей, несклонной къ насильственной ломкъ установленнаго порядка жизни на крутымъ мърамъ,— онъ тъмъ не менъе всегда ясно понималъ необходимость измъненія и улучшенія, соотвътственно историческимъ условіямъ времени, многихъ сторонъ церковной жизни, всегда сочувственно относился ко всъмъ разумнымъ реформамъ и мъропріятіямъ, и искренно радовался, видя добрые плоды ихъ.

Въ этомъ случав, безъ сомнения, не оставалось безъ влияния его глубокое историческое знаніе и наблюденіе церковной жизни, и такъ-сказать, тактъ и прозорливость историка, вынесенные имъ изъ продолжительныхъ, внимательныхъ занятій историческихъ. Но шировій, ясный и просвъщенный наукою умъ покойнаго Владыки не замыкался исключительно въ сферв церковныхъ предметовъ и двяъ, — онъ отличался столь же яснымъ и широжимъ взглядомъ и на дъла государственныя и столь же глубокимъ пониманіемъ ихъ. Всякое доброе и разумное явленіе и движеніе въ жизни гражданской находило въ немъживое сочувствіе, правильную оценку, - и онъ съ любовію спешиль освятить его архипастырскою молитвою и призвать на него Божіе благословеніе. Не ходя за примърами въ даль воспоминаній, мы припомнимъ только его простыя краткія, но прочувствованныя, и потому производившія глубокое впечатлівніе на слушателей, слова, сказанныя имъ при открытіи памятника Пушкину и Всероссійской выставки въ Москвъ, и его пожеланія по этому поводу. Въ первомъ случав онъ высказаль молитвенное желаніе, чтобы дзрвда на Руси здоровая мысль, чтобы развивалось и крвпло русское слово, чтобъ больше нарождалось въ Россіи великихъ дъятелей на всъхъ поприщахъ проявленія духа".-."Да благословляеть Господь и всякій трудь въ нашемъ возлюбленномъ отечествъ, направленный къ его пользъ, и да процвътаеть оно болъе и болъе, при нашихъ дружныхъ усиліяхъ и трудахъ на всвую ступеняхъ государственной жизни, подъ державой Богомъ дарованнаго намъ царственнаго Вождя, Благочестивъйшаго Государя Императора Александра Александровича", -- заключиль онъ свою ръчь, сказанную имъ еще такъ недавно при открытіи выставки. И слово его, при его высокомъ и общепризнанномъ авторитеть, при высокомъ уважении къ нему всьхъ, -- производило особенно сильное и благотворное впечатленіе. Владыка Макарій быль мужъ высокаго ума, и не только отечественная церковь въ лицъ его потеряла знаменитаго и просвъщеннъйшаго јерарха своего, но и вся русская земля одного изълучшихъ своихъ гражданъ и сыновъ, какіе являются не часто. И долго и больно будетъ чувствоваться отсутствіе этого мужа, исполненнаго высокихъ силъ духа, и не въ одной только наукъ духовной и совътахъ церковнаго управленія...

Но особенно близкою и дорогою покойному стихіею, къ которой наиболье направлялись его сочувствія, которой онъ особенно посвятиль свои богатыя силы и таланты, весь неустанный трудъ всей своей жизни,—была наука, и по преимуществу церковно-историческая. Здъсь не мъсто входить въ подробную оцънку его ученыхъ трудовъ,—довольно сказать, что они доставили своему автору громкую европейскую извъстность, и подобныхъ имъ въ

нашей духовной наукт не было, да по всей втроятности долго еще и не будеть. Но мы не можемъ умолчать здъсь о сердечнъйшихъ, благороднъйшихъ и всегда сочувственныхъ и благожелательныхъ отношеніяхъ покойнаго Владыки ко всякому умственному труду, какъ бы онъ ни былъ малъ, ко всемъ труженикамъ науки и просвъщенія, какъ бы они скромны ни были.-и о тъхъ его жертвахъ, какія онъ принесъ на пользу духовнаго просвъщенія. Намъ, напримъръ очень живо, - какъ будто это сейчасъ было, представляется первое посъщение Владыкой, вскоръ по прибытія его въ Москву, московской семинаріи, свидетелемъ котораго намъ пришлось быть. Владыка прівхаль совершенно неожиданно и безъ предупрежденія; въ семинаріи въ это время шли экзамены. Онъ вошель въ ближайшій отъ входа 4 классъ, гдъ въ это время происходилъ экзаменъ по психологіи. Понятное дъло, произошло общее смущение при неожиданномъ появления, да еще въ первый разъ столь высокаго посетителя. Но онъ съ своимъ яснымъ, кроткимъ и дасковымъ взглядомъ благословилъ встхъ и просто поздоровался со встми, самъ стлъ на простой свободный стуль за простой ничемь не покрытый столь, и всехъ пригласилъ садиться и продолжать свое дело, какъ бы его и не было. Простота и ласковость обращенія, сиисходительность, съ которою онъ выслушиваль ученические отвъты на вопросы, которые онъ иногда предлагалъ самъ, очень скоро уничтожили всякое смущение. Всв почувствовали себя свободно, оживленно и радостно, и дело пошло, какъ не надо быть лучше. Посидевши некоторое время, Владыка всталъ, сказалъ нъсколько добрыхъ словъ встить, пожелаль ученикамъ хорошо сдать экзамены и простившись вышель. Посвщение Владыки составило истинный праздникъ для заведенія. По крайней мірт пишущему эти строби и до сихъ поръ памятно это посъщение и сейчасъ возбуждаетъ благоговъйное чувство глубокой благодарности къ покойному Владывъ за его истинно-человъчное отношение въ скромнымъ и быть-можетъ, незначительнымъ, но тяжелымъ и не всегда благодарнымъ трудамъ людей работающихъ на поприщъ ученія и воспитанія подростающихъ покольній, и которымъ поэтому дорого вниманіе въ особенности такихъ лицъ, какъ покойный Владыка. Съ такимъ же чувствомъ вспоминаются намъ и разныя представленія Владыкъ служащихъ въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ: привътливо, въ высшей степени деликатно относился онъ и принималъ всякаго, при этомъ всегда вспоминалъ, если представлявшійся напечаталь какую-нибудь статью въ журналахъ, и одобрительно относился объ ней, хотя бы статья была и незначительная. Также точно онъ держалъ себя и при ревизіи академій и при всякомъ другомъ посъщеніи духовныхъ заведеній. Но Владыка не только однимъ сочувствіемъ ободрялъ и поддержи-

валь ученые труды и занятія, -- онь оказываль въ этомъ случав и матеріальную помощь. Извъстенъ напр. фактъ, что одинъ капитальный трудъ по церковной исторіи явился въ свъть, благодаря его субсидін-и эта помощь темъ больше делаеть чести благородству характера покойнаго, что оказана была его до нъкоторой степени ученому противнику, который во многихъ случаяхъ не раздъляеть его мивній и взглядовь по церковной исторіи. Всъмъ извъстны также его щедрыя пожертвованія, сдъланныя на пользу и поощреніе отечественнаго просвъщенія и духовной науки. Въ 1867 г. онъ пожертвовалъ капиталъ во 120 тысячъ рублей на учреждение премій за лучшія сочиненія по всёмъ отраслямъ наукъ; въ томъ же году онъ пожертвовалъ въ пользу духовноучебныхъ заведеній составленное имъ "Руководство въ изученію православнаго догматическаго Богословія"; въ 1869 г. имъ сдълано новое пожертвованіе въ 25 тысячь рублей для учрежденія въ кіевской академіи ежегодной преміи за лучшія сочиненія; въ 1879 г. при переходъ на московскую митрополію владыка пожертвоваль 2 тысячи рублей на учреждение въ литовской семинарии стипендии его имени. Люди близкие къ покойному говорятъ, что всемъ деньгамъ, получаемымъ отъ продажи сочиненій, онъ вель особый счеть и всв сполна жертвоваль ихъ на помощь и поощреніе научныхъ трудовъ и занятій. Ръдкая и въ высшей степени благородная черта ученаго безкорыстія! Точно также покойный Владыка всегда охотно принималь на себя ходатайство о разныхъ нуждахъ учебныхъ заведеній и служащихъ въ нихъ лицъ: такъ на другой день смерти его въ московской семинаріи получена оффиціальная бумага о прибавкъ жалованья, по ходатайству покойнаго, къ штатному окладу служащихъ въ семинарін,—3 тысячи рублей ежегодно. Извъстны также случаи, что по его ходатайству и настояніямъ устраняемы были иногда разныя затрудненія въ присужденіи высшихъ ученыхъ степеней въ духовныхъ академіяхъ. Если бы нужно было, то мы могли бы указать и еще много фактовъ, свидътельствующихъ о самомъ сердечномъ и участливомъ отношеніи покойнаго Владыки къ дълу просвъщения и науки: самъ всецъло и беззавътно преданный наукъ, самъ глубоко понимавшій цъну и значеніе, а съ другой стороны и трудность научной работы, онъ съ глубокимъ уваженіемъ, вполив гуманно и терпимо относился ко всякому умственному научному труду, какъ бы онъ малъ и незначителенъ ни былъ. И если во лицъ его отечественная богословская наука понесла тяжелую утрату, то не менъе тяжелую потерю понесли въ немъ и труженики этой науки, потерявши въ немъ снисходительнаго ценителя своихъ трудовъ, мощнаго заступника и попровителя въ своихъ нуждахъ и печаляхъ.

Очень много симпатичныхъ чертъ можно указать и въ личномъ характеръ покойнаго Владыки и въ его образъ жизни, воторыя производили весьма пріятное впечатленіе на всехъ входившихъ съ нимъ въ сношенія. Наружность его была очень пріятная, ваглядъ ясный, живой, манеры наящныя; держался онъ всегда ровно, сповойно, съ достоинствомъ, но всегда совершенно естественно и просто. Вся фигура его производила гармоническое и изящное впечатлъніе. Въ обращеній со всъми, не взирая на лицо, онъ былъ всегда въ высшей степени въжливъ и ровенъ. Очень ръдко бывало, чтобы онъ раздражился, а еще ръже, чтобы онъ замътнымъ образомъ обнаружилъ это раздраженіе; если же при его нервной натуръ это иногда и случалось невольно, то это никогда не отзывалось никакими неблагопріятными последствінии для другихъ; а чаще всего, по свидетельству близвихъ людей, Владыка извинялся въ своихъ невольныхъ вспышкахъ и ръзкостяхъ даже предъ людьми, прислуживавшими ему. Вообще люди, близко стоявшіе къ покойному и имъвшіе съ нимъ ежедневныя сношенія, съ благоговініемъ отзываются о покойномъ и съ глубокою признательностью говорять о необычайномъ благородствъ и деликатности его характера, который обнаруживался во всъхъ его отношеніяхъ въ людямъ, не исключая и самыхъ незначительныхъ мелочей. Въ своихъ привычкахъ покойный Владыка быль очень скромень и умфрень. Образь жизни его быль размъренъ и разсчитанъ по минутамъ, и отъ однажды заведеннаго порядва жизни онъ никогда не отступаль; весь его день быль распределенъ такъ, что большан часть времени приходилась на серьёзныя умственныя занятія. На служебныя дела у него были опредъленные часы; доступъ въ нему въ эти часы былъ свободенъ всякому, пустыхъ ръчей онъ не любилъ, дорожа временемъ и своимъ и чужимъ, а требовалъ быстраго, краткаго и яснаго изложенія діла, которое большею частью туть же и різшалось. Рашенія его отличались строгою справедливостью и основывались на законъ; проволочки въ дълахъ не было.

Не смотря на свои высовія достоинства и привлекательныя качества почившій архипастырь, какъ изв'єстно, им'єль въ Москв'є и недоброжелателей. Вражда къ нему, и вражда ожесточенная, нашла себ'є выраженіе и въ изв'єстнаго сорта печати, достойной впрочемъ всякаго сожальнія...

Не время и не мъсто надъ свъжею могилою великаго архипастыря разбирать тъ обвиненія, которыя ваводили на него человъческое неразуміе и страсти. Намъ кажется, умъстнъе въ этомъ случать высказать глубокое чувство скорби и печали, что не умъли достаточно оцънить высокія качества архипастыря, примъшавши чистое имя его къ мелкимъ и нечистымъ дъламъ

и распрямъ, которыхъ онъ былъ совершенно чуждъ, - что не съумъди оправдать того довърія, которое онъ оказываль предоставляя самимъ устроять мирно, согласно и разумно дъла приходскія, и чего онъ въ правъ быль ожидать отъ образованнаго столичнаго духовенства и общества, а вивсто того накоторые своими распрями причинили почившему не мало горькихъ и скорбныхъ минутъ, и его же за его снисхождение и долготерпъние подвергали даже печатно хуламъ и влеветамъ, --что даже въ храмъ Божіемъ хотыли дыйствовать по своему произволу, а не по закону и на законъ основанному порядку, на которомъ такъ настаиваль и который такъ любиль повойный владыка... Да, справедливо можно сказать, что мало берегли свое достоинство и честь и спокойствіе покойнаго Владыки; въ этомъ великая вина предъ нимъ, въ которой нужно покаяться... Въ этомъ случав только въ новой формъ повторилась очень старая и къ нашему несчастію, обычная въ нашей жизни исторія, что среди преданныхъ своимъ мелкимъ, низменнымъ и своекорыстнымъ интересамъ трудно и тяжело живется людямъ болве высовихъ и чистыхъ стремленій, —и въ наказаніе Господь рано береть отъ насъ этихъ Своихъ избранниковъ...

### НАКАНУНЪ 6 ДЕКАБРЯ ТЕКУЩАГО ГОДА.

Ходить по русской земль разсказь. Я слышаль его оть одного стараго причетника, который завъряль меня, что дъйствительно дъло такъ и было, какъ его разсказывають, и что онъ самъ быль свидътель разсказываемаго. Въ нашей церкви, началь свою повъсть оный причетникъ, есть икона безсмертныхъ воинствъ Архистратига, который, какъ извъстно, изображается съ пламеннымъ мечемъ и попирающимъ одною ногой діавола. Вотъ вижу я, подходить къ этому образу одна старушка съ грошевою свъчкою и ставить ее не предъ архистратигомъ Михаиломъ, а лъпить прямо предъ лицемъ діавола. Что ты, бабушка, въ умъ ли? кому ты ставишь свъчку?—Охъ, батюшка, отвъчаетъ она: гръхито мои велики; но знаю куда угожу: надобно и его задобрить.

Я невольно улыбнулся, выслушавши этотъ разсказъ, улыбнетесь въроятно и вы, благосклонный читатель, прочитавши эти строки. Но нътъ ли здъсь чего-нибудь такого, надъ чъмъ можно глубоко поскорбъть отъ всего сердца? Вы скажете: есть надъ чъмъ—надъ невъжествомъ бъдной старушки, или яснъе—надъ

недостаткомъ убъжденій, надъ раздвоеніемъ понятій, надъ примъсью къ въръ въ милости высшаго существа въры въ милость чернобога. Но въ слъпотствующей ли деревенской старушкъ мы видимъ этотъ недостатокъ убъжденій, это раздвоеніе понятій, эту смъсь върованій, взаимно другь друга уничтожающихъ? Я постараюсь убъдить васъ, мой добрый читатель, что всъ эти недостатки присущи самому образованному обществу, тому обществу, которое должно бы идти впереди многомилліонной семъм русской, пролагать ей прямой путь къ истинъ и добру, руководить эту семью и словомъ и дъломъ и собственнымъ примъромъ. Но оказывается, что это общество, или по крайней мъръ значительная часть его, не далеко ушло отъ упомянутой слъпотствующей старушки, поступокъ которой возбуждаетъ въ насъ и смъхъ и горе.

Вотъ 6 часовъ вечера на 6-е декабря. Во всёхъ церквахъ первопрестольной Москвы раздался благовъстъ, призывающій православныхъ въ молитвъ святителю и чудотворцу Николаю, но въ то же время театры зовуть къ себъ. Не раздвоение ли здъсь понятій въ русской семьъ? Не разрушеніе ли одною рукою того, что созидается другою? Мы хотимъ просвътить народъ, но такимъ ди свътомъ просвъщаютъ его? не есть ди для просвъщенія его тоть единственный Свъть, котораго не можеть объять тьма и который не имъеть ничего общаго съ тьмою? Мы хотимъ воспитать нашихъ дътей и всю слъпотствующую народную массу на религіозно-правственныхъ началахъ, въ духъ нашей православной церкви, - этой върной, исторически сложившейся опоры русскаго царства и жизни русскаго народа, но развъ возможно такое воспитаніе, когда въ одно и то же время воспитывающимся указывають на два пути: одинъ-ведущій къ общенію съ церковію, а другой-къ презранію постановленій ея? Какія дети, какая народная масса поверять намь? Не скажуть ли они: вы лицемърите, вы обманываете насъ; вы сами себъ противоръчите и не върите словамъ Христа: не можетъ человекъ работать двумъ господамъ, служить и Богу и мамоне.

Но великъ ли праздникъ 6-го декабря, чтобы не дозволить невиныхъ удовольствій? О если бы только невинныхъ! увы, среди этихъ мнимо невинныхъ множество такихъ, которыя способны внести самое сильное растлівне въ сердце человіта. Что кажется могло бы быть невинніве, какъ созерцаніе тіла человіческаго въ его неприкровенной наготі? Но спрашивается: во сколько молодыхъ сердецъ (но молодыхъ ли только?) влила нравственную отраву та картина съ цинически обнаженною женщиною, которая недавно чуть ли не въ теченіе цілаго года красовалась здіть на выставкі? И какая имітаєь ціль или побужденіе допустить эту отраву? неужели это ділалось во имя вы-

сокаго художества и неужели натъ другихъ способовъ повнакомить русскихъ людей съ истинными и притомъ чистыми произведеніями живописи? Неужели мы поставили себъ задачей: развращать добрый русскій народь, прививать къ нему всякую нравственную проказу? Но я отвъчу на вопросъ: великъ ли праздникъ 6-го декабря, день святителя Николая? Наша православная церковь равно чтить всёхъ святыхъ фодниковъ Божінхъ, но святителя Николая чтить весь русскій народъ, какъ избраннаго имъ заступника и покровителя. Чтитъ весь народъ: этого одного достаточно, чтобы считать установленный въ честь этого угодника Божія праздникъ праздникомъ великимъ. Мы не имъемъ никакого основанія не уважать и тъмъ болье презирать чистыя върованія цълаго народа, его святыя религіозныя чувства. И вто далъ намъ право на это неуважение или явное презръніе? Не дерзость ли подобное посягательство на самыя высшія стремленія народной души? Мы можемъ презирать (но и то съ большою осторожностію) народные предразсудни и суевърія, останавливающія духовное развитіе человъка и неръдко вредящія его быту; но касаться религіозныхъ святынь народа признаваемыхъ самою церковію, мы не только не имъемъ права, но даже можемъ играть въ весьма опасную игру. При этомъ мы невольно припоминяемъ слова такъ преждевременно взятаго отъ насъ одного изъ просвъщеннъйшихъ пастырей нашей церкви, епископа смоленскаго Іоанна. "Благодареніе Богу, сказалъ онъ въ одной изъ своихъ незабвенныхъ бесъдъ, - что еще горитъ этотъ священный огонь (огонь православной въры), освящающій и согравающій душу народа; что еще не угашень онь ватромъ вольнодумства, волнующаго умъ нашего времени, не подавленъ искусственнымъ усложнениемъ современной жизни. Сколько, при помощи этого огня, можно сдълать истиннаго добра народу въ его просвъщении, нравственности, въ быту общественномъ; но за то, какъ и беречь его надобно обществу и правительству, какъ осторожно обращаться съ нимъ, чтобы или не дать ему ложнаго направленія, подъ видомъ усиленія или подбрасывая въ душу народа всякій хламъ новыхъ идей и стремленій, не разжечь этого огня до бурнаго пламени: и тогда его сила, изъ мирной и успокоивающей народъ, сдълается страшно разрушительною для всего противнаго въръ народной". Вотъ какъ смотрелъ на религіозное чувство, на народную веру одинъ изъ глубовихъ мыслителей недавняго времени; и можно ли не согласиться съ его мыслями?

Итакъ на чествованіе святитсля Николая цълымъ народомъ, чествованіе сложившееся въками, мы должны смотръть какъ на народную святыню; а святыня народа должна быть священною для каждаго члена народной семьи, должна быть великимъ пра-

эднякомъ. Но 6-е декабря текущаго времени имфеть и другое экаченіе, другой народно-церковный праздникъ. Въ навечеріе и въ самый день 6-го декабря православная церковь призываетъ истинных сыновъ русской земли молиться за восходящую надъ русскимъ царствомъ светлую денницу - за Наследника престола, молиться: "да возрастеть и укранится духомъ" поропроредное "отроча" на великое и славное служение русскому народу и скажемъ - челоловъчеству, такъ какъ судьба русскаго народа наи парства тесно связана съ судьбами другихъ народовъ и царствъ. Есть о чемъ молиться русскимъ людямъ, молиться со всею теплотою сердца, отъ всей глубины души, и особливо въ настоящее сумасородное время! Но что же это такое: церковь зоветь молиться за Наследника русскаго престола, за первенца обожаемаго всимъ русскимъ народомъ Монарха; но въ то же время отворяются двери другихъ храмовъ? Не раздвоеніе ли здісь убіжденій? Не напоминается ли и здась духовное убожество той старушки, которая лепила свою свечку предъ вняземъ міра сего? И къ чему здъсь обманъ? (съ чьей стороны – мы умолчимъ объ этомъ). А обманъ есть, здъсь полное фарисейство, вся ложь лицемърія. Да не такъ ли надобно понимать это раздвоеніе: кому дороги самодержавный батюшка Царь, Наследникъ самодержавнаго престола, вся царская семья, вся православная Русь, -- иди и молись; а кому они не дороги-иди и рукоплещи Мельпоменъ? Но вто же посмъть воснуться другой святыни народа, его безпредъльной преданности къ своимъ царямъ, также воспитанной вънами? Кому нужно было разучать его молиться за царя, вопреви прямому наставленію одного изъ апостоловъ? вто хочеть раздвоить высокое народное чувство по отношенію къ самодержавной власти? кому настоить нужда разсвчь тоть крвпкій узель, которымъ связанъ народъ съ царствующимъ домомъ? Наша православная церковь установила особаго рода божественныя службы въ такъ-называемые царскіе дни. Но не честиве ди было бы вовсе отминить ихъ, когда предоставляются на выборъ и другаго рода службы? Будеть ли благоразумень и последователень, положимъ, тотъ отецъ, который станетъ говорить детямъ: вы можете любить и не любить меня, почитать и не почитать, желать мив добра и не желать: можете идти один въ церковь, а другіе въ кабакъ? Назвали ли бы мы такого отца человъкомъ съ убъжденіями, стоящимъ на твердой почвъ и желающимъ одного добра своимъ двтямъ?

Благодаря почину почтеннаго московскаго духовенства представленія въ театрахъ въ дни великаго поста и въ навечерія нъкоторыхъ праздниковъ запрещены. Но едва ли къ этому запрещенію не нужно присоединить и другихъ, т.-е. пополнить его. Вопервыхъ есть праздники, въ навечеріи которыхъ могутъ от-

прываться театральныя эрвлища, а между твиъ эти праздници надавна и глубоко чтить православный русскій народъ. Скажутъ: вольному воля, а спасенному рай; кто хочетъ идти въ театръ-пусть и идетъ, а кто желаетъ молиться-пусть отправляется въ церковь; на то-де и существуетъ свобода совъсти. Но мы позволимъ себъ указать на такой примъръ, гдъ человъческой и гражданской свободъ данъ полный просторъ во всъхъ ея проявленіяхъ, укажемъ на Англію, которая въ настоящее время имъетъ буквально міровое значеніе, стоя впереди всъхъ народовъ и по своему умственному образованію, и по своему богатству, и по могуществу своихъ силъ. Мыслимо ли, чтобы Англія допустила театральныя представленія въ часы, назначенные для общественной молитвы? И мъщаеть ли существующій на этотъ разъ запреть умственному развитію и физическому труду англійскаго народа? И раздается ли среди его ропоть на этоть запреть? Вовторых в театральныя представленія въ дни ведикаго поста и наканунъ извъстныхъ праздниковъ на русскомъ языкъ не допускаются, но на иностранныхъ они дозволены. И снова мив мерещится костлявая рука съ грошевою свъчкою той дшери Аврамлей, юже по всей въроятности связа сатана. Здась я разумаю пресловутую нашу интеллигенцію, понимающую иностранные языки. Для этой интеллигенціи сделана уступка со стороны правительства-интеллигенціи конечно руской, потому что безъ нея, при малочисленности иностранцевъ, живущихъ въ Россіи, представленія въ вышеозначенные дни или часы не могли бы состояться. Позволю себъ положительно утверждать, что если бы эта интиллегенція жила одною жизнію съ русскимъ народомъ, проникнута была однимъ общимъ духомъ, имвла одни стремленія, она отказалась бы оть этой уступки въ угоду ея. Но достаточно явиться на русской земль какому-нибудь фиглару-иноземцу и повалить наша интеллигенція слушать этого комедіанта. И неужели для этого класса людей не дорогъ кормидецъ русскій народъ съ своими въковыми святынями? Неужели для него дороже иноземный комедіанть, чемъ православная церковь съ ея призывами на общую молитву? Неужели для него, нашего интеллигентного слоя, не обидно, что ради этого проходимца, разсчитывающаго на русское простодушіе, на русскій карманъ, нашъ передовой слой готовъ попирать ногами завъты своей церкви, своей народности, своей священной для каждаго развитаго народа старины? И что за раздвоеніе! Русскіе, говорящіе на одномъ родномъ языкъ, не могутъ пользоваться театральными представленіями въ вышеуказанное время, а разумъющіе иные языки-могутъ. Выходить, что церковь наша съ своими постановленіями существуеть не для всёхъ въ одинаковой иврв: одни могуть быть ея двтьми. а другіе-пасынгами;

одни обязательно должны сохранять ея уставы, а другіе нътъ. Спрашивается: есть ди здёсь хотя тень здравой логики? и не дълится ли русскій народъ и въ собственныхъ своихъ глазахъ, и предъ лицемъ церкви, и передъ лицомъ всего образованнаго міра на двъ касты, между которыми теряется самая существенная связь, связь духовная, связь редигіозная? О, мы понимали бы нашу интеллигенцію, мы поклонились бы ей до сырой земли, если бы она, цвня религіозное чувство народа, народную благородную гордость, связь свою съ народомъ, отказалась отъ сдъданной ей уступки. Но здёсь есть другая сторона дёла, касающаяся не жизни отдельныхъ личностей, но жизни целаго народа. Не послужить ли такое раздвоение интеллигенции и народа къ отчужденію втораго отъ первой? Не будеть ли народъ смотръть на свое передовое сословіе непріязненными глазами за явное оскорбленіе воспитавшей его церкви? Можеть ли онъ смотрыть на это сословіе, какъ на своего учителя и руководителя? Не отнимаеть ли это сословіе само у себя ту силу въ народъ, которая должна бы быть направлена ко благу его, и отъ которой онъ, владъя лучшимъ развитіемъ своихъ силъ, по долгу чести и совъсти даже не имъетъ права отказаться?

Въ настоящее время всюду проповъдуются равенство и братство; но исторія діласть своє: среди всіхть народовь существовали и не перестануть существовать такъ-называемые передовыя сословія, какъ руководители народа. Этихъ передовыхъ двятелей въ народныхъ массахъ признавалъ и Божественный основатель нашей церкви, назвавши ихъ "большими", но и указавши притомъ на ихъ прямыя обязанности: быть слугами. И наша исторія подчинялась тому же общему развитію человіческихъ обществъ, и нашъ народъ имълъ свое передовое сословіе, жившее съ нимъ одними завътами церкви и исторіи, и это сословіе сослужило русскому царству и русскому народу ничемъ неоценимую услугу: безъ него не возможны были ни созидание русскаго царства, ни развитіе кръпости и силы народнаго духа. Но теперь видимъ ли мощь и силу этого сословія?.. Этимъ вопросомъ мы и кончаемъ наши размышленія на канунт 6-го декабря текущаго года.

Мірянинъ Ив. Палимпсестовъ.

# СТОЛЪТНІЙ ЮБИЛЕЙ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШАГО ФИЛАРЕТА МИТРОПОЛИТА МОСКОВСКАГО.

26 декабря сего 1882 года исполнится сто лътъ со времени рожденія приснопамятнаго святителя Московскаго и всей Россіи Филарета. Общество любителей духовнаго просвъщенія, которое основалось во время архипастырскаго управленія Филарета, составило программу празднованія стольтняго юбилея его. Пред-

полагается наканунт празднованія совершить во встать московских церквах всенощное батніе съ краснымъ звономъ, а въ самый день юбилея литургію. Въ Успенскомъ соборт, въ Архангельскомъ соборт и Чудовт монастырт, литургія должна быть совершена соборт священнослужителями, рукоположенными митрополитомъ Филаретомъ. Во встать этихъ церквахъ будутъ произнесены проповтам. По окончаніи богослуженія Общество любителей духовнаго просвъщенія предполагаетъ имъть торжественное собраніе въ муроварной палатт. Прежде всего будетъ совершена паннихида по въ Бозт почившемъ архипастырт. Потомъ будутъ произнесены рти и прочитаны нткоторые отрывки изъ статей, характеризующихъ дтятельность митрополита Филарета, которыя войдутъ въ сборникъ, имъющій быть изданнымъ Обществомъ въ память юбилея. Вотъ полная программа сборника.

І. Библіографическій указатель учено-литературныхъ трудовъ М. Ф. съ указаніемъ времени появленія этихъ трудовъ, количества выдержанныхъ ими изданій, перемінь въ этихъ изданіяхъ и т. п.

II. Труды М. Ф. по переводу Библіи на русскій языкъ.

III. Толковательные труды.

IV. Труды исагогическie.

V. Библейская исторія М. Ф.

VI. Участіе М. Ф. въ изданіи Остромірова Евангелія.

VII. Богословскіе труды М. Ф. Катихисисъ, Начатки, Богословскіе трактаты.

VIII. Проповъди М. Ф.

IX. М. Ф., какъ критивъ. Его критические отзывы о различныхъ книгахъ духовнаго содержанія.

Х. Языкъ твореній Ф. М. М. Его характеристическія особенности.

Кромъ того дъйствительнымъ членомъ Общества, Н. П. Ровановымъ, собраны драгоцънные матеріалы по управленію митрополита Филарета московскою епархією со дня его назначенія на московскую митрополію по день его кончины. Общество предполагаетъ напечатать эти матеріалы, чъмъ сдълаетъ громадную услугу отечественной церковной исторіи и церковнаго управленія и пониманію и приложенію кононическихъ пестановленій церкви. Желательно, чтобы какъ можно скоръе появился въ печати этотъ трудъ въ своей первоначальной неповрежденности; фактическая сторона этого труда, строго основанная на подлинныхъ документахъ, ничъмъ незамънима и неоцъненна для историка и канониста.

Празднованіе впрочемъ, по распоряженію Высшей Власти, съ 26 декабря отлагается до другаго времени, о которомъ будетъ объявлено.

### ОГЛАВЛЕНІЕ ТРЕТЬЯГО ТОМА

## ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ

## за 1882 годъ.

| СЕНТЯБРЬ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Cmp.           |
| I. Отношеніе Інсуса Христа къ обществу и общества къ Нему. Свящ. Т. И. Буткевича                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1—54           |
| II. О каноничесномъ элементъ въ церковномъ управ-<br>леніи. (Окончаніе). Проф. Т. В. Барсова                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 5 <b>5</b> —96 |
| III. Слово высокопреосвященнъйшаго Іоанникія, митрополита Московскаго и Коломенскаго, произнесенное при первомъ служеніи въ Моск. Успенскомъ соборъ 28 августа 1882 года                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 97—103         |
| IV. Замътки на внигу Т. Филиппова: "Современные церковные вопросы" Свящ. Д. Склобовскаго.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 104—137        |
| V. Ръчь при вступленів ихъ Императорскихъ Величествъ въ Московскій Успенскій соборъ, произнесенная высокопреосвященнъйшимъ Іоанникіемъ, митрополитомъ Московскимъ и Коломен-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                |
| скимъ 8 сентября 1882 года                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 138139         |
| VI. Къ дълу о расколъ. Прот. Г. И. Попова                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 140-163        |
| VII. О Ламскомъ идолоповлонническомъ суевъріи въ Вочточной Сибири. Высокопреосвящ. Веніамина.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 164186         |
| ПІІ. Извъстія и замътки: Вступленіе высокопреосвященнъйшаго Іоанникія на канедру московской митрополіи. —Статистическія свъдънія извлеченныя изъ отчета г. оберъ-прокурора св. Синода за 1880 г. — Нъкоторыя черты дъятельности высокопреосвященнъйшаго Іоанникія митрополита Московскаго во время его управленія Нижегородской паствой. —Голосъ мірянина изъ Грузинской епархіп. —По поводу статьи: "Еще нъсколько словъ о взаимныхъ отношеніяхъ церкви и государства" помъщенной въ № 24 газеты |                |
| Drog " Of an area of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 107 000        |

### октябрь.

| І. Слово въ день воздвижемія животворящаго креста Христова. Преосвящ. Димитрія, архіеп. Херсонскаго и Таврическаго                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Cmp. 209—212            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| II. Исторія страданій Господа нашего Інсуса Христа. І. Входъ Господень во Іерусалимъ.—ІІ. Предатель.—ІІІ. Тайная вечеря.—ІУ. Ночь въ Геосиманскомъ саду.—У. Інсусъ Христосъ предъ судомъ іудейскихъ первосвященниковъ и синедріона. Свящ. Т. И. Буткевича                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 214—274                 |
| III. Томасъ Крамэръ, архіепископъ Кантербурійскій. В. А. Соколова                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 275—317                 |
| IV. Замътки на книгу Т. Филиппова: "Современные церковные вопросы". Свящ. Д. Склобовскаго                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>3</b> 18—85 <b>4</b> |
| V. Слово въ день освященія храма въ новомъ зданіи Курской духовной семинаріи. Прот. М. В. Невскаго.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 355—364                 |
| VI. Чудеса Господа нашего Іисуса Христа. XXII. Исциление десяти прокаженных в.— XXIII. Исциление дочери Сирофиниканки                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 365 — 377               |
| VII. Къ вопросу о церковно-приходскихъ школахъ. Желательная постановка педагогики и воскресной школы при духовныхъ семинаріяхъ. М. А. Куплетскаго                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 378390                  |
| ТИІ. Извъстія и замътки: Нъкоторыя черты дъятельности высокопреосвященнъйшаго Іоанникія, митрополита Московскаго во время его управленія экзархатомъ Грузіи.—Засъданіе Братства преподобнаго Сергія 26 сентября.—Праздникъ въ Московской духовной академіи 1-го октября.—Торжественный актъ въ Кіевской духовной академіи и открытіе Богоявленскаго братства.—Извлеченіе изъ устава Богоявленскаго Братства при Кіевской духовной академіи.—Торжество открытія Курской духовной академіи.—Торжество открытія Курской духовной семинаріи въ новыхъ зданіяхъ въ г. Курскъ. — Библіографія: Справочный и объяснимельный Словарь къ Новому Завтму, Петра Гильдебрандта — За истину и правду. Москва. |                         |
| 1882 г.—Объявленія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 391-416                 |

## ноябрь.

| I. Слово въ день Св. Архистратига Михаила и прочихъ силъ безплотныхъ. Высокопрессвящ. Ди-                                                                                                                                                                                            | Cmp.                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| митрія, архіеп. Херсонскаго и Таврическаго                                                                                                                                                                                                                                           | 417-424             |
| II. Исторія страданій Господа нашего Інсуса Христа. VI. Інсусъ Христосъ предъ судомъ Пилата п Ирода. — VII. Распятіе Інсуса Христа. — VIII. Погребеніе Інсуса Христа. Свящ. Т. И. Буткевича                                                                                          | 425—483             |
| III. Томасъ Крамэръ, архіепископъ Кантербурійскій.                                                                                                                                                                                                                                   | <del>1</del> 20—400 |
| В. А. Соколова                                                                                                                                                                                                                                                                       | 484—514             |
| IV. О бракоразводномъ процессъ. Н. А. Заозерскаго.                                                                                                                                                                                                                                   | 515—5 <b>66</b>     |
| V. Чудеса Господа нашего Іисуса Христа. XXIII. Исцивеніе страждущаго водяною.—XXIV. Исцивеніе глухонимаго.—XXV. Чудесное насыщеніе четырехи тысячи.—XXVI. Исцивеніе слипаго ви                                                                                                       |                     |
| Виесаидъ                                                                                                                                                                                                                                                                             | 5 <b>67—577</b>     |
| VI. Идеалъ женщины христіанви. Поученіе преосвящ. Никанора епископа Уфимскаго                                                                                                                                                                                                        | 578— <b>593</b>     |
| VII. Отвътъ г. профессору Лебедеву на новую внигу: "Изъ исторіи вселенскаго собора V и V въковъ." Прот. А. М. Иванцова-Платонова                                                                                                                                                     | 59 <b>4 —</b> 630   |
| VIII. Извъстія и замътки: Пребываніе г. оберъ-про-<br>вурора св. Синода К. П. Побъдоносцева въ<br>Твери Извъстія по церковно-свъчному дълу. —<br>Циркуляръ г. министра народнаго просвъщенія<br>попечителямъ учебныхъ округовъ отъ 14 февра-<br>ля 1882 года за № 1931. — Объявленія | 631—648             |
| ДЕКАБРЬ.                                                                                                                                                                                                                                                                             |                     |
| <ol> <li>Слово въ день рожденія Благочестивъйшей Госу-<br/>дарыни Императрицы Маріи Өеодоровны 14-го<br/>ноября 1882 года. Прот. В. И. Добротворскаю.</li> </ol>                                                                                                                     | 641 <b>—64</b> 7    |
| II. Исторія воскресенія и вознесенія Господа наше-<br>го Інсуса Христа на небо. І. Воскресеніе Гос-<br>пода нашего Інсуса Христа.—ІІ. Явленія Вос-<br>кресшаго.—ІІІ. Вознесеніе Інсуса Христа. Свящ.                                                                                 |                     |
| T To Commercial                                                                                                                                                                                                                                                                      | 648-693             |

| III. Объ истинныхъ радостяхъ христіанина. Слово на день св. Архистратига Михаила. Свящ.                                                                                                                                                        | Cmp.    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| М. М. Воздвиженского                                                                                                                                                                                                                           | 694—707 |
| IV. Къ вопросу о церковно-приходскихъ школахъ. Земство и церковно-приходская школа. М. А. Куплецкаю.                                                                                                                                           | 708—725 |
| V. Замътки на книгу Т. Филиппова: "Современные церковные вопросы. (Окончаніе). Свяш. Д. Склобовскаго                                                                                                                                           | 726—793 |
| VI. Ръчь произнесенная при открытіи пріюта для<br>слъпыхъ при Московской глазной больниць.                                                                                                                                                     |         |
| Прот. П. А. Смирнова                                                                                                                                                                                                                           | 794—798 |
| VII. Слово въ день полугодичнаго поминовенія вы-<br>сокопреосвященнъйшаго Макарія, митрополита<br>Московскаго. Свящ. Н. А. Елеонскаго                                                                                                          | 799—804 |
| VIII. Чудеса Господа нашего Інсуса Христа. XXVII.<br>Исцъленіе бъсновавшагося въ новолуніи.—<br>XXVIII. Статиръ во рту рыбы                                                                                                                    |         |
| IX. Фанаріотскіе пріемы и тенденціи въ русской газеть. (Отвъть газеть "Востокъ"). $\Gamma$ . $A$ .                                                                                                                                             | 000 010 |
| Муркоса                                                                                                                                                                                                                                        | 819—840 |
| Х. Извъстія и замътви: Памяти въ Бозъ почивша-<br>го митрополита московскаго Макарія.—Наканунъ<br>6-го декабря.—Предстоящій 100-лътній юбилей<br>митрополита московскаго Филарета.—Оглавленіе<br>ПІ тома "Православнаго Обозрънія" за 1882 г.— |         |
| Объявленія                                                                                                                                                                                                                                     | 841-854 |

### ПЕЧАТАТЬ ПОЗВОЛЯЕТСЯ

съ темъ, чтобы по отпечатании представлено было въ дензурный комитетъ узаконенное число экземпляровъ. Москва, декабря 20 дня 1882 г. Цензоръ протојејей С. Зерновъ.

### объявленія.

Объ изданіяхъ Общества любителей духовнаго просвъщенія

въ 1883 году:

ЕЖЕНЕДЪЛЬНАЯ ГАЗЕТА

## московскія церковныя въдомости

имъстъ своею задачей доставлять чтеніе какт для духовныхъ, такъ и для свътскихъ лицъ. Для сего, кромѣ московской хроннки и внутреннихъ извъстій, газета будетъ давать по болье важнымъ вопросамъ русской жизни передовыя статьи. Явленія иноземной жизни будутъ освъщаться въ иностранныхъ обозрѣніяхъ, при чемъ особенное вниманіе будетъ посвящено славянскимъ народамъ. Будучи единственнымъ органомъ православной духовной миссіи, газета, кромѣ свъдѣній о миссіонерской дъятельности среди иновърцевъ, постарается ввести описаніе ихъ исторіи, воззрѣній, обычаевъ и преданій, а также обозрѣнія дъйствій иносковская церковная каеедра, отзывы о книгахъ и журналахъ по преимуществу духовныхъ и педагогическихъ, статьи по вопросамъживни духовенства и духовной практики, корреспонденціи, слухи, замѣтки и т. д.

Цъна безъ доставки и пересмаки 3 р. 50 к., съ доставкою и пере-

сылкою 4 руб. 50 коп.

Подписка принимается въ Епархіальной библіотект, въ Высоко-Петровскомъ монастырт, и въ Редакціи на Донской улицт, въ д. Ризположенской церкви, въ квартирт протојерея Виктора Петр. Рождественскаго.

Тамъ же принимается подписка и на слъдующія изданія Общества любителей духовнаго просв'ященія:

ДУХОВНЫЙ УЧЕНО-ЛИТЕРАТУРНЫЙ ЖУРНАЛЪ

### Чтенія въ Обществь любителей духовнаго просвыщенія.

Журналь: ', Чтенія въ Обществѣ любителей духовнаго просвѣщенія будеть издаваться въ 1883 году по слѣдующей программѣ:

а) Священное Писаніе Ветхаго и Новаго Завета. Въ этогъ отдель войдуть статьи исагогическаго и истолковательнаго содержанія; статьи истолеовательныя будуть какъ научнаго, такъ и общедоступнаго характера.

б) Церковная исторія всеобщая и русская. Статьи этого отділа будуть знакомить со витшнею и внутреннею жизнію какъ православной

вселенской и русской церкви, такъ и обществъ янославныхъ.

в) Православная христіанская апологетика.

г) Церковная хроника.

д) Отдълъ критико-библіографическій. Сюда войдуть: 1) критикобибліографическія статьи, касающіяся сочиненій какъ иностранной, такъ и отечественной богословской литературы; 2) обзоръ русскихъ духовныхъ журналовъ и 3) обзоръ статей въ журналахъ светскихъ, въ техъ случаяхъ, когда статьи эти будутъ такъ или иначе касаться церкви.

По всемь указаннымь отделамь редакція имееть постоянныхь со-

трудниковъ, чъмъ обезпечивается успъщное выполнение программы. Въ 1883 году въ "Чтеніяхъ" будетъ продолжаемо начатое въ 1875 году печатаніе, въ приложенін, перевода съ греческаго языка правиль апостольскихъ, соборныхъ и св. отецъ съ толкованіями Зонары, Аристина и Вальсамона и съ присовокупленіемъ въ нимъ текста Славянской Кормчей. Въ 1883 году будутъ переводимы правила св. отецъ.

Цвна годоваго изданія "Чтеній въ Обществі любителей духовнаго просвъщения 6 р. 50 к., съ пересылкою на города и доставкою въ

Москвъ 7 руб.

Лица, подписывающіяся на оба изданія—на "Чтенія" и "Московскія Церковныя Въдомости" въ Епархіальной библіотекъ или редакціи изданій Общества, безъ пересылки и доставки платять за оба изданія 9 руб., а съ доставкою и пересылкою 10 руб.

### ВОСКРЕСНЫЯ БЕСЪДЫ.

"Воскресныя Бестады" будуть издаваться и въ 1883 году и выходить еженедыльно. Въ нихъ будутъ помъщаемы житія святыхъ.

Цъна годоваго изданія изъ 52 листовъ съ пересылкою 1 р. 10 к.; за полгода съ пересылкою 60 к.; за три мъсяца съ пересылкою 35 к.; за мѣсяцъ 10 к., съ пересылкою 20 коп.

#### Прежнія изданія Общества,

"Чтенія въ Общества любителей духовнаго просвіщенія" за прежніе года, за 10 книгь, выходившихъ до 1871 года отдёльными выпусками. 3 р., съ перес. 4 р.; за 12 книгъ 1871 года 2 р., съ нерес. 3 р.; за 12 внигь 1872 года 2 р., съ перес. 3 р.; за 12 книгь 1873 года 2 р., съ перес. 3 р.; за 12 книгъ 1874 г. 2 р., съ пер. 3 р., съ 1875, 1876, 1877, 1878, 1879 и 1880 за годовое изданіе безъ перес. 4 р., съ перес. 5 р. за каждый года; 1881 года за 12 книгъ безъ перес. 6 руб. 50 коп., съ перес. 7 руб.

"Записки на книгу Бытія" митрополита Московскаго Фидарета безъ

перес. 50 к., съ перес. 75 к.

"Воскресныя Бесёды" 1870, 1874, 1875, 1876, 1877, 1878, 1879, 1880 и 1881 гг. за каждый годъ 52 Бесёды по 50 к., съ перес. 70 коп. "Бесёды о говени по уставу православной церкви" 5 к., съ пер. 10 к.

"Избранныя Бесёды 1871 и 1872 г." въ одной книжкё по 50 к., съ

перес. 70 в.

Если количество Бесёдъ одного и того же года, а не разныхъ годовъ, будетъ выписываемо не менёе 50 экз. въ одинъ разъ, то Редакція можетъ уступить ихъ по 50 к. за экз., принимая и пересылку на свой счетъ; тоже и Бесёды о говёніи могутъ быть уступлены по 5 к. за экз. съ перес., если требованіе ихъ въ одинъ разъ будетъ не менёе 50 экз.

Воскресныя Бестам, издаваемыя въ 1882 году, если количество ихъ будетъ требуемо не менъе 50 экз. по одному адресу, могутъ быть

уступлены вийсто 1 р. 10 к., по 50 к. за экз.

"Московскія Епархіальныя Вѣдомостн" 1869, 1871, 1872, 1873, 1874, 1875, 1876, 1877, 1878 и 1879 гг. по 2 р. за годовой экз., съ пер. 2 р. 50 к.; "Московскія Церковныя Вѣдомости" за 1880 и 1881 годы 3 р. 50 к., съ перес. 4 р. 50 к. за каждый годъ.

"Программа Закона Божія для преподаванія въ начальныхъ шко-

лахъ<sup>2</sup> 5 к. съ перес. 10 к.

Указатель статей, помъщенныхъ въ журналь: "Чтенія въ Обществъ люб. духовнаго просвъщенія за 17 льть съ 1863 по 1880 г. Ц. 25 к., съ пер. 30 к.

"Первый выпускъ Правиль святыхъ помъстныхъ соборовъ съ толкованіями. Цъна 1 р., съ пер. 1 р. 25 к., на веленевой бумагь 2 руб.

25 к., съ пер. 2 р. 50 к.

"Второй выпускъ Правиль святыхъ поместныхъ соборовъ съ толкованіями". Ц. 1 р., съ пер. 1 р. 25 к., на веленевой бумагь 2 р. 25 к.,

съ пер. 2 р. 50 к.

"Правила святыхъ апостоловъ, святыхъ соборовъ вселенскихъ и помѣстныхъ, святыхъ отцевъ съ толкованіями". Въ первомъ томѣ заключаются правила апостоловъ и святыхъ седми вселенскихъ соборовъ съ толкованіями. На веленевой бумагѣ цѣна 1-го тома 5 руб., съ пер. 5 р. 50 к.; отдѣльно каждый выпускъ 2 р., съ перес. 2 руб. 50 коп. Всѣхъ отдѣльныхъ выпусковъ три. На простой бумагѣ 1-го выпуска нѣтъ, 2-й и 3-й на простой бумагѣ нмѣются и продаются по 80 коп. каждый, съ перес. по 1 р.

"Житія святыхъ" съ назидательными поученіями и уроками изъ жизни святыхъ—52 житія (изъ Воскресныхъ бесёдъ 1879 года). Цёна

50 коп., съ перес. 70 коп.

Изложеніе Божественной литургін св. Іоанна Златоуста". Составиль

Ө. И. Рохманиновымъ. Ц. 10 к., съ пер. 15 к.

Иногораодные благоволять съ требованіями своими исключительно обращаться въ редавцію изданій Общества любителей духовнаго просвіщенія въ Москві, на Донской улиці, въ квартирі протоіерея Ризположенской церкви Виктора Петровича Рождественскаго.

#### объ изданіи

## ,,ЦЕРКОВНО-ОБЩЕСТВЕННАГО ВЪСТНИКА"

### въ 1883 году.

Съ 1882 года "Церковно-Общественный Въстникъ" превращенъ въ полуежедневное изданіе и выходитъ аккуратно черезъ день, исключая времени скопленія нъсколькихъ праздниковъ въ недъли святой Пасхи и Рождества Христова. Увеличить число выпусковъ нашей газеты побудило насъ съ одной стороны желаніе сообщить газетъ ту полноту и разнообразіе, которыя настойчиво требовались и обиліемъ событій и массой матеріала, отовсюду поступающаго въ нашу редакцію; съ другой стороны неодпократно выраженное нашими подписчиками желаніе такого увеличенія.

Задача нашего изданія - отмъчать по возможности все такъ или иначе касающееся духовенства и могущее интересовать его въ жизни церковно-общественной и вифстф съ тфиь дать возможность свфтскимъ людямъ поближе познакомиться съ духовною средой и ея нуждами и потребностями, содъйствуя тъмъ сближению между обществомъ и духовенствомъ. Но этимъ не ограничивается задача "Церковно-Общественнаго Въстника: прядомъ съ вопросами о духовенствъ и въ томъ же объемъ мы принимаемъ участіе въ обсужденін текущихъ общественныхъ и политическихъ вопросовъ въ смыслъ упрочения принциповъ правды, законности, свободы и общаго преуспъянія человъчества. Откроленно и съ полною независимостію сужденія высказываясь по твиъ или инымъ выдвигаемымъ жизнію вопросамъ, существеннымъ образомъ затрогивающимъ интересы духовенства и общества, мы вмість съ тымь всегда охотно даемь місто всякому честному голосу изъ среды духовенства и общества, особенно же заявленіямъ и запросамъ людей опыта, стараясь содействовать постоянному обмёну мыслей между читателями газеты, ея редакціей и постоянными сотрудниками. Постоянная и горячая нравственная поддержка со стороны нашихъ многочисленныхъ читателей въ теченіе 9-тилетняго существованія газеты и сочувствіе къ ней въ большинстве органовъ какъ духовной, такъ и свътской прессы даеть намъ увъренность, что и на будущее время они не откажуть намъ въ этой поддержив и сочувствии.

Для лицъ, незнакомыхъ съ нашимъ изданіемъ, считаемъ нужнымъ замътить, что "Церковно-Общественный Въстникъ" наравнъ съ другими газетами выходитъ безъ предварительной цемзуры и не имъетъ никакого отношенія къ духовному въдомству. Просимъ также не смъщивать наше изданіе съ журналомъ "Церковный Въстникъ", издающимся при

здешней духовной академін.

По примъру прежнихъ лътъ при "Церк.-Общ. Въстникъ" въ 1883 г. будетъ изданъ въ видъ безплатнаго приложенія "Календарь для духовенства", въ которомъ, кромъ необходимыхъ календарныхъ свъдъній, будутъ помъщены практическія указанія и справочныя свъдънія на разнаго рода случаи общественной жизни духовенства.

При "Календаръ" будетъ приложенъ также подробный "адресъ-календаръ" лицъ, служащихъ по духовному въдоиству, преосвященныхъ архіереевъ, начальствующихъ и учащихъ въ духовныхъ заведеніяхъ и пр.

Условія подписки на "Церковно-Общественный Вѣстникъ": на годъ 8 р., на полгода 4 р. 50 к. на три мѣсаца 2 р. 50 к., на мѣсяцъ 1 р.

Годовая ціна за границей 10 р.—Отдільные №М по 10 коп.

Въ редавцій имѣстся по небольшому количеству экземпляровъ "Календаря для духовенства" за 1875, 1881 и 1882 годы. (Въ "Календарва" на 1882 годъ помѣщены подробныя свѣдѣнія объ устройствѣ высшаго церковнаго управленія въ Россій, о свят. Синодѣ и учрежденіяхъ при немъ, появившіяся въ печати въ первый разъ, а также законоположенія по духовному вѣдомству, разбросанныя по всѣмъ пятнадцати томамъ дѣйствующаго Свода Законовъ Россійской Имперія. Законоположенія эти изложены въ томъ же видъ, какъ и въ самомъ Сводѣ, но по отъдѣльнымъ рубрикамъ). Желающіе получить календари за эти годы благоволятъ прилагать за каждый выписываемый экземпляръ по 1 р. Календарей за другіе годы въ редакціи нѣтъ ни одного. Въ редакціи имѣются также сброшюрованные экземпляры "Церков.-Общ. Вѣстника" за 1881 и 1882 годъ (съ безплатнымъ приложеніемъ "Календаря для духовенства"). Цѣна 7 р. съ пересылкою.

Требованія на газету слідуеть адресовать: въ редакцію "Церковно-Общественнаго Вістника", въ С.-Петербургі, въ Тронцкій переулокъ

помъ № 3 кв. № 5.

Объявленія для напечатанія въ газетѣ принимаются въ конторѣ редакціи въ размѣрѣ 10 коп. за мѣсто занимаемое строкой петита. За разсылку отдѣльныхъ объявленій взимается по 5 р. съ тысачи экземпляровъ, при чемъ количество экземпляровъ опредѣляется по предварительному взаимному соглашенію съ редакціей, такъ какъ почтамтъ принимаетъ отдѣльныя объявленія для разсылки только по количеству всѣхъ подписчиковъ той или другой газеты.

Редакторъ-издатель А. И. Поповицкій.

#### объ изланіи

# "ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСЪДНИКА"

въ 1883 году.

"Православный Собесъдникъ" въ 1883 г. будетъ издаваться по прежней программъ, въ томъ же строго-православномъ духъ и въ томъ же ученомъ направлении, какъ издавался доселъ, съ 1-го января, "ежемъсячно", книжками отъ 10 до 12 печатныхъ листовъ въ каждой.

Цѣна за полное годовое изданіе "Православнаго Собесѣдника" на 1883 годъ, со всѣми приложеніями къ нему, остается прежная: съ доставкою на домъ по г. Казани и съ пересылкою во всѣ мѣста Имперін

#### СЕМЬ РУБЛЕЙ СЕРЕБРОМЪ.

Подписка принимается въ Казани, въ Редакціи "Православнаго Собесёдника", при Духовной Академіи. Известія по казанской епархіи,

издаваємыя при "Православномъ Собестдникъ" съ 1867 года, будутъ выходить и въ 1883 году, два раза въ мъсяцъ, нумерами, по 2 печатныхъ листа въ каждомъ, убористаго шрифта.

Пѣна "Извѣстій" для мѣстъ и лицъ другихъ епархій и другихъ евдомствъ: отдѣльно отъ "Православнаго Собесѣдника"—четыре руб.; за

оба изданія—десять руб. сер. съ пересылкою.

Подписка принимается также въ Редакции "Православнаго Собесъд-

Въ той же редакціи продаются следующія вниги:

- А. "Православный Собестаниет" въ полномъ составъ внижевъ (т.-е. съ придоженіями): за 1855 г. (4 книги въ году) 3 руб. за годъ; за 1858, 1859, 1860, 1861, 1862, 1864, 1865 и 1866 годы (по 12 книгъ въ каждомъ) по 4 руб. за годъ; за 1872, 1873, 1874, 1875, 1876, 1877, 1878 1879, 1880 и 1881 годы (по 12 книгъ въ каждомъ) по 7 руб. сер. Полныхъ экземпляровъ за 1856, 1857, 1863, 1867, 1868, 1869, 1870 и 1871 гг. въ продажъ нътъ. Можно получать и отдъльныя книжки Собестаника за 1855, 1856 и 1857 гг. по 75 к., а за остальные годы по 60 коп. за внижку.
- Б. Отольно отъ приложеній одинъ "Православный Собесъдникъ": за 1855 г. за одинъ томъ цъна 75 к.; за 1856 г. одинъ томъ цъна 75 к.; за 1857 г. одинъ томъ, цъна 1 рубль; за 1858, 1859, 1860, 1861, 1862, 1863, 1864, 1865, 1866, 1870, 1871 и 1872 годы, по три тома въ каждомъ, по 2 руб. сер. за годъ; за 1873, 1874 и 1876 годы, по три тома въ каждомъ, по 3 р. сер. за годъ.
  - В. Отдъльно отъ "Православнаго Собесъдника" приложенія кънему:

1. "Посланія св. Игнатія богоносца" (со сведеніями о немъ и его

посланіяхъ). Одинъ томъ. 1855. Цівна 75 к.

2. "Дѣянія вседенских соборовъ" въ переводѣ на русскій языкъ. Семь томовъ. 1859—1878. Цѣна каждому тому въ отдѣльности: за первый томъ 4 р., за второй 2 р. 50 к., за третій 2 р. 50 к., за четвертый 2 р. 50 к., за пятый 3 р., за шестой 3 р. 50 к., за седьмой 4 р. 50 к. А за всѣ семь томовъ 20 руб.

3. "Дъянія девяти помъстныхъ соборовъ" въ переводъ на русскій

язывъ. Одинъ томъ. 1878. Цена 2 руб.

4. "Благовъстникъ", или толкование блаженнаго Өеофилакта, архіенископа болгарскаго, на св. евангелія: 1874—1875 гг. Томъ 1-й на евангеліе отъ Матеел. Цъна 1 р. 75 к. Томъ 2-й на еванг. отъ Марка Цона 1 р. 25 к. Томъ 3-й на еванг. отъ Луки. Цъна 2 р. Томъ 4-й на еванг. отъ Іоанна. Цъна 2 р. 50 к. За всъ четыре тома цъна 7 р. 50 к.

5. Его же "Толкованіе на соборныя посланія свят. апостоловъ" 1865.

Цвна 1 руб.

6. Его же "Толкованіе на посланіе къ Римлянамъ", 1866 г. Ц. 1 р. 25 к.

7. "Св. отца нашего Григорія Двоеслова: "Собесъдованія о жизни италійских отцевъ и о безсмертіп души" (съ предисловіемъ). 1858. Ц. 1 р.

8. "Сказанія о мученикахъ" христіанскихъ, чтимыхъ православною жанолическою церковію (съ предисловіемъ). Томъ 1-й, 1865. Ціна 1 р. 75 к. Томъ 2-й. Ціна 1 руб.

9. "Свазанія о святыхъ", томъ 1-й. Цівна 3 руб.

10. "Просвътитель", или обличение ереси жидовствующихъ, препод. Іоспфа Волоцкаго. Издание второе. Напечат. славянск. шрифтомъ. Цъна 3 руб. съ пересылкаю.

11. "Посланія Игнатія", митрополита сибирскаго и тобольскаго (съ предварительными зам'єчаніями). Одинъ томъ, 1855. Ціна 75 коп.

12. "Сочиненія преподобнаго Максима Грека" (съ предисловіемъ). Три тома. 1859 — 1862. Ціна—за первый томь (съ портретомъ преп. Максима) 2 р. 50 к., за второй 1 р. 50 к., за третій 1 р. За всѣ три тома 5 руб.

13. "Стоглавъ" (съ предисловіемъ). Одинъ томъ. 1862. Цівна 2 руб.

14. Сочинение инова Зиновія: "Истины повазаніе въ вопросившимъ о новомъ ученін<sup>и</sup> (съ предислов.). Одинъ томъ. 1863—1864. Ц. 2 р. 50 к.

15. Остень "Памятникъ русской духовной письменности XVII въка" (съ предисловіемъ и съ портретомъ патріарха Іоакима). 1865. Ц. 75 в.

16. "Описаніе рукописей Соловецкаго монастыря", находящихся въ библютект Казанской духовной академии. Ч. 1-я. Цена 3 р. съ перес.

### О ПРОДОЛЖЕНІЙ ИЗДАНІЯ ЖУРНАЛА

## "РУКОВОДСТВО для СЕЛЬСКИХЪ ПАСТЫРЕЙ"

въ 1883 году.

Журналь "Руководство для сельскихъ пастырей" пздаваемый, по благословенію Святъйшаго Синода, при Кіевской духовной семинаріи съ

1860 года, продолжаетъ издаваться и въ 1883 году.

Журналь выходить еженедёльно отдёльными нумерами, въ 8-ю долю листа, въ объемъ отъ двухъ до 3<sup>1</sup>/<sub>2</sub> печатныхъ листовъ. Годовое изданіе составить три тома, псключая печатаемыхь въ приложени къ журналу поученій, образующих в собою отдільный том (каждый приблизительно отъ 40-ка до 45-ти печатныхъ листовъ, съ особеннымъ оглавле• ніемъ и особенною нумераціей страницъ).

Подписная цена и съ пересылкою во все места Россійской имперіи 6 р. сер. Плата за журналь по оффиціальнымь требованіямь, какь-то: отъ консисторій, правленій духовныхъ семинарій п благочинныхъ можетъ быть, по примъру прежнихъ годовъ, разсрочена до сентября 1883 г.

Въ редакціи этого журнала продаются: 1) экземпляры "Руководства для сельскихъ пастырей" за 1861, 1864, 1865, 1871, 1872, 1873, 1874, 1875, 1876, 1877, 1878, 1879, 1880, 1881 и 1882 годы. При требованіи журнала за всв означенные годы можеть быть делаема уступка по особому соглашенію съ редакціею.

2) Указатель статей, помещенных въ "Руководствъ для сельсвихъ пастырей" въ теченіе девяти льть съ 1860 года по 1869 годь включи-

тельно. Цфна 35 к. съ пересылкой.

3) Сборники поученій къ простому народу, изд. редакцін "Руковод-

ствардия сельскихъ пастырей":

а) Выпускъ 1-й, издан. 1877 года. Ціна 1 руб. 20 коп. съ перес.; б) выпускъ 2-й, издан. 1879 г. Ц. 2 руб. съ перес.; в) выпускъ 3-й, издан. 1880 г. Ц. 2 р. съ перес.; г) выпускъ 4-й, издан. 1881 г. Цена 2 руб. съ перес.

4) Семьдесять пять катехизических бесёдь или весь православный катихизись въ бесъдахъ къ сельскимъ прихожанамъ священ. Іоанна Скарданицкаго, издан. редакцін "Руководства для сельскихъ пастырей"

1882 г. Ц. 1 р. 35 к. съ перес.

э) Практическіе сов'яты священникамъ при производств'я следствій проступкамъ и преступленіямъ священно и церковно-служителей. Второе исправленное и дополненное изданіе. Цъна 60 коп. съ перес.

6) Практическія наставленія митрополита Григорія пастырямь по предмету спасительнаго действованія на раскольниковъ. Цена 60 к. съ пересылкою.

7) Исторія христіанской церкви въ въкъ апостольскій. Ціна 50 коп.

съ пересылкою.

Съ требованіями какъ на журналь, такъ и на поименованныя книги нужно адресоваться такъ: въ редакцію журнала "Руководство для сельскихъ пастырей", въ Кіевѣ.

Редакторъ ректоръ семинарін архимандрить Виталій.

### открыта подписка на журналъ

# "ДЪТСКІЙ ОТДЫХЪ"

въ 1883 году.

(третій году изданія.)

Ученым Комитетом Министерства Народнаго Просвъщенія Дътскій Отдых особенно рекомендовань для среднихь учебныхь заведеній мужскихь и женскихь, породскихь и начальных народных училищь. Учебным комитетом при Святьйшем Синодь допущень для пріобрытенія въ фундаментальныя библіотеки духовныхъ училищь.

Оставансь втрими первоначальной идет "Дтскій Отдыхъ" и въ 1883 году будеть главнымь образомь содъйствовать ознакомленію дътей съ важнъйшими эпизодами отечественной исторіи, біографическими чертами отечественныхъ дъятелей и выдающихся по своему характеру личностяхъ, а также съ бытовыми сторонами русской жизни. Цечатая почти исключительно оригинальныя статьи русскихъ цисателей, редакція допускаеть переводы и передълки иностранныхъ сочиненій только въ техъ случаяхъ, когда подобныя произведения резко выделяются своими достоинствами или вполит соответствують программе журнала.

Въ журналь помьщаются: повъсти, расказы, біографіи, описанія путешествій, статьи историческаго содержанія, историческіе анекдоты,

стихотворенія и проч.

Въ будущемъ году журналъ будетъ выходить въ томъ же объемъ, въ

тъ же сроки и при тъхъ же сотрудникахъ.

За два года существованія "Лівтскаго Отдыха" вь немъ были напечатаны между прочимъ произведенія следующихъ авторовъ: грофа Л. Н. Толстаго, И. Е. Забълина, Д. И. Иловайскаго, В. И. Клюшникова, Евг. Туръ, Т. Тольшевой, А. Г. Коваленской, стихотворенів: С. Т. и К. С. Аксаковых и мн. друг.

Иллюстрированный журналь "Дътскій Отдыхь" выходить ежемъсячно 15-го числа въ объемъ отъ 7 до 8 листовъ печатнаго текста.

Цена съ доставкою и пересылкою во все города за годъ 6 р. — к. 

Подписка принимается въ Москвъ: въ редакціи журнала, (принтровка, домъ Алексъева); въ конторъ Университетской типс на Страстномъ бульваръ; въ книжныхъ магазинахъ: Василъ Страстномъ бульваръ и "Новаго Времени", Мамонтова и Воль на Кузнецкомъ мосту. Въ Пстербургъ—въ книжныхъ магазинахъваго Времени" и Фену.

Гг. иногородных просять обращаться съ требованіями исключите. въ редакцію журнала и въ контору Университетской типографіи.

Иродолжается подписка на оставшіеся экземпляры журнала за 18 годъ. Цівна за годъ 6 руб.

Продаются оставшіеся экземпляры за 1881 годъ по той же ціні.

Издательница Н. А. Истомина.

СЪ 1883 ГОДА БЕЗЪ ПРЕДВАРИТЕЛЬНОЙ ЦЕНЗУРЫ новый иллюстрированный, литературно-политическій журналь

# "РАДУГА"

БУДЕТЪ ВЫХОДИТЬ ВЪ МОСКВЪ ЕЖЕНЕДЪЛЬНО, ТЕТРАДЯМИ ВЪ 20-30 страницъ.

Содержаніе "Радуги" обнимается слідующею разрішенною для нея программой:

1, Часть литературная: а) Обозрѣніе политической и общественной жизни въ Россіи и за границей; б) Изящная словесность: романы, повъсти, драматическія піссы, стихотворенія; в) Научный отдѣлъ. Разсказы и описанія; въ общедоступномь изложенія теоретическія статьи по разнымъ отраслямъ вѣдѣнія; практическія наставленія въ хозяйствѣ, гигіенѣ, техникѣ; г) указателв новостей ученыхъ, библіографическихъ, художественныхъ, театральныхъ, биржевыхъ, сельскохозяйственныхъ, промышлениыхъ; истеорологическія наблюденія; моды; д) альбомъ: анекдоты, шутки, шарады, загадки, задачи.

II. Часть художественная, внутри текста въ видъ иллюстрацій, и виъ его въ видъ приложеній: а) рисунки: портреты, виды, бытовыя сцены, сцены изъ романовъ и повъстей, илюстраціи къ разсказамъ и описаніямъ, снимки съ произведеній живописи, рисунки произведеній ваянія, чертсжи архитектурные и техническіе, рисунки домашнихъ рукодълій, картины модъ, шахматныя задачи, ребусы; б) музыка со словами и безъ словъ для инструментальнаго и вокальнаго исполненія.

III. Частныя объявленія и рекламы.

Рисунки (до 500 въ годъ) и ноты будутъ въ каждомъ №; драматическихъ піесъ не менте 20 въ теченіе года; картины модъ съ описаніями (то и другое изъ Парижа) сжемтьсячно. Драматическія и музыкальным піесы предполагаются преимуществе эно удобныя для домашнято исполненія. Въ чисът практическихъ наставленій не послъднее мъсто займуть указанія по постановкъ піесъ на сцену.

И литературная, и художественная части будуть посвящены главнымъ образомъ русскому міру: русская природа, русская исторія, русскій быть будуть главными предметами описаній, разсужденій, изображеній, исполненыхъ русскими силами. Содъйствія отъ русскихъ художниковъ и техниковъ и вообще родныхъ умственныхъ силь ожидаемъ и просимъ.

Пятнадцатильтияя публицистическая дъятельность издателя увольняеть его отъ обязанности подробно пояснять, въ какомъ духъ поведется "Радуга". Мы не будемь тъшить грязнаго воображенія, даватъ пищу озлобленному глумленію, или поощрять умничанье, самодовольное и ограниченное. Хотимъ служить чистымъ вкусамъ, невиннымъ удовольствіямъ, тихимъ развлеченіямъ, вдумчивой любознательности. Назвали бы свой журналъ "Семейнымъ Отдыхомъ", еслибы уже не было взято другими это названіе.

Подписная цена "Радуги", съ доставкою и пересылкою — за годъ 5

рублей, за полгода 3 рубля.

Подписка принимяется исключительно въ конторъ "Радуги", при редакцін "Современныхъ Извъстій" (Москва, Воздвиженка, Ваганьковскій переуловъ, домъ Александровскьго подпорья).

Издатель-редакторъ Н. Гиляровъ-Платоновъ.

### книги

### ПРОФ. А. П. ЛЕБЕДЕВА.

- 1) **Изъ исторіи вселенскихъ соборовъ.** Критическіе очерки. 1882. Ціна 1 р. 25 к., съ перес. 1 р. 50 к.
- 2) Очерки развитія протестантской церковно-исторической науки въ Германіи, (XVI XIX въка; подробнье всего о Неандерь и Баурь). 1881. Ц. 1 р. 50 к., съ перес. 1 р. 75 к. Продаются въ извъстныхъ магазинахъ Москвы (Оерапонтова, Глазунова) п Петербурга.

Только-что отпечатана и поступила въ продажу книга **Апостолъ Іановъ**, **братъ Господень**. (Изслъдованіе о личности его, жизни и дъятельности). Священника Іоанна Кибальчича. Цъна 1 руб. сер. съ пересылкою.

Адресъ: въ г. Черниговъ, въ редавцію "Черниговскихъ Епархіальныхъ Извъстій". Или: соборному священнику Іоанну Кибальчичу.

Тамъ же продается: "Опыть обозрвнія соборнаго посланія св. апостола Іакова, брата Господня", съ объясненіемъ всего посланія. С. І. К. Цвна 1 руб. сер, съ пересылкою. Объ книги вивств 1 руб. 80 коп.



#### MMNEPATOPCKOE

### PYCCROE OBMECTBO ARKIBMATHSANIN WHBOTHMXM M PACTENIÑ.

#### ОТДВЛЕНІЕ пчеловодства.

ПРИ посредствъ Отдъленія Пчеловодства принимаются заказы на изготовление следующихъ предметовъ пчеловодства.

|       |       | • • • •                                            | • •        | •   |
|-------|-------|----------------------------------------------------|------------|-----|
| Æ     | 1.    | Ульи системы Долиновского стояки, изміненные       |            |     |
|       |       | Ө. С. Мочалкинымъ                                  | 7 p. 50    |     |
| Æ     |       | Тоже лежаки                                        | 9 " —      | •   |
| Æ     | 3.    | Ульи системы Берлепта                              | 6 _ 50     | _   |
| Ne    | 4.    | Ульи системы Гравенгорста солом. сводчаки          | 3 . —      |     |
| N     | 5.    | Ульи для весенняго вывода матокъ                   | 3 " —      | 77  |
| N     | 6     | Ящики для вывода матокъ изъ ячей                   |            | 7   |
| N     | 7     | Маточники                                          | <b>3</b> 0 | "   |
|       | ١.    | Donner of word remains of mass                     | - n au     | 7.  |
| 76    | 0.    | Роевни съ металлической съткой                     | 1 7 -      | 77  |
| Ne    | 9.    | Дымари мѣдные                                      | 2 n 50     | 77  |
| N     | 10.   | " жельзные                                         | 1 , 50     | 27) |
| N     | 11.   | Искусственная вощина $7-8^{1}/_{2}$ дюйм. ящ. 25 л | 1,50       | 77  |
| Æ     | 12.   | Ульи учебные (наблюдательные)                      | 2,75       | _   |
| Ne    | 13.   | Коллекція по естественной исторіи пчелы            | 5          |     |
| N     | 14.   | Колденція препаратовъ по анатомін пчелы въ         | •          | "   |
|       |       | спирту                                             | 25         |     |
| Ro    | . Rn  | емя лета можно иметь матокъ и пчелъ Кавказской і   |            |     |
|       |       | вазами просять обращаться на имя члена Общества    |            |     |
|       |       |                                                    |            |     |
|       |       | (Москва, Ильинка, д. № 10) или на пастку Общест    |            | M.  |
| 18.TH | 38II) | н, въ Измайловскомъ звърницъ, за Семеновской заст  | abon.      |     |

NB. Полученные заказы на MNe 2-5 за время зимы имъють быть выполнены, по мёрё ихъ поступленія, въ возможно кратчайшій срокъ и не позже 1 марта, а на №№ 13 и 14 съ 1 мая по 1 августа.

№№ 1, 5—12 въ нѣкоторомъ количествъ имъются всегда готовими.

Цены №№ 1-4 обозначены безъ пересылки.

Ульи, окрашенные за три раза масляною краскою, на 20°/<sub>о</sub> дороже Искусственная вощина можеть быть пересылаема только съ наступленіемъ теплаго весенняго времени.

> Печатать позволяется. Москва, 20-го декабря 1882 года. Пензоръ протојерей С. Зерновъ.

Въ Университетской типографіи (М. Катковъ), на Страстномъ бульваръ.



## Въ реданціи "Православнаго Обозрънія"

продаются слъдующія книги.

I. Размышленія о сущности христіанской въры. Соч. Гизо. Переводъ свящ. Н. Сергіевскаго. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер 1 р. 20 к.

II. Въчная жизнь. Публичныя чтенія Э. Навиля. Перев. свящ.

H. Сериевскаго. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.

III. Сочиненія св. Іустина философа и мученика, изданныя въ русскомъ переводъ, со введеніями и примъчаніями, свящ. П. Преоб-

раженскимъ. Цена 1 р. 50 к., съ пересылкою 2 руб.

IV. Сочиненія древнихъ христіанскихъ апологетовъ: Татіана, Авинагора, Өеофила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Сардійскаго и Минуція Феликса. Изданы въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примъчаніями, свящ. П. Преображенскимъ. М. 1867 г. Цъна 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к.

V. Сочиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Пять книгъ противъ ересей. ІІ. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы *свяш. П.* 

Преображенскимъ. М. 1871 Цена 3 руб. съ пересылкою.

VI. Вопросъ о злъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Перев. свящ. Н. Протопопова. М. 1872 г. Ц. 75 к., съ перес. 1 р. сер.

VII. Ръчи произнесенныя при выпускахъ воспитанниковъ перваго десятилътія Александровскаго Военнаго Училища священником А. М. Иванцовымъ-Платоновымъ. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

VIII. Изъ лекцій по церковному праву. О. проф. моск. университета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М.

1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

Выпускъ II. Система каноническато права: о составъ церковнаго общества. Ц. 80 к., съ перес. 1 р., а обоихъ выпусковъ ц. съ перес. 2 р.

IX. Ереси и расколы первыхъ трехъ вѣновъ христіанства. Ч. І. Обозрѣніе источниковъ для исторіи древнѣйшихъ сектъ. Прот. А. М. Иванцова-Платонова. Ц. 2 р. съ перес. 2 р. 50 к.

Х. Религіозныя движенія на христіанскомъ востокт въ IV и V вънахъ. Критико-историческія замъчанія. Прот. А. М. Иванцо-

XI. Христосъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Москва.

1931 г. Цъна 75 к., съ пересылкою.

XII. Теорія древле-русснаго церковнаго и народнаго пѣнія на ованій автентическихъ трактатовъ и акустическаго анализа. пненіе Юрія Арнольда. Москва, 1880 г. Цѣна 2 руб. съ пезылкою.

## ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ

## ВЪ 1883 ГОДУ БУДЕТЪ ИЗДАВАТЬСЯ НА ПРЕЖНИХЪ ОСНОВАНІЯХЪ.

Подписная цѣна на годовое изданіе съ пересылкою 7 руб. Подписка принимается: въ Москвъ, у редактора журнала протоіерея при церкви Өеодора Студита, у Никитскихъ вороть, П. Преображенскаго и у извѣстныхъ книгопродавцевъ; въ Петербургъ — въ книжномъ магазинѣ Тузова. Иногородные благоволять адресоваться исключительно такъ: въ редакцію «Православнаго Обозрѣнія» въ Москвѣ.

Просимъ обратить особенное вниманіе: желая облегчить пополненіе церковныхъ библіотекъ и библіотекъ учебныхъ заведеній духовнаго вѣдомства и министерства народнаго просвѣщенія, для коихъ «Православное Обозрѣніе» рекомендовано учебнымъ начальствомъ, редакція «Православнаго Обозрѣнія» находитъ возможнымъ доставить подписчикамъ это изданіе за 1877, 1878, 1879, 1880 и 1881 гг., по слѣдующимъ пониженнымъ цѣнамъ: для выписывающихъ его за одинъ какой-либо годъ—пять руб., за два года—семь руб.; за три—десять руб., за четыре—тринадцать руб., за пять лѣть—пятнадцать руб. съ пересылкою.

### ВЪ РЕДАКЦІИ МОЖНО ПОЛУЧАТЬ:

Оставшіяся въ небольшомъ количествь экземпляровь Писаня мужей апостольскихъ, изданныя въ русскомъ переводь со введеніями и примъчаніями къ нимъ свящ. П. А. Преображенскимъ. Цена съ пересылкою 2 р.—Кромъ того:

- 1) Указатель къ "Православному Обозрънію" за одиннадцать 1860—1870 гг., составленный П. А. Ефремовымъ. Цъна Указателя 75 к., съ пересылкою 1 р.
- 2) Псалтирь въ новомъ славянскомъ переводъ Амвросія архіепископа Московскаго. Москва 1878 г. Цъна 50 коп.

Редакторъ-издатель прот. П. Преображенскій.

This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

JAN - 9 '58 H



This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

JAN - 9 '58 H



