

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

## Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

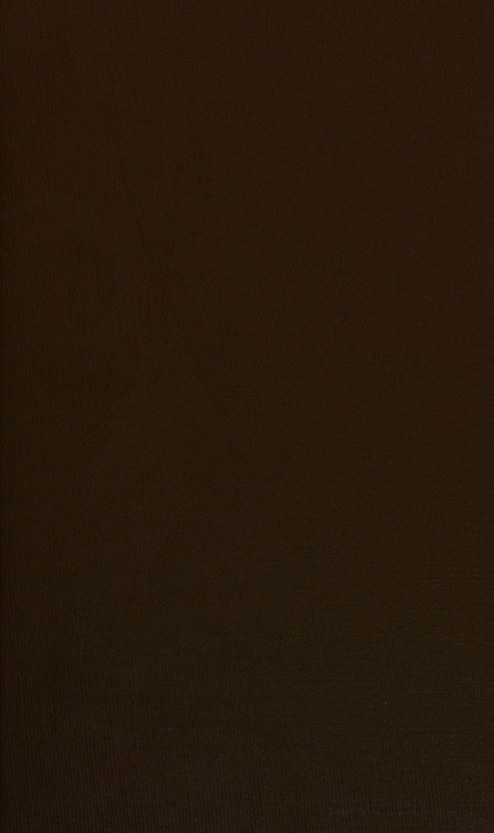
Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/









**TBOPEHIA** 

CICLIOTIC Covei, )

PUSSE

088

иже во святыхъ отца нашего

AGAHACIA,

-APXIEUNCROUA AJERCAHAPINCRAFO.

Часть третья.

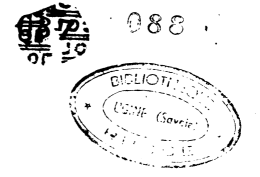
**МОСКВА.**Въ Типографія В. Готьк.
1853.

281.1 At 3536 v.3

#### ROTERLOGEOU STATEFEIL

съ твиъ, чтобы по отпечатанін, до выпуска изъ типографія, представлено было въ Цензурный Комитетъ узаконенное число экземпляровъ. Генваря 4 дня 1853 года.

Московская Духовная Академія. Цензоръ, Академін Инспекторъ, Архимандрить Сергій.



20.

# къ серапіону, епископу тмуйсскому

# послание І-е

противь хумителей, утверждающихъ, что Духъ Святый есть тварь.

Писаніе священной любви твоей отдано мнъ было въ пустынъ Жестокое воздвигнуто противъ насъ гоненіе, усильны поиски ищущихъ смерти моей, но Отець щедроть и Богь всякія уттьхи (2 Кор. 1, 3.) утышилъ меня писаніемъ твоимъ. Воспоминая любовь твою и любовь всъхъ искренно мнъ преданныхъ, представлялъ я тогда себъ, что они со мною. И потому весьма обрадованъ былъ, держа въ рукахъ письмо твое.

Но, прочитавъ написанное, возболълъ я снова духомъ, что есть люди, однажды навсегда замыслившіе идти противъ истины. И самъ ты, возлюбленный и истинно желаннъйшій, со скорбію пишешь, что нъкоторые, хотя отступили отъ аріанъ за хулу ихъ на Сына Божія, однакоже неправо мыслятъ Т. ХХІ.

о Святомъ Духъ, и утверждаютъ, будто бы Духъ Святый не только есть тварь, но даже одинъ изъ служебныхъ духовъ, и единственно степенію отличается отъ Ангеловъ. Но это притворное только разногласіе съ аріанами, дъйствительное же прекословіе благочестивой въръ. Какъ аріане, отрицая Сына, отрицаютъ и Отца, такъ и сіи, произнося хулу на Духа Святаго, хулятъ и Сына. Тъ и другіе раздълили между собою жребій противленія истинъ, и за неправомысліе свое, одни о Словъ, а другіе о Духъ, виновны въ одинаковой хулъ на Святую Троицу. Итакъ, видя это, долго размышлялъ я самъ съ собою, и возскорбълъ духомъ, что діаволъ снова отыскалъ случай наругаться надъ подражателями его безумія.

И хотя положено было мною въ настоящее время молчать, однакоже, убъждаемый твоимъ преподобіємъ, подвигнутый иномысліємъ и сатанинскою продерзостію сихъ еретиковъ, пишу это посланіе, накъ едва достаєтъ моихъ силъ, пишу кратко, чтобы ты, въ написанномъ имъя для себя поводъ, по свойственному тебъ благоразумію, самъ присовокупилъ недостающее; и такимъ образомъ, обличеніе злочестивой ереси сдълалось полнымъ.

Итакъ, миъніе сіе нечуждо аріанъ; ръшившимся отрицать Божіе Слово естественно изрекать такія хулы и на Духа. Поэтому и въ опроверженіе аріанъ нътъ нужды говоригь что-либо новое; достаточно и того, что сказано противъ нихъ прежде. Но съ погръшающими въ ученіи о Духъ надобно говорить, изслъдовавъ дъло въ нъкоторомъ обратномъ порядкъ, какъ сами они называли бы это.

И иный подивится ихъ неразумно, какъ они, не соглашаясь признавать тварію Сына Божія, и мудрствуя о семъ справедливо, могутъ даже слышать териъливо, когда Духъ Сына именуется тварію? Если по единству Слова со Отцемъ не соглашаются Сына именовать единымъ изъ созданныхъ, но (что и справедливо) признають Его Зиждителемъ тварей; то почему же Духа Святаго, инфонцаго тоже единство съ Сыномъ, какое Сынъ имъетъ Отцемъ, называютъ тварію? Почему не дознали они того, что, какъ, не отдъляя Сына отъ Отца, соблюдаютъ единство Бо:кіе, такъ, отдъляя Духа отъ Сына, не сохраняють уже единаго въ Троицъ Божества, разсъкая Его, примъщивая къ Нему естество чуждое и инородное, дълая Его равнымъ съ тварями. Сіе же показываеть опять, что Троица есть уже не единое, но сложное изъ двухъ, и притомъ (по причинъ иносущія Духа, какое воображаютъ себъ еретики) различныхъ естествъ. Что же это за богословіе, слагаемое изъ Создателя и твари? Или уже Божество не троично, но двойственно, и притомъ есть тварь? Или, если Оно есть Троица (что и дъйствительно), то почему Духа Троицы ставятъ въ одинъ рядъ съ тварями, нисшими Троицы? Это опять значитъ раздълять и разлагать Тронцу. А посему, неправомудрствующие о Духь Святомъ не мудрствуютъ право и о Сынъ. А если бы право мудрствовали о Словъ; то здраво мудрствовали бы и о Духъ, Иже от Отца исходить, и собственъ Сыну, отъ Него подается ученикамъ и встиъ втрующимъ въ Него. Погртшая въ ученіи о Духъ, еретики не имъютъ здравой въры и во 1\*

Отца. Ибо противлицисл Духу, какъ назвалъ пхъ великій мученикъ Стефанъ (Дъян. 7, 51.), отрицаютъ и Сына; отметающійся же Сына, ни Отца имуть (1 Іоан. 2, 23.). Итакъ, гдъ же взятъ вами предлогъ къ такой дерзости, что не убоялись вы сказаннаго Господомъ: а иже восхулить на Духа Святаго, не имать отпущенія ни въ сей въкъ, ни въ будущій (Марк. 3, 29. Мато. 12, 32.)? Аріане, не уразумъвъ пришествія Слова во плоти и сказаннаго о Словъ относительно къ сему пришествію, это однакоже обратили въ предлогъ къ своей ереси, и за сіе признаны богоборцами, какъ подлинно отъ земли тщесловующій (Иса. 8, 19.). Но вы чъмъ введены въ обманъ? У кого выслушали сіе? Или, какъ дошли до такого заблужденія?

Говорять: читали мы, что у Пророка Амоса глаголеть Богь: се Азъ утверждаяй громъ, и созидаяй духъ (а), и возвъщаяй въ человъщъхъ Христа Своего, творяй утро и мглу, и восходяй на высокая земли, Господь Богъ Вседержитель имя Ему (Амос. 1, 13.). И сіе убъдило насъ согласиться съ аріаначи, которые говорять, что Духъ Святый есть тварь.—Такъ читали вы у Амоса; но читали, или не читали вы, сказанное въ Притчахъ: Господь созда Мя начало путей Своихъ въ дъла Своя (Притч. 8, 22.)? И если послъднее изреченіе толкуете согласно съ истиною, не называя Слова тварію; то почему же сказанное у Пророка не толкуете такимъ же образомъ, и, услышавъ одно

<sup>(</sup>а) По славянскому переводу: вътръ,

именованіе: дужь, думаєте, что Духъ Святый называєтся тварію? Хотя въ Притчахъ Премудрость явственно говоритъ о Себв: созда Мя; однакоже, вы сему изреченію (что весьма хорошо) даєте такое толкованіе, что Зиждительную Премудрость не сопричисляєте къ тварямъ. Въ пророческомъ же изреченіи нътъ прямаго указанія на Духа Святаго, а сказано просто о духъ. Почему же, хотя въ Писаніяхъ слово: духъ употребляется въ весьма различныхъ значеніяхъ, и Пророческому изреченію можно дать собственный его правильный смыслъ, вы, какъ упорствующіе, или какъ угрызенные зміємъ аріанства, думаєте, что у Амоса говорится о Духъ Святомъ, только бы не отказаться вамъ отъ той мысли, что Онъ есть тварь?

Скажите же, найдете ли гдъ въ божественномъ Писанін, чтобы Духъ Святый названъ былъ просто духомъ, или безъ присовокупленія, что Онъ или Божій, или Отчій, или Мой, или самого Христа и Сына, или: отъ Меня, то-есть, отъ Бога, или такъ, что при словъ Духъ не былъ бы поставленъ членъ и сказано было просто  $\pi \nu \epsilon \tilde{v} \mu \alpha$ , а  $\pi \nu \epsilon \tilde{\nu} \mu \alpha$ , или такъ, что не имълъ бы сего самаго именованія: Духъ Святый, или Утышитель, или Духъ Истины, т. е. Сына, Который говоритъ: Азъ есмь Истина (Іоан. 14, 6.); и вы, слыша просто слово: духъ  $(\pi \nu \epsilon \tilde{\nu} \mu \alpha)$ , могли бы подразумъвать Духа Святаго? Изъ сего правила можно исключить случаи, когда вновь упоминается о пріявшихъ уже Духа, которые, прежде еще научившись, что такое Духъ Святый, впослъдствіи, при одномъ (какбы только въ повтореніе и напоминаніе) наименованіи слова: Духъ знають, о Комъ идеть ръчь. Но и въ семъ случат слово духъ (πνεῦμα) большею частію употребляется съ членомъ, а безъ члена, пли безъ сказаннаго выше присовокупленія, вовсе не можетъ означать Духа Святаго. Такъ, напримъръ, Павелъ пишетъ къ Галатамъ: сіе едино хощу увъдъти от васт, от дълг ли закона Духа (то  $\mathbf{\Pi}$   $\mathbf{v}$   $\mathbf{v}$   $\mathbf{u}$   $\mathbf{u}$   $\mathbf{u}$   $\mathbf{v}$   $\mathbf{v}$  3, 2.)? Какаго же пріяли они Духа, какъ не Духа Святаго, даруемаго върующимъ и возрожденнымъ банею пакибытія? И пиша къ Оессалоникійцамъ: Духа ( $\tau \delta$  Пує $\tilde{v}\mu \alpha$ ) не угашайте, Апостолъ знающимъ, какаго пріяли Духа, сказалъ сіе, чтобы цо нерадънію не угасили въ себъ возгнетенной въ нихъ благодати Духа. И если въ Евангеліяхъ о Спасителъ, по человъчеству ради воспріятой Имъ на Себя плоти, Евангелисты говорять: Јисусь же исполнь Дүха возвратися от Гордана (Лук. 4, 1.); и: тогда Іисусь возведснь бысть Духомь вь пустыню (Мато. 4, 1.): то изреченія сін имъютъ тотже смыслъ. Ибо у Луки прежде было сказано: бысть же егда крестишася вси людіе, и Іисусу крещшуся и молящуся, отверзеся небо и сниде Духъ Святый, тълеснымь образомь яко голубь, на-Нь (Лук, 3, 21. 22.); а изъ сего явствовало, что словомъ: Духь означается Духъ Святый. И такимъ образомъ, кто имъетъ Духа Святаго, въ ръчи о тъхъ, если сказано и просто: Духъ безъ всякаго къ сему присовокупленія, означается, безъ сомнънія, Духъ Святый, особливо если при словъ : духъ есть членъ.

Отвъчайте же на предложенный вамъ вопросъ:

находили ли вы гдъ въ божественномъ Писаніи, чтобы Духъ Святый названъ былъ просто духомъ, безъ сказаннаго выше прибавленія, и безъ соблюденія упомянутаго нами правила? Но вы не можете дать на сіе отвъта; потому что не найдете того въ Писаніи. Напротивъ того, въ книгъ Бытія написано: Духг Божій пошашеся верху воды (Быт. 1, 2.); н нъсколько ниже: не имать Духь Мой пребывати въ человъцъхъ сихъ, зане суть плоть (Быт. 6, 3.). И въ книгъ Числъ Мочсей говоритъ Навину: еда ревнуещи ты мнъ? И кто дасть людемь Господнимь пророки, егда дасть Господь Духа Своего на нихь (Чис. 11, 29.)? И въ книгъ Судей о Гоооніиль сказано: и бысть на немь Духь Господень, и суди израиля (Суд. 3, 10.); и еще: и бысть на Іефопи Духг Господень (Суд. 11, 29.); о Сампсонъ же говорится: возмужа отроча, и благослови е Господь. И нача Духъ Господень ходити съ нимъ (Суд. 13, 24. 25.), и: сниде на него Духъ Господень (Суд. 15, 14.). И Давидъ воспъваетъ: Духа Твоего Святаго не отыми отъ мене (Пс. 50, 13.), и еще въ сто сорокъ второмъ псалмъ: Духъ Теой благій наставить мя на землю праву. Имене Твоего ради Господи живиши мя (Пс. 142, 10. 11.). У Исаін написано: Духъ Господень на Мить, Его же ради помаза Мя (Иса. 61, 1.); а прежде было сказано: горе чада отступившая, сія глаголеть Господь: сотвористе совъть не Мною, и завъты не Духомь Моимь, приложити гръхи ко гръхомь (Иса. 30, 1.); и еще: слышите сія, исперва не отай глаголахь: егда бываху, тамо бъхь, и нынь Господь посла мя, и Духь Его (Иса. 48, 16.); нъ-

сколько же ниже такъ говоритъ: и сей имъ, иже оть Мене завъть, рече Господь: Духь Мой, Иже есть вт тебть (Иса. 59, 21.); и нослъ сего Пророкъ присовокупляетъ: не ходатай, ниже Ангелъ, но самь Господь спасе ихь, зане любить ихь, и щадить ихь, самь избави ихь, и воспріять ихь, и вознесе ихъ во вся дни въка. Тіи же не покоришася, и разгнъваша Духа Святаго Его, и обратися има во вражду (Иса. 63, 9. 10.). Іезекінль говорить такъ: и Духъ взя мя, и принесе мя въ землю халдейску въ плънники въ видънін Духомъ Божінма (Ісз. 11, 24.). У Данінла сказано: воздвиже Богь Духомь Святымь отрока юна, ему же имя Даніиль. И возопи гласомь великимь; чисть азт от крове сея (Дан. 13, 45. 46.). Михей говорить: Домь Іаковль разгнтва Духь Господень (Мих. 2, 7.). И чрезъ Іонля Богъ говорить: и будеть по сихь, и излію оть Духа Моего на всяку плоть (Іонл. 2, 28.). И еще таково было слово Божіе чрезъ Захарію: обаче словеса Моя, и законы Моя пріемлете, елика Азъ заповидаю въ Дусть Моемь рабомь Моимь Пророкомь (Зах. 1, 6.); и нъсколько ниже, когда Пророкъ жаловался на народъ, Богъ сказалъ: и сердце свое учинища непокориво, нв послушати закона Моего, и словесъ, яже посла Господь Вседержитель Духомъ Своимъ рукою Пророковъ прежнихъ (Зах. 7, 12.). И сів немногія мъста собрали и привели мы изъ Ветхаго Завъта.

Спросите же и о томъ, что есть въ Евангеліяхъ, и что написали Апостолы, и услышите, что и тамъ слово: духъ имъетъ весьма многія различныя зна-

ченія; Духъ же Святый по преимуществу именуется не просто духомъ, но съ сказаннымъ нами присовокупленіемъ. Такъ, по замъченному выше, когда Господь крестился по человъчеству, по причинъ носимой Имъ на Себъ плоти, говорится, что снишелъ на Него Духъ Святый. И сего-то Духа подавая ученикамъ, Господь сказалъ: приимите Духъ Свять (Іоан. 20, 22.). И училь ихъ: Утьшитель, Духъ Святый, Его же послеть Отець во имя Мое, Той вы научить всему (Іоан. 14, 26.). И нъсколько ниже сказаль о Духъ: егда же пріидеть Утьшитель, Его же Азъ послю вамь оть Опща, Дүхэ Истины, Иже от Отца исходить, Той 🛫 свидътельствуеть о Мнъ (Іоан. 15, 26.); и еще: не вы будете глаголющін, но Духъ Отца вашего глаголяй ва васа (Мато. 10, 20.); и нъсколько ниже: аще ли же Азъ о Дусть Божіи изгоню бъсы, убо постиже на вась царствіе Божіе (Мато. 12, 28.). И все богословіе и тайноводство наше, которымъ сочеталъ Онъ насъ съ Собою, а чрезъ Себя и со Отцемъ, восполняя Духомъ, Госполь заповъдалъ ученикамъ: шедше научите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа (Мато. 28, 19.). И изрекая имъ обътованіе послать Духа, повель от Іерусалима не отлучатися (Дъян. 1, 4.); по прошестви же немногихъ дией, егда скончавашася дніе пятдесятницы, бъша вси вкупъ. И бысть внезапу съ небесе шумъ, яко посиму дыханію бурну, и исполни весь домь, идтже бяху стьдяще: и явишася имь раздтьлени языцы яко огненни, съде же на единомъ коемждо ихъ, и исполнишася вси Духа Свята, и начаща глаголати иными языки, яко же Духь далше имь провыщавати (Авян. 2, 1-4.). Послъ сего и возложеніемь рукь Апостольских подаваемь быль Духь Святый возрожденнымъ (Дъян. 2, 18.). А нъкто Агавъ пророчествовалъ Духомъ, говоря: тако глаголеть Духь Святый (Дъян. 21, 11.). И Павелъ говорить: въ немже вась Духь Святый постави епископы, пасти Церковь Господа, и Бога, юже стяжа кровію Своею (Дъян. 20, 📆.). И по крещеніи евнуха Духъ Господень восхитилъ Филиппа. И Петръ написалъ: пріемлюще кончину въръ вашей, спасеніе душамь: о немже спасеніи взыскаша и испыташа Пророцы, иже о вашей благодати прорекоша, испытающе, въ каково или въ кое время являше въ нихъ Духъ Христовъ, прежде свидътельствуя о Христовых страстех и о славахъ, яже по сихъ (1 Петр., 9-11.). Іоаннъ въ Посланіи своемъ сказалъ: о семъ разумпьемъ, яко въ Немъ пребывасмъ, и Той въ пасъ, яко отъ Духа Своего даль есть намь (1 Іоан. 4, 13.). Павелъ пищеть къ Римлянамъ: вы же нъсте во плоти, но въ Дусть, понеже Духъ Божій живеть въ васъ. Аще же кто Духа Христова не имать, сей ньсть Еговг. Аще же Христосг вг васг, плоть убо мертва гръха ради, духъ же живетъ правды ради. Аще ли же Духъ Воскресившаго Іисуса изъ мертвых живет в вась, Воздвигій Христа Іисуса изъ мертвыхъ оживотворитъ и мертвенная тълеса ваша, живущимъ Духомъ Его въ васъ (Рим. 8, 9-11.); и къ Кориноянамъ: Духъ бо вся испытуеть, и глубины Божія. Кто бо въсть, яже въ человъцъ, точію духъ человъка, живущій въ

немь? Такожде и Божія никто же въсть, точію Духь Божій. Мы же не духа міра сего пріяхомь, но Духа, Иже от Бога, да въмы, яже от Бога дарованая намь (1 Кор. 2, 10-12.); и нъсколько ниже: не въсте ли, яко храмъ Божій есте, и Духъ Божій живеть въ вась (3, 16.)? И еще: но омыстеся, но освятистеся, но оправдистеся именемь Господа нашего Іисуса Христа, и Духомь Бога нашего (6, 11.); и еще: вся же сія дъйствуеть единь и тойжде Духь, раздълля властію коемуждо, яко же хощеть (12, 13.); и еще: Господь же Духъ есть; а идъже Духъ Господень, ту свобода (2 Кор. 3, 17.). Смотри же, какъ пишетъ къ Галатамъ: да благословение Авраамле будеть о Христь Іисусь, да обътованіе Духа пріимемь впрою (Гал. 3, 14.); и еще: понеже есте сынове, посла Богъ Духа Сына Своего въ сердца ваша, вопіющи; Авва отче. Тъмже уже нъси рабъ, по сынъ, и наслъдникъ Божій Іисусъ Христомь (4, 6. 7.). Ефесянамъ же сказалъ такъ: не оскорбляйте Духа Святаго Божія, Имже знаменастеся въ день избавленія (Еф. 4, 30.); и еще: тизащеся блюсти единеніе Духа въ союзъ мира (3.). И къ Филиппійцамъ съ дерзновеніемъ шетъ: что убо? Обаче всяцъмъ образомъ, аще виною, аще истиною, Христось проповъдаемь есть: и о семь радуюся, но и возрадуюся. Въмь бо, яко сіе сбудется ми во спасеніе вашею молитвою и подаяніемь Духа Іисусь Христова, по чаянію и упованію моему, яко ни о единомъ же постыждуся (Филип. 1, 18-20.); и еще: мы бо есмы обръзаніе, иже Духомь Богу служимь, и

жвалимся о Христъ Іисусъ (3, 3.). И Өессалоникійцамъ свидътельствуетъ: тъчже убо отметали не человька отметаеть, но Бога, давшаго Духа Своего Святаго въ нисъ (1 Сол. 4, 8.). Къ Евреямъ же пишетъ такъ: являющу Духу Святому, яко не у явися святых путь, еще первый скиніи имущей стояніе (Евр. 9, 8.); и еще: колико мните горшія сподобится муки, иже Сына Божія поправый и кровь завътную скверну возмнивъ, ею же освятися, и Духа благодати укоривый (10, 29.)? И еще: аще бо кровь козлія и телчая и юнчій кропящій оскверненыя освящаеть къ плотстъй чистоть: кольми паче кровь Христова, Иже Духомъ Святымъ Себе принесе непорочна Богу, очистить совъсть нашу оть мертвыхы дълг (9, 13. 14.)? И къ Өессалоникій цамъ пишеть: и тогда явится беззаконникь, его Господь Іисусь убіеть Духомь усть Своихь и упразднить явленіемь пришествія Своего (2 Сол. 2, 8.).

Вотъ какими признаками обозначается Духъ Святый во всякомъ божественномъ Писаніи. Что же подобное усмотръли вы у Пророка? Употребленное теперь Пророкомъ слово:  $\partial yx$  не имъетъ даже предъ собою и члена, чтобы имъть вамъ для себя предлогъ хотя въ этомъ. Напротивъ того, безъ всякаго основанія осмълились вы придумать себъ обратное умозаключеніе и утверждать, будто бы духъ, который сказуется созидаемымъ, есть Духъ Святый, хотя у любослововъ могли бы научиться различно значеній слова:  $\partial yx$ ъ. Ибо говорится и о духъ человъческомъ, какъ воспъваетъ Давидъ: нощію серд-

цемъ моимъ глумляхся, и тужаше духъ мой (Пс. 76, 7.). И Варухъ въ молитвъ говоритъ: душа въ тъснотъ, и духъ въ стуженіи возопи къ Тебъ (Вар. 3, 1.). И въ пъсни трехъ отроковъ сказано: благословите дуси и душы праведных Господа (Дан. 3, 86.). И Апостолъ пишетъ: самый Духь спослушествуеть духови нашему, яко есмы чада Божія. Аще же чада, и наслыдницы (Рим. 8, 16. 17.); и еще: никтоже въсть яже въ человъцъ, точію духь человька живущій вь немь (1 Кор. 2. 11.). И въ Посланіи къ Өессалоникій дамъ молитвенно говорить: всесовершень вашь духь и душа и тъло непорочно въ пришествіе Господа нашего Іисуса Христа да сохранится (1 Сол. 5, 23.). А въ книгъ бытія говорится и о духахъ вътреныхъ : и наведе Богь духь на землю, и преста вода (Быт. 8, 1.). И объ Іонъ сказано: и Господь воздвиже духь (б) велій на мори, и бысть буря великая въ мори, и корабль бъдствоваше еже сокрушитися (Іон. 1, 4.). И въ сто шестомъ псалмъ написано: рече, и ста духъ буренъ, и вознесошася волны его (Пс. 106, 25.); и въ сто сорокъ осмомъ псалмъ: хвалите Господа отъ земли: зміеве и вся бездны: огнь, градъ, снъгъ, голоть, духъ буренъ, творящая слово Его (Пс. 148, 7. 8.). И у Іезекінля въ плачт на Соръ сказано; въ сердиъ морстъмъ, въ водъ мнозъ привождаху тя весленицы твои: духъ южный сокруши тя (Іез. 27, 26.).

Читая святыя Писанія найдете, что и смыслъ, за-

<sup>(</sup>б) По слав. переводу вътръ.

ключающійся въ самыхъ божественныхъ словесахъ, называется духомъ, какъ пишетъ Павелъ: Иже и удоволи насъ служители быти нову завъту, не писмене, но духу: писмя бо убиваеть, а духь животворить (2 Кор. 3, 6.). Ибо, какъ самое изреченіе начертывается писменами, такъ смыслъ изреченія называется духомъ. Такъ и законь духовень есть, чтобы, какъ сказалъ опять Павелъ, работати намь не въ ветхости писмене, но во обновленіи духа (Рим. 7, 14. 6.). И онъ же съ благодареніемъ сказалъ: тъмже убо самъ азъ умомъ моимъ работаю закону Божію, плотію же закону гръховному. Ни едино убо нынть осуждение сущимь о Христь Іисусь. Законь бо духа жизни о Христь Іисусть свободиль мя есть от закона гртховного (Рим. 7, 25. 8, 1. 2.). И Филиппъ, желая обратить каженика отъ буквы къ духу, сказалъ: убо разумљеши ли, яже чтении (Дъян. 8, 30.)? И о Халевъ въ книгъ Числъ засвидътельствовано, что имълъ онъ такого духа, какъ говоритъ Богъ: рабъ же Мой Халевъ, яко бысть духъ инъ въ немъ и возслыдова Мню, введу его въ землю, въ нюже ходиль тамо (чис. 14, 24.); съ иного мыслію, нежели прочіе соглядатан, говорилъ Халевъ, сіе благоугоденъ сталъ Богу. Таковое-то имъть сердце увъщавалъ Богъ народъ Свой, говоря чрезъ Іезекінля: сотворите себіь сердце ново, и духь новъ (вз. 18, 31.).

Итакъ, поелику показано столько различныхъ значеній слова:  $\partial yx$ , то лучше было бы вамъ, слыша о духъ сотворенномъ, разумъть сіе о какомълибо изъ сказанныхъ предъ симъ духовъ, напримъръ

о духв, о которомъ написано у Исаін: совпщася Арамь со Ефремомь, и ужасеся душа его, и душа людей его: яко же въ дубравь древо духомь (дяд пусицатос) колеблется (Иса. 7, 2.). Таковъ же быль духь, воздвигнутый Господомъ на моръ ради Іоны. Ибо за громомъ слъдуютъ и дыханія вътровъ, какъ было во время дождя при Ахаавъ, по нанисанному: и бысть до адль и до эдль, и небо примрачися облаки и духомь (З Цар. 18, 45.).

Но говорятъ : поелику изречение сие упоминаетъ о Христъ; то сообразно съ симъ и наименованнаго духа надобно представлять себъ не инымъ, какъ Духомъ Святымъ. — Хорошо вами примъчено, что Духа Святаго должно именовать вмъстъ со Христомъ. Но гдъ же научились вы отдълять и отчуждать по естеству Духа отъ Сына, потому что о Христъ говорите, что Онъ – не тварь, а Духа Святаго именуете тварію? Ни съ чтить не сообразно именовать и славить вмъстъ то, что ненодобно по естеству. Ибо какое общеніе и какое подобіе у твари съ Творцемъ? Остается уже сопричислить и присоединить къ Сыну и васъ, какъ Имъ получившихъ бытіе. Поэтому, написанное у Пророка, по сказанному, достаточно было разумъть о духъ въть реномъ. Но, поелику представляете въ предлогъ сдъланное въ семъ изречении упоминание о Христъ; то необходимо въ точности разсмотръть сказанное Пророкомъ, чтобы доискаться намъ болъе свойственнаго понятія о духъ, который сказуется созидаемымъ.

Итакъ, что значитъ возвъщать въ челозъцъхъ Христа своего, не тоже ли, что и содълаться

Христу человъкомъ? Кажется, что слова сін равнозначительны слъдующимъ : се Дъва во чревъ пріиметь, и родить Сына, и нарекуть имя Ему Эммануиль (Мато. 1, 23.), а также и другимъ мъстамъ Писанія о Христовомъ пришествіи. Когда же возвъщается явленіе Слова во плоти, тогда надобно разумъть созидаемый духъ, кромъ возсозидаемаго и обновляемаго духа человъческаго? Ибо сіе обътоваль Богь, говоря чрезъ Іезекінля; и дамь вамь сердце ново, и духь новь дамь вамь, и отыму сердие каменное от плоти вашея, и дамь вамь сердце плотяно и духъ Мой дамъ въ васъ (Іез. 36, 26.). Но когда сіе исполнено, не тогда ли какъ пришедшій Господь обновиль все благодатію? Воть и въ семъ изречении показывается разность значений слова: духъ. И нашъ духъ есть то, что обновляется; о Духъ же Святомъ Богъ говоритъ, что Онъ не просто Духъ, а Духъ Его, и что Имъ обновляется нашъ духъ, какъ и Псалмопъвецъ въ сто третьемъ псалмъ говоритъ: отвимещи духв ихв, и изчезнуть, и въ персть свою возвратятся: послеши Духа Твоего, и созиждутся, и обновиши лице земли (Пс. 103, 29. 30.). Если же обновляемся мы Духомъ Божінмъ; то не Святый Духъ, а нашъ духъ сказуется теперь созидаемымъ. И если на томъ основаніи, что все приводится въ бытіе Словомъ, прекрасно разсуждаете, что Сынъ-не тварь; то не хула ли, именовать тварію Духа, Которымъ Отецъ чрезъ Слово приводитъ все къ совершенству и обновляетъ? И если, по причинъ написаннаго просто, что духъ созидается, воображали они себъ, что это есть Духъ Святый; то должны наконецъ убъдиться

что духъ созидаемый сеть не Духъ Святый, но нашъ духъ, Имъ обновинемый. О семъ и Давидъ мольлен, псилмонъвсткуя: сердце мисто созцожди во мини Боже, и дуже право обнови во упаробъ моей (Пс. 50, 12.). Здъсь говорится, что созидаеть ; соэдалъ же его прежде, какъ говорить Захарія: простирали небо, и обновляни звилю, и созидали дужь человика от немь (Зах. 11, 1.). Ибо тогоже духа, который прежде создань Богомъ, и моторый паль, возсоздаль Онъ, Самъ бывь въ твари, ногда Слово плоть бысть, да оба, какъ говорить Аностоль, созиждеть во единаго новаго человъка (Еф. 2, 15.), созданияго по Богу вы правды и преподобін истины (4, 24.). И сіє сказаль Апостоль не въ томъ смыслъ, будто бы создавъ иный человъкъ, кромъ сотвореннаго вначаль по образу Божію; напротивъ же того, совътовалъ онъ воспріять умъ созданный и обновленный во Христъ. Сіе выражается также и у Ісзекінля, ногда говорить онъ: сотворите себъ сердце ново и духь новы: и декую умираете даме Нариилеет: понеже не хощу смерти уширающиго, глагалеть Адонан Господь (Ies. 18, 31. 32.).

Итакъ, поелику такое значение имъетъ духъ вознавений, то и подъ упверждвенить гронойъ прилично разульть върное слово и неколебиный законъ
духа. Ибо Господь, желай, чтобы Іаковъ и Іоаннъ
содълались служителями онаго; наименовать ихъ
Воанергесъ, т. е. сыны громовы. Почему, Іоаннъ
дъйствительно взываетъ съ неба: въ пачаль бъ
Слово, и Слово бъ къ Богу, и Богъ бъ Слово.
Пбо прежде Законъ имълъ съпь градущихъ благъ
Т. ХХІ.

Digitized by Google

(Евр. 10, 1.); а когда возвъщенъ людямъ Христосъ, и, пришедин къ нимъ, говоритъ Онъ: Азъ есмъ. глаголяй (Іоан. 4, 28.); тогда, говорить Павель, глась Его землю поколеба, кань обътовавинаго прежде: еще единою Азь потрясу не токмо землею, но и небомь. А еже, еще единою, сказуеть колеблемых преложение, да пребудуть, яже суть неподвижимая. Тымже царство непоколебимо пріемлюще, да имамы благодать, еюже олужимь благоугодно Богу (Евр. 12, 26-28.). Но тоже царство, которое Апостолъ называетъ непоколебинымъ, Давидъ воспъваетъ какъ утвержденное: Господь воцарися, въ липоту облечеся: облечеся Господь въ силу и препоясася: ибо утверди вселенную, яже неподвижится (Пс. 32, 1.). Итакъ, сказанное у Пророка означаетъ Спасителево пришествіе, торомъ и мы обновлены, и законъ духа пребываетъ непоколебимымъ.

Но сін подлинно обратные (а), сложившись съ аріанами, и съ ними принявъ участіє въ хуль на Божество, чтобы, какъ тъ именуютъ тварію Сыва, такъ имъ именовать тварію Духа, дерзнули, какъ сами говорять, изобръсти себъ обратныя умозаключенія и перетолковать Апостольское изреченіе. И ногда Апостолъ прекрасно написалъ къ Тимовею засвидительствую предъ Богомъ, и лисусъ Хрыстомъ, и избранными Ангелы, да сія сохраниши безъ лицемърія, ничесоже творя по уклоненію

<sup>(</sup>a) Тоолими; такъ названы духоборцы, потому что изобрван нъкоторыя образныя умозаключенія вт своихъ толкованіяхъ. Въ послыдствін еретики сін стали извъстны подъ именемъ македоніанъ.

Во-первыхъ, это есть изобрътение Валентинова съ влочестія, и еретики не могутъ скрыть, что повторяютъ слова онаго. Ибо Валентинъ говорилъ: «когда посланъ Утвиштель, посланы съ Нимъ сверстные Ему Ангелы». А сверхъ того, низводя Духа въ антельскій чинъ, не примътили они того, что ангеловъ ставятъ наравиъ съ Тропцею. Ибо если Ангелы, по ихъ словамъ, слъдують за Отцемъ и Сыномъ; то ясно, что и Ангелы принадлежать къ Тронцъ, а не суть служебній дуси, въ служеніе посылаеми (Евр. 1, 14), и не они освящаются, но паче сами освящають другихъ. Посему каково же неразуміе ихъ? Гдъ нашли опять въ Писаніяхъ, чтобы Духъ назывался Ангеломъ? Мнъ необходимо повторить тоже, что говорено прежде. Утъщитель наименованъ Духомь сыноположенія (Рим. 8, 15.), наименованъ также Духомь святыни (2 Сол. 2, 13.), Духомь Божінмь (Рим. 15, 19) и Духомь Христовымь; но нигав не именуется ни Ангеломъ, ни Архангеломъ, ни духомъ служенія, каковы суть Ангелы. Напротивъ того и Ему, какъ и Сыну, служитъ Гавріпдъ, говоря Маріи: Духь Святый найдеть на Тя, и сила вышняго остьнить Тя (Лук. 1, 35.). Поелику же Писанія не называють Духа Ангеломъ, то будеть ли имъ какое оправдание въ такой неразумной дерзости? Самъ Валентинъ, посъявшій вънихъ таную худую мысль, не смъщиваетъ наименованій: Утвипітель и Ангелы, хотя и имъсть столько безразсулства, что Духа признасть современнымъ и сверстнымъ съ Ангелами.

«Но вотъ», говорятъ, «у Пророка Захаріи написано: сія глаголеть Ангель, глаголяй во мить (Зах. 4, 1.). т Изъ сего видно, что словомъ Ангелъ означаетъ Пророкъ глаголющаго въ немъ Духан. - Но сего не сказали бы они, если бы прочли со вниманіемъ. Ибо самъ Захарія, увидъвъ въ видъніи свъщникъ, говоритъ: и отвъща Ангель, глаголяй во мнъ, и рече ко мнь, глаголя: не разумњеши ли, что суть сія? И ръссъ: ни, Господи. И отвъща, и рече ко мнъ, глаголя: сів слово Господне къ Зоровавелю, глаголя: не въ силъ велицъй, ни въ крыпости, но въ Дуст моемь, глаголеть Господь Вседержитель (Зах. 4, 5. 6.). Итакъ явно, что Ангелъ, глаголющій Пророку; не быль Духъ Святый. Но какъ глаголюний есть Ангель, такъ Духъ есть Духъ Бога Вседержителя; Ему служить Ангель, Онъ неотдълимъ отъ Божества, Онъ собственъ Слову.

Если опираются на Апостольское изречене, потому что посль Христа наименованы избранные Ангелы; то пусть скажуть, который изъ всект Ангеловъ нрисоединяется къ Троицъ. Ибо все Ангелы не составляють изъ себя одного. Или, кто изъ никъ на Горданъ нисшелъ въ видъ голубя? Ибо тыслим тыслим и тымы темъ служать (Дан. 7, 10.). Или, почему, когда отверзлись небеса, синсиелъ не одинъ изъ избранныхъ Ангеловъ, но Духъ Святый? Или, почему самъ Господъ, беседуя съ ученикамы о скончания въка, опредъленно сказалъ: послеть Сыпь человъческий Ангелы Своя (Мато. 13, 4к.)? А прежде сего было сказано: Ангели служаху Ему (Мато. 4, 11.); и Самъ также говоритъ: изыдуть Ангели (Мато. 13, 49.). Подавал же ученикамъ Духа, глагола: примите Духъ Съятъ (Нови. 20, 22.); и посылан илъ, сказалъ: шедше научите воя языки, крестяще ихъ во имя Отща и Сына и Съятвго Духа (Мато. 28, 19.). Не Ангела присоединилъ къ Божеству, не тварио сочеталъ насъ съ Собою и со Отщемъ, но Духомъ Святимъ, при обътовани Котораго не сказалъ: пошлю Ангела, но Духа истины, Имее отъ Отща исходить (Гоан. 15, 26.), отъ Сына приемлеть (16, 14.) и подается.

И Мочсей, - зная, что Ангелы суть твари, а Духъ Святый едино съ Отцемъ и Сыномъ, когда Богъ говорить ему: предыди, взыди отсюду ты и людів твои, ихже извель еси оть вемли Египетскія на землю, ею же кляхся Авравму, и Исваку, и Івкову, глаголя: спъмени вашему дамь ю. И послю купно Ангела Моего предъ лицемь твоимь, и изженеть Хананея (Исх. 33, 1. 2.), - отрекается, говоря: аще самь Ты не идеши съ нами, да не изведеши мл отсюду (15.). Мочсей не хотвав, чтобы народомъ предводительствовала тварь, отчего евреи научились бы служить твари паче сотворшаго всяческая Бога. И дъйствительно, отрекшись имъть вождемъ Ангела, умоляль онъ, чтобы самъ Богъ предводительствоваль ими. И поелику Богь объщаль ему, и сказалъ: и сіе тебъ слово, еже рекли еси, сотворю: обрълг бо еси благодать предо Миою, и въмь тя паче вспах (17.); то у Исаін написано: возведый от земли пастыря овець, гдт есть вложивый въ нихъ Духа Святого, вовседый десницею Могсен (Иса. 63, 11. 12.); и нъсколько ниже: сниде Дуяхь оть Господа и настави ихь: тако превель еси люди Твоя, сотворивъ Тебть самому имя славно (14.). Кто же не усмотрить изъ сего истины? : Поелику Богъ объщаетъ предводительствовать народомъ; то вотъ не Ангела объщаетъ послать, но Духа Своего, Который выше Ангеловъ, и Онъ предводительствуетъ народомъ. И симъ показывается, что Духъ не изъ числа тварей, и не Ангелъ, но выше твари, и есть едино съ Отчимъ Божествомъ. самъ Богъ чрезъ Слово въ Духв предводительствовалъ народомъ, почему и говоритъ вездъ въ Писанін: Азъ изведохъ вась изь земли Египетскія (1 Цар. 10, 18.); свидътеле вы есте, аще четь Богь развъ Мене (Иса. 44, 8.). И Святые возглашають Богу: наставиль еси яко овцы люди Твоя (Пс. 76, 21.); настави я на упованіе, и не убоящася (Пс. 77, 53.). И Ему воспъваютъ пъснь, говоря: Проведшему люди Своя въ пустыни: яко въ въкъ милость Его (Пс. 135, 16.). Великій Мочсей часто повторяеть: Господь Богь вашь предходяй предълицемь вашимь (Втор. 1, 30.). Посему, Духъ Божій не есть ни Ангелъ, ни тварь, но собственъ Божеству. Когда съ народомъ былъ Духъ, тогда въ Духв чрезъ Сына былъ съ нимъ Богъ.

«Но положимъ, что сіе такъ», говорятъ еретики; «почему же Апостолъ наименовалъ послъ Христа не Духа Святаго, но избранныхъ Ангеловъ»?—Но о томъ же самомъ иный спроситъ еретиковъ: почему Павелъ наименовалъ не Архангеловъ, не Херувимовъ, не Серафимовъ, не Господства, не Престолы, и не иное что, а однихъ избранныхъ Ангеловъ? Ужели же, по-

елику не такъ наименовалъ, то Ангелы суть Архангелы, или, одни только суть Ангелы, и нътъ ни Серафимовъ, ни Херувимовъ, ни Архангеловъ, ни Господствъ, ни Престоловъ, ни Началъ, ни инагочего? Но это значить и Апостолу вмынять въ необходимость написать такъ, а не мначе, и вмъстъ не знать божественныхъ Писаній, а потому погръшать въ истинъ. Ибо вотъ у Исаін написано: приступите ко мнъ и слышите сія, исперва на отай глаголахь: егда бываху, тамо бъхъ, и нынъ Господь посла мя, и Духь Его (Иса. 48, 16.); и у Аггея: и нынь укръпляйся Зоровавелю, глаголеть Господь, и укръпляйся Іисусе сыне Іоседековь іерею великій, и да укрыпляются вси людіе гемли, глаголеть Господь, и творите: зане Азь сь вами есмь, глаголеть Господь Вседержитель: и Духь Мой настоит посредь вась (Аг. 2, 5. 6.). У обонкъ Пророковъ сдълано упоминание объ единомъ Господъ н Духъ. Поэтому, что скажутъ на сіе? Если на томъ основанін, что Навелъ, упомянувъ о Христь, умолчалъ о Духъ, упомянулъ же объ избранныхъ Ангелахъ, сопричисляютъ Духа къ Ангеламъ; то, прочитавъ сін Пророческія изреченія, остается вывести болъе дераское заключение объ умолчанномъ. Ибо, если скажутъ, что Господь есть Сынъ; что заключать объ Отцъ? И если скажуть, что Господомъ именуетъ Отца, что заключатъ о Сынъ? Страшно и помыслить о той хуль, какая следуеть изъ сего, по ихъ словамъ. Ибо необходимо имъ заключить, или что умолченнаго нътъ, или что оно въ числъ тварей.

Что же скажутъ, если услышатъ Господа, Кото-

рый говорить: судія бть нькій вы нькоемы грады Бога не болок, и человъка не срамлялов ( Лук. 16, 2.)? Ужели, поелику послъ Бога наименовалъ человъка, то человъкъ сей, котораго не срамлялся неправедный судія, есть Сынъ? Или, послику посль Вога наименовалъ человъка, то Сынъ есть третій посль человька, а Духъ Святый-четвертый? И если услышать, что Апостоль въ томже Послани говорить еще: завъщаваю ти предъ Богомъ, оживляющимь всяческая, и Христоми Інсусомь, свидътельотвовавшимь при Понтійстьмь Пилать добров исповъдание: воблюсти тебъ заповъдъ нескверну и невазорну (1 Тим. 6, 13. 14.); то, поелику умолчаль теперь объ Ангелахъ и о Духв, ужели усумнятся, что есть Духъ, и есть Ангелы? Консина усумнятся, потому что пріобучились къ тановымъ дуламъ на Духа. А если услышатъ, что говоритъ Писаніе въ книгь Исхода: убопщавя людів Гоопода а въроваща Богу, и Моговю угоднику Его (Исх. 14, 31.); то неужели сопричислять Мочсен къ Воту и послв Бога представлять себв будуть не Сына, но одного Моисея? И если услышать, что патріархъ Іаковъ, благословляя Іоснов, говорить: Богь, Иже питаеть мя измлада даже до дне сего. Ангель, иже ин избавляеть от вспось золь, да влагословить дътища сія (Быт. 48, 15. 16.); то ужели, поелику Ангела Гаковъ написновалъ послъ Бога, Ангелъ выше Сына, или Сынъ сопримсляется къ Ангеламъ?

Конечно, такъ будутъ новимать они, имъя развращенное сердце. Но не такова Апостольская въра, и хрисчанинъ никакъ не потерпитъ сего. Ибо свя-

тая и блаженная Троица нераздвлина, и есть едино Сама съ Собой. Когда именуется Отенъ, присунци Ему и Слово Его, и въ Сымъ Духъ. И если именуется Сынъ; то въ Сынъ есть Отенъ, и Духъ не виъ Слова. Ибо одна благодать восполняется отъ Отца иреаъ Сына въ Духъ Святомъ. И едино Божество, единъ Богь, Имсе надъ встъщи и иреаъ встъхъ и во встъщъ (Еф. 4, 6.).

. Такъ Павелъ, сказавъ: ассендательствую предъ Боголья и Іноусь Христомь (2 Там. 4, 1.), зналь, что отъ Сына неотделинъ Духъ, но и Онъ такъ-же во Христъ, какъ Сынъ во Отить. Не безъ причины же присовокупиль избранных Ангеловъ; поемку засвидътельствование сдълано было ученику, то уненикъ, зная, что иврекаемое Богомъ нарекается чрезъ Сына въ Духъ, Ангелы же служать намъ, назирая дъла каждаго, долженъ былъ соблюдать урвичания учителя; потому что есть назирающие надъ жимъ свидътели сказапиато. Или, можеть быть, Ангелами, выну видящими лице Отца, сущиго на небесанъ, свидительствуется Апостоль рада малыхъ въ Церкви, чтобы ученикъ, зная, кто попечители народные, не вознерадъль объ Аностольских в увъщанияхъ. Таковъ, но моему мивнію, смысль Божественных словесь, обличающий хулу на Дука неразумныхъ еретиковъ.

Но они, какъ пишешь ты, въ постоянномъ упорствъ противъ петины, не изъ Писаній уже (потому что не ваходять ничего въ Писаніи), но отъ избытка сердца своего изрыгають, и еще гонорять: « всли Духъ—не тварь и не одинъ изъ Ангеловъ, но отъ Этца исходитъ; то не слъдуетъ ли, что и Онъ есть Сынъ, что Духъ и Слово суть два брача? А ссли

Онъ братъ Слову; то накъ же Слово единородне, или почему Они не равны, но Одинъ именуется нослъ Отца, а Другой послъ Сына? И если Онъ отъ Отца; то почему не говорится, что и Духъ рожденъ, или что Онъ—Сынъ, называется же просто Духомъ Святымъ? А если Духъ есть Духъ Сына; то не слъдуетъ ли, что Отецъ—дъдъ Духу»?

Такъ глумятся сіи недостойные, предаваясь

пытливости и желая изследовать глубины Божін, которыхъ никто не знаетъ, кромъ хулимаго ими Ауха Божія. Надлежало бы не удостопвать ихъ даже и отвъта, по Апостольской же заповъди, послъ сдъланнаго выше вразумленія, отречься отъ нихъ, какъ отъ еретиковъ (Тит. 3, 10.); или, развъ предложить имъ вопросы достойные того, о чемъ они спрашивають, и потребовать у нихъ такаго же отвъта, какаго сами у насъ требуютъ. Посему, нусть отвъчають: отъ Отца ли Отецъ, и рождень ли съ нимъ другой, и суть ли это братья, произшедшіе отъ одного, я какъ инъ иня, и кто у вихъ Отецъ и дъдъ, и кто предки послъднихъ? Скажутъ: «нътъ, Отецъ не отъ Отца». Пусть же объяснять: какъ же Онъ-Отецъ, не бывъ Самъ отъ Отца? Или, какъ могъ имъть Сына, Самъ не родившись прежде Сыноиъ? Знаю, что вопросъ нечестивъ. Но справедливо-поглумиться надъ глумящимися такъ, чтобы хотя изъ подобной несообразности нечестиваго вопроса могли почувствовать собственное свое безразсудство. Вопросы сін не имъютъ мъста; да не будетъ сего! И неприлично-такъ спрашивать о Божествъ; потому что Богъ не тоже, что человъкъ, чтобы и о Богъ кому-либо смъть

спращивать по-человъчески. Иоэтому, какъ сказаль уже я, надлежало бы объ этомъ молчать, и не вдаваться въ подобныя разсужденія.

Но, чтобы молчание наше не послужило для нихъ поводомъ къ безстыдству, пусть слышатъ, что, какъ Отцу не можемъ наименовать Отца, такъ и Сыну-брата. У Отца, по написанному предъ симъ, 🕺 не было инаго Бога; нътъ и инаго Сына; потому что Сынъ вдинороденъ. Посему, единственный и единый Отецъ есть Отецъ единственнаго и единаго Сына; и въ единомъ Божествъ всегда былъ и есть Отецъ и Сынъ. Ибо у людей, если кто именуется отцемъ, то быль онь сыномь другаго; и если кто именуется сыномъ, то сталъ отцемъ другаго; почему, людьми не сохраняется въ собственномъ смыслъ имя отца или сына. Авраамъ, будучи сыномъ Өарры, былъ отцемъ Исаака; и Исаакъ, будучи сыномъ Авраамовымъ, сталъ отцемъ Јакова. Таково естество человъческое; люди суть части въ-отношении другъ къ другу. Каждый раждаемый имъетъ въ себъ часть отца, почему и самъ дълается отцемъ другаго. Но не такъ въ Божествъ; Богъ, не какъ человъкъ, имъетъ естество неудъляемое; посему не удъляясь раждаетъ Сына, такъ чтобы и Онъ содълался отцемъ другаго, потому что и самъ не отъ Отца. И Сынъ не есть часть Огца, почему не раждаетъ, какъ рожденъ Самъ, но всецъло есть образъ и сіяніе всецълаго Отда. Въ единомъ Божествъ Отецъ есть въ собственномъ смыслъ Отецъ, и Сынъ въ собственномъ смыслъ Сынъ; и притомъ, Отецъ всегда Отецъ, и Сынъ всегда Сынъ. Какъ Отецъ никогда не былъ Сыномъ, такъ и Сынъ викогда не будетъ Отцемъ.

Какъ Отенъ, будучи одинъ, никогда не престанетъ бытъ Опиемъ, такъ Сынъ, будучи одинъ, никотда не престанетъ бытъ Сынъв. Посему, совершенно безумно—подумать и вазвать Сына братомъ, Отцу же дать имя дъда. Въ Писоніяхъ Духъ не наимономанъ сыномъ, чтобы не почли Его братомъ, не начиненованъ и сыномъ Сына, чтобы Отца не признали дъдомъ; напротимъ того, Сынъ именуется Сыномъ Отчимъ, и Духъ—Духомъ Отчимъ. И такимъ образомъ, едино Божество святыя Троины, и едина изра.

А поэтому, безумно-утверждать, что Духъ есть тварь. Если бы Онъ былъ тварію, то не былъ бы ирисоединенъ къ Троицъ; потому что вся Троица есть единый Богъ. И достаточно знать, что Духъне тварь и не сопричисляется къ тварямъ; потому. что къ Троицъ не примъшивается ничто чуждое, напротивъ того, Она нераздъльна и сана Себъ подобна. Сего достаточно для върующихъ. До сего простирается въ людяхъ въдъніе; адтсь предваъ того, что Херувимы закрываютъ крилами. А ито домогается и хочеть изследовать наче сего; тоть протнентся сказавыему: не мудрися излише, да не когда изуминися (Еккл. 7, 17.). Что предано върв, то прилично постигать не человаческою мудростио, но слуховъ въры. Ибо какое слово возможетъ достойнымъ образомъ объяснить то, что выше естества сотвореннаго? Или, каной вообще слухъ можетъ пріять то, ихже не льть есть человъком ви слышати, ни глаголоти? Такъ выразился Павелъ даже о томъ, что слышалъ онъ (2 Кор. 12, 4.); о самомъ же Богь сказаль: не изследовани путів Его. Кто

бо разуми умя Гостодень? Ими кию совитинка Ему бысть (Рим. 11, 34.)? Авраать не предавался пытеливости, не предлагаль вопросовъ Глаголющему, но върова, и вминисл ему ва правду (Евр. 3, 51). За сіе и Моусей названъ върныма слугою (Бан. 15, 6.).

Если же мудрствующе по-аріански, поелику въ злохудожную душу ихъ не внидетъ премудрость, не могутъ постигнуть умемъ и върою учения о нераздъльной и святой Тронцъ; то пусть не перетолковываютъ ради сего самой истины, и чего не могутъ сами понять, не говорять о томъ, что сіе м невозможно. Еретики впадають въ великую несообразность, не умъя понять, почему Святая Троица вераздъльна, аріане ставять Сына заодно съ тварію, а сіп обратные и Духа сопричисляють къ тварямъ. Но имъ надлежало, или, пепонимая вовсе молчать, п однимъ Сына, а другимъ Духа, не присоединять къ тварямъ, пли познать написанное, и Сына соединять ео Отцемъ, а Духа не отдълять отв Сына, чтобы соблюдалась и нераздъльность и истинчая единоестественность Святыя Тронцы. Научившись сему, надлежало имъ не быть дерзкими, и не спрашивать съ сомнишемъ, какъ это бываетъ, чтобы, ссли вопрошаемый затруднится отвътомъ, не обратилось это для нихъ въ поводъ къ злоумио. Ибо всякому сотворенному существу, а тъмъ паче намъ людямъ, невозможно изречь что-либо достойное о неизреченномъ. Еще же болве дерзости, чего не въ состояній мы выразить, о томъ придумывать новыя реченія, кромъ употребляемых въ Писанін. Притомъ, безумно такое предпріятіе и въ томъ, кто спраши-

ваеть, и въ томъ, кто замыйляеть отвъчать. даже и того, кто предлагаеть подобные вопросы о вещахъ сотворенныхъ, нельзя признать имъющимъ здравый смыслъ. Или пусть сін, разсуждающіе обо всемъ свободно, осмълятся отвътить, какъ составилось небо, изъ какого оно вещества, какое его смълненіе, или какъ составилось солине и каждая изъ звъздъ? Что же удивительнаго, если безразсудство здравый смыслъ. Или пусть сін, разсуждающіе обо ихъ обличается тъмъ, что выше ихъ, когда не удобопознаваемы для нихъ и природа долу растущихъ здъсь деревъ, и составъ водъ, и образование и строеніе животныхъ? Конечно, не объяснять они сего, когда и Соломонъ, паче всъхъ причастившійся мудрости, усматривая, что человъку невозможно доискаться сего, сказаль: всякій выкь даль есть вы сердца ихъ, яко да не обрящеть человъкъ сотворенія, еже сотвори Богь от начала и даже до конца (Еккл. 3, 11.). Ужели же, поелику не могутъ доискаться сего, то признають, что сего и нътъ? Конечно, признають они это, имъя растлънный умъ. А поэтому, иный справедливо имъ скажетъ: почему же вы, безсмысленные и на все дерзновенные, не перестаете предаваться пытливости о Святой Троицв, и не увъруете паче, яко есть, цивя въ семъ учителемъ Апостола, который говоритъ: прежде же всего въровати подобаеть Богу, яко есть, и взыскающими Его мадовоздатель бываеть (Евр. 11, 6.)? Не сказаль онь, какъ есть, а только, яко есть. Но если и сіе не пристыждаетъ ихъ, то пусть скажутъ: какъ есть Отецъ, чтобы такимъ образомъ узнать, какъ есть и Слово Его. Но на это скажуть: ни съ чъмъ несообразно -- спрашивать такъ объ Отцъ». Поэтому, пусть же слышатъ, что ни съ чъмъ несообразно спращивать такъ и о Словъ Его.

Итакъ, доелику таковое предпріятіе и излишне н исполнено совершеннаго безумія; то пусть никто уже не предлагаетъ подобныхъ вопросовъ, а изучаетъ только сказавное въ Писаніяхъ, потому что представленныя тамъ въ объяснение сего уподобления достаточны и удовлетворительны. Такъ, Отенъ нарицается источникомъ и свътомъ. Ибо сказано: Мене оставиша источника воды живы :(Гер. 2, 13.), и у Варуха: что есть Исраплю? Что яко еси ни земли вражіи? Оставиль еси источника премудрости (Вар. 3, 10. 12.). И, по Іоаннову слову, Бого нашъ свът есть (1 Іоан. 1, 5.). Сынъ же въ отношеніи къ источнику именуется ръкою: ртька Божія наполнися водь (Пс. 64, 10.), а въ отношенін къ евъту, сіяніемъ, какъ говоритъ Павелъ: Иже сый сіяніе славы и образь упостаси Его (Евр. 1, 3.). А поелику Отецъ есть свътъ, и Сынъ-сіяніе Его (намъ особенно нельностно неоднократно повторять о семъ одно и тоже); то и въ Сынъ можно усматривать Духа, Которымъ просвъщаемся. Ибо сказано: да дасть вамь Духа премудрости и откровенія, вы познаніи Его: просвъщенна очеса сердца (Евр. 1, 17. 18.). Когда же просвъщаемся Духомъ, тогда просвъщаетъ насъ Имъ Христосъ. Ибо сказано: бъ свът в истинный, иже просвъщает всякаго человъка, грядущаго въ міръ (Іоан. 1, 9.). И еще, поелику Отецъ есть источникъ, а Сынъ нарицается ръкою, то о насъ говорится, что піемъ Духа. 1160 написано: вси единъм Духом напоихомся (1 Кор. 12, 13.). Напоеваемые же Духомъ, піемъ мы Хри-

ста. Пілху бо от духовнаго повлюдующаго камене. Камень же бы Христовь (1 Кор. 10, 4.). И виде, поелину Христосъ есть истиный Сынъ; то мы, пріявъ Духа, всыновляемся. Не прілете бо, сназако, дужи реботы паки въ болень; но пріяств Дужа сыприоложенія (Рпч. 8, 15.). А всывовляемые Духомъ, какъ очевидно, о Христъ именуемся чадами Божінти. Елицы же прілша Его, даде им область чадомь Божинь быти (Іоан. 1, 12.). Потомъ, поелику Отецъ, какъ говоритъ Павелъ, есть единый премудрый (1 Тим. 1, 17.); то Сынъ есть премун дрость Его: ибо Христост Божія сила и Божія премудрость (1 Кор. 1, 24.). Поелику же Сыргь есть премудрость; то мы, пріявъ Духа премудрости, имъемъ въ себъ Сына, и о Немъ: дългенся пудрыми. Такъ, во псалив ето сорокъ пятомъ написано: Господь рышить окованных, Господь умудряеть слыпцы (Пс. 145, 7.). И поелину модается намы Духъз ибо Спаситель сказань: пріимите Дуже Свять (Іоан. 20, 22.); то въ насъ самъ Богъ. Такъ написаль Іоаннъ: аще друга друга любимь, Богь вы насы пребываеть. О семь разумнемь, яко въ Немь пребываемь, и Той вы насы, яко оты Духа Своего даль всть намь (Іоан. 4, 13.). А ноемину Богь въ насъ, то въ насъ и Сынъ, какъ говоритъ самъ Сынъ: пріндема Азъ и Отецъ, и обитель у него сотворимь (Іоак. 14, 23.). Потомъ, поелику Сынъ есть жизнь; ибо говорить: Азь есль животь (Іоан. 14, 6.); то говорится о насъ, что оживотверменся Духомъ. Ибо сказано: Воздвигій Христа Інсуса изг мертвыхх, оживотворить и мертвенная тълеса ваша живущимя Духома Его ва васа (Рим. 8, 11.). И поелику ожи-

вотворяемся Духомъ; то говорится, что живетъ въ насъ самъ Христосъ. Ибо сказано: Христови срасияхся: живу не ктому изг, но живет во мнъ Христост (Гал. 2, 20.). И еще, какъ Сынъ наименовалъ Отца творящимъ тъ дъла, какія Онъ творилъ; ибо говорить: Отець во Мнль пребываяй, Той творить дъла. Въруйте Мнъ, яко Азь во Отиъ, и Отець во Мнъ: аще ли же ни, за та дъла въру имите Ми (Іоан. 14, 11.): такъ Павелъ, если творилъ что силою Духа, то именовалъ сіе Христовыми дълами. Не смъю бо глаголати что, ихже не содъя Христосъ мною, въ послушание языковъ, словомь и дъломь, въ силь знаменій и чудесь, силою Духа Святаго (Рим. 15, 18, 19.). При таковомъ же союзъ и при таковомъ единствъ во Святой Троицъ, кто станетъ отделять, или Сына отъ Отца, или Духа отъ Сына, и отъ самого Отца? Или, кто такъ дерзокъ, чтобы называть Троицу неподобною и вноестественною въ-отношени къ Себъ самой, или Сына иносущнымъ со Отцемъ, или Духа чуждымъ Сыну?

Но иный изъ допытывающихся спроситъ еще: «какъ сіе возможно? Почему, когда въ насъ Духъ, говорится, что въ насъ Сынъ; и когда въ насъ Сынъ, говорится, что въ насъ Отецъ? Или почему, гдъ всецълая Троица, тамъ означается Она Единымъ? Или почему, когда въ насъ Единый, говорится, что въ насъ Троица»? Пусть же спрашивающій отдълитъ сперва сіяніе отъ свъта, или премудрость отъ премудраго; или пусть скажетъ: какъ сіе возможно? Если же не въ-силахъ онъ сказать сего, то тъмъ наче развъ бъснующимся свойственна дерзость Т. ХХІ.

предлагать подобные вопросы о Богв, потому что, по сказанному, учение о Божествъ преподается не въ умственныхъ доводахъ, но при посредствъ въры и благоговъйно благочестнаго помысла. Если Павелъ и о спасительномъ крестъ проновъдовалъ не въ премудрости слова (1 Кор. 1, 17.), но въ явлении Духа и силы (2, 4.), а въ раю слышалъ неизреченныя глаголы, ихже не лыть есть человъку глаголати (1 Кор. 12, 4); то можетъ ли кто разсуждать о самой Святой Троицъ?

Впрочемъ, такому недоумънно можно предварительно върою, а потомъ сказанными выше уподобленіями, и именно: образъ, сілніе, источникъ, ръка, упостась, начертаніе (харажтор). Ибо какъ Сынъ пребываетъ въ собственномъ Своемъ образъвъ Духъ; такъ и Отецъ-въ Сынъ. И божественное Писаніе, устраняя невозможность истолковать словомъ и даже постигнуть мыслію, даетъ намъ таковыя уподобленія, чтобы, по причинь невърія дерзновенныхъ, можно было сказать просто и сказать безопасно, представить самымъ дозволеннымъ образомъ и увъровать, что единое есть освящение, совершаемое отъ Отца чрезъ Сына въ Духъ Святомъ. Ибо, какъ Сынъ единороденъ; такъ и Духъ, подаваемый и посылаемый Сыномъ, есть единъ. Не многіе посылаются Духи; и посылаемый Духъ не одинъ изъ многихъ, но единственъ. Поелику единъ Сынъ, едино живое Слово; то надлежитъ, чтобы совершенная, полная, освящающая и просвъщающая, живая дъйственность Его, была едина, единъ быль Даръ, Который сказуется исходящимъ отъ Отца; потому что Опъ возсілваетъ, посылается п

преподается Словомъ, а Слово мы исповъдуемъ произшедшимъ отъ Отца. И дъйствительно, какъ Сынъ посылается Отцемъ; ибо сказано: тако возлюби Богь мірь, яко и Сына Своего Единороднаго послаль есть (Іоан. 3, 18.): такъ Духа посылаетъ Сынъ; ибо говоритъ: аще Азъ иду, послю Утвинтеля (Іоан. 16, 7.). И какъ Сынъ прославляетъ Отца, говоря: Отче, Азъ прославих Тя (Іоан. 17, 4.); такъ Духъ прославляеть Сына; нбо сказано: Онг Мя прославить (Іоан. 16, 14.). Какъ Сынъ говоритъ: яже слышахъ отъ Отца, сія глаголю съ мірть (Іоан. 8, 26.): такъ Духъ отъ Сына пріемлеть; ибо сказано: оть Моего пріиметь, и возвъстить вамь (Іоан. 16, 14.). Какъ Сынъ пришель во имя Отда; такъ о Духъ говорить Сынъ: Духь Святый, Егоже послеть Отець во имя Мое (Ioaн. 14, 26.).

Поелику же у Духа съ Сыномъ и сила и естество таковы же, каковы у Сына со Отцемъ; то называющій Духа тварію не ту же ли самую мысль по необходимости будетъ имъть и о Сынъ? Ибо, если Духъ Сына есть тварь; то еретикамъ слъдуетъ утверждать, что и Слово Отчее есть тварь. Такъ думали аріане, и впали въ Каіафино іудейство. Если же тъ, которые утверждаютъ подобное о Духъ, не присвояютъ себъ Аріева образа мыслей; то пусть избъгаютъ они и Аріевыхъ реченій, и не нечествуютъ въ ученіи о Духъ. Какъ Сынъ, Который во Отцъ, и въ Которомъ Отецъ, не есть тварь, но собственъ Отчей сущности (а вы говорите о себъ, чго утверждаете тоже самое): такъ и Духа, Который въ Сынъ, и въ Которомъ Сынъ,

непозволительно причислять къ тварямъ, и отдълять отъ Слова, Троицу же представлять несовершенною.

Посему, что касается до изреченій Пророческаго и Апостольскаго, смыслъ которыхъ извратили сій обратные, и тъмъ сами себя ввели въ обманъ; то оными изреченіями достаточно изобличается невъжественная хула сихъ еретиковъ. Разсмотримъ же, наконецъ, одно за другимъ и другія изреченія въбожественныхъ Писаніяхъ о Духъ Святомъ, и какъ искусные торжники разсудимъ, имъетъ ли Духъ что-либо свойственное тварямъ, или Онъ собственъ Богу, почему бы намъ наименовать Духа или тварію, или инымъ отъ тварей и собственнымъ Божеству въ Тронцъ и Единымъ въ семъ божествъ? Въ такомъ случать и еретики устыдятся, можетъ быть, узнавъ, сколько несогласны съ божественнымъ словомъ изобрътенныя ими хульныя реченія.

Твари произошли изъ ничего, имъя начало бытія; ибо въ началь сотвори Богь небо и землю, и вея, яже въ нихъ (Пс. 145, 6.). О Духъ же Святомъ говорится, что Онъ отъ Бога. Ибо сказано: никто же въсть, яже въ человъцъ, точно духъ человъка живущій въ немъ: такожде и Божія никто же въсть, точно Духъ Божій. Мы же не духа міра пріяхомъ, но Духа, Иже отъ Бога (1 Кор. 2, 11. 12.). Какое же, по словать симъ, сродство у Духа съ тваряти? Тварей не было, по Богъ есть Сый, отъ Него и Духъ. Л что отъ Бога (а), то не изъ ничего, то не тварь; иначе,

<sup>(</sup>а) То-есть: изъ существа Божія.

по словамъ ихъ, и Тотъ, отъ Кого Духъ, долженъ быть признанъ тварио. Кто же потерпитъ таковыхъ безумныхъ, которые также говорятъ въ сердцъ своемъ: насть Богъ? Ежели, какъ никто не знаетъ того, что въ человъкъ, такъ никто не знаетъ и Божія, кромъ Духа, Который въ Богъ; то не хульно ли утверждать, что сущій въ Богъ Духъ, испытующій глубины Божіи, есть тварь? Утверждающій это научится изъ сего утверждать еще, что и духъ человъка есть внъ самого человъка, и сущее въ Богъ Слово есть тварь.

И еще, Духъ есть, и именуется, Духъ святыни и обновленія. Ибо Павелъ пишетъ: нареченнъмъ Сынъ Божін въ силъ, по Духу святыни, изъ воскресенія отъ мертвыхъ Іисуса. Христа, Господа нашего. И еще говорить: но освящистеся, но оправдистеся, именемь Господа нашего Іисуса Христа, и Духомъ Бога нашего (1 Кор. 6, 11.). И пиша къ Титу, сказалъ: егда же благодать и человъколюбіе явися Спаса нашего Бога, не от дълг праведных, ихже сотворихомь мы, но по своей Его милости, спасе насъ, банею пакибитія и обновленія Духа Святаго, Егоже излія на наст обильно, Інсусь Христомь Спасителемь нашимь, да оправдившеся благодатію Его, наслъдницы будемь по упованію жизни впиныя (Тит. 3, 4-7.). А твари освящаются и обновляются: Послеши Духа Твоего и созиждутся, и обновиши лице земли (Пс. 103, 30.). И Павелъ говоритъ: не возможно бо просвъшенных единою, и вкусивших Дара небеснаго и причастниковь бывшихь Духа Святаго (Евр. 6, 4.). Посему, Кто не освящается отъ другаго, не есть причастникъ святыви, но Самъ дълаетъ причастниками, и Къмъ освящаются всъ твари, Тотъ можетъ ли быть единымъ изъ всъхъ, и
собственностио причастниковъ Своихъ? Утверждающимъ сіе необходимо сказать, что и Сынъ, Которымъ все приведено въ бытіе, есть одинъ изъ
всъхъ.

Духъ вменуется животворящимъ; ибо сказано: Вовдвигій Христа изъ мертвых оживотворить и мертвенная тълеса ваша, живущимъ Духомъ Его въ васъ. Какъ Господь есть источная жизнь, и, по изреченію Петрову, начальнико жизни (Дъян. 3, 15.); такъ самъ же Господь сказалъ: вода, юже Азъ дамь ему, будеть вы немь источникь воды текущія въ животь въчный (Іоан. 4, 14.). Сіе же рече о Дусть. Егоже хотяху пріимати върующій въ Него (7, 39.). Твари же, какъ сказано, оживотворяются Духомъ. А Кто не есть причастникъ жизни, но Самъ дълаетъ причастниками и оживотворяетъ твари, Тотъ имъетъ ли какое сродство съ сотвореннымъ? Или, вообще, можетъ ли принадлежать къ тварямъ, которыя въ Неиъ оживотворяются Словомъ?

Духъ именуется помазаніемъ и есть печать. Ибо Іоаннъ пишетъ: и вы еже помазаніе пріясте от Него, вт васт пребываетт, и не требуете, да кто учитт вы: но яко то само помазаніе, Духъ Его, учитт вы о всемт (1 Іоан. 2, 27.). У Пророка же Исаін написано: Духъ Господень на Мнъ, Егоже ради помаза Мя (Иса. 61, 1.). И Павелъ говоритъ: вт Немже и въровавше знаменастеся въ день избавленія (Еф. 1, 13. 4, 30.). Но твари

симъ Духомъ запечата вваются, помазуются и о всемъ научаены. Если же Духъ есть помазаніе и нечать, если Слово Имъ все помазуеть и печатлветъ; то какое подобіе и свойство у помазація ц печати съ вомазуемыми и печатлъемыми? Слъдовательно, и въ этомъ отношении Духъ не въ числъ вськъ. Ибо и печать не отъ печатлъемыхъ, и помазаніе не отъ помазуемыхъ. Напротивъ того,  $\mathcal{A}$ ухъ собственъ поназующему и запечативнающему Слову; потому что помазаніе имъетъ благоуханіе и дохновение Помазующаго, и помазуемые, причастившись Его, говорять: Христово благоуханіе еслы (2 Кор. 2, 15.). Печать же пиветь образь печатавющаго Христа, и запечатавнные двааются причастниками сего образа, сами преобразуясь по оному, какъ говоритъ Апостолъ: чадца мол, ими же паки больвную, дондеже вообразится Христось въ васъ (Гал. 4, 15.). И мы, запечатлънные такимъ образомъ, справедливо дълаемся и причастниками Божественного естества, какъ сказалъ Петръ (2 Петр. 1, 4.). Такъ вся тварь дълается причастною Слова въ Духъ. И ради Духа всъ именуемся причастниками Божінми. Ибо сказано: не въсте ли, яко жрамь Божій есте, и Духь Божій живеть вась? Аще кто храмь Божій растлить, растлить сего Богь; храмь бо Божій свять есть, иже есте вы (1 Кор. 3, 16. 17.). А если бы Духъ Святый быль тварь, то намъ невозможно было бы пріобщиться Бога; но сочетавались бы мы съ тварію и содълывались бы чуждыми Божественнаго естества, какъ нимало его не причастные. Теперь же, когда именуемся причастниками Христовыми и причастниками Божінии, доказывается спить, что помазаніе въ насъ и печать отъ естества не вещей сотворенныхъ, но самого Сына, Который сущимъ въ Немъ Духомъ сочетаваетъ насъ со Отцемъ. Ибо, какъ сказано выше, сему научая Іоаннъ, написалъ: о семъ разумпъемъ, яко въ Богъ пребываемъ и Той въ насъ, яко отъ Духа Своего далъ есть намъ (1 Іоан. 4, 15.). Если же чрезъ пріобщеніе Духа дълаемся причастниками Божественнаго естества; то безумствуетъ, кто утверждаетъ, что Духъ—естества тварнаго, а не Божіл. Даже тъ, въ комъ пребываетъ Духъ, обожаются Духомъ. А если Духъ творитъ богами; то нътъ сомнънія, что естество Его есть естество Божіе.

Въ сто третьемъ псалиъ, какъ говорили мы и выше, еще яснъе сказано въ опровержение сей ереси: отымеши духь ихь, и изчезнуть, и въ персть свою возвратятся: послеши Духа Твоего, и созиждүтся, и обновиши лице земли (Пс. 103, 29.). И Павелъ пишетъ къ Титу: банею пакибытія, и обновленія Духа Святаго, Егоже излія на насъ обильно, Іисусь Христомь (Тит. 3, 5.). Если же Отецъ творитъ и обновляетъ все Словомъ въ Духъ Святомъ; то какое подобіе или сродство у Творящаго съ тварями? Или вообще, какъ можетъ быть тварію Тотъ, въ Комъ все созидается? Ибо за таковою хулою следуеть и другая хула на Сына; кто утверждаетъ, что Духъ-тварь, тому слъдуетъ сказать также, что тварь и Сынъ, Которымъ зиждется.

Духъ есть и писнуется образъ Сына. Ихже во предувъдъ, тъхъ и предустави сообразныхъ быти

образу Сыпа Своего (Рим. 8, 29.). Поэтому, какъ скоро и еретики исповъдуютъ, что Сынъ—не тварь; не можетъ быть тварно и образъ Сына. Ибо каковъ образъ, такимъ необходимо быть и тому, чей онъ образъ. Посему, справедливо и прилично исповъдуется, что Слово, какъ образъ Отца, естъ не тварь. Но кто сопричисляетъ къ тварямъ Духа, тотъ, конечно, сопричислитъ къ пимъ и Сына, своею хулою на образъ Сына хуля въ Сынъ и Отца.

Итакъ, Духъ-иное отъ тварей, и доказано, что Онъ всего болъе собственъ Сыну, и не чуждъ Богу. И этотъ мудрый вопросъ ихъ: ежели Духъ отъ Бога, почему не именуется Онъ Сыномъ? какъ выше уже оказался безразсуднымъ и дерзкимъ, такъ и теперь оказывается совершенно такимъ же. Ибо, хотя въ Писаніяхъ Духъ названъ не Сыномъ, но Духомъ Божінмъ; однакоже сказуется, что Онъ, какъ написалъ Апостолъ, въ самомъ Богъ и отъ самого Бога (1 Кор. 2, 11. 12.). Если же Сынъ, какъ сущій отъ Отца, собственъ Отчей сущности; то и Духу, Который, какъ сказуется, отъ Отца, необходимо быть по сущности собственвымъ Сыну. И дъйствительно, поелику Господь есть Сынъ, то и самый Духъ именуется Духомъ сыноположенія. И еще, поелику Сынъ есть премудрость и истина; то и о Духъ написано, что Онъ-Духъ премудрости и истины (Иса. 11, 2.). И также, какъ Сынъ есть сила Божія и Господь славы; такъ и Духъ именуется Духомъ силы и Духомъ славы. Каждое изъ сихъ именованій употребляется Писаніемъ. Павелъ пишетъ къ Кориноянапъ: аще бо быша разумпьли, не быша Господа славы распяли (1 Кор. 2, 8.); и въ другихъ Посланіяхъ: не прілсте духа работы паки въ болзны: но пріясте Духа сыноположенія (Рин. 8, 15.); н еще: посла Богь Духа Сына Свосго въ сердца ваша, вопіюща: Авва Отче (Гал. 4, 6.). И Петръ написаль: аще укорлеми бываете о имени Христовь, блажени есте: яко славы и силы и Божій Духь на вись почиваеть (1 Петр. 4, 14.), Господь же сказаль, что Духъ есть Духь истины и Утпшитель (Іоан. 14, 16. 17.). Симъ доказывается, что въ Немъ Троица совершенна. Поэтому, въ Дукв Слово сподобляетъ славы тварь, обожая и всыновляя, приводить ее ко Отцу. Л Кто тварь сочетаваетъ съ Словомъ, Тотъ самъ не можетъ быть изъ числа тварей. И Кто всыновляетъ тваръ, Тотъ не можетъ быть чуждъ Сыну. Иначе, необходимо будетъ пскать инаго Духа, въ которомъ бы и Дукъ сочетавался съ Словонъ. Но сіе неумъстно. Итакъ, Духъ не въ числъ существъ созданныхъ, но Онъ собственъ Отчему естеству. Въ Немъ и Слово обожаетъ существа созданныя. А въ Комъ пріемлетъ обоженіе тварь, Тотъ не можетъ быть внъ Отчаго Божества.

Еще и изъ слъдующаго можно видъть, что Духъ выше твари, и что, сколько инаковъ Онъ съ естествомъ существъ созданныхъ, столько собственъ Божестку.

Духъ Святый непреложенъ и неизмъняемъ. Ибо сказано: Духъ Святый отбъжить наказанія летива, и отымется от помышленій неразумныхъ

(Прем. 1, 5.). И Петръ говоритъ: въ неистальніи кроткаго и молчаливаго Духа (1 Петр. 3, 4.). И еще въ книгъ Премудрости сказано: петлънный бо Духь Твой есть во встав (Прем. 12, 1.). И если никто же высть Божія, точію Духь Божій, сущій въ Богь (1 Кор. 2, 11.); а у Бога, какъ сказалъ Іаковъ, нъсть премъненіе, или преложенія стънь (Іак. 1, 17.); то Духъ Святый, сущій въ Богь, несомивню непреложень, непремвнень, неистлъненъ. Естество же существъ, приведенныхъ въ бытіе и сотворенныхъ, превратно, какъ существующее внъ Божіей сущности, и составившееся изъ ничего. Ибо сказано: всяка человъка ложь (IIc. 115, 2.); н: вси согръшиша и лишени суть, славы Божія (Рим. 3, 23.). Ангелы же не соблюдшіл своего начальства, и оставлиын свое жилище, на судъ великаго дне, узами въчными, подъ мракомъ соблюде (Іуд. 6.). И въ книгъ Іова сказано: аще Святымъ Ангеломъ не въруеть, и во Ангелахъ Своих стропотно что усмотръ (Іов. 4, 18.); звъзды же не чисты сүть предъ Нимъ (25, 5.). А Павелъ пишетъ: не въсте ли, яко Ангеловъ судити имамы, а не точію житейских (1 Кор. 6, 3.)? Лаже слышали мы, что діаволь, находясь среди Херувимовъ, и бывъ отпечатлъніемъ подобія, палъ съ неба, какъ молнія. Если же таково естество тварей, и такъ написано объ Ангелахъ; Духъ же всегда единъ и тотже, неизмъненъ, имъетъ непреложность Сына, и одинъ только съ Нимъ всегда непреложенъ; то какое подобіе у Непреложнаго съ существами превратными. Явно, что Духъ — не тварь, и вовсе не ангельской Онъ сущности, потому что Ангелы превратны. А Духъ есть образъ Слова и собственъ Отцу.

И еще Духъ Господень наполняетъ вселенную; ибо такъ воспъваетъ Давидъ: камо пойду отъ Духа Твоего (Пс. 138, 7.)? Также въ книгь Премудрости написано: петлънный бо Духь Твой есть во вська (Прем. 12, 1.). Всъ же созданныя существа пребывають въ удъленныхъ имъ мъстахъ: солнце, луна и звъзды-на тверди, облака - въ воздухъ; и людямъ постави предълы языковь (Втор 32, 8.), и Ангелы посылаются на служение, какъ написано въ книгъ Іова: и пріндоша Ангели предстати предъ Господемь (Іов. 1, 6.). И сонь виде патріархъ Іаковъ, и се льствица утверждена на земли, елже глава досязацие до пебесе: и Ангели Божін нисхождаху и восхождаху по ней (выт. 28, 12.). А если Духъ все наполняетъ и въ Словъ присущъ среди встхъ, Ангелы же умалены въ этомъ и присущи тамъ только, куда посылаются; то пътъ сомнънія, что Духъ не изъ числа созданныхъ; Онъ не Ангелъ, какъ утверждаете это вы, но выше естества ангельскаго.

А также и то, что Духъ Святый дълаетъ причастниками, а не Самъ есть причастникъ (намъ нелъностно—повторять одно и тоже), можно видъть и изъ слъдующаго. Сказано: невозможно бо просвъщенныхъ единою, и вкусившихъ Дара небеснаго и причастниковъ бывшихъ Духа Святаго, и добраго вкусившихъ Божія глагола (Евр. 6, 4. 5.). Ангелы же и иныя твари бываютъ причастниками самого Духа; а потому, могутъ и лишаться того, чего были причастны. Но Духъ всегда одинъ и тотже. Онъ не въ числъ причащающихся, но Его всъ причащаются. И если Онъ всегда есть одинъ и тотже и дълаетъ причастниками, твари же Его бываютъ причастны; то Духъ Святый—не Ангелъ и вообще не тварь, но собственъ Слову, и Духа, подаваемаго Словомъ, причащаются твари. Иначе, еретикамъ остается уже сказать, что тварь есть и Сынъ, Котораго всъ мы содълались причастниками въ Духъ.

И еще: Духъ Святый единъ; а тварей много. Ангеловъ тысящи тысящъ и тьмы темъ. Много свътилъ; много Престоловъ, Господствъ, Небесъ, Херувимовъ, Серафимовъ, Архангеловъ. И однимъ словомъ: твари не что-либо единое, но ихъ много, и онъ различны. Если же Духъ Святый единъ, а тварей много, и Ангеловъ много; то какое подобіе у Духа съ существами созданными? И само собою явно, что Духъ не изъ числа многихъ, и даже не Ангелъ, но единосущъ, лучше же сказатъ, собственъ единосущему Слову, собственъ и единосущенъ еди-иосущему Богу.

Такъ сіи одни, сами по себъ взятыя, сказуемыя о Святомъ Духъ показываютъ, что Онъ по естеству и по сущности не имъетъ ничего общаго съ тварями и имъ собственнаго, но инакокъ съ существами созданными, собственъ же, а не чуждъ, существу и Божеству Сына, и по тому же Божеству неотдълимъ отъ Святыя Троицы, чъмъ и постыждается нечувствіе сихъ еретиковъ. Впрочемъ сверхъ сего, посмотримъ еще на самое первоначальты вое преданіе, на ученіе п въру вселенской Церкви, въру, какую предалъ Господь, проповъдали Апо-

столы, соблюдали Отцы. Ибо на ней основана Церковь, и кто отпадаетъ отъ нея, тотъ не можетъ быть, и даже именоваться, христіаниномъ.

Итакъ, есть Святая и совершенная Троица, познаваемая во Отцъ и Сынъ и Святомъ Духъ, не имъющая ничего чуждаго или приданнаго отвив, не изъ Зиждителя и твари составляемая, но всецьло Творящая и Зиждительная. Она подобна самой Себъ, нераздъльна по естеству, и едино Ея дъйство. Ибо Отецъ творить все Словомъ въ Духъ Святомъ. Такъ соблюдается единство Святыя Троицы. Такъ прововъдуется въ Церкви единг Богг, Иже надъ встьми и чрезь встьхь и во встьхь ( Еф. 4, 6. ), надъ встьми, какъ Отецъ, начало и источникъ, чрезъ естьх, - Словомъ, во встьх же - въ Духъ Святомъ. Троица же, не по имени только выраженія, но въ самой истинъ и существенности, есть Тронца. Ибо какъ Отецъ есть Сый; такъ Сый есть и надъ всъми Богъ-Слово Его, и Духъ Святый нечуждъ бытія, но истинно существуеть и пребываетъ. И вселенская Церковь ничего не убавляетъ изъ сего мудрствованія, чтобы не впасть въ ученіе нынъшнихъ іудеевъ, подражающихъ Каіафь, и въ ученіе Савелліево, и не примышляетъ ничего большаго, чтобы не вринуться въ языческое многобожіе. А въ удостовъреніе, что такова въра Церкви, пусть дознають, что Господь, посылая Апостоловь, такое именно основаніе Церкви повелвлъ положить, говоря: шедше научите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа (Мато. 28, 19.); такъ и научили пошедшіе Апостолы, такова ихъ проповъдь во всей поднебесной Церкви.

Поелику же Церковь имветь такое основание ввры, то пусть еще еретики скажуть и дадуть намъ отвътъ: троиченъ ли, или двойственъ Богъ? Если двойственъ; то пусть Духъ сопричисленъ будетъ вами къ тварямъ. Но таковое ваше мудрованіе есть уже не о единомъ Богъ, Иже надъ встьми и чрезъ всьхо и во всьхо; отдъляя и отчуждая Духа отъ Божества, вы не имъете у себя сущаго во встыхъ. И тайноводство ваше, какое, по митнію вашему, совершаете такъ мудрствуя, совершается не всецъло въ Божество; потому что къ Божеству присоединяете тварь. И вы, какъ аріане и язычники, въ богословіе свое вводите тварь вижстъ съ Богомъ, Который сотворилъ ее Словомъ Своимъ. А послъ этого, какое же упованіе ваше? Или, кто сочетаетъ васъ съ Богомъ, когда имъете не Духа самого Бога, но духа твари? Какова же ваша дерзость и невнимательность - Отца и Слово Его низводите до тварей, и тварь опять уравниваете съ Богомъ! Ибо сіе самое дълаетс, представляя себъ Духа тварію, и вчиняя Его въ Троицу. Да и что означаетъ это ваше бъснование – умыслить такую неправду на Бога, будто бы не всъ Ангелы, или не всъ твари, но единый изъ нихъ сопричисляется къ Богу и къ Слову Его? Какъ-скоро Духъ есть Ангелъ и тварь и вчиненъ въ Троицу; то надлежало бы, по вашему, не одного Ангела, но и всъхъ сотворенныхъ Ангеловъ сопричислить къ Троицъ. Надлежало бы у васъ быть уже не Троицв, но неизчислимому нъкоему множеству въ Божествъ, чтобы и въ этомъ опять мничо совершаемое вами тайноводство, раздъляемое н здъсь и тамъ, содълалось нетвердымъ по разнообразію. Ибо таковы таннства у васъ и у аріанъ, разсуждающихъ вечестиво о Божествъ, и служащихъ твари паче создавшаго всяческая Бога.

Таковыя несообразности срътають васъ, въ слъдствіе допускаемой двойственности. А если Богъ троиченъ (что и дъйствительно), доказано же, что Онъ есть нераздъльная и не неподобная Себъ Троица; то необходимо, чтобы единая была и святость Троицы, и единая въчность Ея, и естество непреложное. Ибо, какъ преданная намъ въра въ Тронцу, есть единал, и она сочетаваетъ насъ съ Богомъ, а кто отъемлетъ что-либо отъ Тропцы, и крещается въ одно имя Отца, или въ одно имя Сына, или въ Отца и Сына безъ Духа, тотъ ничего не пріемлетъ, но и крещаемые, и кто мнитъ себя преподающимъ крещеніе, остаются тіци и непосвященны; потому тайноводство совершается во имя такъ и кто отдъляетъ Сына отъ Отца, или Духа низводить до тварей, тоть не имъеть ни Сына, ни Отца, но безбоженъ, хуже невърнаго, и скоръе все, только не христіанинъ. Какъ одно есть крещеніе, преподаваемое во Отца, Сына и Святаго Духа, и одна въра въ Тронцу, какъ сказалъ Апостолъ (Еф. 4, 5.); такъ Святая Троида, сама съ Собою тождественная и пребывающая въ единеніи, не имъетъ въ Себъ ничего созданнаго. Таково нераздъльное единство Тронцы, такова единая въ Нее въра.

Если же не такъ сіе по изобрътенному вами, обратные; но мечтаете вы, будто бы Духъ Святый есть тварь; то уже не одна у васъ въра, и не одно крещеніе, но два: одно во Отца и Сына, а другое въ Ангела, который есть тварь. И нътъ уже у васъ ничего надежнаго и истиннаго. Ибо какое общение у созданнаго и Зиждителя? Или, какое единство у дольнихъ тварей и у создавшаго ихъ Слова?

Въдая сіе, блаженный Павель не раздъляетъ, подобно вамъ, Троицу, но, научая единству Ея, написалъ Коринолнамъ о духовныхъ дарованіяхъ, и все возглавляетъ единымъ Богомъ Отцемъ, говоря: раздъленія же дарованій суть, а тойжде Aухs: и раздъленія дъйство суть, а тойжде есть Бого, дыйствуяй вся во встах (1 Кор. 12,4—6.). Ибо что. каждому раздъляетъ Духъ, то подается отъ Отца Словомъ; потому что все, принадлежащее Отцу, принадлежитъ и Сыну. Почему и Сыномъ подаваемое въ Духъ есть Отчее дарованіе. И когда въ васъ Духъ, тогда въ васъ же дающее Духа Слово, а въ Словъ и Отецъ. И такимъ образомъ, исполняется сказанное слово: пріидемь Азъ и Отецъ, и обитель у него сотворимь (Іоан. 14, 23.). Ибо глъ свътъ, тамъ и сіяніе; а гдъ сіяніе, тамъ его дъйственность и свътозарная благодать. И сему также научая, Павель написаль еще къ Коринолнамъ во второмъ Посланін, говоря: благодать Господа нашего Іисуса Христа, и любы Бога, и общение Святаго Духа со встьми вами (2 Кор. 13, 13.). Ибо подаваемая въ Троицъ благодать и даръ дается отъ Отца чрезъ Сына въ Духъ Святомъ; потому что, какъ благодать даруемал Сыномъ есть отъ Отца, такъ не можетъ быть общенія даянія въ насъ, развъ только въ Лухъ Святомъ. Его причастившись, имъемъ любовь Отца, и благодать Сына, и общение самого Духа. А потому, и симъ доказывается единая дъйственность Тронцы. Ибо Апостолъ означаетъ не то, что раз-T. XXI.

личны и отдвлены даянія каждаго Лица, но что даруемое подается въ Троицъ, все же сіе есть отъ единаго Бога.

Посему, если, Кто — не тварь, но соединенъ съ Сыномъ, какъ Сынъ соединенъ съ Отцемъ, спрославляется со Отцемъ и Сыномъ и познается Богомъ вмъсть съ Словомъ, и приводить въ дъйствіе все, что дълаетъ Отецъ чрезъ Сына, - Того назоветь кто-либо тварію; то нечестивое его ученіе не простирается ли прямо на самого Сына? Ибо ничто не приходить въ бытіе и не совершается иначе, накъ только чрезъ Сына въ Духъ. Сіе воспъвается и въ Псалмахъ: Словомъ Господнимъ небеса утвердишася, и Духомь усть Его вся сила ихь (Пс. 32, 6.). И въ сто сорокъ седьмомъ Псалмъ сказано: послеть Слово Свое, и истаеть я: дхнеть Духь Его. и потекуть воды (Пс. 147, 7.). Да и оправдались мы, какъ сказалъ Апостолъ, именемъ Господа нашего Іисуса Христа, и Духомь Бога нашего (1 Кор. 6, 11.). Ибо Духъ неотделенъ отъ Сына. И дъйствительно, когда Господь говоритъ: пріидемь Азъ и Отецъ, приходитъ и Духъ, вселяясь въ насъ не иначе, но такъ же, какъ вселяется и Сынъ; о чемъ пишетъ Павелъ къ Ефесянамъ: да дастъ вамъ по богатству славы Своея, силою утвердитися Духомъ Его во внутреннъмъ человъцъ вселитися Христу (Еф. 3, 16.). Когда же въ насъ Сынъ. тогда въ насъ и Отецъ; потому что Сынъ говоритъ: Азъ во Отирь, и Отець во Мить (Іоан. 14, 11.).

Посему-то, поелику Слово пребываеть въ Пророкахъ, то пророчествуютъ они въ самомъ Духъ Святомъ. Когда Писаніе говоритъ: и бысть олово Господне къ Пророку сему, тогда показывается тъмъ, что пророчествуетъ онъ въ Духъ Святолъ. 1160 у Захарін написано: обаче словеса Моя, и законы Моя пріемлете, елико Азъ заповъдаю въ Дуст Моемъ рабомь Моимь Пророкомь (Зах. 1, 6.); и нъсколько ниже, жалуясь на народъ, Богъ сказалъ: и сердце свое учинища непокориво не послушати закона Моего, и словест, яже посла Господь Вседержитель Духома Своима рукою Пророкова Его прежних (Зах. 7, 12.). И Петръ въ Дъяніяхъ сказалъ: мужіе братіе, подобаше скончатися Писанію, еже предрече Духь Святый (Дъян. 1, 16.). И Апостолы единогласно воскликнули такъ: Владыко, сотворивый небо и землю и море и вся, яже въ нихъ: Иже Духомъ Святымъ, усты отца нашего Давида отрока Твоего рекли еси (Дъян. 4, 21.). И Павелъ, бывъ въ Римъ, съ дерзновеніемъ сказалъ пришедшимъ къ нему іудеямъ: добргь Духъ Святый глагола Исаіемъ Пророкомъ ко отцемъ нашимъ (Дъян. 28, 25.); а къ Тимовею написалъ: Духъ же явственнъ глаголетъ, яко въ послъдняя времена отстүпятіг нъцыи от здравыя въры, внемлюще духовомъ лестимы (1 Тим. 4, 1.). Посему, когда сказуется, что въ комъ-либо пребываетъ Духъ, тогда разумъется, что въ немъ и Слово, дающее Духа. И по исполненін пророчества: излію отв Духа Моего на всяку плоть (Іонл. 2, 28.), Павелъ сказаль: подаяніемь Духа Іисусь Христова во мнъ (Филип. 1, 19.), а къ Кориноянамъ написалъ: искушенія ищете глаголющаго во мню Христа (2 Кор. 13, 3.). Если же глаголалъ въ немъ Христосъ; то явно, что глаголалъ въ немъ Духъ Христовъ. Ибо,

по сказанному въ Дълніяхъ, когда глаголалъ въ немъ Христосъ, сказалъ опъ также: и нынь се азъ связань Духомь, гряду во Іерусалимь, яже вы немь хотящая приключитися мнъ не въдый, точію яко Духь Святый по вся грады свидътельствуеть мнь, глаголя, яко узы мене и скорби ждуть (Дъян. 20, 22. 23.). Посему, если Святые говорять: сія глаголеть Господь; то говорять не иначе, какъ въ Духъ Святомъ, и говоря въ Духъ, говорятъ во Христъ. Если и Агавъ сказалъ въ Дъяніяхъ: тако глаголеть Аухь Святый (Дъян. 21, 11.), то не иначе, какъ но причинъ бывшаго къ нему слова, Духъ подавалъ силу въщать въ Духъ и засвидътельствовать, что ожидаетъ Павла въ Герусалимъ. И дъйствительно, когда опять Духъ свидътельствовалъ Павлу, тогда глаголалъ въ немъ самъ Христосъ, такъ что свидътельство, бывшее отъ Духа, было Христовымъ.

Такъ, когда и на Святую Дъву Марію снишло Слово, тогда снишелъ и Духъ, и Слово въ Духъ образовало и счинило Себъ тъло, желая сочетать Собою и принести ко Отцу тварь, и въ томъ примирити всяческая, умиротворивъ и небесная и земная (Кол. 1, 20.).

Итакъ, божественными Писаніями согласно свидътельствуется, что Духъ Святый—не тварь, но собственъ Слову и Отчему Божеству. Ибо такимъ образомъ, ученіе святыхъ сводится въ ученіе о Святой нераздъльной Троицъ. И это есть единая въра вселенской Церкви. Неразумное же баснотворство сихъ обратныхъ разногласитъ съ Писаніями, согласуется же съ неразуміемъ аріанъ; и имъ естественно такъ лицемърить для обольщенія простодушныхъ. Но благодареніе Господу, что они, какъ пишешь, не утаились, прикрывая себя симъ лицемърнымъ прекословіемъ аріанамъ. Ибо и имъ стали ненавистны, потому что одного Духа, а не вмъстъ и Слово, именуютъ тварію, и всъми преданы осужденію, какъ подлинно духоборствующіе и вскоръ дълающіеся паки мертвыми, потому что лишены и не имъютъ въ себъ Духа. По слову блаженнаго Апостола, они, какъ люди душевные, не могли пріять, яже Духа Божія, зане духовнъ востязуются (1 Кор. 2, 14.). Но мудрствующіе согласно съ истиною востязують вся, сами же ни отв единаго востязуются, имъя въ себъ Господа, Который въ Духъ даетъ откровеніе о Себъ, и объ Отцъ Своемъ.

А я, живя въ пустынъ, и не заботясь, что будуть смъяться слабости и недостаточности въ изложенін доводовъ, написаль это вкратць, по причинь безстыдства уклонившихся отъ истины, и посылаю твоему благоговънію, усердно прося, чтобы ты, читая сіе, одно исправилъ, а что сказано слабо, въ томъ извинилъ. Ибо изложилъ я сіе согласно съ преданною намъ отъ Отцевъ Апостольского върою; ничего не примысливъ отвиъ, но чему научился, то и начерталъ, согласно съ Святыми Писаніями; потому что и это согласуется съ приведенными выше въ доказательство мъстами Святыхъ Писаній, и не отвиъ примышлено, но самъ Господь Інсусъ Христосъ такъ словомъ Своимъ училъ Самарянку, а чрезъ нее и насъ, о совершенствъ, нераздъльномъ и единомъ Божествъ Святыя Троицы. Сама Истина свидътельствуетъ, говоря Самарянкъ: жено, въру Ми ими, яко грядеть чась и нынь есть, сгда

истинни поклонницы поклонятся Отцу Духомь и Истиною: ибо Отець таковых ищеть покланяющихся Ему. Духъ есть Богь: и иже кланяется Ему, Духомь и Истиною достоить кланятися (Іоан. 4, 21. 23. 24.). А изъ сего видно, что поколику Истина есть самъ Сынъ, какъ самъ Онъ говоритъ: Азъ есмь истина (Іоан. 14, 6.), и Пропокъ Давидъ молился о Немъ, говоря: посли Свъть Твой и Истину Твою (Пс. 42, 3.); то истинные поклонники поклоняются Отцу, но поклоняются Ему Духомъ и Истиною, то-есть исповъдуя Сына и въ Немъ Духа, потому что Духъ неотлученъ отъ Сына, какъ Сынъ неотлученъ отъ Отца. Сама Истина свидътельствуетъ, говоря: послю вамъ Утьшителя, Духа истины, Иже от Отца исходить (loan. 15, 26.), Егоже мірь не можеть пріяти (14, 17.), то-есть, не могутъ пріять отридающіе, что Духъ отъ Отца въ Сынъ. Посему, въ подражаніе истиннымъ поклонникамъ, надлежитъ приступить къ Истинъ и исповъдать Ее. Если же и послъ сего не желають они научиться и не могуть уразуметь; то пусть, по крайней мъръ, прекратятъ хулы, и не раздъляютъ Тронцу, чтобы и саиниъ не быть отдъленными отъ жизни, пусть Духа Святаго не совричисляютъ къ тварямъ, чтобы, какъ тогдашніе фарисел творимое Духомъ приписывали весльзевулу, такъ и сін, отважившись на равную дерзость, и здісь и въ послъдствін, не потерпъли съ ними нещаднаго наказанія.

## КЪ ТОМУ ЖЕ ЕПИСКОПУ СЕРАПІОНУ.

## HOCJAHIE II-E

противь утверждающихь, что Сынь есть тварь.

Думалъ я, что написано мною мало, и винилъ себя, что по великой немощи не могъ написать, сколько возможно человъку сказать вопреки учащимъ нечестиво о Духъ Святомъ. Но нъкоторые изъ братіи, какъ пишешь, потребовали усъчь и это, чтобы имъ въ готовности и въ краткомъ видъ имъть у себя, чъмъ оправдаться предъ вопрошающими о нашей въръ, и чъмъ обличить нечествующихъ. Потому, сдълалъ я и сіе, твердо надъясь, что ты, имъя благую совъсть, если и не достаетъ чего въ написанномъ, восполнишь то самъ.

Аріане, заключась въ себя и не представляя себъ ничего инаго, такъ-какъ все это внъ ихъ, подобно саддукеямъ, по человъческимъ разсужденіямъ стали толковать и богодухновенное Писаніе. Посему слыша, что Сынъ есть Премудрость, Сіяніе и Слово Отчее, они обыкновенно возражаютъ на сіе: «какъ сіе возможно»? Какъ будто невозможно тому и быть, чего не могутъ они понять? Остается разсуждать имъ такимъ же образомъ и обо всемъ. Какъ могла

несуществовавшая нъкогда тварь прійдти въ бытіе? Или, какъ могъ изъ земной персти образоваться разумный человікъ? Или, какъ тлънное могло стать нетлъннымъ? Или, какъ земля оспована на моряхъ, и на ръкахъ уготовалъ 10 есть Богъ (Псал. 23, 2.)? И наконецъ, остается имъ сказать себъ самимъ: да ямы и піемъ, утръ бо умремъ (1 Кор. 15, 32.), чтобы съ истлъніемъ ихъ истлъло и безуміе ихъ ереси.

Таковое мудрованіе аріанъ смертно и тлънно; слово же истины, которое и имъ прилично было бы уразумъть, есть таково: ежели Богъ есть источникъ, свътъ и Отецъ; то непозволительно сказать, что источникъ сухъ, свътъ безъ сіянія, Отецъ безъ Слова; иначе, Богъ будетъ непремудръ, несловесенъ, несвътозаренъ. Итакъ, поелику Отецъ въченъ, то необходимо быть и въчному Сыну. Ибо, что ни уразумъемъ во Отцъ, то безъ сомнънія есть и въ Сынъ, какъ говоритъ самъ Господь: вся, елика имать Отець, Моя суть (Іоан. 16, 15.), п все Мое принадлежитъ Отпу. Посему въченъ Отецъ, въченъ и Сынъ; потому что Имг и впъки сотворены (Евр. 1, 2.). Отецъ есть Сый; по необходимости и Сынъ есть Сый надъ встыми Бозъ, благословень во въки аминь, какъ сказалъ Павелъ (Рим. 9, 5.). Непозволительно — сказать о Сынъ; было, когда Онъ не былъ. Отецъ есть Вседержитель; Вседержитель есть и Сынъ; ибо говоритъ Іоаннъ: Сый, и Иже бъ, и грядый, Вседержитель (Апок. 1, 8.). Отецъ есть свътъ, и Сынъ есть Сіяніе и Свътъ истинный. Отецъ — истинный С Богъ, и Сынъ-истинный Богъ. Ибо такъ написалъ

Іоаннъ: да будемь во истиннымь въ Сыцть Его Іисусіь Христь, Сей есть истинный Богь и животь впаный (1 Іоан, 5, 20.). И вообще, изъ всего, что имъетъ Отецъ, нътъ ничего не принадлежащаго Сыну. Посему-то Сынъ во Отцъ и Отецъ въ Сынъ; ибо что принадлежитъ Отцу, то есть въ Сынъ, а также познается и во Отцъ. Такъ разумъется и сіе: Азъ и Отець едино есма (Іоан. 10, 30, потому что не иное во Отцъ, а иное въ Сынъ, но что во Отцъ, то есть и въ Сынъ. И поелику, что въ Сынъ видишь, видишь во Отцъ; то совершенно уразумъвается сказанное: выдльвый Мене, видть Отца (Іоан. 14, 9.). А всявдствіе доказаннаго теперь, злочестивъ, кто говоритъ, что Сынъ есть тварь. Ибо принужденъ будетъ наименовать тварію и источникъ, источающій тварь, т. е. ту Премудрость, — то Слово, въ Которомъ все, что есть во Отив.

Сверхъ сего, гнилость аріанской ереси можно видъть и изъ слъдующаго. Кому подобны мы, съ тъми имъемъ тождество и бываемъ единосущны. Такъ мы люди, подобны будучи другъ другу, и имъя другъ съ другомъ тождество, и единосущны между собою; ибо всъмъ свойственно одно и тоже: смертность, тлънность, превратность, происхожденіе изъ ничего. И Ангелы въ отношеніи къ себъ самимъ и всъ прочія существа также между собою единоестественны. Посему, пусть изслъдуютъ сім пытливые, есть ли какое подобіе у твари съ Сыномъ, или, могутъ ли они найдти въ тваряхъ, что есть въ Сынъ, почему бы отважиться имъ и Божіе Слово наименовать тварію. Но сіи, продерзливые на все и заблуждающіеся въ дълъ благочестія, не найдутъ ничего такого.

Ниодна тварь не есть Вседержитель и ниодна не обладается другою, каждая же принадлежить самому Богу. Небеса повъдають славу Божио (Псал. 18, 1.). Господня земля и исполнение ея (Псал. 23, 1.). Море видъ и побъже (Псал. 113, 3.). Всъ твари рабствевны Сотворшему ихъ, творять волю Его, повинуются повельніять Его. А Сынъ есть Вседержитель, какъ и Отецъ. Сіе написано и домазано.

А также въ тваряхъ ничто не непреложно по естеству. Ибо и изъ ангеловъ нъкоторые не соблюли чина своего, и звъзды не чисты суть предъ Нимъ (Іова 25, 5.); и діаволъ спалъ съ неба, и Адамъ преступилъ заповъдь, и все измъняемо. Но Сынъ непреложенъ и неизмъненъ, какъ и Отецъ. Сіе и Павелъ напомянулъ словами сто перваго псалъма, говоря: въ началь Ты Господи, землю основалъ еси, и дъла руку Твоею суть небеса: та погибнутъ, Ты же пребываеши: и вся, яко же риза, обетшаютъ, и яко одежду свіеши ихъ, и измънятся: Ты же тойжде еси, и лъта Твоя не оскудльють (Евр. 1, 10—12.); и еще говоритъ: Іисусъ Христосъ вчера и днесь, Той же и во въки (Евр. 13, 8.).

И еще, всего созданнаго не было, и оно пришло въ бытіе. Ибо землю, яко ничто же, сотвори (Псал. 40, 23.); и нарицающій не сущая яко сущая (Рим. 11, 17.). И все созданное есть произведеніе и тварь; потому и имъетъ начало бытія. Ибо въ началь сотвори Богъ небо и землю, и вся, яже

св пижь (Быт. 1, 1. Псал. 145, 6.); и еще: рука Мол сотвори всл сіл (Иса. 66, 2.). А Сынъ есть Сый и надъ встми Богъ, какъ и Отецъ; и сіе также доказано. Онъ есть не творимый, но творящій, не созидающій и творящій дъла Отчія. Имъ въки сотворены; всл Тюмь быша и безь Него шичтоже бысть (Іоан. 1, 3.). И какъ Апостолъ научилъ словами исалма: Онъ въ началь землю основаль, и дъла рукъ Его суть небеса.

И еще, ниодна изъ тварей не есть Богъ по естеству, каждое созданное существо, какимъ пришло въ бытіе, такимъ и наименовано. Одно есть небо, другое земля; иное свътила, иное звёзды, иное море, и бездны, и четвероногія, и наконецъ человькъ; прежде же сихъ Ангелы, Архангелы, Херувимы, Серафимы, Силы, Начальства, Власти, Господства, рай. Каждая тварь такою и пребываетъ. Если же нвкоторыя наименованы и богами; то не по естеству, а по причастію Сына. Ибо такъ сказалъ самъ Сынъ: аще оных рече богов, къ нимъ же слово Божіе бысть (Іоан. 10, 35.). А посему, такъкакъ они не боги по естеству, то нъкоторые изъ нихъ измъняются, и слышать: Азг ръхг: бози есте и сынове Вышняго вси: вы же яко человъцы умираете (Псал. 81, 6.). Таковъ былъ услышавшій: ты же человъки еси, а не Богг (Іезек. 28, 2.). 🖰 Но Сынъ есть истинный Богъ, какъ и Отецъ; потому что Онъ во Отпь, и Отецъ въ Сынъ. Сіе, какъ показано, написалъ Іоаннъ; а Давидъ воспъваеть: престоль твой Боже в вык выка: жезль правости жезль царствія Твоего (Исал. 44, 7.); Пророкъ же Исаія взываетъ: утрудился Египеть, и купли Евіопскія, и Саваимстіи мужи высоцы и къ Тебъ прейдуть, и въ слъдъ Тебе пойдуть связани узами ручными, и поклонятся Тебъ, яко въ Тебъ Богъ. Ты бо еси Богъ Израилевъ, и невъдъхомъ (Иса. 45, 14. 15.). Кто же сей Богъ, въ Которомъ Богъ пребываетъ, — Кто кромъ Сына, Который говоритъ: Азъ во Отиль, и Отецъ во Мнъ есть (Іоан. 14, 11.)?

Поелику же сіе дъйствительно такъ, и подтверждается Инсаніемъ, и Сынъ не имъетъ никакого подобія съ тварями, но все, привадлежащее Отцу, принадлежитъ и Сыну; то не усмотритъ ли изъ сего всякій, что Сынъ единосущенъ Отцу? Какъ если бы имълъ подобіе и сродство съ какими-либо изъ тварей, то съ ними и былъ бы единосущенъ; такъ, поелику по сущности чуждъ существамъ созданнымъ, и есть собственное Отчее Слово, и не иный со Отцемъ, потому что и Ему собственно принадлежитъ все принадлежащее Отцу; то по всей справедливости Онъ единосущенъ Отцу. Такъ разумъвъ, и Отцы на Никейскомъ Соборъ исповъдали Сына единосущнаго и отъ Отчей сущности. Ибо хорошо сознавали, что тварная сущность никакъ не могла бы сказать о себъ: вся, елика имать Отець, моя суть (Іоан. 16, 15.); имъя начало бытія, не имъетъ она сего: «я есмь сый, и былъ въчно». А потому, поелику Сынъ имъетъ сіе, и все сказанное выше и принадлежащее Отцу принадлежить и Сыну; то необходимо, чтобы сущность Сына была не тварная, но единосущная Отцу. Сверхъ того, тварная сущность удобопріемлемою для принадлежащаго собстеснно Богу (а собственно принадлежитъ Ему то,

ночему познается Богъ, напр. Вседержитель, сый, неизмъняемость и прочее выше изчисленное) не можетъ быть и по той причинъ, что иначе Богъ, по ученю сихъ безразсудныхъ, имъя то, что могутъ имъть и твари, окажется единосущнымъ съ тварями.

И еще такъ обличитъ иный нечестие утверждающихъ, что Божіе Слово есть тварь. Въра наша во Отца и Сыпа и Святаго Духа; потому что самъ Сынъ говоритъ Апостоламъ: шедше научите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа (Мато. 28, 15.). Сказалъ же сіе такъ, чтобы мы изъ извъстнаго намъ составили себъ понятіе и о томъ, что Имъ сказано Апостоламъ. Какъ отцевъ называемъ мы не творцами, но родителями, и насъ самихъ всякій назоветъ не тварями отцевъ, но сынами ихъ по естеству и единосущными отцамъ: такъ и Богъ, если Онъ-Отецъ, то, безъ сомнънія, Отецъ Сына по естеству и Сына единосущнаго. Авраамъ не сотворилъ, но родилъ Исаака. А Веселеилъ и Еліавъ не родили, но сотворили всъ дъла въ Скиніи. И кораблестроитель и плотникъ не раждаютъ того, что производятъ, но каждый сооружаетъ или ладію, или домъ. А Исаакъ не творитъ. но раждаетъ по естеству единосущнаго Іакова, также и Іаковъ Іуду и братію его. Какъ обезумъвшему свойственно-утверждать, что домъ единосущенъ съ плотникомъ, и ладія единосущна съ кораблестроителемъ; такъ прилично будетъ сказать, что всякій сынъ единосущенъ съ своимъ отцемъ. Поэтому, ежели есть Отецъ и Сынъ; то Сыну необходимо быть сыномъ по естеству и въ дъйстви-

тельности; а сіе, какъ многими доводами доказано, значитъ быть сдиносущнымъ Отцу. И дъйствительно, о тваряхъ сказано: Той рече, и быша: Той повель и создащася (Псал. 148, 5.); а о Сынь: отрыгну сердце Мое Слово благо (Псал. 44, 2.). Даніилъ зналъ Сына Божія, зналъ и дъла Божін; и видълъ Сына орощающаго пещь, а о дълахъ сказавъ: благословите вся дпла Господня Господа (Aан. 3, 57.), перечислилъ каждую изъ тварей, но Сына не присоединиль къ нимъ, зная, что Сынъне дъло, но что Имъ произведены дъла, самъ же Онъ есть пъснословимый и превозносимый во Отцъ. Посему, какъ чрезъ Него открываетъ себя Богъ въдущимъ; такъ чрезъ Него же благословеніе, чрезъ Него и въ Пемъ исповъдуется Отцу и пъснь, и слава, и держава; и таковое только исповъданіе, какъ свидътельствуютъ Писанія, бываетъ благоугодно. А потому, какъ многимъ другимъ, такъ и симъ объясняется и доказывается, сколько нечестивъ утверждающій, что Слово Божіе есть тварь.

Но еретики выставляють въ предлогь написанное въ Притчахъ: Господь созда Мя начало путей Своихъ въ дъла Свол (Прит. 8, 22.), и сами въ себъ присовокупллютъ: «вотъ сказано: созда; слъдовательно, Сынъ есть тварь». Посему, необходимо изъ сего самаго изреченія доказать, сколько они заблуждаются, не зная цъли божественнаго Писанія. Итакъ, если Онъ — Сынъ, то да не называется тварію. А если тварь, то да не называется Сыномъ. И въ предыдущемъ было показано, сколько разности между тварію п Сыномъ. И поелику тайноводство совершается не въ Творца и въ тварь, но въ Отца в

Сына; то Господу необходимо именоваться не тварію, но Сыномъ. «Но не написано ли, что созданъ»? говорятъ еретики. — Да, написано, и необходимо было сказать такъ. Но что сказано хорошо, то еретики понимаютъ худо. А если бы уразумъли и узнали отличительную черту христіанства; то не стали бы утверждать, что Господь славы есть тварь, и не преткнулись бы о написанное въ добромъ смыслъ. Они не познаша, ниже уразумъща; и отъ того, по написанному, во тмъ ходятъ (Исал. 81, 5.). Впрочемъ, намъ необходимо продолжить ръчь, чтобы и ихъ безразсудство сдълалось виднымъ даже и въ этомъ, и намъ, непреставая обличать ихъ нечестіе, не потерять надежду, что, можетъ быть, и раскаются они современемъ.

Отличительная черта въры во Христа состоитъ въ томъ, что Сынъ Божій, сущее Божіе Слово (ибо въ началь бъ Слово и Слово бъ къ Богу Іоан. 1, 1), сущая Премудрость и Сила Отчая (ибо Христось Божія сила и Божія премудрость 1 Кор. 1, 24,), при скончаніи въковъ содълался человъкомъ ради нашего спасенія. Ибо тотже Іоаннъ, сказавъ: въ началь бъ Слово, вскоръ присовокупилъ: и Слово плоть бысть (Іоан. 1, 14.); а сіе тоже значить, что соавлаться человъкомъ. И Господь сказаль о Себъ: что Мене ищете убити (Іоан. 7, 19.), человъка, Иже истину вамь глаголахь (Іоан. 8, 40.)? И Павель, научившись у Господа, сказаль: Единг Богв. и единь Ходатай Бога и человъковь человъкь Христось Іисусь (І Тим. 2, 5.). Содълавшись же человъкомъ, и совершивъ домостроительство дълъ человъческихъ, обративъ въ бъгство и приведя въ

бездъйствіе нашу смерть, съдить Онъ нынъ одесную Отца, сый во Отцъ, потому что и Отецъ въ Немъ, какъ всегда былъ, и есть выну.

Такова отличительная черта въры, преданной Отдами отъ Апостоловъ. Читающему же Писаніе должно уже самому испытывать и различать, когда говоритъ Оно о Божествъ Слова, и когда о человъчествъ Его, чтобы, разумъя одно вмъсто другаго, не впасть въ погръшность, чему подверглись аріане. Посему зная, что Господь есть Слово, знаемъ, вся Тъмг быша, и безг Него ничто же бысть (Іоан. 1, 3.), и: Словом Господним небеса үтвердишася (Псал. 32, 6.), и: посылаеть Слово Свое, и изцъляетъ (Псал. 106, 20.); и зная, что Онъ есть Премудрость, знаемъ, что Богг Премудростію основа землю (Прит. 3, 19.), и вся Премудростію сотвориль есть Отецъ (Псал. 103, 24.); и зная, что Онъ Богъ, въруемъ, что Онъ есть Христосъ; ибо Давидъ воспъваетъ: престоль Твой Боже въ въкъ въка: жезль правости жезль царствія Твоего. Возлюбиль еси правду, и возненавидъль еси беззаконіе: сего ради помаза Тл, Боже, Богь Твой елеемь радости паче причастникъ Твоихъ (Пса. 44, 7. 8.); и у Исаін говорить самъ о Себъ: Духь Господень на Мнъ, Егоже ради помаза Мя (Иса. 61, 1,); н Петръ исповъдалъ: Ты еси Христосъ, Сынъ Бога живаго (Мато. 16, 16.). Но зная также, что Господь содълался человъкомъ, не отрицаемъ сказуемаго о Немъ по человъчеству, напримъръ, что Онъ алкалъ, жаждаль, быль заушаемь, плакаль, спаль, и наконецъ, пріялъ за насъ смерть на крестъ. Ибо все сіе написано о Немъ. А также не утаило, но изрекло, Нисаніе и сіе, свойственное человъку: созда; потому, мы люди созданы и сотворены. Но какъ слыша, что Господь алкалъ, спалъ, былъ заушаемъ, не отрицаемъ Его Божества, такъ, и когда слышимъ о Немъ: созда, надлежитъ намъ памятовать, что Онъ, сый Богъ, созданъ какъ человъкъ; потому что быть созданнымъ такъ-же свойственно человъку, какъ и все перечисленное выше, алкатъ и тому подобное.

Въ добромъ также смыслъ сказано, но худо понимается еретиками; и другое изреченіе Писанія; то-есть, слова: о дни же или о част, никтоже въсть, ни Ангели, ни Сынь (Марк. 13, 32.), содержатъ въ себъ добрый смыслъ. Еретики же изъ сказаннаго: ни Сынг заключають: «поелику объявляетъ Себя незнающимъ, то Онъ - твары. Но нвтъ мъста такому заключенію; да не будетъ сего! Какъ говоря: созда Мя. сказалъ сіе по человъчеству, такъ говоря; и Сынь, и сіе изрекъ также по человъчеству. И была основательная причина выразиться такъ. Поелику, по написанному, содълался Онъ человъкомъ, а людямъ также свойственно не знать, какъ и алкать и прочее, потому что люди не знають, пока не услышать и не научатся; то, какъ содълавшійся человъкомъ, и показываетъ человъческое невъдъніе, во-первыхъ въ доказательство того, что имъетъ человъческое тело, а потомъ и съ тою цълію, чтобы, имъя въ тъль человъческое невъдъніс, но отъ всего искупивъ и очистивъ, представить Отцу человъчество совершеннымъ и святымъ.

Какой же еще предлогъ найдутъ аріане? Что, паконецъ, придумаютъ въ оправданіе своего ропота? Т. XXI. 5

Дознано, что не знають они смысла словъ: Господь созда Мя въ дъла Своя; оказалось, что не понимаютъ сказаннаго: о дни же том в никтоже въсть. ни ангели, ни Сынъ. Ибо, какъ говоря: созда, означаетъ человъчество, потому что содълался человъкомъ и созданъ, какъ человъкъ; говоря же: Азъ и Отець едино есма (Іоан. 10, 30.), н: видъвый Мене видъ Отца. Азъ во Отцъ, и Отець во Мить есть (Іоан. 14, 9. 10.), означаетъ въчность и единосущие оо Отцемъ: такъ говоря: никтоже въсть, ни Сынь, говорить опять, какъ человъкъ; потому что людямъ свойственно не знать, говоря же: никтоже знаеть Отца, токмо Сынг, ни Сына, токмо Отець (Мато. 11, 27.), показываетъ, что знаетъ гораздо болъе, нежели одно созданное. Посему, ученики въ Евангеліи отъ Іоанна сказали Господу: нынъ въмы, яко въси вся (Іоан. 16, 30.). А изъ сего явствуетъ, что нътъ ничего такого, чего бы не зналъ Сынъ, сущее Слово, Имъже вся быша, а, безъ сомнънія, Имъже будеть н той день, включающійся въ числъ всего сотвореннаго, хотя аріане и тысячекратно будуть терзаться въ своемъ невъжествъ.

# КЪ ТОМУ ЖЕ ЕПИСКОПУ СЕРАПІОНУ,

## HOGJAHIE III-E

#### О Духъ Святомъ.

Подивишься, можетъ быть, увидъвъ, что, когда вельно мнъ было усъчь и въ краткомъ видъ представить посланіе мое о Духъ Святомъ, оставилъ я слово о Духъ, и написалъ противъ тъхъ, которые нечестиво учатъ о Сынъ Божіемъ, и утверждаютъ, что Онъ—тварь. Но очень знаю, что, если извъстна будетъ тебъ причина, не станешь порпцатъ меня; и даже благоговъніе твое одобритъ ее, увидъвъ основательность прицины.

Поелику, какъ сказалъ самъ Господь, Утвинтель не от Себе глаголати имать, яко от Моего приметь, и возвъстить вамь (Іоан. 16, 13. 15.); и дунувъ, отъ Себя далъ ученикамъ Духа (Іоан. 20, 22.), и такимъ образомъ, по написанному, изліялъ Его Отецъ на всяку плоть (Іоил. 2, 28.); то посему, справедливо мною сказано и написано сперва о Сынъ Божісмъ, чтобы, имъя въдъніе о Сынъ, могли

мы пріобръсти доброе въдъніе и о Духъ. Ибо какое свойство познали мы у Сына со Отцемъ, тоже свойство, какъ найдемъ, и Духъ имъетъ съ Сыномъ. Какъ Сынъ говоритъ: вся елика имать Отець, Моя есть (Іоан. 10, 15.); такъ найдемъ, что все сіе чрезъ Сына есть и въ Духъ. Какъ Отецъ показалъ Сына, сказавъ: Сей есть Сынь Мой возлюбленный, о Немь же благоволихь (Мато. 3, 17.): такъ Духъ есть Духъ Сына. Ибо Апостолъ говорить: посла Богь Духа Сына Своего вы сердца наша, сопіюща, Авва Отче (Гал. 4, 6.). И къ удивленію, какъ Сынъ говоритъ: что Мое, то есть Отчее (Іоан. 17, 10.); такъ и Духъ Святый, называемый Духомъ Сына, есть Лухъ Отчій. Ибо самъ Сынъ говоритъ : егда пріидеть Утъшитель, Егоже Азъ послю вамь от Отца, Духь истины,? Иже от Отца исходить, Той свидътельствуеть o *Мнъ* (Ioaн. 15, 26.). Павелъ же пишетъ: никтоже въсть, яже ез человъць, точно духг человы. ка живущій въ немь: такожде и Божія никтоже въсть, точно Духъ Божій, сущій въ Богь. Мы же не духа міра сего прілхомь, по Духа ІІже оть Бога, да въмы, яже от Бога дарованая намь (1 Кор. 9, 11. 12.). И во всемъ божественномъ Писании найдемъ, что Духъ Святый, именуясь Духомъ Сына, именуется и Духомъ Божіимъ; и о семъ писали мы въ предыдущемъ посланіи. А если Сынъ, по свойству Своему со Отцемъ, и потому что Онъ есть собственное рожденіе Отчей сущности, не есть тварь, но единосущенъ Отцу; то и Духъ Святый, по свойству Своему съ Сыномъ, и потому что дается всъмъ отъ Сына, и что Онъ имветъ, то принадлежитъ

Сыну, не будетъ тварь. И тотъ злочестивъ, кто утверждаетъ сіе.

И сего достаточно, чтобы всякій, сколько бы ни быль онъ упоренъ, убъдился не называть болье тварію Божіею Того, Кто въ Богь, испытуетъ глубины Божіи, и подается отъ Отца чрезъ Сына. Ибо иначе, онъ вынужденъ будетъ назвать также тварію и Сына, Слово, Премудрость, Образъ, Сіяніе — Того, въ Комъ всякій видитъ Отца, и наконецъ услышать: отметалися Сына, ни Отца имать (1 Іоан. 2, 23.); потому что таковый, какъ безумный, скажетъ вскорь: нъсть Богь (Псал. 13, 1.). Впрочемъ, чтобы въ обличеніе нечестивыхъ имъть больше доказательствъ, хорошо тъмъ же самымъ, чъмъ доказывается, что Сынъ — не тварь, доказывать, что и Духъ — не тварь.

Твари изъ ничего и имъютъ начало бытія. Ибо въ началь сотвори Богъ небо и землю и яже въ нихъ. Духъ же Святый, какъ сказалъ Апостолъ, и есть и сказуется отъ Бога. Если же Сынъ, потому что Онъ не изъ не-сущихъ, но отъ Бога, по всей справедливости не есть тварь; то необходимо и Духу Святому не быть тварію, потому что и Онъ исповъдуется исходящимъ отъ Бога, а твари изъ ничего.

И еще, Духъ есть и сказуется помазаніе и печать. Ибо Іоаннъ пишетъ: и вы еже помазаніе пріясте от Него, въ васъ пребываеть, и не требуете, да кто учить вы: но яко помазаніе Его, Духъ Его, учить вы о всемь (1 Іоан. 2, 27.). И у Пророка Исаіи написано: Духъ Господень на Мнъ, Егоже ради помаза Мя (Иса. 61, 1.). А Павелъ пишетъ:

въ Немъже и въровавше запечатлъстеся (Ефес. 1, 13.); и еще: не оскорбляйте Духа Святаго, Имже внаменастеся въ день избавленія (Ефес. 11, 30.). Твари же Духомъ помазуются и запечатяваются. Но если Имъ помазуются и запечатлъваются твари, то Духъ-не тварь; потому что помазующее не подобно помазуемымъ. Помазаніе сіе есть дыханів Сына; почему имъющій въ себъ Духа говорить: Христово благоуханіе есмы (2 Кор. 2, 15.). И печать сія напечатлъваетъ Сына; почему, запечатлъваемый имъетъ Христовъ образъ, какъ говоритъ Апостолъ: чадца моя, ими же паки бользную, дондеже вообразится Христось вы вась (Гал. 11,19.). Если Духъ есть благоуханіе и образъ Сына; то явно. что Духъ-не тварь; потому что не тварь и Сынъ, сущій въ Отчемъ образъ.

Какъ видъвий Сына, видъ Отца; такъ имъющій въ себъ Духа Святаго, имъетъ въ себъ Сына, и, имъя Его, храмъ есть Божій, о ченъ пишетъ Павелъ: не въсте ли, яко храмъ Божій есте и Духъ Божій живетъ въ васъ (1 Кор. 3, 16.)? А Іоаннъ говоритъ: о семъ разумъемъ, яко въ Богъ пребываемъ, и Той въ насъ, яко отъ Духа Своего далъ есть намъ (1 Іоан. 4, 13.). Если же о Сынъ, Который во Отцъ, и въ Которомъ Отецъ, исповъдуетъ, что Онъ—не тварь; то по всей необходимости слъдуетъ, что и Духъ — не тваръ; потому что въ Немъ Сынъ, и Онъ въ Сынъ; почему и пріемлющій Духа именуется храмомъ Божіимъ.

Но сіе же хорошо усмотръть можно еще и изъ слъдующаго. Ежели Сынъ есть Божіе Слово; то Онъ единъ, какъ и Отецъ. Ибо единъ Богъ, изъ Него же вся: и единь Господь Іисусь Христось (1 Кор. 8, 6.); почему и говорится и написано, что Онъ единородный Сынъ. Тварей же много, и онъ различны: Ангелы, Архангелы, Херувимы, Начала, Власти, и прочія, какъ было о семъ сказано. Если же, поелику Сынъ не изъ числа многихъ, но есть единъ, какъ и Отецъ единъ; то Онъ-не тварь; безъ сомнънія, такъ какъ отъ Сына надлежить заимствовать познаніе и о Духъ, и Духъ — не тварь, потому что Онъ не изъ числа многихъ, но есть единъ. А сіе зналъ и Апостолъ, когда сказалъ: вся же сія дъйствуеть единь и Тойжде Духь, раздъляя властію коемуждо яко же хощеть (1 Кор. 12, 11.); и нъсколько ниже: едингьма Духома мы вси во едино тьло крестихомся: и вси единьми Духоми напоихомся (13.).

И еще: поелику отъ Сына должно заимствовать въдъніе о Дукъ; то отъ Него же прилично будетъ занять и доказательства. Итакъ, Сынъ вездъ есть; потому что Онъ во Отцъ, и Отецъ въ Немъ. Сынъ всъмъ обладаетъ и все содержитъ; и написано, что въ Немъ состоятся всяческая, аще видимая, аще невидимая: и Той есть прежде естьх (Кол. 1, 17.). Твари же находятся въ удъленныхъ имъ мъстахъ: солнце, луна и прочія свътила на тверди; ангелы на небв, и люди на земль. Но если Сынъ, не въ удъленныхъ Ему мъстахъ, но во Отцъ сущій, есть вездъ, и виъ всего пребывая, не есть тварь; то слъдуетъ, что не тварь — и Духъ, не въ удъленныхъ Ему мъстахъ сущій, но все наполняющій и внъ всего пребывающий. Ибо такъ написано: Духъ Господень исполни вселенную (Прем. 1, 7.); и Давидъ

восивваетъ: камо пойду от Духа Твоего (Псал. 138, 1.)? потому что Духъ пеограниченъ мъстомъ, но Онъ внъ всего, и пребываетъ въ Сынъ, какъ Сынъ во Отцъ. А поэтому, какъ доказано сіе, Онъ—не тварь.

Кромъ же всего этого, къ осуждению аріанской ереси, и также къ пріобрътенію въдънія о Духвотъ Сына, еще болъе послужитъ слъдующее. Сынъ, какъ и Отецъ, есть Зиждитель. Ибо говоритъ : что вижу творящаго Отца, то и Я творю (Іоан. 5, 19.). Почему, вся тъмъ быша, и безъ Него пичтоже бысть (Іоан. 1, 3.). Но ежели Сынъ, будучи, какъ и Отецъ, Зпждителемъ, не есть тварь, и ежели по тому самому, что все творится Имъ, самъ Онъ не въ числъ творимыхъ; то явно, что и Духъ Святый не тварь; потому что во сто третьемъ псалмъ написано: отвимеши духв ихв, и исчезнуть, и въ персть свою возвратятся: послеши Духа Твоего, и созиждутся, и обновиши лице земли (Псал. 109, 29. 30.); изъ словъ же сихъ явствуетъ, что Духъ-не тварь, но Самъ участвуетъ въ дълъ творенія. Отецъ творитъ все Словомъ въ Духъ; ибо гдъ Слово, тамъ и Духъ. И творимое Словомъ чрезъ Слово отъ Духа имъетъ силу бытія; ибо такъ написано въ тридцать второмъ псалмъ: Словомъ Господнимъ небеса утвердишася, и Духомъ устъ Его вся сила ихъ (Псал. **B2**, 6.).

И дъйствительно, Духъ такъ неотдъленъ отъ Сына, что послъ сказаннаго не остается и мъста сомнънію. Когда Слово бывало къ Пророку, тогда Пророкъ внушаемое Словомъ провъщавалъ въ Духъ.
Такъ и написано. Петръ говоритъ въ Дъяніяхъ:

мужіе братіе, подобаше скончатися Писанію сему, еже предрече Духъ Святый (Дъяп. 1, 16.). А у Захаріи, когда было къ нему Слово, написано: обаче словеса Моя, и законы Моя пріемлете, елика Азъ заповъдию въ Дусъ Моемъ Пророкомъ (Зах. 1, 6.); и нъсколько ниже, жалуясь на народъ, Богъ сказалъ: сердце свое учинища непокориво не послушати закона Моего, и словесь, яже посла Господь Вседержитель Духом: Своим рукою Пророков премсинх (7, 12.). Но и Христосъ глаголалъ въ Павлъ, какъ сказалъ самъ Павелъ: искушенія ли ищете глаголющаго во мињ Христа (2 Кор. 13, 3.)? Тъмъ не менъе Павелъ ичълъ и Духа, подававшаго ему, что говорить. Ибо такъ пишетъ самъ онъ: подаяніемь Духа Іисусь Христова во мнъ (Филип. 1, 19.), п также, когда глаголалъ въ немъ Христосъ, говорилъ онъ: точно яко Духь Святый по вся грады свидътельствуеть о мнъ, глаголя, лко узы мене и скорби ждуть (Дъян. 20, 23.). Ибо Духъ не вив Слова, но, пребывая въ Словъ, чрезъ Него пребываетъ въ Богъ; такъ-что дарованія подаются въ Троицъ. И въ раздъленіи дарованій, какъ пишетъ Апостолъ къ Кориноянамъ, тойжде есть Духь, и тойжде Господь, и тойжде есть Богь, дъйствуяй вся со встых (1 Кор. 12, 4-6.); потому что дъйствуетъ и раздаетъ все самъ Отецъ чрезъ Слово въ Духъ. И дъйствительно, Апостолъ, изъявляя благожеланіе свое Кориноянамъ, у Троицы испрашивалъ нтъ благъ, говоря: благодать Господа Іисуса Христа, и любы Бога и общеніе Святаго Духа со встми вами (2 Кор. 13, 13.). Ибо, пріобщаясь Духа, имъемъ мы благодать Слова, а въ Немъ и любовь Отчую. Но какъ благодать Троицы едина, такъ и Троица нераздъльна. Сіе можетъ иный видъть и на самой Святой Маріи. Ибо Ангелъ Гавріилъ, посланный возвъстить имъющее быть снисшествіе на Нее Слова, сказалъ: Духъ Святый найдеть на Тя; и зная, что Духъ былъ въ Словъ, немедлевно присовокупилъ: и Сила Вышняго остьнить тя (Лук. 1, 35.). Ибо Христосъ Божія сила, и Божія премудрость (1 Кор. 1, 24.). Поелику же Духъ въ Словъ; то явно, что, какъ Духъ чрезъ Слово былъ и въ Богъ, такъ, когда и въ насъ будетъ Духъ, пріидутъ Сынъ и Отецъ, и обитель въ насъ сотворятъ. Ибо Троица нераздъльна, и Божество Ея едино. Единъ Богъ надъ встьми и чрезъ встьхъ и во встъхъ (Ефес. 4, 6.).

Такова въра вселенской Церкви. Господь основалъ и укоренилъ ее въ Троицъ, сказавъ ученикамъ: шедше научите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа (Мато. 28, 19.). Если бы Духъ былъ тварь; то Господь не сопричислилъ бы Его ко Отцу, чтобы Троица, по причисленіи къ Ней чего-то посторонняго и чуждаго, не была неподобна Себъ самой. Ибо чего не доставало Богу, чтобы нужно стало воспріятіе и спрославленіе съ Нимъ иносущнаго? Да не будетъ сего! Сіе и невозможно. Самъ Онъ сказалъ: исполнень есмь (Иса. 1, 11.). Поэтому, самъ Господь къ имени Отца присоединиль Духа, показывая тъмъ, что Святая Троица составляется не изъ различнаго, то-есть, не изъ Творца и тварей, а напротивъ того, Божество Ел едино. Сему научившись, Павелъ училъ, что благо. дать, подаваемая въ Гроицъ, едина, говоря: единь

Господь, едина втра, едино крещеніе (Ефес. 4, 5.). Какъ крещеніе едино, такъ и въра едина. Ибо върующій во Отца знаетъ, что Сынъ во Отцъ и Духъ не внъ Сына, и потому въруетъ и въ Сына и въ Духа Святаго; потому что едино Божество Троицы, познаваемое изъ единаго Отца.

Посему, такова отличительная черта вселенской въры. А хулящіе Духа и утверждающіе, что Онътварь, если не вразумятся сказаннымъ; то пусть посрамятся, будучи постыждены слъдующимъ. Ежели есть Троица, и въра въ Троицу; то пусть скажутъ: всегда ли Она — Троица, или было, когда не была Троицею? И если Троица есть въчная; то въчно соприсущій Слову и въ Немъ пребывающій Духъ не тварь; потому что тварей нъкогда не было. Если же Духъ есть тварь, а твари изъ ничего; то явно, что было, когда была не Троичность, но Двойственность. И кто можетъ сказать что-либо злочестивъе сего? Еретики утверждаютъ, что Троичность составляется чрезъ преложение и преспъяние, и сама въ Себъ есть Двойственность, ожидаеть же происхожденія твари, чтобы тварь вчинена была съ Отцемъ и Сыномъ, и тогда уже произошла Троица. О, да не приходить и на мысль христіанину что-либо подобное! Какъ сущій всегда Сынъ не есть тварь; такъ поелику всегда есть Троица, то нътъ въ Ней ничего тварнаго; потому и Духъ-не тварь. Какъ всегда была Троица, такъ есть Она и нынв; и какъ есть Она нынъ, такъ всегда была и есть Тронца; а въ Тронцъ Отецъ и Сынъ и Святый Духъ. И единъ Богъ Отець, Иже надъ встми и чрезъ встхъ и во встхь, благословень во выки, аминь.

И вотъ, какъ выразилъ ты желаніе свое, написавъ сіе въ краткомъ видъ, посылаю тебъ; а ты, какъ благоразумный, если не достаетъ чего въ написанномъ, соблаговоли это восполнить, и прочти приснымъ въ въръ, упорныхъ же хулителей обличи. Можетъ быть, хотя поздно, одумаются они, и отложатъ привзошедшее въ душу ихъ злоуміе. Ибо, по написанному, хорошо имъ бъжать сего, и не медлить, чтобы иначе, пребывъ въ своемъ злоуміи, не услышать сказаннаго Господомъ: иже речеть на Духа Святаго, не отпуститея ему, ни въ сей въкъ, ни въ будущій (Мато. 12, 32.).

23.

### къ тому же епископу серапіону

послание IV-е.

## о Духъ Святомъ.

Читалъ я и нынъ писанное посланіе твоего благоговънія, и много подивившись безстыдству еретиковъ, вижу, что всего приличнъе приложить нъ нимъ Апостольскую заповъдь: еретика человъка по первомъ и второмъ наказаніи отрицайся, въдый, яко развратися таковый, и согръщаеть, и есть самоосужденъ (Тит. 3, 10—11.). Еретикъ, имъя развращенный умъ, спрашивастъ не для того, чтобы выслушавъ убъдиться и научившись раскаяться, но чтобы, если станетъ молчать, не подвергнуться осужденію обольщенныхъ имъ. Достаточно было сказаннаго прежде, достаточно къ тому, чтобы еретикамъ, выслушавъ столько доказательствъ, прекратить хулу на Духа Святаго; но они не удовольствовались, и снова безстыдствуютъ, желая показать, что, навыкнувъ словопренію и ставъ наконецъ духоборцами, готовы умереть въ своемъ неразумін.

И дъйствительно, если станетъ кто отвъчать и на теперешніе ихъ вопросы; то они при всемъ этомъ останутся изобрътателями золъ, чтобы только ища имъ не доискиваться, или выслушавъ не понимать. Какіе же мудрые ихъ вопросы? «Если Лухъ Святый—не тварь: то не слъдуетъ ли, говорять они, что Онъ—Сынъ, и два есть брата. Слово и Лухъ»? Потомъ, какъ пишешь, присовокупляютъ: «если Лухъ отъ Сына пріемлетъ, и Сыномъ подается (а такъ написано, прибавляютъ они немедленно); то не слъдуетъ ли, что Отецъ есть дъдъ, а Духъ—внукъ Его»?

Кто же, слыша сіе, признаетъ еще ихъ христіанами, а не скоръе язычниками? Ибо подобно сему и язычники разсуждаютъ между собою въ укоризну намъ. Кто захочетъ отвъчать на подобное безразсудство ихъ? А я много размышлялъ и искалъ приличнаго имъ отвъта, но не нашелъ ниодного, кромъ даннаго тогдашнимъ фарисеямъ. Какъ тъмъ, когда спращивали злонамъренно, Спаситель отвъчалъ вопросомъ, чтобы почувствовали они злоуміе свое; такъ, поелику и сіи еретики предлагаютъ такіе вопросы, то пусть сами скажутъ намъ, или лучще сказать, пусть сами да гутъ отвътъ на вопросы, подобные ихъ вопросамъ. Поелику, когда говорять сами, не разумъютъ своихъ изобрътеній; то, можетъ быть, когда станутъ слушать, сознаютъ свое безразсудство. Если Духъ Святый-не тварь, какъ доказано было прежде, но Онъ въ Богъ и дается отъ Бога; то слъдуетъ ли, что и Духъ есть Сынъ, и что два брата, Духъ и Сынъ? И если Духъ есть Духъ Сына; и отъ Сына все пріемлеть Духъ, какъ сказаль самъ Сынъ, и дунувъ далъ Его ученикамъ (ибо и вы исповедуете это); то следуеть ли, что Отецъ есть дъдъ, а Духъ внукъ Его? Ибо на что требуете отвъта у насъ, о томже самомъ, и на томже основаніи, справедливо спросить намъ васъ. Итакъ, если отрицаете написанное; то васъ нельзя уже назвать христіанами; и справедливо вамъ спросить у насъ, какъ у христіанъ. А если и вы читаете одно съ нами; то необходимо отъ насъ услышать вамъ о томже такіе вопросы. Поэтому, говорите же и не медлите: точно ли Духъ есть Сынъ, и Отецъ-дъдъ? Но, можетъ быть, какъ сдълали тогдашніе іудеи, и вы поразмысливъ скажете сами въ себъ: « если отвътить намъ, что Опъ-Сынъ; то спросять: гдъ сіе написано? и если сказать, что-не Сынъ, боимся, что скажутъ намъ: какъ же написано: мы не духа міра сего пріяхомь, но Духа Иже от Бога (1 Кор. 1, 42.)»? Если же, борясь такимъ образомъ сами съ собою, скажете: не въмы (Мато. 21, 27.): то и получившему отъ васъ такой вопросъ необходимо умолкнуть, повъривъ сказавшему: не отвъщай безумному по безумно его, да не подобень ему будеши: но отвъщай безумному по безумію его, да неявится мудрь у себе (Притч.

26, 4. 5.). Предъ вами же, чтобы сознали вы свое невъдъне, всего болъе приличный отвътъ-молчаніе.

И еще, на основаніи вашихъ же разсужденій, справедливо намъ спросить у васъ такъ: поелику Пророки глаголють Духомъ Божіимъ, и, какъ доказано въ предыдущемъ, въ Исаіи пророчествуетъ Духъ Святый; то слъдуетъ ли, что и Духъ есть Слово Божіе, и что два Слова, Духъ и Сынъ; потому что Пророки тогда пророчествовали, когда было къ нимъ Слово Божіе? И еще сверхъ того, поелику вся быша Словомъ, и безъ Него ничто же бысть, и Богъ Премудростию основа землю (Притч. 3, 15.), н вся Премудростію сотвориль есть (Псал. 103, 25.); и, по указанному выше, написано также: послеши Духа Твоего, и созиждутся (30); то слъдуетъ ли, что Духъ есть Слово? Или Богъ сотворилъ все и тъмъ и другимъ, и Премудростію и Духомъ? И почему Павелъ говоритъ: едина Бога, иза Него же вся, и единь Господь, Имже вся (1 Кор. 8, 6.)? И еще, поелику Сынъ есть образъ невидимаго Отца (Кол. 1, 15.), а Духъ есть образъ Сына; ибо нанисано: ихже предувъдъ, и предустави сообразных быти образу Сына Своего (Рим. 8, 29.); то следуеть ли изъ сего, что Отецъ есть дедъ? И ноелику Сынъ пришелъ во имя Отца, Духа же Святаго, говорить Сынь, послеть Отець во имя Moe (Ioan. \*14, 26.); то слъдуетъ ли и изъ этого, что Отецъ есть дъдъ? Что скажете на сіе вы, безъ труда ръшающіе все? О чемъ разсуждаете сами съ собою? Или, видя себя въ затрудненіи, охуждаете подобные вопросы? Но осудите прежде самихъ себя; потому что вамъ обычно предлагать такіе вопросы.

Върьте Писаніямъ, и затрудняясь сказать сами, научитесь наконецъ, что въ Писаніяхъ Духъ наименованъ не Сыномъ, но Духомъ Святымъ и Духомъ Божінмъ. А какъ Духъ не наименованъ Сыномъ, такъ и о Сынъ не написано, что Онъ есть Духъ Святый. Ужели, поелику Духъ не наименованъ Сыномъ, и Духъ не есть Сынъ; то въра разногласитъ съ истиною? Да не будетъ сего! Напротивъ же того, каждое означаемое тъмъ паче имъетъ свое значение. Ибо Сынъ есть собственное рождение Отчей сущности и Отчаго естества, и сіе означается словомъ: Сынь; и Духъ, нарицаемый Духомъ Божіпмъ и сущій въ Богъ, нечуждъ Сыновняго естества и Отчаго Божества. Посему-то въ Троицъ, во Отцъ, въ Сынъ и въ самомъ Духъ, единое есть Божество, и въ туже Троицу одно есть крещеніе, и одна въра. И дъйствительно, когда Отецъ посылаетъ Духа, тогда Сынъ, дунувъ, даетъ Его ученикамъ; потому что вся, елика имать Отець, принадлежать и Сыну (Іоан. 16, 15.). И когда Слово было въ Пророкахъ; они, какъ написано и доказано, пророчествовали Аухомъ. И Словомъ Господинмъ небеса утвердищасн, и Духомъ устъ Его вся сила ихъ (Псал. 32, 6.). Такъ Духъ-не Тварь, но сказуется о Немъ, что Онъ собственъ сущности Слова, собственъ п Богу, и въ Немъ пребываетъ. Ибо не лъностно повторять опять одно и тоже. Хотя Духъ Святый не наименованъ Сыномъ; однакоже Онъ не внъ Сына, потому что называется Духомъ сыноположенія. И поелику Христосъ есть Божія сила и Божія Премудрость; то сообразно съ симъ говорится о Духъ, что Онъ есть Духъ силы и Духъ премудрости.

Ибо, прюбщаясь Духа, имъемъ Сына, и имън Сына, имъемъ Духа, какъ сказалъ Апостолъ, вопиоща въ сердцахъ нашихъ: Авва Отче (Гал. 4, 6.)!

Но если на томъ основаніи, что Духъ есть Духъ Божій, и, по Писанію, въ Богъ пребываетъ; ибо Божія никтоже въсть, точію Духь Божій, сущий въ Богъ; а Сынъ сказаль: Азъ во Отщь, и Отець во Мит (Іоан. 14, 11.), спрашивають: «почеиу же у Того и Другаго не одно имя, но Одинъ есть Сынь, а другой — Духь? — то предлагающій такой вопросъ явно безумствуетъ, изслъдывая неизслъдованное, и не повинуясь Апостолу, который говорить: кто уразумь умь Господень? или кто совътникъ Ему бысть (Рим. 11, 34.)? Притомъ, что Богъ наименовалъ, кто осмълится переименовать сіе, и даже дать имена тварямъ послъ того, накъ онъ уже наименованы? Пусть скажуть: поелику тварь приведена въ бытіе однимъ и тъмже мановеніемъ; то почему иное есть солице, а иное-небо, вемля, море, воздухъ? Если же и сіе невозможно для безразсудныхъ, потому что каждая тварь какъ пришла въ бытіе, такъ и пребываетъ; тъмъ паче, 🙎 что превыше твари, то влаветь въчное пребывание и немначе, но такъ, что Отецъ есть Отецъ, а не дъдъ, и Сынъ есть Сынъ Божій, а не Отепъ Дуку, и Духъ Святый есть Духъ Святый, а не внукъ Отцу, и не братъ Сыну.

Поелику же сіе доказано; то безумствуетъ всякій, кто спрашиваетъ: не Сынъ ли есть Духъ? А на томъ основаніи, что не наимсано сего, никто да не наключаетъ Духа изъ Божія естества и свойства; напротивъ того, пусть въруетъ, какъ написано, и Т. XXI.

не говорить: почему написано такъ, а не иначе? Иначе, разсуждая такимъ образомъ, размыслитъ и скажеть: гдъ же Богь? какъ Онъ существуеть? и паконецъ сказапо будетъ ему: рече безумень въ сердить своемь: нъсть Богь (Псал. 13, 1.). Предаваемое въръ не есть предметъ пытливаго знанія. Ученики, услышавъ: крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа, не стали любопытствовать: почему вовторыхъ Сынъ, и втретыихъ Духъ, или почему вообще Троица? Но что слышали, тому въровали, и не спрашивали, подобно вамъ: Сынъ ли есть Духъ? И когда Господь послъ Сына наименовалъ Духа, не предложили вопроса: не дъдъ лп Отецъ? Ибо слышали: не во имя дъда, но во имя Отца, и въру сію, правомысленно разсуждая, проповъдали всюду. Ибо не должно было называть иначе, нежели какъ напменовалъ Спаситель, Себя-Сыномъ, а Духа-Духомъ Святымъ. Непозволительно было превращать порядокъ, въ какомъ сопоставлены между Собою и въ отношеніи къ Отцу. Ибо какъ объ Отцъ невозможно сказать иное, кромъ того, что Онъ-Отецъ; такъ нечестиво спрашиват : не Сынъ ли есть Духъ, или не Духъ ли есть Сынъ? Посему Савеллій, дерзнувъ объ Отцъ сказать: Сынъ, и о Сынъ употребить имя Отца, признанъ чуждымъ Церкви.

Ужели же и послъ этого осмълится ито-нибудь, слыша имена Сына и Духа, сказать; слъдовательно Отецъ есть дъдъ, или Духъ есть Сынъ? Да, осмълятся сказать сіе Евномій, Евдоксій и Евсевій; потому что, однажды ставъ защитниками аріанской ереси, не удержатъ языка своего отъ злочестія.

Кто же предаль имъ это? Кто научиль ихъ?—Ниодно изъ божественныхъ Писаній; но оть избытка сердца ихъ произошло такое ихъ безразудство.

Если въ следствіе того, что Духъ—не тварь, какъ сіе доказано, спрашиваете: не Сынъ ли есть Духъ? то остается вамъ, дознавъ, что и Сынъ—не тварь (ибо Имъ сотворено все созданное), спросить: не Отецъ ли есть Сынъ? Или такъ: не Сынъ ли Духъ, и самъ Сынъ не Духъ ли Святый? Но, разсуждая подобнымъ сему образомъ, отпадутъ они отъ Святой Троицы, и признаны будутъ безбожными; потому что превращаютъ имя Огца и Сына и Святаго Духа, переносятъ оное, какъ хотятъ, по подобію бытія человъческаго именуютъ внуковъ и дъдовъ, и выдумываютъ себъ языческое родословіе боговъ.

Не такова въра церковная, но, какъ сказалъ Спаситель, Она въ Отца и Сына и Святаго Духа— въ Отца, Который не можетъ наименованъ быть дъдомъ, въ Сына, Который не можетъ наименованъ быть Отцемъ, и въ Духа Святаго, не инымъ, но спиъ только именемъ нарицаемаго. О сей въръ нельзя говорить извращенно. Но Отецъ всегда есть Отецъ, и Сынъ всегда Сынъ, и Духъ Святый всегда есть, и именуется, Духъ Святый. Сего нътъ въ отношеніяхъ человъческихъ, хотя аріане и представляють себъ это. Какъ написано: не яко человъкъ Богъ (Гал. 23, 15.); такъ можно сказать, что люди не яко Богъ. У людей отецъ не всегда отецъ, и сынъ не всегда сынъ. Кто бываетъ отцемъ сыну, тотъ самъ былъ сыномъ другаго, и сынъ отцовъ, будучи сыномъ, дълается отцемъ иного. Авраамъ,

будучи сыномъ Нахора, сталъ отцемъ Исанка; п Исаакъ, будучи сыномъ Авраамовымъ, сталъ отцемъ Іакова. Каждый, составляя часть рода, раждается сыномъ, но и самъ дълается отцемъ другаго. А въ Божествъ не то; потому что не яко человъкъ Вогъ. Отепъ не отъ Отца; посему, раждаетъ не отца, который родить еще другаго. Сынъ-не часть Отца; посему не такое рождене, которое бы само родило сына. И поэтому въ единомъ Божествъ Отецъ, будучи Отцемъ въ собственномъ смыслъ и Отцемъ единственнымъ, и есть, и былъ, и всегда будетъ Отецъ; и Сынъ есть въ собственномъ смысив Сынъ и Сынъ единственный. О нихъ несомнънно, что Отецъ и есть, и именуется, всегда Отецъ, и Сынъ-всегда Сынъ, и Духъ Свитый всегда есть Духъ Святый; и мы въруемъ, что Онъ есть Духъ Божій, и подается чрезъ Сына отъ Отца. Такъ 🐱 Святал Троица, познаваемая въ единомъ Божествъ, пребываетъ неизмънно.

Следовательно, кто спрашиваеть: не Сынъ ли есть Духъ? тотъ представляеть, что имя можеть быть измъняемо, и самъ себя вводить въ безуміе. И кто спрашиваеть: не дъдъ ли Отецъ? тотъ, примышляя Отцу имя, заблуждается сердцемъ. А потому, хотя небезопасно отвъчать на безстыдство еретиковъ; нбо это значитъ противиться Апостольскому совъту; однакоже хорошо и не оставлять ихъ безъ совъта, что также повелълъ самъ Апостолъ (Тит. 3, 10.). Сего достаточно къ обличению вашего буесловія. Неглумптесь болъе надъ Божествомъ; потому что глумящимся свойственно спрацивать о томъ, чего нътъ въ Писании, и говорить: Духъ не

Сынъ ли, и Отецъ не двдъ ли? Такъ издъваются Кесарійскій и Скинопольскій (а). Довольно съ васъ въровать, что Духъ—не тварь, но есть Духъ Божій, и въ Божествъ Тронца, Отецъ и Сынъ и Духъ Святый. Имени: Отецъ не должно употреблять о Сынъ; нельзя сказать о Духъ, будто бы Онъ тоже, что Сынъ, и о Сынъ, будто бы Онъ тоже, что Сынъ, и о Сынъ, будто бы Онъ тоже, что Духъ Святый. И сіе дъйствительно такъ, какъ сказано. Едино есть Божество въ сей Тронцъ, и одна въра, одно крещеніе, совершаемое въ Троицу, одно тайноводство о Христь Інсусъ Господъ нашемъ. Имъ и купно съ Нимъ Отцу со Святымъ Духомъ слава и держава во всъ въки въковъ!-Аминь.

Что же касается до Евангельскаго изреченія, на которое указалъ ты въ письмъ; то, имъя благую совъсть, извини меня, возлюбленный. Боялся я даже и коснуться онаго, полагая, что, углубившись въ него разсудкомъ и начавъ изслъдовать, не въ состояній буду извлечь заключающагося въ немъ глубокаго смысла. Посему, имълъ даже намъреніе совершенно о немъ умолчать, и удовольствоваться только написаннымъ выше. Но догадываясь, что не преминешь писать о семъ и въ другой разъ, сдълалъ я себъ принужденіе, написать посильное мое разумъніе сего изреченія, какое могъ только пріобръсти; и надъюсь, что, если достигъ я цъли, одобришь ты оное ради научившаго; а если не достигъ, не будень укорять, зная мое усердіе и мою немощь. Изреченіе же сіе есть следующее. Когда

<sup>(</sup>а) т. е. Епископы, и именио: Акакій и Патрофиль.

фарпсен, послъ многихъ бывшихъ чудесъ, описанныхъ въ Евангелін, сказали: Сей не изгонить бъсы, токмо о веельзевуль князь бъсовствых, тогда Господь въдый мысли ихъ, рече имъ: всякое царство раздълившееся на ся запустъеть; и сказавъ: аще ли же Азь о Дусть Божіи изгоню втьсы, убо постиже на васт царствіе Божіе, наконецъ присовокупиль: сего ради глаголю вамь: всякь гръхъ и хула отпустится вамъ челосъкомь: а яже на Духа хула не отпустится. И иже аще речеть слово на Сына человтьческого, отпустится ему: а иже речеть на Духа Святаго, не отпустится ему, ни въ сей въкъ, ни въ будущій (Мато. 12, 24-32.). И ты спрашиваешь: почему хула на Сына отпускается, а хула на Духа не имъетъ отпущенія, ни въ семъ въкъ, ни въ будущемъ?

Мужи древніе, многоученый и трудолюбивый Оригенъ, а также чудный и достойный угаженія Өеогностъ ( ихъ сочиненія о семъ читаль я, когда написалъ ты письмо свое), оба согласно пишутъ, называя то хулою на Духа Святаго, когда сподобившіеся въ крещеніи дара Духа Святаго снога начинаютъ гръшить, и утверждаютъ, что таковые не получать посему отпущенія, какъ п Павель говорить въ Пссланіи къ Евреямъ: не возможно бо просвъщенных вединою, и вкусивших дара небеснаго, и причастниковь бывшихь Духа Святаго, и добраго вкусивших в Божія глагола, и силы грядущаго въка, и отпадших в паки обновляти въ покаяніе (Евр. 6, 4-6.). Но хотя такова общая нхъ мысль, однакоже каждый пзъ нихъ присосдиняеть къ сему собственное свое разумъніе.

Оригенъ такую представляетъ причину суда надъ нодобными людьми. «Богъ и Отецъ все проницаетъ и все содержить, одушевленныя и неодушевленныя, разумныя и неразумныя существа. Сила же Сына простирается на одни разумныя существа, въ числъ которыхъ находятся оглашенные и неувърование еще язычники. А Духъ Святый пребываетъ въ однихъ пріобщившихся Его въ даръ крещенія. Посему, когда согръшають оглашенные и язычники, тогда гръшатъ они противъ Сына, потому что Сынъ, какъ сказано, въ нихъ пребываетъ, но могутъ получить отпущене, какъ скоро сподобятся дара пакибытія. Когда же согръщають крестившіеся; тогда подобное беззаконіе, говорить Оригень, касается Святаго Духа, потому что согръшилъ бывшій уже въ Духъ. И посему-то опредълено согръшившему непощадное наказаніе ».

А Феогностъ, выставляя также причину, говоритъ слъдующее: «кто преступилъ первый и вторый предълъ; тотъ будетъ достоинъ меньшаго наказанія. А кто презрълъ и третій предълъ, тому нътъ уже извиненія». Подъ первымъ же и вторымъ предъломъ Феогностъ разумъетъ оглашеніе ученіемъ объ Отцъ и Сынъ, а подъ третьимъ—преподанное слово о тайноводствъ и о причастіи Духа. И желая подтвердить сіе, приводитъ онъ сказанное Спасителемъ ученикамъ: еще много имамъ глаголати вамъ, но не можете посити пынь. Егда же пріндетъ Духъ Святый, научить васъ (Іоан. 16, 12. 13.). Потомъ говоритъ Феогностъ: «какъ Спаситель бесъдуетъ съ неспособными еще вмъстить совершенное, снисходя къ ихъ малости, съ совершенными же пре-

бываеть Духъ Святый, и никто не заключить изъ сего, будто бы ученіе Духа превышаеть собою ученіе Сына; напротивъ того, Сынъ нисходить иъ несовершеннымъ, а Духъ есть печать соверщенныхъ: такъ не по превосходству Духа предъ Сыномъ худа на Луха неизвинительна и непростительна; но потому нто есть еще извинение несовершеннымъ, а вкусивинить небеснаго дара и усовершившимся не остается никакого оправданія и извиненія къ полученію прощенія ». Такъ разсуждаютъ Оршгенъ и Осогностъ. А я, сколько изучилъ сіе, думаю, что то и другое разуманіе требуеть посильнаго разбора и разсмотрънія; и можетъ быть, въ сказанномъ ими скрывается какой-либо болъе глубокій смыслъ. Ибо явно, что, въ комъ пребываетъ Отецъ, въ тахъ пребываетъ н Сынъ, сущій во Отцъ, а также не неприсущъ имъ и Духъ; потому что нераздъльна Святая, блаженная и совершенная Тронца. Еще же, если все приведено въ бытіе Сыномъ, и Имъ все состоится; то какъ Ему быть вит созданнаго Имъ? Поелику же недалеки отъ Него всъ созданныя существа; то и Онъ конечно во встать пребываеть; а посему необходимо и то, что согръщающий противъ Сына и хулящий Сына согръщаетъ и противъ Отца и противъ Духа Святаго. И если бы святая купель преподавалась единственно въ Свитаго Духа, то справедливо было бы сказать, что крещенные согръщають противъ единаго Духа. Поелику же преподается она въ Отца и Сына и Святаго Духа, и такимъ образомъ тайноводствуется каждый крещаемый; то опять необходимо заключить, что преступающе законъ по крещеніи творять хулу на святую и нераздельную Тронцу.

Справедливо же принять въ разсуждение и разумъние и сіе, если бы тъ, съ которыми бесъдовалъ Господь, т. е. фарисеи, пріяли баню пакибытія, и были уже причастниками дара Святаго Духа; то въроятнымъ было бы такое разумъніе, что говорится о возвратившихся вспять и согръщившихъ противъ Святаго Духа. А если непріяли они сел бани, даже уничижали и Іоанново крещеніе; то почему же Господь обвиняль въ хуль на Духа Святаго ихъ, несодълавинихся еще причастниками Духа? Господь же не какъ просто ученіе изрекъ сіе, и не въ будущемъ угрожалъ наказаніемъ; напротивъ того, прямо произнесъ слова сін, сачымъ дъломъ обвиная фарисеевъ, какъ уже содълавшихся виновными въ таковой хулъ. А нослику фарисси обвинены такъ еще до пріятія ими крещенія; то изреченіе сіє касается не преступающихъ законъ послъ купели, тъмъ болъе, что Господь обвинялъ фарисеевъ не просто во гръхахъ, но въ хулъ. Въ этомъ же есть разность; согръшающій преступаеть законь, а хулящій нечествуетъ противъ самого Божества. Такъ Спаситель, прежде сего обвиняя фариссевъ во многихъ прегръшеніяхъ, а именно, что ради сребра праступади заповъдь Божію касательно родителей, отвергали постановленія пророковъ, и домъ Божій сдълали домомъ купли, увъщавалъ ихъ принести покаяніе; а какъ скоро сказали они: о веельзевуль изгонить бъсы, назваль сіе уже непросто гръхомъ, но такого хулого, что отважившихся на онуго постигнетъ неизбъжное и непощадное наказаніе. И съ другой стороны, если изречение си произнесено о согръщающихъ нослъ купели, и имъ нътъ про-

щенія во гръхахъ; то почему же Апостоль къ кающемуся въ Коринов утверждаетъ туже любовь (2 Кор. 2, 8.), и о возвратившихся всиять Галатахъ бользнуеть, дондеже паки вообразится въ нихъ Христось (Гал. 4, 19.)? Словомъ: паки Апостолъ указываетъ на прежнее ихъ совершенство въ Духъ. За что же порицаемъ и Навата, который отвергаетъ покаяніе, и говорить, что согръщающіе посль купели не имъютъ никакого повиненія, если изреченіе сіе произнесено о согръшающихъ послъ купели? Да и сказанное въ Посланіп къ Евреямъ не псключаетъ покаянія согръшающихъ, но показываетъ, что крещеніе вселенской Церкви есть одно, и нътъ втораго. Апостолъ писалъ къ Евреямъ, и чтобы не подумали они, будто бы, по обычаю подзаконному, подъ предлогомъ покаянія крещеній много, и могутъ повторяемы быть оныя ежедневно, совътуеть имъ приносить покаяніе, но ръшительно объявляетъ, что обновленіе крещеніемъ есть одно, и нътъ втораго; какъ и въ другомъ Посланія говоритъ: едина въра, едино крещеніе (Ефес. 4, 5.). Не сказаль онъ: не-· возможно покаяться; но говорить: невозможно обновлять насъ подъ предлогомъ покаянія. А въ семъ вели-Г=1 кая разность. Ибо кающійся, хотя перестаетъ гръ-🖰 шить, но имъетъ еще струпы язвъ; а крещаемый совлекается ветхаго человъка и обновляется, родившись 式 свыше благодатио Духа.

Когда разсуждалъ я такимъ образомъ, представилась миъ въ изречени семъ вящшая глубина смысла. И потому, сперва принеся усердную молитву Господу, сидъвшему при кладезъ и ходившему по морю, возвелъ я мысль къ совершенному наконецъ Имъ о насъ домостроительству, почитая возможнымъ въ семъ домостроительствъ открыть смыслъ читаемаго мъста.

Все божественное Писаніе благовъствуетъ и проповъдуетъ о Господнемъ домостроительствъ, особенно же Іоаннъ, который говоритъ: Слово плоть бысть, и вселися въ ны (Іоан. 1, 14.); п Павелъ, который ппшетъ: Иже во образъ Божін сый, не восхищеніемь непщева быти равень Богу, но Себе истощиль, зракъ раба пріимъ, и образомъ обрътеся якоже человтькь, смириль Себе, послушливь бывь даже до смерти, смерти же крестныя (Фил. 2, 6-8.). Посему-то Господь, будучи Богъ и содълавшись человъкомъ, какъ Богъ, воскрешалъ мертвыхъ, и изиваля всехъ словомъ, претворилъ воду въ вино (ибо дъла сіп были не человъческія), а какъ носящій на Себъ тъло, жаждаль, утруждался п пострадалъ (нбо сіе не свойственно было Божеству); какъ Богъ, сказалъ: Азъ во Отцъ и Отець во Миъ (Іоан. 14, 11.), а какъ носящій на Себъ тъло, обличаль іудеевь: что ищете Мене убити, человъка, Иже истину вамь глаголахь, юже слышахь оть Отца (Іоанъ. 8, 40.)? Совершаемо же было сіе не раздъльно по качеству творимаго, такъ чтобы въ пномъ обнаруживалось дъйствіе тъла безъ Божества, а въ иномъ дъйствие Божества безъ тъла: папротивъ того, совершаемо было сіе соединенно, и одинъ былъ, благодатію Своею чудно творящій сіе Господь почеловъчески Онъ плюну, и плоновение было Божественно; потому что плюновеніемъ даровалъ зръніе очамъ слъпаго отъ рожденія. И когда хотыль показать, что Онь Богь, выражая сіе человъческимъ языкомъ, сказалъ: Азъ и Отецъ едино есма (Іоан. 10, 30.). Изцванать единымъ котвијемъ, и простерни человъческую руку, воздвигъ Петрову тенцу, огнемъ жегому (Мато. 8, 15.), и воскреснать изъ мертвыхъ умершую уже дочь архисицагога.

А еретики по собственному своему невъжеству предались безумію, и одни видя человъческія дъла Спасителя, отрицали сказанное: въ началь біъ Слово, другіе же, взирая на дъла Божества, не признавали сказаннаго также: Слово плоть бысть. Мужъ върный и апостольскій, зная человъколюбіе Господа, когда видитъ знаменія Божества, дивится Господу во плоти, и когда усматриваетъ также свойствснное тълу, съ изумленіемъ на сіе взираетъ, и въ этомъ уразумъвая дъйственность Божества.

Поелику же такова церковная въра; то когда вные, смотря на дъла человъческія, видятъ Господа жаждущимъ, или утруждающимся, или страждущимъ, и только глумятся надъ Спасителемъ, надъ человъкомъ, тогда они тяжко согръщаютъ, однакоже, раскаявшись вскоръ, могутъ получить вгрощене, имъя предлогомъ немощь тъла; потому что и Апостолъ не лишаетъ ихъ извиненія, и какъ бы простираетъ къ нимъ руку, говоря: исповъдуемое велія есть благочестія тайна, Богь явися во илоти (1 Тим. 3, 16.). И еще, когда иные, взирая на дъла Божества, сомнъваются о тълесномъ ствъ, тогда и сіи наитяжко согръщаютъ; потому что, видя ядущаго и страждущаго, представляютъ сіе мечтою; впрочемъ и ихъ, если вскоръ раскаются, Христосъ готовъ простить, потому что и для нихъ служитъ предлогомъ самое превыше-человъчесмое величіе, обнаруживающееся въ дълахъ. Но когда думающіе о себъ, что инъютъ въдъніе закона (каковы и были тогданніе фарисеи), тъхъ и другихъ превзощедни невъжествомъ и ожесточеніемъ, доходятъ до безумія, и совершенно отрицаютъ самое сущее въ тълъ Слово, или самыя дъла Божества принисываютъ діаволу и его демонамъ, тогда за таковое нечестіе справедливо несутъ они непощадное наказаніе; вотому что они діавола вмънили въ Бога, объ истинномъ дъйствительно сущемъ Богъ помыслили, что Онъ въ дълахъ ничъмъ не превышаетъ бъсовъ.

Въ такое-то нечестіе впали тогдашніе іуден, и изъ іудеевъ фарисен. Когда Спаситель являль двла Отца, воскрешаль мертвыхъ, даровалъ прозръніе слвнымъ, дълалъ, что хромые ходили, отверзалъ слухъ глухимъ, разръшалъ языкъ нъмымъ, повелъвая вътрамъ, ходя даже по морю, давалъ разумъть. что Ему покорна тварь; тогда народъ изумлялся и славилъ Бога; а чудные фарисеи говорили, что это-дъла веслызевула, и безразсудные сін нестыдились Божію силу приписывать діаволу. Посему, Спаситель произнесъ о нихъ справедливый приговеръ, что хула ихъ неизвинительна и непростительна. Пока они, видя дъла человъческія, хромали номышленіемь, говоря: не Сей ли есть тектоновь · сынь (Мато. 18, 55.)? и: како Сей книги въсть неучивен (юан. 7, 15.)? н. кое Ты твориши о Себъ знаменіе (Іоан. 6, 30.)? и: да снидеть нынть со прести, и въруемъ въ Него (Мате. 19, 42.); дотоль Господь терпъль ихъ, и поелику они гръщили противъ Сына человъческаго, скорбя объ ихъ ослъпленін, говорплъ: аще бы разумъли и вы, еже къ миру (Лук 19, 42.). Ибо и великато Петра, ноелику дверинца спрашивала его, а онъ отвъчалъ ей о Господъ, какъ о человъкъ, Господъ простилъ за его слезы. А вогда падшіе іуден еще болъе пали и обезумъли, такъ что и дъла Божіи стали называть веельзевуловыми; тогда Господъ не потериълъ уже ихъ. Ибо хулили они Духа Его, говоря, что творящій сіе есть не Богъ, но веельзевулъ. И за сіе, какъ отважившихся на дъло нестерпимое, наказаль ихъ въчно.

Сіе тоже значило, какъ если бы, взирая на порядокъ міра и на промышленіе о міръ, дерзнули они и сказали, что и тварь получила бытие отъ веельзевула, что, діаволу, повинуясь солице восходить, и ради его вращаются эвтоды на небъ. Канъ твари суть дъло Божіе, такъ и Христовы дъла были дъла Отчія. А если одни изъ сихъ дълъ суть весльзевуловы, то необходимо и другія должны быть весльзевуловыми. И для утверждающихъ это іудеевъ значить ли что сказанное: вначаль сотвори Богь небо и землю? Ничто не чуждо ихъ безумио; ибо одинаковаго съ ними образа мыслей были и отцы ихъ въ пустынъ; недавно еще вышедши изъ Егинта, сдълали они тельща, и ому приписывая бывшія къ нимъ Божін благодъянія, говорили: сін бози твои Израилю, иже изведоша тя изъ земли Египетскія (Исх. 32, 4). Посему и тогда не въ маломъ числъ, но многіе изъ отважившихся на сіе истреблены были въ сачомъ началъ за сію хулу; притомъ же Богъ объявилъ, сказавъ: въ оньже день присъщу, наведу на нихъ гръхъ сей (Исх. 32, 34.).

Ибо и ихъ, пока роптали по причить хльбовъ и воды, терпъль еще Богъ, подобно матери питающей сосцами сына своего. Когда же еще болье обезумъли, и, какъ воспъваетъ о нихъ Духъ: измъниша славу Его въ подобіе тельца, ядущаго траву (Псал. 105, 20); тогда, отважившись на такое непростительное дъло, какъ говоритъ Писаніе, поражены были за сотвореніе тельца егоже сотвори Ларонъ (Исх. 32, 31.). И теперь фарисеи, отважившісся на подобное сему дъло, услышали отъ Спасителя такой же приговоръ, какой слышаль уже, и несетъ на себъ, упомянутый іздеями веельзевуль, то-есть, что и ихъ вмъстъ съ веельзевуломъ въчпо поядать будетъ уготованный ему огонь.

Говорилъ же сіе Господь, не сравненіе дълая между хулою на Сына и хулою на Духа Святаго, и не въ томъ смыслъ, что Духъ больше, а потому хула на Духа имъетъ большую вину. Да не будетъ сего! Ибо предварительно научилъ Онъ, что все. что имъетъ Отецъ, принадлежитъ и Сыну, что Духъ пріиметъ отъ Сына, и прославитъ Сына, и что не Духъ даетъ Сына, но Сынь подаетъ Духа ученикамъ, а чрезъ учениковъ и върующимъ въ Него. Посему, не сравнивая Себя и Духа, говорных Спаситель. Но поелику хула въ обоихъ случаяхъ касается Его самого, въ одночъ же случав хула меньше, а въ другомъ гораздо больше; то Господь и сказалъ сіе. Ибо и самые фарисеи говорили то и другое, видя Его человъкомъ, злословили: Откуду Сему премудрость сія (Мато. 13, 59.)? и: пятидесяти лътъ не у имаши, и Авраама ли еси видъль (Іоан. 8, 57.)? Взирая же на дъла Отчія, не

только отрицали Божество Его, но еще говорили, что въ Немъ не Божество, но всельзевулъ, и что дъла Его суть дъла веельзевуловы. То и другое говорено было противъ Него; но поелику меньше была хула по человъчеству, и больше хула по Божеству, то за большую хулу изрекъ имъ неизбъжнее наказаніе. И дъйствительно, въ ободреніе учениковъ говоря: аще Господина дома всельзевула нарекоша (Мате. 11, 25.), Себя, столько хумимаго іудеями, наименоваль Господиновь дому. Если же іуден, говоря: о веельзевуль, злословили не инаго кого, но Господа; то явно, что и въ сказанномъ: хула же на Духа, разумъется хула на самого Господа, и Себя разумъя, произнесъ Спаситель все сіе изреченіе, потому что Онъ есть Домовладыка ecero.

И намъ нелъностно для безопасности снова повторить тоже. Жаждать, утруждаться, спать, быть заушаемымъ, вкушать пищу свойственно людямъ. Но творить дела, какія сотвориль Господь, возможно уже было не людямъ, но Богу. Посему, когда, по сказанному прежде, иные, видя свойственное людямъ, элословили Господа, какъ человъка, тогда двлались они достойными меньшаго наказанія, нежели тъ, которые Божін дъла пришисывали діаволу. Послъдніе не только святоє повергають псанъ, но и Бога равняютъ съ діаволомъ, свътъ называють тмою. И что въ семъ состояла непростительная кула фарисеевь, замътиль то Маркъ. сказавъ: а иже восхулить на Духа Святаго, не имать отпущенія, но повинень есть вычному гръху. Зане глаголаху, духа нечистаго имать (Марк.

3, 29.). А следой отъ рожденія, прозравъ, свидьтельствоваль: от выка нисть слышана, яко кто отверзе очи слъпу рождену. Аще не бы быль Сей от Бога, не могъ бы творити ничесоже (Іоан. 9, 32. 33.). И народъ, дивясь совершенному Господомъ, говоритъ: сіи глаголи не суть быснующагося: еда можеть бысь слышь очи отверсти (Іоан. 10, 21.)? Фарисен же, которые почитали себя сильными въ Законъ, разширяли воскрылія ризъ, хвалились, что знаютъ больше другихъ, не устыдились при всемъ этомъ; но, говоря, что Господь имъетъ бъса, и что дъла Божіи суть дъла бъсовскія, окаянные сіи, по написанному, пожроша бъсови, а не Богу (Второз. 32, 17.). Подверглись же сему не ради чего инаго, а только изъ желанія отрицать, что творящій дъла сін есть Богъ и Божій Сынъ. Если вкупісніе пищи и тълесный видъ показывали въ Господъ человъка, то почему же фарисеи не усиатривали изъ дълъ, что Онъ во Отцъ, и Отецъ въ Немъ? Имъ не хотълось признать это, лучше же сказать, они имъли въ себъ веельзевула, который внушаль имъ, за дъла человъческія именовать Господа простымъ человъномъ, а за дъла, свойственныя Богу, не исповъдывать Его Богомъ, вмъсто же Господа обоготворять сущаго въ нихъ самихъ весльзевула, чтобы съ нимъ, наконецъ, въчно мучиться имъ въ огнъ. И сіе замъчаніе Евангелиста Марка въ читаемомъ нами мъств, кажется мнъ, наводитъ на мысль подобную сказанной, и показываетъ, что та и другая хула касается сачого Господа, и Онъ сказалъ о Себъ и: Сынь человњиескій, и: Духь, чтобы первымъ наименованіемъ ука-T. XXI.

зать на человъческое естество, а слышомъ: Духь, означить Свое духовное, умное и преистивное Божество. Ибо въ означение тълеснаго Своего естества хулу, въ которой можно получить прощение, отнесъ къ Сыну человъческому, о хулъ же непростительной объявиль, что простирается она на Духа, чтобы симъ отличениемъ отъ твлеснаго естества указать на Божество Свое.

Сей же образъ ръчи примъчаю и въ Евангеліи отъ Іоанна, когда Господь, бесъдуп о вкушенів тела Его. н видл, что многіе тъмъ соблазиялись, говорить: сія ли вы блазнить? аще убо узрите Сына человыческаго восходяща, идъже бъ прежде. Духъ есть, иже оживляеть, плоть не пользуеть ничтоже: глаголы, яже Азъ глаголахъ вамь, Духь суть и живот суть (Іоан. 6, 61-63.). И здысь сказаль о Себъ Онъ то и другое, и плоть и духъ; и слево:  $\partial \gamma x_{\overline{z}}$  употребиль въ отличение отъ плоти, чтобы ученики, увъровавъ не только въ видимое, но и въ невидимое Его, уразумъли, что глаголы Его суть не плотскіе, но духовные. Для многихъ ли достаточно было въ снъдь тела, и какъ опо напитало бы цълый міръ? Но для того и упомянуль о возпествін Сына человъческаго на небеса, чтобы отвлечь ихъ отъ твлеснаго понятія, и дать имъ, наконецъ, уразумъть, что плоть, о которой говорилъ, есть небесная спъдь и духовная пища, свыме подаваемая Имъ. Ибо говорить: лже глаголажь вамь, Духь суть и животь. А сіе значило: то, что показуется и дается за спасеніе міра, есть плоть, которую ношу Я, но сія плоть и кровь ея дана будетъ Много вамъ духовно въ сиъдь, такъ-что она

каждому удъляема будеть духовно, и для всехъ содълается охраненемъ въ воскресене въчной жизни. Такъ и Самарянкъ, отвлекая ее отъ чувственнаго, Госнодъ наименовалъ Бога Духомъ, чтобы она о Богъ представляла себъ не тълесно, но духовно. Такъ и Пророкъ, созерцая Слово содълавшееся илотио, говорилъ: Духъ лица нашего помазанный Гослодъ (Пл. Іерем. 4, 20.), чтобы не заключилъ кто о Госнодъ изъ видимаго, что Онъ простой человъкъ, но слыша слово: Духъ, зналъ, что Онъ есть сущий въ тълъ Богъ.

Изъ сего явствуетъ, наконецъ, что, если кто видитъ Господа бесъдующаго о Себъ самомъ и смотря только на твлесныя дела Его и не веруя, скажеть: откуду Сему премудрость сія? то согръщить онъ и произнесеть на Него хулу, какъ на Сына человъческаго; а если взирая на дъла Его, совершаемыя Аухомъ Святымъ, говоритъ, что творящій таковыя дъла - не Богъ и не Божій Сынъ, приписываетъ же оныя веельзевулу, то явно хулить Господа, отрицая Его Божество. Ибо въ евангельскомъ семъ изреченіи, какъ неоднократно уже замъчено, Господь; говоря: Сынь человыческій, указываеть на Свое вовленцение и человъчество, чтобы сказавъ: Духа выразветь тамъ, что Его же есть и Духъ Святый, Которымъ Онъ все творилъ. Поэтому, творя дъла, говорилъ: аще Мнъ не въруете, дъломъ Моимъ въруйте: да разумъете, яко во Мыт Отець, и Азъ въ Немь (Іоан. 10, 38.); уготовляясь же принести Себя за насъ тълесно, когда для сего самаго пришель во Герусалимъ, сказалъ ученикамъ Своимъ: спите прочее и почивайте: се приближися чась, и

Сынь человъческій предавтся вы руки грышниковы (Мато. 26, 45.). Двла удостовъряли, что Господь есть истинный Богъ, а смерть показала, что истинно имълъ Онъ тъло. Посему, предаваемаго на смерть справедливо наименовалъ Сыномъ человъческимъ. Ибо Слово безсмертно, неприкосновенно и есть источная жизнь. Но фарисси не върили симъ дъламъ, даже не хотъли видъть, что творили сыны ихъ. Посему, Господь съ кротостію также обличаеть ихъ, говоря: аще Азъ о веельзевулъ изгоню бысы, сынове ваши о комт изгонятт? Сего ради тін бүдүтт вамт судін. Аще ли же о Дусть Божін изгоню бтосы, убо постиже на васъ царствіе Божіе (Лук. 11, 19. 20.). И здъсь сказаль: о Дусть Божін не въ томъ смыслъ, что самъ Онъ меньше Духа, и что совершаль въ Немъ сіе Духъ. Но и симъ опять давалъ разумъть, что Онъ, Божіе сый Слово, совершаетъ все чрезъ Духа, и вмъстъ научалъ слышащихъ, что, дъла Духа приписывая веельзевулу, хулять они тъчъ самого Подателя Духа. Ибо, и сіе говоря, показываетъ, что фарисеи не по невъдънію, но добровольно вдаются въ такую неизвинимую хулу, и хотя знаютъ безразсудные, что подобныя дъла суть дъла Божіи, однакоже не стыдятся приписывать ихъ весльзевулу и производить отъ нечнстаго духа.

Какъ же они, отважившись на это, могутъ еще обвинять язычниковъ за то, что сдвлали себъ идоловъ, и именуютъ ихъ богами? Дерзость фарисеевъ подобна языческому безумію, или, можеть быть, и превосходить оное; потому что, пріявъ о семъ законъ, преступленіемъ закона безчествуютъ

они Бога. Что же будуть двлать отваживающиеся на таковую хулу, когда прочтутъ Пророка Исано, н услышать, что знаменіями Христова пришествія служать прозръніе слыпыхь, хожденіе хромыхь, проглаголаніе нъмыхъ, воскресеніе мертвыхъ, изцъленіе прокаженных , отверстие слуха у глухих в (Исаіи 35, 5. 6.)? Ужели захотять творцемъ сего наименовать кого-либо инаго? Ибо, наименовавъ творцемъ Бога, обличатъ себя въ нечестіи противъ Господа. А что Пророкъ провидълъ и предрекъ, т о Господь пришелъ и совершилъ. Если же, увлекаемые своею продерзостію, осмълятся сказать, что и это предречено о веельзевуль; то боюсь, что, вскоръ преуспъвъ въ нечестіи, когда прочтутъ: кто даде уста человъку? и кто сотвори нъма, и глуха, и видяща и слъпа (Исх. 4, 11.)? и подобныя симъ мъста, по безумно своему, скажутъ также, что и это-слова веельзевула. Ибо кому приписывають благодать прозрънія, въ томъ, по необходимости, должны искать и виновника слъпоты. Въ Писаніи же сказано, что то и другое творитъ Одинъ и Тотже. Конечно же, говоря это, дойдутъ современемъ и до той мысли, что и Создатель естества человъческаго есть веельзевулъ. Ибо Творну свойственно имъть власть и надъ созданнымъ. Но Мочсей сказаль: въ началь сотвори Богь небо и землю; и: по образу Божію сотвори Богг человтка (Быт. 1, 1. 27.). И Данінлъ съ дерзновеніемъ говорить Дарію: не покланяюся кумиром руками сотворенными, но живому Богу сотворшему пебо и землю и владущему всякою плотію (Дан. 14, 5.). Развъ, придумавъ новый оборотъ, скажутъ: не видъть, хронать, и имъть другія немощи дается вънаказаніе отъ Создателя; а избавленіе отъ немощей и благодъяніе страждущинъ совершаеть веслыевулъ. Но крайне неразумно входить даже въ наслъдованіе объ этомъ; обезумъвшимъ и изступленнымъ свойственно такое злочестивое буссловіе, съ накимъбезразсудные сіи сравнительно лучшее прицисываютъне Богу, но веслызевулу. Для нихъ начего уже не значитъ извратить догматы божественныхъ Писавій, только бы отрицать вмъ пришествіе Христово!

Но симъ лукавымъ надлежало, или не уничижать Господа, за телесное естество, какъ человека, или исповъдать Его за дъла истиннымъ Богонъ. Они же во всемъ поступили превратно. Видя въ Немъ человъка, злословили канъ человъка; а взирая на дъла Божескія, отрицали Божество, в обратились къ діаволу, думая, что только дерзостію избытнуть еуда, и не осудить уже ихъ поруганное ими Слово. На большее еще отваживались обаятели, волхвы и чародъя Фараоновы, однаноже, увидъвъ сотворенныя Мочсеемъ знаменія, они уступили и обратились въ бъгство, сказавъ: перств Божій творить сіе (Исх. 8, 19.). Фарисен же и книжанки, видя дъйствіе не перста, но цълой руки Божіей, и примъчая, что дъла, совершаемыя Спасителенъ, и миогочислевные и выше Мочсеевыхъ, сказали, что творитъ сіе веельзевулъ, о которомъ волявы, какъ ни были къ нему близки, сознались, что не могъ онъ сотворить и того, что въ сравнени съ симъ гораздо было меньше. Кто же изобразить вполна безуміе фарисеевъ? Или кто, какъ сказалъ Пророкъ, найдетъ, чему бы уподобить ихъ злочестие? Они

оправдами собою содомлянь, превзошли невъжеотномъ язычниковъ, превышаютъ неразуміемъ волхаевъ Фараоновыхъ, и могутъ быть сравнены съ одинии только аріанами, впадал съ неми въ одно и тоже злочестие. Ибо іуден, видя дела Отчіп, совариноемыя Сыномъ, приписывали ихъ веслызевулу; а аріане, вапрая на таже дела, творящаго ихъ Господа сопричисляють къ тварямъ, говоря, что Онъ изъ не-сущихъ, и не былъ, пока не рожденъ. Фарисси, видя Господа во плоти, роптали, говоря: почему ты человних сый, твориши себе Бога (Іоан. 10, 33.)? А христоборцы, видя, что Онъ стражаетъ, спитъ, хулятъ Его, говоря: «кто тервить сіе, тоть не можеть быть истиннымъ Богомъ н единосунивымъ Отцу! Однимъ словомъ: если кто пожелаеть сравнительно разсмотрыть злачийе тыхъ в другихъ; то найдетъ, канъ сказалъ и выше, что пали они вмъстъ въ юдоли сланаго (Быт. 14, 10.) умоизступленія. Посему-то Господь тъмъ и другимъ изрекъ непощадное наказаніе. Ибо говорить: а иже речеть на Духа Святаго, не отпустится ему, ни въ сей въкъ, ни въ будущій. И сіе справедливо. Ибо отрицающій Сына кого призоветъ, и въ комъ обрътетъ очищение? Или какой жизни, какого упокоенія будетъ чаять себъ, кто отвергся Сказавшаго: Азъ есмь животъ (Іоан. 14, 6.); и: пріидите ко Мнъ вси труждающіися и обремененніи, и Азъ упокою вы (Мато. 11, 28.).

Но какъ они понесуть на себь въчное наказаніе; такъ благочестно мудрствующіе о Христь, покланиющіеся Ему и по плоти и по Духу, не незнающіе, что Онъ есть Сынъ Божій, неотрицающіе,

что Онъ сталъ и Сыномъ человъческимъ, и равно върующіе, что вз началь бів Слово, и что Слово плоть бысть, безъ сомнънія, будуть въчно царствовать на небесахъ, по святымъ обътованіямъ самого Господа и Спасителя нашего Іисуса Христа, Который говорить: идуть сіи вз муку въчную: праведницы же вз животь въчный (Мато. 25, 46.).

Сіе, сколько самъ я изучилъ, написалъ и тебъ кратко; ты же прівми это отъ меня, не какъ совершенное ученіе, но какъ только породъ самому тебъ, извлекши для себя точнъйшій смыслъ нев евангельскаго изреченія и изъ Псалмовъ, связать наконецъ рукояти истины. А когда принесещь ихъ, тогда пусть будетъ сказано: грядуще же пріндуть радостію, вземлюще рукояти своя (Псалм. 125, 6.) о Христъ Іисусъ Господъ нашемъ. Чрезъ Него и съ Нимъ Отцу и купно Святому Духу слава и держава во въки въковъ! Аминь.

## 24.

## HOCJAHIE

о Соборахъ, бывшихъ въ Ариминъ нталійскомъ и въ Селевкін исаврійской.

И до васъ, можетъ быть, доходилъ слухъ о пресловутомъ и донынъ Соборъ; потому что всюду носились пригласительныя посланія отъ Царя и областныхъ правителей къ призываемымъ на Соборъ. Но поелику, по любовъдънію, желаете вы знать дъ-

ями Собора, то почель и приличнымъ довести до ваниего свъдънія, что самъ видълъ и узналь въ течности, чтобы, слушая другихъ, не колебаться вамъ мыслію, тъмъ болъе, что нъкоторые обыкли разсказывать о дълахъ иначе, нежели какъ они были.

Итакъ, въ Никеи назначенныхъ тамъ соборныхъ засъданій не было, а вышелъ новый указъ Епископамъ западныхъ областей сойдтись въ Ариминъ нталійскомъ, а Епископамъ восточныхъ областей собраться въ исаврійской Селевків, называемой по мъстности суровою. Предлогомъ къ сему собранію, какъ носилась молва, было разсуждение о въръ въ Господа нашего Іисуса Христа. Выставляли же сей предлогъ Епископы паннонскіе, Урсакій, Валенть и нъкто Герминій и сирійскіе-Акакій, Евдоксій, также Патрофилъ Епископъ города, получившаго имя отъ скифовъ (а). Они-то, всегда держась Аріевой стороны, и сами не разумья, почему върують, на чемъ утверждаются, обольщая то того, то другаго, и разствая стмена своей ереси, привлекли на свою сторону нъкоторыхъ людей значительныхъ и самого Царя Констанція, какъ еретика, и прикрываясь необходимостію разсуждать о въръ, домоглись, чтобы состоялся Соборъ, думая, что онымъ можно будетъ затмить имъ Соборъ Никейскій, всъхъ переувърить и сдълать; что вмъсто истины одержить всюду верхъ нечестіе.

Дивлюсь прежде всего (я думаю, и всякій сколь-

<sup>(</sup>а) Т. е. Скиеополя.

ко-нибудь разумный человых съ удивления спетрить на это), почему, когда назначено быть вселенскому Собору, и всв ожидали его, Соборъ вдругъ разделенъ, и одни стали сходиться въ одномъ месть, а другіе собираться въ другомъ; развъ, можеть быть, и это было дъломъ Промысла, чтобы на каждомъ изъ сихъ Соборовъ обиарумилось нелестное и чистое мудрствование о въръ въ однижъ, и обличилось сомнительное и подозрительное новоденіе другихъ. А потомъ представлялось намъ съ эдъшними искренними братіями неприличіе таного собранія; скорбъли мы внутренно, разсуждая: что побуждало приводить въ смъщене вселевную, н тъмъ, которые въ это время назывались клириками, ходить туда и сюда, и доискиваться, накъ научиться имъ въровать въ Господа нашего Інсуса Христа? Ибо, если они уже въровали, то не стали бы доиспраться, какъ неимъющие въры. Немальмъ служило сіе соблазновъ для оглашенныхъ, и явычинкамъ подавало не легкій, но сплыный, новодъ къ сявху, что христівне, какъ будто только пробудивнинсь отъ сиа, начинаютъ доискиваться, манъ имъ въровать о Христъ. Итакъ, называеные ихъ клирики, присволющие себъ превмущество предъ народомъ, какъ учители, обличили теперь себя невърующими, доискиваясь, чего не имъють.

И Урсаній съ своими сообщниками, бывъ виновникомъ этого, не зналъ, какой собираетъ себъ гиъвъ, когда Господь и чрезъ Святыхъ говоритъ: горв ихъ же ради имя Мое хулится во языцъхъ (Исаія 52, 5.); и Самъ въщаетъ въ Евангеліи: Иже аще соблазнитъ единаго малыхъ сихъ, уне есть ему, да объсится

жернов осельский на вын его и потонеть въ пучиить морстъй (Мато. 18, 6.), неже да соблазнить от малысь сись единаго, какъ присовокупилъ Лука (Лук. 17, 2.). Ибо чего въ учени благочестия не доставало вселенской Церкви, чтобы ныив разыскивать о върв, и имъ въ своикъ изложенияхъ въры выставлять имена инатовъ настоящаго времени?-Урсакій, Валенть, Герминій и прочіе съ ними сдълали, чего еще не бывало, и о чемъ никогда не было слышимо у христіанъ. Написавъ, какъ пожелали они въровать, выставили ипатство, мъсяцъ н число текущаго времени, показывал тъмъ всякому разумному человъку, что въра ихъ возъимъла начало не прежде, но теперь только при Констанцін; потому что написали все сіе въ пользу своей ереси. Притомъ пиша, повидимому, о Господъ, иненують они себв инаго владыку, Констанція; потому что онъ даль владычество ихъ нечестію; и отрицающіе въчнаго Сына назвали Констанція въчнымъ Царемъ. Такъ христоборны они въ нечестін!

Но поводомъ выставлять ипатство служить для нихъ, можетъ быть, указаніе времени у святыхъ Пророковъ. Впрочемъ, если осмълятся и это сказать, то объявять тъмъ свое невъжество. Пророчества святыхъ содержать въ себъ упоминаніе о времени. Исаія и Осія были во дни Озіи, Іоловма, Ахаза, и Езекіп; а Іеремія во дни Іосів; Іезекінль ме и Даніилъ при Киръ и Даріъ, и другіе Пророжи пророчествовали въ иныя времена, не начало полагая богочестію (оно было и прежде ихъ, и всегда, даже прежде сложенія міра Богъ уготовалъ намъ оное во Христъ), и не означали тъмъ времень

въры своей (и до сего времени были они върующіе), указывалось же симъ время проповъди. А мроповъдь икъ касалась преимущественно Спасителева пришествія, въ слъдъ же за симъ и будущей судьбы израиля и язычниковъ. И означалось время ме начала въры, какъ сказалъ я выше, но самыхъ Пророковъ, когда они жили и пророчествовали сіе.

Но нынвыніе мудрецы сін, не исторію излагая и не будущее предсказывая, но написавъ: изложена въра вселенская, присовокупили и ипатство, и мъсяцъ, и число, чтобы, какъ Святые надписывали время событій и своего служенія, такъ и имъ указать время своей въры. И пусть писали бы это о своей въръ, потому что она началась нынъ, но не осмъливались бы писать сего о въръ вселенской! Ибо не написали: мы такъ въруемъ, но: изложена въра вселенская. Посему, дерзость намъренія обличаетъ ихъ невъжество; а выдуманный ими новый способъ писать сообразенъ съ аріанской ересію. Ибо, написавъ такимъ образомъ, показали, когда начали они въровать, и съ какого времени намърены проновъдывать свою въру. И какъ, по слову Евангелиста Луки, издано повельніе (21, 1.) о переписи, прежде же не было сего повелънія, но возъимъло оно начало съ того дня, въ который издано писавшимъ; такъ и они написавъ: изложена нынъ въра, показали, что мудрование ихъ ереси есть нъчто новое, и что прежде его не было. А если присовокупили: въра вселенская; то, сани того не примъчая, впали въ неразуміе фригійскихъ еретиковъ, такъ-какъ и тъ подобно имъ говорять: «намъ в первымъ было откровение, отъ насъ начинается христіанская въра». И какъ тъ Максимиллу и Монтана, такъ сіи вмъсто Христа надписываютъ владыку Констанція. Если же, по словамъ ихъ, въра имъстъ начало съ нынъшняго ппатства, что тогда дълать Отцамъ и блаженнымъ мученикамъ? Что и имъ самичъ дълать съ тъми, которые ими были оглашены и почили прежде сего ипатства? Какъ пробудить ихъ, чтобы изгладить въ нихъ, чему, повидимому, были научены, а всъять, что изобрътено и написано нынъ? Таково невъжество сихъ людей, умъющихъ только выдумывать предлоги, но предлоги нелъпые и невъроятные, по слъдамъ которыхъ идетъ обличене.

Соборъ въ Никеи былъ не просто, но по необходимой нуждъ и по основательной причинъ. Христіане въ Сиріи, Киликіи и Месопотаміи погръщали въ празднествъ, и совершали Пасху съ јудеями. Возстала также противъ вселенской Церкви аріанская ересь, и защитниками, заботившимися о ней и злоумышлявшими противу благочестивыхъ, имъла Евсевія и его сообіщниковъ. Такова была причина вселенскаго Собора, чтобы праздникъ совершаемъ былъ повсюду въ одинъ день, и возникающая ересь предана была анавемъ. Это и было сдълано. Сиріанъ убъдили; а ересь аріанскую объявили предтечею антихриста, и весьма хорошо сдълали, издавъ изложеніе въры, написанное противъ сей ереси. Впрочемъ и при такомъ числъ писавшихъ не осмълились они на что-либо подобное сдъланному сими троимп или четверыми. Ибо не выставили ипатства, мъсяца и числа; но о Паскъ написали: постановлено нижеслъдующее (ибо тогда только было постановлено,

чтобы всв исполняли сіе); а о вврѣ написали не: постановлено; но: такъ въруетъ вселенская Церковь, и въ слѣдъ за симъ исповъдали, какъ они въруютъ, показывая тъмъ, что учене ихъ есть не новое, не апостольское, и что написанное ими не ими изобрътено, но есть токе самое, чему научили Аностолы.

А составляемые ими нынъ Соборы накую инъютъ основательную причину? Если явилась какая новая ересь послъ аріанской; то пусть скажуть въ точныхъ словахъ, что вымышлено сею ересію, и кто ея изобрътатели? Пусть также письмению, какъ поступили Отцы въ Никеи, предадутъ анасемъ ересм бывшія прежде сего Собора, въ числъ которыхъ находится и аріанская, чтобы показать тъмъ, что и у нихъ есть какой-либо достойный въроятія предлогъ сказать новое. Если же ничего подобнаго не было, и не могутъ они показать сего, върнъе же то, что говорять сіе, держаєь сами нечестія Аріева, и обличаемые, ежедневно мъняють свои мысли; то какая нужда въ Соборахъ, когда и противъ аріанской ереси и противъ другихъ ересей достаточно Собора бывшаго въ Никеи, который осудиль всъ сін ереси здравою върою? Ибо и пресловутый Аэтій, прозванный безбожникомъ, оказывается смълымъ не какъ изобрътатель собственнаго безумія, но и онъ съ обольщенными имъ потерпълъ крушение, обуреваемый арганскимъ иновъріемъ. Поэтому, напрасно ходять они всюду, и выставляють въ предлогъ, что ради въры пожелали Соборовъ. Всего достаточнъе божественное Писаніе. А ежели есть нужда для сего и въ Соборъ, то имъемъ опредъленія Отцевъ; собиравшіеся въ Никеи не вознерадъли о семъ, но такъ прекрасно написали, что съ неирениниъ осрдщенъ читающіє Писанія ихъ могуть но онымъ содержать въ паияти благочестивую въру во Христа, возвъщенную въ божественныхъ Писанахъ.

А поемику натъ у нихъ ничего основательнаго, хотя они и вымышляють предлоги, однакоже во всемъ встрачають затрудненія, то остается уже имъ сизвать: «прекословя бывшинь прежде насъ, и преступивъ преданія Отцевъ, пожелали мы, чтобы составился Соборъ, но убоявшись также, чтобы, когда соберутся всв во едино, стараніе наше не оказалось онять напраснымъ, пожелали, чтобы Соборъ раздъленъ былъ на два, и намъ, когда отдълится одна часть, поназавъ написанное нами, можно было привлечь къ себъ большинство, угрожая покровителемъ нечестія - Констанціемъ, а такимъ образомъ сдвлать недъйствительнымъ совершенное въ Никеи, прикрывъ себя простотою написаннаго нами. Если же не сказали они сего прямыми словами, то съ сею именно мыслію все дълали и приводили въ смятеніе. И дъйствительно, неоднократно высказавъ и написавъ многое на разныхъ Соборахъ, никогда не упоминали объ аріанской ереси, какъ о зловредной. Но если же иногда нъкоторые изъ присутствующихъ осуждали ереси, то они защищали ересь аріанскую, которую анаоематствовалъ Соборъ Никейскій, и даже съ любовію принимали говорящихъ по-аріански. Поэтому и сіе служить сильнымъ доказательствомъ, что нынъшніе Соборы измышлены не ради истины, но къ уничтоженію совершеннаго въ Никеи. Но, и что сдълано ими и подобными имъ на сихъ самыхъ

Соборахъ, не менъе показываетъ сираведливость сиазаннаго. Ибо нужно, наконенъ, сдълать извъстнымъ въ подробности, какъ это происходило.

Всв ожидали, что приглашенные Царскими посленіями соберутся во едино, и составится одинъ Соборъ. Но когда Соборъ раздъленъ, и один отправились въ суровую Селевкію, а другіе собрались въ Ариминъ, и было уже тамъ болье четырехъ сотъ Епископовъ (б); тогда въ сей же городъ пришли Герминій, Авксентій, Валентъ, Урсакій, Димофилъ и Гаій. Всъ прочіе Епископы бесъдовали отъ божественныхъ Писаній, а они показывали хартио, и читая имена ипатовъ, требовали предвочесть сіе всему Собору и ни о чемъ болъе не спрацивать еретиковъ, не извъдывать ихъ мыслей, но довольствоваться симъ однимъ. Написанное же ими было следующее:

Изложена въра вселенская въ присутствіи Государя нашего благочестивъйшаго и побъдоноснаго Царя Констанція Августа, въчнаго, досточтимаго, въ инатство свътлъйшихъ Флавіевъ, Евсевія и Ипатія, въ Сиріи въ одиннадцатый день іюньскихъ календъ.

Въруемъ въ единаго, единственнаго и истиннаго Бога Отца Вседержителя, Творца и Зиждителя всяческихъ; и въ единаго единороднаго Сына Божія, прежде всяхъ въковъ, прежде всякаго начала, прежде всякаго умопредставляемаго времени, прежде всякой умопостижимой сущности, безстрастно рож-

<sup>(</sup>б) Соборъ сей быль въ 359 году.

<sup>100</sup> The control of 1585 at 630 1290 of 1500 of

дениаго отъ Бога, -Сына, Которымъ совершились въки и все пришло въ бытіе; рожденнаго же Единороднымъ, едипственнаго отъ единственнаго Отца, Бога отъ Бога, подобнаго родшему Его Отцу, по Писаніямъ; — Сына, рожденія Котораго никто не знаетъ, развъ только Одинъ родшій Его Отецъ. Знаемъ, что сей единородный Сынъ Божій по Отчему мановенію пришелъ съ небесъ во отметаніе грпьха (Евр. 9, 26.), родился отъ Марін Дъвы, пребывалъ съ учениками, исполнилъ все домостроительство по Отчему изволенію, распять, умерь, снишелъ въ преисподнюю, и тамъ совершилъ Свое домостроительство (и вратники адовы, увидъвъ Его, ужаснулись), воскресъ изъ мертвыхъ въ третій день, пребывалъ съ учениками и по исполненіи всего домостроительства, по истечении четыредесяти дней, взять на небеса, съдить одесную Отца, и въ послъдній день воскресенія во славъ Отчей пріидеть воздать каждому по дъламъ его. Въруемъ и въ Святаго Духа, Утъшителя, Котораго самъ Единородный Божій Іисусъ Христосъ обътоваль послать роду человъческому, по написанному: отхожу ко Отцу Моему, и умолю Отца, и иного Утъшителя пошлеть вамъ, Духа истины, Онъ от Моего пріиметь, научить и воспомянеть вамь вся (Іоап. 14, 16. 17. 26. 15, 15.). Поелику же наименование: сущность Отцы употребили по простоть, народу же оно непонятно и приводитъ въ соблазнъ тъмъ, что ве находится онаго въ Писаніяхъ; то заблагоразсудили изключить оное наименованіе, и въ послъдствіи, говоря о Богъ, совершенно неупоминать о сущности; потому что божественныя Писанія пигдъ T. XXI.

Digitized by Google

не упоминають слова: сущность объ Отцъ и Сынъ. Наридаемъ же Сына по всему подобнымъ Отцу, какъ говорятъ и учатъ святыя Писанія.

По прочтеніи сего въ скоромъ времени узнано коварство писавшихъ. Епископы предлагали съ прочими ересями предать анаоемъ ересь Аріеву, и на сіе всъ были согласны; но Урсакій, Валентъ и бывшіе съ ними отказывались, тогда стало уже замътно, что написали они сіе не искренно, но съ намъреніемъ, сдъланное въ Никеи обратить въ ничто, и вмъсто сего ввести злоименную ересь. Посему, подививіцись хитрымъ нхъ ръчамъ и коварному намъренію, Отцы сказали: «собрались мы, не потому что имъемъ нужду въ изложени въры (мы храничъ въ себъ здравую въру), но чтобы постыдить прекословящихъ истинъ и замышляющихъ нововведенія. Поэтому, если вы написали сіе, какъ теперь только начинающіе въровать, то вы не клирики, а вступаете только въ чинъ оглашенныхъ. А если, съ какою мыслію собрались мы, туже имъя и пришли; то будемъ всъ единомысленны, ереси предадимъ ананемъ, а сами будемъ хранить Отеческія преданія, чтобы не было болъе поводовъ къ составленію Соборовъ послъ того, какъ предварили насъ собравшиеся въ Никеи и сдълали все полезное для вселенской Церкви. Но когда и на это согласны были вст Епископы, упомянутые выше отказались. И всъ уже, признавъ ихъ невъждами, обманщиками, а лучше сказать, еретиками, подтвердили Соборъ, бывшій въ Никеи, и разсудили довольствоваться онымъ, а упомянутыхъ выше Урсакія, Валента, Герминія, Авксентія, Гаія, Димофила объявили еретикамп, и низложивъ ихъ, какъ въ дъйствительности не христіанъ, но аріанъ, написали противъ нихъ на лативскомъ языкъ слъдующее, по возможности переведенное на языкъ еллинскій:

Списокъ съ соборнаго пославія къ Констанцію Августу.

Увърены мы, что постановленное уже давно было учинено по Божію повельнію и по указу твоего благочестія. Ибо изъ всъхъ городовъ западныхъ собрались всъ мы Епископы вмъстъ въ Ариминъ, чтобы извъстною сдълалась въра вселенской Церкви, и явными стали противомыслящіе. И послъ того, какъ нашли мы по многомъ разсмотръніи дъла, за- 60 благоразсуждено, ту издревле пребывающую въру, - 5 которую и Пророки и Евангелія и Апостолы проповъдали во имя Господа нашего Іисуса Христа, спо хранительницу царства твоего и покровительницу здравія твоего, всегда содержа, намъ хранить, и до конца храня, соблюдать. Ибо неумъстнымъ и непозволительнымъ оказалось перемънять что-либо изъ того, что въ Никеи виъстъ съ достославнымъ Константиномъ, отцемъ и Царемъ твоимъ, законно разсмотръно и опредълено, то-есть, изъ того ученія, изъ того върованія, которое возвъщено и доведено до слуха и понятія всъхъ людей, которое одно противоборственно ереси Аріевой и для нея губительно, которымъ не только сія, но и прочія ереси низложены, къ которому дъйствительно и приложить что-либо опасно, и отнять оть него что-либо бъдственно, такъ-что въ томъ и другомъ случаъ врагамъ откроется свобо за дълать, что хотятъ. Посему-то Урсакій и Валентъ, которые издавна были

сообщинками и единомышленниками аріанскаго ученія и объявленные отлученными отъ общенія съ нами, чтобы снова вступить въ оное, просили принять ихъ покаяніе и даровать имъ прощеніе въ томъ, въ чемъ сами себя признали погръщившими, какъ свидътельствуютъ сдъланныя ими подниси. (Ради всего этого оказана была имъ пощада, и вины прощены. Происходило же сіе въ то время, какъ было соборное засъданіе въ Медіоланъ, гдъ присутствовали и пресвитеры римской Церкви). Сіи, говорилъ Урсакій и Валентъ, хотя знали, что и по кончинъ достойный намяти Константинъ со всякимъ тщаніемъ и испытаніемъ изложилъ въру письменно, и что послъ того, какъ онъ крестившись скончался и отшелъ къ подобающему миру, неумъстно вводить что-либо новое и презръть столькихъ святыхъ исповъдниковъ и мучениковъ, составившихъ и написавшихъ сін опредъленія, пребывшихъ мудрствующими во всемъ по древнему уставу Церкви (почему, въру ихъ и временамъ твоего царствованія предалъ Богъ чрезъ Господа нашего Іисуса Христа, Которымъ и тебъ дано царствовать такъ, что обладаешь и нашею вселенною). Однакои бъдные разумъніемъ жалкіе ры, съ непозволительного дерзостіго снова объявили себя проповъдниками злочестиваго ванія, и замышляють извратить весь порядокъ. Ибо, когда по твоему повельнію составилось соборное засъданіе, сложили они съ себя покрывало своего обмана. Покусились съ какимъ-то коварствомъ и смятеніемъ привнести нъчто новое, нашедии присоединившихся къ таковому сообществу

Герминія, Авксентія и Гаія, производителей раздора и разногласія; и ихъ ученіе, хотя одно, но превосходитъ все множество хуленій. Когда же увидъли, что не таково наше произволеніе, и мы не одинаковыхъ съ ними мыслей, пришли на совъщание съ нами подъ видомъ, что хотятъ написать нъчто новое. Но въ скоромъ времени обличился ихъ образъ мыслей. Посему, чтобы церковныя дъла не подвергались томуже, и повторяющеся мятежи и молвы не привели всего въ разстройство, оказалось надежнымъ издавна опредъленное хранить законнымъ и непреложнымъ, а упомянутыхъ выше отлучить отъ общенія съ нами. По сей причинъ къ благоснисходительности твоей отправили мы пословъ, сообщить тебъ ръшеніе собранія, и сдълать извъстнымъ посредствомъ сего посланія. А посламъ прежде всего приказали подтверждать истину тъмъ, что весьма древне п согласно съ закономъ. Они доведутъ до свъдънія и твоего благочестія, что не будетъ мира, какой объщали Урсакій и Валентъ, если допустить какоелибо уклоненіе отъ сообразнаго съ закономъ. Ибо какъ могутъ доставить миръ нарушители мира? Отъ нихъ скоръе произойдутъ смятеніе и раздоръ съ прочими городами и съ римскою Церковію. Посему, просимъ твою благоснисходительность, благосклонно выслушать пословъ нашихъ, возэръть на нихъ спокойнымъ окомъ, и не попустить, чтобы къ оскорбленію скончавшихся замънено было что-либо новымъ; напротивъ того, позволь намъ оставаться при томъ, что опредълено и узаконено предками, которые, можно сказать, все дълали благоискусно, разумно, со Святымъ Духомъ. А нынъшнія нововведенія этихъ людей въ увъровавшихъ пораждаютъ невъріе, и въ невърующихъ жестокость. Просимъ еще повельть, чтобы Епископамъ, пребывающимъ на чужой сторонъ и обремененнымъ немощами возраста и недостатками нищеты, содълалось удобнымъ возвращение къ ихъ паствамъ, и церкви не оставались безъ призора по причинъ заточенія Епископовъ. А кромъ сего просимъ еще и о томъ, чтобы не было ни въ чемъ недостатка и излишества противъ сдъланпребывало неколебимымъ прежде; но со времени благочестиваго отца твоего и донынъ соблюдаемое; не попусти, наконецъ, чтобы и насъ безпокоили и отчуждали отъ нашихъ епархій; пусть Епископы, каждый вмъстъ съ народомъ своимъ, въ миръ совершаютъ молитвы и богослужение, молясь о твоемъ царствованіи, спасеніи и миръ, которымъ навсегда да вознаграждаетъ теби Божество. Послы наши представятъ подписи и имена Епископовъ; а также твоему благочестію объяснять дъло изъ самыхъ божественныхъ Писаній.

## Опредъление Собора.

Пока было прилично и возможно, почтеннъйшіе братія, вселенскій Соборъ и святая Церковь съ свойственнымъ имъ терпъніемъ и незлобіемъ сохраняли великодушіе къ Урсакію, Валенту, Гаію, Герминію и Авксентію, которые, вдаваясь то въ тъ, то въ другія мудрованія, возмущали всъ Церкви, и нынъ осмълились покуситься, къ въръ православныхъ присоединить еретическое умствованіе и обратить въ ничто Никейскій Соборъ, противоборствующій

аріанской ереси, привнося совить какое-то свое совершенно чуждое святьйшей Церкви писанное изложеніе въры, такъ что мы почли непозволительнымъ принять оное. Они, издавна бывъ еретиками и противомыслящими, оказались такими же и нынть. Почему, не позволяемъ имъ вступать въ общеніе съ нами, осудивъ и низложивъ ихъ изустно при личномъ ихъ присутствіи. Поэтому и вы теперь, если угодно, дайте приговоръ, чтобы сіе въдъніе утверждено было такою подписью каждаго: «мы Епископы единодушно говоримъ: да будутъ низложены упомянутые выше враги, чтобы вселенская въра пребывала въ миръ».

И дъйствія Ариминскаго Собора имъли таковый скорый конецъ. Ибо никто тамъ не разногласилъ, но всъ единодушно нодписали, что было опредълено, и низложили аріанъ.

Въ суровой же Селевкіи происходило слъдующее: въ мъсяцъ, называемый у римлянъ Сентябрь, у египтянъ Ооефъ, а у македонянъ Горпіей, въ число мъсяца, по египетскому счисленію, шестьнадцатое, собрались всъ приглашенные на Соборъ; было же сошедшихся тамъ около ста шестидесяти. И поелику многіе изъ нихъ были обвиняемы и обвинители возопіяли на нихъ; то Акакій, Патрофилъ, Урсакій изъ Тира, Евдоксій, самовольно вторгшійся въ антіохійскую Церковь, Леонтій, Оеодотъ, Евагрій, Оеодулъ и Георгій, гонимый отвсюду, прибъгаютъ къ хитрости. Убоявшись обличеній обвинителей своихъ, присоединили они къ себъ другихъ аріанъ, « съ тою же цълію содълавшихся наемниками нечестія и поставленныхъ Секундомъ, который низложенъ вели-

кимъ Соборомъ, а именно: изъ Ливіи Стефана, Серу и Палидевка, обвиненныхъ въ различныхъ проступкахъ, и еще Панкратія и нъкоего Птоломея изъ Мелита, и подъ видомъ изследованія о вере (не тайно же было и то, что убоялись они обвинителей), стали защищать ересь, и наконецъ отделились отъ Собора. И один, державшіеся Акакія, были подозрительны и весьма малочисленны; а другіе составляли большинство. Акакіевы сообіщинки съ безумною дерзостію ръшительно отвергали написанное въ Никен, и обвиняли Соборъ; а другіе, составлявшіе болыпинство, принимали всъ прочія постановленія Собора, выставляли же на видъ одно реченіе: единосущный, какъ подозрительное по неясности. Итакъ, поелику они оставались еще въ Селевкіи, и обвинители нападали, а обвиняемые бъгали, и оттого болъе увлекаемы были нечестіемъ и хулили Господа; то вознегодовали всъ Епископы и низложили Акакія, Патрофила, Урсакія, Евдоксія, бывшаго сборщика податей Георгія и другихъ азійскихъ - Леонтія, Өеодосія, Евагрія и Өеодула; отъ общенія же съ собою отлучили Астерія, Евсевія, Авгаря, Василика, Фива, Фиделія, Евтихія, Евстаоія и Магна. И поступили такъ, потому что приглашаемые оправдаться, въ чемъ весьма многіе икъ обвиняли, они не являлись; и Отцы опредълили оставаться осужденными, пока не оправдаются, и не докажутъ о себъ, что чисты отъ возводимыхъ на нихъ обвиненій. Написавъ же въ епархію каждаго, какой сдъланъ надъ ними судъ, отправились къ нечестивъйшему Августу Констанцію, извъстить его о сдъланномъ. Ибо такъ было имъ повелъно. Таковъ былъ конецъ Селевкійскаго Собора.

Посему, кто не одобритъ благоговънія Епископовъ. бывшихъ на Ариминскомъ Соборъ? Они претерпъли и трудъ дальняго пути и опасности на моръ, чтобы низложить аріански мудрствующихъ и сохранить неповрежденными опредъленія Отцевъ, совъщавшись о семъ благочестно и законно. Ибо каждый изъ нихъ разсуждалъ, что, если нарушено будетъ постановленное бывшими прежде нихъ, то поданъ будеть поводъ позднъйшимъ нарушить и то, что теперь ими сдълано. Кто же не осудитъ легкомыслія сообщинковъ Евдоксія и Акакія, которые изъ усердія и расположенія къ аріанамъ жертвуютъ честію Отцевъ своихъ? Ибо какое обезпечение тому, что сдълано ими, если нарушается сдъланное Отцами? Или, почему именуютъ ихъ Отцами, а себя ихъ преемниками, если сами порицаютъ ръшение ихъ? Особливо же, что скажетъ Акакій учителю своему Евсевію, который не только подписался на Соборъ Никейскомъ, но и посланіемъ къ паствъ своей объявилъ, что та въра есть истинная, которая исповъдана на Никейскомъ Соборъ? Ибо, хотя опъ п оправдывался въ послани своемъ, сколько хотълъ, однакоже не отвергалъ реченій, а осуждалъ аріанъ за то, что утверждая, будтобы не было Сына, пока не рожденъ, не признаютъ бытія Его прежде Маріи. Чему же будутъ учить народъ, наученный Отцами? Тому ли, что Отцы погртшали? И какъ повърятъ имъ тъ, кого учатъ, не слушаться учителей? Какими очами взирать будуть на гробницы Отцевъ, которыхъ теперь именують еретиками? Почему охуждають послъдователей Валентина, еретиковъ фригійскихъ и манихеевъ, а тъхъ, которые, по собственному ихъ

предположенію, говорять подобное сему, называють святыми? И какъ уже сами могутъ быть епископами, если поставлены тъми, которые, по ихъ же обвиненію, еретики? Если поставившіе васъ не право мудрствовали, и тъмъ, что написали, ввели въ заблужденіе вселенную; то да прекратится, наконецъ, и память ихъ. И если отметаются ихъ писанія, то подите, извергните останки ихъ изъ усыпальницъ; пусть всякій узнаеть, что они обманщики, а вы отцеубійцы. Блаженный Апостолъ хвалить Коринөянъ, говоря: яко вся моя помните, и якоже предахь вамь преданія тако держите (1 Кор. 11, 2.); они же, такъ думая о своихъ предшественникахъ, конечно, и народу сказать осмълятся вопреки Апостолу: «не хвалимъ васъ, что номните Отцевъ, но скоръе одобримъ васъ, когда не держите ихъ преданій »? И пусть уже похулять свой родь, и скажуть: «не отъ благочестивыхъ, но отъ еретиковъ произощии мы ». Ибо такъ прилично говорить тъмъ, которые, какъ сказалъ я, честію Отцевъ и спасеніемъ своимъ жертвуютъ аріанской ереси, и не боятся услышать и того, что написано въ божественной притчъ: чадо зло кленеть отца (Притч. 30, 11.), и той угрозы, какая на таковыхъ изречена въ Законъ.

Такъ, они изъ усердія къ ереси упорно держались своего мудрованія; но вы не смущайтесь тъмъ, и дерзости ихъ не почтите за истину. Они и сами себъ противоръчатъ и отложившись отъ Отцевъ, не стоятъ въ одномъ митні, но влаются умомъ, такъ и иначе различными образами мъняясь въ мысляхъ. Оспоривая Соборъ Никейскій, сами составляли много Соборовъ, на каждомъ излагали въру, и не устояли

ни въ одномъ изложени; да и викогда не переставутъ поступать такъ, потому что худо ищутъ, и не обрътутъ премудрости, которую возненавидъли.

И посему, необходимо мнъ было приложить здъсь, частію что написано Аріємъ, и что могъ собрать изъ ихъ изложеній на разныхъ Соборахъ, чтобы вы знали и подпвились, по какой причинъ не стыдятся они упорствовать противъ вселенскаго Собора и противъ Отцевъ своихъ.

Арій и одинаково съ пимъ мудрствующіе и утверждающіе: « изъ не-сущихъ Богъ создалъ Сына; было, когда Его не было; Сынъ измъняемъ и, когда хочетъ, можетъ измъняться», извержены были изъ Церкви блаженной памяти Александромъ. Но Арій, изверженный и поощряемый Евсевіемъ, изложилъ ересь свою письменно, и въ своей Таліи, какъ соревнующій и складомъ и размъромъ ръчи не кому-либо изъ разумныхъ, но египтянину Сотаду, пишетъ многое, частію же слъдующее:

## Аріевы хулы.

Самъ Богъ, поколику Онъ Богъ, для всъхъ неизреченъ. Одинъ Онъ не имъетъ ни ровнаго, ни подобнаго, ни подобославнаго Себъ. Именуемъ же Его нерожденнымъ ради рожденнаго по естеству; иъснословимъ Его безначальнымъ ради имъющаго начало; чествуемъ Его въчнымъ ради рожденнаго во времени. Въ начало созданнаго положилъ Сына Безначальный, и чадотворивъ Его пріялъ Себъ въ Сына. Ему несвойственно ничто изъ упостасно свойственнаго Богу, потому что неравенъ и неединосупренъ Ему. Богъ премудръ, потому что Онъ учитель премудрости. Достаточнымъ же доказательствомъ, что Богъ невидимъ для всъхъ сотворенныхъ чрезъ Сына, служитъ то, что Онъ невидимъ и самому Сыну. Скажу точнъе, какъ невидимый бываетъ видимъ Сыномъ; по тойже силъ, по какой можетъ видъть Богъ и въ своей мъръ, сколько позволительно, доступно Сыну видъть Отца. Такимъ образомъ есть Тронца, но славы неподобны и несмъсны между собою Упостаси, одна Упостась до безконечности преславные другой по славы. Отець по сущности чуждъ Сына, потому что безначаленъ. Разумъй, что была единица, двойственности же не было, пока не осуществилась. Первоначально, когда нътъ еще Сына, есть Богъ Отецъ. Потомъ не сущій Сынъ осуществился по Отчему изволенію, и есть единородный Богъ, и чуждъ тому другому; какъ премудрость сталъ премудростію по изволенію премудраго Бога. А такимъ образомъ умопредставляется, подъ многими таковыми умопредставленіями, Духомъ, силою, премудростію, славою Божіею, истиною, образомъ, Словомъ. Разумъй также, что умопредставляется и сіяніемъ и свътомъ. Совершенный можетъ родить равнаго Сына; но превосходнъйшаго, или совершеннъйшаго, или больщаго не можетъ. Сынъ, каковъ, какъ великъ, съ какого мгновенія и изъ чего Онъ есть по Божію изволенію, какъ скоро произошель отъ Бога, Богъ сый кръпкій, прославляетъ отчасти Совершеннаго. Кратко сказать: Богъ неизреченъ для Сына, потому что песказанно то, что есть Онъ самъ для Себя; и потому ниединаго изъ сказуемыхъ не постигаетъ Сыпъ и не можетъ изречь. Ибо невозможно Ему ислъдовать Отца, каковъ Онъ самъ въ Себъ. Даже Сынъ не знаетъ самъ Своей сущности: будучи Сыномъ, дъйствительно осуществился по изволенію Отца. И какъ возможно, чтобы сущій отъ Отца постигъ и въдалъ самого Родшаго? Явно, что имъющему начало невозможно умопредставить, или объять умомъ, Безначальнаго, каковъ Онъ есть.

Въ письмъ же къ блаженной памяти Епископу Александру аріане писали слъдующее:

Блаженному Папъ и Епископу нашему Александру пресвитеры и діаконы желаютъ о Господъ радоваться.

Въра наша, пріятая отъ предковъ, какой научились и отъ тебя, блаженный Папа, такова: въдаемъ единаго Бога, единаго нерожденнаго, единаго въчнаго, единаго безначальнаго, единаго истиннаго, единаго имъющаго безсмертіе, единаго премудраго. единаго благаго, единаго властителя, всъхъ судію, правителя, домостроителя, непреложнаго, неизмъняемаго, праведнаго и благаго, -- сего Бога и Закона и Пророковъ и новаго завъта, прежде временъ въчныхъ родшаго Единороднаго Сына, Которымъ Онъ сотворилъ и въки и всяческая, родшаго же не мнимо, но дъйствительно; собственнымъ изволеніемъ создавшаго непреложную, неизмъняемую тварь Божію совершенную, но не какъ одну изъ тварей; рожденіе, но не какъ одного изъ рожденныхъ, не исторженіе, каково Отчее рожденіе по ученію Валентина; не единосущную часть, каково Отчее рожденіе, по изъяснению Манихея, не Сыноотца, какъ наименовалъ Савеллій, раздъляя единицу, не свътильникъ отъ

свътильника или свъщникъ раздъленный на два, какъ говорилъ Іеракасъ, и не прежде сущаго, въ послъдствін же рожденнаго, или возведеннаго въ Сына; какъ и самъ ты, блаженный Папа, среди церкви и на Соборъ многократно охуждалъ дающихъ сін толкованія, но какъ мы говоримъ, по волъ Божіей прежде временъ и въковъ созданнаго, и жизнь и бытіе пріявшаго отъ Отца, Который дароваль Ему виъстъ и славу. Ибо Отецъ, давъ Ему все въ наслъдіе, не лишилъ Себя того, что имъетъ въ Себъ нерожденно; потому что Онъ источникъ всего. Посему три Упостаси. И какъ Богъ виновникъ всего, единственно безначаленъ; такъ Сынъ не во времени рожденный отъ Отца, и прежде въковъ созданный и положенный въ основаніе, не былъ, пока не рожденъ, но не во времени рожденный прежде всего одинъ есть отъ Отца. Ибо Онъ невъченъ, или несовъченъ, или несонерожденъ со Отцемъ; и не вкупъ со Отцемъ имъетъ бытіе, какъ принадлежность, что утверждаютъ иные, вводя два нерожденныя начала, напротивъ того, Богъ есть, какъ единица и начало всего, такъ и прежде Сына; какъ мы научены этому тобою проповъдавшимъ среди церкви. Поколику отъ Бога имъетъ бытіе, отъ Бога преданы Ему и слава и жизнь и все, потолику Богъ Его начало. Ибо начальствуетъ надъ Нимъ, какъ Богъ Его и сущій прежде Его. Если же сказанное: изв того (Рим. 11, 36.), изъ чрева (Псал. 109, 3.), изыдожь оть Отца, и иду ко Отцу (Іоан. 16, 28.), иными разумъется такъ, что Сынъ есть единосущная часть Его и исторженіе; то Отецъ будеть, по ихъ миънію, сложнымъ, дълимымъ, измъняемымъ; безплотный Богъ, въ слъдствіе положенія ихъ, потерпить все сообразное тълу.

Вотъ часть того, что Аріевы последователи изблевали изъ своего еретического сердца. Но еще до состоявшагося въ Никен Собора, Евсевій, Наркиссъ, Патрофиль, Маринь, Павлинь, Осодоть и Аванасій нзъ назарвовъ писали подобное сему; Евсевій же Никомплискій, превзойдя прочихъ, писалъ Арію: «прекрасно мудрствуя, желай, чтобы всъ такъ мудрствовали. Ибо всякому явно, что сотвореннаго не было, пока не приведено въ бытіе. Приведенное же въ бытіе имъетъ начало бытія». А Евсевій изъ Кесарін Палестинской, пиша къ Епископу Евфратіону, не убоялся явно сказать, что Христосъ не есть истинный Богъ. И Аванасій изъ назарвовъ еще открытъе обнаружилъ ересь, говоря, что Сынъ Божій есть единая изъ ста овецъ. Ибо, пиша къ Епископу Александру, осмълился такъ сказать: « почему порицаешь аріанъ, если говорятъ, что Сынъ Божій произведенъ изъ не сущихъ, какъ тварь, и есть единая изъ всъхъ тварей? Поелику въ притчъ подъ именемъ ста овецъ разумъются всъ созданія; то и Сынъ есть одинъ изъ нихъ. Посему, ежели сін сто не твари и не созданія, и есть еще нъчто кромъ ста; то и Сынъ будетъ не тварь, и не одна изъ всъхъ тварей. Если же сін сто означаютъ всъ созданія, и сверхъ сихъ ста нътъ ничего кромъ единаго Бога; что несообразнаго говорятъ аріане, если, и Христа включая въ число сихъ ста, наименовали Его единымъ изъ всъхъ»? Георгій же, который нынь въ Лаодикіи, а тогда быль пресвитеромъ александрійскимъ и жилъ въ Антіохіи, писалъ къ

Епископу Александру: «не порицай аріанъ, если говорятъ: было, когда Сына Божія не было; ибо и Исаія быль сынь Амосовь, однакоже Амось быль прежде, нежели получилъ бытіе Исаія, и Исаів, сперва не было, въ послъдствіи же получиль онъ бытіе ». Къ аріанамъ же Георгій писалъ: «что порицаете Папу Александра, который говорить: Сынъ отъ Отца? И вы не бойтесь говорить: Сынъ отъ Бога. Если Апостолъ написалъ: вся же от Бога (1 Кор. 11, 12.), а все, какъ извъстно, сотворено изъ не сущихъ, и Сынъ есть тварь и единый изъ сотворенныхъ; то можно сказать, что и Сынъ отъ Бога, такъ какъ говорится, что и все отъ Бога». Георгія научились мудрствующіе по-У сего-то аріански, лицемърно употреблять выраженіе: отв Бога, и произнося оное, не соединять съ нимъ правильной мысли. Самъ же Георгій низложенъ былъ Александромъ какъ по другимъ причинамъ, такъ и потому, что оказался нечестивымъ; какъ сказано выше, былъ онъ пресвитеромъ. Однимъ словомъ, такъ они писали, какъ будто каждый оспоривалъ и состязался, кто изъ нихъ болъе увеличитъ нечестіе ереси и покажеть ее въ наибольшей наготъ. Нътъ у меня въ готовности ихъ посланій, чтобы переслать, а если угодно будеть Богу и пріобръту ихъ, то исполню и сіе.

Нъкто же Астерій изъ Каппадокіи, многоглавый софистъ, одинъ изъ послъдователей Евсевіевыхъ, поелику, въ прежнее гоненіе при дъдъ Констанціевомъ, принесъ жертву и не могъ быть ими введенъ въ клиръ, то, съ согласія послъдователей Евсевіевыхъ и въ угодность имъ, пишетъ сочпиеніе,

равияющееся по дерэости его жертвоприношеню; потому что приравнялъ въ немъ по Христу, даже предпочелъ Ему гусеницу и сарамчу, и говоритъ, что кромъ Христа есть въ Богъ иная премудрость. зиждительница Христа и міра. Онъ обощель сирійскія и иныя Церкви по распоряженію евсевіанъ, чтобы, однажды рышившись отречься, и теперь ему дерзко возставать противъ истины. Такъ, сей на все продерзанный человыть проникаль въ мъста ему недозволенныя, и сидя на масть клириковъ, читалъ всенародно свое сочинение, хотя иные и негодовали на него. Въ сочинени этомъ писано многое; часть же его составляетъ слъдующее: «не сказалъ блаженный Павелъ, что проповъдуетъ Христа, собственную Его, то-есть Божію, силу или премудрость; но говорить безъ этого присовокупленія: Божію силу и Божію премудрость (1 Кор. 1, 24.), проповъдуя твиъ, что есть иная собственная сила самого Бога, Ему премудрость (1 кор. -, что есть иная собственная сила самого вога, врожденная и несозданно соприсущая; и она-то есть родиная Христа и зиждительница всего міра; о вого правина в Римлянамъ, Аностолъ сказалъ: невидимая бо Его от созданія міра твореньми помышляема видима суть, и присновущная сила Его и Божество (Рим. 1, 20.). Какъ нинто не скажеть, что наименованное здесь Божество есть Христосъ, а напротивъ того, это есть самъ Отецъ: такъ, думаю, и присносущая Его сила есть не Единородный Богъ, но родшій Отецъ. Учить же Аностолъ, что иная есть сила и Премудрость Вожія, именно являемая чрезъ Христа и извъствуемая самими дълами Его служенія». И енце: «Хотя присносущая Его сила и Премудрость, Которая но дово-T. XXI.

дамъ истины оказывается безначальною и нерожденною, безъ сомнанія, можеть быть одна и таже: но и многія, отдъльно Имъ сотворенныя силы, изъ которыхъ Христосъ первороденъ и единороденъ, всъ нодобно зависять отъ Создавшаго, и всв справедливо именуются симами самого Сотворшаго и Приводящаго ихъ въ дъйствіе. Напримъръ, Пророкъ говоритъ, что саранчу, посылаемую Богомъ въ наказаніе за гръхи человъческія, самъ Богъ называетъ не только силою Божіею, но и силою великою (Іонл. 2, 25.). И блаженный Давидъ во многихъ псалмахъ не только Ангеламъ, но и силамъ повелъваетъ хвалить Бога; и встхъ приглашая къ пъснословію, изображаетъ ихъ множество, не отрекается именовать ихъ служителями Божінми, и учить ихъ творить волю Божію» (Псал. 102, 21. 148, 2 — 12.). И отважившись такъ хумить Спасителя, не удовольствовался онъ тъмъ, но простеръ хулы на Него еще далъе, говоря: «Сынъ есть одинъ изъ всъхъ; потому что Онъ первый изъ созданныхъ и единое нъъ умныхъ естествъ. И какъ солнце въ видимомъ міръ есть одна изъ вещей видимыхъ, и по повельвію Божію сілетъ всему міру: такъ Сынъ, будучи однимъ изъ умныхъ естествъ, и самъ свътитъ и сіяетъ для всъхъ сущихъ въ міръ мысленномъ». И еще говорить онъ, что было, когда Сынъ не быль, пиша такъ: «Отецъ до рожденія Сына имъль предварительное познаніе, какъ раждать; потому что и врачь до врачеванія имъеть познаніе, какъ врачевать ». И еще говорить: « по благотворной щедрости созданъ Сынъ и по избытку силъ сотворилъ Его Отецъ». И еще: « если воля Божія простерлась на вст по порядку творенія, то явно, что и Сынть, какт тварь, по изволенію Божію получилть бытіе и сотворенть ». Все сіе написалть одинть Астерій: но ст нимть раздъляли мудрованіе его и сообщиники Евсевіевы.

Вотъ за что они подвизаются, вотъ ради чего возстаютъ на древній Соборъ! Сошедшіеся на Соборъ написали не что-либо подобное имъ, а напротивъ того, предали анаоемъ аріанскую ересь, которую старались они поддержать. Посему-то аріане софиста Астерія, принесшаго жертву, выставили защитниномъ своего нечестія, чтобы неудержимо говориль онъ противъ Христа и сладкоръчіемъ своимъ вводилъ въ заблужденіе простодушныхъ. Невъжды сій не знали, что делають это сами противъ себя: Зловоніе идольской жертвы, принесенной ихъ защитникомъ, еще болве обнаружило христоборную ересь. Посему и нынъ все приводять они въдвиженіе и смятеніе, думая, что если многихъ умертвятъ, и каждый мъсяцъ составлять будутъ Соборы, то опредъленіе, произнесенное на аріанскую сресь, со временемъ перестанетъ быть дъйствительнымъ. Кажется, что не знають они также, или, и знають, но притворяются незнающими, что и до Никейскаго Собора ненавистна была ересь сія, когда полагали ей начало Артема, а прежде него сонмище Кајафы и тогдашнихъ фарисеевъ. Но и всегда ненавистно, и не престанетъ быть ненавистнымъ, это христоборное сборище, потому что вождельню имя Господне, и вся тварь преклоняеть кольна и исповъдуеть, яко Господь Інсуст Христост вт славу Бога Отца (Фил. 2, 11.).

Впрочемъ, не устали они составлять частые Соборы противъ вселенскаго Собора. И котя послъ Никейскаго Собора Евсевевы сообщники были низложены: но, по времени безстыдно вторгшись въ Церкви, начали они злоумышлять на прекословящихъ имъ Епископовъ, и вмъсто нихъ поставлять въ Церкви приверженныхъ къ ихъ ереси, чтобы созывать Соборы, когда хотятъ, имъя у себя помощниковъ, которыхъ нарочно для сего заготовили. Такъ собираются они въ Іерусалимъ, и пишутъ слъдующее:

Святый Соборъ, по благодати Божіей составленный въ Іерусалимъ, Церкви Божіей въ Александріи и сущимъ во всемъ Египтъ, въ Опвандъ, Ливін и Пентаполъ, и во всей вселенной Епископамъ, пресвитерамъ и діаконамъ желаетъ о Господъ радоваться (335 г.).

Когда собрались мы изъ разныхъ областей на великое празднество, какое совершили при освященін Спасителева храма, Царю всъхъ Богу и Христу Его устроеннаго тщаніемъ боголюбивъйшаго Царя Константина; тогда благодать Христова всъмъ намъ даровала великую радость. Содълалъ же оную самъ боголюбивъйшій Царь, собственными своими посланіями побудивъ насъ, какъ и надлежало, чтобы, изгнавъ изъ Церкви Божіей всякую зависть и не позволяя приближаться всякой ненависти, раздълявшей прежде члены Христовы, въ простотъ души и миролюбиво приняли мы державшихся Арія, которыхъ ненавистница добра — зависть нъкоторое время заставила быть вить Церкви. Боголюбивъйшій Царь посланіемъ своимъ засвидътельствовалъ правоту въры сихъ мужей, о которой самъ лично у нихъ до-

въдовался, и выслушавъ изустное исповъданіе, одобрилъ оное и намъ сдълалъ извъстнымъ, приложивъ къ посланію своему письменное изложеніе ихъ православія, каковое и мы всв признали здравымъ и церковнымъ. И сіе требованіе Царя, принять и присоединить къ Церкви Божіей мужей сихъ, было справедливо, какъ усмотрите и сами вы изъ списковъ сего посланія, пересылаемаго къ вашему благоговънію. Увърены мы, что и у васъ самихъ, какбы по воспріятіи собственных членовъ тъла своего, будутъ великая радость и веселіе, потому что вы признаете въ нихъ и примите собственную свою утробу, братій и отцевъ своихъ по возвращеніи не только пресвитеровъ, державшихся вамъ Арія, но и всего народа и того многолюдства, какое по причинъ упомянутыхъ мужей, долгое время было въ раздъленіи съ вами. И дъйствительно вамъ, узнавъ, что совершено здъсь, и какъ мужи сіи допущены и приняты въ общеніе такимъ святымъ Соборомъ, прилично будетъ и самимъ со всъиъ усердіенъ облобызать союзъ и миръ съ собственными своими членами, тъмъ болъе, что изложение въры ихъ несомивнио хранитъ въ себъ всъми исповъдуемое апостольское преданіе и ученіе.

Таково было начало ихъ Соборовъ; и здъсь уже они вскоръ обнаружили намъреніе свое, и не могли скрыть его. Сказавъ, что изгнана ими всякая зависть, и по удаленіи съ престола Епископа александрійскаго Аванасія написавъ, что приняты Арій и его сообщинки, показали тъмъ, что для сего самаго злоумышляли они противъ Аванасія, злоумышляли и противъ всъхъ прочихъ прекословившихъ

имъ Епископовъ, чтобы принять аріанъ и ересь ввести въ Церковь. И хотя на Соборъ семъ восхвалили все зломудренное Аріево ученіе, предписали принять въ общеніе аріанъ, сдълавъ это напередъ сами, однакоже разсуждая, что не достаетъ еще чего-то къ исполненію ихъ намъренія, составляютъ Соборъ въ Антіохіи, подъ видомъ такъ называемыхъ обновленій. И поедику всъ и всегда обвиняли ихъ въ ереси; то пишутъ разно, одно такъ, а другое иначе. И въ одномъ посланіи написано ими слъдующее (341 г.):

Не были мы послъдователями Аріевыми; ибо какъ намъ, бывъ Епископами, послъдовать пресвитеру? Не принимали мы иной какой-либо въры, кромъ преданной изъ-начала; напротивъ того, ставъ изслъдователями и испытателями въры его, скоръе сами приблизили его къ себъ, нежели ему послъдовали; что и узнаете изъ слъдующихъ нашихъ словъ. Изъначала научились мы въровать въ единаго бога. Бога всяческихъ, Зиждителя и Промыслителя всего мысленнаго и чувственнаго, и въ единаго Сына Божія Единороднаго, сущаго прежде всъхъ въковъ и соприсущаго родшему Его Отцу, -Сына, Которымъ приведено въ бытіе все видимое и невидимое, и Который, по благоволенію Отца, въ послъдніе дни снисшелъ, пріялъ плоть отъ Дъвы, исполнилъ всю Отчую волю, пострадаль, воскресь, возшель на небеса, съдитъ Одесную Отца, и паки прійдетъ судить живыхъ и мертвыхъ, и пребываетъ Царемъ и Богомъ во въки. Въруемъ также и въ Духа Святаго. А если должно присовокупить; то въруемъ и въ воскресеніе плоти и въ жизнь въчную.

Въ другомъ посланіи, во время тъхже обновленій, излагаютъ они вторично, какбы раскаяваясь въ изложенномъ прежде и придумывая нъчто новое и большее,—именно же слъдующее (341 г.):

Согласно съ Евангельскимъ и Апостольскимъ преданіемъ, въруемъ въ единаго Бога Отца, Вседержътеля, Зиждителя, Творца и Промыслителя всяческихъ, отъ Котораго все. И въ единаго Господа Інсуса Христа, Сына Его, Единороднаго Бога, Которымъ все, рожденнаго прежде въковъ отъ Отиа. Бога отъ Бога, всецълаго отъ всецълаго, единственнаго отъ единственнаго, совершеннаго отъ совершеннаго, Царя отъ Царя, Господа отъ Господа, живое Слово, живую Премудрость, истинный свътъ. путь, истину, воскресеніе, Пастыря, дверь, непреложнаго и неизмъняемаго, безразличный образъ Отчаго Божества, Отчей сущности, воли, силы и славы, перворожденнаго всей твари, сущаго вначаль у Бога, Бога-Слова, по изреченному въ Евангеліи: и Богь бъ Слово (Іоан. 1, 1.), Имже вся быща и въ Немъ же всяческая состоятся, въ послъдніе дни сошедшаго свыше, родившагося отъ Дъвы по Писаніямъ, содълавшагося человъкомъ, ходатая Бога и человъковъ, посланника въры нашей, начальника жизни (какъ Самъ говоритъ: яко снидохъ съ небесе, не да творю волю Мою, но волю Пославшаго Мя Іоан. 6, 38.), пострадавшаго за насъ, воскресшаго въ третій день, восшедшаго на небеса, съдящаго одесную Отца, и паки имъющаго прійдти со славою и силою, судить живыхъ и мертвыхъ. И въ Духа Святаго, подаваемаго върующимъ въ утъщеніе, освящение и совершение, какъ и Господъ нашъ Іиеусъ Христосъ заповидаль ученинамъ, говоря: шедше научите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа (Мато. 28, 19.), то-есть Отца, истинно сущаго Отца, Сына, истинно сущаго Сына, Святаго Духа, истинно сущаго Святаго Духа, такъ-что не просто и не напрасно полагаются сін имена, но означають въ точности собственную каждаго изъ именуемыхъ упостась, Его чинъ и славу; почему по упостаси Три, а по согласно Единъ. Содержа спо въру и содержа ее отъ начала до конца предъ Богомъ и Христомъ, анаоематствуемъ всякое еретическое зловъріе. И если ито учитъ вопреки здравой и правой въръ Писаній, говоря, что были, или совершились или время, или въкъ, прежде рожденія Сына; то да будетъ анавема. И если кто говорить, что Сынъ есть тварь, какъ одна изъ тварей, или рождене, какъ одно изъ рожденій, или произведеніе, какъ одно изъ произведеній, а не какъ предали намъ божественныя Писанія, и какъ выше по порядку было сказано; или если учитъ, или благовъствуетъ что-либо иное вопреки тому, что мы пріяли: то да будеть анавема. всему, что изъ божественныхъ Писаній предано Пророжами и Апостолами, истинно богоболзненно мы въруемъ и послъдуемъ.

А нъкто Ософроній, Епископъ тіанскій, самъ составивъ слъдующее исповъданіе въры, предложилъ оное всъмъ, и всъ, принявъ сіе въроисповъданіе, подписались къ нему (341 г.).

Извъстно Богу, Котораго призываю во свидътели о душъ моей, что върую такъ: въ Бога, Отца, Все-держителя, Создателя и Творца всяческихъ, изъ Не-

гоже вся (1 Кор. 8, 6.). И въ Сына Его единороднаго, Бога Слова, Силу и Премудрость, Господа нашего Інсуса Христа, Имже вся, рожденнаго отъ Отща прежде въковъ, Бога совершеннаго отъ Бога совершеннаго, упостасно сущаго у Бога, напослъдокъ же дней снисшедшаго и родившагося отъ Дъвы по Писаніямъ, вочеловъчившагося, страдавшаго и воскресшаго изъ мертвыхъ, востедшаго на небеса, съдящаго одесную Отца Своего, и паки грядущаго со славою и силою судить живыхъ и мертвыхъ, и пребывающаго во въки. И въ Духа Святаго, Утьшителя, Духа истины, Котораго и Богъ чрезъ Пророковъ обътовалъ изліять на рабовъ Своихъ, и Господь обътовалъ послать, и послалъ, ученикамъ Своимъ, накъ свидътельствуютъ Дъянія Апостольскія. Если же кто учить чему, или въ себъ содержитъ что, кромъ сей въры; то да будетъ анаоема. И если кто единомышленъ съ Маркелломъ Анкирснимъ, или Савелліемъ, или Павломъ Самосатскимъ; то анаоема и самъ онъ и всъ имъюще съ нинъ обитеніе.

Собралось же на обновленіе храма девяносто Епископовъ въ инатство Маркеллина и Провина въ 14-й индиктъ въ бытность тать злочестиваго Констанція. Сдвлавъ все сіе на обновленіе храма, и думая, что написали еще несовершенно и кружась мыслію, чревъ въснолько мъспцевъ сложили опять иное писаніе о въръ, отправили въ Галлію Наркисса, Марина, Феодора и Марка, которые какъ посланные Соборомъ, блаженной памяти Августу Константу и всъмъ тамоминимъ сообщили слъдующее (341 г.):

Въруемъ въ единаго Бога, Отца Вседержителя,

Digitized by Google

Создателя и Творца всяческихъ, изв негоже всяко отечество на пебеси и на земли именуется (Е. 3, 13.); и въ единороднаго Сына Его, Господа нашего Інсуса Христа, прежде всъхъ въковъ рожденнаго отъ Отца, Бога отъ Бога, свътъ отъ свъта, Имъже быша всяческая, яже на небеси, и яже на земли, видимая и невидимая (Кол. 1, 16.), сущее Слово, Премудрость, силу, жизнь, свътъ истинный; напослъдокъ дней вочеловъчившагося ради насъ, и родившагося отъ Святой Дъвы, распятаго, умершаго, погребеннаго, воскресшаго изъ мертвыхъ въ третій день, взятаго на небо, съдящаго одесную Отца и при скончаніи въка имъющаго прійдти, судить живыхъ и мертвыхъ и воздать каждому по дъламъ его; и царство Его ненарушимо пребудетъ въ безконечные въки, потому что не только въ сей, но и въ будущій въкъ будетъ Онъ возсъдать одесную Отца. И въ Духа Святаго, то-есть Утъшителя, Котораго (Христосъ), обътовавъ Апостоламъ, по восшествіи Своемъ на небеса послалъ, научить ихъ и воспомянуть имъ все, и Которымъ освятятся души искренно въ Него увъровавшихъ. Утверждающихъ же, что Сынъ изъ не сущихъ, или отъ иной упостаси, а не отъ Бога, и что было время, когда Его не было, вселенская Церковь признаетъ чуждыми.

Но какбы раскаявшись и въ этомъ, чрезъ три года, собираютъ опять свое соборище, и Евдоксія, Мартирія и Македонія киликійскаго и съ ними нъкоторыхъ другихъ посылаютъ въ области италійскія, отнести исповъданіе въры, писанное многими, въ которомъ сдъланы были весьма многія прибавленія сверхъ прежнихъ. Какъ придумавшіе нѣчто но-

вов отправились они въ путь, неся съ собою слъ-дующее (344 или 345 г.):

Въруемъ въ единаго Бога, Отца Вседержителя, Создателя и Творца всяческихъ, Имъже всяко отечество на небеси и на земли именуется. И въ единороднаго Сына Его, Господа нашего Іисуса Христа, прежде всвхъ въковъ рожденнаго отъ Отца, Бога отъ Бога, свътъ отъ свъта, Имже быша всяческая, яже на небеси и яже на земли, видимая и невидимая, сущее Слово, Премудрость, силу, жизнь, свътъ истинный, напослъдокъ дней вочеловъчившагося ради насъ, и родившагося отъ Святой Дъвы, распятаго, умершаго, погребеннаго, воскресшаго изъ мертвыхъ въ третій день, взятаго на небо и съдящаго одесную Отца, при скончаніи въка имъющаго прійдти судить живыхъ и мертвыхъ, и воздать каждому по дъламъ его; и царство Его непрекращаемое пребудеть въ нескончаемые въки; потому что не только въ семъ, но и въ будущемъ въкъ будетъ возсъдать одесную Отца. Въруемъ и въ Духа Святаго, то-есть, Утвшителя, Котораго Христосъ, обътовавъ Апостоламъ, по восшествін на небо послалъ научить ихъ, и воспомянуть имъ все, и Которымъ освятятся души искренно въ Него увъровавшихъ. А утверждающихъ, что Сынъ изъ не сущихъ, или отъ иной упостаси, а не отъ Бога, и что было время, или былъ въкъ, когда Его не было, вселенская и святая Церковь признаетъ чужды-Подобно сему и утверждающихъ, что три Бога, или что Христосъ-не Богъ, или что Онъ не есть ни Христосъ, ни Сынъ Божій прежде въковъ, и что Одинъ и тотже есть Отецъ и Сынъ, или

Святый Духъ, или что Сынъ не рожденъ, или что Отецъ родилъ Сына не по хотънію и не по изволенію, святая и вселенская Церковь анаоематствуетъ. Ибо небезопасно говорить, что Сынъ изъ не сущихъ (потому что въ богодухновенныхъ Писаніяхъ о Немъ нигдъ сего не говорится), и что Онъ отъ какойлибо иной предсуществовавшей упостаси, кромъ Отца; напротивъ же того утверждаемъ, что Сынъ преискренно рожденъ отъ единаго Отца; ибо, какъ Божіе слово учитъ, единъ нерожденъ и безначаленъ Отецъ Христовъ. Не должно же съ тъми, которые не на основаніи Писанія опрометчиво утверждаютъ, что было, когда Сына не было, представлять мысленно прежде Него какой-то временный промежутокъ, а не единаго, не во времени родинаго Его, Бога; ибо времена и въки Имъ сотворены. Не должно же почитать Сына также безначальнымъ и нерожденнымъ, какъ и Отца; ибо никто не можетъ, въ собственномъ смыслъ, быть названъ Отцемъ, или Сыномъ, собезначальнаго и купно нерожденнаго. Напротивъ того знаемъ, что единый Отецъ, Который безначаленъ и нерожденъ, родилъ Сына для всъхъ неизреченно и непостижимо, и Сынъ родился нрежде въновъ, и уже не есть подобно Отцу нерожденъ, но имъетъ началомъ родшаго Отца; ибо глава Христу Богь (1 Кор. 11, 3.). Исповъдуя по Писаніямъ трехъ, и три Лица, Отца и Сына и Святаго Духа, не творимъ по этому трехъ Боговъ; ибо анаемъ единаго только самосовершеннаго, нерожденнаго, безначальнаго, невидимаго Бога, Который есть Богъ и Отецъ Единороднаго; единъ имветъ бытіе Самъ отъ Себя, и единъ независтно даруетъ оное

всъмъ инымъ. Но говоря, что Отецъ Господа нашего Іисуса Христа есть единый только Богь, единый нерожденный, не отрицаемъ чрезъ сіе, что и Христосъ есть Богъ прежде въковъ, какъ дълаютъ послъдователи Павла Самосатскаго, утверждающіе, что Христосъ обоженъ въ послъдстви по вочеловъченіи и за преспъяніе, тогда-какъ но естеству быль простый человъкъ. Ибо знаемъ, что Онъ, котя покоренъ Отцу и Богу, однакоже прежде въковъ рожденъ отъ Бога, и есть по естеству совершенный н истинный Богъ, и не изъ человъка содълался въ послъдствіи Богомъ, но есть Богъ, ради насъ вочеловъчившійся, и нимало не утратившій Божества. Сверхъ сего, проклинаемъ и анаоематствуемъ тъхъ, которые ложно именують Сына только простымь. Божіниъ Словомъ неосуществившимся, имъющимъ. бытіе въ другомъ, и называемымъ у иныкъ то словомъ произносимымъ, то словомъ внутреннимъ, проклинаемъ тъхъ, которымъ угодно, чтобы Сынъ не прежде въковъ былъ Христомъ и Сыномъ Божінмъ и Ходатаемъ и Образомъ Божіниъ, но съ того только времени сталъ Христомъ и Сыномъ Божінмъ, какъ отъ Дъвы прівлъ нашу плоть, то-есть не прежде, какъ за четыреста неполныхъ лътъ. Ибо имъ желательно, чтобы Христосъ съ сего только времени имълъ начало царствованія, которое и кончилось бы по скончаніи въка и послъ суда. И таковы суть послъдователи Маркелла и Скотина анкирогалатскихъ, которые, подъ мнимымъ предлогомъ установить единоначаліе подобно іудеямъ, отвергаютъ предвъчное бытіе, Божество и нескончаемое Христово. Мы же знаемъ, что Сынъ — не просто

произносимое, или внутреннее Божіе слово, но живое, самостоятельное Слово, Богъ, Сынъ Божій и Христосъ, не по предвъдънію прежде въковъ соприсущій и сопребывающій съ Отценъ Своимъ, но послужившій Ему во всякомъ созданін какъ видимаго, такъ и невидимаго. Ибо Онъ есть Тотъ самый, Кому сказалъ Отецъ: сотворимъ человъка по образу нашему и по подобію (Быт. 1, 26.), Онъ самолично являлся Патріархамъ, далъ законъ, глаголалъ чрезъ Пророковъ, напослъдокъ вочеловъчился, явилъ Отца Своего всъмъ людямъ, и дарствуетъ нескончаемые въки. Не новое достоинство пріялъ Христосъ, но въруемъ, что Онъ искони совершенъ и во всемъ подобенъ Отцу. И утверждающихъ, что одинъ и тотже есть Отецъ и Сыпъ и Святый Духъ и сіи три имени нечестиво разумъющихъ объ одномъ и томже и объ единомъ Лицъ отлучаемъ отъ Церкви; потому что невмъстимаго и безстрастнаго Отца предполагаютъ при вочеловъченіи вмъстимымъ вмъстъ и страждущимъ. Таковые у римлянъ называются патропассіанами, а у насъ савелліанами. Мы же знаемъ, что пославшій Отецъ пребылъ въ собственномъ качествъ неизмъняемаго Божества, а посланный Христосъ исполнилъ домостроительство вочеловъченія. Подобно сему и тъхъ, которые неблагочестно говорять, что Сынъ рожденъ не по хотънио и изволенио, приписывають же необходимость Богу, то-есть, непроизвольность, такъчто Онъ невольно рождаетъ Сына, признаемъ весьма нечестивыми и чуждыми Церкви; потому что осмълились утверждать сіе о Богъ вопреки общимъ о Немъ понятіямъ, и вопреки намъренио богодухно-

веннаго Писанія. Зная, что Богъ самовластенъ и Господинъ самому Себъ, благочестно пріемлемъ, что Онъ добровольно и по желанію родилъ Сына, п со страхомъ върн Сказавшему о Себъ: Господь созда Мя начало путей Своих в двла Своя (Притч. 8, 22.), не представляемъ Его происшедшимъ подобно тварямъ или произведеніямъ, которыя Имъ созданы. Ибо нечестиво и чуждо церковной въръ, Творца примънять къ созданнымъ отъ Него тварямъ, и думать, что имъетъ Онъ одинаковый съ прочими образъ происхожденія; божественныя же Писанія научаютъ насъ, что одинъ только единородный Сынъ преискренно и истинно рожденъ. Но утверждая, что Сынъ имъетъ самостоятельное бытіе, живетъ и существуетъ подобно Отцу, не отлучаемъ Его симъ отъ Отца, вымышляя какія-либо пространства и разстоянія, тълесно Ихъ разъединяющія. Ибо въримъ, что непосредственно и неразрывно соединены они между собою, и другъ отъ друга неотлучны; потому что всецълый Отецъ носитъ въ лонъ Своемъ Сына, и всецълый Сынъ приверженъ и прилъпленъ къ Отпу, и Одинъ непрестанно упокоевается въ нъдрахъ Отчихъ. Посему, въруя въ всесовершенную и святвишую Троицу, то-есть, въ Отца и Сына и Духа Святаго, и именуя какъ Отца Богомъ, такъ и Сына Богомъ, исповъдуемъ не двухъ Боговъ, но единое достоинство Божества, и единое, совершенное согласіе Царства ; потому что одинъ Отецъ всеначальствуетъ вообще надъ всъми даже и надъ самимъ Сыномъ, а Сынъ покорствуетъ Отцу, исключая Его, царствуетъ надъ всъми, которые подъ Нимъ и сотворены Имъ, и по Отчему изволенію даруетъ святниъ благодать Святаго Духа. Ибо таковъ законъ единоначалія во Христъ, какъ предало намъ священное слово. Сіе посль исповъданія въры, изложеннаго вкратцъ, мы вынуждены были изъяснить не по излишнему любочестію, но чтобы отъ незнающихъ происходящаго у насъ устранить всякое подозръніе, чуждое нашему образу мыслей, и чтобы на Западъ всъ знали, какъ безстыдство клеветы иномысленныхъ, такъ и церковное мудрствованіе о Господъ восточныхъ, каковое мужи, непоколебимые въ въръ, засвидътельствовали богодухновенными Писаніями.

Но и на семъ не остановились они; потому что, вскоръ собравшись въ Сирміи противъ Фотина, сложили еще исповъданіе въры не столько общирное и многословное, и какбы по чьему-либо внушенно, весьма многое исключивъ, иное же присовокупивъ, написали слъдующее (351 г.):

Въруемъ во единаго Бога Отца, Вседержителя, Создателя и Творца всяческихъ, Имъ же всяко отечество на небеси и на земли именуется; и въ единороднаго Сына Его, Господа нашего Іисуса Христа прежде всъхъ въковъ рожденнаго отъ Отца, Бога отъ Бога, Свътъ отъ Свъта, Имже быша всяческая, яже на небеси и яже на земли, видимая и невидимая, сущее Слово и Премудрость, Свътъ Истинный, Жизнь, напослъдокъ дней вочеловъчпышагося ради насъ, родившагося отъ Святой Аъвы, распятаго, умершаго, погребеннаго, воскресшаго изъ мертвыхъ въ третій день, взятаго на небо, съдящаго одесную Отца, при скончавіи въка имъющаго прійдти судить живыхъ и мертвыхъ и воздать каждому

но дъламъ его; и царство Его вепрекращаемое пребудетъ въ безкожечные въки; потому что не только въ сей, но и въ будущій въкъ будеть Онъ возсвдать одесную Отпа. И въ Духа Святаго, то-есть Утвиштеля, Котораго (Христосъ) обвщалъ послать и послалъ Апостоланъ по воспествии Своемъ на небеса, чтобы научиль ихъ и воспомянуль имъ все, и чрезъ Котораго освящаются души искренно въ Него увъровавшихъ. А утверждающихъ, что Сынъ изъ не сущихъ, или отъ иной упостаси, а не отъ Бога, и что было время, или былъ въкъ, когда Его не было, святая и вселенская Церковь признастъ чуждыми. Посему говоримъ еще: если ито утверждаетъ, что Отецъ и Сынъ – два Бога; да будетъ анаоема. И если кто, именуя Богомъ Христа, предвъчнаго Сына Божія, не исповъдуеть, что Онъ содъйствовалъ Отцу въ создании вселенной; да будетъ анаоема. Если кто дерзаетъ утверждать, что отъ Марін рожденъ Нерожденный или часть Его; да будетъ анавема. Если кто говоритъ, что Сынъ по предвъдвнію быль прежде Маріи, но не быль у Бога рожденнымъ отъ Отца прежде въковъ и что не Имъ приведено все въ бытие; да будетъ аначема. Если кто скажеть, что сущность Божія расширяется, или сжимается, да будетъ анаоема. Если ито станетъ утверждать, что расширяемая Божія сущность творитъ Сына, или кто расширение сущности Божіей назоветь Сыномъ; да будеть анавема. Если кто Сына Божіл именуеть впутреннимъ- или произносимымъ словомъ; да будетъ анаоема. Если нто Сына отъ Маріи именуетъ только человъкомъ; да будетъ анавема. Если кто, Рожденнаго отъ Марін T. XXI. 10

именуя Богомъ и человіжомъ, разумьеть подъ симъ нерожденнаго Бона; да будеть анаоема. Если кто слова: Авт Богт первый, и Авт по сижт, кромъ Мене нъсть Бого (Иса. 41, 6.), сказанныя противъ ндоловъ и не сущихъ боговъ, будетъ во удейски принимать въ отрицаніе Единороднаго прежде въковъ Бога; да будетъ анавема. Если кто, слыша сказанное: Слово плоть бысть (Іоан. 1, 14.), ведумаетъ, что Слово преложилось въ плотъ, пли скажетъ, что пріяло Оно плоть, претеритивъ изминеніе; да будетъ анаоема. Если ито, слыша, что Единородный Сынъ Божій распять, скажеть, что Божество Его потерпъло истлъніе, или страданіе, или измъненіе, или умаленіе, или уничтоженіе; да будетъ анавема. Если кто станетъ утверждать, что не къ Сыну сказалъ Отецъ: сотворимъ человъка (Быт. 1, 26.), но говорить это Богь Самъ съ Собою; да будеть анавема. Если кто скажеть, что Авраммъ видълъ не Сына, а нерожденнаго Бога, или часть Его; да будетъ аваоема: Если кто скажетъ, что съ Іановомъ боролся не Сынъ въ образъ человъка, по нерожденный Богъ, или часть Его; да будеть анавема. Если кто слова: Господь одожди огнь отв Господа (Быт. 19, 24) принимать будеть не объ Отпъ и Сынъ, но скажетъ, что Господь одождилъ Самъ отъ Себя; да будетъ анаоема; ибо одождилъ Госполь — Сынъ отъ Господа — Отца. Если кто слыша, что Отецъ Господь и Сынъ Господь, а также Отецъ и Сынъ Господь (пбо сказано: Господь от Господа), станетъ утверждать, что два Бога; да будетъ анавема; ибо не сопоставллемъ Сына Стцу, но признаемъ Его покорнымъ Отцу. Не безъ

Отчаго совъта снимель Онъ въ Содомъ, не отъ Себи одождилъ, но отъ Господа, то-есть, по власти Отпа; танже не Самъ Собою возсвдаетъ одесную Отца, во слышить ввщающаго Ему Отца: спода одеспую Мене (Псал. 109, 1.). Если кто Отца и Сына и Святаго Духа называетъ единымъ Лицемъ; да будетъ анаоема. Если кто, Духа Святаго называя Утвиштелемъ, скажетъ, что Онъ есть нерожденный Богъ; да будетъ анавема. Если кто Утвшителя не напменуетъ инымъ промъ Сына, какъ научилъ насъ Господь; ибо сказаль: иного Упишителя пошлеть вамь Отець, о Немьрке Азь умолю (Іоан. 14, 16.); да будетъ аваеема. Если кто Духа Святаго наименуетъ частію Отца или Сына; да будетъ анаоема. Если кто Отца, и Сына и Святаго Духа наименуетъ тремя Богами; да будетъ анаоема. Если кто скажеть, что Сынъ Божій получиль бытіе по Божію хотьню, какъ одна изъ тварей ; да будетъ анаоема. Если нто скажеть, что Сынъ рождень не по воль Отца; да будеть анавема. Ибо Отецъ не по принужденню, не доведенный до сего естественною необходимостію, родилъ Сына, когда не хотълъ; но вивсть и восхотьль и явиль Его изъ Себя, родивъ не во времени и безстрастно. Если кто Сына наименуетъ нерожденнымъ и безначальнымъ, какбы именуя двухъ безначальныхъ и двухъ мерожденныхъ и творя двухъ Боговъ; да будетъ анаоема. Ибо глава, то-есть, начало всему Сынъ, а глава, то-есть начало Христу Богъ. Такимъ образомъ, чрезъ Сына все восходить благочестно къ единому Безначальному, Началу всяческихъ. И еще, въ точности опредъляя понятіе о христіанствъ, говоримъ, что, если кто не 10\*

наименуетъ Христа Богомъ, предвъчнымъ Божінмъ Сыномъ, содъйствовавшимъ Отцу въ созиданіи вселенной, но скажетъ, что только съ того времени, какъ родился отъ Маріи, сталъ называться Христомъ и Сыномъ, и начадъ быть Богомъ; да будеть анавема.

Но отринувъ все сіе и какбы придумавъ лучнісе, они установляють еще новую въру, и въ Сармін на латинскомъ языкъ пинутъ, по переводу на слинскій языкъ, слъдующее (357 г.):

Поелику признано нужнымъ разсуждение о въръ, то въ Сирмін, въ присутствін Валента, Урсакія, Герминія и прочихъ, върно все розыскано и изслъдовано, и оказалось несомивнымъ, что единъ есть Богъ Отецъ, Вседержитель, какъ возвъщается и въ цълой вселенной, и единъ Единородный Сынъ Его, Господь нашъ Інсусъ Христосъ, рожденный отъ Него прежде въковъ. Не должие именовать Боговъ; нбо Самъ Господъ сказалъ: восхожду по Отиу Моему и Отиу вашему, къ Богу Моему и Богу вашему (Іоан 20, 17.). Посему, единъ Богъ всъхъ, какъ научилъ и Апостолъ: или іудеесь Богь токме, а не языковь? Ей и языковь. Понеже единь Богь, Иже оправдить обръзание от въры, и необръзание върого (Рим. 3, 29. 30.). Все прочее согласно и не эаключаетъ никакого сомнънія. Послику же иные многіе смущаются латинскимъ словомъ substantia и тождезначущимъ съ еллинскимъ словомъ — воlа (сущность), желая точные выразумыть единосущіе, или, такъ называемое, нодобосуще, то въ Церкви не должно никому уноминать о сихв словахъ и толковать ихъ по той причинъ и на томъ основани,

что въ божественныхъ Писаніяхъ о семъ не писано, и что сіе выше человьческаго въдьній и ума человъческого, и никто не можетъ обълснить режденія Сына, по написанному: родь же Его кто цеповъсть (Иса. 53, 8.)? Ибо само собою явствуеть, что одинь Отець знаеть, какъ родиль Онъ Сына, н еще знасть Сынъ, какъ Онъ рожденъ отъ Отца. Аля всякаго же несомнымо, что Отецъ больше, и инкто не усумнится, что Отецъ больше честію, достоинствомъ, Божествомъ и самымъ именеиъ Отца; потому что свидътельствуетъ Самъ Сынъ: пославшій Меня Отецъ болій Мене есть (Іоан. 14, 28.). И всякому извъстно вселенское сіе върованіе, что два лица: Отецъ и Сынъ, Отецъ больще, а Сынъ поноренъ Отцу со всъми, кого покорилъ Ему Отецъ; что Отецъ не имъетъ начала, невидимъ, безсмертенъ, безстрастенъ, а Сынъ рожденъ отъ Отца, Богь отъ Бога, Свътъ отъ Свъта, и рожденія Его, какъ выше сказано, никто не знастъ, кромъ одного Отца, самъ же Сынъ, Господь и Богъ нашъ отъ Марін Дъвы, накъ благовъствоваль и Ангель, воспріяль плоть или тело, то-есть, человека. А какъ учать всъ Писанія, особенно же Апостоль, Учитель языковъ, Христосъ воспрівать отъ Маріи Дъвы того человъка, которымъ пострадалъ. Но главизна и утвержденіе всей въры въ томъ, чтобы хранима была всегла Троида, какъ читаемъ въ Евангеліи: шедше крестите всъ языки во имя Отив и Сына и Святаго Духа (Мате. 28, 19.). Число Тронцы просте и севершение. Утъщитель же духъ Святый, посланный Сыномъ, пришелъ по обътованию научать и освящать Апостоловъ и всяхъ върующихъ.

Написавъ сіе и перемънивъ мысли, сложили еще то исповъданіе въры, котораго сами постыдились, потому что означены были въ немъ имена инатовъ; и по обычаю, какбы не одобряя его, сдълали, что у имъвшихъ списки съ него было оно отобрано письмоводцемъ Мартинаномъ. А когда домоглись, что Царь Констанцій издалъ противъ него укавъ, обнародываютъ еще пное исповъданіе, и прибавинъ по обыкновенію, нъсколька реченій, инпвутъ въ Исавріи слъдующее (359 г.):

Мы не уклоняемся представить на среду Собора утвержденное исповъдание въры, какое изложено при обновлени храма въ Антіохів, гдв Отцы наши собпрались всего больше для разсматривасмаго въ то время вопроса. Но поелику въ протекшія времена, и донынъ, смущали многихъ единосущіе и подобосущіе, и недавно, какъ говорять, вводится нъкоторыми ученіе о неподобін Сына со Отцемъ; то слова: единосущіе п подобосущіе, какъ чуждыя Писаніямъ, отметаемъ, а учене о неподобін анаосматствуемъ, и всъхъ, которые держатся онаго, признаемъ чуждыми Церкви, подобе же Сына со Отнемъ ясно исповъдуемъ, слъдуя Апостолу, который говорить о Сынь: Иже есть образь Бога невидимаго (Кол. 1, 15.). Такъ исповъдуемъ и въруемъ во единаго Бога Отца, Вседержителя, Творца неба и земли, всего видимаго и невидимаго. Въруемъ и въ Господа нашего Інсуса Христа, Сына Его, рожденнаго отъ Него безстрастно прежде вскуввъковъ, Бога Слова, Бога отъ Бога, Единороднаго, Свътъ, Жизнь, Истину, Премудрость, Силу, Имже быша всяческая, яже на небеси, и яже на земли,

видимая и невидимея. Въруемъ, что Сей Сынъ Божій въ кончину въковъ, во отметеніе гръха (Евр. 9, 26.), пріяль плоть отъ Святой Дввы, вочеловванися, пострадаль за гръхи наши, воскресъ, взять на избеса, возсъдить одесную Отца, и опять пріндеть во славь судить живых и мертвыхь. Въруемъ и въ Духа Святаго, Котораго Спаситель и Гоеподь нашть наименоваль Утвшителемъ, обътевавъ по отшестви Своемъ послать и послаль учеинкамъ, и Имъ освящаетъ въ Церкви върующихъ и крещаемыхъ во имя Отца и Сына и Святаго Дука. Л которые проповъдуютъ пное что-либо вонрекц сему исповъданно въры, техъ вселенская Церковь признаеть чуждыми. И что недавно изложенное въ Сирмін исповъданіе въры, въ присутствій благочестиваго Царя нашего, равносильно сему исповъданию, это знають читатели.

Написавъ это въ Исавріп, когда прибыли въ Константиноноль, какбы отказывалсь отъ прежинхъ мыслей, измънили сіе по обычаю, прибавивъ нъсколько реченій, и, запрещал объ Отцъ, Сынъ и Святомъ Духъ употреблить даже слово: ипостись, послали сіе собравшимся въ Ариминъ, и принуждали подписаться епископовъ сихъ областей, а которые противоръчили имъ, о тъхъ постарались, чтобы Констанцій послаль ихъ въ заточеніе. Написанное же ими исповъданіе было слъдующее (360 г.):

Въруемъ въ единато Бога Отца, Вседержителя; отъ Которато все, и въ единороднаго Сына Божія, рожденнаго отъ Бога прежде всяхъ въковъ и прежде всякаго начала; Которымъ приведсно въ бытіе все видимое и невидимос, Сына сдинороднаго, един-

ственнаго отъ единственнато Отда, Бога отъ Бога, по Писаніямъ, подобнаго родшему Его Отпу, и рожденія Котораго никто не знасть, кроив единаго родшаго Его Отца. Знаемъ, что сей слинородный Сынъ Божій, посланный Отцемъ, пришель съ небесъ, какъ написано, на разорение гръха:и смерън, родился отъ Духа Святаго и отъ Марія Дъвы по плоти, по написанному, пребывалъ съ учениками, и совершивъ все домостроительство, по изволеню Отчему, быль распять, умерь, погребень, инсходиль въ преисподняя, самый адъ привель въ ужасъ, восталь изъ мертвыхъ въ третій день, пребываль съ учениками, и, по исполнении сорока двей, вознесся на небеса и съдитъ одесную Отца, пріндетъ же въ послъдній день воскресенія во славъ Отчей, воздать каждому по дъзамъ его. И въ Духа Свя таго, Котораго самъ единородный Сынъ Божій. Христосъ Господь и Богь нашъ обътовалъ послать роду человъческому Утъшителемъ, какъ написано, Духа истины, Котораго и послалъ Имъ, когда восшелъ на небеса. Что же касается до именованія вої (сущность), которое введено въ употребленіе и какъ Отцами по простотв непонятное народу производило соблазнъ, потому что нвтъ Писаніяхъ; то стало намъ угодно, чтобы оно было изъято изъ употребленія и вовсе не упоминалось бодве; потому что божественныя Писанія нигдъ не уноминали о сущности Отца и Сына; не должно также употреблять слово: гпостась, говоря объ Отцъ, Сынъ и Святомъ Духъ; Сына же называемъ подобнымъ Отцу, какъ говорятъ и учатъ божественныя Писанія; а всъ ереси, какъ осужденныя

прежде, такъ и вновь понвинийнся и учащія противно сему изложенному нами Пясанію, да будуть анавема.

Но не остановились и на этомъ; ибо, изъ Константинополи пришедши въ Антіохію, раскаплись въ томъ, что прямо написали: Сынъ подобенъ Отцу, какъ говорятъ Писанія, и сложивъ, что примыслили, начали опять возвращаться къ преживиъ своимъ мыелямъ и утверждать, что, конечно, Сынъ исподобенъ Отцу, и ни въ какомъ отношении у Сына нътъ подобія съ Отцемъ. И столько перемънились они, что стали принимать открыто разсуждающихъ по-аріански, даже отдавать имъ церкви, чтобы свободиње изрыгали они хулу. За великое безстыдство хуленія стали всв называть ихъ аномеями, имъли же они еще прозвание—изнесущныхъ <sup>2</sup>1 ('єξεκόντιον); а покровителемъ ихъ нечестія былъ еретикъ Констанцій, который, до конца пребыль въ нечестін, и уже умирая, пожелалъ принять крещене, не отъ благочестивыхъ мужей, но отъ Евзоія, который за прівнскую вресь, не одинъ разъ, но миогократно, былъ изверженъ, и когда былъ еще діакономъ, и когда епископствоваль въ Антіохіп.

Дойдя до сего поименованные мною выше остановились на томъ, и были извержены; но хорошо зналъ я, что не остановятся тъ, которые до сего времени притворствовали, всегда они будутъ составлять скопища противъ истины, нока не прійдуть въ себя и не скажутъ: «пойдемъ къ Отцамъ своимъ, и скажемъ имъ: анаоематствуемъ аріанскую ересь и признаемъ Соборъ Никейскій. Ибо споръ у нихъ съ симъ Соборомъ. Посему, кто же, имъя

котя инскомью чувства, будеть теривть ихъ? Кто, впдя, канъ на каждонъ Соборъ одно исключается, а другое прибавляется, не усмотрить, что разумьніе пхъ, накое имъють о Христь, и подозрительно и притворно? Кто, видя, какъ они распространяются въ своихъ изложенияхъ въры и въ оправданияхъ касательно того, въ чемъ обвиняютъ ихъ. но усмотрить, что они сами на себя произносять судь, и съ намъреніемъ ппинутъ много, чтобы неумъреннымъ любочестіемъ ц своимъ многословіемъ привлечь дюдей простыхъ и прикрыть свою ересь? По какъ язычники, по слову Господию, лишще глоголи въ молитвах (Мато. 6, 7.), не получають отъ того пользы, такъ и они послъ столькихъ усилій, не могли испровергнуть суда, произнесеннаго на ересь аріанскую, но еще болье обличенные, были низложены, и-справедливо. Ибо какое изъ написанныхъ ими пеповъданій прійметь слушающій ихъ? Или, на какомъ утверждаясь, оглашаютъ они приходящихъ къ нимъ? Если всъ сін исповъданія согласны въ одпомъ и томже, то какал нужда во многихъ? Если же была нужда въ стольнихъ исповъданіяхъ; то явно, что каждое изъ нихъ недостаточно и неполно, и въ этомъ сами опи, бол ве насъ, обличаютъ себя тъмъ, что каждое измънлютъ и передълывають. Множество Соборовъ и разность паписанныхъ исповъданій показывають, что присутствовавшіе на Соборахъ, хотя противоборствовали Собору Пикейскому, однакоже не могли устоять противъ истины.

Поелику же такъ они всли себя въ отношени и къ себъ самимъ и къ своимъ предщественникамъ;

то, допросивъ ихъ, дознаемся отъ иихъ самихъ. какую усмотръвъ несообразность, или на какое жалуясь реченіе въ написанномъ, стали они непокорны Отнамъ и противятся вселенскому Собору? «Намъ ве нравятся, говорять они, реченія: от сущности п единосущный, потому что оныя нъкоторыхъ соблазнили и многихъ возмутили». Такъ говорили они въ своихъ писаніяхъ, но иный основательно возразить имъ такъ: если сін реченія, сами по себъ взятыя, служать для нихъ причиною соблазна, то надлежало не нъкоторымъ только соблазилться и печногим в возмущаться, но и намъ и всемъ прочимъ разумъть ихъ одинаково. Если же всъ охотно пріемлють сін реченія, и написаны оныя не кажь бы то ни было, по собравшимися изъ цълой вселенной, и подтверждають ихъ собравшеся ныпь въ Аримпит Епископы числомъ болъе четырехъ сотъ; то говорящіє сіє вопреки Собору не вполив лирбличаются, что виновны не реченія, но злоуміе перетолковывающихъ оныя? Многіе, съ худою мыслію читая божественныя Писанія, превратно разумъя оныя, обвиняють Святыхъ; таковы были тогдащие іу ден, непріявине Господа, таковы же и ныпъщне іуден, хулящіе Законъ; причиною для нихъ были не Писанія, но собственная ихъ злопамъренность. Поэтому, если можете показать, что реченія худы, то сдълайте это, и пусть будетъ представлено основание доказательства, но не выставляйте въ предлогъ: соблазняющихся, чтобы съ вами не было тогоже, что и съ тогдашними фариселми. Ибо, когда выставляли они въ предлогъ, что соблазияются ученість Господа, сназаль имъ Господы всимы садъ, егоже не насади Отець Мой невечный, искоретится (Мато. 15, 13.). Говоря же сіе поназалъ, что не насаждаемые Ить глаголы служили для фарисеевъ соблазноть, но сами они соблазняли себя, съ худою мыслію пріємля, что сказано корощо. Нбо и жаловавшіеся тогда на Посланія Апостола, обвиняли не Павла, но свое невъжество и превратное разумъніе.

Прилично спросить у нихъ: скажите, кто, какъ выставляете вы въ предлогъ, соблазняется и возмущается сими реченіями? -- Никто изъ благочестно върующихъ во Христа, потому что они подтверждаютъ и защищаютъ сіи реченія. А если соблазняють и возмущають кого изъ аріань; что удивительнаго, ежели непріятны имъ реченія, низлагающія ихъ ересь? Да и имъ причиняють оныя не соблазнъ, но скорбь, потому что служатъ какбы позорною надписью ихъ нечестія. Посему, перестаньте роптать на Отцевъ и выставлять подобные предлоги; иначе, остается вамъ порицать и крестъ Господень, потому что и онъ, какъ сказалъ Апостолъ, іудеямь соблазнь, язычникамъ же безуміе. Но какъ не худъ крестъ, потому что намъ върующимъ Христосъ Божія сила и Божія премудрость (1 Кор. 1, 23. 24.), хотя и безумствуютъ іуден; такъ не худы и реченія Отцевъ, напротивъ же того, полезны разумъющимъ оныя правильно, и служать къ низложению всякаго злочестия, хотя бы аріане, осуждаемые ими, не разъ терзались досадою.

Поэтому, ногда по доказанному, невъроятенъ выставляемый вами предлогь, будто бы соблазняются

сими реченілии, скажите: ночему не нравится вамъ реченіе: от сущности? Ибо прежде всего необходимо спросить: не пишете ли и вы, что Сынъ рожденъ отъ Отца? Если же, именуя Отца, или употребляя слово - Богъ, означаете вы не сущность, и разумъете не самого Сущаго, наковъ Онъ по сущности, но означаете сими словами что-либо нное д окрестъ Его, или еще и худыее (что да не будетъ мною и выговорено); то не надлежало вамъ писать, что Сынъ отъ Отна, скоръе же, что Сынъ отъ того, что окрестъ Отца, ими что въ Неиъ, п такимъ образомъ, избътнувъ необходимости утверждать, что Богъ есть истинно Отецъ, простое разумъя сложнымъ, и Бога представляя тълесно, сдълаться изобрътателями новой хулы. А при такомъ разумъніи, по необходимости, и Слово и Сьна признавать будете не за сущность, а только за имя, и представление свое ограничите уже олними именами, и что говорите, о томъ не будете вършть, что оно есть, станете же думать, что сего нътъ. Такая же дерэкая мысль свойственна болъе саддунеямъ, п. такъ называемымъ у еллиновъ безбожникамъ. Посему скажете, что и тварь сіл не есть созданіе самосущаго Бога, если слово: Отець и Богь означають не самую сущность Сущаго, но нъчто иное, какъ нымышляете вы это. Но даже и представить это только въ мысляхъ злочестиво и крайне ненрилично. Если же слышимъ когда: Азъ есмь Сый (Исх. 3, 14.), и: въ началъ сотвори Богъ небо и землю (Быт. 1, 1.), и: слыши Израилю, Господь Боез Твой, Господь единь есть (Втор. 6, 4.), и: сице глаголеть Господь Вседержитель (Ап. 1, 2.);

то разумиемъ не иное что, но самую простую, блаживную и неностижнично сущность Сущаго. Ибо, хоти и исвемежно намъ помять, что такое есть Божія сущность, однако мы, слыша слова: Отець, Богь, Вседероситель, понимаемъ, что не иное что ениъ означается, но самая сущимсть Сущаго. Вы сами сказали, что Сынъ отъ Бога; следовательно сказали, что Онъ отъ сущности Отчей; а прежде Ппсаній самъ Отецъ сказаль: Сей есть Сыпь Мой возлюбленный (Мато. 3, 19.), и Сынъ не что имос есть, какъ рожденіе отъ Отца; почему же кажется вамъ, будто бы Отцы нехорошо сказали, что Сынъ отъ Отчей сущности, разсуждая, что совершения тоже значить, сназать ан: от Бога, нап сказать: от сущности? Ибо всв твари, хотя говорится а нахъ, что получили бытіе отъ Бога, не суть отъ Бога, какъ Сынъ; потому что не прпродъ суть не рожденія, но произведенія. Сказано: въ началь Богь, не родилъ, но сотвори небо и землю, и вся, яже въ нижь (Быт. 1, 1. Псал. 145, 6.); и: не раждани, по творяй Ангелы Своя дужи, и слуги Своя пламень огненный (Ис. 103, 4.). Если же Апостолъ сназвлъ: едина Бога, иза Него же вся (1 Кор. 8, 6.); то говорить сіе, не сопричисляя ко всему и ? Сына. Но поелику одни изъ еллиновъ думаютъ, 🦥 что тварь произошла случайно изъ сцъпленія атомовъ и сама собою составилась изъ частинъ одно-💀 родныхъ, и це имъетъ Виновника, другіе же полагаютъ, что, котя получила она бытіе отъ Виновника, но не Словомъ; и каждый изъ еретиковъ, какъ хотълъ, вымышлялъ и баснословилъ о происхожденіи твари: то Апостолъ, по исобходимости,

сназалъ: от Бога, чтобы и Творца содълать въдомымъ, и показать, что создание всего зависвло отъ Его изволенія. Но тотчасъ присовокупляеть: и единь Господь Інсусь Христось, Имже вся, чтобы исключить темъ Сына изъ наименованнаго реченіемъ: вся. Ибо все именуемое Божівиъ произопло чрезъ Съща, и невозможно, чтобы сотворенное имъло одно начало бытія съ Зпждущимъ. Еще же Апостолъ научаетъ симъ, что сказанное здъсь: отъ Бога, импетъ значевіе относительно къ тварямъ, и разумъется вначе, нежели когда сказуется о Сынъ; потому что Сынъ есть рождене, а твари-произведенія; посему, Сынъ есть собственное рожденіе суща ности, а твари-созданія Божія изволенія. Сіе нивя в<u>ъ виду и Соборъ, и усмотръвъ разность въ разу-</u> мънін, чтобы, при одинаковости выраженія, не подумали иные, будто бы Сынъ сказуется отъ Бога въ томже смыслъ какъ и тварь, написалъ яснъе, что Сынъ отъ сущности. Ибо изъ сего позилется преискренность Сына въ отношени къ Осну: а если сказать: оть Бога, то симъ означается изволение Творящаго къ созданию. Посему, если и сами ониимъя туже мысль, написали, что Слово отъ Отца; то да не порицаютъ Соборъ. А если, какъ написано о твари, такъ и о Сынъ толкуютъ опи речене: от Бога, то, взявъ сказанное о твари, не надлежало имъ именовать Сына, чтобы не подать вида; будто бы къ благочестио примъщиваютъ хулу; надлежало, или не сопричислять Господа къ тварямъ, или не писать о Сынъ, что недостойно Его и иеприлично Ему. Ибо если Онъ Сынъ, то не тварь, а если тварь, то не Сынъ. При такомъ же

разумвнін будуть отрицать и святое крещеніе; потому что преподается оно во имя Отца и Сына, а не въ Творца и тварь, какъ ови думають.

Но говорять: «нъть сего въ Писаніи, и мы отвергаемъ реченія сін, какъ взятыя не изъ Писапів. Но и этотъ предлогь ихъ также безстыденъ. Если признають отметаемымъ все не изъ Писанія взятое; то почему противъ такаго множества не изъ Писаній взятыхъ и выдуманныхъ аріанами реченій, каковы: изъ не сущихъ; Сынъ не былъ, пока не рожденъ; было, когда Онъ не былъ; Сынъ измъняемъ; Отецъ неизреченъ и невидимъ для Сына; Сынъ не знастъ даже Своей сущности, и что сще мудоствующій Арій изблеваль въ смещной и злочестивой своей Таліи, не только не возражають они, но еще защищають сін реченія, и ради ихъ препираются съ своими Отцами? Въ какомъ писанія сами они нашли имена: несозданный, сущность; также и сіе: три суть упостаси; Христось не есть истинный Богъ; Онъ есть одна изъ ста овецъ; Премудрость Божія нерожденна и безначальна: много есть силь сотворенныхъ, одна изъ нихъ есть Христосъ? Или почему, во время такъ называемыхъ обновленій, Акакій и Евсевій, употребивъ не пвъ Писанія взятыя реченія и назвавъ Перворожденнаго твари безразличнымъ образомъ сущности, силы, воли и славы, ропщутъ на Отцевъ, что они упомянули реченія, взятыя не изъ Писанія, упомянули словосущность? Имъ надлежало бы, или роптать на себя самихъ, или нимало не винить Отцевъ. Если бы другіе кто-либо выставляли въ предлогъ реченія Собора; то можно было бы подозравать въ нихъ пли невъдъніе, или опасеніе. Нътъ слова о капподокіянинъ Георгіъ, изгнанномъ изъ Александріи, какъ о человъкъ незаслужившемъ одобренія прежнею жизнію и вовсе не-христіанинъ, но только лицемърно, по обстоятельствамъ, принявшемъ на себя сіе именованіе п почитавшемъ благочестіе средствомъ къ обогащенію. Почему, никто не вправъ порицать его, что претыкается въ касающемся до въры человъкъ, который не знаетъ, о чемъ говоритъ, и что утверждаетъ, но, по написанному, послъдуетъ всякому, какъ объюродъвшій (Прит. 7, 22.). Акакій же, Евдоксій н Патрофилъ, говоря это, не достойны ли всякаго осужденія? Ибо, сами написавъ, что взято не изъ Писанія, и многократно допустивъ именованіе: сущность, какъ хорошее, особливо по случаю Евсевіева носланія, обвиняють теперь прежде нихъ бывшихъ за употребленіе таковыхъ реченій. И сами, наименовавъ Сына Богомъ отъ Бога, живымъ Словомъ, безразличнымъ образомъ Отчей сущности, винятъ никейскихъ Отцевъ, наименовавшихъ Сына рожденнымъ отъ сущности, и единосущнымъ Родшему. Но что удивительнаго, если вступають въ споръ съ бывшими прежде нихъ Отцами тъ, которые, противоръча сами себъ, нападаютъ на сказанное ими же? Ибо во время, такъ называемыхъ, обновленій въ Антіохіи внесли въ свое исповъданіе, что Сынъ есть безразличный образъ Отчей сущности, и утвердивъ клятвою, что такъ мудрствуютъ, а иначе мудрствующихъ предавъ анаоемъ, да и въ Исавріи написавъ: «мы не удаляемся отъ соборно утвержденнаго исповъданія въры, изложеннаго во время обновленій въ Антіохін» (гдъ было написано и именованіе: T. XXI. 11

сущность); и накбы забывъ объ этомъ, чрезъ нъсколько времени, въ тойже Исаврік написали противное, говоря: «мы отметаемъ реченія—единосущный и подобосущный, какъ чуждыя Писаніямъ, и изъемлемъ изъ употребленія именованіе: сущность, какъ ненаходящееся въ Писаніяхъ.

Кто же признаетъ такихъ людей даже христіанами? Или, какая въра у тъхъ, у кого ни слово, ни письмена не тверды, но все со временемъ измъняется и превращается? Ибо, если не уклоняетесь вы. Акакій и Евдоксій, отъ исповъданія въры, изложеннаго во время обновленій, а въ семъ исповъданіи написано, что Сынъ есть безразличный образъ сущности, по почему же пишете въ Исавріи: « отметаемъ реченіе: единосущный»? Если Сынъ неподобенъ Отцу по сущности; то какъ же Онъ есть безразличный образъ сущности? Если же раскаеваетесь въ томъ, что написали: безразличный образъ сущности; то почему анавематствуете утверждающихъ, что Сынъ неподобенъ? Ибо, если не имъетъ подобія по сущности, то конечно неподобенъ, а неподобное не можетъ быть образомъ. Если же принять утверждаемое вами; то уже видъвшій Сына не видълъ Отца по причинъ великаго между ними различія, лучие же сназать, совершеннаго неподобія у Одного съ Другимъ. Неподобнаго нельзя называть подобнымъ. Какъ же вы ухищряетесь неподобное называть подобнымъ, и подобное представлять неподобнымъ, и лицемърно говорить, что Сынъ Отчій образъ? Если Сынъ неподобенъ Отцу по сущности, то образъ недостаточенъ и неполонъ, и есть несовершенное сіяніе: какъ же читаете: въ Томь живеть всяко

Consequence , elauremen

исполнение Божества тълеснъ (Кол. 2, 9.), и: отг исполненія Его мы вси пріяхомь (Іоан. 1, 6.)? Почему аріанина Аэтія извергаете какъ еретика, хотя сами говорите съ нимъ одно? Другъ онъ тебъ, Акакій, а Евдоксію быль учителемъ въ такомъ нечестін, за которое Епископъ Леонтій поставиль его діакономъ, чтобы именемъ діаконства пользуясь, какъ овчею одеждою, свободно могъ онъ изрыгать хульныя реченія. Что же убъдило васъ впасть въ противоръчіе самимъ себъ и понести такой стыдъ? Но вы не можете сказать ничего благовиднаго; остается только думать, что во всемъ теперь лицемърите, и, притворяясь, вымышляете все ради Констанцієва покровительства и часмыхъ оттого выгодъ. Вы не затрудняясь обвиняете Отцевъ, въ предлогъ же выставляете просто реченія, какъ взятыя не изъ Писанія, и, по написанному, разлагаете голени всякому мимоходящему (Езек. 16, 25.), готовы столько разъ измъняться, сколько угодно будетъ тъмъ, кто васъ нанялъ и кормитъ.

Если кто произносить реченія не изъ Писанія взятыя; то сіе ничего не значить, пока держить онь благочестную мысль. А еретикь, хотя употребляеть и изъ Писаній взятыя реченія, при всемь этомь, какъ человькъ подозрительный и растлънный умомь, услышить отъ Духа: вскую ты повъдаеши оправданія Моя, и воспріемлеши завъть Мой усты твоими (Пс. 49, 16.)? Такъ діаволу, хотя говориль онъ изъ Писаній, Спаситель заградиль уста. А блаженный Павель, хотя говорить заимствованное у внъшнихъ: Критяне приснолживи (Тит. 1, 12.); сего бо и родъ есмы (Дъян. 17, 28.); тлять обычаи

благи бестды злы (1 Кор. 15, 33.), однакоже, какъ святый, содержитъ благочестную мысль, имъл умъ Христовъ, есть учитель языковъ въ въръ и истинъ, и что въщаетъ, то говоритъ благочестно. Какая же въроятность въ аріанскихъ реченіяхъ, которыми предъ Спасителемъ отдается предпочтеніе гусеницъ и пругамъ, и которыми злословятъ Его аріане, говоря: «Ты нъкогда не быль, сотворень, чуждъ по сущности Богу, и ничего не оставляютъ, чтобы всячески хулить Его сими реченіями. Но что опущено Отцами къ благохваленію Христову? Не у нихъ ли высокое о Христъ разумъніе, не у нихъ ли христолюбивое благочестіе? И однакоже еретики написали: «это мы отмещемъ»; а оныхъ, укоризненныхъ для Господа реченій, держатся, и для всякаго дълаютъ явнымъ, что не по иному чему вооружаются противъ онаго великаго Собора, но по тому, что осудилъ онъ аріанскую ересь. Поэтому, осуждають и реченіе — единосущный, сами толкуя оное худо. А если бы право въровали, воистину исповъдовали Отца Отцемъ, Сына преискреннимъ Сыномъ, и въровали, что Онъ по естеству есть истинное Слово и Отчан Премудрость, и говоря, что Сынъ отъ Бога, говорили сіе о Немъ не въ томъ смыслъ, въ какомъ тоже говорится о тваряхъ, но разумъли, что Сынъ, какъ сіяніе отъ свъта, есть собственное рождение Отчей сущности; то не сталъ бы каждый изъ нихъ винить Отцевъ, но смъло утвердили бы они, что Соборъ написалъ хорошо, и что такова правая въра о Господъ нашемъ Іисусъ Христъ.

Но скажуть: « для насъ неясенъ смыслъ такихъ

реченій». Ибо и это представляли они въ предлогъ, говоря: « не можемъ понять объясненія сихъ реченій, потому отмещемъ оныя». Но если бы въ словахъ ихъ была правда; то не должно было бы имъ говорить: отмещемъ сін реченія; а надлежало бы потребовать, чтобы научили ихъ знанію; иначе, должны отметать и то, чего не понимають въ Божественныхъ Писаніяхъ, и винить написавшихъ это. Но такая дерзость свойственна болъе еретикамъ, а не христіанамъ. Чего не уразумъваемъ въ словесахъ Божінхъ, того не отмещемъ, но ищемъ, кому открылъ Господь, и ихъ просимъ научить. Поелику же выставляють они въ предлогъ неясность таковыхъ реченій, то пусть исповъдують сказанное прямо, и анаоематствуютъ мудрствующихъ, что Сынъ изъ не сущихъ, что Его не было, пока не рожденъ, что Слово Божіе есть тварь и произведеніе, что Онъ измъняемъ по естеству и отъ иной упостаси; и, однимъ словомъ, пусть анаоематствуютъ аріанскую ересь, изобрътшую такое нечестіе, и говорять уже не это: отмещемъ реченія сін, но: не понимаемъ еще ихъ, чтобы такимъ образомъ имъть имъ нъкоторый въроятный предлогь, отказаться отъ А я очень знаю и увъренъ, и имъ самимъ извъстно, что если исповъдують сіе и предадуть анаоемъ аріанскую ересь, то не будутъ отрицаться и отъ оныхъ соборныхъ реченій. Посему-то и Отцы, наименовавъ Сына рожденнымъ отъ сущности, единосущнымъ Отцу, немедленно присовокупили: а утверждающихъ сказанное выше и изобрътенное аріанскою ересію анаоематствуемъ; чъмъ хотыли показать, что это сказано ими какбы въ соотвът-- ственность прежнему, и реченія сін означають тоже самоє. Кто исповъдуєть оныя истины, тоть, конечно, уразумъєть и сін изреченія; а которые не такъ мудрствують и осуждають ихъ, тъ во всемъ обличають себя христоборцами.

Для обличенія вовсе отридающихся Собора достаточно и сего немногаго, а съ тъми, которые принимають все прочее изъ написаннаго въ Никеи, сомпъваются же только въ реченіи: единосущность, надобно обходиться не какъ со врагами, и мы не возстаемъ противъ нихъ, какъ противъ аріанъ и противоборствующихъ Отцамъ, но разсуждаемъ какъ братья съ братьями, имъющими туже съ нами мысль, и только сомнавающимися объ именовании. Ибо исповъдающіе, что Сынъ отъ сущности Отчей и не отъ иной упостаси, что Онъ не тварь и не произведеніе, но преискреннее по естеству рожденіе, и въчно соприсущъ Отцу какъ Слово и Премудрость, недалеки и отъ того, чтобы принять сіе реченіе: единосущный. Таковъ Василій Анкирскій, писавшій о въръ. Ибо наименовать Сына только подобнымъ по сущности не означаетъ непремънно, что Онъ отъ сущности; каковымъ реченіемъ, какъ они сами сказали, всего лучше означается преискренность Сына въ отношеніи къ Отцу. Олово подобно только серебру, и волкъ подобенъ псу, и златовидная мъдь подобна истинному золоту, но олово не изъ серебра, и волкъ не почитается сыномъ пса. Поелику же они сказали о Сынъ, что Онъ и отъ сущности и подобосущенъ; то пное ли что означаютъ сими реченіями, какъ не тоже, что Онъ единосущенъ? Какъ называющій подобосущнымъ не даетъ еще разумъть,

премънно и бытіе оть сущности; такъ называющій единосущнымъ означаетъ то и другое понятіе и подобосущія и бытія отъ сущности. И возставая также противъ утверждающихъ, что Слово есть тварь, и несоглашающихся, что Оно есть преискренній Сынъ, сами они заимствовали доводы свои противъ нихъ изъ видимыхъ у людей примъровъ отца и сына, за исключениемъ того, что Богъ не тоже, что и человъкъ, и рожденіе Сына не таково же, какъ и рождение человъческое, но должно быть представляемо нами, какъ прилично сіе Богу. Ибо Отца наименовали источникомъ Премудрости и жизни, • и Сына сіянісиъ въчнаго Свъта и порожденісмъ Источника, говорящимъ о Себъ: Азъ есмь животь (Іоан. 14, 16.), и: Азъ Премудрость вселихъ совътъ (Прит. 8, 12.). Но сіяніе Свъта, порожденіе Источника, Сына отъ Отца, какъ приличнъе наименовать, не единосущнымъ ли? Или, поелику человъческія порожденія единосущны; то потребна осторожность, чтобы, назвавъ Сына единосущнымъ, не подать мысли, будтобы Онъ тоже, что и рождение человъческое? Да не будетъ сего! такая мысль не имъетъ здъсь мъста. Дать ръшение на это нетрудно; потому что Сынъ есть Отчее Слово и Отчая Премудрость, а изъ сего познается безстрастіе и недълимость въ рожденіи отъ Отца, ибо слово и у людей не есть ихъ часть, и исходить у нихъ не съ страдані-емъ; а темъ паче должно сказать сіе о Словъ Божіемъ, о Которомъ Отецъ возвъстилъ, что Слово есть Сынъ Его, чтобы иный, слыша одно именованіе Слова, не почелъ Его такимъ же, каково есть неосуществленное человъческое слово, но слыша, что

Оно есть Сынъ, познаваль, что Оно есть Слово живое и осуществленная Премудрость.

Потомъ, какъ, именуя Слово Божіе рожденіемъ, представляемъ сіе не по-человъчески, и, признавая Бога Отцомъ, не усвояемъ себъ о Немъ какоголибо тълеснаго понятія, напротивъ того, слыша сіи уподобленія и таковыя реченія, приличнымъ образомъ разумъемъ ихъ о Богъ, потому что Богъ пе яко человтькь: такъ, слыша реченіе: единосущный, должны мы возвыситься надъ всякимъ чувственнымъ представленіемъ, и, по слову Притчей, разумно ра-• зумпьвать предлагаемая намъ (Прит. 23, 1.), а потому знать, что не въ изволеніи, но истинно есть преискренній Сынъ отъ Отца, какъ жизнь изъ Источника и сіяніе отъ Свъта. Иначе, почему же реченія: рожденіе и Сынь, понимаемъ нетълесно, а реченіе: единосущный, будемъ понимать какъ о тълахъ, тъмъ болъе, что сказуемыя сіи прилагаются не къ разнымъ лицамъ, но о комъ сказуется: рожденіе, о Томже сказуется и : единосущный? Въ отношеніи къ Спасителю прилично сохранять одинаковое разумъніе обоихъ реченій, и не должно объяснять одно реченіе: рожденіе въ добромъ смысль, другое же: единосущный-иначе; ибо въ такомъ случать вамъ, называющимъ Сына Отчимъ Словомъ и Отчею Премудростію, слъдовало бы имъть различное понятіе о сихъ именованіяхъ, и иначе понимать Слово, иначе же Премудрость. Но какъ сіе ни съ чъмъ несообразно, потому что Сынъ есть Отчее Слово и Отчая Премудрость, и Рожденіе отъ Отца едино и собственно Его сущности: такъ одинъ смыслъ реченій: рожденіе и единосущный, и признающій Сына рожденіся в признаеть Его и единосущнымъ.

Симъ достаточно показывается, что разумъніе сихъ возлюбленныхъ нечуждо и недалеко отъ понятія о единосущін. Но поелику, какъ они говорять (посланія же у себя не имью), Епископы, осудившіе Самосатскаго, написали, что Сынъ не единосущенъ Отцу, а потому и они, уважая и чтя сказавшихъ сіе, не пріемлють сін реченія; то хорошо будеть и о семъ вмъстъ съ ними разсудить благочестно. Ибо неприлично было бы воставлять ихъ противъ оныхъ Епископовъ; потому что всъ они Отцы; а также неблагочестно произносить судъ, что одни сказали хорошо, а другіе худо, потому что всь они почили о Христв. Нътъ надобности усильно спорить и сличать число собиравшихся, чтобы не показалось, будто бы число триста затмеваетъ собою меньщее число, а также и принимать въ разсчетъ время, чтобы не показалось, будто бы предшествовавшіе уничтожаютъ собою бывшихъ послъ; потому что, по сказанному выше, всъ они Отцы, впрочемъ оные триста Отцевъ написали не новое какое-либо мудрованіе, и, не сами на себя положившись, стали защищать реченія, не изъ Писанія взятыя, но воспользовались оными, бывъ побуждены къ тому Отцами же. Ибо задолго прежде, нежели семьдесять Отцевъ визложили Самосатскаго, были два Діонисія, одинъ Епископъ Рима, а другой Александрін. И поелику нъкоторые жаловались Епископу римскому на Епископа александрійскаго, будто бы Онъ Сына называетъ тварію, а не единосущнымъ Отцу, то Соборъ римскій вознегодоваль, римскій же Епископъ пись-

менно сообщаеть общее всыхь менніе одноименному съ нимъ Епископу, а сей, уже оправдываясь, сочиняетъ книгу подъ наименованиемъ: обличение и оправданіе, и пишетъ къ римскому Епископу слъдующее: «писалъ я и въ другомъ письмъ, что ложно возводили на меня, будто бы утверждаю, что Христосъ неединосущенъ Богу. Хотя и говорю, что сего слова не нашель и не читаль я нигдъ въ Священныхъ Писаніяхъ, однакоже послъдующіе мои доводы, о которыхъ умолчали они, не разногласятъ съ сей мыслію; ибо представилъ я въ примъръ рождение человъческое, которое, какъ извъстно, бываетъ однородно, безъ сомнънія замътивъ, что родители инаковы только съ датьми, потому что дъти не они сами, или необходимо было бы не быть ни родителямъ, ни дътямъ. Письма сего, какъ сказалъ уже я, по обстоятельствамъ доставить не могу. Но если бы могъ, то прислалъ бы самыя употребленныя тогда реченія, лучше же сказать, списокъ со всего письма, что и сдълаю, какъ-скоро буду имъть возможность. Но знаю и помню, что представлены мною многія подобія вещей сродныхъ. Ибо говориль я, что и растеніе, взошедшее отъ съмени или отъ корня, инаково съ тъмъ, отъ чего оно произрасло, но, безъ сомнънія, съ нимъ однородно; и ръка, текущая изъ источника, получаетъ другой видъ и имя; потому что источникъ не называется ръкою, ни ръка-источникомъ, между-тъмъ существуютъ и ръка и источникъ, и источникъ есть какбы Отецъ, а ръка - раждаемое отъ источника ». Такъ сказалъ Епископъ. Посему, если порицаетъ нто Отцевъ, сощедшихся въ Никеи: будтобы сказали они вопреки

опредъленіямъ преждебывшихъ; то, по справедливости, долженъ онь порицать и сихъ семдесятъ, потому что не соблюли опредъленнаго прежде нихъ бывшими, прежде же ихъ были Діонисіи и Епископы, собиравшіеся тогда въ Римъ. Но противно справедливости обвинять тъхъ и другихъ; потому что всъ они защищали въру Христову, п ревностно подвизались противъ еретиковъ, и одип осудили Самосатскаго, а другіе аріанскую ересь. Какъ тъ, такъ и другіе правильно и хорошо написали, относительно къ предположенной ими цъли. И какъ блаженный Апостолъ въ Посланіи къ Римлянамъ сказалъ: законъ духовенъ есть (Рим. 7, 14.), н: законь свять и заповъдь свята и праведна и блага (12), а не много ниже: немощное бо закона, въ немже немоществоваше (8, 3.); и къ Еврепмъ написалъ: ничтоже совершиль законь (Евр. 7, 19.); и къ Галатамъ: въ законъ никто же оправдается (Гал. 3. 11.); къ Тимовею же: яко добръ законъ есть, аще кто его законно творить (1 Тим. 1, 8.), и никто не винитъ святаго, будто бы написалъ онъ противоръчащее и несогласное между собою, напротивъ же того, всякій скоръе подивится, что онъ въ каждомъ Посланіи соображался, къ кому писалъ, чтобы римляне и другіе научились отъ буквы обращаться къ духу, а евреи и галаты вразумились, и возлагали надежду не на законъ, но на Господа, давшаго законъ. Такъ, если и Отцы обоихъ Соборовъ различно отозвались о реченіи: единосущный, то намъ не надлежитъ совершенно не соглашаться съ ними, но должно вникнуть въ ихъ мысль, и тогда, безъ сомнънія, усмотримъ единомысліе обоихъ

Соборовъ. Ибо низложившие Самосатскаго речение: единосущный понимають твлесно, потому что Павель хотълъ употребить хитрость и говорилъ: « если Христосъ не изъ человъка сдълался Богомъ, и, слъдовательно, единосущенъ Отцу, то необходимо быть тремъ сущностямъ, одной первоначальной, и двумъ отъ нея происшедшимъ; а по сему самому справедливо опасаясь такого лжеумствованія, составленнаго Самосатскимъ, сказали, что Христосъ неединосущенъ; ибо Сынъ не такъ относится къ Отцу, какъ представляетъ Самосатскій. Предавшіе же анаоемъ аріанскую ересь-усмотръвъ хитрость Павлову, и разсудивъ, что реченіе: единосущный не то значить въ разсуждении существъ безплотныхъ и особенно въ отношеніи къ Богу, зная же, что Слово-не тварь, но Рожденіе отъ сущности, что сущность Отчая есть начало, корень и источникъ Сына, что Сынъ есть самое истинное подобіе Родшаго, не можетъ, какъ иноестественный, подобно памъ, быть отлучаемъ отъ Отца, но, какъ сущій отъ Отца Сынъ, неотдъленъ отъ Него, какъ и сіяніе отъ свъта; имъя же предъ собою представленныя Діонисіемъ подобія источника, и его оправданіе касательно слова: единосущный, а сверхъ сего ясныя слова Спасителя: Азъ и Отець едино есма (Іоан. 10, 30.), и: видъвый Мсне, видъ Отца (Іоан. 14, 19.) посему и сами справедливо наименовали Сына Единосущнымъ. И какъ, по сказанному выше, никто не станетъ обвинять Апостола, если Онъ иное написалъ о законъ римлянамъ, а иное евреямъ; такъ и нынъ живущіе Отцы не будуть винить прежнихъ, имъя въ виду ихъ толкованіе, ни прежніе не станутъ

укорять послъ нихъ бывинихъ, обращая вниманіе на ихъ толковане и на ту нужду, по которой такъ написали о Господъ. Ибо каждый Соборъ имветъ основательную причину, по которой одни сказали такъ, а другіе иначе. Поелику Самосатскій думалъ, что Сына не было прежде Марін, но отъ Нея получилъ Онъ начало бытіл; то собравшіеся тогда Самосатскаго низложили п объявили еретикомъ; о Божествъ же Сына написавъ напротивъ, не углубились въ точное значение слова: единосущный, но какъ понимали оное, такъ и сказали о словъ : единосущный. Особенную же заботу имъли о томъ, чтобы низложить выдуманное Самосатскимъ и доказать. что Сынъ прежде всего, что не изъ человъка сталъ Онъ Богомъ, но, будучи Богомъ, пріялъ на себя зракъ раба, п, будучи Словомъ, содълался плотію. какъ сказалъ Іоаннъ. Такъ было поступлено въ опроверженіе хулы Павловой. Поелику же послъдователи Евсевія и Арія, хотя говорили, что Сынъ прежде временъ, однакоже учили, что Онъ сотворенъ и есть одна изъ тварей, и выражение: отв Бога принимали не какъ о преискреннемъ Сынъ отъ Отца, утверждали же, что какъ твари отъ Бога. такъ и о Сынъ сіе сказано, и единство подобія Сына со Отцемъ поставляли не въ сущности и не въ естествъ, какъ бываетъ сынъ подобенъ отцу, но въ согласіи опредъленій и ученія; даже совершенно отдъляли и отсъкали сущность Сына отъ Отца. примышляя для Сына иное начало бытія кромъ Отца и низводя Сына въ число тварей: то собравшіеся въ Никеи Отцы, усмотръвъ коварство такъ мудрствующихъ, и извлекши понятіе пзъ Писаній, и выразнвинсь яснъе, изрекли: единосущіе, чтобы истинно была познаваема изъ сего преискренность Сына, и твари не имъли ничего съ Нимъ общаго. Точность сего реченія обличаетъ лицемъріе еретиковъ, если употребятъ они выраженіе: отв Бога и низлагаетъ всъ убъжденія, которыми увлекаютъ они людей простыхъ. Они въ состояніи все запутать своими лжеумствованіями и перетолковать, какъ хотятъ, боятся же сего одного реченія, какъ обличающаго ихъ ересь, и Отцы написали оное, какъ огражденіе противъ всякаго нечестиваго ихъ вымысла.

Посему, да прекратится всякій споръ, и не будемъ Посему, да проправодиться, если Соборы различно принишент реченіе: единосущный. Къ оправданію въ этомъ причины, какъ сказанныя выше, такъ и слъдующую: реченіе: нерожденный узнали мы не изъ Писаній (Писанія нигдъ не называютъ Бога нерожденнымъ). Но поелику многіе изъ знаменитыхъ употребляли сіе наименованіе; то разыскавъ любознательно, находимъ, что и оно имъетъ различныя значенія. Одни называютъ нерожденнымъ, что существуетъ, но не рождено и вовсе не имъетъ виновника, а другіе, что не сотворено. А посему, какъ по симъ значеніямъ слова, если кто, имъя въ виду первое значеніе, то-есть, что нерожденное не имъетъ виновника, сказалъ, что Сынъ не есть нерожденный, то онъ не можетъ обвинять другаго, видя, что тотъ, имъя въ виду другое значеніе нерожденнаго-быть не произведеніемъ и не тварію, но въчнымъ рожденіемъ, называетъ Сына перожденнымъ; потому что тотъ и другой, имъя въ виду свою цель, выразились хорощо: такъ,

если одни изъ Отцевъ о Единосущномъ сказали одно, а другіе другое; не будемъ спорить, но сказанное ими пріймемъ благочестно, потому что они болъе всего заботились о благочестіи. Такъ Игнатій, послъ 🍣 Апостоловъ поставленный Епископомъ въ Антіохіи 🜫 и содълавінійся мученикомъ Христовымъ, пища о Господъ, сказалъ: « единъ есть Врачъ тълесный н духовный, созданный и несозданный, въ человъкъ Богъ, въ смерти истинная жизнь, и отъ Марін и 37 отъ Бога ». Послъ Игнатія нъкоторые учители также пишутъ: «одно несозданное-Отецъ, и единъ отъ Него преискренній Сынъ, истинное рожденіе Отчее, Слово и Премудрость». Поэтому, если идемъ мы и противъ сихъ, то будемъ препираться и съ Соборами. Если же, зная ихъ въру во Христа, убъждены, что блаженный Игнатій написалъ правильно, называя Его созданнымъ по плоти, потому что Христосъ плоть бысть, а несозданнымъ потому, что Онъ не въ числъ произведеній и тварей, но есть Сынъ отъ Отца; не неизвъстно же намъ, что и назвавшіе Бога единымъ несозданнымъ написали такъ, утверждая симъ не то, что Слово создано и есть произведеніе, но что Отецъ не имъетъ виновника, или лучше сказать, что Онъ есть Отецъ Премудрости, и все созданное сотворилъ Премудростію: то почему же не признаемъ равно благочестивыми Отцевъ и низложившихъ Самосатскаго и предавшихъ позору аріанскую ересь, и вводимъ между ними раздъленіе, а не паче разсуждаемъ о нихъ правильно? Один, какъ сказалъ я, имъя въ мысли лжеумствование Самосатского и его толкование, написали, что Сынъ несдиносущенъ; другіе, хорошо

уразумъвъ, сказали, что Сынъ единосущенъ. И я, такъ разсуждая о мудрствующихъ благочестно о Христъ, написалъ сіе кратко. А если бы можно было имъть въ рукахъ посланіе, которое, какъ говорятъ, написано ими; то, думаю, нашлись бы многіе предлоги, по которымъ блаженные Отцы принуждены были писать такъ. Намъ же должно и прилично такъ разсуждать и хранить такую благую совъсть предъ Отцами, если мы еще не переродились, но содержимъ ихъ преданія и ихъ благочестивое ученіе. Пусть же будетъ сказано и съ върою принято таковое разумъніе Отцевъ.

Теперь снова изслъдуемъ съ ними дъло кратко и съ благою совъстью, удержавъ въ памяти сказанное выше: «посмотримъ, не окажется ли, что Епископы, собравшиеся въ Никеи, дъйствительно разсуждали хорошо? Ежели Слово есть произведеніе и чуждо Отчей сущности, и потому, отлучено отъ Отца самою иноестественностію; то будетъ Оно не единосущно Отпу, скоръе же, однородно по естеству съ тварями, хотя и превосходитъ ихъ по благодати. Если же исповъдуемъ, что Слово не произведеніе, но преискреннее Рожденіе отъ Отчей сущности; то будеть слъдовать, что Оно неотлучно отъ Отца. будучи по рождению отъ Него, съ Нимъ единоестественно. А если Оно таково; то справедливо наименовать Его и единосущнымъ. Притомъ, если Сынъ есть Сынъ не по причастию, но по сущности Отчее Слово и Отчая Премудрость, самая же сущность есть рожденіе Отчей сущности и ея подобіе, какъ сілніе есть подобіе свъта, а Сынъ говоритъ: Азъ и Отець едино есма (Іоан. 10, 30.), и: видгъвый

Мене, видъ Отца (Іоан. 14, 9.); то какъ должно разумъть сін изреченія? Или въ какомъ смысль пріемля ихъ, сохранимъ мысль, что Отецъ и Сынъ едино? Итакъ, если Они едино по согласно опредъленій и по тому, что Сынъ не разногласить съ Отцемъ, какъ говорятъ аріане, то такой смыслъ худъ. Ибо и Святые, еще болъе Ангелы и Архангелы, имъютъ такое же согласіе съ Богомъ, и нътъ у нихъ никакаго разногласія, потому что вошедшій въ разногласіе діаволъ виденъ былъ падшимъ съ небесъ, какъ сказалъ Господъ. Посему, если Сынъ и Отецъ едино по согласію, то едино съ Богомъ и твари, пребывающія въ Нимъ въ согласіи, и каждая можетъ сказать: азъ и Отепъ едино есма. Если сіе ни съ чъмъ несообразно (какъ и подлинно несообразно); то необходимо уже представлять себъ единство Сына и Отца въ самой сущности. Твари, хотя имъютъ согласіе съ Сотворшимъ, но имъютъ оное въ движеніи, въ причастіи, въ умъ, и несоблюдшій сего согласія низвергается съ небесъ. Поелику же Сынъ есть Рожденіе отъ сущности; то Онъ и родщій Его Отецъ суть едино по сущности.

Посему-то Сынъ, по яснымъ изреченіямъ, имъетъ и равенство со Отцемъ, и что сказуется объ Отцъ, то самое сказуютъ Писанія и о Сынъ, исключая одно наименованіе Отцемъ. Ибо самъ Сынъ сказалъ: вся, елика имать Отецъ, Моя суть (Іоан. 16, 15.), и Отцу сказалъ: Моя вся Твоя суть, и Твоя Моя (Іоан. 17, 10.). Таковы именованія: Богъ: Богъ бъ Слово (Іоан. 1, 1.); Вседержитель: сія глаголетъ Сый, и Иже бъ и грядый Вседержитель (Апок. Т. ХХІ.

1, 8.). Такъ сказуется, что Онъ свъть: Азъ есмь, говоритъ, свъть (Іоан. 8, 12.); зиждительная Вина всего: вся Тъме быша (loan. 1, 3.), и: что вижу творящаго Отца, то и Я творю (Іоан. 5, 19.); въченъ: присносущная сила Его и Божество (Рим. 1, 20.), и: въ началъ бъ Слово (Іоан. 1, 1.), и: бъ Свътг истинный, Иже просвъщает всякаго человъка, грядущаго въ міръ (9.); Господь: одожди Господь жупель и огнь от Господа (Быт. 19, 24.). И Отецъ говоритъ: Я Господь, и: сице глаголеть Господь Богъ Вседержитель (2 Цар. 7, 2); о Сынъ же говорить Павель: единь Господь Іисусь Христось, Имже вся (1 Кор. 8, 6.). Отцу служать Ангелы, и Сыну воздается ими поклоненіе: да поклонятся Ему вси Ангели Божін (Ев. 1, 6.); о Немъ сказуется, что Онъ-Господь Ангеловъ: и Ангелы служаху Ему (Мато. 4, 11.), и: послеть Сынь человъческій Ангелы Своя (Мато. 24, 31.); что Ему воздается почитаніе какъ Отцу; ибо говоритъ: да чтуть Сына, якоже чтуть Отца (loan. 5, 23.); что Онъ равенъ Богу: не восхищеніемь непщева равень быти Богу (Филип. 2, 7.); что Онъ Истина отъ Истиннаго, Жизнь отъ Живаго; дъйствительно отъ Отца, какъ отъ источника; что Сынъ животворитъ и воскрешаетъ мертвыхъ, какъ и Отецъ; ибо такъ написано въ Евангеліи. И объ Отцъ написано: Господь Богь Твой Господь единг есть (Втор. 6, 4.), и: Богь боговь, Господь глагола, и призва землю (Пс. 49, 1.); а о Сынъ: Богъ Господь, и явися намъ (Псал. 117, 27.), и: явится Богь боговь въ Сіонъ (Псал. 83, 8.). И еще о Богъ говоритъ Исаія: кто Богь, якоже Ты, отъемляй беззаконія и оставляяй

печестія (Мих. 7, 18.)? А Сынъ кому хотьль, говориль: отпущаются ти гръхи твои (Мато. 9, 5.), и когда іуден возроптали, самымъ дъломъ доказаль, что отпущены гръхи, сказавъ разслабленному: востани, возми одръ твой, и иди въ домъ твой (8). Павелъ сказалъ о Богъ: Царю въковъ (1 Тип. 1, 17.), а Давидъ воспълъ о Сынъ: возмите врата князи ваша, и возмитеся врата въчная, и внидетъ Царь славы (Псал. 23, 7.); и Даніилъ слышалъ: царство Его царство въчное (3, 100.), и: власть Его не разсыплется (7, 14.). И вообще, что найдешь сказаннымъ и о Сынъ, исключая одно, какъ замъчено, что Онъ не есть Отецъ.

А если кто, по причинъ равенства сказуемыхъ, представитъ въ мысли иное начало и инаго Отца; то мысль сія безумна. Если же потому, что Сынъ отъ Отца, все принадлежащее Отцу принадлежитъ и Сыну, какъ образу и подобію; то разсудимъ спокойно: ужели удобопріемлема для сего сущность чуждая сущности Отчей, и ужели таковый Сынъ иноестественъ и иносущенъ, а не единосущенъ Отцу? Опасно, чтобы собственное Отду перенося на неподобосущное Ему, и изображая Божество Отца въ инородномъ и иносущномъ, не ввести намъ иную чуждую сущность удобопріемлющую въ себя отличительныя свойства первой сущности, и не быть постыжденными самимъ Богомъ, сказавшимъ: славы Моея иному не дамь (Иса. 42, 8.), не оказаться покланяющимися чуждому и не подпасть суду, что мы таковыже, какъ и тогдашніе іудеи, которые сказали: почему Ты человько сый, твориши Себе Бога 12\*

(loan. 10, 33.), и свойственное Духу приписывая иному, хулили, говора: о веелзевулть изгонить бъсы (Лук. 11, 15.). Если же сів неприлично; то явно, что Сынъ не неподобосущенъ Отцу. Ибо, если принадлежащее Отцу естественно принадлежитъ Сыну, и самъ Сынъ отъ Отца, и по такому единству Божества и естества Онъ и Отецъ едино суть, и видъвый Сына видъ Отца; то справедливо отъ Отцевъ наменованъ Онъ единосущнымъ; потому что иносущному невозможно имъть сего.

И еще, если, какъ сказали мы прежде, Онъ не по причастію Сынъ, но, какъ все сотворенное имъетъ отъ Бога благодать по причастно, такъ Онъ есть Отчая Премудрость и Слово, и Его все причастно; то явно, что Онъ, Который есть боготворящая и просвъщающая Отчая Сила, и Которымъ все обожается и оживотворяется, не иносущенъ, но единосущенъ Отцу. Ибо, Его пріобщаясь, дълаемся мы причастниками Отца; потому что Онъ есть собственное Отчее Слово. Почему, если бы и Онъ былъ Сыномъ по причастію, а не самосущимъ Божествомъ и образомъ Отца, то не обожалъ бы, будучи Самъ обожаемъ. Ибо имъющему по причастію невозможно передавать сіе причастіе другимъ; потому что не ему принадлежить, что имветь, но Давшему, и что пріяль онь, то пріяль какь едва для него самого достаточную благодать.

Впрочемъ, изслъдуемъ до подлинности и причину, по которой нъкоторые, какъ говорятъ, отвергаютъ реченіе: единосущный, не окажется ли изъ оной всего скоръе, что Сынъ единосущенъ Отцу? Говорятъ: «не надобно, какъ вы написали, именовать

Сына единосущими Отцу, потому что именующий единосущнымъ именуетъ три сущности: первоначальную сущность и двв происшедшія отъ нея, которыя единосущны»; и присовокупляють: «если Сынъ единосущенъ Отцу, то необходима сущпость, которая была бы первоначально, и отъ которой бы Они родились; и тогда не будутъ одинъ Отцемъ, а другой - Сывомъ, но Оба содълаются братьями». Хотя это языческія толкованія, и намъ нътъ необходимости заимствоваться у язычниковъ; однакоже разсмотринъ: единосущные, происшедшіе отъ предполагаемой сущности и называемые братьями, сами ли съ собою единосущны, или съ тою сущностію, отъ которой они рождены? Если единосущны сами съ собою; то иносущны съ родшею вхъ сущностію и неподобны ей; потому что единосущному противополагается иносущное. Если же каждый изъ рожденныхъ единосущенъ съ родшею ихъ сущностію; то явно, что рожденное къмъ-либо единосущио родшему, и нътъ нужды искать трехъ сущностей, а нужно только изыскать, дъйствительно ли одно отъ другаго. Если и нътъ двухъ братьевъ, но только одинъ рожденъ отъ оной сущности; то нельзя рожденнаго назвать иносущнымъ, потому что вътъ другаго, но, будучи единственнымъ, будетъ онъ единосущенъ родшему. Ибо что скажемъ о дочери Іефоаевой, потому что была она единородна: и не бъ ему, сказано объ Ісфоать, сына или другіл дщере (Суд. 11, 34.), и о сынъ вдовицы, которато воскресилъ Господь изъ мертвыхъ; потому что и онъ не имълъ брата, но былъ единороденъ? Ужели каждый изъ нихъ не былъ единосущенъ родившему?

Конечно, были: потому что были они дати, а датямъ въ отношени къ родителямъ свойственно это. Такъ и Отцы, сказавъ, что Сынъ Божій отъ сущности, справедливо наименовали Его и единосущнымъ; ибо сію значимость имъетъ и сіяніе въ отношеніи къ свъту. А еретикамъ слъдуетъ утверждать, что и тварь произошла не изъ ничего; потому что раждающіе люди страдательно производять что-либо изъ готоваго вещества, а иначе ничего не могутъ сдълать. Но если о богъ представляемъ, что творитъ Онъ не по-человъчески, то тъмъ паче прилично представлять о Богъ, что и рождаетъ не по-человъчески, и реченіе: единосущный, должно понимать не тълесно. Устранясь же отъ созданныхъ вещей, и оставивъ долу человъческія подобія и вообіце все чувственное, востечемъ къ Отцу, чтобы, какъ ни есть, непримътнымъ образомъ не отъять Сына у Отца и не приложить Его къ тварямъ. И съ другой стороны, если, исповъдуя Отца и Сына, именуемъ два какія-либо начала, или двухъ Боговъ, какъ Маркіонъ и Валентинъ, или утверждаемъ, что Сынъ имъетъ иной какой-либо видъ Божества, и что Сынъ, хотя рожденъ отъ Отца, но не есть Его образъ и начертаніе: то пусть будеть неподобень; потому что таковыя сущности по всему одна другой чужды. Но мы знаемъ единое и единственное Божество Отца, знаемъ, что Сынъ Его есть Слово и Премудрость, и въруя такъ, не именуемъ двухъ Боговъ, единство же Сына со Отцемъ представляемъ себъ не въ подобін ученія, но въ сущности и въ самой истинъ; а посему не именуемъ двухъ Боговъ, говоримъ же, что, подобно свъту и сіянію, единъ Богъ, и единъ

Видъ Божества. Онъ-то являлся патріарху Іакову, и Писаніе говорить: возсія же ему солнце, егда прейде Видъ Божій (Быт. 32, 31.). Его созерцая Святые Пророки и разумъя, Чей Онъ Сынъ и Образъ, говорили: было Слово Господне ко мнъ; зная же, что въ Немъ созерцается и открывается Отецъ, осмъливались говорить: явился мнъ Богъ отцевъ нашихъ, Богъ Авраамовъ, Исааковъ и Іаковлевъ. Если же сіе такъ; то почему же Единаго суіцаго у Отца и являющагося такимъ же, каковъ Отецъ, убоимся, по подобію и единству Божества, именовать единосущнымъ? Ибо если, какъ неоднократно было сказано, не имъетъ свойства Отчей сущности, ни подобія какъ Сынъ, то опасеніе справедливо Если же Онъ есть то, что всего свойственнъе Отцу, Сила просвъщающая и зиждительная, и безъ Него Отецъ не созидаетъ и не познается, все Имъ и о Немъ состоится; то почему, разумъя самую истину, отречемся произнести реченіе ее означающее? Ибо что столько единоестественно Отцу, какъ единосущное Ему? Богъ не чужаго пріялъ сына, какъ имъющій нужду въ помощникъ, и твари не равночестны Отцу, почему можно было бы чтить ихъ такъ-же, какъ и Его, или подумать, что онъ и Отецъ едино суть. Или, пусть осмълится кто раздълить и сказать, что солнце и сіяніе-два свъта, или, что есть у нихъ иная какая-либо сущность, нли, что сіяніе случайно, и оно не есть простое и чистое порожденіе солнца, а потому соляце и сіяніедвъ вещи, свътъ же, какъ рожденіе солнца, одинъ. А поелику таково и даже нераздъльно со Отцемъ естество Сына и Божество у Сына не случайно, но

Отчее Божество въ Сынъ, а потому, кто видълъ Сына, тотъ видитъ въ Немъ Отца; то почему же таковаго Сына не наименовать единосущнымъ?

Хотя и сего достаточно, чтобы убъдить васъ, не обвинять сказавшихъ, что Сынъ единосущенъ Отцу; впрочемъ, изслъдуемъ само въ себъ взятое реченіе: единосущный, чтобы знать, настоить ли совершенная нужда въ семъ реченіи: единосущный, есть ли ато самое собственное реченіе, и прилично ли сказуется оно о Сынъ? Ибо и вы знаете, и никто не будетъ сомнъваться, что подобное сказуется подобнымъ въ отношеніи не къ сущностямъ, но къ внъшнему виду и къ качествамъ, о сущностяхъ же должно быть сказуемо не подобіе, но тождество. Человъкъ сказуется подобнымъ человъку не по сущности, но по виъшиему виду и чертамъ лица, по сущности же они единоестественны. И еще, не говорится: человъкъ неподобенъ псу, но: иноестественъ съ нимъ. Слъдовательно, единоестественное и единосущио, а иноестественное и иносущно. Посему, кто называетъ что-нибудь по сущности подобнымъ, тотъ называетъ это подобнымъ по причастію; потому что подобіе есть качество, которое можетъ привзойдти къ сущности: а это свойственно тварямъ; твари по причастію уподобляются Богу; ибо сказано: егда явится, подобни Eму будемь (1 Іоан. 3, 2.), то-есть, подобны не сущностію, но сыновствомъ, котораго пріобщились отъ Него. Итакъ, если и Сыномъ именуется по причастію, то пусть называется у васъ подобосущнымъ; но называемый такъ, Онъ уже не Истина, и вовсе не Свътъ, не Богъ по естеству. Ибо подобныя по причастію не по самой истинъ называются подобными, но по подобію истинв, такъ-что отъ причастниковъ пріобиденіе можетъ отойдти и быть отнято. И сіє онять свойственно тварямъ и произведеніямъ. А савдовательно, если сіє ни съ чъмъ не сообразно; то Онъ не но причастію, но но естеству и по истинъ есть Сынъ, Свътъ, Премудрость, Богъ; будучи же симъ по естеству, а не по причастію, въ собственномъ смыслъ долженъ быть называемъ не подобосущнымъ, но единосущнымъ, чего никто о другихъ не скажетъ. Ибо доказано, что подобіє сказуется не о сущностяхъ. Не безразсудно ли же прилагать къ Сыну съ трудомъ къ Нему прилагаемое, а не именовать паче Единосущнымъ?

Посему-то Соборъ Никейскій прекрасно написаль, какъ и прилично было сказать, что Сынъ, рожденный отъ сущности Отчей, Единосущенъ. Сему и мы научившись не будемъ сражаться съ тънію, особливо же зная, что такъ исповъдывали въру написавшіе сіе съ намъреніемъ, не истину перетолковать, но защитить истину и благочестивую уничтожить же аріанскія хулы на Сына. Ибо не должно терять изъ виду, и въ точности выразумъть, что, именуя неподобосущнымъ и иносущнымъ, означаемъ не истиннаго Сына, но одно изъ произведеній, и Сына по присвоенію, усыновленнаго, чего и хотять еретики; именуя же безспорно единосущнымъ, означаемъ преискренняго Сына, рожденнаго отъ Отца, хотя бы христоборцы и не разъ терзались отъ досады.

Сіє-то, что и самъ я дозналъ, и что слышалъ въ бесъдъ мужей благоразумныхъ, написалъ вкрат- цъ. А вы, пребывая на основаніи Апостоловъ, со-

держа преданіе Отцевъ, молитесь, чтобы прекратились, наконецъ, всякія распри и зависть, осуждены были буіи вопросы еретиковъ и всякое словопреніе, уничтожена была и злоименная и человъкоубійственная ересь аріанъ, возсіяла же въ сердцахъ у всъхъ истина, и чтобы всъ повсюду одно говорили и одно мудрствовали, и, когда не останется уже никакихъ аріанскихъ хуленій, во всей Церкви было возглашаемо и исповъдуемо: Единъ Господь, едина впъра, едино крещеніе (Еф. 4, 8.) во Христъ Іисусъ Господъ нашемъ; Имъ Отцу слава и держава во въки въковъ! Аминь.

Послъ того, какъ написалъ я о Соборахъ, узналъ, что злочестивъйшій Констанцій писалъ къ Епископамъ, пребывавшимъ въ Ариминъ, и постарался достать списокъ у присныхъ братій и послать вамъ
съ отвътомъ Епископовъ, чтобы знали вы и злочестивое ухищреніе Царя и твердость и непреклонность Епископовъ во мнъніи объ истинъ.

#### посланіе.

#### въ переводъ.

Констанцій побъдитель и торжествующій Августъ всъмъ Епископамъ, собравшимся въ Ариминъ.

Что всегда имъли мы особенное попечение о божественномъ и достопокланяемомъ законъ, не безъизвъстно это и вашей добротъ. Но нынъ не могли пока видъть посланныхъ отъ вашего благоразумія двадцати Епископовъ, принявшихъ на себя ваши порученія; потому что заставилъ насъ поспъщать необходимый походъ противъ варваровъ; а какъ сами знаете, заняться дъломъ, касающимся до божественнаго закона, потребна душа чистая отъ всякихъ заботъ. Посему, приказали мы Епископамъ ожидать нашего возвращенія въ Адріанополь, чтобы, когда всъ общественныя дъла устроятся хорошо, могли мы уже выслушать и разсудить, о чемъ намъ доложатъ. Да не покажется же тягостнымъ вашей твердости ожидать ихъ возвращенія, чтобы, когда они возвратятся и принесутъ вамъ отвъты наши, могли вы привести къ окончанію, что служитъ къ пользъ вселенской Церкви.

Епископы получили это съ тремя посланными.

### отвътъ Епископовъ.

Получили мы письмо твоего человъколюбія, Государь, боголюбивъйшій Царь, въ которомъ содержится, что, по настоянію общественныхъ дълъ, не было тебъ возможности видъть посланныхъ нами; и ты повельваешь намъ ожидать ихъ возвращенія, пока благочестіе твое не узнаетъ отъ нихъ, что опредълили мы, слъдуя предкамъ нашимъ. Но теперь письмомъ симъ извъщаемъ и подтверждаемъ, что никакъ не отступимъ отъ своего ръшенія; это самое поручили мы доказать и посланнымъ нами. Посему, просимъ, съ спокойнымъ взоромъ прикажи прочитать написанное теперь нашею мърностію, а также прими благосклонно и то, что мы поручили передать нашимъ посламъ. Да усмотритъ кротость твоя вмъстъ съ нами и то, какая теперь скорбь, и какое сътованіе, что въ твои счастливъйшія времена столько церквей не имъютъ Епископовъ. И посему, еще просимъ твое человъколюбіе, Государь, богомобивъйний Царь, прикажи наиъ, если будеть угодно твоему благочестию, до наступления суровой зимы возвратиться къ своимъ церквамъ, чтобы могли мы совершать вмъстъ съ народомъ о царствъ твоемъ обычныя молитвы Вседержителю Богу, Владыкъ и Спасителю нашему Христу, Сыну Его единородному, какъ и всегда дълали, и нынъ творимъ, не преставая молиться.

### 25.

# СВИТОКЪ АӨАНАСІЯ, АЛЕКСАНДРІЙСКАГО АРХІЕПИСКОПА, КЪ АНТІОХІЙЦАМЪ.

Возлюбленнымъ и вождельнивними сослужителамъ: Евсевію, Лукиферу, Астерію, Киматію и Анатолію Леанасій и пребывающіе въ Александріи Епископы изъ Италіи, Аравіи, Египта и Ливіи, Евсевій, Астерій, Гаій, Агаоъ, Аммоній, Агаоодемонъ, Драконтій, Адельій, Ермеонъ, Маркъ, Эсодоръ, Андрей, Пафиутій, другій Маркъ, Зоилъ, Мина, Георгій, Лукій, Макарій и прочіе желаютъ премного о Христь радоваться.

Увърены мы, что, будучи служителями Божінии и добрыми строителями, имъете вы достаточныя силы благоустроить всъ дъла церковныя. Но поелику дошло и до насъ, что весьма многіе, прежде по упорству отъ насъ отдълявшіеся, желають нынъ быть въ миръ съ нами; а многіе, отступивъ отъ сношенія съ аріанами, ищутъ общенія съ нами: то почли мы необходимымъ, что написано нами и воз-

любленнымъ нашимъ Евсевіемъ и Астеріемъ, то написать и къ вашей добротъ, о возлюбленные, п подлинно вождельнивищие сослужители. Мы радуемся таковому извъстно, и желаемъ, чтобы, если и остается еще кто далекимъ отъ насъ, и, если кто, новидимому, сходится еще съ аріанами, то и онъ бъжаль бы аріанскаго ихъ безумія, и наконецъ всъ н повстоду могли бы сказать: единь Господь, едина въра (Еф. 4, 5.). Ибо, какъ сказалъ Пъснопъвецъ, что добро, или что красно, но еже жити братіи вкуппь (Пс. 132, 1.)? А домъ нашъ-Церковь, и у насъ прилично быть одному и томуже образу мыслей; ибо въруемъ, что въ такомъ случав будетъ еъ нами обитать и Господь, сказавшій: вселюся въ нихъ и похожду (2 Кор. 6, 16.), и: здъ вселюся, якоже изволихь ѝ (Пс. 131, 14.). Гдъ же-здъ, какъ не тамъ, гдъ проповъдуется одна въра, одно благочестіе ?

Посему, действительно, и мы египетскіе вмъстъ съ возлюбленными нашими братіями, Евсевіемъ и Астеріемъ, намъревались идти къ вамъ, какъ по многимъ причинамъ, такъ особенно для того, чтобы облобызать любовь вашу, и сообща насладиться такимъ миромъ и единомысліемъ. Но поелику, какъ объясняли мы и въ другихъ посланіяхъ, и какъ можете узнать отъ самихъ сослужителей нашихъ, удерживаютъ насъ церковныя нужды; то мы поскорбъли, и упросили сихъ сослужителей нашихъ, Евсевія и Астерія, идти къ вамъ вмъсто насъ. Н благодареніе ихъ богочестію, что хотя сами и могли поспъщить въ свои епархіи, однакоже всему предпочли путешествіе къ вамъ ради настоятельной цертом постъщить въ свои епархіи, однакоже всему предпочли путешествіе къ вамъ ради настоятельной цертом.

ковной нужды. Получивъ ихъ согласіе, утышились мы тънъ, что, когда они и вы будете тамъ, и мы всъ почтемъ себя соприсутствующими съ вами.

Итакъ, всъхъ желающихъ быть въ миръ съ нами, особливо же имъющихъ собранія въ старомъ городъ, а также отступившихъ отъ аріанъ, пригласите къ себъ, пріймите ихъ, какъ отцы дътей, присвойте себъ какъ учители и попечители, и соедините ихъ съ возлюбленными нашими, сущими съ Павлиномъ, ничего же не требуйте отъ нихъ больше, а только, чтобы предали анавемь аріанскую ересь, и исповъдали въру, святыми Отцами исповъданную въ Никеи; предали также анавемъ утверждающихъ, что Духъ Святый есть тварь, и отдъленъ отъ сущности Христовой. Ибо не раздълять Святую Троицу, и не говорить, будто бы нъчто изъ Нея есть тварь, значитъ истинно отступить отъ ненавистной ереси аріанъ. Л тъ, которые притворно приписываютъ себъ въру, исповъданную въ Никеи, дерзаютъ же произносить хулу на Духа Святаго, не болъе дъла:отъ, какъ только на словахъ отрицаются аріанской ереси, содержатъ же опую въ сердцъ. Всъми да будутъ преданы анаоемъ нечестіе Савеллія и Павла Самосатскаго, безуміе Валентина и Василида и безразсудство манихеевъ. Ибо, когда будетъ все это, тогда всъ содълаются свободными отъ всякаго худаго подозрънія, и видима будетъ единая чистая въра вселенской Церкви. А что сія въра содержится и нами, и имъвшими всегда съ нами общение, это, думаемъ, не неизвъстно и вамъ и всякому другому. Поелику же участвуемъ въ радости намърезающихся вступить въ единеніе, какъ всъхъ, такъ преимущественно имъющихъ собранія въ старомъ городь, и какъ за
всъхъ, такъ за доброе преднамъреніе послъднихъ,
наипаче прославили мы Господа; то умоляемъ васъ
на сихъ условіяхъ пребывать съ ними въ единомысліи, и, по сказанному прежде, какъ вамъ ничего
большаго не требовать отъ имъющихъ собранія въ
старомъ городь, такъ и сущимъ съ Павлиномъ не
выставлять на видъ ничего инаго, кромъ Никейскихъ
опредъленій.

Объявляемый же нъкоторыми листъ, будто написанный о въръ на сардикійскомъ Соборъ, запретите вовсе читать, или ссылаться на оный; потому что Соборъ не опредълялъ ничего такого. Хотя нъкоторые, подъ видомъ, что изложение въры Никейскаго Собора недостаточно, желали писать о въръ, и усильно покушались на сіе; однакоже, свитый Соборъ, сошедшійся въ Сардикъ, вознегодовалъ на то, и опредълилъ, не писать больше о въръ, но довольствоваться върою, исповъданною Отцами въ Никен; потому что исповъдание сие ни въ чемъ не имъетъ недостатка, но исполнено благочестія; и не должно вторично излагать исповъданіе въры, чтобы исповъданіе, написанное въ Никеи, не могло быть почтено недостаточнымъ, и не было симъ дано повода желающимъ часто писать и дълать опредъленія о въръ. Почему, если кто будеть выставлять на видъ это, или другое изложение въры, останавливайте такихъ, и убъждайте ихъ пребывать лучше въ миръ; и мы ничего болъе не видимъ въ сихъ людяхъ, кромъ одного упорства.

Скажемъ и о тъхъ, которыхъ порицали иные, за

употребленіе реченій-піри упостаси, - такъ-какъ сіи реченія взяты не изъ Писанія и подозрительны. Хотя мы и просили ничего большаго не требовать, кромъ Никейскаго исповъданія; однакоже, по причинъ спора спрашивали ихъ: не именуютъ ли они, подобно аріанамъ, Упостаси сіи отчужденными, разобщенными, и взаимно иносущными, каждую же Упостать особо отдъльною, какъ отдълены другія твари, и раждаемою отъ людей; или, не именуютъ ли Упостасей различными сущностями, каковы напримъръ золото, или серебро, или мъдь; или, какъ другіе еретики именують три начала и трехь боговъ, не такъ ли и они, думая объ Упостасяхъ, именуютъ ихъ? - И они подтвердили, что не въ такомъ смыслъ именуютъ, и что никогда такъ не думали. Когда же спросили мы ихъ: почему же говорите это, и вообще, для чего употребляете такіл реченія? -- они отвъчали: для того, что въруемъ во Святую Троицу; знаемъ же Троицу не по имени только, но истинно сущую и пребывающую, истинно сущаго и пребывающаго Отца, истинно сущаго и пребывающаго самосущимъ Сына, пребывающаго и сущаго Духа Святаго; не именуемъ же трехъ боговъ или трехъ началъ, и вовсе не терпинъ утверждающихъ это, или мудрствующихъ такъ, въдаемъ Святую Трояцу, но единое Божество, и единое Начало, и Сына единосущнаго Отцу, какъ изрекли Отцы, и Духа Святаго-не тварь и не чуждаго, но собственнаго сущности Сына и Отца и нераздъльнаго съ Ними.

Принявъ же отъ нихъ такое .объясненіе и оправданіе реченій, спросили мы и обвиняемыхъ ими,

будто бы именують одну Упостась: не въ томъ ли смысль, какъ мудрствуетъ Савеллій, и они именуютъ такъ, отрицая чрезъ сіе Сына и Святаго Духа, или предполагая, что Сынъ несамосущъ и Духъ Святый несамостоятеленъ? — Но они подтвердили, что не въ этомъ смысль именуютъ, и никогда такъ не думали; именуемъ же, говорили, Упостасію, почитая равнозначительнымъ сказать: Упостась или сущность; а разумъемъ одну Упостась; потому что Сынъ отъ Отчей сущности, и признаемъ тождество естества въ Отпъ и Сынъ. Ибо въруемъ, что Божество одно, и естество Его одно, а не иное естество Отца, и не чуждое Ему естество Сына и Святаго Духа.

И двиствительно, обвиненные, что именують три упостаси, стали въ этомъ согласны съ послъдними, а утверждавше одну сущность и сами одобрили мнъне первыхъ въ томъ видъ, какъ обълснили они оное, тъже и друге предали янаоемъ Арія, какъ христоборца, Савеллія и Павла Самосатскаго, какъ злочестивыхъ, Валентина и Василида, какъ чуждыхъ истинъ и Манихея, какъ изобрътателя золъ. И всъ, по благодати Божіей, послъ такихъ объясненій совокупно соглашаются, что лучше и точнъе подобныхъ реченій въра, исповъданная Отцами въ Никеи, и что наконецъ лучше довольствоваться и пользоваться тъми реченіями, какія употреблены въ Никейскомъ исповъданіи.

А поелику нъкоторые, повидимому, спорять другъ съ другомъ и о домостроительствъ Спасителя въ воплощени; то и о семъ спрашивали мы тъхъ и другихъ, и что исповъдали одни, съ тъмъ соглати. XXI.

сились и другіе, именно же: не какъ Слово Господне было въ Пророкахъ, такъ при скончаніи въковъ вселилось Оно въ Святаго Человъка; напротивъ же того, само Слово плоть бысть, и во образть Божіи Сый пріяль зракь раба, и отъ Маріи по плоти содълался человъкомъ ради насъ; и такимъ образомъ, родъ человъческій, въ Немъ совершенно и всецъло освобождаемый отъ гръха и оживотворяемый изъ мертвыхъ, вводится въ царство небесное. Они исповъдывали также, что Спаситель имълъ тъло бездушное, не безчувственное и не неразумное; ибо, поелику Спаситель ради насъ содълался человъкомъ, то и невозможно тълу Его быть неразумнымъ; потому что самимъ Словомъ совершено спасеніе не тъла только, но и души. Будучи же истинно Божіниъ Сыномъ, содълался Онъ и Сыномъ человъческимъ, и будучи единороднымъ Божіимъ Сыномъ, содълался и первороднымъ во многихъ братіяхъ. Почему, не иный былъ Сынъ Божій, сущій прежде Авраама, а иный-сущій послъ Авраама; не иный былъ воскресившій Лазаря, а иный вопрошавшій о немъ, но Одинъ и Тотже по-человъчески сказалъ: гдъ положенъ Лазарь? а по Божеству воскрешаетъ его. Одинъ и Готже тълесно, какъ человъкъ, плюну, и Божески, какъ Сынъ Божій, отверзъ очи слъпому отъ рожденія; и пострадавь плотію, какъ сказалъ Петръ (1 Петр. 4, 1.), Божески отверзъ гробы и воскресилъ мертвыхъ. Такимъ же образомъ, изъ сего уразумъвая и все, повъствуемое въ Евангеліи, они утверждали, что одинаково разсуждають о воплощеніи и вочеловъченіи Слова.

Поелику же такъ они исповъдали; то умоляемъ васъ: не осуждайте поспъшно, и не отвергайте такъ исповъдующихъ и такъ объясняющихъ употребляемыя ими реченія; но принимайте лучше желающихъ мира и оправдывающихся. А которые не хотять такъ исповъдывать и объяснять сіи изреченія, тъхъ удерживайте и отвращайте отъ сего; потому что образъ ихъ мыслей подозрителенъ. Но, не терпя послъднихъ, и первыхъ, правильно толкующихъ и мудрствующихъ, увъщавайте не предлагать больше вопросовъ другъ другу, не входить въ словопренія о безполезномъ, не состязаться о подобныхъ ръченіяхъ, но согласно держаться благочестнаго образа мыслей. Ибо разсуждающіе иначе, любящіе спорить о такихъ реченіяхъ и доискивающіеся чего-то сверхъ написаннаго въ Никеи, не иное что дълаютъ, а только, какъ ненавистники мира и любители расколовъ, напаяють подруги развращениемь мутнымь (Аввак. 2, 15.). Вы, какъ люди добрые, рабы върные, и Господни строители, что соблазняетъ и отчуждаетъ, то прекращайте и воспрещайте, всего же болъе предпочитайте таковый миръ, храня здравую въру; Господь, можетъ быть, помилуетъ насъ, и соединитъ раздъленное. Когда же содълается единое стадо; тогда всъ мы паки будемъ имъть единаго вождя, Господа нашего Інсуса Христа.

И мы, оставшіеся въ Александріи, обще съ сослужителями нашими Астеріемъ и Евсевіемъ (потому что большая часть изъ насъ разошлись по своимъ епархіямъ), хотя не должно было спращивать ни о чемъ, кромъ Никейскаго Собора, и не терпъть спорныхъ реченій, однакоже ради мира, и чтобы не

отвергнуть желающихъ въровать право, предлагали имъ сіи вопросы, и что они исповъдали, то изложили кратно. И вы также сообща, и гдъ обыкновенно имъете свои собранія, прочтите это, и удостойте пригласить туда всъхъ. Ибо справедливо прочесть сперва посланіе тамъ, и тамъ же вступить въ единеніе съ желающими и домогающимися мира, и уже, по присоединеніи ихъ, гдъ угодно будетъ всему народу, тамъ въ присутствій вашей доброты и совершать церковныя службы и всъмъ сообща прославлять Господа.

Привътствуютъ васъ сущін со мною братія ; желаю, чтобы вы здравствовали, и творили о насъ память предъ Господомъ.

Подписали сіе я — Аванасій и другіе собравшіеся Епископы и присланные Епископомъ острова Сардиніи Лукиферомъ два діакава Еренній и Агапитъ, и присланные Павлиномъ Максимъ и Калимеръ также діаконы; были же при семъ и нъкоторые монашествувощіе отъ Епископа Аполлинарія, для сего имъ и присланные. Поименованные же виачалъ Епископы, къ которымъ писано сіе посланіе, были: Евсевій — города Веркелловъ въ Галліи, Лукиферъ острова Сардиніи, Астерій — Петры аравійской, Киматій — Палты въ Келесиріи, Анатолій — Евбеи.

А писавшіе посланіе были: Папа Аванасій и пребывающіе съ нимъ въ Александріи Евсевій и Астерій и прочіе: Гаій — Ешископъ Паратонія близъ Ливін, Агавонъ—Фрагона и части Елеархіи егинетской, Аммоній — Пахнемуиса и остальной части Елеархіи, Агаводенонъ—Схедіи и Менеланта, Драконтій — малаго Ермополя, Аделфій — Онума лихнійскаго, Ермій — Танеса, Маркъ — Зигровъ близъ Ливіи, Осодоръ—Атриба, Андрей—Арсеноита, Пафнутій—Саиса, Маркъ—Фаловъ, Зоилъ—Андро, Мина — Антифрона.

· Къ сему Евсевій приписаль по-латинь, что въ переводь значить:

Я Епископъ Евсевій, съ вами, по точномъ съ объихъ сторонъ исповъданіи въры ващей, взаимно между собою соглашающимися въ разсужденіи упостаси, и самъ согласенъ, и не сіе только подтверждаю, но и все, что говорится въ Посланіи, какъ видно сіе по связи ръчи, о воплощеніи Спасителя нашего, а именно, что Онъ Сынъ Божій и содълался человъкомъ, воспріявъ на Себя, кромъ гръха, всего ветхаго нашего человъка, какимъ онъ былъ. поелику листъ, приписываемый Сардикійскому Собору, устраняется, чтобы не казалось, будто бы излагается въ немъ что-либо сверхъ никейской въры; то и я соглащаюсь не дълать оный гласнымъ въ Церкви, чтобы не подать мысли, булто бы исключается имъ никейская въра; и желаю возмогать вамъ о Госполъ.

Я Астерій далъ свое согласіе на все писанное выше; желаю возмогать вамъ о Господъ.

Когда же свитокъ сей былъ присланъ изъ Александріи къ антіохійцамъ за означенными подписями поименованныхъ выше; тогда и сами они подписались къ оному.

Я Павлинъ, какъ пріялъ отъ Отцевъ, такъ и содержу въ мысляхъ, что Отецъ есть и пребываетъ совершенъ, и Сынъ пребываетъ совершенъ, и Лухъ

Святый пребываетъ совершенъ; почему и пріемлю написанное выше толкование о трехъ Упостасяхъ, и объ единой упостаси, или сущности, а равно и разумъющихъ такъ. Ибо благочестиво разумъть и исповъдывать Святую Троицу въ единомъ Божествъ. И о совершившемся ради насъ вочеловъченіи Отчаго Слова такъ разсуждаю, какъ написано, а именно, что, по сказанному Іоанномъ, Слово плоть бысть, и что не претерпъло Оно измъненія, какъ говорятъ злочестивые, но содълалось ради насъ человъкомъ, родившись отъ Святой Дъвы Маріи и отъ Духа Святаго. Ибо Спаситель пріялъ на Себя тъло не безъ души, не безъ чувства, не безъ ума; потому что, когда Господь ради насъ содълался человъкомъ, невозможно имъть Ему только тъло, и не имъть ума. Почему, анаоематствую отметающихъ въру, исповъданную въ Никеи, и непризнающихъ, что Сынъ отъ сущности Отчей, и единосущенъ Отцу; анаоематствую также утверждающихъ, что Духъ Святый есть тварь, приведенная въ бытіе Сыномъ; и еще анаоематствую ересь Савеллія и Фотина, и всъ другія ереси, соображаясь съ върою составленною въ Никеи, и со всъмъ написаннымъ выше.

Я Картерій желаю вамъ здравствовать.

### посланіе къ императору іовіану.

Царю боголюбивому прилично предпочитать всему любовъдъніе, и вожделъвать небеснаго; ибо въ такомъ случаъ подлинно будетъ сердце твое въ руцъ Божіей (Притч. 21, 1.). Итакъ, поелику благочестіе твое пожелало отъ насъ узнать о въръ вселенской Церкви; то, возблагодаривъ за сіе Господа, вознамърились мы паче всего напомянуть твоему благочестію въру, исповъданную Отцами въ Никеи. Нъкоторые, отвергнувъ сію въру, строили намъ много различныхъ козней за то, что не согласились мы на аріанскую ересь; и они содълались виновниками ереси и расколовъ во вселенской Церкви. Истинная же и благочестивая въра въ Господа явна для всякаго; она познается и изучается изъ божественныхъ Писаній; ею тайноводствуемые Святые содълались мучениками, и нынъ, разръшившись отъ тъла, пребывають въ Господъ. Сія въра соблюдалась бы всегда неповреждаемою, если бы лукавство нъкоторыхъ еретиковъ не дерзало искажать ее. Нъкто Арій и его послъдователи покусились растлить ее, и вмъсто нея ввести свое нечестіе, говоря, что Сынъ Божій изъ не сущихъ, и есть тварь, произведение и измъняемъ. И сими ръчами обольстили они многихъ; почему люди, даже значительные, увлечены ихъ хулою, хотя святые Отцы наши, какъ сказали мы прежде, сошедшись на Соборъ въ Никеи, предварительно уже предали ее анаоемъ, въру же вселенской Церкви исповъдали письменно, чтобы, проповъдуемая повсюду, угасила она ересь, воспламененную еретиками. Посему и была она всюду, по всей Церкви, безъ обмана проповъдуема и познаваема. Но поелику нынъ нъкоторые, вознамърившись возобновить аріанскую ересь, осмълились отвергнуть сію въру, исповъданную Отцами въ Никеи, и принимаютъ видъ, будто бы исповъдуютъ ее, въ самой же истинъ отрицаютъ, перетолковывая реченіе: Единосущный, и хулять Духа Святаго, говоря, что Онътварь и произведение Сына: то мы, по необходимости, усмотръвъ, сколько хулы сін вредоносны людямъ, потщились сообщить твоему благоговънію въру, исповъданную въ Никеи, чтобы богочестіе твое въдало, и что написано со всею точностію, и сколько заблуждаются учащіе вопреки въръ никейской.

Въдай же, боголюбивъйшій Августъ, что сіе проповъдуемо было отъ въка, сію въру исповъдали и
Отцы соппедшіеся въ Никеи, ее подтвердили всъ
повсюду помъстныя Церкви въ Испаніи, Британіи,
Галліяхъ, во всей Италіи, Далматіи, Дакіи, Мисіп,
Македоніи и во всей Елладъ, также во всей Африкъ,
Сардиніи, Кипръ, Критъ, Памфиліи, Ликіи, Исавріи,
Египтъ, въ Ливіяхъ, въ Понтъ, въ Каппадокіи, и
Церкви ближайшія къ нимъ и Восточныя, исключая
немногихъ, мудрствующихъ по-аріански. Мнъніе же

всъхъ выше исчисленыхъ Церквей, знасмъ мы по опыту, и имъемъ у себя ихъ посланія. Да будетъ въдомо тебъ, боголюбивъйшій Августъ, что хотя иъкоторые, числомъ немногіе, и прекословятъ сей въръ, однакоже неможетъ служить сіе предосужденіемъ, когда цълая вселенная содержитъ апостольскую въру. Сія немногіе, съ давняго времени бывъ заражены аріанскою ересію, съ большимъ упорствомъ нынъ противятся благочестію. И чтобы въдало благочестіе твое (что уже и не безызвъстно тебъ), потицились мы приложить здъсь въру, исповъданную Епископами въ Никеи. Итакъ сія въра, исповъданная Отцами въ Никеи, такова:

Въруемъ въ единаго Бога, Отца Вседержителя, Творца всего видимаго и невидимаго. И въ единаго Господа Іпсуса Христа, Сына Божія, рожденнаго отъ Отца, единороднаго, то-есть отъ Отчей сущности, Бога отъ Бога, Свътъ отъ Свъта, Бога Истиннаго отъ Бога Истиннаго, рожденнаго, несотвореннаго, единосущнаго Отцу, — Сына, Которымъ приведено въ бытіе все, что на небъ и что на земль,ради насъ человъковъ и нашего спасенія сшедшаго съ небесъ, воплотившагося, вочеловъчившагося, пострадавшаго, воскресшаго въ третій день, восшедшаго на небеса, имъющаго прійдти судить живыхъ и мертвыхъ. И въ Духа Святаго. А утверждаюцихъ, что было, когда Сына не было, что не былъ Онъ, пока не рожденъ, что произошелъ Онъ изъ ве сущихъ, или полагающихъ, что Сынъ Божій отъ шой упостаси, или сущности, или что Онъ созданъ, или удобопреложенъ, или пэмъняемъ, анаоематствуетъ вселенская и апостольская Церковь.

Въ сей въръ, какъ божественной и апостольской, необходимо и намъ пребывать встмъ, Августъ, н никто не долженъ извращать оной хитрыми умствованіями и словопреніями, какъ дълаютъ аріане. утверждая, что Сынъ Божій изъ не сущихъ, что было, когда Его не было, что Онъ сотворенъ, есть произведеніе и удобопреложенъ. Ибо за сіе, какъ сказали мы прежде, и Соборъ Никейскій анаоематствовалъ таковую въру, исповъдалъ же въру истинную. На Соборъ не наименовали Сына просто подобнымъ Отцу, чтобы исповъдывали Его не просто подобнымъ Богу, но истиннымъ Богомъ отъ Бога, написали же, что Онъ Единосущенъ, какъ свойственно сіе превскреннему и истинному Сыну истиннаго по естеству Отца. И Духа Святаго не признали: чуждымъ Отцу и Сыну, а напротивъ того, спрославили Его со Отцемъ и Сыномъ въ единой въръ во: Святую Тронцу; потому что въ Святой Тронцъ Божество едино.

## ЖИТІЕ ПРЕПОДОБНАГО ОТЦА НАШЕГО АНТО-НІЯ, ОПИСАННОЕ СВЯТЫМЪ АӨАНАСІЕМЪ БЪ ПОСЛАНІИ КЪ ИИОКАМЪ, ПРЕБЫВАЮЩИМЪ ВЪ ЧУЖИХЪ СТРАНАХЪ.

Въ доброе соревнование съ египетскими иноками вступпли вы, пожелавъ или сравниться съ ними, или даже превзойдти ихъ своими подвигами въ добродътели. Ибо и у васъ уже появляются монастыри, и водворяются иноки. Посему, такое расположение ваше достойно похвалы и того, чтобы усовершилъ оное Богъ по молитвамъ вашимъ.

Поелику же и у меня требовали вы свъдъній о житіи блаженнаго Антонія; и, чтобы самимъ вамъ пріобръсти его ревность, пожелали вы знать, какъ началь онъ свою подвижническую жизнь, каковъ былъ до вступленія въ оную, какой имълъ конецъ жизни, и справедливо ли все о немъ разсказываемое: то съвеликою готовностію приняль я ваше требованіе; потому что и для меня много пользы въ одномъ вос-

T. XXI. 1

Digitized by Google

поминаніи объ Антоніъ, да и вы, какъ увъренъ я, услышавъ о немъ и подивившись ему, пожелаете устремиться къ той-же цъли, какая и имъ была предположена. Ибо жизнь Антонія для иноковъ достаточный образецъ подвижничества. Поэтому, не почитайте невъроятнымъ, что разсказывали вамъ объ Антонів, а паче, оставайтесь въ той мысли, что еще немногое только услышано вами; потому что и сіе малое, безъ сомнънія, трудно было пересказать вамъ. Если и я, по убъжденію вашему, опишу что въ этомъ посланін; то сообщу вамъ только немногое, что припомию объ Антоніъ. И вы не переставайте спрашивать у всякаго, кто плыветь отсюда. Ибо изъ разсказовъ каждаго о томъ, что кто знаетъ, составится, можетъ быть, и полное повъствованіе объ Антонів. Такъ и я, получивъ посланіе ваше, намъревался вызвать нъкоторыхъ иноковъ, особливо же тъхъ, которые чаще другихъ бывали при немъ, чтобы, получивъ болъе свъдъній, и вамъ сообщить что-либо болъе полное. Но поелику время плаванія приходило къ концу и отправляющійся съ письмами спъщиль: то потщился я написать вашему благоговънно, что знаю объ Антонів самъ, многократно видъвъ его, и какія свъдънія могъ пріобръсти о немъ, когда быль его ученикомъ и возливалъ воду на руки ему. Во всемъ же заботился я объ истинъ, чтобы иный, услышавъ больше надлежащаго, не впалъ въ невъріе, или также узнавъ меньше должнаго, не сталъ съ неуваженіемъ думать объ Антоніъ.

Антоній родомъ быль египтянинъ. Поелику родители его, люди благородные, довольно богатые были вристівне; то и онъ воспитанъ быль по-христівнски. и въ дътствъ росъ у родителей, не зная ничего инаго, кромв ивъ и своего дома. Когда же сталъ отроновъ и преспъваль уже возрастомъ; не захотълъ учиться грамать, ни сближаться съ другими отронами, но имълъ сдинственное желаніе, какъ человък нелукае, по написанному объ Іакова, жить въ дому своемъ (Быт. 25, 27.). Между-твиъ ходилъ онъ съ родителями въ храмъ Господень; и не ленился . когда былъ малымъ отрономъ, не сдълался небрежнымъ, когда сталъ уже возрастать, но покоренъ былъ родителямъ, и внимательно слушая читаемое въ храмв, соблюдаль въ себв извлекаемую изъ того пользу. Воспитываемый въ умаренномъ достаткъ, онъ не безнекоиль родителей требованіемъ разныхъ и дорогихъ яствъ, не исмялъ услажденія въ сибдяхъ, но довольствовался темъ, что было, и вичего больше не требовалъ.

По смерти родителей, остался онъ съ одною малолетною сестрою, и будучи осмнадцати или дваднати леть оть роду, самъ имълъ попеченіе и о домъ, и о сестръ. Но не минуло еще шести мъсяцевъ по смерти его родителей, онъ идя по обычаю въ крамъ Госнодень, и собирая во едино мысли свои, на пути сталъ размышлять, какъ Апостолы, оставивъ все, пошли во слъдъ Снисителю, какъ упоминаемые въ Двяніяхъ върующіе, продавая все свое, приносили и полагали къ ногамъ Апостольскимъ для раздаянія нуждающимся, какое имъли они упованіе, и какія воздаянія уготованы имъ на небесахъ. Съ такими мыслями входить онъ въ храмъ; въ чтенномъ тогда Евангеліи слышить онъ слова Господа къ богатому: аще хощеши совершень быти, иди, продаждь импніе твое, и даждь нищимь, и гряди въ слъдъ Мене, и имъти имаши сокровище на небеси (Мато. 19, 21.). Антоній, пріявъ сіе за напоминаніе свыше, такъ какбы для него собственно было сіе чтеніе, выходить немедленно изъ храма, и что имълъ во владъніи отъ предковъ (было же у него триста аруръ (\*) весьма хорошей, плодоносной земля), дарить жителямъ своей веси, чтобы ни въ чемъ не безпокоили ни его, ни сестру; а все прочее движимое имущество продаетъ, и собравъ довольно денегъ, раздаетъ ихъ нищимъ, оставивъ нъсколько для сестры. Но какъ-скоро, вошедши опять въ храмъ, услышалъ, что Господь говорить въ Евангелін: не пецытеся на утрій (Мато. 6, 33.); ни на минуту не остается въ храмъ, идетъ вонъ и остальное отдаетъ людямъ недостаточнымъ, сестру, поручивъ извъстнымъ ему и върнымъ дъвственницамъ, отдаеть на воспитание въ ихъ обитель. а самъ передъ домомъ своимъ начинаетъ наконецъ упражняться въ подвижничествъ, внимая себъ и пребывая въ терпъніи.

Въ Египтъ немногочисленны еще были монастыри, и инокъ вовсе, не зналъ великой пустыни, всякій же изъ намъревавшихся внимать себъ подвизался, уединившись не въ дали отъ своего селенія. Поэтому, въ одномъ ближнемъ селеніи былъ тогда старецъ, съ молодыхъ лътъ проводившій уединенную жизнь.

<sup>(\*)</sup> Арура-египетская мъра земли во сто лактей.

Антоній, увидъвъ его, поревноваль ему въ добромъ дълъ, и прежде всего началь уединяться въ мъстахъ, лежавщихъ передъ селеніемъ И если слышаль тамъ о какомъ рачителъ добродътели; шелъ, отыскиваль его, какъ мудрая пчела, и не прежде возвращался въ мъсто свое, какъ увидъвшись съ нимъ. Когда же получалъ отъ него какбы напутствіе какое для шествованія стезею добродътели; уходилъ назадъ.

Такъ проводя тамъ первоначально жизнь, Антоній наблюдаль за своими помыслами, чтобы не возвращались къ восноминанію о родительскомъ имуществъ и о сродникахъ. Все желаніе устремляль, все тщаніе прилагаль къ трудамъ подвижническимъ. Работаль собственными своими руками, слыша, что праздный ниже да ясть (2 Сол. 3, 10.), и иное издерживаль на хлъбъ себъ, иное же на нуждающихся. Молился онъ часто, зная, что должно наединъ молиться непрестанно (1 Сол. 5, 17.); и столько былъ внимателенъ къ читаемому, что ниодно слово Писанія не падало у него на землю, по все удерживаль онъ въ себъ; почему, наконецъ, память замънила ему книги. Такъ велъ себя Антоній, и былъ любимъ всъми.

Ревнителямъ же добродътели, къ которымъ ходилъ онъ, искренно подчинялся, и въ каждомъ изучалъ, чъмъ особенно преимуществовалъ онъ въ тщательности и въ подвигъ: въ одномъ наблюдалъ его привътливость, въ другомъ неутомимость въ молитвахъ; въ иномъ замъчалъ его безгнъвіе, въ другомъ человъколюбіе; въ одномъ обращалъ вниманіе на его неусыпность, въ другомъ на его любовь къ ученію; кому удивлялся за его терпъніе, а кому за посты и возлежанія на голой земль; не оставлялъ безъ на-

блюденія и кротости одного и великодушія другаго; во всвхъ же обращалъ вниманіе на благочестивую въру во Христа и на любовь другъ къ другу. Такъ, съ обильнымъ пріобретеніемъ возвращался въ мъсто собственнаго своего подвижничества, самъ въ себъ сочетавая во едино, что заимствовалъ у кождаго, и стараясь въ себъ одномъ явить преимущества всъхъ. А съ равными ему по возрасту не входилъ въ состязаніе, развъ только чтобы не быть вторымъ послъ нихъ въ совершенствъ. И дълалъ сіє такъ, что ничного не оскорблялъ, но и тв, съ къмъ состявался, радовались о немъ. Поэтому, всъ жители селенія и всъ добротолюбцы, съ которыми былъ онъ знакомъ, видя такую жизнь его, называли его боголюбивымъ, и любили его, одни—какъ сына, другіе—какъ брата.

Но ненавистникъ добра завистливый діаволъ, видя такое расположение въ юномъ Антониъ, не потерпълъ сего, но какъ привынъ дъйствовать, такъ намъревается поступить и съ иммъ. Сперва покущается онъ отвлечь Антонія отъ подвижнической жизни, приводя ему на мысль то воспоминаніе объ имуществъ, то заботливость о сестръ, то родственныя связи, то сребролюбіе, славолюбіе, услажденіе разными яствами и другія удобства жизни, и наконецъ жестокій путь добродътели и ея многотрудность, представляеть ему мысленно и немощь тъла, и продолжительность времени, и вообще, возбуждаеть въ умъ его сильную бурю помысловъ, желая отвратить его отъ праваго произволенія. Когда же врагъ увидълъ немощь свою противъ Антоніева намъренія, паче же увидъль, что самъ поборается твердостію Антонія, низлагается велиною его върою, повергается въ прахъ непрестанными молитвами; тогда, въ твердой надеждъ на тъ свои оружія, яже на пупть чрева (Іов. 40, 11.), и хвалясь ими (таковы бывають первыя его козни противь јоныкъ), наступавть онъ и на юнаго Антонія, смущая его ночью, и столько тревожа днемъ, что взаимная борьба ихъ сдвлалась принятного и для постороннихъ. Одинъ влагалъ нечистые помыслы, другій отражаль ихъ своими молитвами; одинъ приводилъ въ равдражение члены, другой, по-видиному, канбы стыдясь сего, ограждаль тело верою, молитвою и постами. Не ослабъваль онаянный діаволь, ночью принималь на себя женскій образь, во всемь подражалъ женщинъ, только бы обольстить Антонія; Антоній же, помышляя о Христв, и высоко цвня дарованное Инъ благородство и разумность души, угашаль угль его обольщенія. Врагь снова представляль виу пріятность удовольствій; а онъ, уподобляясь гитвающемуся и оскорбленному, приводилъ себъ на мысль огненное прещение и мучительнаго червя, и противопоставляя сіе искушенію, оставался невредимымъ. Все же это сдужило къ посрамлению врага. Возмечтавщій быть подобнымъ Богу осмъянъ былъ теперь юношею. Величающійся предъ плотію и кровію низложень быль человькомь, носящимь на себь плоть; потому что содъйствоваль ему Господь, ради насъ понесшій на Себъ плоть и даровавщій твлу побъду надъ діаволомъ, почему, каждый истинный подвижникъ говоритъ: не азъ же, но благодать Божія, яже со мною (1 Кор. 15, 10.).

Наконецъ, поемику змій атотъ не возмогъ низможить симъ Антонія, а напротивъ того увидълъ, что

самъ изгнанъ изъ сердца его; то, по написанному, скрежеща зубы своими (Псал. 36, 12.) и какбы виъ себя, каковъ онъ умомъ, такимъ является и по виду, именно же въ образъ чернаго отрока. И поелику низложенъ былъ этотъ коварный; то, какбы изъявляя покорность, не нападаетъ уже помыслами, но говоритъ человъческимъ голосомъ: «многихъ обольстиль я, и еще большее число пизложиль, но, въ числъ многихъ напавъ теперь на тебя и на труды твои, изнемогъ. » Потомъ, когда Антоній спросилъ: кто же ты, обращающійся ко мит съ такою речью?не талсь нимало, отвъчалъ онъ жалобнымъ голосомъ: « я—другъ блуда; обязанъ уловлять юныхъ въ блудъ, производить въ нихъ блудныя разжженія, и называюсь духомъ блуда. Многихъ, желавшихъ жить цъломудренно, обольстилъ я; великое число воздержныхъ довелъ до паденія своими разжженіями. За меня и Пророкъ укоряетъ падшихъ, говоря: духомь блуженія прельстишася (Ос. 4, 12.); потому что я былъ виновникомъ ихъ преткновенія. Многократно смущалъ я и тебя, но всякій разъ былъ низложенъ тобою.» Антоній, возблагодаривъ Господа, небоязненно сказалъ врагу: «поэтому и достоинъ ты великаго презрънія. Ибо черенъ ты умомъ и безсиленъ, какъ отрокъ. У меня нътъ уже и заботы о тебъ. Господь мнъ помощникъ, и азъ воззрю на враги моя» (Псал. 117, 7.). Черный отрокъ, услышавъ это, немедленно съ ужасомъ бъжалъ отъ словъ сихъ, болсь уже и приближаться къ Антонію. Такова была первал борьба Антонія съ діаволомъ; лучше же сказать, и сіе въ Антонів было дъйствіемъ силы Спасителя, осудившаго гръхъ во плоти, да оправдание закона исполнится въ насъ, не по плоти ходящихъ, но по духу ( Рим.  $8,\ 3.\ 4.$  ).

Но и Антоній не пришель въ нерадъпіе и небрежение о себъ потому, что демонъ уже побъжденъ: И врагъ не пересталъ разставлять ему съти, какъ побъжденный, но снова ходиль какъ левъ, пща удобнаго случая напасть на подвижника. Антоній же, зная изъ Писанія, что много козней у врага (Ефес. 6, 11.), неослабно упражиллся въ подвигахъ, разсуждая, что, если врагъ и не могъ обольстить сердца его плотскимъ удовольствіемъ, то, безъ сомнънія, покусится уловить ннымъ способомъ; потому что демонъ гръхолюбивъ. Посему-то Антоній паче и паче умерщвлялъ и порабощалъ тъло, чтобы, побъдивъ въ одномъ, не уступить надъ собою побъды въ другомъ. Поэтому, пріемлеть онъ намъреніе пріобучить себя къ болъе суровому житію; и многіе приходили въ удивленіе, видя трудъ его, а онъ переносиль оный легко. Душевная его ревность своею долговременностію производила въ немъ добрый навыкъ, и потому, къ чему хотя малый поводъ подавали ему другіе, въ томъ оказываль онъ великую тщательность. Столько неутомимъ былъ во бдъніи, что часто цълую ночь проводилъ безъ спа, п, повторяя это не разъ, но многократно, возбуждалъ тъмъ удивленіе. Пищу вкушалъ однажды въ день по захожденіи солнца, иногда принималъ ее и черезъ два дия, а неръдко и черезъ четыре. Пищею же служили ему хлъбъ и соль, и питіемъ одна вода. О мясахъ и винъ не нужно и говорить; потому что и у другихъ рачительныхъ подвижвиковъ едва ли встрътишь что-либо подобное. Во время сна Антоній довольствовался рогожею, а больниею частію возлегаль на голой земля. Никакь не соглашался умащать себя елеемъ, говоря, что юнымъ всего приличные быть ревностными нъ подвигу и не искать того, что разслабляеть твло, но пріучать оное въ трудамъ, содержа въ мысляхъ Апостольское изреченіе: егда немоществую, тогда силень есмь (2 Кор. 12, 10.). Душевныя силы, говариваль онъ, тогда бывають крыпки, когда ослябъвають тълесныя удовольствія.

Чудна подлинно и эта его мысль. Не временемъ, какъ полагалъ онъ, измърять должно путь добродътели и подвижническую ради ся жизнь, но желацівиъ и произволеніемъ. По крайней мъръ, самъ онъ не наинтоваль о прошедшемь времени, но съ каждымъ днемъ, какбы только -речинживкоп ольгы кылгоп ству, прилагалъ ващий трудъ о преспъзніи, непрестанно повтория самъ себъ Цавлово изречение: задиля забывая, въ предняя же простираяся (Фил. 3, 3.), и также припоминая слова Пророка Иліи, который говорить: живь Господь, Емүже прадотою предв Нимь днесь (3 Цар. 18, 15,). Ибо, по замъчанію Антонія, Пророкъ, говоря днесь, не прошедінее измъряетъ время, но, какбы непрестанно полагая еще только начало, старается каждый день представить себя такимъ, каковъ долженъ быть являющійся предъ Бога, то-есть чисть серднемъ и готовъ повиноваться. не другому кому, но Божіей воль. И Антоній говариваль самь въ себъ, что въ житін Илін, какъ въ веркалъ, подвижникъ долженъ всегда изучать собственную свою жизнь.

Такъ изнуряя себя, Антоній удалился въ бывінія недалеко отъ селенія гробницы, и сдълаль порученіе

одному знакомому, чтобы, по прошествии многихъ дней, приносилъ ему клъбъ; самъ же, войдя въ одну изъ гробницъ и заилючивъ за собою дверь, остался въ ней одинъ. Тогда врагъ, не стерпя сего, даже боясь, что Антоній въ короткое время наполнить пустыню подвижничествомъ, приходитъ къ нему въ одну ночь со множествомъ демоновъ, и наносить ему столько ударовь, что оть боли остается онъ безгласно лежащимъ на землъ; и, какъ самъ Антоній увърплъ, весьма жестоки были его страданія, и удары, нанесевные людьми, не могли бы, по словамъ его, причинить такой боли. Но по Божію Промыслу (ибо Господь не оставляетъ безъ призрънія уповающихъ на Него), на следующій день приходить тотъ знакомый, который приносиль ему хлъбъ. Отворивъ дверь и видя, что Антоній лежить на земля, какъ мертвый, беретъ и переноситъ его въ храмъ, бывшій въ селенін, и полагаеть тамъ на земль. Многіє нізь сродинковъ и изъ жителей селенія окружили Антонія, какъ мертвеца. Около же полуночи приходить въ себя Антоній, и , пробудившись, видить, что всъ спять, бодрствуетъ же одичъ его знакомый. Подозванъ его нъ себъ знаками, Антоній просить, чтобы, никого не разбудивъ, взялъ и перенесъ его опять въ гробницу. Такъ, Антоній отнесень имъ, и, когда, по обычаю, дверь была заперта, остается снова одинъ въ гробницъ. Отъ нанесенныхъ ему ударовъ не въ-силахъ онъ еще стоять на ногахъ, и молится лежа; по молитвъ же громко взываетъ: «здъсь я Антоній, на бъгаю отъ вашихъ ударовъ. Если нанесете мив и еще большее число, ничто не отлучить меня отъ любви Христовой, и Потомъ начинаетъ пвть: аще ополчится на мя полкъ, не убоится сердце мое (Псал. 26, 3.).

Такъ думалъ и говорилъ подвижникъ. Ненавидящій же добро врагъ, дивясь, что Антоній осмълился прійдти и послъ нанесенныхъ ему ударовъ, сзываетъ псовъ своихъ, и разрываясь съ досады, говоритъ: « смотрите, ни духомъ блуда, ни ударами не усмирили мы его; напротивъ того, отваживается онъ противиться намъ. Нападемъ же на него ипымъ образомъ. » А діаволъ не затрудняется въ способахъ изъявить свою злобу. Такъ и теперь почью демоны производять такой громъ, что, по-видимому, все то мъсто пришло въ колебаніе, и какбы раззоривъ четыре стъны Антоніева жилища, вторгаются, преобразившись въ звърей и пресмыкающихся. Все мъсто мгновенно наполнилось призраками львовъ, медвъдей, леопардовъ, воловъ, змъй, аспидовъ, скорпіоновъ, волковъ. Каждый изъ сихъ призраковъ дъйствуетъ соотвътственно наружному своему виду. Левъ, готовясь напасть, рыкаетъ; волъ хочетъ, по-видимому, бодать; змъя не перестаетъ извиваться, волкъ напрягаетъ сплы броситься. И всъ сін привидънія производять страшный шумъ, обнаруживаютъ лютую прость. Антоній, поражаемый и уязвляемый ими, чувствуеть ужасную тълесную боль, но тъмъ паче, бодрствуя душею, лежить безъ трепета, и, хотя стонеть отъ тълесной боли, однакоже, трезвясь умомъ и какбы посмъваясь, говоритъ: « ежели есть у васъ сколько-нибудь силы, то достаточно было прійдти и одному изъ васъ. Но поелику Господь отняль у васъ силу; то пытаетесь устрашить множествомъ. Но и то служитъ признакомъ вашей немощи, что обращаетесь въ безсловесныхъ.» И еще съ дерзновеніемъ присовокупляеть: «если можете, и имъете надо мною власть, то не медлите, и нападайте. А если не можете, то для чего мятетесь напрасно? Намъ печатію и стъною огражденія служить въра въ Господа нашего. » Такъ демоны, послъ многихъ покушеній, скрежетали только зубами на Антонія; потому что болъе себя сампхъ, вежели его, подвергали посмъянію.

Господь же не забыль при семъ Антоніева подвига, и пришелъ на помощь къ подвижнику. Возведя взоръ, видить Антоній, что кровля надъ нимъ какбы раскрылась, и писходить къ нему лучъ свъта. Демоны внезапно стали невидимы; тълесная боль мгновенно прекратилась; жилище его оказалось ни въ чемъ неповрежденнымъ. И ощутивъ сію помощь, воздохнувъ свободнъе, чувствуя облегчение отъ страданій, обращается онъ съ молитвою къ явившемуся видънію, и говорить: «гдъ былъ Ты? Почему не явился вначаль, прекратить мои мученія?» И быль къ нему голосъ: «здъсь пребывалъ Я, Антоній, но ждаль, желая видъть твое ратоборство; и поелику устояль ты, и не быль побъждень, то всегда буду -твоимъ помощникомъ, и сдълаю именитымъ тебя всюду. » Услышавъ сіе, Антоній востаеть, и начинаеть молиться, и столько укръпляется, что чувствуетъ въ тълъ своемъ болъе силъ, нежели сколько имълъ ихъ прежде. Было же ему тогда около тридцати TATE NTRU

Въ слъдующій день, вышедши изъ гробницы и исполнившись еще большей ревности къ богочестно, приходить онъ къ упомянутому выше древнему старцу, и просить его, жить съ пимъ въ пустынъ. По-

елику же старецъ отказался и по лътамъ и по непривычкъ нъ пустынной жизни; то Антоній, немедля, уходить одинь въ гору. Но врагь, его ревностное намърение и желая воспрепятствовать оному, въ мечтани представляетъ ему лежащее на пути большое серебряное блюдо. Антоній, уразумъвъ хитрость ненавистника добра, останавливается, и смотря на блюдо, обличаетъ кроющагося въ призракъ діавола, говоря: « отнуда быть блюду въ пустынъ? Не большая это дорога; натъ даже и следовъ проходившаго адъсь. Если бы блюдо упало, не могло бы оно утанться; потому что велико; потерявшій воротился бы, и поискавь, непремянно нашель бы его; ибо мъсто вдъсь пустынное. Діавольская это житрость. Но не воспрепятствуещь симъ твердому моему намъренію, діаволь: блюдо сіе сь тобою да будеть вы погибель (Дъян. 8, 20.).» И когда Антоній сказаль это; ово изчеэло, канъ дыме от лица огня (Псал. 67, 2.). Потомъ идеть онъ далье, и видить уже не призракъ, но двйствительное золото, разбросанное на дорогъ. Врагомъ ли было оно положево, или иною высшею силою. которая и подвижнику давала случай испытать себя, в діаволу показывала, что онъ вовсе не заботится объ имуществъ, сего не сказывалъ и Антоній, и мы не знаемъ; извъство же одно то, что видимое имъ было золото. Антоній, хотя дивится его множеству, одперескочивъ какъ черезъ огонь, проходить мимо, не обращается назадъ, и до того ускораеть свое шествіе, что м'ясто сіе потерялось и скрылось изъ вида. Такъ болве и болве утверждаясь въ ненолнени своего ваивренія, стремился онъ на гору, н но другую сторону ръки нашедши пустое огражденное мъсто, отъ давняго запустънія наполнившееся пресмыкающимися, переселяется туда, и начинаетъ тамъ обитать. Пресмыкающіяся, какъ будто гонимыя къмъ, тотчасъ удаляются. Антоній же, заградивъ входъ и запасши на шесть мъсяцевъ хлъбовъ ( тамъ запасаютъ опряне, и хлъбъ у нихъ неръдко въ продолженіе цълаго года сохраняется невредимымъ), вом ду же имъя внутри ограды, какбы укрывшись въ какое недоступное мъсто, пребываетъ тамъ одинъ, и самъ не выходя, и не видя никого изъ приходящихъ. Такъ подвизаясь, провелъ онъ долгое время, два раза только въ годъ привимая хлъбы черезъ ограду.

Приходящіе къ нему знакомые, поелику не позвоаяль имъ входить внутрь ограды, неръдко дни и ночи проводили вив оной; и слышать они, что въ оградъ какбы цълыя толпы мятутся, стучать, жалобно вопять и взывають: «удались изъ нашихъ мъстъ : что тебъ въ этой пустынъ? не перенесень нашихъ козней. » Стопщіе вит подумали сначала, что съ Антоніенъ препираются какіе-то люди, вошедние нъ нему по лъстищамъ; когда же, провикнувъ въ одну скважину, не увидъли никого, тогда заключивъ. что это демоны, объятые страхомъ начинають звать Антонія. И онъ скоръе услышалъ слова послъднихъ, нежели позаботился о демонскихъ вопляхъ. Подойдя нь двери, умоляеть пришедшихь, удалиться и не бояться. «Демоны, говорить онь, производять медтанія для устрашенія боязливыхъ. Посему, запечати льйте себя крестнымъ знаменіемъ, и идите назадъ смъло, демонамъ же предоставьте, дълать изъ себя посмъщище. » И пришедине, оградившись знаменіемъ з креста, удалиются; а Антоній остается, и не тер-

Digitized by Google

пить нималаго вреда оть демоновь, даже не утомляется въ подвигь; потому что учащение бывшихъ
ему горнихъ видъній и немощь враговъ доставляють
сму великое облегчение въ трудахъ, и возбуждаютъ
усердие къ большимъ трудамъ. Знакомые часто заходили къ нему, думая найдти его уже мертвымъ, но
заставали поющимъ: да воскреснеть Богь, и расточатся врази Его, и да бъжать отъ лица Его вси
ненавидлици Его. Яко изчезаеть дымь, да изчезнуть: яко таеть воскъ отъ лица огня, тако да
погибнуть гръшницы отъ лица Божія (Псал. 67,
2.3.); н еще: вси языцы обыдоша мя, и именемь
Господнимъ противляжся имъ (Псал. 117, 10.).
Около двадцати лътъ провелъ такъ Антоній, подвизаясь въ уединеніи, никуда не выходя, и во все сіе
время никъмъ невидимый.

Послъ сего, поелику многіе домогались и желали подражать его подвижнической жизни, нъкоторые же изъ знакомыхъ пришли, и силою разломали и отворили дверь, исходить Антоній, какъ танникъ и богоносецъ изъ нъкоего святилища, и приходящимъ къ нему въ первый разъ показывается изъ своей ограды. И они, увидъвъ Антонія, исполняются удивленія, что тъло его сохранило прежній видъ, не утучнъло отъ недостатка движенія, не изсохло отъ постовъ и борьбы съ демонами. Антоній быль таковъ же, какимъ знали его до отшельничества. Въ душъ его таже была опять чистота нрава; ни скорбио не былъ онъ подавленъ, ни пришелъ въ восхищение отъ удовольствія, не предался ни смъху, ни грусти, не смутился, увидъвъ толпу людей, не обрадовался, когда всъ стали его привътствовать, но пребыль равно-

душнымъ, потому что управлялъ имъ разумъ, и ничто не могло вывести его изъ обыкновеннаго естественнаго состоянія. Господь изцалиль чрезь него многихъ бывшихъ туть страждущихъ тълесными болъзнями, иныхъ освободилъ отъ бъсовъ, даровалъ Антонію и благодать слова; утвшиль онъ многихъ скорбящихъ, примирилъ бывшихъ въ ссоръ, внушая всъмъ, ничего въ міръ не предпочитать любви ко Христу, и увъщавая, содержать въ памяти будущія блага и человъколюбіе къ намъ Бога, Иже Своего Сына не пощадъ, но за нась всъхъ предаль есть Его (Рим. 8, 32.), убъдилъ многихъ избрать иноческую жизнь; и такимъ образомъ, въ горахъ явились наконецъ монастыри; нустыня населена иноками, оставившими свою собственность и вписавшимися въ число жительствующихъ на небесахъ.

Когда настояла нужда, переходить водопроводный ровъ въ Арсенов, и именно для посъщенія братіп, а ровъ полонъ былъ крокодиловъ; Антоній совернаеть только молитву, потомъ самъ и всъ бывшіе съ инмъ входять въ ровъ, и переходять его невредимо. Возвратившись же въ монастырь, упражинется онъ въ прежнихъ строгихъ трудахъ съ юношескою бодростію и часто бестдуя, въ монашествующихъ уже увеличиваетъ ревность, въ другихъ же, и весьма многихъ, возбуждаетъ мобовь къ подвижничеству. И вскоръ, по силъ удивительнаго слова его, возникають многочисленные монастыри, и во встав нихъ Антоній, какъ отецъ, дълается руководителемъ. Въ одинъ день онъ выходить; собираются къ нему всъ монахи и желають слышать оть него слово; Антоній же египетскимъ языкомъ говорить имъ слъдующее:

T. XXI.

15

«Къ наученио достаточно и Писаній; однакоже намъ прилично утъщать другъ друга върою и умащать словомъ. Поэтому и вы, какъ дъти, говорите отпу, что знасте; и я, какъ старшій васъ возрастомъ, сообщу вамъ, что знаю, и что извъдаль опытомъ.»

« Паче всего да будеть у всъхъ общее попечение о томъ, чтобы, начавъ, не ослабъвать въ дълъ, въ трудахъ не унывать, не говорить : давно мы подвизаемся. Лучше, какъ начинающие только, будемъ съ каждымъ днемъ пріумножать свое усердіе; потому что цълая жизнь человъческая весьма коротка въ-сравненіи съ будущими въками; почему и все время жизни нашей предъ жизнію въчною ничто. И хотя каждая вещь въ міръ продается за должную цъну, и человъкъ обмъниваетъ равное на равное; но обътованіе въчной жизни покупается за малую цъну. Ибо нашисано: дніе льть нашихь вы нижже семьдесять льть, аще же вы силахы, осмыдесять льты, и множае ихъ трудъ и бользнь (Псал. 89, 9.). Посему, если и всъ семьдесять, даже и сто льть, пребудемъ въ подвигъ; то царствовать будемъ не равное ста годамъ время, но, виъсто ста лътъ, воцаримся на въки въковъ; и подвизавшись на землъ, пріимемъ наслвдіе не на земль, но, по обътованіямь, имъемь. оное на небесахъ; притомъ же, сложивъ съ себя тленное тело, воспримемъ тело нетленное. »

«Поэтому, дъти, не будемъ унывать, что давно подвизаемся, или что сдълали мы что-либо великое. Недостойны бо страсти нынъшняго времени къ хотящей славъ явитися въ насъ (Рим. 8, 18.), и взпрая на міръ, не будемъ думать, что отреклись мы

оть чего-либо великаго. Ибо и всл земля эта очень мала предъ цълымъ небомъ. Поэтому, если бы мы были господами надъ всею землею, и отреклись отъ всей земли; то и это не было бы еще равноцънно небесному царству. Какъ пренебрегающій одну драхму мъди, чтобы пріобръсти сто драхмъ золота, такъ и тотъ, кто господинъ всей земли и отрекается отъ нея, оставляетъ малость, и пріемлетъ стократно большее. Если же вся земля не равноцънна небесамъ, то оставляющій небольшія поля какбы ничего не оставляють. Если оставитъ онъ и домъ, или довольное количество золота; то не долженъ хвалиться или унывать. »

«Притомъ должны мы разсудить, что, если и не оставимъ сего ради добродътели, то оставимъ въ послъдствіи, когда умремъ, и оставимъ, какъ часто бываеть, кому не хотъли бы, какъ напоминалъ о семъ Екклесіастъ (Еккл. 4, 8.). Итакъ, почему же не оставить намъ сего ради добродътели, чтобы наслъдовать за то царство?»

«Поэтому, никто изъ насъ да не питаетъ въ себъ пожеланія пріобрътать. Ибо какая выгода пріобръсти то, чего не возмемъ съ собою? Не лучше ли пріобръсти намъ то, что можемъ взять и съ собою, какъ-то: благоразуміе, справедливость, цъломудріе, мужество, разсудительность, любовь, нищелюбіе, въру во Христа, безгнъвіе, страннолюбіе? Сін пріобрътенія уготовять намъ пристанище въ землъ кроткихъ прежде, нежели придемъ туда.»

« Такими-то мыслями да убъждаетъ себя каждый не лъниться, паппаче же, если разсудить, что онъ Господень рабъ, и обязанъ работать Владыкъ. Какъ

Digitized by Google

рабъ не осмълится сказать: поелику работалъ я вчера, то не работаю сегодня; и вычисляя протекшее время, не перестанеть онъ трудиться въ послъдующіе дни, напротивъ же того каждый день, по написанному въ Евангеліи, оказываеть одинаковое усердіе, чтобы угодить господину своему и не быть въ бъдъ: такъ и мы каждый день станемъ пребывать въ подвигь, зная, что, если одинъ день вознерадимъ, Господь не простить насъ за прошедшее время, но прогнъвается на пасъ за нерадъніе. Это мы слышимъ и у Іезекіиля (Іезек. 18, 26.). Такъ и Іуда за единую ночь погубилъ трудъ протекцаго времени.»

«Поэтому, дъти, пребудемъ въ подвигъ, и не предадимся унынію. Ибо въ этомъ намъ споспъшникъ Господь, какъ написано: всякому, избравшему благое, Богъ поспъшествуетъ во благое » (Рим. 8, 28.).

« А для того, чтобы не лъниться, хорошо содержать въ мысли Апостольское изреченіе: по вся дни умираю (1 Кор. 15, 31.). Ибо, если будемъ жить, какъ ежедневно готовящіеся умереть; то не согръпинть. Сказанное же Апостоломъ имъетъ тотъ смысль, что мы каждый день, пробуждаясь отъ сна, должны думать, что не доживемъ до вечера, и также, засыпая, должны представлять, что не пробудимся отъ сна; потому что мъра жизни нашей намъ неизвъстна, п каждый день измъряется Промысломъ. А при такомъ образъ мыслей, такъ живя каждый день, не будемъ мы ни грышить, ни питать въ себъ какоголибо пожеланія, ни титваться на кого-нибудь, ни собирать себъ сокровища на земль, но, какъ ежедневно ожидающіе смерти, будемъ нестяжательны, и всякому станемъ все прощать. Никакъ не дадимъ овладъть нами плотскому вождельнію, или другому нечистому удовольствію, будемъ же отвращаться сего, какъ преходящаго, пребывая въ непрестанномъ страхъ, и имъя всегда предъ очами день суда. Ибо сильный страхъ и опасеніе мученій уничтожаетъ пріятность удовольствія, и возставляетъ клонящуюся къ паденію душу. »

« Вступивъ на путь добродътеля, и начавъ шествіе, тъмъ паче напряжемъ силы, простираться впередъ; и никто да не обращается вспять, подобно женъ Дотовой, особенно же внимая сказанному Господомъ: никтоже возложь руку свою на рало, и зря вспять, управленъ есть въ царствіи небесномъ (Лук. 9, 62.). Обратиться вспять не иное что значитъ, какъ сожальть и думать снова о мірскомъ.»

« Не приходите въ страхъ, слыша о добродътели, не смущайтесь при ея вмени. Она не далеко отъ насъ, не вив насъ образуется; дело ея въ насъ, и оно легко, если пожелаемъ только. Еллины, чтобы обучиться словеснымъ наукамъ, предпринимають дальнія путешествія, переплывають моря; а намъ нътъ нужды ходить далеко ради царствія небеснаго, или переплывать море ради добродътели. Господь еще прежде сказаль: царствіе небеснов з внутрь вась есть (Лук. 17, 21.). Поэтому, добродътель имветь потребность въ нашей только воль; потому что добродътель въ насъ, и изъ насъ образуется. Она образуется въ душъ, у которой разумныя силы дъйствуютъ согласно съ ея естествомъ. А сего достигаетъ душа, когда пребываетъ, какою сотворева; сотворена же она доброю и совершенно правою. Посему и Інсусъ Навинъ, заповъдун народу, сказадъ:

исправите сердца ваша къ Господу Богу Исраилеву (Нав. 24, 23.); и Іоаннъ говорить: правы творите стези (Мато. 3, 3.). Ибо душъ быть правою значитъ разумной ея силъ быть въ такомъ согласіп съ естествомъ, въ какомъ она создана. Когда уклоняетдуша, и дълается несообразною съ естествомъ; тогда называется сіе порокомъ души. Итакъ, сіе дъло нетрудно. Если пребываемъ, какими созданы; то мы добродътельны. Если же разсуждаемъ худо: то осуждаемся, какъ порочные. Если бы добродътель была чъмъ-либо пріобрътаемымъ отвит; то, безъ сомития, трудно было бы стать добродътельнымъ. Если же она въ насъ; то будемъ охранять себя отъ нечистыхъ помысловъ, и соблюдемъ Господу душу, какъ пріятый оть Него залогь, чтобы призналь Онъ въ ней твореніе Свое, когда душа точно такова, какою сотворилъ ее Богъ. Будемъ же домогаться, чтобы не властвовала надъ намп раздражительность, и не преобладала нами похоть; ибо написано: гіпьвъ мужа правды Божіл не содъловаеть. Похоть же заченши гръх , гръх же содъян раждаеть раждаетъ смерть» (Іак. 1, 20. 15.).

«А при такомъ образъ жизни будемъ постоянно трезвиться, и, какъ написано, вслитьм храненіемъ блюсти сердце (Притч. 4, 23.). Ибо имъемъ у себя страшныхъ и коварныхъ враговъ, лукавыхъ демоновъ; съ ними у насъ брань, какъ сказалъ Апостолъ: нъсть наша брань къ крови и плоти, но къ началомъ и ко властемъ, и къ міродержителемъ тыы въка сего, къ духовомъ злобы поднебеснымъ (Ефес. 6, 12.). Великое ихъ множество въ окружающемъ насъ воздухъ, и опи недалско отъ насъ. Великая

же есть между ними разность, и о свойствахъ ихъ и о разностяхъ продолжительно можетъ быть слово; но такое разсужденіе пусть будетъ предоставлено другимъ, которые выше насъ; теперь же настоитъ крайняя намъ нужда узнать только козни ихъ противъ насъ.»

«Итакъ во-первыхъ, знаемъ, что демоны называются такъ не потому, что такими сотворены. Богъ не творилъ ничего злаго. Напротивъ того и они созданы были добрыми; но, ниспавъ съ высоты пебеснаго разумънія, и вращаясь уже около земли, какъ язычниковъ обольщали мечтаніями, такъ и намъ христіанамъ завидуя, все приводять въ движеніе, желая воспрепятствовать нашему восхожденію на небеса, чтобы намъ не взойдти туда, откуда писпали они.»

«Посему, потребны намъ усильная молитва и подвиги, чтобы, пріявъ отъ Духа дарованіе разсужденія духовомь (1 Кор. 12, 10.), можно было человъку узнать о демонахъ, которые изъ нихъ менъе худы, и которые хуже другихъ, какой цъли старается достигнуть каждый изъ нихъ, и какъ можно низложить и изгнать каждаго. Ибо много у нихъ ухищреній и злокозненныхъ устремленій. Блаженному Апостолу и послъдователямъ его извъстны были козни сіи, и они говорять: не неразумпьваемъ умышленій его (2 Кор. 2, 11.). А мы, сколько опытомъ извъдали о сихъ козняхъ, столько обязаны предохранять отъ нихъ другъ друга. Пріобрътя отчасти опытное о нихъ въдъніе, сообщаю это вамъ, какъ дътямъ.»

«Итакъ, демоны всякому христіанину, навпаче же монаху, какъ-скоро увидять, что онъ трудолюбивъ в преуспъваеть, прежде всего предпрісмлють, и покушаются, положить на пути соблазны. Соблазны же

цхъ суть лукавые помыслы. Но мы не должны устращаться таковыхъ внушеній. Модятвою, постами в върою въ Господа враги немедленно низлагаются. Впрочемъ и по низложени они не успоконваются, но вскорт снова наступають коварно и съ хитростно. И когда не могутъ обольстить сердце явнымъ и нечистымъ сластолюбіемъ, тогда снова нападають инымъ образомъ, и стараются уже устращить мечтательными привидъніями, претворяясь въ разные виды и принимая на себя подобія женщинъ звърей. мыкающихся, великановь, множества воиновъ. Но и 🗟 въ такомъ случат не должно приходить въ боязнь отъ сихъ привидъній; потому что они суть ничто, и скоро изчезають, особливо, если кто оградить се-🧎 бя върою и крестнымъ знаменіемъ. Впрочемъ, демоны дерзки и крайне безстыдны. Если и въ этомъ бывають они побъждены; то нападають инымъ еще способомъ: принимаютъ на себя видъ прорицателей, предсказывають, что будеть чрезъ нъсколько времени; представляются или высокорослыми, достающими головою до кровли, или имъющими чрезмърную толстоту, чтобы такъ, кого не могли обольстить помыслами, уловить такими призраками. Если же и въ этомъ случав найдуть, что дуща ограждена сердечного вброго и упованиемъ; то приводять уже съ со-🥇 бою князя своего. "

И Антоній сказываль, что « неръдко видъль онь демоновъ такими, какимъ Господь изобразиль діавола въ откровенін Іову, говоря: очи сго видъніе деницы. Изъ устъ его исходять аки свъщи горящія, и размещутся аки искры огненніи: а изъ ноздрей его исходить дымъ пещи горящія огнемь углія: ду-

ша его яко угліє, и яко пламы из усть его исходять (Іов. 41, 9—11.). Такить являясь, демонскій 
виязь устращаєть, но сказанному выше, коварныть 
своимь велерьчісмь, какъ еще обличиль его Господь, 
сказавь Іову: вмъняець жельзо, аки плевы, мъдь 
же, аки древо гиило: мнить же море яко муроварницу, и тартарь бездны якоже плънника: вмъииль бездну въ прохожденіе (Іов. 41, 18. 22. 23.); 
и еще говоря чрезъ Пророка: рече врагь, гнавь постигну (Исх. 15, 9.); и также чрезъ другаго Пророка: вселенную всю обиму рукою моею яко гнъздо, и яко оставленая янца возму» (Иса. 10, 14.).

« Такъ вообще стараются величаться демоны, и дають подобныя объщанія, чтобы обольстить богочестивыхъ. Но мы върные, и въ этомъ также случав, не должны страшиться производимыхъ врагомъ привидъній и обращать вниманіе на слова его; потому что діаволъ лжеть, и вовсе не говорить ничего истиннаго. И дъйствительно его-то, изрекающаго столько подобныхъ дерзостей, Спаситель, какъ эмія, извлект удицею, ему-то, какъ выочному животному, обложиль узду о ноздръх его, ему-то, какъ бъглецу, вдълг кольце въ ноздри его, и шиломг провертъль устить его, и яко врабія связаль его Госполь, чтобы мы наругались надъ нимъ (Іов. 40, 20. 21. 24). Діаволъ и всъ съ нимъ демоны низложены предъ нами, чтобъ какъ на змъй и на скорпіоновъ, наступать на нихъ намъ христіанамъ (Лук. 10, 19.). Доказательствомъ же сему служить то, что живемъ мы нынъ по правиламъ противнымъ ему. И вотъ дающій объщание истребить море и объять вселенную не въ силахъ нынъ воспрепятствовать нашимъ подвигамъ, и

даже остановить меня, который говорю противъ него. Поэтому, не будемъ обращать вниманія, что ни говориль бы онъ; потому что лжеть онъ. Не убоимся его привидъній; потому что п они лживы. Видимый въ нихъ свъть не есть свъть дъйствительный; върнъе же сказать, что демоны носять въ себъ начатокъ и образъ уготованнаго имъ отня. Въ чемъ будуть они горъть, тъмъ и покущаются устращать людей. Внезапно являются, но немедленно также и изчезають, не причиняя вреда никому изъ върующихъ, нося же съ собою подобіе того отня, который прінметь ихъ въ себя. Посему и въ этомъ отношеніи не должно ихъ бояться; потому что всъ ихъ предначинанія, по благодати Христовой, обращаются въ ничто.»

« Они коварны и готовы во все превращаться, принимать на себя всякіе виды. Неръдко, будучи сами невидимы, представляются они поющими псалмы, припоминаютъ изреченія изъ Писаній. Иногда, если занимаемся чтеніемъ, и они немедленно подобно эху, повторяють тоже, что мы читаемь; а если спимь, пробуждаютъ насъ на молнтву, и дълаютъ такъ часто, что не даютъ почти намъ и уснуть. Иногда, принявъ на себя монашескій образъ, представляются благоговъйными собесъдниками, чтобы обмануть подобіемъ образа, и обольщенныхъ ими вовлечь уже, во что хотять. Но не надобно слушать ихъ, пробуждають ли они на молитву, или совътують вовсе не принпмать пищи, пли представляются осуждающими? и укорлющими пасъ зa чемъ прежде плид согласны. СЪ нами изъ благоговънія H не истины дълають ради

240. \$4\$.

сіс, но чтобы неопытныхъ ввергнуть въ отчаяніе. Подвижничество представляють они безполезнымъ, возбуждають въ людяхъ отвращеніе отъ монашеской жизни, какъ самой тяжкой и обременительной, и препятствують вести сей противный имъ образъ жизни. И посланный Господомъ Пророкъ возвъстилъ окаянство таковыхъ, сказавъ: горе напаяющему подруга своего развращеніемъ мутнымъ (Авв. 2, 15.). Такія предначинанія и помышленія совращають съ пути, ведущаго къ добродътели.»

«И Самъ Господь даже говорившимъ правду демонамъ (ибо справедливо они говорили: Ты еси Сынъ Божій Лук. 4, 41.) повелъвалъ молчать, и воспрещалъ говорить, чтобы, вмъстъ съ истиною, не посъяли они собственной злобы своей, а также, чтобы пріобучились и мы никогда не слушать ихъ, хотя бы, по-видимому, говорили они и истину. Намъ, имъющимъ у себя святыя Писанія и свободу, дарованную Спасителемъ, неприлично учиться у діавола, который не соблюлъ своего чина и измънился въ мысляхъ своихъ. Посему-то Господь запрещаетъ ему произносить изреченія Писанія: гръшнику же рече Богь: вскую ты повъдаещи оправданія Моя, и воспріемлеши завъть Мой усты твоими (Псал. 49, 16.)?

«Демоны все дълають, говорять, шумять, притворствують, производять мятежи и смятенія къ обольщенію неопытныхъ, стучать, безумно смъются, свистять, а если кто не обращаеть на нихъ вниманія, плачуть и проливають уже слезы, какъ побъжденные. Какъ Господь и Богъ налагалъ молчаніе на демоновъ, такъ намъ, научившись у святыхъ, прили-

чно поступать подобно имъ и подражать ихъ мужеству. А они, смотря на сіе, говорили: внегда востати гръшному предо мною, онъмъхъ и смирихся, и умолчахъ отъ благъ (Псал. 38, 2. 3.); н еще: азъ же яко глухъ не слышахъ, и яко нъмъ не отверзаяй устъ своихъ: и быхъ яко человъкъ не слышай (Псал. 37, 14.). Такъ и мы не будемъ слушать демоновъ, какъ чуждыхъ намъ; не станемъ повиноваться имъ, хотя бы пробуждали насъ на молитву, хотя бы говорили о постъ; будемъ же внимательны къ предпринятому нами подвижничеству, чтобы не обольстили насъ демоны, дълающіе все съ хитростію, »

«Но не должно намъ и болться демоновъ, хотя, по-видимому, нападають на насъ, даже угрожають намъ смертію; потому что они безсильны, и не могуть ничего болье сдълать, какъ только угрожать. Почему, хотя коснулся уже я сего мимоходомъ, однакоже теперь не польнось сказать о томъ же пространные. Такое напоминаніе послужить къ вашей безопасности. По пришествіи Господа врагъ палъ, и силы его изнемогли. Посему, хотя ничего не можеть онъ сдълать, однакоже, какъ мучитель, по паденіи своемъ, не остается въ покоъ, но угрожаетъ, хотя только словомъ.»

«Пусть же каждый изъ васъ разсудить и сіе; и тогда въ состояніи будеть презпрать демоновъ. Если бы демоны обложены были такими же тълами, какими обложены мы; то могли бы они сказать: дюдей укрывающихся мы не находимъ, а найденнымъ причиняемъ вредъ. Тогда и мы могли бы укрыться и утаиться отъ нихъ, заперевъ двери. Но они не таковы;

могутъ входить и въ запертыя дверп; и всъ демоны, а первый изъ нихъ діаволь, носятся по всему воздуху; притомъ, они зложелательны, готовы вредить, и, какъ сказалъ Спаситель, отецъ злобы діаволъ есть человъкоубійца искони (Іоан. 8, 44.). Междутъмъ мы живы еще, и даже ведемъ образъ жизни противный діаволу. Итакъ явно, что демоны не имъють никакой силы. И мъсто не препятствуеть имъ дълать зло; и въ насъ видятъ они не друзей своихъ, которыхъ стали бы щадить, и сами не такіе любители добра, которые могли бы псправиться; но напротивъ того, они лукавы, о томъ единственно заботятся, чтобы любителямъ добродътели и богочестивымъ дълать вредъ; однакоже, поелику ничего не въ силахъ сдълать, то и не дълаютъ вреда, а только угрожаютъ. Но если бы они были въ силахъ; то не стали бы медлить, но тотчасъ сдълали бы зло, витья готовое на то произволение, особливо же сдълами бы эло намъ. Но вотъ, сощедшись, теперь говоримъ мы противъ нихъ, и знаютъ они, что, по мъръ нашего преспъянія, сами изнемогають; поэтому, если бы у нихъ была власть, то не оставили бы въ живыхъ никого изъ христіанъ; потему что мерзость гръшнику богочестие (Спрак. 1, 25.). Поелику же ничего не въ состоянии они сдълать; то они паче з уязвляются тъмъ, что не могутъ исполнить угрозъ

«Притомъ, чтобы не болться намъ демоновъ, надобно разсудить и слъдующее. Если бы было у нихъ могущество; то не приходили бы толною, не производили бы мечтаній, и не принимали бы на себя различныхъ образовъ, когда строять козни; но до-

статочно было бы прійдти только одному и двлать, что можеть и хочеть, тьмъ болье, что всявій имъющій власть не привиданіями поражаеть, не множествомъ устращаетъ, но немедленно пользуется своею властію, какъ хочетъ. Демоны же, не имъя никакой сплы, какбы забавляются на эрълищв, мъняя личины и стращая дътей множествомъ привидъній и призраковъ. Посему-то наппаче и должно презирать, какъ безсильныхъ. Истиному Ангелу, посланному Господемъ на ассиріянъ, не было нужды во миожествъ, въ наружномъ призракъ, въ громъ и трескъ; напротивъ того, въ тишинъ оказалъ онъ власть свою, и мгновенио истребилъ сто восемьдесять пять тыслчъ. Неимъющіе же никакой силы демоны, каковы съ нами препирающіеся, покушаются устрашить хотя мечтаніями. »

» Если кто приведетъ себъ на мысль бывшее съ " Іовомъ, и скажетъ: почему же діаволъ пришелъ и с. сдълалъ съ нимъ все, и имущества лишилъ его, и 🥂 дътей его умертвилъ, и самого поразилъ гноемъ лютымь (вов. 2, 7.)? — то да знаеть таковый, что не э отъ силы діавола это завистло, но отъ того, что Богъ предалъ ему Іова на искушеніе; діаволъ же, конечно, не въ силахъ былъ ничего сдълать, потому проспяъ, и, получивъ дозволеніе, сдълалъ. А поэтому, тъмъ паче достопнъ презрънія врагъ, который хотя и желаль, однакоже не въ силахъ быль ничего сдълать даже одному праведнику. Ибо если бы нитьль на это силу; то не сталь бы просить. Поелику же просилъ, и просилъ не однажды, но двукратно; то оказывается немощнымъ и вовсе безсильнымъ. И неудивительно, что не въ сплахъ былъ

что-либо саблать съ Іовомъ, когда не могъ погубить и скота его, если бы не попустилъ ему Богъ. Даже надъ свиніями не имъетъ власти діаволъ. Ибо, какъ написано въ Евангеліи, демоны просили Господа, говоря: повели намъ ити въ свиней (Мато. 8, 31.). Если же не имъютъ власти надъ свиніями, тъмъ паче не имъютъ надъ человъкомъ, созданнымъ по образу Божію.»

«Посему, должно бояться только Бога, а демоновъ презирать и нимало не страшпться ихъ. Даже чъмъ больше страхованій производять они, тъмъ усильнъе будемъ подвизаться противъ нихъ. Ибо сильное на нихъ орудіе—правая жизнь и въра въ Бога. Боятся они подвижническаго поста, бдънія, молитвъ, кротости, безмолвія, несребролюбія, нетщеславія, смиренномудрія, инщелюбія, милостынь, безгнъвія, преимущественно же благочестивой въры во Христа. Посемуто и употребляють всъ мъры, чтобы не было кому попирать ихъ. Знають они, какую благодать противъ нихъ далъ върующимъ Спаситель, Который сказаль: се даю вамъ власть наступати на змію и на скорпію, и на всю силу вражію» (Лук. 10, 19.).

«Поэтому, если выдають они себя за предсказателей, никто да не прилъпляется къ нимъ. Неръдко сказывають они за нъсколько дней, что прійдуть братія, и тъ дъйствительно приходять. Дълають же сіе демоны не по заботливости о внимающихъ имъ, но чтобы возбудить въ нихъ въру къ себъ, и потомъ, подчинивъ уже ихъ себъ, погубить. Посему, не должно слушать демоновъ, а надобно возражать на слова ихъ, что не имъемъ въ нихъ нужды. Ибо что удивительнаго, если кто, имъя тъло тончайшее тъла человъческаго и увидъвъ вступившихъ въ путь, пре-

дваряеть ихъ въ шествіи и извъщаеть о нихъ? Тоже предсказываеть и съдящій на конъ, предваривь идущаго пъшкомъ. Посему и въ этомъ не надобно удивляться демонамъ. Они не имъють предвъдънія о томъ, чего еще нътъ. Единый Богъ есть въдый вся прежде бытія ист (Дан. 13, 42.). Демоны же, какъ тати, забъжавъ напередъ, что видятъ, о томъ и извъщають. И теперь о томъ, что дълается у насъ, какъ сошлись мы и бестдуемъ о нихъ, дадутъ они знать многимъ, прежде нежели кто-либо изъ насъ уйдеть отсюда, и разскажеть о томъ. Но тоже можеть сдълать и какой-нибудь ръзво бъгающій отрокъ, предваривъ ходящаго медленно. И я именно сказываю. Если намъревается кто идти изъ Опванды, или изъ другой какой страны: то прежде нежели вступиль онъ въ путь, демоны не знаютъ, пойдеть ли; но какъ-скоро видятъ идущаго, забъгаютъ впередъ, и, прежде нежели онъ пришелъ, извъщають о немъ: и такимъ образомъ идущіе чрезъ нъсколько дней дъйствительно приходять. Неръдко же случается отправившимся въ путь возвратиться назадъ, и тогда демоны оказываются лжецами. Такъ, иногда велеръчиво объявляють они о водь въ ръкь Ниль, увидъвъ, что много было дождей въ странахъ евіопскихъ и зная, что отъ нихъ бываетъ наводнение въ ръкъ; прежде нежели вода пріндеть въ Египеть, прибъгаютъ туда и предсказываютъ. Но тоже сказали бы и люди, если бы могли такъ скоро переходить съ мъста на мъсто, какъ демоны. И какъ стражъ Давидовъ, взошедши на высоту, прежде нежели бывшій внизу, увидъль текущаго, и шедшій впередъ, прежде нежели другіе, сказаль не о чемь либо еще

несовершившемся, но о томъ, что уже было, и о чемъ извъстіе уже приближалось (2 Цар. 18, 24 — 29.): такъ и демоны принимаютъ на себя трудъ, и дають знать другимъ, чтобы только обольстить ихъ. Если же Промыслу угодно будеть въ это время съ водами или съ путешествующими сдълать что-либо иное ( потому что и сіе возможно ); то демоны окажутся лжецами, и послушавшіе ихъ будуть обмануты. Такъ произошли языческія прорицалища, такъ издавна люди вводимы были въ заблуждение демонами. Но обольщение сіе наконецъ прекратилось. Ибо пришелъ Господь, и привелъ въ бездъйствіе демоновъ и коварство ихъ. Они ничего не знаютъ сами собою, но, какъ тати, что видятъ у другихъ, то и разглашають, и болъе угадывають, нежели знають по предвъдънію. Посему, если предсказывають и правду, никто да не дивится имъ въ этомъ. Ибо и врачи, опытомъ дознавшие свойства бользней, какъ-скоро видять туже бользнь въ другихъ, неръдко, угадывая по навыку, предсказываютъ. Также кормчіе и земледъльцы, смотря на состояніе воздуха, по навыку предсказывають или непогоду, или благораствореніе воздуха. И никто не скажетъ по этому, что предсказывають они по Божію внушенію, а не по опыту и навыку. Посему, если и демоны иногда угадывая предсказывають также, то никто да не дивится имъ въ этомъ, и не слушаетъ ихъ.»

«И какая польза слушающимъ демоновъ заранъе узнать отъ нихъ будущее? Или, какая важность въ такомъ предвъдъніи, хотя бы узнали мы и правду? Это не составляетъ добродътели, и, безъ сомнънія, не служитъ доказательствомъ добрыхъ нравовъ. НиТ. ХХІ.

кто изъ насъ не осуждается за то, что не зналъ, и никто не ублажается за то, что пріобрълъ свъдъніе и узналъ, но каждый подлежить суду въ томъ, соблюлъ ли въру, искренно ли сохранилъ заповъди. Посему, должно не высоко цънить такое предвъдъніе, подвизаться и трудиться не для того, чтобы предузнавать, но чтобы доброю жизнію угодить Богу. Надобно и молиться не о томъ, чтобы имъть предвъдъніе, и не этой награды просить за подвиги, но просить Господа, чтобы онъ споспъществовалъ намъ въ побъдъ надъ діаволомъ. »

«Если же когда важно для насъ имъть предвъдъніе; то чистымъ будемъ хранить умъ. Ибо увъренъ я, что душа во всемъ чистая и върная своей природъ, содълавшись прозорливою, можетъ видъть больше и дальше, нежели демоны; потому что отъ Господа дается ей откровеніе. Такова была душа Елиссея, видъвшая, что сдълано было Гіезіемъ (4 Цар. 5, 26.), и узръвшая охраняющія ее силы» (4 Цар. 6, 16. 17.).

«Посему, когда демоны приходять къ вамъ ночью, хотять возвъстить будущее, или говорять: «мы — Ангелы,» не внимайте имъ; потому что лгуть. Если будуть они хвалить ваше подвижничество и ублажать васъ; не слушайте ихъ, и нимало не сближайтесь съ ними, лучше же, себя и домъ свой запечатлъйте крестомъ, и помолитесь. Тогда увидите, что они сдтланотся невидимыми; потому что боязливы, и особенно страшатся знаменія креста Господня. Ибо, крестомъ отъявъ у нихъ силу, посрамилъ ихъ Спаситель. »
«Если же будутъ упорствовать, издъваясь и при-

нимая на себя разные виды: не приходите въ боязнь,

Digitized by Google

не ужасайтесь, не внимайте имъ, какъ духамъ добрымъ. Ибо, при Божіей помощи, возможно и нетрудно распознавать присутствіе Ангеловъ добрыхъ и злыхъ.»

«Видъніе святыхъ бываетъ невозмутительно. Не будуть они ни спорить, ни вопіять, ниже услышить кто гласи ихъ (Иса. 42, 2.). Являются они безмолвно и кротко; почему, въ душъ немедленно раждаются радость, веселіе и дерзновеніе; потому что со святыми Господь, Который есть наша радость и Сила Бога Отца. Душевные помыслы пребывають невозмутимыми и неволненными, и душа, озаряемая видъніемъ, созерцаетъ явившихся. Въ ней возникаетъ желаніе божественныхъ и будущихъ благъ, и, комечно, возжелаеть она быть въ соединении со святыми и отойдти съ ними. Если же иные, какъ люди приводятся въ страхъ видъніемъ добрыхъ Ангеловъ; то явившіеся въ тоже мгновеніе уничтожають этотъ страхъ своею любовію, какъ поступили Гавріиль съ Захаріею, и Ангелъ, явившійся женамъ во гробъ Господнемъ, и еще Ангелъ, упоминаемый въ Евангелім н сказавіній настырямъ; не бойтеся (Лук. 2, 10.). Ощущается же страхъ не отъ душевной боязни, но оть сознанія присутствія высшихь силь. Таково ви-Авніе святыхъ.»

«А нашествіе и видьніе духовь злыхь бываеть возмутительно, съ шумомъ, гласами и воплями, подобно буйному движенію худо воспитанныхъ молодыхъ людей, или разбойниковъ. Отъ сего въ душть немедленно происходять боязнь, смятеніе, безпорядокъ помысловъ, грусть, ненависть къ подвижникамъ, уныніе, печаль, восноминаніе о сродникахъ, страхъ смертный, и на-

конецъ худое пожеланіе, нерадъніе о добродътеля, правственное разстройство. »

« Поэтому, если, увидъвъ явившагося, приходите въ страхъ, но страхъ вашъ немедленно уничтоженъ, и вмъсто его происходять въ васъ неизглаголанная радость, благодушіе, дерзновеніе, воодушевленіе, невозмутимость помысловь и все прочее, сказанное выше, мужество, любовь къ Богу; то не теряйте упованія, и молитесь. Ибо радость и благоустроенность души показываеть святость явившагося. Такъ Авраамъ, увидъвъ Господа, возрадовася (Іоан. 8, 56.), и Іоаннъ отъ гласа Богородицы Маріи взыграся радощами (Лук. 1, 44.). А если чье явленіе сопровождаютъ смятеніе, внъшній шумъ и мірская пышность, угроза смертію и все, сказанное выше; то знайте, что это - нашествіе злыхъ ангеловъ. Да служить вамъ и то еще признакомъ: когда душа продолжаетъ ощущать боязнь, -- явившійся есть врагъ; потому что демоны не уничтожають боязни, какъ въ Маріи и Захарін-великій Архангелъ Гавріилъ, и въ женахъ явившійся во гробъ Ангелъ. Напротивъ того демоны, когда видять людей въ боязни, тъмъ паче умножаютъ призраки, чтобы привести ихъ въ большій ужасъ, и наступая, уже ругаются, говоря: падше поклонитеся (Мато. 4, 9.). Такъ обольщали они лзычниковъ; и тъ лжеименно признавали ихъ богами. »

«Но насъ не оставилъ Господь, быть въ обольщени отъ діавола, когда, запрещая ему производить такіе призраки, сказалъ: иди за мною, сатано. Писано бо есть: Господу Богу твоему поклонишися, и Тому единому послужиши (Мате. 4, 10.). Посему,

паче и паче да будеть за сіе презпраємъ начи этотъ коварный. Что сказалъ ему Господь, то сказалъ ради насъ, чтобы демоны, слыша и отъ насъ подобное сему, обращались въ бъгство ради Господа, воспретившаго имъ это. »

« Но не должно хвалиться силою изгонять бъсовъ, и превозноситься даромъ изпъленій; не должно дивиться тому только, кто изгоняеть отсовь, и уничижать того, кто не изгоняеть. Пусть каждый поучается подвижничеству другаго; пусть или подражаеть, соревнуеть ему, или исвравляеть его. Творить знаменія не отъ насъ зависить, по есть дъло Спасителя. Онъ сказалъ ученикамъ: не радуйтеся, яко дуси вамъ повинуются, но яко имена ваша написана суть на небестьх (Лук. 10, 20.). То, что имена написаны на небъ, свидътельствуетъ о нашей добродътели и жизни; а изгонять бъсовъ есть благодать даровавшаго Спасителя. Посему, хвалившимся не добродътелію, но знаменіями, и говорившимъ: Господи, не Твоимъ ли именемь бысы изгонихомь, и Твоимь именемь силы многи сотворихомъ? - отвътствовалъ Господь: аминь глаголю вамь, не въмь вась (Мато. 7, 11. Лук. 13, 27.). Ибо Господь не въдаетъ путей нечестивыхъ.»

X) (VI) 22)

«Сверхъ же всего, какъ сказалъ я и выше, должно иолиться о томъ, чтобы пріять дарованіе различенія духовъ, и чтобы, по написанному, не всякому духу въровать » (1 Іоан. 4, 1.).

« Намъревался-было я смолчать и ничего не говорить отъ себя, удовольствовавшись однимъ сказаннымъ; но, чтобы не подумали вы, будто бы говорю сіе просто, а напротивъ того увърились, что сказываю вамъ извъданную по опыту и сущую правду, котя



поступаю, какъ несмысленный, однакоже, поелику внемлющій сему Господь знаеть чистоту моей совъсти, знаетъ, что дълаю сіе не ради себя, но ради вашей любви и для вашего вразумленія, то скажу еще, что дозналъ я о демонскихъ начинаніяхъ. Много разъ ублажали меня демоны, а я заклиналь ихъ именемъ Господнимъ. Много разъ предсказывали они мнъ о разливъ ръки, а я спрашивалъ ихъ: вамъ какое до сего дъло? Иногда приходили съ угрозами, и окружали иеня, какъ вооруженные воины. Въ иное время. наполняли домъ конами, звърящи и пресмыкающимися; а я воспъваль: сін на колесницьять, и сін на конъхъ: мы же во имя Господа Бога нашего возвеличимся (Псал. 19, 8. 9.), и по молитвамъ Господь обращаль ихъ въ бъгство. Иногда приходили во тмъ, имъя призракъ свъта, и говорили: мы пришли озарить тебя, Антоній; но я, смеживъ глаза, молился, и тотчасъ угасалъ свъть нечестивыхъ. Чрезъ нъсколью итсяцевъ пришли, и будто воспъвали псалны и произносили мъста изъ Писани; азъ же яко глужь не слышах (Псал. 37, 14.). Иногда приводили въ колебаніе монастырь; но я молился, пребывая неподвиженъ мыслію. Послъ сего, еще пришли и стали рукоплескать, свистеть; плясать; но я молился, и лежа пълъ самъ въ себъ псалмы. Вскоръ начали они плакать и рыдать, какъ изнемогшіе; а я прославляль Господа, сокрушившаго и посрамившаго ихъ дерзость и безуміе. Однажды явился съ многочисленнымъ сопровожденіемъ демонъ весьма высокій ростомъ, и осмълился сказать: я-Божія сила; я-Промыслъ; чего хочешь, все дарую тебь. - Тогда дунуль я на него, произнеся имя Христово, занесъ руку ударить его,

и, какъ показалось, ударилъ, и при имени Христовомъ тотчасъ изчезъ великанъ этотъ со всеми его демонами. Однажды, когда я постился, пришель этотъ коварный въ видъ монаха, имъя у себя призракъ хлъба, и давалъ мнъ такой совътъ: ъщь, и отдохни послъ многихъ трудовъ; и ты - человъкъ, можешь занемочь. - Но я, уразумъвъ козни его, сталъ на молитву, и демонъ не стерпълъ сего, скрылся, и изшедши въ дверь, изчезъ, какъ дымъ. Много разъ въ пустынъ мечтательно показывалъ мнъ врагъ золото, чтобы только прикоснулся я къ нему, и ваглянуль на него; но я отражаль врага пъніемъ псалмовъ, и онъ изчезалъ. Часто демоны наносили мнь удары, но я говорилъ: ничто не отлучитъ меня отъ любви Христовой. - И послъ сего начинали они наносить сильнъйшіе удары другь другу. Впрочемъ, не я удерживаль и приводиль ихъ въ бездъйствіе, но Господь, Который сказаль: видьжь сатану, яко молнію ст небесе спадша (Лук. 10, 18.). А я, дъти, помня изречение Апостольское, преобразих то на себе (1 Кор. 4, 6.), да научитесь не унывать въ подвижничествъ и не страшиться привидъній діа вола и демоновъ его.»

«Поелику же сталь я столько несмыслень, что разсказываю о семь; то, для собственной вашей безопасности и небоязненности, примите оть меня и следующее, и повърьте мнъ; потому что не лгу. Однажды кто-то въ монастыръ постучался ко мнъ въ дверь. И вышедии, увидълъ я какого-то явившагося огромнаго великана. Потомъ, когда спросилъ я: кто ты?—Онъ отвъчалъ: я — сатана. — Послъ сего на вопросъ мой: для чето же ты здъсь? — сказалъ онъ: почему напрасно пори-

цають меня монахи и всъ прочіе христіане? почему ежечасно проклинають меня?-И на слова мон: а ты для чего смущаешь ихъ? — отвътилъ: не я смущаю ихъ; они сами себя возмущають; а я сталъ немощенъ. Развъ не читали они: врагу оскудъща оружія въ конець, и грады разрушиль еси (Псал. 9, 7.)? Нъть уже мнъ и мъста, не имъю ни стрълъ, ни города. Вездъ христіане; и пустыня наконецъ наполняется монахами. Пусть же соблюдають сами себя, и не проклинають меня напрасно. Тогда, подивившись благодати Господней, сказаль я ему: всегда ты лжешь; и никогда не говоришь правды; однакоже теперь, и противъ воли, сказалъ ты это справедливо. Ибо Христосъ, пришедши, содълалъ тебя немощнымъ, и нисложивъ, лишилъ тебя всего. - Услышавъ имя Спасителя и не терпя палящей силы онаго, діаволъ сталъ невидимъ.»

«Итакъ, если самъ діаволъ сознается въ своемъ безсиліи; то, конечно, должны мы презирать и его и демоновъ его. У врага и у псовъ его много хитростей; но мы, узнавъ немощь ихъ, можемъ презирать ихъ. А такимъ образомъ, не будемъ упадать духомъ, питать въ душъ боязни, не станемъ сами для себя выдумывать побужденій къ страху, говоря: не пришелъ бы демонъ и не поколебалъ бы меня? не восхитилъ бы онъ меня и не низринулъ бы? или, не напалъ бы внезапно и не привелъ бы въ смятеніе?—, Вовсе не будемъ давать въ себъ мъста такимъ мыслямъ и скорбъть, какъ погибающіе. Паче же, будемъ благодуществоватъ и радоваться всегда, какъ спасаемые; будемъ содержать въ мысли, что съ нами Господь, Который низложилъ и привелъ въ бездъй-

ствіе демоновъ. Будемъ представлять и помышлять всегда, что, поелику съ нами Господь, то ничего не сдълаютъ намъ враги.»

«Они какими насъ находятъ, приходя къ намъ, такими и сами дълаются въ-отношении къ намъ; и какія мысли въ насъ находять, такія и привидънія представляють намъ. Поэтому, если найдутъ насъ боязливыми и смущенными, то немедленно нападаютъ, какъ разбойники, нашедшіе неохраняемое мъсто, и что сами въ себъ думаемъ, то и производятъ въ большемъ видъ. Если видятъ насъ страшливыми и боязливыми; то еще больше увеличивають боязнь привидъніями и угрозами, и наконецъ бъдная душа мучится тъмъ. Но если найдутъ насъ радующимися о Господъ и помышляющими о будущихъ благахъ, содержащими въ мысляхъ дъла Господни, и разсуждающими, что все въ рукъ Господней, что демонъ не въ силахъ побороть христіанина, и вообще ни надъ къмъ не имъетъ власти; то, видя душу, подкръпляемую такими мыслями, демоны со стыдомъ обращаются вспять. Такъ врагъ, видя Іова огражденнымъ, удалился отъ него, но сдълалъ плънникомъ своимъ Іуду, нашедши, что онъ лишенъ такой защиты.»

«Посему, если хотимъ презирать врага; то будемъ всегда помышлять о дълахъ Господнихъ. Душа постоянно да радуется въ упованіи: и увидимъ, что демонскія игралища тоже, что дымъ, что демоны скоръе сами побъгутъ, нежели насъ будутъ преслъдовать; потому что они, по сказанному прежде, крайне боязливы, ожидая уготованнаго имъ огня. А для небоязненности своей предъ демонами дълайте такое испытаніе. Когда бываетъ какое-либо привидъніе, не

впадай въ боязнь, но каково бы ни было сіе привидъніе, прежде всего смъло спроси: кто ты и откуда?—И если это будетъ явленіе святыхъ, то они удостовърять тебя, и страхъ твой претворять въ радость. А если это діавольское привидъніе; оно тотчасъ утратитъ сплу, какъ-скоро мысль твоя тверда. Ибо признакъ невозмущаемаго духа, при всякомъ случаъ спращивать: кто ты и откуда?—Такъ вопросилъ сынъ Навинъ, и узналъ, кто былъ Явившійся. Такъ врагъ не утаился отъ вопросившаго Даніила. »

Когда бесъдовалъ такъ Антоній, —всъ тому радовались; въ одномъ возрастала любовь къ добродътели, въ другомъ искоренялось нерадъніе, въ иныхъ прекращалось самометніе, всъ же, дивясь данной отъ Господа Антонію благодати къ различенію духовъ, убъждались въ томъ, что должно презирать демонскіе навъты.

Монастыри въ горахъ подобны были скиніямъ, наполненнымъ божественными ликами псалмопъвцевъ, любителей ученія, постниковъ, молитвенниковъ, которыхъ радовало упованіе будущихъ благъ, и которые занимались рукодъліями для подавнія милостыни, имъли между собою взаниную любовь и согласіе. Подлинно представлялась тамъ какбы особая нъкая область богочестія и правды. Не было тамъ ни притъснителя, ни притъсненнаго; не было укоризнъ отъ сборщика податей; подвижниковъ было много, но у всъхъ одна мысль—подвизаться въ добродътели. А потому, кто видълъ монастыри сіи и такое благочиніе иноковъ, тотъ долженъ былъ снова воскликнуть и сказать: коль добри доми твои, Іакове, и кущи твоя, Исраилю? яко дубравы осиняющыя, и яко садъ при ръцъ, и яко кущи, яже водрузи Господь, и яко кедри при водахъ (Часл. 24, 5. 6.).

А самъ Антоній, по обычаю уединяясь особо въ монастыръ своемъ, усиливалъ подвиги, и ежедневно воздыхаль, помышляя о небесныхь обителяхь, вожделъвая оныхъ и обращая взоръ на кратковременность человъческой жизни. Когда хотълъ вкущать пищу, ложился спать, приступаль къ исполнению другихъ тълесныхъ потребностей; чувствовалъ онъ стыдъ, представляя себъ разумность души. Неръдко, со многими другими вноками приступая ко вкуменію пищи и вспомневъ о пищъ духовной, отказывался отъ вкушенія, и уходиль отъ нихь далеко, почитая для себя за стыдъ, если увидятъ другіе, что онъ ъстъ. По необходимому же требованию тъла, вкушалъ пищу, но особо, а неръдко и виъстъ съ братіею, сколько стыдясь ихъ, столько уповая предложить имъ слово на пользу.

Онъ говаривалъ: «все попеченіе прилагать надобно болье о душѣ, а не о тълъ, п тълу уступать по необходимости малое время, все же остальное посвящать наипаче душъ и искать ея пользы, чтобы не увлекалась она тълесными удовольствіями, но паче ей порабощалось тъло. Сіе-то и значитъ сказанное Спасителемъ: не пецытесл душею вашею, что ясте, ни тъломъ, во что облечетеся (Мато. 6, 25.). И вы не ищите, что ясте, или что піете: и не возноситеся. Всъхъ бо сихъ языцы міра сего ищуть: вашъ же Отецъ въсть, яко требуете сихъ. Обаче ищите прежде всего царствіл Его, и сія вся приложатся вамъ» (Лук. 12, 29—31.).

Посемъ постигло Церковь бывшее въ то время

Максиминово гоненіе. И когда святые мученики ведены были въ Александрію, - послъдовалъ за ними и Антоній, оставивъ свой монастырь и говоря: « пойдемъ и мы, чтобы или подвизаться, если будемъ призваны, или видъть подвизающихся.» Было у него желаніе пріять мученичество; но, не хотя предать самъ себя, прислуживалъ онъ исповъдникамъ въ рудокопняхъ и въ темницахъ. Много было у него попеченія, позванныхъ въ судилище подвижниковъ поощрять къ ревности, и принимать участіе въ техъ, которые вступили въ мученическій подвигъ, и сопровождать ихъ до самой кончины. Судія, видя безстрашіе Антонія и бывшихъ съ нимъ и ихъ попечительность, приказалъ, чтобы никто изъ иноковъ не показывался въ судилищъ, и чтобы вовсе не оставались они въ городъ. Всъ прочіе въ этотъ день почли за лучшее скрываться. Антоній же столько озаботился, что даже вымылъ верхнюю свою одежду, и на слъдующій день, ставъ впереди всъхъ на высокомъ мъстъ, явился предъ игемономъ въ чистой одеждъ. Когда всъ дивились сему, даже видълъ его в игемомъ, и съ своими воинами проходилъ мимо его; стоялъ онъ безтрепетный, показывая тъмъ христіанскую нашу ревность. Ибо, какъ сказаль уже я, ему желательно было стать мученикомъ. И самъ онъ, казалось, печалился о томъ, что не сподобился мученичества; но Господь хранилъ его на пользу намъ и другимъ, чтобы содълаться ему учителемъ многихъ въ подвижнической жизни, какой научился онъ изъ Писаній. Ибо многіе, взирая только на образъ его жизни, потщились стать ревнителями его житія. Итакъ, снова сталъ онъ, по обычаю, прислуживать исповъдникамъ, и какбы связанный вмъстъ съ ними, трудился въ служеніи имъ.

А когда гоненіе уже прекратилось, и пріяль мученичество блаженной памяти Епископъ Петръ; тогда Антоній оставиль Александрію, и уединился снова въ монастыръ своемъ, гдъ ежедневно былъ мученикомъ въ совъсти своей, и подвизался въ подвигахъ въры. Труды его многочисленны и велики: непрестанно постился онъ; одежду нижнюю — волосяную и верхнюю — кожаную соблюдалъ до самой кончины; не смывалъ водою нечистотъ съ тъла; никогда не обмывалъ себъ ногъ, даже и просто не погружалъ ихъ въ воду, кромъ крайней необходимости. Никто не видълъ его раздътымъ; никто не могъ видъть обнаженнаго Антоніева тъла до того времени, какъ Антоній скончался, и стали предавать его погребенію.

Когда пребываль онъ въ уединеніи, и ръшился проводить время, и самъ не выходя, и къ себъ никого не принимая: тогда пришель и обезпокоиль его одинъ военачальникъ Мартиніанъ. У него была дочь, мучимая бъсомъ. Долгое время продолжаль онъ стучать въ дверь и просить Антонія, чтобы вышель и помолился Богу о дочери его. Антоній не соглашался отворить двери, и, выглянувъ сверху, сказалъ: «что вопіешь ко мнъ? И я такой же человъкъ, какъ и ты. Если въруешь во Христа, Которому служу я: то поди, и, какъ въруешь, помолись Богу; и прошеніе твое будетъ исполнено.» Мартиніанъ немедленно увъровалъ, и, призвавъ имя Христово, удалился съ дочерью, освобожденного уже отъ демона. Много и другихъ знаменій сотворилъ чрезъ

Антонія Господь, Который сказаль: просите и дастся вамь (Лук. 11, 9.). Ибо многіе страждущіе оть демоновь, поелику Антоній не отворяль двери своей, посидъвь только внъ монастыря, по въръ и по искренней молитвъ, получали нацъленіе.

Когда же Антоній увидълъ, что многіе безпокоютъ его, и не дають пребывать ему въ избранномъ амъ уединеніи, какъ бы желалось: тогда, опасаясь, чтобы или самому не превознестись твив, что творить чрезъ него Господь, или чтобы другой кто не подумаль о немъ выше того, что онъ есть, заблагоразсудилъ и ръшился уйдти въ верхнюю Оиваиду, гдъ не знали его. И, взявъ у братіи хлъбовъ, сълъ онъ на берегу ръки, смотря, не пойдеть ли какой корабль, чтобы, войдя въ него, удалиться. Когда же дожидался онъ корабля, быль къ нему свыше голосъ: «куда и за чъмъ идешь, Антоній?» Онъ не смутился, но какъ привыкъ уже часто слышать такія воззванія, выслушавъ cie, сказалъ въ отвътъ: «поелику народъ не даеть пребывать мнъ въ покоъ, то хочу идти въ верхнюю Оиваиду, по причинъ многихъ мнъ здъсь безпокойствъ, и особенно потому, что требуютъ у меня того, что свыше силь моихъ.» Голосъ сказалъ ему: « если уйдешь въ Опванду и даже, какъ намъреваешься, къ пасущимъ стада воловъ; то еще большіе и сугубые труды понесешь. Если же дъйствительно хочешь пребыть на покоъ; то иди теперь во внутрениюю пустыню.» На вопросъ же Антонія: «кто укажеть мнъ путь, потому что неизвъстень мнъ оный ? -- голосъ немедленно указалъ ему сарацынъ, которымъ надлежало идти симъ путемъ. Антоній, подойдя къ нимъ, сталъ просить позволенія идти

съ нями въ пустыню. Сарацыны, каком по вельню Промысла, охотно приняли его. Три дня и три ночи проведя съ ними въ пути, онъ приходитъ на одну весьма высокую гору. Изъ-подъ горы текла прозрачная, сладкая и довольно холодная вода; вокругь была равнина и нъсколько дикихъ пальмъ. Антоній, какбы по внушенію свыше, возлюбиль мъсто сіе; оно было то самое, какое указываль ему голось, въщавшій на берегу ръки. Итакъ, взявъ хлъбы у спутниковъ, сталъ онъ пребывать на горъ сперва одинъ, не имъя при себъ никого другаго, и мъсто сіе признаваль уже какбы собственнымъ своимъ домомъ. Сарацыны же, увидъвъ ревность его, съ намъреніемъ стали проходить путемъ симъ, и съ радостію приносили ему хлабы; иногда и оть пальиъ имълъ онъ малое нъкое и скудное утъщение. Въ послъдствіи же и братія, узнавъ его мъстопребываніе, какъ дъти, помня отца, заботились присылать ему потребное.

Но Антоній, видя, что, подъ предлогомъ доставлять ему туда хлюбъ, иные утомляются и несуть труды, щадя и въ этомъ монаховъ придумываетъ самъ съ собою средство, и некоторыхъ изъ прищедшихъ къ нему упрашиваетъ, принести ему заступъ, топоръ и несколько пшеницы. Когда же было это принесено; обощедши гору, находитъ одно весьма необширное удобное мъсто, воздълываетъ оное; и, поелику достаточно было воды для орошенія поля, засъваетъ его. Дълая же это ежегодно, получаетъ себъ отсюда хлюбъ, радуясь, что никого не будетъ самъ безпокоить, и соблюдетъ себя отъ необходимости чемъ либо быть кому въ тягость. Но послъ

сего, видя опять, что нъкоторые приходять къ нему, разводить онъ у себя нъсколько овощей, чтобы и приходящій къ нему имълъ хотя малое утъщеніе послъ трудовъ такого тяжкаго пути. Вначалъ звъри, обитавшіе въ пустынъ, приходя пить воду, наносили неръдко вредъ его посъву и земледълію. Онъ, съ лаского поймавъ одного звъря, сказалъ чрезъ него всъмъ: « для чего дълаете вредъ мнъ, который не дълаю никакого вреда вамъ? Идите прочь, и во имя Господа не приближайтесь сюда болъе.» Съ сего времени звъри, какбы боясь запрещенія, не приближались уже къ тому мъсту. Такъ, Антоній пребывалъ одинъ на внутренней горъ, проводя время въ молитвахъ и въ подвигахъ. Служившіе ему братія упросили его, чтобы позволиль имъ приходить черезъ иъсяцъ и приносить маслинъ, овощей и елея; потому что онъ былъ уже старъ.

Сколько же, живя тамъ, выдержалъ онъ браней, по написанному (Ефес. 6, 12), не съ плотио и кровію, но съ сопротивными демонами, о томъ знаемъ отъ приходившихъ къ нему. Ибо и тамъ слышали шумъ, многіе голоса и звукъ какбы оружій, а ночью видьли, что гора наполнена звърями; замъчали, что и самъ Антоній какбы съ какими-то видимыми ему врагами борется, и отражаетъ ихъ молитвою. И Антоній приходившихъ къ нему ободрялъ, а самъ подвизался, преклоняя колъна и молясь Господу. И подлинно достойно было удивленія, что одинъ, живя въ такой пустынъ, не боялся нападающихъ на него демоновъ, п при такомъ множествъ тамъ четвероногихъ звърей и пресмыкающихся, не страшился ихъ свиръпости, но по истинъ, какъ написано, надъялся на Господа,

быль яко гора Сіонь (Псал. 124, 1.), нибль непоколебимый и неволненный умь, такь что демоны бъгали оть него и звъріе дивіи, по написанному, примирялися ему (Іов. 5, 23.).

Хотя діаволъ наблюдаль за Антоніемъ, и какъ воспъваеть Давидъ, скрежеталь на него зубы своими (Псал. 34, 16.); но Антоній, утвшаемый Спасителемь, пребывалъ невредимымъ отъ коварства и многоразличныхъ козней діавола. Такъ въ одну ночь, когда Антоній проводиль время во бденіи, врагь посылаеть на него звърей. Всъ почти гіены, бывшія въ этой пустынъ, вышедши изъ норъ, окружають его; Антоній стояль посредъ нихъ, и каждая зіяла на него и угрожала ему угрызеніемъ. Уразумъвъ въ этомъ хитрость врага, онъ сказалъ гіенамъ: «если имъете власть надо мною, то я готовъ быть пожранъ вами. А если посланы вы демонами, то не медлите и удалитесь; потому что я-рабъ Христовъ.» Едва Антовій сказаль это, гіены бъжали, какбы гонимыя бичемъ слова. Потомъ чрезъ нъсколько дней, когда занимался онъ работой (ибо любиль быть въ трудъ), кто-то ставъ у двери, потянуль къ себь, что плёль тогда Антоній; дълаль же онъ корзины, и отдавалъ ихъ приходящимъ за приносимое ему. Антоній всталь и видить звъря, который до чреслъ походить на человъка, а голени и ноги у него подобны ослинымъ. Антоній запечатлълъ только себя знаменіемъ креста, и сказалъ: «я-рабъ 🋪 Христовъ; если посланъ ты на меня, то вотъ я передъ тобой.» Звърь съ бывщими въ немъ демонами побъжаль такъ быстро, что отъ скорости палъ и издохъ. Смерть звъря сего означала паденіе демоновъ,

T. XXI.

которые прилагали все старапіе, чтобы удалить Антонія изъ пустыни, и не возмогли.

Однажды, по просьбъ монаховъ прійдти къ нимъ и на время посътить ихъ и мъсто ихъ жительства, отправился онъ въ путь вмъстъ съ пришедшими къ нему монахами. Верблюдъ несь для нихъ хлъбы и воду; потому что пустыня эта безводна, и воды, годной къ питио, вовсе нътъ въ ней нигдъ, кромъ той одной горы, на которой быль монастырь Антоніевъ, гдъ и запаслись они водою. Когда же на пути вода у нихъ истощилась, а зной былъ весьма сильный: тогда всъ были въ опасности лишиться жизни. Обойдя окрестности и не нашедши воды, не силахъ уже были продолжать пути, легли на землъ, и отчаявшись въ жизни своей, пустили верблюда идти, куда хочетъ. Старецъ видя, что всъ бъдствують, весьма опечалившись и воздохнувъ, отходить отъ нихъ недалеко, и преклонивъ колъпа и воздъвъ руки, начинаеть молиться; и Господь вскоръ содълаль, что потекла вода на томъ месте, где онь стояль на молитев; и такимь образомь утолили всъ жажду и оживились, наполнили мъхи водою, стали жскать верблюда, и нашли его. Случилось же такъ, что веревка обвилась около одного камия, и удержала верблюда. Итакъ, привели его назадъ, и напоивъ, возложили на него мъхи, и продолжали путь безбъдно. Когда же Антоній дошель до первыхъ на пути монастырей; всъ привътствовали его, смотръли на него, какъ на отца, а онъ, какбы принеся напутствіе съ горы, угощаль ихъ словомъ, и преподавалъ имъ, что было на пользу. Снова на горахъ были радость, соревнование о преспъянии и утышение взапиною другь друга върою. Радовался и самъ Антоній, увидъвъ ревность пноковъ, и сестру состаръвшуюся въ дъвствъ и уже настоятельницу другихъ дъвственницъ.

Чрезъ нъсколько дней опять ушель онь на свою гору. И тогда стали уже приходить къ нему многіе; осмъливались даже приходить иные и страждущіе. Всякому, приходящему къ нему, иноку давалъ онъ постоянно такую заповъдь: «въруй въ Господа н моби Его, храни себя отъ нечистыхъ помысловъ и плотскихъ удовольствій, и какъ написано въ Притчахъ, не прельщайся насыщением чрева (Притч. 24, 15.), бъгай тщеславія, молись непрестанно, пой псалмы передъ сномъ и послъ сна, тверди заповъди, данныя тебъ въ Писаніи, содержи въ памяти дъянія святыхъ. чтобы памятующая заповьди душа твоя ревность святыхъ имъла для себя образцемъ.» Особливо же совътовалъ Антоній непрестанно размышлять объ Апостольскомъ изреченіи: солнце да не зайдеть во гнгьвъ вашем (Ефес. 4, 26.), и думать, что сказано сіе вообще относительно ко всякой заповъди, чтобы не заходило солнце не только въ гиввъ, но и въ другомъ гръхъ нашемъ. Ибо хорошо и необходимо, чтобы не осуждали насъ ни солнце за дневный проступокъ, ни луна за ночной гръхъ и даже за худос помышленіе. А чтобы соблюсти себя отъ этого. хорошо-выслушать и сохранять Апостольское слово. Ибо сказано: себя истязуйте, себе искушайте (2 Кор. 19, 5.). Поэтому, пусть каждый ежедневно даеть себв отчеть въ диевныхъ и ночныхъ своихъ поступкахъ. И если согръшилъ, да перестанетъ гръщить; если не согръщиль, да не хвалится тъмъ,

но да пребываеть въ добръ, п не предается нерадънію, и ближняго не осуждаеть, и себя не почитаетъ праведнымъ, дондеже, какъ сказалъ блаженный Апостолъ Павель, пріидеть Господь (1 Кор. 4, 5.), испытующій тайное. Неръдко и отъ насъ самихъ бываеть сокрыто, что двлаемъ мы. Но хотя въдаемъ сего мы, однакоже Господь видитъ все. Посему, судъ предоставивъ Господу, будемъ сострадательны другь къ другу, станемъ носить тяготы другь друга (Іак. 6, 2.), и истязывать самихъ себя, и, въ чемъ мы недостаточны, постараемся то восполнять. А къ ограждению себя отъ гръха будемъ соблюдать еще послъдующее. Пусть каждый изъ насъ замъчаетъ и записываетъ свои поступки и душевныя движенія, какбы съ намъреніемъ сообщать это другъ другу; и будьте увърены, что, стыдясь извъстности, непремънно перестанемъ гръщить и даже содержать въ мысляхъ что-либо худое. Ибо кто, когда гръщить, желаеть, чтобы это видъли? Или кто, согръшивъ, не пожелаетъ лучше солгать, только бы утанть гръхъ? Какъ, наблюдая другъ за другомъ, не станемъ творить блуда: такъ, если будемъ записывать свои помыслы, съ намъреніемъ сообщать ихъ другъ другу, то легче соблюдемъ себя отъ нечистыхъ помысловъ, стыдясь извъстности. Итакъ, записываніе да замінить для нась очи наших сподвижниковъ, чтобы, когда записываемъ, чувствул такой же стыдъ, какой чувствуемъ, когда смотрять на насъ, и въ мысли даже не держали мы чего-либо худаго. Если такъ будемъ образовать себя; то придемъ въ состояніе порабощать тьло свое, угождать Господу и попирать козни врага.»

Такія паставленія даваль Антоній приходящимь; къ страждущимь же быль сострадателень, и молился вибсть съ ними. И Господь часто внималь молитвамь его о многихь. Но когда и услышань быль Господомь, не хвалился; и когда не быль услышань, не ропталь. По какъ самъ всегда благодариль Господа, такъ и страждущимъ внушаль быть терпъливыми и знать, что изцеленіе не отъ него и вовсе не отъ людей, но отъ одного только Бога, Который подаеть оное, когда хочеть, и кому хочеть. Посему и страждущіе наставленія старца принимали, какъ врачевство, учась не малодушествовать, а паче, быть терпъливыми; а изцъляемые научались воздавать благодареніе не Антонію, но единому Богу.

Нъкто, по имени Фронтонъ, изъ царедворцевъ, страдая жестокою болъзнію, кусалъ себъ языкъ, и готовъ былъ лишить себя зрънія. Пришедши въ гору, просилъ онъ Антонія, помолиться о немъ. Антоній, помолившись, сказалъ Фронтону: «иди и изцъльешь.» А когда больный упорствовалъ, и оставался въ монастыръ нъсколько дней; Антоній стоялъ въ своемъ словъ, говоря: «не можешь ты изцълиться, пока здъсь; иди, и, достигнувъ Египта, увидишь совершившееся на тебъ знаменіе. «Фронтонъ повърилъ, ушелъ, и, какъ-скоро увидълъ Египетъ, бользнь его миновалась, и сталъ онъ здоровъ по слову Антонія, какъ, во время молитвы, открылъ ему Спаситель.

Одна дъвица изъ Трипольскаго Бусириса имъла страшную и крайне гнусную бользиь. Слезы ея, иокроты и влага, текшая изъ ушей, какъ-скоро надали на землю, тотчасъ превращались въ червей;

твло же ея было разслабленно, и глаза находились не въ естественномъ состоянии. Родители ея, узнавъ, что монахи идуть къ Антонію, по върв въ Господа, изпълившаго кровоточивую, просили ихъ идти въ путь вмъстъ съ ихъ дочерью. Поелику же монахи отказались; то родители съ отроковицею остались внъ горы у исповъдника и монаха Пафнутія. Монахи пришли къ Антовію, и едва хотьли извъстить его о дъвицъ, какъ онъ предупредилъ ихъ, и разсказалъ, какая бользнь у отроковицы, и какъ шла она съ ними; когда начали они просить, чтобы позволилъ и родителямъ съ дъвицей войдти, Антовій сего не дозволилъ, но сназалъ: «пдите, и, если дъвица не умерла, найдете ее изцъленного. Не мое это дъло и не для чего приходить ей ко мнъ бъдному человъку; изцъленіе подается отъ Спасителя, Который на всякомъ мъстъ творитъ милость Свою призывающимъ Его. Господь преклонился на молитву ея, а человъколюбіе Его открыло и мив, что изцалить Онъ бользнь находящейся тамъ отроковицы.» Такъ совершилось чудо; монахи пошли, и родителей нашли радующимися, а отроковицу уже здоровою.

Шли два брата, и когда на пути недостало у нихъ воды, одинъ умеръ, а другой близокъ былъ къ смерти, и, не имъя силъ идти, лежалъ уже на землъ и ждалъ, что умретъ. Антоній, пребывавшій въ горъ, призываетъ двоихъ, бывшихъ тогда при немъ, монаховъ, и понуждаетъ ихъ спъшить, говоря: «возмите сосуды съ водою, и идите скоръе на египетскую дорогу. Изъ двоихъ путниковъ одинъ уже умеръ, другой скоро умретъ, если не поспъшите. Сіе открыто мнъ нынъвовремя молитвы.» Монахи идутъ, нахо-

дять лежащаго мертвеца, предають его погребенію, а другаго возвращають къ жизни водою, и приводять къ старцу; разстояніе же было одного дня пути. Если кто спросить: почему Антоній не сказаль, прежде нежели другой скончался? то вопрось будеть неправъ. Опредъленіе смерти было не отъ Антонія, но отъ Бога, Который одному опредълиль умереть, а о другомь даль откровеніе. Въ Антонів же чудно было только то, что, пребывая въ горъ, имъль трезвеннее сердце; и Господь показаль ему, что происходило вдалекъ.

Еще однажды, пребывая въ горъ и возведя взоръ, видитъ Антоній, что возносится нъкто по воздуху, къ великой радости встръчающихъ его. Потомъ, дивясь и ублажая таковый сонмъ, начиваетъ онъ молиться, чтобы открыто ему было, что сіе значитъ. И вдругъ приходитъ къ нему гласъ: «это душа Амуна, нитрійскаго инока.» Амунъ же до старости пребылъ подвижникомъ. А разстояніе отъ Нитріи до горы, гдъ жилъ Антоній, было тринадцати дней пути. Поэтому ,бывшіе съ Антоніемъ, видя дивящагося старца, пожелали знать причину, и услышали, что скончался Амунъ; а онъ былъ извъстенъ имъ, потому что часто бывалъ тамъ и притомъ много совершено было имъ знаменій, изъ которыхъ одно таково.

Однажды настояла Амуну нужда переправиться черезъ ръку, называемую Ликосъ; было же тогда полноводіе. Амунъ сталъ просить бывшаго съ нимъ Өеодора, отойдти дальше, чтобы не видъть имъ другъ друга обнаженными, когда будутъ переплывать ръку. Потомъ, ногда Өеодоръ удалился, Амунъ устыдился также самъ себя увидъть обнаженнымъ; но, пока

боролся онъ со стыдомъ и безпокоплся, внезапно перенесенъ быль на другой берегъ. Өеодоръ, также мужъ благоговъйный, приблизившись и увидъвъ, что Амунъ предварилъ его, и нимало не омочился въ водь, просить сказать, какъ онъ переплылъ. Когда же увиделъ, что Амунъ не хочетъ сказать сего, обнявъ ноги его, сталъ увърять, что не пуститъ его, пока не узнаетъ. Итакъ Амунъ, видя упорство Өеодора и особенно ради слова, сказаннаго имъ, самъ сперва просить никому не сказывать о семъ до смерти его, и потомъ объявляетъ, что перенесенъ былъ и поставленъ на другой берегъ, вовсе же не ходилъ по водамъ; ибо сіе совершенно невозможно людямъ, возможно же единому Господу и кому Онъ дозволить сіе, какъ дозволилъ великому Апостолу Петру. Өеодоръ разсказалъ это по смерти Амуна.

Монахи, которымъ Антоній сказаль о смерти Амуна, замътили день. И когда, черезъ тридцать дней, пришли братія изъ Нитріи, спрашивають ихъ и узнають, что Амунъ почилъ въ тоть самый день и часъ, въ который старецъ видълъ возносимую душу его. Тъ и другіе много дивились чистотъ души у Антонія и тому, какъ онъ совершившееся на разстояніи тринадцатидневнаго пути узналъ въ тоже самое мгновеніе и видълъ возносимую душу.

Однажды комить Архелай, нашедши Антонія на внъшней горъ, просить его только помолиться о Поликратіи, чудной и христоносной дъвственницъ въ Лаодикіи. Страдала же она отъ чрезвычайныхъ подвиговъ жестокою болью въ чревъ и боку, и вся изнемогла тълесно. Антоній помолился; а комить замьтиль день, въ который принесена была молитва,

н возвратясь въ Лаодикію, находить дъвственницу здоровою. Спросивъ же, когда и въ какой день освободилась отъ бользни, вынимаетъ хартію, на которой записалъ время молитвы, и послъ откъта изцъленной, самъ въ тоже время показываетъ запись; и всъ удивились, узнавъ, что тогда Господь избавилъ ее отъ страданій, когда молился о ней и призывалъ на помощь Спасителеву благость Антоній.

Часто и объ идущихъ къ нему, за итсколько дней, даже за мъсяцъ, предсказывалъ Антоній, по какой причинъ идутъ они. Ибо одни приходили единственно для того, чтобы видъть его, другіе по причинъ бользни, а иные, потому что страдали отъ бъсовъ. И трудность путешествія никто не почиталъ для себя бременемъ и не жальлъ о трудахъ; потому что каждый возвращался, чувствуя пользу. Когда же было Антонію подобное видъніе, и разсказывалъ онъ о семъ; всегда просилъ, чтобы никто не удивлялся ему въ томъ, дивился же бы паче Господу, Который намъ человъкамъ даровалъ возможность познавать Его по мъръ силъ нашихъ.

Еще однажды, пришедши въ монастыри, бывшіе на внъшней горъ, когда упросили его взойдти на корабль и помолиться съ монахами; онъ одинъ почувствовалъ сильное и весьма отвратительное зловоніе. Бывшіе на кораблъ говорили, что есть тутъ рыба и соленое мясо, и оттого запахъ; но Антоній сказалъ, что это зловоніе инаго рода. Пока еще говорилъ онъ, возопилъ вдругъ юноша, одержимый бъсомъ, который, войдя на корабль прежде другихъ, скрывался на немъ. Бъсъ, по сдъланному ему запрещенію именемъ Господа нашего Іисуса Христа, вышелъ, а че-

ловъкъ этотъ сталъ здоровъ, и всъ поняли, что зловоніе было отъ бъса.

И вный нъкто изъ людей знатыжь пришель къ Антонію, имъя въ себъ бъса; бъсъ сей быль весьма лють; одержимый имъ не зналь, что приведенъ къ Антонію, и пожпраль изверженія тыла своего. Приведшіе просили Антонія помолиться о бъсноватомъ. Антоній, изъ состраданія къ юношъ, молится, и всю ночь проводить съ нимъ во бдъніи. Предъ разсвътомъ поноша, внезапно устремившись на Антонія, повергаетъ его на землю, и когда пришедшіе съ нимъ вознегодовали на это, Антоній говорить имъ: «не сердитесь на юношу; виновать не онь, но живущій въ немъ бъсъ. Поелику наложено на него запрещеніе, и вельно ему идти въ мъста безводныя; то пришель онь въ ярость, и поступиль такъ со мною. Поэтому, прославьте, Господа. Ибо такое устремленіе на меня юноши было для васъ знаменіемъ, что бъсъ вышель. » Когда говориль еще это Антоній, юноша тотчасъ сталъ здоровъ, и наконецъ, образумившись, узналъ, гдъ онъ, и привътствовалъ старца, принося благодареніе Богу.

Весьма многіе изъ монаховъ согласно и одинаково разсказывали, что совершено Антоніемъ много и инаго сему подобнаго. Но это еще не столько чудно, сколько предъ всъмъ инымъ наиболъе чуднымъ кажется слъдующее. Однажды, предъ вкушеніемъ пищи около девятаго часа вставъ помолиться, Антоній ощущаєть въ себъ, что онъ восхищенъ умомъ, а что всего уднвительнъе, видитъ самъ себя, будто бы онъ внъ себя, и кто-то какбы возводить его мо воздуху; въ воздухь же стоятъ какія-то угрюмыя и страшныя лица,

которыя хотять преградить ему путь къ восхожденію. Поелику же путеводители Антоніевы сопротивлялись имъ; то требують они отчета, не подлежить ли Антоній какой либо отвътственности передъ ними, а поэтому хотять вести счеть съ самаго его рождевія; но путеводители Антоніевы воспрепятствовали тому, говоря: «что было отъ рожденія его, то изгладилъ Господь; ведите счетъ съ того времени, какъ сдълался онъ внокомъ и даль объть Богу.» Тогда, поелику обвинители не могли уличить его, свободенъ и невозбраненъ сдълался ему путь. И вдругъ видитъ енъ, что какбы возвращается и входить самъ въ себя, и снова дълается прежнимъ Антоніемъ. Въ сіе время, забывъ о вкушенін пищи, остатокъ дня и цълую ночь проводить онъ въ воздыханіяхъ и молитвъ; ибо удивлялся, видя, съ сколь многими врагами предстоить намъ брань, и съ какими трудами должно человъку проходить по воздуху. И тогда пришло ему на память, что въ семъ именно смыслъ сказаль Апостоль: по князю власти воздушныя (Ефес. 2, 2.). Ибо врагъ имъетъ въ воздухъ власть вступать въ борьбу съ проходящими по оному, покушается преграждать имъ путь. Почему, наппаче и совътовалъ Апостолъ: пріимите вся оружія Божія, да возможете противитися въ день лють (Ефес. 6, 13.), чтобы посрамился врагь, ничтоже имъя глаголати о насъ укорно (Тит. 2, 8.). А мы, слыша сіе, приведемъ себъ на память Апостола, который говорить: аще въ тълъ, не въмъ, аще ли кромъ тъла, не въма, Бога въсть (2 Кор. 12, 2.). Но Павелъ восхищенъ былъ до третьяго неба, и низшелъ оттолъ, услышавь неизреченные глаголы; а Антоній видъль

себя проходящимъ по воздуху и боровшимся тамъ, пока не оказался свободнымъ.

Антоній имълъ еще и сіе дарованів. Во время пребыванія своего на горъ въ уединеніи, если иногда, предложивъ самъ себъ какой-либо вопросъ, приходиль въ недоумъніе; то, по Божію промышленію, во время молитвы бывало ему о томъ откровение, и блаженный, по написанному, быль научаемъ Богомъ (Иса. 54, 13.). Такъ, однажды вель онъ разговоръ съ пришедшими кь нему о состоянии души по смерти и о томъ, гдъ будетъ ел мъстопребываніе. Въ слъдующую ночь зоветь его нъкто свыше, говоря: «встань, Антоній, выйди и посмотри.» Антоній выходить ( пбо зналь, кому должно повпноваться), и возведя взорь, видить, что стоить кто-то высокій, безобразный и страшный, и касается главою облаковъ, и что восходять еще нъкіе какбы окрыленные, и первый простираетъ къ послъднимъ руки, и однимъ преграждаеть путь, другіе же перелетають черезь него, и миновавъ его, безбъдно уже возносятся вверхъ; на послъднихъ великанъ сей скрежещеть зубами, о тъхъ же, которые падають внизь, радуется. Вдругь Антонію говорить голось: «уразумъй видимое. » Тогда отверзся умъ его, и уразумълъ онъ, что это есть прехожденіе душъ, что стоящій великанъ есть врагъ завидующій върнымъ, и онъ подпадшихъ власти его удерживаеть, и возбраняеть имъ идти далъе; но не можеть задержать непокорившихся ему, потому что они проходять выше его. Увидъвъ сіе, и такое видъніе пріявъ какбы за напоминаніе себъ, Антоній сталь прилагать еще вящшее стараніе, чтобы ежедневно преуспъвать въ прежнихъ подвигахъ. Объявлялъ же онъ о такихъ видъпілхъ неохотно. Но поелику бывшіе съ нимъ, когда видъли, что онъ долье обыкновеннаго молится и представляется удивленнымъ, спрашивали его, и докучали ему своими вопросами; то принужденъ бывалъ сказывать имъ, какъ отецъ, который ничего не можетъ скрыть отъ дътей; притомъ разсуждалъ онъ, что совъсть его останется чиста, а имъ разсказъ его послужитъ на пользу, когда узнаютъ, что подвижничество имъетъ благіе плоды, и видънія неръдко бываютъ утъщеніемъ въ трудахъ.

Антоній быль терпъливаго нрава, и имъль смпренномудрое сердце. При всей духовной высотъ своей, чрезвычайно уважалъ церковное правило, и всякому церковнослужителю готовъ былъ отдавать предъ собою предпочтение. Не стыдился преклонять главу предъ епископами и пресвитерами. Если когда приходиль къ нему какой діаконъ ради пользы своей; онъ предлагалъ ему слово на пользу, но совершение молитвъ предоставлялъ діакону, не стыдясь учиться и самъ. Неръдко предлагалъ вопросы, и желалъ слушать пребывающихъ съ нимъ; сознавался, что и самъ получаетъ пользу, если кто скажетъ что-либо полезное. И лице его имъло великую и необычайную пріятность. Пріяль же Антоній отъ Спасителя и сіе дарованіе: если бываль онъ окружень множествомь монаховъ, и кому-нибудь, незнавшему его прежде, желательно было видъть его; то желающій, миновавъ другихъ, прямо подходилъ къ Антонію, какбы привлекаемый взоромъ его. Отъ другихъ же отличался Антоній не высотою и взрачностію, но благонравіемъ и чистотою души. Поелику душа была безмятежна; то и внъшнія чувства оставались невозмущаемыми; а потому, отъ душевной радости весело было и лице, и по движеніямъ тълеснымъ можно было ощущать и уразумъвать спокойствіе души, согласно съ написаннымъ: сердцу веселящуся, лице цвіттеть, въ печальхъ же сущу, сттуеть (Притч. 15, 13.). Такъ, Іаковъ узналъ, что Лаванъ замышляеть худое, и сказалъ женамъ своимъ: нітсть лице отца вашего, якоже вчера и третілго дне (Быт. 31, 5.). Такъ, Самуилъ узналъ Давида; потому что радостотворны были очи его и зубы бълы, какъ молоко. Такъ узнавали и Антонія; потому что, при душевномъ спокойствій, никогда не возмущался, и при радостномъ состояній духа никогда не бывалъ мраченъ.

Весьма чуденъ былъ онъ по върт и благочестивъ. Никогда не имълъ общенія съ отщепенцами мелетіанами, зная давнее ихъ лукавство и отступничество; не бесъдовалъ дружески съ машихеями, или съ другими еретиками, развъ только для вразумленія, чтобы обратились къ благочестію. И самъ такъ думалъ, и другимъ внушалъ, что дружба и бесъда съ еретиками—вредъ и погибель душъ. Гнушался также и аріанскою ересію, и всякому давалъ заповъдь не сближаться съ аріанами и не имъть ихъ зловърія. Когда приходили къ нему нъкоторые изъ аріанъ; то, испытавъ и извъдавъ, что они нечествуютъ, прогоняль въ горы, говоря, что ръчи ихъ хуже змъннаго яда.

Однажды аріане распустили ложный слухъ, будто и Антоній одннаковыхъ съ ними мыслей: тогда вознегодоваль опъ и раздражился противъ нихъ; а потомъ, по просьбъ епископовъ и всей братіи, прибывъ

въ Александрію, осуднять аріанъ, сказавъ, что аріанство есть послъдняя ересь и предтеча антихриста. Народъ же училъ, что «Сынъ Божій пе тварь и не изъ не-сущихъ, но есть въчное Слово и Премудрость Отчей сущности. А посему, нечестиво-говорить о Сынъ: было, когда Его не было. Ибо Слово всегда соприсуще Отцу. Поэтому, не имъйте никакого общевіл съ нечестивъйшими аріанами. Ибо нътъ никакого общенія свъту ко тыть (2 Кор. 6, 14.). Какъ вы, благочестиво върующіе, именуетесь христіанами : такъ они, именующіе тварію сущаго отъ Отца Божія Сына и Отчее Слово, ничъмъ не отличаются отъ язычниковъ, служа твари паче сотворшаго Бога. Върьте же, что даже и вся тварь негодуеть на нихъ за то, что Творца и Господа вселенной, Имже вся быша, сопричисляють къ существамъ сотвореннымъ. Весь народъ радовался, слыша, что такимъ мужемъ анаоематствуется христоборная ересь. Всъ жители города сбъгались видъть Антонія. Даже язычники и такъ называемые ихъ жрецы приходили въ храмъ Господень, говоря: «желаемъ видъть человъка Божія. » Ибо такъ называли его всъ. И здъсь Тосподь чрезъ него освободилъ многихъ отъ бъсовъ, и изцълилъ повредившихся въ умъ. Многіе даже изъ язычниковъ желали хотя прикоснуться только къ старцу, въ той увъренности, что получатъ отъ сего пользу. И дъйствительно, въ сін немногіе дни столько обратилось въ христіанство, сколько въ иныя времена обращалось въ продолжение года. Иные думали, что стеченіе народа безпоконтъ его, и потому отгоняли оть него всъхъ приходящихъ; но невозмущаемый ничъмъ Антоній сказаль: «число приходящихъ не больше числа демоновъ, съ которыми ведемъ брань въ горъ.»

Когда же Антоній отходиль, и мы сопровождали его: тогда, какъ-скоро дошли до городскихъ врать, одна женщина воскликнула позади насъ: «остановись, человъкъ Божій! Дочь мою жестоко мучитъ бъсъ. Остановись, умоляю тебя, чтобы и миъ, бъжа за тобою, не потерпъть бъды.» Старецъ, услышавъ это и упрошенный нами, охотно остановился. И какъ-скоро женщина приблизилась, дочь ея повергнута была на землю; но Антоній помолился и призвалъ имя Христово; тогда отроковица востала здравою, потому что вышелъ изъ нея нечистый бъсъ. Матерь благословляла Бога, и всъ воздавали Ему благодареніе. Самъ же Антоній радовался, возвращаясь въ гору, какъ въ собственный свой домъ.

Былъ же онъ весьма разуменъ, и, что удивительно, не учась грамать, отличался тонкостію и проницательностію ума. Однажды пришли къ нему два языческіе философа, думая, что могуть искусить Антонія. Былъ же онъ на витшней горъ, и догадавшись по лицу шединхъ, какіе это люди, вышелъ къ нимъ, и сказалъ чрезъ переводчика: « почему столько безпоконтесь вы , философы , для человъка несмысленнаго?» Когда же отвътили они, что Антоній человъкъ вовсе не несмысленный, а напротивъ того, весьма умный: тогда продолжалъ онъ: « если шли вы къ человъку несмысленному, то напрасенъ трудъ вашъ. А если почитаете меня разумнымъ; то будьте такими же, каковъ я; потому что хорошему должно подражать. Если бы и я пришель къ вамъ, то вамъ сталъ бы подражать. Если же вы ко мит пришли: то будьте

такими же, каковъ я; а я-христіанинъ.» Философы удалились съ удивленіемъ. Ови видъли, что и демоны боятся Антонія. Когда еще встрътились съ нимъ на внъшней горъ иные подобные симъ философамъ, и думали осмъять его въ томъ, что не учился онъ грамать; тогда Антоній спрашиваеть ихъ: «какъ скажете: что первоначальнъе - умъ, или письмена? И что чему причиною: умъ ли письменамъ, или письмена уму?» Поелику же отвътили они : умъ первоначальнъе, и онъ изобрътатель письменъ; то Антоній сказалъ: «поэтому, въ комъ здравый умъ, тому ненужны письмена.» Отвътъ сей поразилъ и философовъ и встать бывшихъ при семъ, и они ушли, дивясь, что въ неученомъ нашли такую проницательность. Ибо Антоній не грубый имълъ правъ, какъ возросшій и состаръвшійся на горъ, а напротивъ того, быль прілтенъ и обходителенъ. Слово его растворено было Божественною солію; а потому, никто не имълъ къ нему ненависти, всъ же приходившие къ нему паче о немъ радовались.

И дъйствительно, когда послъ сего пришло къ нему еще нъсколько человъкъ язычниковъ, почитавшихся мудрецами, и потребовали у него слова о въръ нашей во Христа, имъли же намъреніе войдти въ разсужденіе о проповъди Божественнаго креста, чтобы посмъяться; тогда Антоній, помолчавъ немного и сперва пожалъвъ о ихъ невъжествъ, сказалъ имъ чрезъ переводчика, върно передаваниаго слова его: «что лучше, исповъдывать ли крестъ, или такъ называемымъ у васъ богамъ приписывать блудодъянія и дъторастльніе? Проповъдуемое у насъ есть доказательство мут. ХХІ-

жества и знакъ презрънія смерти; а чему учите вы, то заражено непотребствомъ. Притомъ, что лучше: сказать ли, что Слово Божіе не измънилось и, пребывая единымъ и тъмъ же, къ облагодътельствованію человъковъ и для спасенія ихъ, воспріяло на Себя человъческое тъло, чтобы, пріобщившись къ бытію человъческому, содълать людей причастниками Божественнаго и духовнаго естества, или Божество уподоблять безсловеснымъ, и потому, чествовать животныхъ четвероногихъ, пресмыкающихся и человъческія изображенія? А таковы чтиляща вашихъ мудрецовъ! Какъ же осмъливаетесь вы посмъваться надъ нами, которые говоримъ, что Христосъ явился человъкомъ, когда сами, своди душу съ неба, утверждаете, что она блуждаетъ, и съ небеснаго свода ниспадаетъ въ тьло? И пусть бы еще ниспадала только въ тьло человъческое, а не переходила и не переселялась въ четвероногихъ и пресмыкающихся! Наша въра говорить о пришествін Христовомъ для спасенія человъческаго; а вы заблуждаете, потому что толкуете о душъ нерожденной. Мы разсуждаемъ о всемогуществъ и человъколюбін Промысла, потому что и сіе не невозможно Богу; а вы, называя душу образомъ Ума, приписываете ей падепія, и суесловите, что она превратна, а наконецъ, по причинъ превратности души, допускаете, что и самый Умъ превратенъ. Ибо каковъ образъ, такимъ необходимо быть и тому, чей онъ образъ. Поелику же такъ думаете объ Умъ: то размыслите, не хулите ли чрезъ это и того, кто отецъ Уму. А если говорить о крестъ, что признаете лучшимъ: претерпъть ли крестъ по злоумышлению людей мукавыхъ и не ужасаться какого бы то ни было рода

смерти, или слагать басни о странствіяхъ Озириса н Изиды, о козняхъ Тифона, о бъгствъ Крона, о поглощеній дътей и объ отцеубійствахь? Ибо это-ваши мудрованія. Почему же, посмъваясь кресту, не удивляетесь воскресенію? Ибо сказавшіе одно написали и другое. Или почему, упоминая о крестъ, умалчиваете о воскрешенныхъ мертвецахъ, о прозръвшихъ слепцахъ, объ изцъленныхъ разслабленныхъ, объ очищенныхъ прокаженныхъ, о хожденіи по морю и другихъ знаменіяхъ и чудесахъ, показывающихъ, что Христосъ не человъкъ, но Богъ? Мнъ кажется, что вы весьма несправедливы сами къ себъ, и не читали съ искреннимъ расположениемъ нашихъ Писаній. Прочтите же, и увидите: дъла, совершенныя Христомъ. доказывають, что Онъ Богъ, пришедшій для спасенія человъковъ. Скажите же и вы намъ свое ученіе. Что можете сказать о безсловесныхъ, кромъ того, что они неразумны и свиръпы? Если же, какъ слышу, вознамърнтесь утверждать, будто бы все это говорится у васъ приточно, и похищение дъвы есть иносказаніе о земль, а хромый Ифесть - объ огнь, Ира - о воздухъ, Аполлонъ - о солнцъ, Артемида - о лунъ, Посидонъ - о моръ: и въ этомъ случаъ чествуете вы не самого Бога, но, вмъсто сотворшаго все Бога, служите твари. Ибо, если сложили вы подобныя басни по той причинъ, что тварь прекрасна; то должно было удивляться только тварямъ, а не боготворить ихъ, чтобы чести, подобающей Создателю, не воздать созданіямъ. Иначе, слъдуеть вамъ честь, принадлежащую зодчему, воздавать сооруженному имъ дому, или честь, принадлежащую военачальнику, воздавать воину. Что скажете на сіе, изъ чего могли бы 18\*

мы узнать, точно ли кресть имъеть въ себъ что-либо достойное осмъянія?»

Послику же они были въ недоумъніи и обращались туда и сюда: то Антоній, улыбнувшись, сказалъ еще чрезъ переводчика : « хотя съ перваго взгляда видно сіе само собою; однакоже, поелику опираетесь вы болъе на доказательство изъ разума, и, владъя симъ искусствомъ, требуете, чтобы и наше богочестіе было не безъ доказательствъ отъ разума, то скажите мнъ прежде всего: какимъ образомъ пріобрътается точное познаніе о вещахъ, и преимущественно въдъніе о Богъ, посредствомъ ли доказательствъ отъ разума, или посредствомъ дъйственности въры? И что первоначальнъе: дъйственная ли въра, или разумное доказательство? » Когда же отвътили они, что дъйственная въра первоначальнъе, и что она есть точное въдъніе; тогда сказаль Антоній: « хорошо говорите вы. В тра происходить отъ душевнаго расположенія, а діалектика отъ искусства ея составителей. Поэтому, въ комъ есть дъйственность въры, для того не необходимы, а скоръе излишни, доказательства отъ разума. Ибо что уразумъваемъ мы върою, то вы пытаетесь утверждать изъ разума, и часто бываете не въ состояніи выразить то словомь, что мы разумъемъ ясно; а посему, дъйственность въры лучше и тверже вашихъ велемудрыхъ умозаключеній. Итакъ, у насъ христіанъ таинство боговъдънія не въ мудрости языческихъ умствованій, но въ силь веры, даруемой намъ отъ Бога Інсусомъ Христомъ. И истинно слово мое; ибо вотъ нынъ мы, не учившись письменамъ, въруемъ въ Бога, изъ твореній познавая Его о всемъ промышленіе. И дъйственна въра наша; ибо

вотъ нынъ мы утверждаемся на въръ во Христа, а вы на велемудрыхъ словопреніяхъ, и ваши идолы не чудодъйствуютъ болъе, а наша въра распространяется повсюду; и вы своими умозаключеніями и своимъ велемудріемъ никого не совращаете изъ христіанства въ язычество, а мы, уча въръ во Христа, отвращаемъ людей отъ вашего суевърія, потому что всь признаютъ Христа Богомъ и Сыномъ Божінмъ; вы своимъ красноръчіемъ не можете положить преградъ ученію Христову, а мы именемъ Христа распятаго прогоняемъ всъхъ демоновъ, которыхъ стращитесь вы, какъ боговъ, и гдъ знаменіе крестное, тамъ из-Скажите, гдъ ваши прорицалища? Гдъ египетскія волхвованія? Гдв призраки чародъевъ? Когда все это прекратилось и утратило силу? Не съ того ли времени, какъ явился крестъ Христовъ? Поэтому, онъ ли достоинъ посмъянія, или болъе смъщно то, что имъ попрано и обличено въ немощи? И то еще удивительно, что ваша въра никогда не была гонима, но чествуется людьми въ городахъ; исповъдники же Христовы гонимы, и однакоже наша въра паче вашей цвътетъ и распространяется. И ваша въра, хвалимая и прославляемая, гибнетъ; а въра христіанская и ученіе Христово, вами осмъиваемыя и часто гонимыя царями, наполнили собою вселенную. Ибо когда просіяло такъ боговъдъніе? Или, когда появились въ такой силъ цъломудріе и добродътель дъвства? И когда люди въ такой мъръ стали презирать смерть? Не со времени ли креста Христова? Никто не усумнится въ этомъ, видя мучениковъ, ради Христа презпрающихъ смерть, видя дъвъ церковныхъ, ради

Христа сохраняющихъ тъла свои чистыми и неоскверненными? И сихъ доводовъ достаточно въ доказательство, что въра Христова есть единое истинное богочестіе. Донынъ еще нъть въры у вась, ищущихъ доказательствъ отъ разума. А мы, какъ сказаль учитель нашь, не во препрътельных языческой премудрости словестьх (1 Кор. 2, 4.) ищемъ доказательствъ, но ясно убъждаемъ върою, предваряющею построенія разума. Вотъ и здъсь находятся страждущіе отъ демоновъ (въ числъ пришедшихъ къ Антонію были и мучимые бъсами). И Антоній, изведя ихъ на средину, сказалъ: «или вы своими умозаключеніями и какимъ угодно искусствомъ и чародъйствомъ, призвавъ идоловъ ващихъ, изгоните изъ нихъ бъсовъ, или, если не можете, перестаньте препираться съ нами, и увидите силу креста Христова.» Сказавъ сіе, призвалъ онъ имя Христово, въ другой и въ третій разъ запечативиъ страждущихъ крестнымъ знаменіемъ, и вдругъ они избавились отъ стразаній, стали здравы умомъ, и возблагодарили наконецъ Господа. А такъ называемые философы дивились и подлинно изумлялись, видя и благоразуміе Антонія и совершенное имъ чудо. Антоній же сказалъ имъ: « что дивитесь сему? Не мы дълаемъ это, творить же сіе Христось чрезъ върующихъ въ Него. Посему и вы увъруйте; тогда увидите, что у насъ не искусство владъть словомъ, но въра, сильная дъйственною ко Христу любовію. Если бы и вы имъли въру сію; то не стали бы искать доказательствъ отъ разума, но почли бы достаточного для себя въру во Христа. » Такъ говорилъ Антоній. Они же съ удивленіемъ удалялись, лобзая Антонія и сознаваясь, что пріобръли отъ него пользу.

Слухъ объ Антоніъ дошель и до Царей. Константинъ Августъ и сыновья его Констанцій и Констансь Августы по слуху сему писали къ нему, какть къ отцу, и желали получить отъ него отвътъ. Но для Антоніл немного значили и Царскія письма, не восхитился онъ сими посланіями, но пребыль такимъ же, какимъ былъ и прежде, нежели писали къ нему Цари. А когда принесли ему сіи посланія, созвалъ овъ монаховъ и сказалъ: «не дивитесь, если пишетъ къ намъ Царь, потому что и онъ человъкъ; но дивитесь паче тому, что Богъ написаль людямъ законъ и глаголаль къ вимъ чрезъ собственнаго Сына Своего. » Поэтому, думалъ онъ не припять писемъ, говоря: «не умъю отвъчать на подобныя писанія». Но монахипредставляли, что Цари сін суть христіане, и могутъ соблазниться, если письма будуть отринуты; посему, дозволилъ прочесть и отвътствовалъ на сін посланія, восхваляя Царей за то, что покланяются Христу, и далъ имъ спасительные совъты не высоко цънить настоящее, но памятовать паче о будущемъ судъ и въдать, что Христосъ есть единый истинный и въчный Царь: просиль также Царей быть человъколюбивыми, заботиться о правдъ и о нищихъ. И они съ радостію приняли отвътъ. Такъ былъ онъ возлюбленъ всьми; такъ всь желали имъть его отцемъ.

Сдвлавшись уже столько извъстнымъ, и послъ того, какъ давалъ такіе отвъты приходившимъ, спова возвратился онъ во внутреннюю гору и проводплъ время въ обычныхъ своихъ подвигахъ. Неръдко, сидя или ходя съ пришедшими къ нему, бывалъ въ ужасъ, какъ пишется о Даніилъ (Дан. 4, 16.), и, по прошествіи нъкотораго времени, продолжалъ бесъду

свого съ бывшими при немъ братіями. И они догадывались, что Антонію было какое-либо видъніе. Ибо неръдко, пребывая въ горъ, видълъ онъ, что дълалось въ Египтъ, и пересказывалъ сіе Епископу Серапіону, который быль тогда при Антопів, и примъчалъ, что Антонію было видъніе. Однажды, спдя и занимаясь рукодъльемъ, Антоній пришелъ какбы въ восхищение, и во времи видънія сильно вадыхалъ. Потомъ, чрезъ нъсколько времени обратясь къ бывшимъ при немъ, воздохнулъ, и трепеща всъмъ тъломъ, началъ молиться, преклонивъ колъна, и долго оставался въ такомъ положении. Вставъ же, старецъ сталь плакать. Поэтому, бывшіе при немъ, приведенные въ трепеть и великій страхъ, изъявили желаніе узнать его видънје, и долго утруждали его просьбами, пока не вынудили сказать. И сильно воздохнувъ, произнесъ онъ: « лучше, дъти, умереть, пока не исполнилось видъніе.» Поелику же они снова стали упрашивать; то, залившись слезами, сказаль: «гнъвъ постигнетъ Церковь, будетъ она предана людямъ, которые подобны скотамъ безсловеснымъ. Ибо видълъ я транезу храма Господня и кругомъ ея отвсюду стоящихъ мсковъ, которые быотъ въ нее ногами, какъ обыкновенно дълаютъ безчинно прыгающіе и лягающіеся скоты. Конечно же примътили вы, продолжалъ онъ, какъ воздыхалъ я; ибо слышалъ голосъ, говорящій: « оскверненъ будетъ жертвенникъ Мой. » Такое видъніе было старцу. И чрезъ два года открылось у насъ нынъшнее нашествіе аріанъ, и расхищеніе церквей, когда аріане, съ насиліемъ похищая церковную утварь, носить ее заставляли язычниковъ, когда язычники принуждаемы были остав-

лять свои работы и идти въ собранія аріанъ, гдь они, въ присутствіи язычниковъ, дълали на святыхъ трапезахъ, что хотъли. Тогда-то всъ мы поняли, что ляганіемъ мсковъ предуказано было Антонію то именно, что теперь, какъ скоты, неразумно дълаютъ аріане. Послъ же того, какъ было Антонію сіе видъніе, утъшалъ онъ бывшихъ при немъ, говоря: «не унывайте, дъти; какъ прогитвался Господь, такъ и изцълить опять. И Церковь вскоръ воспріиметь снова благолъпіе свое и обычную ей свътозарность. Тогда увидите, что гонимые будутъ возставлены, нечестіе снова удалится въ норы свои, а благочестивая въра повсюду возвъщаема будеть со всего свободого. Не оскверняйте только себя съ аріанами; потому что не Апостольское это ученіе, но бъсовское, ведеть начало отъ отца ихъ діавола и, лучще сказать, такъ же безилодно, неразумно, лишено праваго смысла, какъ и безсловесные мски.»

Таковы-то Антоніевы двянія, и не должно повергать насъ въ невъріе то, что столько чудесъ произведено человъкомъ. Ибо Спаситель далъ обътованіе, говоря: аще имате въру яко зерно горушно, речете горъ сей, прейди отсюду тамо, и прейдеть, и ничтоже невозможно будеть вамъ (Мато. 17, 20.); и еще: аминь аминь глаголю вамъ, аще чесо просите отъ Отца во имя Мое, дастъ вамъ. Просите и пріимете (Іоан. 16, 23. 24.). Самъ Господь говорить ученикамъ и всъмъ върующимъ въ Него: болящыя исцъляйте, бъсы изгоняйте. Туне пріясте: туне дадите (Мато. 10, 8.).

Аптоній изцъляль не повелительнымъ словомъ, но молитвого и призываніемъ имени Христова, желая для

всъхъ содълать явственнымъ, что творитъ сіе не онъ, но Господь чрезъ Антонія являетъ Свое человъколюбіе и изцъляетъ страждущихъ; Антонію же принадлежатъ только молитва и подвиги, ради которыхъ, пребывая въ горъ, утъщаемъ онъ былъ Божественными видъніями. Онъ скорбълъ, что многіе безпоколтъ и принуждаютъ его оставлять гору.

Всь судін просили его сходить съ горы, ссылаясь на невозможность самимъ имъ входить туда съ сопровождающими ихъ подсудимыми, а на самомъ дълъ желая только, чтобы пришелъ Антоній, и можно было видъть его. Поэтому, Антоній уклонялся отъ сего, и отказывался ходить къ нимъ. Но они настаивали и даже подсудимыхъ посылали впередъ въ сопровождени воиновъ, чтобы, хотя ради нихъ, сошелъ Антоній. Посему, вынуждаемый необходимостію и видя ихъ жалобы, выходиль онъ на внъшнюю го-И сей трудъ его бывалъ также не безполезенъ, напротивъ же того, пришествіе его многимъ служило на пользу, и было благодътельно. И судіямъ давалъ онъ полезные совъты предпочитать всему правду, бояться Бога и знать, что какимъ судомъ сами судять, такимъ и судимы будутъ (Мато. 7, 2.).

Впрочемъ, паче всего любилъ онъ пребываніе въ горъ. Посему, однажды, когда сильно побуждали его сойдти съ горы имъющіе въ немъ нужду, и долго просилъ о томъ одинъ военачальникъ, Антоній пришелъ, и кратко побесъдовавъ о томъ, что служитъ ко спасенію и о потребностяхъ нуждающихся, сиъщилъ идти назадъ. Поелику же упомянутый военачальникъ сталъ просить, чтобы помедлилъ, сказалъ онъ, что не можетъ долъе оставаться съ ними, и убъ-

дилъ въ этомъ военачальника такимъ остроумнымъ сравненіемъ: «какъ рыбы, оставаясь долго на сухой землъ, умираютъ: такъ и монахи, замедляя съ вами и проводя время въ вашемъ обществъ, разслабъваютъ. Поэтому, какъ рыбъ должно спъшить въ море, такъ намъ въ гору, чтобы, промедливъ у васъ, не забыть того, что внутри. » Военачальникъ, выслушавъ отъ него это и многое другое, въ удивленіи сказалъ: «подлинно онъ Божій рабъ. Ибо откуда у человъка некнижнаго быть такому великому уму, если бы не былъ онъ возлюбленъ Богомъ? »

Одинъ же военачальникъ, по имени Валакій, немило сердо гналъ насъ христіанъ изъ усердія къзлоименнымъ аріанамъ. Онъ былъ до того жестокъ, что билъ дъвъ, обнажалъ и наказывалъ бичами монаховъ. Антоній посылаеть къ нему и пишеть письмо въ такомъ смысль: «вижу грядущій на тебя гнъвъ Божій. Перестань гнать христіанъ; иначе, гнъвъ постигнеть тебя. Ибо онь готовь уже поразить тебя.» Валакій, разсмъявшись, бросилъ письмо на землю и оплеваль оное, принесшимь же нанесь оскорбленіе, и велълъ сказать Антонію слъдующее: « поелику заботишься о монахахъ; то дойду и до тебя. » Но не прошло пяти дней, какъ постигъ его гиъвъ Божій. Валакій съ Несторіемъ, эпархомъ египетскимъ, отправился на первый ночлегъ отъ Александріи, именуемый Хереусъ; оба ъхали на коняхъ, принадлежавшихъ Валакію, и кони сіи были смирнъе всъхъ, какихъ только держалъ онъ у себя. Не успъли добраться до мъста, какъ начали кони по обычаю играть между собою, и самый смирный изъ нихъ, на которомъ ъхалъ Несторій, вдругъ пачалъ кусать Валакія, и до того зубами изгрызъ ногу его, что немедленно отнесли его въ городъ, а на третій день онъ умеръ. Тогда всъ удивились, что такъ скоро исполнилось Антоніево предсказаніе.

Такъ вразумлялъ Антоній людей жестокосердыхъ, другихъ же, приходившихъ къ нему, приводилъ въ такое умиленіе, что немедленно забывали они о дълахъ судебныхъ, и начинали ублажать отрекшихся отъ мірской жизни. За обиженныхъ же Антоній предстательствоваль съ такою силою, что можно было подумать, будто бы терпить обиду самъ онъ, а не другой кто. Притомъ, въ такой мъръ умълъ онъ говорить на пользу каждому, что многіе изъ людей военныхъ и имъющихъ большой достатокъ слагали съ себя житейскія тяготы, и дълались наконецъ монахами. Однимъ словомъ, какъ врачъ, дарованъ онъ быль Богомъ Египту. Ибо кто, если приходилъ къ нему печальнымъ, возвращался отъ него не радующимся? Кто, если приходиль къ нему проливающимъ слезы объ умершихъ, не оставлялъ тотчасъ своего плача? Кто, если приходилъ гиъвнымъ, перемънялъ гнъва на пріязнь? Какой нищій, пришедши къ нему въ уныніи, и послушавъ его и посмотря на него, не начиналъ презирать богатства и не утъшался въ нищеть своей? Какой монахъ, предававщійся нерадънію, какъ-скоро приходилъ къ нему, не дълался гораздо болъе кръпкимъ? Какой юноша, пришедщи на гору и увидъвъ Антонія, не отрекался тотчасъ отъ удовольствій и не начиналь любить цъломудріе? Кто приходиль къ нему искущаемый бъсомъ, и не обръталъ себъ покоя? Кто приходилъ къ нему смущаемый помыслами, и не находиль тишины уму?

Великимъ плодомъ Антоніева подвижничества было н то, что Антоній, какъ говорилъ я и выше, имъя даръ различенія духовъ, узнавалъ ихъ движенія, и не оставалось для него неизвъстнымъ, къ чему было рвеніе и стремленіе какого-либо духа. Не только самъ онъ не бывалъ поруганъ бъсами, но и смущаемыхъ помыслами, утъшая, училъ, какъ нужно низлагать наветы враговь, разсказывая о немощи и коварствъ ихъ. Посему, каждый отходиль отъ него укръпившись въ силахъ, чтобы небоязненно противостоять умышленіямь діавола и демоновь его. Сколько дъвъ, имъвшихъ уже у себя жениховъ, когда издалитолько увидъли Антонія, пребыли Христовыми дъвами! Приходили къ нему и изъ чужихъ земель, и вмъстъ со всъми получивъ пользу, возвращались, какбы разставаясь съ отцемъ. И теперь, по его успеніи, всъ, ставъ, какъ сироты послъ отца, утьшаются однимъ воспоминаніемъ о немъ, храня въ сердцъ его наставленія и увъщанія.

А каковъ былъ конецъ жизни его, сіе достойно того, чтобы и мнѣ напомянуть, и вамъ выслушать съ любовію; потому что и въ этомъ должно соревновать ему. Посъщалъ онъ по обычаю монаховъ, живущихъ на внѣшней горъ, и предувъдомленный Промысломъ о кончинъ своей, сказалъ братіи такъ: «послъднее это мое посъщеніе вамъ; и удивительно будетъ, если увидимся еще въ жизни сей. И мнъ время уже разръщиться; потому что близъ ста пяти лѣтъ имѣю себъ отъ роду.» Братія, слыша сіе, плакали, обнимали и лобызали старца. А онъ, какбы изъ чужаго города возвращаясь въ свой, бестдовалъ съ пими весело, и заповъдаль имъ трудиться нелъ-

ностно и не унывать въ подвигъ, но житъ, какбы ежедневно умирая, и, по сказанному выше, стараться охранять душу свою отъ нечистыхъ помысловъ, соревновать святымъ, не сближаться съ отщепенцами мелетіанами, зная лукавое и мерзкое ихъ произволеніе, не имъть никакого общенія съ аріанами, потому что ихъ нечестіе всякому явно. И если видите, что имъ покровительствуютъ судіи, не смущайтесь; потому что лжемудріе ихъ прекратится, оно временно и и непродолжительно. Посему, храните себя паче чистыми отъ онаго, соблюдайте преданіе отцевъ, предпочтительно же всему благочестную въру въ Господа нашего Іисуса Христа, какой научились вы изъ Писанія, и о какой часто напоминалъ я вамъ.»

Когда же братія неотступно стали просить, чтобы у нихъ остался и скончался, онъ не согласился на сіе, какъ по многимъ причинамъ, какія, даже умалчивая о нихъ, давалъ однакоже выразумъть, такъ особенно по слъдующей. Египтяне имъють обычай, хотя совершать чинъ погребенія надъ тълами скончавшихся уважаемыхъ ими людей и особенно святыхъ мучениковъ, и обвивать ихъ пеленами, но не предавать ихъ землъ, а возлагать на ложахъ и хоронить у себя въ домахъ, думая, что симъ воздаютъ чествованіе отшедшимъ. Антоній многократно просиль епископовъ, запретить сіе мірянамъ, также и самъ убъждалъ мірянъ, и дълалъ выговоры женщинамъ, говоря: « незаконно сіе и вовсе неблагочестно. Ибо тъла Патріарховъ и Пророковъ донынъ хранятся въ гробницахъ, и самое тъло Господне положено было во гробъ, и приваленный камень скрывалъ оное, пока не воскресло въ третій день.» Говоря же сіс,

показываль опъ, что пезаконно поступаетъ, кто тъла скончавшихся, даже и святыя, не предаетъ по смерти землъ. Ибо что досточестнъе и святъе Господня тъла? Посему многіе, выслушавъ это, стали потомъ тъла умершихъ предавать землъ, и научившись у Антонія, благодарили за сіе Господа.

Антоній же, зная сей обычай и опасаясь, чтобы не поступили такъ и съ его тъломъ, простившись съ монахами, пребывавшими на внъщней горъ, поспъшиль отшествіемь, и пришедши во внутреннюю гору, гдъ обыкновенно пребывалъ, чрезъ нъсколько мъсяцевъ впалъ въ болъзнь. Тогда, призвавъ бывшихъ при немъ (было же ихъ двое: они жили съ нимъ на внутренней горъ, подвизаясь уже пятнадцать лътъ и прислуживая Антонію по причинъ старости его), сказаль имъ: азъ, какъ написано, отхожду въ путь отцевъ ( Іпс. Нав. 23, 14. ). Ибо вижу, что зоветь меня Господь. А вы трезвитесь и не погубите многольтвихъ вашихъ подвиговъ, но какъ начали теперь, такъ и старайтесь соблюсти свое усердіе. Знаете злокозненность демоновъ, знаете, какъ они жестоки, но немощны въ силахъ. Поэтому, не бойтесь ихъ, но паче укръпляйтесь всегда о Христъ, и въруйте въ Него; живите, какбы ежедневно умирая; будьте внимательны къ себъ самимъ; помните наставленія, какія слышали отъ меня. Да не будеть у васъ никакого общенія съ отщепенцами и особенно съ еретиками аріанами. Ибо знаете, сколько и я взбъгаль ихъ за христоборную и иномысленную ихъ ересь. Старайтесь же паче пребывать всегда въ единеніи между собою, а преимущественно съ Господомъ, и потомъ со святыми, да прінмуть они и васъ по смерти

въ въчные кровы, какъ друзей и знаемыхъ. О семъ помышляйте, сихъ держитесь мыслей, и если имъете попеченіе о мнъ, и помните, какъ объ отцъ, то не попустите, чтобы кто-либо взяль тело мое въ Египеть и положиль у себя въ домъ; во избъжание сего удалился я въ гору и пришелъ сюда. Знаете, какъ всегда порицалъ я дълающихъ это, и убъждалъ оставить такой обычай. Предайте тело мое погребенію, и скройте подъ землею. Да соблюдено будеть вами сіе мое слово, чтобы никто не зналъ мъста погребенія тыла моего, кромы вась однихь; потому что въ воскресение мертвыхъ приму оное отъ Спасителя нетлъннымъ. Раздълите одежды мон: Епископу Аванасію отдайте одну милоть и подосланную подо мною одежду, -- она имъ мнъ дана новая, и у меня обветшала; а Епископу Сераціону отдайте другую милоть; власяницу возмите себъ. Прощайте, чада; Антоній преселяется, и не будеть его болъе съ вами!» Сказавъ это, когда облобызали его бывшіе при немъ. Антоній протянулъ ноги, и какбы видя пришедшихъ къ нему друзей и обрадованный прибытіемъ ихъ (ибо возлежалъ съ веселымъ лицемъ), скончался, н приложился къ отцамъ. Они же, какъ далъ имъ заповъдь, совершивъ чинъ погребенія, обвивъ тъло. предали оное землв и кромъ ихъ двоихъ, до нынъ никто не знаетъ, гдъ оно погребено. Каждый изъ получившихъ милоть блаженийго Антонія и изношенную имъ одежду, хранитъ, какъ нъчто великое. Ибо взирать на сіе значить какбы видъть самого Антонія, а носить это на себъ значить какбы съ радостио исполнять его наставленія.

Таковъ быль конецъ Антоніевой жизни въ тълъ,

и таково начало его подвижничества. И хотя повъствованіе сіе малозначительно въ-сравненіи съ Антоніевыми добродътелями; однакоже и изъ сего заключайте, каковъ быль Божій человъкъ Антоній. Съ юныхъ лътъ и до такого возраста соблюдавшій равное усердіе къ подвижничеству, ни по старости пе обольщавшійся дорогими сиъдями, ни по немощи тъла своего не измънявшій вида своей одежды, или даже не обмывавшій погъ водою, ни въ чемъ однакоже не потерпълъ онъ вреда. Глаза у него были здоровы и невредимы, и видълъ онъ хорошо. Не выпало у него ниодного зуба, а только ослабли они въ деснахъ отъ преклонныхъ лътъ старца. Здоровъ онъ былъ руками и ногами. Однимъ словомъ, казался бодръе и кръпче всякаго, пользующагося разнообразными ситдями, омовеніями и различными одеждами. А что всюду говорили о немъ, всъ удивлялись ему, даже небидавшіе любили его, это служитъ доказательствомъ его добродътели и боголюбивой души. Ибо не сочиненіями и виъщнею мудростію, не искусствомъ какимъ, но единымъ богочестіемъ сталъ извъстенъ Антоній. И никто не станеть отрицать, что это быль Божій дарь. Ибо какъ въ Испанію, въ Галлію, въ Римъ и въ Африку дошелъ бы слухъ о человъкъ, который скрывался и жилъ въ горъ, если бы не Богъ содълывалъ повсюду извъстными рабовъ своихъ, что и Антонію объщаль онъ еще вначалъ? Хотя сами они дълають все тайно и желають быть сокрытыми; но Господь дълаеть ихъ видимыми для всъхъ, подобно свътильникамъ, чтобы, слыша о нихъ, знали, какъ могутъ заповъди

T. XXI.

приводить къ пресавянію, и возревновали идти путемъ добродътели.

Поэтому, прочтите сіе жизнеописаніе и другимъ братіямъ; пусть узнаютъ, какова должна быть жизнь иноческая, и пусть убъдятся, что Господь и Спаситель нашъ Іисусъ Христосъ прославляетъ прославляющихъ Его, и служащихъ Ему до конца не только вводить въ небесное царствіе, но и здъсь, сколько бы ни утаевались и ни старались пребывать въ уединеніи, содълываетъ повсюду извъстными и славными, ради добродътели ихъ и ради пользы другихъ. Если же потребуетъ нужда, прочтите сіе и язычникамъ; пусть и они такимъ образомъ познаютъ, что не только Господь нашъ Іисусъ Христосъ есть Богъ и Сынъ Божій, но и искренне служащіе Ему и благочество върующіе въ Него христіане, тахъ самыхъ бъсовъ, которыхъ язычники почитаютъ богами, не только изобличаютъ, что они не Боги, но, какъ обольстителей и растлителей человъка, попирають и прогоняють о Христь Інсусь Господь нашемь. Ему слава во въки въковъ! Аминь.

## О ЯВЛЕНІИ ВО ПЛОТИ БОГА СЛОВА И ПРОТИВЪ АРІАНЪ.

Вознамърившіеся злохудожно разумъть венныя Писанія, въ подкръпленіе хулы своей, выставляють относящіяся къ человъчеству реченія о обнищаніи Сына Божія. Но въ сихъ-то уничижительныхъ реченіяхъ и дъйствіяхъ усматривается вся опредъленная точность христіанства. Поэтому, если бы могли они слушать блаженнаго Павла, который пишеть къ Кориноянамь: въсте бо благодать Господа нашего Іисуса Христа, яко насъ ради обнища, богать сый, да мы нищетою Его обогатимся (2 Кор. 8, 9.); то никакъ не осмълились бы называть Сына неподобнымъ Отпу, особливо зная, какого рода обнищаніе Его, и какова сила креста Его. Посему и въ другомъ мъстъ говоритъ тотже Павелъ: да возможете разумъти со встми святыми, что широта и долгота и глубина и высота, разумъти же преспъющую разумъ любовь Христову, да исполнитеся во всяко исполнение Божие (Ефес. 3,

18. 19.). По сей-то причинь о нишеть и страданіяхь Его съ дерзновеніемъ пишеть: мнъ же да не будеть жвалитися, токмо о кресть Господа нашего Іисуса Христа, Имже мнъ мірь распяся, и азъ міру (Гал. 6, 14.); и еще: не судихъ бо въдъти что въ васъ, точію Іисуса Христа, и Сего распята (1 Кор. 2, 2.); и: аще быша разумъли, не быша Господа славы распяли (8.). И нынъ еретики сіи, если бы разумъли божественныя Писація, то не осмълились бы хулить Творца всяческихъ, называя Его тварію или созданіемъ.

Приводять въ возраженіе: «какъ можеть Сынъ быть подобень Отцу, или быть отъ Отчей сущности, когда написано: якоже Отець имать животь въ Себъ, тако даде и Сынови животъ имъти въ Себъ (Іоан. 5, 26.). Говорять: у дающаго есть превосходство предъ пріемлющимъ; написано также: что Мл глаголеши блага? никтоже благь, токмо единь Бога (Марк. 10, 18.); и еще: Боже Мой Боже Мой, вскую Мя еси оставиль (Мато. 27, 46.)? и также: о дни же послъднемъ никтоже въсть ни Сынь, токмо Отець (Марк. 13, 32.); и еще: Егоже Отець святи и посла въ мірь (Іоан. 10, 36.); и еще: Богъ Отецъ воскресилъ Его изъ мертвыхъ (Галат. 1, 1.). Какъ же, говорятъ, Воскрешенный изъ мертвыхъ можетъ быть подобенъ Воскресившему или единосущенъ съ Нимъ.

Изъ многихъ возраженій предложили мы сіи немногія, чтобы, по разръшеніи оныхъ, безъ труда было можно разумъть и прочія. Посему обязаны, по возможности, объяснить силу оныхъ.

Если блаженный Павелъ говорить, что Отецъ

воскресилъ Сына Своего изъ мертвыхъ; то Іоаннъ повъствуеть: рече Інсусь: разорите церковь сію, и треми деньми воздвигну ю. Глаголаше же, присовокупляеть, о церкви тъла Своего (Іоан. 2, 19. 21.). Изъ сего для внимательныхъ явствуетъ, что, поелику воскрешено тъло, то у Павла сказуется, что воскрешенъ изъ мертвыхъ Сынъ, потому что относящееся къ твлу Его сказуется о лиць Его. Посему такимъ же образомъ, когда говорится, что Отецъ далъ жизнь Сыну, разумъть должно жизнь даруемую плоти. Ибо если Сынъ есть жизнь; то для чего жизни пріпмать жизнь? И если самъ Онъ даеть обътованіе, говоря: овцы Моя гласа Моего слушають, и Азь знаю ихь, и по Мнть грядуть, и Азъ животъ въчный дамъ имъ, и не погибнутъ во въки (Іоан. 10, 27.); если Онъ — Божія Премудрость; если Имъ сотворенъ всякій возрасть; то почему говорится: Іисусь же преспъваше премудростію и возрастом (Лук. 2, 52.)? Если Отеңъ сотворилъ все чрезъ собственное Слово Свое и чрезъ Сына; то явно, что чрезъ Него же совершилъ и воскресеніе плоти Его; а посему, чрезъ Него же и воскресиль Его, чрезъ Него даетъ Ему и жизнь. Воскрешается Онъ по плоти, какъ человъкъ, и пріемлеть жизнь, какъ человъкъ, образомъ обрътеся, якоже человикь (Фил. 2, 7.): но, какъ Богъ, Самъ воскрешаеть храмъ Свой, и даеть жизнь плоти Своей.

Если говоритъ также: Егоже Отецъ святи и посла въ міръ; то въ другомъ мъстъ говоритъ: за нихъ Азъ свящу Себе, да и тіи священи будутъ воистинну (Іоан. 17, 19.).

И если говорить: Боже Мой Боже Мой, вскую Мя еси оставиль; то говорить сіе оть нашего лица; потому что зракь раба пріимь, и въ подобіи человычестьмь бывь, и образомь обрьтеся якоже человькь, смириль Себе, послушливь бывь даже до смерти, смерти же крестныя, и проч. (Фил. 2, 7.); и какъ говорить Исаія: Сей гръхи наша носить, и о нась бользнуеть (Иса. 53, 4.). Поэтому, не о Себъ бользнуеть, но о нась; не самъ Онъ оставлень Богомъ, но оставлены мы, и ради нась оставленыхъ пришель Онъ въ міръ.

И когда Апостолъ говорить: тъмже и Богъ Его превознесе, и дарова Ему имя, еже паче всякаго имене (Филип. 2, 2.); говорить сіе о храмъ, то-есть о тель Его. Ибо не Вышній возносится, возносится же плоть Вышняго, и плоти Вышняго дарова имя. еже паче всякаго имене. Не Божіе Слово по благодати пріяло то, чтобы именоваться Богомъ; плоть Его вывств съ Нимъ наименована Богомъ. Не сказано: Слово стало Богомъ, но: Бого бть Слово (Іоан. 1, 1.), то-есть, всегда быль Богъ-Слово, и сей самый Богъ содълался плотію, чтобы плоть Его содълалась Богомъ-Словомъ; какъ и Оома, осязавъ плоть Его, воскликнулъ: Господь мой, и Богт мой (Іоан. 20, 26.), то и другое вильсть именуя Богомъ; подобно и Іоаннъ написалъ: еже бъ исперва, еже слышахомь, еже видъхомь очима нашима, еже уэртьхомь, и руки наша осязаша о Словеси животнъм (1 Іоан. 1, 1.). Изъ сего видно, что во плоти осязаемъ былъ Сынъ и Отчее Слово, и что то и другое въ божественномъ Писаніи наименовано осязаемымъ Словомъ жизни.

И когда говорить: не у бо бъ Духа Святый, яко Іисусь не у бъ прославлень (Іоан. 7, 39.), о плоти Его сказуеть, яко не у бъ прославлена. Ибо прославляется не Господь славы, но плоть Господа славы; она пріемлеть славу, съ Нимъ вмъсть восходя на небо. Посему-то и Духъ сыноположенія не былъ еще въ человъкахъ, потому что воспріятый отъ насъ начатокъ не возшель еще на небо. Посему, какъ-скоро Писаніе говорить, что Сынъ пріялъ, что Сынъ прославленъ, говорить сіе о Немъ по человъчеству, а не по Божеству.

И когда Сынъ говорить: пославшій Меня Отець Мой болій Мене есть (Іоан. 14, 28.), Отца называєть большимь Себя, потому что содълался человъкомъ; а какъ Отчее Слово, равенъ Онъ Отцу. Ибо говорить: Азъ и Отець едино есма (Іоан. 10, 30.); и: видъвый Мене, видъ Отца (Іоан. 14, 9.). И не хищеніемъ пріобрътаєть, чтобы Ему быть равнымъ съ Отцемъ, но равенъ по естеству и единосущенъ Отцу, потому что рожденъ отъ Отчей сущености.

И когда Апостоль говорить, что во Христь живеть всяко исполнение Божества тълесиъ (Колос. 2, 9.); должно понимать, что всяко исполнение Божества живеть во плоти Его. И сказавъ: Иже Своего Сына не поидадъ, но за насъ всъхъ предаль есть Его (Римл. 8, 32.), въ другомъ мъстъ говорить: якоже и Христосъ возлюби Церковь, и Себе предаде за ню (Ефес. 5, 25.).

Не Себя пришелъ спасти безсмертный Богъ, но умерщвленныхъ; не за Себя пострадалъ, но за насъ; и посему-то воспріялъ на Себя наше уничижене и

нашу нищету, чтобы даровать намъ богатство Свое. Ибо страданіе Его есть наше избавленіе от страданія; смерть Его — наше безсмертіе; слезы Его наша радость; погребеніе Его — наше воскресеніе; крещеніе Его — наше освященіе. Ибо говорить : за нихъ Азъ свящу Себе, да и тіи будуть священи воистинну (Іоан. 17, 19.). Язва Его-наше изцъленіе; ибо навою Его мы изцъльхома (Иса. 53, 5.). Наказаніе Его — нашъ миръ; ибо наказаніе мира нашего на Нема, т. е. для нашего мира Онъ наказуется. Безславіе Его-наша слава; посему, ради насъ просить Онъ славы, говоря: прослави Мя Ты, Отче, у Тебе самого славою, юже имъхъ у Тебе прежде мірт не бысть (Іоан. 17, 5.); ибо въ Немъ прославляемся мы. Сошествіе Его — наше восшествіе, по написанному: и съ Нимъ воскреси, и спосади на небесныхь во Христъ Іисусъ; и: да явить въ въщьхь грядущих презъльное богатство благодати Своея благостынею на нась о Христъ Іисусъ (E o e c. 2, 6.).

И когда говорить на кресть: Отче, вт руць Твои предаю духт Мой (Лук. 23, 46.), въ Себъ предаеть Отпу всъхъ человъковъ, въ Немъ оживотворяемыхъ; потому что они суть члены Его; и сін многіе члены суть единое тъло, то-есть Церковь, какъ блаженный Павелъ пишетъ къ Галатамъ: вси бо вы едино есте о Христь Іисусть (Гал. 3, 28.). Посему, въ Себъ предаетъ всъхъ.

Такъ и когда говоритъ: Господь созда Мя начало путей Своихъ (Притч. 8, 22.), говоритъ сіе о Церкви, въ Немъ созилаемой; потому что Творецъ всяческихъ не есть тварь и произведеніс, но въ Творць обновляется тварь, по сказанному Павломъ: Того есмы твореніе, создани во Христь Іисусть на дъла благая (Ефес. 2, 10.); и какъ еще говоритъ: да скажется нынъ началом и властем на небесных Церковію многоразличная премудрость Божія, по предложенію выкъ, еже сотвори о Христы Іисусъ Господъ нашемъ, о Немъ же имамы дерзновеніе и приведеніе въ надъяніи върою Его (Ефес. 3, 10. 11.); и еще: яко избра наст вт Немт прежде сложенія міра быти намь святымь и непорочнымь предъ Нимъ въ любви, прежде нарекъ насъ во усыновленіе Іисусъ Христомъ въ Него (Еф. 1, 4. 5.); и также говорить о двухъ народахъ: да оба созиждеть Собою во единаго новаго человтка, творя мирь: и примирить обоихь во единомь тълъ Богови крестомь, убивь вражду на немь (Ефес. 2, 15.).

И если говорить: что Мя глаголеши блага? никто же благь, токмо единь Богь (Марк. 10, 18.); то говорить сіе Богь, по плоти Своей и Себя сопричисляя къ человъкамъ, и сообразуясь съ поняті- емъ пришедшаго къ Нему; потому что юноша почиталъ Его простымъ человъкомъ, а не Богомъ. И отвътъ имъетъ слъдующій смыслъ: «если почитаешь Меня человъкомъ, а не Богомъ; то не называй Меня благимъ: ибо никто же благь, потому что благость свойственна не человъческому естеству, но Богу.» Потомъ присовокупляеть: заповъди въси? Когда же на вопросъ юноши: какіл? Господь сказаль: не прелюбы сотвориши, не убій и проч. и юноща отвътствоваль, говоря: сія вся сохраних дтв юности моея: что есмь еще не докончаль? тогда говорить ему: аще хощеши совершень быти, иди, продаждь

импъніе твое, елика имаши, и даждь нищимъ, и импъти имаши сокровище на небеси: и вземъ крестъ твой, гряди въ слъдъ Мене (Мв. 19, 16—21. Марк. 10, 17—21. Лук. 18, 18—22.). А ситъ Господъ по-казалъ, что и Ему свойственна благость. Ибо кто идетъ въ слъдъ не благаго, тотъ можетъ ли наслъдовать въчную жизнь?

И когда говорить о послъднемъ днъ: никто же въсть, ни Сынъ, токмо Отецъ, говорить по человъчеству. Ибо если знаетъ Отца; то какъ не знать Ему послъдняго дня? Никто же знаетъ Отца, говорить Онъ, токмо Сынъ, и ему же аще волитъ Сынъ открыти (Мате. 11, 27.). И если Духъ Святый знаетъ все Божіе; то какъ Сыну не знать дня, который Имъ сотворенъ? И если Имъ сотворены въки и времена; то очевидно, что и послъдній день включается въ сихъ въкахъ и временахъ, и Ему невозможно не знать сего дня.

Посему, всъ уничижительныя реченія, употребленныя Господомъ, относятся къ Его обнищанію, чтобы мы въ Немъ обогатились, а не хулили по онымъ Сына Божія. И Сынъ Божій для того содълался сыномъ человъческимъ, чтобы сыны человъческіе то-есть сыны Адамовы содълались сынами Божіими. Ибо Слово неизглаголанно, неизълснимо, непостижимо, въчно рожденное свыше отъ Отпа, раждается долу во времени отъ Дъвы Богородицы Марін, чтобы рожденные первоначально долу родились вторично свыше, то-есть отъ Бога. Посему, Сынъ единую Матерь имъетъ на землъ, а мы имъемъ единаго Отпа на небъ. Посему-то именуетъ Себя сыномъ человъческимъ, чтобы человъки именовали Бога Отцемъ на небесахъ. Сказано: Отче

нашь, Иже еси на небестьх (Мат. 6, 9.). Какъ мы, рабы Божін, содълались сынами Божінми: такъ Владыка рабовъ содълался смертнымъ сыномъ собственнаго своего раба, то-есть Адама, чтобы сыны Адамовы, будучи смертными, содълались сынами Божіими, по сказанному: даде имъ область чадомъ Божінмь быти (Іоан. 1, 12.) Посему, Сынъ Божій вкущаетъ смерть ради плотскаго отца своего, да сыны человъческіе пріобщатся жизни Божіей ради Бога Отца своего по духу. Онъ Сынъ Божій по естеству, а мы сыны по благодати. И еще: Онъ и по домостроительству ради насъ содълался сыномъ Адамовымъ, а мы сыны Адамовы по естеству. Посему говорить: восхожду ко Отцу Моему и Отцу вашему, и Богу Моему и Богу вашему (Іоан. 20, 17.); потому что Богъ, какъ сказалъ я выше, есть Отецъ Его по естеству, а нашъ Отецъ по благодати; и Богомъ Ему содълался по домостроительству, поколику самъ Онъ содълался человъкомъ, а намъ Онъ Владыка и Богъ по естеству. И потому, Слово-Отчій Сынъ, соединившись съ плотію, плоть бысть и совершенный человъкъ, да человъки, соединившись съ Духомъ, содълаются единый Духъ. Итакъ, Онъ есть плотоносный Богъ, а мы-духоносные человъки. Ибо отъ сущности человъческой, то-есть отъ съмени Адамова, пріявъ начатокъ, то-есть зракъ раба, и въ подобіи человъчестъм выв (Фил. 2, 7.), дароваль намъ отъ Отчей сущности начатокъ Святаго Духа, да содълаемся всъ мы сынами Божівми въ подобіи Сына Божія. Онъ, истинный и по естеству Сынъ Божій, носить въ Себъ всъхъ насъ, да всъ мы носимъ въ себъ единаго Бога.

Digitized by Google

Нечестиво также утверждать, что Духъ Божій созданъ или сотворенъ, когда всё Писаніе Ветхаго и Новаго Завъта присоединяетъ Его къ Отцу и Сыну и съ Ними прославляетъ; потому что Духъ тогоже Божества, тойже власти и сущности, какъ говорить самъ Господь: въруяй въ Мя, ръки отъ чрева его истекуть воды живы. Сіе же рече о Дусть, Егоже хотяху пріимати върующій въ Него (Іоан. 7, 38. 39.); какъ и у Іоиля говорить отъ лица Отчаго: излію оть Духа Моего на всяку плоть, и прорекуть сынове ваши и дщери ваши (Іонл. 2, 28.). И посему, дунувъ въ лице Апостоламъ, говорить: пріимите Духь Свять (Іоан. 20, 22.), да знаемъ, что отъ полноты Божества дается Духъ ученикамъ; ибо сказано: во Христъ, то-есть во плоти Его, живетъ всяко исполненіе Божества тълеснъ (Кол. 2, 9.); какъ и Іоаннъ Креститель говоритъ: от исполненія Его мы вси пріяхом (Іоан. 1, 16.). Въ телесномъ видъ, то-есть какъ голубь, явился Духъ Святый, сходящій и пребывающій на Немъ. Въ насъ живеть начатокъ и залогъ Божества; а во Христв -- всяко исполнение Божества. И никто да не подумаетъ, что Христосъ пріяль, не имъвъ Его прежде. Ибо Онъ послалъ Духа свыше, какъ Богъ, и Онъ же пріяль Его долу, какъ человъкъ. Посему, отъ Него же нисходить на Него Духъ, отъ Божества Его на человъчество Его. И Исаія оть лица Отчаго вопість, говоря: сице глаголеть Господь Богь твой, сотворивый тя, и создавый тя изъ утробы: не бойся, рабе Мой Іакове, и возлюбленный Израилю, егоже избрахь. Яко Азь дамь воду въ жажду ходящим вы безводный, наложу Духь Мой на съмя

твое, и благословенія Моя на чада твоя (Иса. 44, 2. 3.). Въ Евангеліи же Сынъ объщаеть дать воду ходящимь вы жаждь, говоря Самарянкь о Святомъ Духъ: аще бы въдала еси дарт Божій, и кто есть Глаголяй ти, даждь ми пити: ты бы просила ү Него, и даль бы ти воду живу (Гоан. 4, 10.); и вскоръ потомъ говорить ей: всякь піяй от воды сея, вжаждется паки: а иже піеть оть воды, юже Азъ дамь ему, не вжаждется во въки: но вода. юже Азг дамг ему, будеть вт немь источникь воды текущія въ животь вычный (13. 14.). Посему и Давидъ воспъваетъ Богу: яко у Тебе источникъ живота, во свътъ Твоемъ узримъ свътъ (Псал. 35, 10.); ибо зналъ онъ сущаго у Бога Отца Сына источникъ Святаго Духа. И чрезъ Іеремію Сынъ говорить: два зла сотвориша людіе Мои: Мене оставиша, источника воды живы, и ископаша себъ кладенцы сокрушенныя, иже не возмогуть воды содержати (lep. 2, 13.). И когда Серафимы славословять Бога, трекратно взывая: Свять, Свять, Свять Господь Саваоов (Иса. 6, 3.); тогда славословять они Отца и Сына и Святаго Духа. Посему и крещаемся, какъ во имя Отца и Сына, такъ и во имя Святаго Духа; и содълываемся сынами Бога, а не Боговъ; потому что Отецъ, Сынъ и Святый Духъ -Господь Саваооъ; -едино Божество и единъ Богъ въ трехъ упоспастяхъ. А посему, что у Исаіи сказалъ Отецъ, то, по словамъ Іоанна, сказалъ Сынъ. а, по словамъ Павла въ Дъяніяхъ, сказалъ Духъ Святый. Ибо Исаія говорить такъ: видльжь Господа Саваоба съдяща на престолъ высоцъ и превознесеннъ, и исполнь домь славы Его. И Серафимы стояху

Digitized by Google

окресть Его, шесть криль единому и шесть криль другому: и детьма убо покрываху лица своя, двъма же покрываху ноги своя, и двъма летаху. И взываху другь ко другу и глаголаху: свять, свять, свять Господь Саваоов: исполнь небо и вся земля славы Его (Иса. 6, 1-3.); и вскоръ потомъ онъ же говорить: слышах глась Господа глаголюща: кого послю, и кто пойдеть кь людемь симь? И рекохъ: се азв есмь, посли мя. И рече мнъ: иди къ людемь симь, и рцы имь: слухомь услышите, и не уразумњете: и видяще узрите, и не увидите: одебелть бо сердце людей сихь, и ушима своима тяжко слышаша, и очи свои смъжиша, да не когда уэрять очима, и ушима услышать, и сердцемь уразумьють и обратятся, и исцълю я (8-10). Евангелисть же Іоаннъ говорить: сего ради не можаху впровати іуден во Інсуса, яко рече Исаія, ослъпи очи ихъ, и окамениль есть сердца ихъ: да не когда узрять очима, и уразумьють сердцемь, и обратятся, и исцълю ихъ. Сія же рече Исаія, егда видъ славу Его (Іоан. 12, 39-41.), то-есть славу Сына; а посему и Сынъ есть Господь Саваооъ. Ибо Господь Саваооъ толкуется: Господь силъ, а Господь силь, Той есть царь славы, какъ сказалъ Давидъ (Псал. 23, 10.); Господь же славы, по словамъ Павла, есть распятый Христосъ (1 Кор. 2, 8.). И поелику сказалъ Давидъ: Господъ пасетъ мя, и ничто же мя лишить (Псал. 22, 1.); и въ другомъ мъсть: Пасый Израиля вонми, Наставляяй яко овча Іосифа: Стодяй на Херувимъхъ явися (Пс. 79, 2.); въ Евангеліяхъ же говорить Сынъ: Азъ есмь пастырь добрый (Іоан. 10, 14.); то следуеть, что Онъ есть стодяй на Херувимъхъ, пасый Израиля. А Павелъ въ Дъяніяхъ говорить, что Духъ Святый глагола Исаіемъ (Дъян. 28, 25.) то самое, о чемъ сказалъ Исаія: яко Господь Саваооъ глагола мнъ. Такъ Отецъ и Сынъ и Духъ Святый есть Господь Саваооъ.

И когда Писаніе говорить объ Отцъ, что Онъ сотворилъ всяческая, видимая и невидимая (Кол. 1, 10.): тогда въ другомъ мъстъ то же Писаніе учитъ насъ, что всё сотворено чрезъ Сына. И не иное сотворилъ отдъльно Отецъ, а иное Сынъ; но что творитъ Отецъ, то творитъ Онъ собственного Своею силою, которая есть Сынъ, ибо вся Тъмз быша (Іоан. 1, 3.). Такъ, когда говоритъ Сынъ: разорите церковь сію, и треми деньми воздвигну ю (Іоан. 2, 19.), говорить же это, какъ замъчено, о тълъ Своемъ; тогда другое Писаніе говорить, что Отець воскресилъ Сына Своего изъ мертвыхъ (Гал. 1, 1.); — и говорить справедливо, потому что Словомъ Своимъ и Сыномъ воскресилъ Онъ плоть Сына Своего. Не говоримъ, что тъло есть Сынъ Божій по естеству; говоримъ же, что оно есть тъло Сына Божія.-Поэтому, когда воскрешено тьло, представляется воскрешеннымъ изъ мертвыхъ Сынъ. Поэтому, относительно къ плоти говоримъ, что Сынъ умеръ, и погребенъ, и воскрещенъ изъ мертвыхъ; по духу же Онъ быль вездъ, и на небъ и на землъ. Итакъ, поелику первоначально богать сый, то-есть Богъ, въ послъдствіи содълался обнищавшимъ, то-есть человъкомъ, и уподобился намъ во всемъ, кромъ гръха; то, какъ человъкъ пріемлеть жизнь Тоть, Кто въ Себъ имъетъ жизнь; потому что Самъ есть жизнь;-

пріємлеть же ради вась; какъ человъкь преспъваєть премудростію и возрастомъ Тоть, Кто есть въчная Сила Божія и премудрость; какъ человъкъ освящается Тоть, Кто свять и не имъеть нужды въ освященіи; ибо говорить: за нихъ Азъ свящу Себе, да и тіи священи будуть воистинну (Іоан. 17, 19.); и какъ человъкъ возносится, пріявъ имя, еже паче всякаго имене, —имя, которое всегда имъетъ Онъ по естеству; ибо сказано: Богъ бъ Елово.

Посему, о чемъ говоритъ Писаніе, что Сынъ прі-ялъ, говорить сіе ради тъла Его; а тъло сіе есть начатокъ Церкви; нбо сказано: начатокъ Христосъ (1 Кор. 15, 23.). Поелику же Начатокъ прівлъ имя, еже паче всякаго имене; то силою Его совоскрешено и спосаждено и смъшеніе (1 Кор. 5, 7.), по сказанному: съ Нимъ воскреси и спосади (Еф. 2, 6.). Посему-то и люди пріяли благодать именоваться богами и сынами Божінми. Итакъ, Господь сперва воскресиль изъ мертвыхъ и вознесъ въ Себъ тъло Свое, а потомъ воскрешаетъ и члены тъла Своего, да имъ, какъ Богъ, даруетъ все, что Самъ пріяль, какъ человъкъ. Посему, Самъ Себъ даруетъ жизнь, Самъ Себя святитъ, и Самъ Себя возносить. Когда же говорится, что Отецъ освятиль Его, и воскресиль Его, и дароваль Ему имя, еже паче всякаго имене, и далъ Ему жизнь; явно, что чрезъ Него творитъ все Отецъ: чрезъ Него воскрещаеть Его, чрезъ Него святить Его, чрезъ Него возносить Его, чрезъ Него даетъ Ему жизнь. И когда духъ Свой предаеть въ руки Отца, предаеть Себя Богу, какъ человъкъ, да предастъ Богу всъхъ человъковъ; потому что Онъ есть рука и руць Отца. И когда говорить: прежде встых холмов раждает Мя (Притч.

8, 25.), говоритъ сіе отъ лица Церкви, которая первоначально создана, а потомъ раждается отъ Бога. Почему, въ притчъ сперва сказано: Господъ созда Мя (22), а въ послъдствіи: родилъ (25).

Если Писаніе говорить объ Отцв: не Богь ли единь созда нась (Малах. 2, 10.); то подобно сему говорить и о Сынв, яко Тъмь создана быша вслиеская (Кол. 1, 16.). А тоже говорится и о Святомъ Духв. Отымеши, сказано, духь ихь, и исчезнуть, и вы персть свою возвратятся: послеши Духа Твоего, и созиждутся, и обновиши лице земли (Псал. 703, 29. 30.).

И если Сынъ объ Отцъ говоритъ Петру: блаженъ еси, яко плоть и кровь не яви тебъ, но Отецъ Мой, Иже на небесъхъ (Мо. 16, 17.): то и о Себъ говоритъ тоже самое: никтоже знаетъ Отца, токмо Сынъ, и емуже аще волитъ Сынъ открыти (Мато. 10, 22.). А Павелъ подобно сему говоритъ и о Святомъ Духъ: намъ же Богъ открытъ есть Духомъ Своимъ: Духъ бо вся испытуетъ, и глубины Божія. Кто бо въсть отъ человъкъ, яже въ человъцъ, точію духъ человъка живущій въ немъ? Такожде и Божія никтоже въсть, точію Духъ Божій (1 Кор. 2, 10.). Посему, какъ духъ въ человъкъ неотдълимъ отъ его человъчества и сущности, такъ и Духъ въ Богъ нечуждъ Его Божества и сущности.

И если Господь говорить у Исаіи: сыны родихь и возвысихь, тіи же отвергошася Мене (гл. 1, 2.); то въ Евангелін говорить Онъ: рожденное от плоти плоть есть: и рожденное от Духа духь есть (Іоан. 3, 6.); и еще: духь, идъже хощеть, дышеть, и глась его слышиши, но не въси, откуда прихо-

T. XXI. 20

дить, и камо идеть: тако есть всякь человько рожденный оть Духа (8); а въ вачалъ Евангелія Іоаннъ говорить: елицы же пріяша Его, даде имь область чадомь Божіимь быти, върующимь во имя Его: иже не оть крове, ни оть похоти мужескія, ни оть похоти плотскія, но оть Бога родишася (1, 12.). Поэтому всь, рожденные отъ Духа Святаго, рождены отъ Бога; и всь, крестившіеся во Христа, крестились во Отца и Святаго Духа.

И еще, когда Петръ говорить Ананіи: почто исполни сатана сердце твое солгати Духу Святому, и утаити от цъны села? Не человъкомъ солгаль еси, но Богу (Дъян. 5, 3.); явствуетъ изъ сего, что солгавшій Духу Святому, солгаль Богу, живущему въ человъкахъ чрезъ Духа Своего. Ибо гдъ Духъ Божій, тамъ Богъ. Сказано: о семъ разумпьемъ, яко Богъ въ насъ пребываетъ, яко от Духа Своего даль есть намъ (1 Іоан. 4, 13.).

И если Писаніе говорить, что Духъ Святый гла-голаль въ Пророкахъ: то въ другомъ мъстъ сказуетъ блаженный Павелъ, что въ Пророкахъ глаголалъ Отецъ: многочастнъ и многообразнъ древле Богъ глаголавый Отцемъ во пророцьхъ, въ послъдокъ дній сихъ глагола намъ въ Сынъ (Евр. 1, 1.); а въ другомъ мъстъ сказуетъ, что глаголетъ и Сынъ, говоря: понеже искушенія ищете глаголющаго во мнъ Христа (2 Кор. 13, 3.). Сынъ же наименовалъ Духа глаголющи, не пецытеся, како или что возглаголете: не вы бо будете глаголющіи, но Духъ Отца вашего глаголяй въ васъ (Мө. 10, 19. 20.).

И Апостолъ иногда говоритъ, что тъла върующихъ суть храмъ Святаго Духа; а пногда, что члены ихъ суть члены Христовы; иногда же, что они суть храмъ Отца: вы есте церкви Бога жива, якоже рече Богъ: яко вселюся въ нихъ, и похожду, и буду имъ Богъ, и тіи будуть мнь людіе (2 Кор. 6, 16.); н: аще кто Божій храм'я растлить, растлить сего Богь (1 Кор. 3, 17.); и еще: не въсте ли, яко храмъ Божій есте и Духь Божій Святый живеть въ вась (16)? Ибо кто храмъ Духа, тотъ храмъ Сына и Отца; гдъ обитаетъ Духъ Божій, тамъ обитаетъ Богъ. И: якоже Отецъ воскрешаеть мертвыя и живить: тако и Сынь, ихже хощеть живить (Іоан. 5, 21.); а подобно сему говорить и о Духъ: Духъ есіпь, Иже оживляеть, плоть не пользуеть ничтоже (Гоан. 6, 63.); и Павель пишеть къ Кориноянамъ: Духъ животворить (2 Кор. 3, 6.).

Видишь, что дъла Отчін Писаніе именуеть дълами Сына и Святаго Духа, какъ и Апостоль научиль, говоря: раздъльнія же дарованій суть, а тойжде Духъ: и раздъльнія дъйствь суть, а тойжде Господь: и раздъленія дъйствь суть, а тойжде есть Богъ, дъйствуяй вся во всъхъ (1 Кор. 12, 2.). Такъ, сказавъ, что Отецъ есть дъйствуяй вся во всъхъ, нъсколько ниже именуетъ Духа Святаго дъйствующимъ вся во всъхъ, говоря: вся же сія дъйствуетъ единъ и тойжде Духъ, раздълял властію коемуждо якоже хощетъ (11).

И если блаженный Павель о Святомь Духь учить, что Духь Святый есть залогь насльдія; то Давидь насльдіемь именуеть Господа. Ибо говорить: Γосподь часть достоянія (της κληφονομίας) моего и ча-20\*

ши моея (Псал. 15, 5.); и въ другомъ мъстъ: воззвахь къ Тебъ, Господи, ръхь: Ты еси упование мое, часть моя еси на земли живых (Псал. 141, 6.); и Іеремія говорить: Создавый вся, Той есть достояніе Іакову, Господь имя Ему (Іер. 10, 16.). Когда же Пророки Господа именують наслъдіемъ святыхъ: тогда Павелъ именуетъ наслъдіемъ Духа Святаго и говорить: въ немже и втъровавше знаменастеся Духомь обътованія святымь: Иже есть обрученіе наслъдія нашего (Еф. 1, 13. 14.); какъ в лице у Моисея, когда пріяль онъ законъ отъ Бога, было ознаменовано Святымъ Духомъ, и никто изъ сыновъ Израилевыхъ не могъ взирать на него: потому что на немъ знаменася свът лица Господня (Псал. 4, 7.), по написанному въ Евангеліи: тогда праведницы просвътятся яко солнце въ царствіи Отца их (Мө. 13, 43.). Ибо свътъ есть Богъ, а подобно свътъ есть и Сынъ; потому что и Онъ той-же сущности истиннаго свъта, какъ говоритъ Исаія: и будеть свъть Израилевь во огнь, и освятить его огнемь горящимь (Иса. 10, 17.); въ Евангеліи же Іоаннъ Креститель говорить о Господъ: Той вы крестить Духомь Святымь и огнемь (Мв. 3, 11.). Въ другомъ мъстъ Писаніе называеть Господа освящающимъ: Азъ Господь освящаяй ихъ (Лев. 22, 16:). И если Бога именуетъ огнемъ: Бога наша огнь поядаяй есть (Евр. 12, 29.); то подобно сему и о Дужъ Святомъ говоритъ: явишася Апостоламъ раздълени языцы яко огненни, стоде же на единомъ коемждо ихъ, и исполнишася вси Духа Свята, и начаша глаголати иными языки, якоже Духъ даяше имъ провъщавати (Дъян. 2, 3. 4.). И всъ тъ, которые носять въ себь Духа Божія, свътоносны; а свътоносные облечены во Христа; и облекшіеся во Христа облекаются въ Отца, подобаеть бо тлънному сему облещися въ нетлъніе, и мертвенному облещися въ безсмертіе (1 Кор. 15, 53.); носящіе же въ себь Духа Божія носять въ себь нетльніе; Богъ же есть нетльніе.

И Давидъ, говоря: мнози глаголють: кто леить нами благая (Пс. 4, 7.)?—говорить сіе о Святомъ Духъ. И въ другомъ мъсть сказалъ онъ: Тосподь не лишить благихь ходящихь незлобіемь (Пс. 83, 12.). И Матоей такъ говорить объ Отцъ: аще убо вы лукави суще, умпьете даянія блага даяти чадомь вашимь, кольми паче Отець вашь небесный дасть блага просящим у Него (Мато. 7, 11.)? А Лука, повъствуя о томъ-же самомъ, толкуетъ, что значатъ блага, говоря: аще убо вы эли суще умъете даянія блага даяти чадомь вашимь, кольми паче Отець, Иже съ небесе, дастъ Духа Святаго просящимъ у Него (Лук. 11, 13.)? Если бы Духъ Святый не былъ отъ сущности единаго Благаго; то не былъ бы п наименованъ благомъ, когда Господь, поколику со- дълался человъкомъ, не позволяетъ называть Себя
 благимъ, говоря: что Мя глаголеши блага? никтоже благь, токмо единь Богь (Марк. 10, 18.). Духа же Святаго Писаніе не отрекается называть благимъ, согласно съ Давидомъ, который говорить: Духь Твой благій наставить мя на землю праву (Пс. 142, 10.).

И еще, если Господь говорить о Себъ: Азъ есмь хльбъ животный, иже сшедый съ небесе (Іоан. 6, 51.) то въ другомъ мъстъ Святаго Духа именуетъ хльбомъ небеснымъ, говоря: хлюбъ нашъ насущный

даждь намь днесь (Мато. 6, 11.). Ибо Онъ научиль насъ въ молитвъ просить въ нынъшнемъ въкъ хлъба насущнаго, то-есть будущаго, начатокъ котораго пмъемъ въ настоящей жизни, причащаясь плоти Господней, какъ самъ Онъ сказалъ: хлъбъ, егоже Азъ дамъ, плоть Моя есть, юже Азъ дамъ за животъ ліра (Іоан. 6, 51.). Ибо плоть Господня есть Духъ животворящій; потому что зачата отъ животворящаго Духа; а рожденное отъ Духа духъ есть (Іоан. 3, 6.).

И если Іеремія говорить о Богь, что Онь вель израиля въ пустынь: и не рекоша, гдть есть Господь, изведый пась изъ земли Египетскія, преведый нась по пустыни (Іер. 2, 6.); то Исаія о Духь Святомъ сказаль, что Онь водиль израиля въ пустынь. Ибо, слышимь, говорить онь: проведе ихъ сквозть бездну, якоже коня сквозть пустыню, и не утрудишася, и яко скоты по полю, и сниде Духъ отъ Господа, и настави ихъ (Иса. 63, 13.). Апостоль же пишеть къ Кориноянамь, что путеводителемь быль Христось: піяху бо отъ духовнаго послъдующаго камене, камень же бть Христосъ (1 Кор. 10, 4.).

И если Павелъ говоритъ, что призванъ онъ Богомъ, а именно: Богъ избравый мя отъ ирева матере моел, и призвавый благодатію Своею, явити
Сына Своего во мнъ: да благовъствую Его во языцъхъ (Гал. 1, 15. 16.); то Римлянъ именуетъ призванными Христомъ, пиша къ нимъ: въ нихъже есте
и вы, звани Іисусу Христу (Рим. 1, 6.). А о Павлъ
и Варнавъ рече Духъ Святый (Дъян. 13, 2.), что
Имъ призваны благовъствовать Христа у язычниковъ;
и, всего удивительнъе, что Духъ Святый оказывается

пославшимъ Павла и Варнаву проповъдывать Христа язычникамъ, когда Інсусъ рече Павлу въ Церкви: иди, яко Азъ во языки далече послю тя (Дъян. 22, 21.); и Павелъ пишетъ Галатамъ: Павелъ Апостолъ, ни отъ человъкъ, ни человъкомъ, но Іисусъ Христомъ и Богомъ Отцемъ воскресившимъ Его изъ мертвыхъ (Гал. 1, 1.); и нъсколько ниже: сказую же вамъ, братіе, благовъствованіе сіе, яко нъсть по человъку: ни бо азъ отъ человъка пріяхъ е, иижв научихся, но явленіемъ Іисусъ Христовымъ (11).

И Пророки иногда говорять отъ лица Отца, какъ напримъръ въ Исалмахъ говоритъ Богъ: единою кляхся о святьми Моеми, аще Давиду солжу: Стмя его во віькъ пребудеть, и престоль его яко солице предо Мною (Псал. 88, 36 37.); и еще: от плода чрева твоего посажду на престолъ твоемъ (Псал. 131, 11.), какъ и Петръ сказалъ: Давидъ Пророкъ убо сый, и въдый, яко клятвою клятся ему Богъ отъ плода чреслъ его по плоти посадити Христа на престоль его (Дъян. 2, 30.); а иногда отъ лица Сына, какъ напримъръ говоритъ Исаіл: тако глаголеть Господь: вась ради присно имя Мое хулится во языцъхъ: сего ради познають людіе Мои имя Мое въ той день, яко Азъ есмь Самъ глаголяй, ту есмь (Иса. 52, 5. 6.); иногда же отъ лица Святаго Духа, какъ напримъръ говорить Пророкъ Агавъ: тако глаголеть Духь Святый: мужа, егоже есть поясь сей (Дъян. 21, 11.); и еще Павель пишеть къ Тимовею: Духъ явственнъ глаголеть, яко въ посльдняя времена отступять ньщым от выры (1 Тим. 4, 1.); и также: рече Духъ къ Филиппу: приступи и прилъпися къ колесницъ сей Мурина Евнуха (Дъян. 8, 29.). И Пророкъ Іезеківль, жалуясь на ветхій народь, сказаль: и опечалили Мя во встьх сихъ, глаголетъ Господь (Іезек. 16, 43.); а Павелъ къ народу новому пишетъ: и не оскорбляйте Духа Святаго Божія, Имже знаменастеся въ день избавленія (Еф. 4, 30.). Давидъ говоритъ объ іудеяхъ: и преогорчиша Бога въ пустыни (Псал. 77, 40.); а Исаія о нихъ же сказалъ: тіи же не покоришася, и разгитваща Духа Святаго, и обратися имъ на вражду (Иса. 63, 10.); и Стефанъ говоритъ въ Дъяніяхъ: жестоковыйніи и необртзанніи сердцы и ушесы, вы присно Духу Святому противитеся, якоже отцы ваши (Дъян. 7, 51.).

И Павелъ иногда говорить объ Отцъ: Богъ оправдаяй, кто осуждаяй (Рим. 8, 33.); а подобно тоже самое сказуеть о Сынъ и о Святомъ Духъ: но омыстеся, но освятистеся, но оправдистеся именемъ Господа нашего Гисуса Христа и Духомъ Бога нашего (1 Кор. 6, 11.).

Господь о Себъ говорить сатань: не искусиши Господа Бога твоего (Мато. 4, 7.); а Петръ сказаль Сапфиръ: что яко согласистеся искусити Духа Господня (Дъян. 5, 9.)?

Богъ всё содержить и наполняеть, какъ говорить и чрезъ Исано: небо и землю Я наполняю, глаголеть Господь; а Павель подобно сему пишеть и о Сынъ: сшедый, Той есть и восшедый превыше встах небесь, да исполнить всяческая (Еф. 4, 10.). Давидъ тоже говорить и о Святомъ Духъ: камо пойду отъ Духа Твоего, и отъ лица Твоего камо бъжу (Пс. 138, 7.)? Сказавъ же, камо пойду отъ Духа Твоего, показалъ онъ намъ, что Святый Духъ наполняетъ все.

И от лица Твоего камо бъжу? Аще взыду на небо, Ты тамо еси: аще сниду во адъ, тамо еси. Но кто сходилъ во адъ кромъ Сына, воставшаго изъмертвыхъ?

И если Стефанъ говорить въ Дъяніяхъ: Бога славы явися отиу нашему Аврааму (Дъян. 7, 2.); то Павель тоже говорить и о Сынь: аще бо быша разумъли, не быша Господа славы распяли (1 Кор 2, 8.); а подобно сему говорить и Давидъ: Господь силь Той есть Царь славы ( Псал. 23, 10.). Ибо единая есть слава Отца и Сына и Святаго Духа: славы Моея, сказано въ Писаніи, иному не дамь (Иса. 48, 11.). И Сынъ-не вторый Богъ, но Слово единаго и единственнаго Бога, богоглаголемое во Отцъ, какъ и Отепъ богоглаголется въ Сынъ. Такъ говорить Исаія, со Отцемъ именуя Богомъ и Сына: и поклонятся Тебь, и въ Тебь помолятся: яко въ Тебъ Богъ есть, и нъсть Бога развъ Тебе. Ты бо еси Богь, и не въдъхомь, Богь Израилевь Спась. Постыдятся и посрамятся вси противящійся Ему (Иса. 45, 14. 16.). Противятся же Ему неисповъдующіе, что Онъ и Духъ Его одной и той-же сущности со Отцемъ, и что нътъ Бога кромъ Его, а также стыдящіеся Его страданій и обнищанія. Ибо никто не можетъ знать Бога, если Распятаго и Воскресшаго изъ мертвыхъ съ Апостоломъ Оомою не исповъдуетъ Господомъ и Богомъ (Іоан. 20, 28.). Онъ говорить Апостоламъ Своимъ; аще Мя бысте знали, и Отца Моего знали бысте убо: и отселъ познасте Его и видъсте Его. Глагола Ему Филиппъ: Господи, покажи намь Отца, и довлъеть намь. Глагола ему Іисусь, толико время сь вами есмь,

и не позналь еси Мене, Филиппе? Видъвый Мене. видъ Отца Моего: и како ты глаголеши, покажи намь Отца? Не въруеши ли, яко Азь во Отцъ, и Отець во Мнъ есть? Глаголы, яже Азъ глаголю вамь, о Себть не глаголю: Отець же Мой во Мнть пребываяй, Той творить дъла. Въруйте Мнгь, яко Азь во Отцъ Моемъ, и Отець во Мнъ есть: аще ли же ни, за та дъла въру имите Ми (Іоан. 14. 7—11.). Дъло же Бога Отца изгонять бъсовъ; а Господь говорить, что Дукомъ Святымъ изгоняеть бъсовъ : Аще ли же Азъ, сказано, о Дусть Божіи изгоню бъсы (Мато. 12, 28.); и по сказанному у 🦂 Луки: аще ли же Азъ о перстъ Божіи изгоню бъсы (Лук. 11, 20.). Ибо Писаніе, когда Христа именуетъ мышцею Отчею, тогда Духа Святаго называеть перстомъ Божіимъ; и когда Сына именуетъ Словомъ Божінмъ, тогда Святаго Духа называеть дуновеніемъ Божінмъ.

И еще Апостоль говорить: егда предасть царство Богу и Отцу: егда испразднить всяко начальство и всяку власть и силу: Подобаеть бо Ему царствовати, дондеже положить вся враги подъ ногама Своима. Послъдній же врагь испразднится смерть. Вся бо покори подъ нозть Его, внегда же рещи, яко вся покорена суть Ему, явь, яко развъ покоршаго Ему вся: Егда же покорить Ему всяческая, тогда и Самъ Сынъ покорится Покоршему Ему всяческая, да будеть Богь всяческая во всъхъ (1 Кор. 15, 24—28.). Сіе говорить Апостоль о покорности міра покореннаго во плоти Его. Ибо о Божескомъ царствіи Его Даніиль выразился, что царствію Его не будеть конца (Дан. 7, 14.); какъ, по

сказанію Луки, Ангелъ Гаврінлъ сказалъ Дъвъ о Господъ: и воцарится во въки и царствію Его не будеть конца (Лук. 1, 33.). Апостоль же говорить, что царствіе Его имъетъ конецъ, сказано: подобаеть бо Ему царствовати, дондеже положить вся враги подъ ногама Своима; подобно сему и Давидъ говорить: рече Господь Господеви Моему: стоди одесную Мене, доидеже положу враги Твоя подножіе ного Твоихъ (Пс. 109, 1.); и словомъ: стъди, означаетъ начало; а словами: дондеже положены будуть враги Твоя, указываетъ на конецъ. Егда же покорить Ему всяческая, тогда и Самъ Сынъ покорится Покоршему Ему всяческая, да будеть Богь всяческая во встьхь. Это значить, когда вст мы покоримся Сыну, окажемся членами Его, и содълаемся въ Немъ сынами Божівми, вы бо, сказано, едино есте о Христь Іисусть (Гал. 3, 28.): тогда и самъ Онъ покорится за насъ Отцу, какъ Глава за членовъ Своихъ. А пока не всъ еще члены Ему покорены, дотолъ и Глава ихъ, ожидая членовъ Своихъ, не покорена еще Отцу. А если бы и Онъ быль единымъ изъ покоряемыхъ; то покорился бы Отцу вначалъ, а не подъ конецъ совершилъ бы сіе. Ибо мы въ Немъ покоряемся Отцу, мы въ Немъ царствуемъ, пока не положены будуть враги наши подъ ногами нашими. По причина враговъ нашихъ Владыка небесъ явился въ нашемъ подобіи, и пріялъ человъческій престолъ Давида, отца Своего по плоти, чтобы возсоздать и управить оный; а когда будеть управленъ и всъ мы воцаримся въ Немъ: управленное человъческое царство предасть Онь Отцу, да будеть Богь вслиеская во вспах (1 Кор. 15, 28.), и будетъ царствовать

чрезъ Него, какъ чрезъ Божіе Слово, царствовавъ чрезъ Него прежде, какъ чрезъ человъка Спасителя.

И когда Петръ говоритъ: твердо убо да разумпъетъ весь домъ Израилевъ, яко и Господа и Христа Его сотворилъ есть Богъ, сего Іисуса, Егоже вы распясте (Аъян. 2, 36.); не о Божествъ Его говоритъ: яко и Господа Его и Христа сотворилъ есть, но о человъчествъ Его, которое есть вся Церковь, въ Немъ господствующая и царствующая по распятіи, и помазуемая на царство небесное, чтобы соцарствовать съ Нимъ, истощившимъ Себя за нее и воспріявшимъ её чрезъ принятіе рабія зрака. Ибо Сынъ Божій, Божіе Слово всегда былъ Господь и Богъ; и не по распятіи сотворенъ Господомъ и Христомъ, но какъ сказано прежде, Божество Его сотворило, что человъчество Его стало Господомъ и Христомъ.

И когда говорить: Отче, аще возможно есть, да мимоидеть оть Мене чаша сія (Мато. 26, 39.): обаче не Моя воля, но Твоя да будеть (Лук. 22, 42.); и: духь убо бодрь, плоть же немощна (Мато. 26, 41.); показываеть сить двь воли: человьческую, свойственную плоти, и Божескую, свойственную Богу; и человьческая, по немощи плоти, отрекается оть страданія, а Божеская Его воля готова на оное. И какъ Петръ, услышавь о страданіи, убоялся и сказаль: милосердь Ты Господи; Господь же укоряя его говорить: иди за Мною, сатано: соблазнь Ми еси, яко не мыслиши яже Божія, но человьческая (Мато. 16, 23.); такъ разумъется и здъсь. Въ подобіи человьчестьмь бывь, отрекается оть страданія какъ человъчестьмь бывь, отрекается оть страданія какъ человъчестьмь бывь, отрекается оть страданія

нію по Божеской сущности, съ готовностію пріялъ страданіе и смерть. Посему-то не бяше мощно держиму быти Ему; потому что въ подобін человъческомъ былъ Богъ, и умирающій по волъ Своей, и воскрешаемый собственною Своею властію, какъ Богъ, о чемъ говорилъ и Давидъ: да воскреснеть Богь, и расточатся врази Его (Псал. 67, 2.); и потомъ: востани Господи Боже мой повельніемь, имже заповъдаль еси. И сонмь людей обыдеть Тя: и о томь на высоту обратися. Господь судить людемь (Псал. 7, 7-10.). Говорить же и Апостоль въ другомъ мъсть: пострадалъ от немощи, но живт есть от силы Божія (2 Кор. 13, 4.). Но сила Божія есть Сынъ, страдавшій отъ немощи, то-есть отъ сопряженія съ плотію, и молившійся объ освобожденіи отъ страданія какъ человъкъ, по пребывающій живымъ по причинъ силы Своей.

И если Господь въ Евангеліи отъ Іоанна говорить: се же есть живот въчный, да знают Тебе единаго истиннаго Бога и Егоже послаль еси Іисусъ Христа (Іоан. 17, 3.); то сей же Іоаннъ въ друготь тъсть называетъ Сына истинныт Богот. Ибо говорить: въмы, яко Сынь Божій пріиде и даль есть нать разумь, да познаемь Бога истиннаго; и да будет во истинныт Сынь Его Іисуст Христь: Сей есть истинный Богь и живот въчный (1 Іоан. 5, 20.). Посему Сынъ—истинный Богь и прежде нежели содълался человъкот, и посль того, какъ сталь Ходатаеть Бога и человъковъ, человъкот Іпсусъ Христот. Сіе значать слова: Егоже послаль еси Іисусъ Христа, Который въ единеніи со Отцеть по духу, а съ нами по плоти, и такить образоть

сталь Ходатаемъ Бога и человъковъ. Одинъ и тотъже есть не просто человъкъ, но и Богъ, какъ говорить и Іеремія: Сей Богь нашь, не вмънится инь къ Нему. Изобръте всякъ путь хитрости, и даде ю Іакову отроку Своему, и Израилю возлюбленному отъ Него. Посемъ на земли явися, и съ человъки поживе (Варук. 3, 36—38.). Когда же поживе съ человъки, не тогда ли, какъ подобно имъ родился отъ жены, былъ младенцемъ, возрасталъ, вкушалъ пищу? И въ другомъ мъстъ говоритъ Іеремія: глубоко сердце Ему паче встхъ, и человткъ есть и кто познаеть Его (Іер. 17, 9.)? А подобно сему и Исаія говорить: яко Отроча родися намь, и Сынь дадеся намь, Егоже начальство бысть на рамъ Его: и нарицается имя Его велика совъта Ангель, Чудень, Совътникъ, Богъ кръпкій, Властелинъ, князь міра, Отець будущаго втька (Иса. 9, 6.); и въ другомъ мъстъ: се Дъва во чревъ пріиметь, и родить Сына, и нарекуть имя Ему Эммануиль: еже есть сказаемо, сь нами Богь (Мато. 1, 23.). Итакъ, Родившійся оть Дъвы и Содълавшійся человъкомъ отъ Богородицы Маріи есть Богъ. И еще въ другомъ мъсть говоритъ Исаія: видпхомь Его, и не имяше вида, ни доброты (Иса. 53, 2.). Ибо Его же видълъ онъ прежде въ Божескомъ и преславномъ образъ, съдящаго на престолъ высокомъ и превознесенномъ, и славословимаго Серафимами, которые взывали: свять, свять, свять Господь Саваоов (Иса. 6, 3.); а послъ сего видить Его пріявшаго зракъ раба и въ подобіи человъческомъ. Потому говорить: видъхомъ Eго, и не имяше вида, ни доброты: но видъ Eго безчестень, умалень паче встхь сыновь человтческихь:

человько во язви сый, и выдый терпыти больянь, яко отвратися лице Его, безчестно бысть, и не выпьнися. Сей бользни наша носить, и о нась больэнчет, и мы выпынихом Его быти въ трудъ, и въ язвъ, и во озлобленіи. Той же язвень бысть за гръхи наша, и мучень бысть за беззаконія наша (Иса. 53, 2-5.); и въ другомъ мъстъ говорить о Неть: се Богъ нашь судь воздаеть, и воздасть, Той пріидеть и впасеть нась. Тогда отверзутся очи слъпыхь, и үши глухихь услытать. Тогда скочить хромый яко елень, и ясень будеть языкь гугнивыхь (Иса. 35, 4.5.); и еще въ другомъ мъсть: не Ангель, ниже Ходатай, но Самь Господь спасе насъ (Иса. 63, 9.). А Давидъ говорить: Мати Сіонг речеть: человъкъ и человъкъ родися въ немъ: и Той основа и Вышній (Псал. 86, 5.). Ибо сей Человъкъ, родившійся въ Сіонъ, есть самъ Вышній, какъ говорить Давидъ въ другомъ псалмъ: и да познають, яко имя Тебть Господь, Ты единь Вышній по всей земли (Псал. 82, 19.).

Сів же написали мы отчасти, да не ктому, какъ сказалъ Апостолъ, бываемъ младенцы, влающеся и скитающеся всякимъ вътромъ ученія, во лжи человъчестьй, въ коварствъ козней лщенія (Еф. 4, 14.).

29.

## посланіе

Епископовъ египетскихъ и ливійскихъ (въ числъ девяноста) и блаженнаго Аванасія къ досточестивйшимъ Епископамъ африканскимъ, противъ аріанъ.

Достаточно и того, что было писано возлюбленнымъ сослужителемъ нашимъ Дамасомъ, Епископомъ великаго Рима, и толикимъ числомъ собиравшихся съ нимъ Епископовъ, а тъмъ не менъе достаточно того, что другими Соборами, бывшими въ Галліи и Италіи писано о здравой въръ, какую даровалъ Христосъ, проповъдали Апостолы, предали Отцы, изъ цълой извъстной намъ вселенной собравшиеся въ Никеи. Ибо, по причинъ аріанской ереси, тогда много было употреблено старанія, чтобы впадшихъ въ ересь сію исхитить изъ оной, а изобрътателей ея сдълать извъстными. Въ сей въръ и древле согласна была цълая вселенная; и нынъ на многихъ Соборахъ Епископы Далмаціи, Дарданіи, Македоніи, Эпира, Эллады, Крита и другихъ островъ, Сициліи, Кипра, въ Памфилін, Ликін, Исаврін, всего Египта, Ливін, ее признали и подтвердили всъ, а въ Аравіи весьма многіе, и подписавшимъ ее дивились въ томъ, что, если и оставалась среди нихъ въ нъкоторой мъръ отъ корня аріанства выспрь прозябающая горечь, разумъемъ Авксентія, Урсакія, Валента и одинаково съ ними мудрствующихъ, то они посланіями своими ее отсъкли и отверглы. Итакъ, исповъданнаго въ Никен довольно и достаточно, какъ сказали мы прежде, къ низложенію всякой нечестивой ереси и къ огражденію и пользъ церковнаго ученія. Но послику слышали мы, что нъкоторые, намъреваясь оспоринать сію въру, предпріемлють выставлять на видъ какой-то Соборъ, бывшій будто бы въ Арииинъ, и усиливаются придавать ему болъе силы, нежели Никейскому; то почли мы необходимымъ написать и напомнить вамъ, чтобы не терпъли вы таковыхъ людей.

Эго не иное что есть, накъ отпрыскъ аріанской ереси. Отвергающіе Соборъ, бывшій противъ сей ереси (а таковъ Соборъ Никейскій), чего инаго хотять, какъ не того, чтобы возобладало арієво ученіе? И чего достойны таковые, не того ли, чтобы именоваться имъ аріанами и понести одно съ ними наказаніе? Они не убоялись Бога, глаголющаго: не прелагай предълг въчных, яже положиша отцы твои (Притч. 22, 28.); и: иже элословить отца своего, или матерь свою, смертію да умреть (Исх. 21, 15.); они не уважили Отцевъ, провозгласившихъ анаөему мудрствующимъ противное ихъ исповъданію. Для того и быль вселенскій Соборь въ Никен изъ трехъ соть осмнадцати сошедшихся Епископовъ, чтобы, по причинъ аріанскаго нечестія, разсудить о въръ, и чтобы, подъ предлогомъ въры, не было уже частныхъ Соборовъ, а если и будутъ, не имъли они силы. Ибо чего не достаеть въ никейскомъ исповъданін въры, чтобы кому-либо искать новаго? Оно исполнено благочестія, возлюбленные; оно наполнило цълую вселенную. Его признали и пиды и всъ христіане у другихъ варварскихъ народовъ.

T. XXI.

Поэтому, папрасенъ трудъ неоднократно покушавшихся оспоривать оное. Ибо таковые составляли уже десять и болъе Соборовъ, каждый разъ мъняя свои мысли, иное убавляя въ постановленномъ прежими Соборами, иное измънля и добавлия на воздивнивихъ Соборахъ, и довыив ни въ чемъ не успълн, сколько ни писали, ни перемарывали, ни употребляли насилій; не зная, что всякь садь, егоже не насади Отець небесный, искоренится (Мато. 15, 13.). Глаголь же Господень, возвъщенный вселенскимъ Соборомъ въ Никеи, пребываеть во въки (1 Петр. 1, 25.). Сраввить ли кто одно число съ другимъ; то бывшие въ Никеи столько же многочисленные бывшихь на Соборахъ частныхъ, сколько цълое больше части. Захочетъ ли кто узнать причину Собора Никейскаго, и столькихъ Соборовъ бывшихъ послъ него; то найдетъ, что Соборъ въ Никен имълъ благословную причину, а прочіе созываемы были насильственно, по иснависти и упорству. Созвать первый побудили аріанская ересь и празднованіе Пасхи; потому что христіане въ Сиріи, Киликіи, Месопотамін, разногласили съ нами, и совершали Пасху въ тоже время, въ какое совершають іуден. Но благодареніе Господу! какъ о въръ, такъ и о святомъ праздникъ утвердилось согласіе. И такова была причина Собора въ Никеи. Послъ же него бывшіе безчисленные Соборы выдуманы противъ вселенскаго Собора.

А когда сіе доказано; кто одобрить тъхъ, которые сверхъ Викейскаго Собора выставляють на видъ Ариминскій, или другій Соборъ? Или кто не возненавидить тъхъ, которые отвергають опредъленія Отцевъ, и предпочитають имъ новъйшія опредъленія, состав-

ленныя въ Аримпиъ по упорству и съ насиліемъ? Кто захочеть входить въ согласіе съ такими людьми, которые не одобряють и своихъ опредъленій? Ибо на десяти и болъе Соборахъ своихъ, какъ сказали мы выше, пвша сперва одно, потомъ другое, сами сдълались явными обвинителями каждаго Собора. Съ ними происходить начто подобное тому, что было съ тогдашними предателями іудеями. Ибо какъ тъ, оставивъ единственный источникъ воды живы, ископаша себъ кладенцы сокрушеныя, иже не возмогуть воды содержати, какъ написано у Пророка Іеремін (Гер. 2, 13.): такъ и сін, оспоривая единый и вселенскій Соборъ, ископали себъ многіе Соборы. И всъ ихъ Соборы оказались пустыми, накъ руколть не имущая силы (Ос. 8, 7.). Поэтому, не потерпимъ твхъ, которые, сверхъ Собора бывшаго въ Никен, выставляють на видь Соборь Ариминскій или другой какой.

Да и сами выставляющіе на видъ Соборъ Ариминскій, по-видимому, не знають, что на немъ было сдълано; иначе они умолкли бы. Ибо и вы, возлюбленные, освъдомившись у приходившихъ отъ васъ въ Ариминъ, знаете, какъ Урсакій, Валентъ, Евдоксій и Авксентій (а съ ними былъ тамъ и Димофилъ), пожелавъ написать иное сверхъ постановленнаго въ Никеи, были низложены. Когда потребовали у нихъ предать анавемъ аріанскую ересь, они же отказались и пожелали лучше быть ен защитниками; Епископы, нодлинно искренніе и правовърующіе рабы Господни (было же ихъ около двухъ сотъ), опредълили тогда довольствоваться однимъ никейскимъ исповъданіемъ въры и кромъ него не доискиваться и не мудрство-

вать ничего большаго или меньшаго. Сіе объявили они и Констанцію, который указаль Сыть Собору. Но низложенные въ Ариминъ, пришедили къ Констанцио, сдълали, что произнесшіе на нихъ приговоръ подверглись оснорбленіямъ; имъ угрожали, что не возвратятся въ собственныя епархіи, но въ туже зиму во Өракін потерпять принужденіе и будуть заставлены принять нововведснія. Посему, если нъкоторые выставляють на видъ Соборъ Ариминскій; то пусть сперва покажуть, какъ низложены упомянутые выше, и что опредълили Епископы, повелъвая не доискиваться ничего сверхъ исповъданнаго Отцами въ Никеи и не выставлять на видъ другаго Собора, кромъ Никейскаго. Но это скрывають они, а что сдълано насильственно во Өракіи, на то указывають, и симъ обнаруживають, что втайнь держатся они аріанской ереси и чужды здравой въры.

И если кто захочеть взаимно сравнить между собою великій Соборъ Никейскій и ихъ Соборы; то найдеть въ однихъ богочестіе, а въ другихъ неразуміе. Въ Никеи собирались непизложенные, и они исповъдали, что Сынъ есть Отчей сущности. А сіи, будучи низложены разъ и два и уже въ третій разъ въ самомъ Ариминъ, осмълились написать: « не надобно говорить, что Богъ имъетъ сущность или упостась.» Изъ сего можно видъть, братія, что Отцы пикейскіе выражаются по Писанію; потому что Самъ Богъ говорить въ Исходъ: Азъ есмь Сый (Исх. 3, 14.); и чрезъ Іеремію: кто бысть въ совътть ( è ν υποςήματι ) Господни, и видъ слово Его (Іер. 23, 18.)? и не много ниже: и аще бы стали въ совътть ( è ν τη ὖποςάσει ) Моемъ, аще бы слышали словеса

Мол (22). Упостась есть сущность, и не иное что означаеть, какъ самое существо. Сіе Іеремія называеть быліемь (йтардіс), говоря: не слышаша гласа бытія (\*) (Іер. 9, 10.). Ибо упостась и сущность есть бытіе. Богъ есть и имъеть бытіе. Сіе разумъя и Павель написаль къ Евреямъ: Иже сый сіяніе славы и образь ипостаси Его (Евр. 1, 3.). Сін же, думающіе о себъ, что знають Писанія, и именующіе себя мудрыми, поелику не хотять употребить о Богъ слово: ипостась (а сіе написали они на Соборъ Ариминскомъ и на другихъ своихъ Соборахъ), не справедливо ли низложены, когда и сами, подобно безумному, говорять въ сердцъ: нъсть Богь (Пс. 13, 1.)? Еще же Отцы въ Никеи учили, что Сынъ-Слово не тварь или произведеніе, потому что читали: вся Ттымь быша (Іоан. 1, 3.), н : Тъмг создана быциа всяческая, и въ Немъ состоятся (Колос. 1, 16. 17.). Но сін, болъе аріане, нежели христіане, на другихъ своихъ Соборахъ осмълнансь Сына назвать тварію, однимъ изъ тьхъ созданій, которыхъ Зиждителемъ и Творцемъ есть само Слово. Ибо, если вся Тъмъ быша, а самъ Сынъ есть тварь; то сотворилъ Онъ и самого Себя. Но какъ творимое можетъ творить? Или какъ Творящій творится? Такъ не стыдятся они утверждать подобное сему, за что и ненавидимы всъми; выставляють просто на видъ Ариминскій Соборъ, когда доказано, что на семъ Соборъ они низложены.

И если взять сіе выраженіе, написанное въ Никеи, что Сынь единосущень Отцу, за которое они, какъ

<sup>(\*)</sup> По славян. переводу: обитанія.

показывають, препираются съ Соборомь, и о которомь всюду жужжать, какъ комары; то, или но невъдънію претыкаются объ опое, какъ претыкающіеся о положенный въ Сіонъ камень претыканія (Рим. 9, 33.), или, хотя и знають, но потому именно спорять, и непрестанно вопіють, что оно служить подлично санымъ строгимъ приговоромъ ихъ ереси. И оскорбляетъ ихъ не выраженіе, но заключающееся въ выраженіи ихъ осужденіе. И въ этомъ опять виновны сами они. Если же хотять они скрыть это, хотя и знають; то намъ слъдуеть сказать, чтобы и изъ сего явствовала совершенная точность великаго Собора.

Поелику собравшиеся Епископы хотвли отстранить алочестивыя выраженія, изобрътенныя аріанами, каковы: «изъ не-сущихъ; » «именованіе Сына тварію и произведеніемъ;» «было, когда Сынъ не былъ;» «Сынъ измъняемъ по естеству;» написать же употребляемыя всеми выраженія, взятыя изъ Писавій, а именно: Слово есть единородный отъ Бога по естеству (Іоан. 1, 14. 18.), Отчая сила, единая Отчая премудрость (1 Кор. 1, 24.), истинный Богь, какъ сказалъ Іоаннъ (1 Іоан. 5, 20.), сіяніе славы и образь глостаси Отчей, какъ написаль Павель; а Евсевіевы приверженцы, увлекаемые собственнымъ своимъ зловъріемъ, говорили другь другу: « согласимся въ этомъ; потому что намы отъ Бога; единь Бога, мак Негоже вся (1 Кор. 8, 6.); древняя минондоща, се быша вся нова, всяческая же от Бога и (2 Кор. 5, 17. 18.); имъли они также въ виду и написанное въ книгъ «Пастырь: » прежде всего въруй, что единъ есть Богъ, Который все создалъ и устроилъ, и изъ небытія привель въ бытіе; » то Епископы, усмотръвъ

ихъ коварство и злокозненность нечестія, ясные выразили бытіе отъ Бога, и написали, что Сынъ отъ божіей сущности, показывая тъмъ, что тварямъ приписывается бытіе отъ Бога, потому что существують онъ не сами отъ себя и не безъ причины, но имъютъ начало бытія; единый же Сынъ собственно есть Божіей сущности, въ чемъ и состоить особенность единороднаго и истипнаго Слова въ отношеніи къ Отцу. Таковъ былъ новодъ написать: « отъ сущности. »

Но опять, поелику Епископы спрашивали у сихъ немногихъ: не именують ли они Сына не тварію, но силою, единою Отчею премудростию, въчнымъ образомъ, во всемъ подобнымъ Отцу, истиннымъ Богомъ; то Евсевіевы последователи, какъ замътно стало, показывали другъ другу знаками, что и сін выраженія простираются и на насъ, потому что и мы называемся образомъ Божінмъ и славою Божіею, и о насъ сказано: присно бо мы живін (2 Кор. 4, 11.); и сихъ много: изыде вся сила Господня от земли египетскія (Исх. 12, 41.); даже гусеницы и пруги имепуются силою великою (Тоил. 2, 25.); и: Господь силь ст нами, заступникь пашь Богь Іаковль (Псал. 45, 8.); имъемъ же свидътельство и на то, что мы свои Богу, не просто, но такъ, что назвалъ насъ даже братіями (Евр. 2, 11.). Не печалить нась и то, что Сынъ именуется истиннымъ Богомъ; ибо, содълавшись Богомъ, Онъ есть истинный Богъ. Таково развращенное разумяніе аріанъ! Но и здъсь Епископы, усмотръвъ ихъ хитрость, собрали реченія Писаній: сіяніе, источникь, ръка, образь упостаси, и: во свътъ узримь свъть (Пс. 35, 10.); н. Азъ и Отець едино есма (Іоан. 10, 30.); и наконецъ яснъе и кратко паписали: Сына единосущена Отцу; потому что все сказанное выше имбеть сіе самое значеніе.

Напрасенъ роцотъ ихъ, что выраженія сін взяты не изъ Писанія; въ этомъ обличають они сами себя. Нечестивыя выраженія свои заимствуя не изъ Писанія; потому что нътъ въ Писаніи: « изъ не-сущихъ »; « было, когда не было, » жалуются, что осуждены на основаніи реченій не изъ Писанія взятыхъ, хотя н благочестиво разумъемыхъ. Но они, какъ изъ гноя возникшіе, дъйствительно глаголали отъ земли; Епископы же написали такъ, не сами изобрътщи выраженія сін, но имъя на то свидътельство отъ Отцевъ. Ибо древніе Епископы, почти за 130 лъть жившіе, Епископъ великаго Рима и Епископъ нашего города, письменно осуждали утверждающихъ, что Сынъ тварь и неединосущенъ Отцу. Сіе зналъ и Евсевій, бывшій Епископомъ кесарійскимъ, прежде согласный съ аріанскою ересію, а въ-послъдствій подписавшійся на Никейскомъ Соборъ. Пиша къ своимъ, подтверждаль онь, что изъ древнихъ извъстны нъкоторые ученые и знаменитые Епископы и писатели, о Божествъ Отца и Сына употреблявщие речение: единосущный.

Посему, для чего же выставляють еще на видъ Ариминскій Соборъ, на которомъ они низложены? Для чего отмещутъ Соборъ Никейскій, на которомъ подписались Отцы ихъ и исповъдали, что Сынъ отъ сущности Отчей п единосущенъ Отпу? Для чего не стоятъ въ одномъ? Они противятся не однимъ Епископамъ, сходившимся въ Никеи, но и Епископамъ у нихъ почитаемымъ великими, а наконецъ даже свониъ. Посему, чы же они наслъдники и преемники?

Какъ могутъ пиеновать Отцами тъхъ, отъ которыхъ не пріемлютъ ихъ исповъданія, написаннаго прекрасно и апостольски?

Если думають, что въ-состояни они возражать; то пусть говорять, чтобы обличены были противоръчущіе себъ самимъ, лучше же пусть отвъчають: въруютъ ли въ Сына, Который говорить: Азъ и Отець едино есма (Іоан. 10, 30.); и: видтывый Мене видъ Отца (Іоан. 14, 9.)? «Да, » скажутъ они; «поелику написано, то въруемъ». Но какъ же едино суть, н какъ видљени Сына видљ и Отца? Если и о семъ будутъ спрошены, то, конечно, скажутъ: « по подобію, » если только не состоять въ совершенномъ согласін съ держащимися сроднаго съ симъ образа мыслей и извъстными подъ именемъ аномеевъ. И если еще спросять у нихъ: какъ Сынъ подобенъ? - смъло скажуть: «совершенною добродътелно и согласіемьтъмъ, что хочетъ одного и того же со Отцемъ, и не хочеть, чего не хочеть Отець. » Но пусть знають, что уподобляющійся Вогу добродьтелію и хотъніемъ пи ветъ произволение перемъниться. Сказать же сего о Словъ невозможно, развъ только и Слово подобно отчасти, какъ и мы, а не подобно по сущности: сіе же свойственно намъ созданнымъ и имъющимъ тварное естество; потому что мы, хотя не можемъ содълаться подобными Богу по сущности, однакоже, усовершаясь упражненіемъ въ добродътели, уподобляемся Богу, такъ какъ и сіе даровалъ намъ Господь, и сказалъ: будите милосерди, якоже и Отецъ вашъ милосердъ есть (Лук. 6, 36.). Будите совершени, якоже Отець вашь небесный совершень есть (Мато. 5, 48.). Но что созданное измъняемо, сего пикто пе

будеть отвергать, потому что и Ангелы преступили законъ и Адамъ преслушалъ, и всъ нивють нужду въ благодати Слова. А измъняемое не можетъ быть подобно неизмъняемому Богу, какъ и сотворенное -Сотворшему. По сему-то, насъ имъя въ виду, сказалъ Святый: Боже, кто уподобится Тебљ (Пс. 82, 2.)? И: нъсть подобень Тебъ въ бозъхъ Господи (Пс. 85, 8.). Богами же именуеть, хотя сотворенныхъ, но содълавшихся причастниками Слова, какъ сказалъ самъ Сынъ: аще оных в рече боговь, къ нимъ же Слово Божіе бысть (Іоан. 10, 35.). Но причастное не одно и тоже съ тъмъ, чего оно причастно, и неподобно тому. И о Себъ сказалъ Сынъ: Азъ и Отець едино есма (Іоан. 10, 30.), потому что не можеть сказать сего созданное. Ибо пусть отвътять ссылающіеся на Ариминскій Соборъ, можеть ли тварная сущность сказать: что віжу творящаго Отца, то творю и Я (Іоан. 5, 19.)? Созданное есть творимое, а не творящее, иначе, оно сотворило само себя. И дъйствительно, если Сынъ, какъ говорятъ, есть тварь, и творить его Отець; то, конечно, и самого Себя сотвориль Сынъ, Который, какъ самъ Онъ сказалъ, можеть творить все, что творить Отецъ. Но подобная мысль нельпа и крайне несостоятельна; ибо никто не можеть сотворить самъ себя.

Еще пусть скажуть, можеть ли созданное сказать: вся, елика имать Отець, Моя суть (Іоан 16, 15.)? Отець имбеть силу творить, созидать, быть вседержителемь, также имбеть вычность, неизмыняемость. А созданное не можеть имъть ни зиждительности, потому что есть тварь, ни вычности, потому что имбеть начало бытія, ни вседержительности и неиз-

мъняемости, потому что, какъ говорять Писапія, есть обладаемое, и измъняемо по естеству. Слъдовательно, если все сіе свойственно Сыну; то свойственно, какъ сказали мы, не въ-слъдствіе добродътеля, но, какъ сказаль Соборъ, по самой сущности Сына. И Сынъ не отъ иной сущности, но отъ Отчей, которой и свойственно сіе. Свойственное же Отчей сущности и ея рожденіе, что такое будетъ, накъ не единосущное? или какъ иначе наяменуется? Ибо что видитъ кто въ Отцъ, то видитъ и въ Сынъ, и притомъ, видитъ какъ сущее въ Сынъ не по причастію, но по сущности. И сіе-то значитъ сказанное: Азъ и Отець едино есма (Іоан. 10, 30.); и: видивый Мене видъ Отща (Іоан. 14, 9.).

Съ другой стороны, хорошо будетъ обваружить безразсудство ихъ еще изъ следующаго. Если, по словамъ вашимъ, Сынъ подобенъ Отцу по добродътели, за которой следуетъ хотеніе и нехотеніе и улучшеніе нравовъ, все же сіе свойственно качественности: то, явно, именуете вы Бога сложеннымъ изъ качественности и сущности. Кто же попустить вамъ утверждать это? Ибо несложенъ Богъ сочетавшій все въ бытіе; Онъ не таковъ, каковы твари, призванныя Имъ въ бытіе Словомъ; да не будетъ сего! Онъ есть простая сущность, въ которой нъть никакой качественности, какъ сказалъ Іаковъ, итсть премљненіе, или преложенія стънь (Іак. 1, 17.). Итакъ, если открывается, что не по добродътели, потому что нътъ качественности въ Богъ, а также и въ Сынъ; то, явио, что Сынъ собственъ сущности. И сіе непремънно признаете вы , если только не совершенно утратилась въ васъ сила разумънія. А что собственно принадлежить Божіей сущности, съ нею тождественно и по естеству есть ел Рожденіе; то, и въ семъ опять отношеніи, что иное будеть, какъ не единосущное Родшему? Ибо это есть отличительное свойство Сына въ-отношеніи къ Отцу. Кто не утверждаеть сего, тотъ не признаеть, что Слово есть Сынъ по естеству и въ подлинномъ смыслъ.

Такъ уразумъвъ, Отцы написали, что Сынъ единосущенъ Отцу, и анавематствовали утверждающихъ, что Сынъ отъ иной упостаси. Не отъ себя составили они реченія, но, какъ сказали мы, и сами научились отъ Отцевъ своихъ. А въ-слъдствіе доказаннаго такимъ образомъ, въ дълъ въры излишенъ Ариминскій ихъ Соборъ, излишенъ и всякій другой Соборъ, выставляемый ими на видъ. Ибо достаточенъ согласный съ древними Епископами Соборъ Никейскій, на которомъ подписались и ихъ Отцы; а сихъ Отцевъ надлежало имъ уважить, иначе, будутъ они признаны скоръе всъмъ, только не христіанами.

Если же и послъ всего этого, послъ свидътельства древнихъ Епископовъ, послъ подписи ихъ собственныхъ Отцевъ, какбы по невъдънио притворяются боящимися реченія: единосущный; то пусть выражаются и думаютъ, простъе и истинно, что Сынъ по естеству Сынъ, и пусть, какъ повелълъ Соборъ, произнесутъ анаоему утверждающимъ, что Сынъ Божій есть тварь или произведеніе, или изъ не-сущихъ, или было, когда Его не было, и что Онъ превратенъ и измъняемъ и изъ иной упостаси, и пусть такимъ образомъ избъгнутъ аріанской ересп. А мы твердо увърены, что, искренно предавъ сіе анаоемъ, вскоръ исповъдаютъ, что Сынъ отъ Отчей сущности и еди-

носущенъ Отпу. Посему-то и Отпы, сказавъ, что Сывъ единосущенъ Отцу, немедленно присовокупили: «а утверждающихъ, что Онъ тварь или произведеніе, или изъ не-сущихъ, или было, когда Его не было вселенская Церковь предаеть анаоемъ », давая твиъ знать, что таково значеніе слова: единосущный. Сила слова: единосущный, познается изъ того, что Сынъ не тварь или произведеніе. И кто именуеть Его единосущнымъ, тотъ не признаетъ Слова тварію ; кто предаеть анаоемъ сказанное выше, тоть признаеть, что Сынъ единосущенъ Отцу. Кто Сына Божія именуеть единосущнымъ, тоть именуеть. Его Сыномъ пріискреннимъ и истиннымъ. А кто именуетъ пріискреннимъ, тотъ разумъетъ сказанное: Азъ и Отецъ едино есма (Іоан. 10, 30.), и : видъвый Мене видъ Отца (Іоан. 14, 9.).

Надлежало бы написать о семъ пространные. Но поелику пишемъ къ вамъ, людямъ знающимъ; то изложили мы кратко. И желая, чтобы у всъхъ соблюдался союзъ мира, и всъ во вселенской Церкви одно и тоже и говорили и мудрствовали, предлагаемъ сіе не какъ учащіе, но какъ напоминающіе. Предлагаемъ же пе мы одни пишущіе это, но всъ Епископы Египта и Ливіи, въ числъ почти девяноста, потому что всъ одно мудрствуемъ, и если случается кому не быть лично, всегда подписываемъ другъ за друга.

Съ такимъ расположеніемъ, поелику имъли случай собраться вмъстъ, написали мы и къ возлюблениому нашему Дамасу, Епископу великаго Рима, объ Авксентів, вторгшемся въ медіоланскую Церковь, сообщивъ о немъ свъдънія, что не только онъ сообщникъ аріанской ереси, но и виновенъ во многихъ худыхъ дъ-

лахъ, учиненныхъ имъ вивств съ Григоріемъ, сообщникомъ его нечестія, и изъявлян удивленіе, почему донывъ онъ не низложенъ и не изверженъ изъ Церкви; а также выразили мы благодареніе богочестію Дамаса и собиравшихся въ велиномъ Римъ за то, что, извергнувъ Урсакія, Валента и тоже съ вими мудрствующихъ, соблюли они единодушіе вселенской Церкви.

Желая же, чтобы соблюдалось оное и у васъ, умоляемъ, какъ говорили и выше, не теривть многочисленныхъ предлагаемыхъ подъ предлогомъ въры Соборовъ, каковы бывшіе въ Ариминв, въ Сирміи, въ
Исавріи, въ Константинополь, неоднократные и безчинные въ Антіохіи. Но да премогаетъ у васъ единственная въра, исповъданная Отцами въ Никеи, гдъ,
какъ сказано выше, присутствоваля и подписали исповъданіе всъ и даже Отцы возстающихъ вынъ противъ онаго. Да скажетъ и о насъ Апостолъ: жеалю
же вы, лко вол моя помните, и якоже предахъ
вамъ, преданія держите (1 Кор. 11, 2.).

Сей Никейскій Соборъ подлинно служить обличеніемъ противъ всякой ереси. Онъ визлагаетъ хулящихъ Духа Святаго и называющихъ Его тварію. Ибо Отцы, сказавъ о въръ въ Сына, въ слъдъ за симъ присовокупила: впъруемъ и въ Духа Святаго, чтобы, исповъдавъ совершенную и полную въру во Святую Тронцу, сдълать чрезъ то извъстнымъ и отличительный признакъ въры во Христа и ученіе вселенской Церкви. Ибо и вамъ и всякому стало лвно, и никто изъ христіанъ не станетъ колебаться мыслію въ томъ, что въруемъ мы не въ тварь, но въ единаго Бога Отца, Вседержителя, Творца всему видимому и не-

видимому, — и въ единаго Господа Інсуса Христа, Сына Божія сдинороднаго, —и въ единаго Духа Святаго, —единаго Бога, познаваемаго во Святой и совершенной Троицв. Во имя Ел крестившись и въ Ней сочетавинсь съ Божествомъ, въруемъ, что наследуемъ небесное царство о Христъ Інсусъ, Господъ вашемъ, чрезъ Котораго Отцу слава и держава во въки. Аминь.

**30**.

## ПОСЛАНІЕ

къ Эпиктету, Епископу коринескому противъ еретиковъ.

Господину моему, возлюбленному брату и вожделъннъйшему сослужителю, Эпиктету Авапасій желаеть о Господъ радоваться.

Думаль я, что всякое суесловіе всяхъ еретиковъ, сколько ни было ихъ когда-либо, прекратилось въследствіе бывшаго Собора въ Никен; потому что въра, согласно съ божественными Писаніями, исповъданняя на немъ Отцами, достаточна къ низложенію всякаго нечестія и къ утвержденію благочестивой во Христа въры. Потому п на бывшихъ нынъ разныхъ Соборахъ въ Галліи, въ Испаніи и въ великомъ Римъ, всв присутствовавшіе, съ общаго согласія, какбы движимые единымъ Духомъ, предали анафемъ втайнъ мудрствующихъ еще по-аріански, разумъю Авксентія медіоланскаго, Урсакія, Валента п Гаія

изъ Панноніи. А поелику подобные симъ люди сами у себя выдумали имена Соборовъ; то Отцы писали всюду, во вселенской Церкви не выставлять на видъ никагого Собора, кромъ бывшаго въ Никен, — сего побъднаго знаменія надъ всякою ересію, преимущественно же надъ аріанскою, по причинъ которой и былъ тогда наипаче созванъ Соборъ сей.

Посему, какъ же и послъ этого нъкоторые предпріемлють входить въ разсужденія и разысканія? Если таковые изъ числа аріань; то неудивительно, что охуждають они написанное противъ нихъ, какъ и язычники, слыша: идоли языкъ сребро и злато, дъла рукъ человъческихъ (Псал. 113, 12.), ученіе о божественномъ крестъ почитаютъ безуміемъ (1 Кор. 1, 23.). Если же изъ числа почитающихъ себя правовърующими и любящими провозглашенное Отцами есть желающіе возобновить изслъдованіе; то не иное что дълають они, какъ, по написанному, напаяють подруга своего развращеніемъ мутнымъ (Авв. 2, 15.), и заводятъ словопренія не для какой-либо пользы, а только на погибель людей простодушныхъ.

Пишу же это, прочитавъ въ доставленныхъ отъ твоего богочестія запискахъ, чему лучше бы не быть вовсе написаннымъ, чтобы у тъхъ, которые будутъ послъ насъ, не осталось о семъ никакой и памяти. Ибо кто когда-либо слышалъ что подобное? Кто научилъ, или научился сему? Отъ Сіона бо изыдеть законъ Божій, и слово Господне изъ Герусалима (Иса. 2, 3.); а это откуда произошло? Какой адъ изрыгнулъ такую ръчь: что тъло рожденное отъ Маріи единосушно Божеству Слова; или что Слово преложилось въ плоть, кости, волосы и въ цълое

тьло, и измънилось въ собственномъ Своемъ естествъ? Кто въ Церкви, или вообще у христіанъ, слышаль, что Господь понесь на Себъ тъло по присвоенію, а не по естеству, такъ названное? Или, кто впадаль въ такое нечестіе, чтобы думать и говорить, будто бы само Божество единосущное Отцу было обръзано, и изъ совершеннаго стало несовершеннымъ, и что пригвожденное къ древу было не тъло, но сама зиждительная сущность Премудрости? Кто слыша, что Слово не изъ Маріи, но изъ собственной сущности, образовало Себъ удобостраждущее тъло, назоветъ христіаниномъ утверждающаго это? Кто измыслиль сіе мерзское нечестіе — дойдти до мысли и сказать, будто бы утверждающій, что тьло Господне отъ Маріи, признаетъ въ Божествъ не Троицу, но четверицу? Разсуждающіе такъ скажутъ посему, что плоть, въ которую облекся Спаситель, воспріявъ оную отъ Маріи, принадлежить сущности самой Троицы. Откуда еще нъкоторые взяли и изблевали исчестие, равное сказанному выше, а именно, что тъло не позднъе Божества Слова, но всегда было Ему совъчно, потому что составилось изъ сущности самой Премудрости? Какъ именующіеся христіанами осмълились усумниться въ томъ, что произшедшій отъ Маріи Господь по сущности и естеству Божій есть Сынъ, а по плоти — отъ съмени Давидова и отъ плоти Святой Маріи? Ужели нъкоторые простерли дерзость свою до того, чтобы сказать: Христосъ плотію пострадавшій и распятый не есть Господь, Спаситель, Богь, Сынъ Отчій? Или, какъ хотятъ именоваться христіанами утверждающіе, что Слово снизошло на святаго человъка, какъ на T. XXI. 22

одного изъ Пророковъ, а не само содълалось человъкомъ, воспріявъ тъло отъ Маріи, и иный есть Христосъ, а иный — Божіе Слово, прежде Маріи и прежде въковъ сущій Отчій Сынъ? И какъ могуть быть христіанами утверждающіе, что иный есть Сынъ, а иный — Божіе Слово?

Это заключалось въ запискахъ и хотя выражено было иными многими словами, но въ нихъ содержалась одна мысль и таже сила направленная къ злочестию. О семъ-то разсуждали и спорили между собою хвалящіеся никейскимъ исповъданіемъ Отцевъ. А я подивился терпвнію твоего богочестія и тому, что не заставиль ты молчать утверждающихъ это, и не предложиль имъ благочестивой въры, чтобы они, или выслушавъ успокоились, или начавъ противоръчить, были признаны еретиками. Пересказанное недостойно того, чтобы читали и слушали это христіане, но во всъхъ отношеніяхъ чуждо апостольскаго ученія. Поэтому и я, какъ сказаль уже выше, мысди нхъ изложилъ въ посланів голыми словами. чтобы всякій, услышавь, видьль ихь гнусность и злочестіе. И хотя надлежало бы распространиться въ обвинении и обличении безразсудства такъ думающихъ; но хорошо симъ заключить посланіе и не писать ничего больше. Ибо того, что съ перваго взгляда такъ худо, не должно еще болъе обнажать и пытливо изслядовать, чтобы любителями споровъ не почтено было сіе за что-либ о подверженное еще сомнънію. Или надлежало бы на подобныя ръчи отвъчать одно и сказать: достаточно и того, что это не учение вселенской Церкви, и не думали такъ Отцы. Но чтобы изобрътатели худаго въ совершенномъ момчаніи нашемъ не нашли предлога къ безстыдству, хорошо припомнить немного изъ божественныхъ Писаній: приведенные симъ въ стыдъ, отстанутъ они, можетъ быть, отъ гнусныхъ своихъ вымысловъ.

Какъ же пришло вамъ на мысль сказать, что твло единосущно Божеству Слова? Ибо съ сего прилично начать, чтобы съ обнаруженіемъ гнилости такаго мивнія оказалось, что таково же и все сему подобное. Въ божественныхъ Писаніяхъ найдти сего невозможно; въ нихъ говорится, что въ человъческомъ твлъ былъ Богъ. И Отцы сошедшіеся въ Никен не твло, но самого Сына наименовали единосущнымъ Отцу, и исповъдали о Сынъ, что Онъ отъ Отчей сущности, а о тълъ, согласно также съ Писаніями, что оно отъ Марін. Поэтому, или отвергните Соборъ Никейскій и, какъ еретики, вносите сіе ученіе, или, если хотите быть чадами Отцевъ, не мудрствуйте паче того, что они написали.

Нельность сего ученія можно также усмотрыть вамъ и изъ сльдующаго. Если Слово единосущно тьлу, заимствующему естество отъ земли; а, по истювъданію Отцевъ, Слово единосущно Отцу: то и самъ Отецъ будетъ единосущенъ тълу, произшедшему отъ земли. За что же порицаете аріанъ, называющихъ Сына тварію, когда сами называете и Отца единосущнымъ тварямъ, и впадаете въ другов нечестіе, говоря, что Слово преложилось въ плоть, кости, волосы, жилы и въ цълое твло, и измънилось въ собственномъ Своемъ естествъ? Остается уже вамъ ясно сназать, что Сынъ отъ земли произошелъ; потому что отъ земли естество костей и цълаго твла. Посему, какое же это безразсудство, —противоръчить

Digitized by Google

себъ самимъ? Ибо, называя Слово единосущнымъ тълу, означаете тождество одного съ другимъ; а говоря, что Слово преложилось въ плоть, представляете себъ измънение самого Слова. И кто же наконецъ дозволитъ вамъ даже говорить только это? Паче всякой ереси уклонились вы въ нечестіе. Если Слово единосущно тълу; то излищне упоминаніе о Марін и служенін Ея, потому что тело могло быть прежде Маріи, и оно въчно, какъ въчно само Слово, если только, какъ говорите вы, Слово единосущно тълу. Да и какая нужда въ пришествіи Слова, чтобы Ему или облечься въ единосущное Себъ, или, измънившись въ собственномъ естествъ, содълаться тъломъ? Не Себя поспріемлеть Божество, чтобы облечься въ единосущное Себъ, и согръщаеть не Слово, искупающее гръхи другихъ, чтобы Ему, премънившись въ тъло, самого Себя принести въ жертву за Себя и искупить Себя.

Въ дъйствительности не то; да не будетъ сего! От съмене Авраамова пріемлеть, какъ говорить Апостоль, отнюду же должень бъ по всему подобитися братіи (Евр. 2, 16. 17.), и воспріять тъло подобное нашему. Для сего-то подлинно избирается въ служеніе Марія, чтобы отъ Нея воспріяль Онътьло, и какъ собственное принесъ оное за насъ. И на Нее-то пророчественно указаль Исаія, говоря: се Дъва (Иса. 7, 14.). Къ Ней-то посылается Гавріиль, не просто къ Дъвъ, но къ Дъвъ обрученный мужеви (Лук. 1, 27.), чтобы упоминаніемъ о мужъ, съ которымъ была обручена, показать, что Марія дъйствительно человъкъ. Посему, Писаніе упоминаетъ и о рожденіи, и говорить: повить (Лук. 2, 7.), и назва-

ны блаженными сосцы, яже ссаль (Лук. 11, 27.), и принесена жертва, какъ за рожденнаго развервающаго ложесна (Лук. 2, 23.). Все это служило указаніемъ на рождающую Дъву. А Гаврінлъ ясно, съ особенною осмотрительностію, благовъствоваль Ей, говоря не просто: раждаемое въ Тебль, чтобы не подумали, будто бы входить въ Нее отвиъ; но раждаемое от Тебя (Лук. 1, 35.) (\*), въ удостовъреніе, что раждается отъ Нея по естеству. Сіе же ясно показываеть и самое естество; потому что Дъвъ невозможно имъть млеко не родивъ, и тълу невозможно питаться млекомъ и быть повитымъ, не родившись прежде по естеству. Сіе-то рожденное въ осьмый день было образано; сіе-то Сумеонъ пріяль въ объятія; сіе содълалось отрокомъ и возрастало, стало двънадцатилътнимъ и достигло тридцатаго года. Ибо не самая сущность Слова, неизмъняемая и непреложная, какъ измыслили нъкоторые, измънилась и была обръзана. Самъ Спаситель говоритъ: видите, видите, Азъ есмь, и не измъняюся (Малах. 3, 6.), а Павелъ написалъ: Іисуст Христост вчера и днесь, Тойже и во въки (Евр. 13, 8.). Но въ тълъ, которое было обръзано, носимо, вкушало нищу и питіе, утомлялось, пригвождено на древъ и пострадало, было безстрастное и безплотное Божіе Слово. Тъло положено было во гробъ, когда не отлучаясь отъ него, Слово сходило, какъ сказалъ Петръ, проповьдывать сущимь вы темниць духовомы (1 Петр. 3, 19.).

Симъ всего болъе обнаруживается неразуміе утвер-

<sup>(\*)</sup> Сін въ славянскомъ переводъ недостающія слова: от Тебя читаются во многихъ греческихъ спискахъ: то уготоригот для соб.

ждающихъ, что Слово премънилось въ кости и плоть. Если бы такъ было; то не имълось бы нужды во гробъ, потому что тъло само собою снишло бы проповъдывать бывшимъ во адъ духамъ. А теперь нисходило проповъдывать Слово, тъло же Іосноъ, обвивъ плащаницею, положилъ на Голгооъ; и всяному стало явно, что тъло было не Слово, но тъло Слова. И сіе-то твло, воставшее изъ мертвыхъ, осязалъ Оома, и видъль на немъ язвы гвоздинныя (Іоан. 20, 25.), какія претерпъло само Слово, видя пригвождаемымъ собственное Свое твло, и хотя могло тому воспренятствовать, но не воспрепятствовало; даже, безплотное Слово какбы Себъ усвоило все, что свойственно было тълу. И дъйствительно, когда слуга нанесъ ударъ тълу, Слово, какбы Само терпя оный, сказало: что Мя біеши (Іоан. 18, 23.). И хотя Слово по естеству неприкосновенно, однажоже изрекло: плещи Мои вдахь на раны, и ланить Мон на заушенія, лица же Моего не отвратих от студа заплеваній (Иса. 50, 6.). Ибо что претерпъвало человъческое тьло Слова, то соединенное съ нимъ Слово относило къ Себъ, чтобы им могли пріобщиться Божеству Слова. И что необычайно, Одинъ и Тотже страдалъ и не страдалъ; страдалъ, потому что страдало Его собственное тело, и быль Онъ въ страждущемъ тълъ; и не страдалъ, потому что Слово, сущее по естеству Богъ, безстрастно. Оно безплотное было въ удобостраждущемъ тълъ, но тъло имъло въ себъ безстрастное Слово, уничтожающее немощи самого тъла. Содълало же сіе Слово, и было сіе такъ, чтобы Слову, пріявъ на Себя наше, и принеся сіе въ жертву, уничтожить это и наконецъ, облекши насъ въ Свое, дать Апостолу поводъ сказать: подобаеть тльнному сему облещися въ нетльніе, и мертвенному сему облещися въ безсмертіе (1 Кор. 15, 53.).

Содълано же сіе не по присвоенію, какъ представляли себв также пъкоторые; да не будетъ сего! Но поелику Спаситель подлинно, въ самой дъйствительности, сталъ человъкомъ, то совершено спасеніе цълаго человъка. Ибо если, какъ говорятъ они, Слово было въ тълъ по присвоенію такъ названномъ; а называемое по присвоенію есть мысленное представленіе: то оказывается, что и спасеніе и воскресеніе человъковъ, согласно съ злочестивъйщимъ Манихеемъ, есть мнимо такъ именуемое. Но спасеніе наше—не мысленное представленіе, и спасеніе не одного тъла, но цълаго человъка т. е. души и тъла, дъйствительно совершеновъ самомъ Словъ.

Итакъ, Господне тело, согласно съ божественными Писаніями, было человъческое по естеству, заятое отъ Маріи и истивное: оно было истивное, потому что тождественно съ нашичъ. Марія сестра намъ, потому что всь мы отъ Адама. И въ семъ никто да не сомиъвается, памятуя, что написаль Лука. Ибо по воскресенін изъ мертвыхъ, когда нъкоторые думали, что видять Господа не въ тълъ заятомъ отъ Маріи, вивсто же него представляется имъ духъ, Господь сказалъ: видите руцъ Мои и нозъ Мои и язвы гвоздинныя, яко самь Азь есмь: осяжите Мя и видите: яко духъ плоти и кости не имать, якоже Мене видите имуща. И сія рекъ, показа имъ руцъ и нозп (Лук. 24, 39. 40.). Симъ снова могутъ быть обличены осмъливающіеся говорить, что Господь измънился въ плоть и кости. Не сказалъ Онъ: яко же Мене видите сущаго плоть и кости, по имуща, въ устранение мысли, что измънилось въ нихъ само Слово, во удостовърение же, что имъетъ ихъ и по воскресении, какъ имъло прежде смерти.

А когда сіе доказано такимъ образомъ, излишнимъ будетъ дъломъ касаться прочаго, и сколько-нибудь разкрывать это. Ибо твло, въ которомъ было Слово, не единосущно Божеству, но истинно рождено отъ Марін; и само Слово не измънилось въ плоть и кости, но явилось во плоти. Такой смыслъ имветь сказанное Іоанномъ: Слово плоть бисть (Іоан. 1, 14.), какъ можно усмотръть сіе изъ подобнаго выраженія. У Павла написано: Христось бысть по насъ клятва (Гал. 3, 13.). Какъ не самъ Онъ содълался клятвою, но поелику за насъ пріяль на Себя клятву, то и сказано, что бысть клятва; такъ и плоть бысть, не премънившись въ плоть, но потому что ради насъ воспріяль на Себя живую плоть, и содвлался человъкомъ. Сказать: Слово плоть бысть, тоже опять значить, что и сказать: Слово содвлалось чвловъкомъ, по сказанному у Іоиля: излію от Духа Моего на всяку плоть (Іонл. 2, 28.); потому что обътованіе сіе не простиралось на безсловесныхъ животныхъ, но относится къ человъкамъ, ради которыхъ Господь содълался человъкомъ. Поелику же изреченіе сіє имъетъ такой смыслъ; то по справедливости да осудять сами себя всъ думающіе, что плоть отъ Маріи была прежде Маріи, и что Слово прежде Нея имъло какую-либо человъческую душу, и до пришествім Своего было всегда съ ней. Да умолкнутъ утверждающіе, что плоть Христова недоступна смерти, но безсмертна по естеству. Если бы Христосъ не умеръ, то какъ бы Павелъ предалъ Кориноянамъ,

еже и прія, яко Христось умре гръхъ нашихъ ради, по Писаніемъ (1 Кор. 15, 3.)? Какъ бы Христосъ и воскресъ, если бы не умеръ?

Да покроготся великимъ стыдомъ допустившіе мысль, будто бы вивсто Тронцы будетъ четверица, если сказать, что твло отъ Маріи. Говорять, если твло наименуемъ единосущнымъ Слову; то Троица пребудеть Троицею, потому что Слово не вносить въ Нее ничего чуждаго. А если тъло отъ Маріи назовемъ человъческимъ; то, поелику тъло сіе по сущности чуждо Слову, и Слово въ немъ пребываетъ; то необходимо, по присовокупленіи тела, вмъсто Троицы, будетъ четверица. Говоря это, не разумъютъ они, что противоръчатъ сами себъ. Ибо хотя тъла Христова не именують заятымъ отъ Маріи, именують же оное единосущнымъ Слову; но тъмъ не менъе изъ собственнаго ихъ понятія явствовать будеть, что и сами они раздъляють то мнъніе, котораго уклоняющимися представляють себя, и вводять четверицу. Ибо какъ Сынъ, по ученио Отцевъ, будучи единосущенъ Отцу, не есть самъ Отецъ, но въ отличеніе отъ Отца именуется единосущнымъ: такъ и твло, единосущное Слову, не есть само Слово, но иное есть съ Словомъ. А если иное; то, и по ихъ ученію, Троица ихъ будеть четверицею; потому что не та Тронца, Которая истинна и дъйствительно совершенна и нераздъльна, но та, которая ими вымышлена, допускаетъ присовокупленіе. И христіане ли уже вымышляющіе инаго, кромъ сущаго Бога?

Но и въ другочъ ихъ умствованіи можно опять усмотръть великое ихъ безразсудство. Если изъ встръчаемаго и сказаннаго въ Писаніяхъ, что тъло Спа-

сителя отъ Маріи и есть человъческое, заключають они, что вмъсто Троицы именуется четверица, какъ будто бы тъло послужило присовокупленіемъ къ Божеству; то много заблуждаются, приравнивая тварь къ Творцу, и думая, что Божество можетъ допускать присовокупленіе. Не знають они, что ве для присовокупленія въ Божествь Слово плоть бысть, по для того, чтобы воскресить плоть. Не для усовершенія Своего Слово произошло отъ Маріи, но чтобы искупить человъческій родъ. Какъ же думають, что твло искупленное и оживотворенное Словомъ послужило животворящему Слову присовокупленіемъ въ Божествъ? Скоръе, для самаго человъческаго тъла произошло великое присовокупленіе отъ общенія и соединенія съ нимъ Слова. Ибо изъ смертнаго содълалось оно безсмертнымъ; будучи душевнымъ, стало духовнымъ; бывъ отъ земли, прошло небесными вратами. Троица же, и по воспріятіи Словомъ тъла отъ Маріи, есть Троица, не допускаетъ ни присовокупленія, ни отъятія, но всегда совершенна. И въ Троицъ поэнается единое Божество, а такимъ образомъ проповъдуется въ Церкви единый Богъ Отецъ Слова.

Въ-слъдствіе сего да умолкнуть наконець утверждавшіе нъногда, что Произшедшій оть Маріи не есть Христось, Господь и Богь. Ибо, если не Богь быль во плоти, то почему же Произшедшій оть Маріи прямо наименовань Эммануиломь, еже есть сказаемо, съ нами Богь (Мато. 1, 23.)? Если не Слово было во плоти, то почему и Павель написаль Римлянамь: оть нихь Христось по плоти, сый надывстьми Богь благословень во выки аминь (Рим. 9, 5.)? Посему, отрицавшіе прежде, что Распятый есть Богь,

да сознаются въ своемъ заблуждения, убъдившись божественными Писаніями, особливо же примъромъ Өомы, который, увидъвъ на Немъ язвы гвоздинныя, воскликнулъ: Господь мой и Богь мой (Іоан. 20, 28.). Ибо Сынь, Богь и Господь славы, быль въ твлъ безславно пригвожденномъ и поруганномъ. Хотя тъло страдало прободенное на древъ, и изъ ребръ его истекли кровь и вода; однакоже, будучи храмовъ Слова, ово исполнено было Божества. Посему-то солнце, видя Создателя своего страждущимъ въ поруганной плоти, сокрыло лучи и омрачило землю. А самое тъло, имъя тлънное естество, (что было выше его естества ) воскресло, по причинъ сущаго въ немъ Слова, и отложило естественное тлъніе, облекшись же въ Слово, Которое превыше человъка, сольлалось нетленнымъ.

О томъ, что представляють и говорять нъкоторые, будто бы Слово, какъ бывало съ каждымъ изъ Пророновъ, такъ сошло на единаго человъка отъ Маріи, -излишнее дъло входить въ подробности; потому что безуміе ихъ явно обличаеть само себя. Ибо, если Слово сошло такъ же, какъ сходило в на Пророковъ; то почему Человъкъ сей отъ Дъвы, почему и Онъ не отъ мужа и жены? Ибо такъ раждался каждый изъ Святыхъ. Или, если танъ сошло Слово; то почему не о смерти каждаго, а о смерти Его одного говорится, что была за насъ? Почему, когда Слово сходило на каждаго изъ Пророковъ, объ единомъ Человъкъ отъ Маріи говорится, какъ о пришедшемъ единожды при концъ въковъ? Или почему, когда Слово синшло, какъ нисходило на прежнихъ Святыхъ, всъ прочіе умерли и не воскресли, а единый Человъкъ отъ Маріи по трехъ дняхъ воскресъ? Или почему, когда Слово подобнымъ образомъ нисходило и на другихъ, единъ Человъкъ отъ Маріи именуется Эммануиломъ, въ означеніе, что рожденное отъ Нея ть до исполнено Божества? Ибо имя: Эммануилъ толкуется: съ нами Богъ (Мато. 1, 23.). Или почему, если такъ снишло Слово, когда каждый изъ Святыхъ вкушаетъ пищу, пьетъ, утруждается, умираетъ, не говорится, что вкушаеть пищу, пьеть, утруждается. умираетъ само Слово, сказуется же сіе только объ единомъ Человъкъ отъ Маріи? Ибо что пострадало тъло сего Человъка; то говорится о Немъ, какбы страдало само Слово. И когда о всъхъ прочихъ говорится только, что они родились, объ единомъ Человъкъ отъ Маріи сказано: и Слово плоть бысть (Гоан. 1, 14.). Изъ сего открывается, что ко встмъ прочимъ было Слово для дара пророчества: отъ Маріи же само Слово пріяло плоть, и произошель человънъ, по естеству и по сущности сущее Божіе Слово, а по плоти отъ съмени Давидова и отъ Марінной плоти содълавшійся человъкъ, какъ сказалъ Павелъ (Римл. 1, 3.). Его показалъ Отецъ и на Іорданъ и на горъ, говоря: Сей есть Сынг Мой возлюбленный, о Немъже благоволихъ (Мато. 3, 17. 17, 5.). Отъ Него отреклись аріане, а мы признаемъ Его, и поклоняемся Ему, не раздъляя Сына и Слова, но зная, что Сынъ есть то самое Слово, Имже вся быша (Іоан. 1, 3.), и мы искуплены. Поэтому, намъ и удивительно, почему у васъ споръ о дълъ столь асномъ.

Но благодареніе Господу! Сколько мы опечалены были при чтеніи записокъ, столько обрадованы о-

кончаніемъ дъла; потому что разошлись въ согласіи, и примирились въ исповъданіи благочестивой и православной въры. Сіе, по долгомъ предварительномъ разсужденіи, побудило и меня написать краткое это посланіе. Ибо опасался я, чтобы тъмъ, которые согласіемъ своимъ доставили намъ случай радоваться, отъ молчанія моего, вмъсто радости, не было печали. Итакъ, умоляю прежде всего твое благоговъніе, а во-вторыхъ и всъхъ, кто услышитъ, принять сіе съ благою совъстію, и, если недостаетъ чего къ благочестію, исправить это и объявить мнъ; а если что мною, какъ невъждою въ словъ, написано не по достоинству предмета и несовершенно, извинить въ томъ мою немощь въ словъ.

Привътствуй всъхъ сущихъ съ тобою братій. Привътствуютъ тебя всъ со мною сущіе. Будь эдравъ о Господъ, возлюбленный и истинно желанный.

## 31.

## посланіе

къ Епископу и исповъднику Аделойо, противъ аріанъ.

Прочитавъ писанное твоимъ богочестіемъ, истинно похвалили мы благочестивую твою во Христа въру, прежде же всего прославили Бога, даровавшаго тебъ таковую благодать — и хранить правое разумъніе, и, по мъръ силъ, познавать козни діавольскія; но подивились также злоумію еретиковъ, примъчая, что впали они вь великую глубину злочестія, а оттого

утратили всякое чувство, и имъютъ совершенно растлънный умъ. И это ихъ предпріятіе есть какъ діавольское внушеніе, такъ и подражаніе беззаконнымъ іудеямъ. Какъ тъ, отвсюду обличаемые, сами противъ себя придумывали предлоги, только бы отречься имъ отъ Господа, и навлекали на себя предсказанное Пророками: такъ и еретики сін, усматривая, что повсюду предаются они позору, видя, что ересь ихъ для всъхъ стала гнусною, дълаются изобрътателями золь, чтобы имъ, не прекращая бореній съ истиною, быть въ подлинномъ смыслъ христоборцами. Ибо откуда изникло у нихъ и сіе эло? Какъ вообще осмълились они выговорить сію новую хулу на Спасителя? Но элочестивый, какъ видно, есть нъчто лукавое, и двиствительно неискусень о въргь (2 Тим. 3, 8.). Ибо еретики сін, сперва отряцая Божество единороднаго Сына Божія, показывали по крайней мъръ видъ, что признаютъ пришествіе Его во плоти, нынъ же, постепенно падан глубже и глубже, отказались и отъ этого своего мнънія, и содълались совершенными безбожниками, такъ-что не признаютъ Его Богомъ, и не въруютъ, что содълался Онъ человъкомъ. Л если бы въровали, то не говорили бы того, что написало противъ нихъ твое богочестіе.

Посему ты, возлюбленный и истинно желанный, обличивъ таковыхъ, сдълавъ имъ увъщаніе и выговоръ, поступилъ сообразно съ церковнымъ преданіемъ и съ благочестивою върою въ Господа. Поелику же они, возбуждаемые отцемъ ихъ діаволомъ, не познаша ниже уразумъща, по написанному, но во тыть ходять (Псал. 81, 5.); то пусть увъдають отъ твоего благоговънія, что такое ихъ злоуміе свойственно

Валентину, Маркіону и Манихею, поъ которыхъ одни виъсто дъйствительности вводили мнимое, а другіе, раздъляя нераздъльное, отрицали, что Слово плоть бысть, и вселися въ ны (Іоан. 1, 14.). Почечу же, держась ихъ мыслей, не наслъдуютъ и именъ ихъ? Ибо справедливо имъть имъ имена тъхъ, чье содержать эловъріе, и именоваться уже валентиніанами, маркіонитами и манихеями. Въ такомъ случать пристыжденные смрадомъ именованій, можетъ быть, въсостояній они будуть понять, въ какую ниспали глубину нечестія. И хотя справедливость требовала бы не отвъчать симъ еретикамъ, по Апостольскому совъту: еретика человъка по первом и втором наказаніи отрицайся, въдый, яко развратися таковый и согръшаеть, и есть самоосуждень (Тит. 3. 10.), особливо же, поелику и Пророкъ говорить о таковыхъ: юродъ юродивая изречеть, и сердце его тщетная уразумъеть (Иса. 32, 6.): однакоже, поелику, подобно вождю своему, и они ходять, какъ львы, ища кого поглотити изъ людей простодушныхъ (1 Петр. 5, 8.); то и для насъ содълалось необходимымъ отписать къ твоему благоговънію, чтобы братія, снова наученные твоимъ увъщаніемъ, предали вящшему осуждению ихъ суесловіе.

Поклоняемся мы не твари; да не будеть сего! Такое заблуждение свойственно язычникамъ и аріанамъ. Напротивъ того, поклоняемся мы Господу твари, воплотившемуся Божію Слову. Если плоть сама по себъ и есть часть тварей, то она содълалась Божіймъ тъломъ. И поклоняемся мы таковому тълу, не какъ собственно тълу, не отдъляя его отъ Слова, и желая поклоняться Слову, не представляемъ Его да-

лекимъ отъ плоти; но, по сказанному выше, зная, что Слово плоть бысть, сіе и во плоти явившееся Слово признаемъ Богомъ. Посему, кто же будетъ столько несмысленъ, чтобы сказать Господу: « отступи отъ твла, и поклонось Тебъ?» Или, ито будетъ столько злочестивъ, чтобы, по причинъ тъла, сказать Ему съ несмысленными іудеями: «почему Ты человък сый, твориши Себе Бога (Іоан. 10, 33.)?• Не таковъ прокаженный; онъ поклонился Богу сущему въ тълъ, позналъ, что это-Богъ, глаголя, Господи, аще хощеши, можеши мя очистити (Мато. 8, 2.); Божія Слова не почелъ тварію, по причинъ плоти, и не уничижилъ плоти, въ которую облечено было Слово, потому что Оно есть Создатель всея твари, но какъ въ созданномъ храмъ поклонился Творцу всяческихъ, и очистился. Такъ и кровоточивая жена, увъровавъ и прикоснувшись только къ воскрилію ризъ, изцълилась. И пънящееся волнами море вняло воплотившемуся Слову, и буря утихла. А слъпаго отъ рожденія плюновеніемъ плоти уврачевало Слово. И что всего важнъе и необычайнъе, когда Господь пригвожденъ былъ къ самому кресту (что, можетъ быть, и соблазняло злочестивыхъ); поелику на крестъ Господне было тъло, и въ тълъ было Слово, то солнце померкло, земля потрясеся, каменіе распадеся, завъса Церковная раздрася, и многа тълеса усопших святых восташа (Мато. 27, 61. 62.). Такъ было; и никто не разсуждаль, какъ осмъливаются нынъ аріане, должно ли повиноваться воплотившемуся Слову? Взирая на Человъка, признавали Его Создателемъ своимъ; слыша человъческій гласъ, не говорили, по причинъ человъческато естества, что Слово есть тварь; но тъмъ паче трепетали, и тъмъ не менъе познавали, что Оно въщало изъ святаго храма. Посему, какъ же не боятся нечестивые, что, якоже не искусища импъти Бога въ разумть, преданы будутъ въ неискусенъ умъ, творити неподобная (Рим. 1, 28.)? Ибо не твари поклоняется тварь, и она не отказалась, по причинъ плоти, поклониться своему Господу, но Создателя своего видъла въ тълъ; и о имени Інсуса Христа поклонилось, и поклонится, всяко колтъно небесныхъ, земныхъ и преисподнихъ, и всякъ языкъ исповъсть, яко Господь Іисусъ Христосъ (хотя и неугодно сіе аріанамъ) въ славу Бога Отща (Фил. 2, 10, 11.).

Плоть не безславіе принесла Слову; да не будеть сего! напротивъ того, сама паче прославлена Словомъ. И отъ того, что Сынъ, во образъ Божіи сый, пріяль на Себя зракт раба, не умалилось Его Божество; а напротивъ того, Онъ паче содълался избавителемъ всякой плоти и всякой твари. И если богъ послалъ Сына Своего раждаемаго отъ жены; то сіе приносить намъ не стыдъ, а паче славу и великую благодать. Ибо содълался Онъ человъкомъ, чтобы въ Себъ насъ обожить; вочеловъчился отъ жены и родился отъ Дъвы, чтобы на Себя воспріять наше гръху повинное рожденіе, и намъ содълаться уже родомъ святымъ, причастниками Божественнаго естества, какъ написалъ блаженный Петръ (2 Петр. 1, 4.). И немощное закона, въ немже немощствоваше плотію, Богь Сына Своего посла въ подобін плоти гръха, и о гръсъ осуди гръх во плоти (Рим. 8, 3.).

T. XXI.

Поэтому, не оказываются ли неблагодарными, и не достойны ли всякаго отвращенія, которые или уничижають сію плоть, воспріятую Словомь, чтобы освободить встхъ людей и встхъ воскресить изъ мертвыхъ и избавить отъ гръха, или ради сея плоти клевещуть на Сына Божіл, что Онъ произведеніе или тварь? Они едва не вопіють Богу такъ: « не посылай единороднаго Сына Твоего во плоти; да не прі-Онъ плоти отъ Дъвы, и да не избавляетъ емлетъ насъ отъ смерти и гръха; не желаемъ, чтобы явился Онъ въ тълъ и пріяль за насъ смерть; не хотимъ, чтобы Слово стало плотію и въ ней исходатайствовало намъ приближение къ Тебъ, и чтобы вселились мы въ обителяхъ небесныхъ. Да заключатся небесныя врата, п Слово Твое да не обновляетъ намъ пути на небеса завъсою плоти Своей » (Евр. 16, 20.). Такія ръчи произносять они съ діавольского дерзостію, по которой и измыслили себъ непріязненность. Ибо отрекающіеся поклоняться Слову, содълавшемуся плотію, остаются неблагодарными къ Его вочеловъченію; отдъляющіе Слово отъ плоти не признають, что совершено избавление отъ гръха и прекращение смерти.

Гав же сін нечестивые найдуть въ отдъльности ту плоть, какую воспріяль Господь, чтобы осмълиться имъ сказать: « не поклоняемся мы Господу съ плотію, но отдъляемъ тъло, и единому Господу служимъ». Блаженный Стефанъ видълъ Господа на небесахъ стояща одесную (Дъян. 7, 55.). Ангелы сказали ученикамъ: такожде пріидеть, имже образомъ видъсте Его идуща на небо (Дъян. 1, 11.). И самъ Господь, взывая ко Отцу, изрекъ: хощу, да идъже

есмь Азъ, и тій всегда со Мною будуть (Іоан. 17, 24.). И вообще, если плоть неотдълима отъ Слова, то не необходимо ли симъ еретикамъ отложить заблужденіе, и поклоняться наконецъ Отцу о имени Господа нашего Іисуса Христа, а непоклоняющихся и неслужащихъ Слову, явившемуся во плоти, повсюду извергать, и причислять не къ христіанамъ, но къ язычникамъ и іудеямъ?

Таково ихъ безуміе, такова ихъ дерзость, какъ говорили мы и выше; а у насъ-правал въра, заимствованная изъ Апостольскаго ученія и отеческаго преданія, подтверждаемая Ветхимъ и Новымъ Завътомъ; потому что Пророки говорять: посли Слово Твое н истину Твою (Псэл. 42, 3.); и : се Дъва во чревъ приметь, и родить Сына, и нарекуть имя Ему Эммануиль, еже есть сказаемо, съ нами Богь (Мато. 1, 23.). Что же сіе значить, какъ не рожденіе Бога во плоти? Апостольское же преданіе учить, когда говорить блаженный Петръ: Христу убо пострадавшу за ны плотію (1 Петр. 4, 1.), и ппшеть Павель: ждүще блаженнаго упованія и явленія славы великаго Бога и Спаса нашего Іисуса Христа, Иже даль есть Себе за ны, да избавить ны от всякаго гръха, и очистить Себъ люди избранны, ревнители добрымь дъломь (Тит. 2, 13. 14.). Посему, какъ же даль есть Себе за ны, если не носиль на Себъ плоти? Ее принескии, даль есть Себе за ны , да, воспріявъ въ ней смерть, упразднить имущаго державу смерти, діавола (Евр. 2, 14.).

Посему, и благодаримъ всегда о имени Іисуса Хрпста, и неотмещемъ явленной Имъ въ насъ благода-23\* ти; потому что явленіе Спасители во плоти содълалось искупительного цъного отъ смерти и спасеніемъ всей твари. А потому, возлюбленный и желаннъйшій, любящимъ Господа да послужить сіе напоминаніемъ; а подражающіе Іудъ и оставившіе Господа, чтобы послъдовать Каіафъ, пусть вразумятся симъ, если только захотять, если только придуть въ стыдъ и познають, что мы, поклоняясь Господу во плоти, поклоняемся, какъ говорили и прежде, не твари, но Творпу, облекшемуся въ тварное тъло.

Но желательно намъ, чтобы благоговъніе твое предложило имъ сей вопросъ: когда израилътянамъ повелъвалось восходить въ Герусалимъ для поклоненія во храмъ Господнемъ, гдъ были кивоть п надъ нимъ херувимы славы, осъняющіе очистилище; тогда, исполияя сіе, хорошо, или худо, дълали израильтяне? Если дълали худо, то почему же небрегущіе о семъ законъ подвергались наказапію? Ибо написано, если кто уничижить, и не взыдеть, то потребится отъ среды людей (Второз. 17, 12.). А если дълали хорошо, и благоугождали симъ Богу; то мерзскіе и и всякой ереси гнуснъйшіе аріане не достойны ли многократно погибнуть за то, что, одобряя народъ древній за чествованіе воздаваемое храму, не хотять поклоняться Господу, сущему во плоти, какъ во храмъ? Но древній храмъ, какъ сънь, устроенъ быль изъ камней и золота; и когда пришла сама Истина, тогда престало уже прообразующее, и по Господнему слову не осталось въ немъ камени на камени, иже не разорися (Мато. 24, 2.). Однакоже, взирая на храмъ изъ камней, глаголющаго въ семъ храмъ Господа не почитали тварію, не уничижали храма, и не

Digitized by Google

удалялись отъ него для поклоненія, но въ него входя, законно служили Богу въщавшему изъ храма. А когда сіе такъ; то почему же непоклоняемо всесвятое и истивно всечтимое тъло Господне, о которомъ благовъствоваль Архангель Гаврінль, которое образоваль Духъ Святый, и которое содълалось ризою Слова? Тълесную руку простерши, Слово воздвигло огнемь жегому (Мато. 8, 14.). Человъческій издавъ гласъ, воздвигло Оно Лазаря изъ мертвыхъ. И также, простерши руки на крестъ, низложило князя власти воздушныя, нынъ дъйствующаго въ сынъхъ противленія (Еф. 2, 2.), а для насъ содълало чистымъ путь въ небеса. Слъдовательно, кто безчеститъ храмъ, тотъ безчеститъ Господа во храмъ; и кто отдъляеть Слово отъ тъла, тоть отмещеть данную намъ въ немъ благодать.

И элочестивъйшіе аріане да не почитаютъ Слова тварію, потому что тъло есть тварное, и да не клевещуть на тело Его, потому что Слово не тварь. Ибо удивительно ихъ злоуміе; все смъщиваютъ и приводять они въ безпорядокъ, изобрътають всякіе предлоги, только бы Творца сопричислить къ тварямъ. Но пусть выслушають: если бы Слово было тварь, то не воспріяло бы на Себя тварнаго тьла, чтобы оживотворить оное. Ибо какая помощь будетъ тварямъ отъ твари, которая и сама имъетъ нужду въ спасеніи? Но поелику Слово, будучи Творцемъ, само содълалось Зиждителемъ тварей; то при скончаніи въковъ облеклось Оно въ тварное, чтобы можно было Ему, какъ Творцу, паки обновить и возсоздать это. Какъ не тварями созданы твари, такъ тварь никогда не была бы спасена тварію, если бы Слово

не было Творцемъ. Посему, да не толкуютъ лживо божественныхъ Писаній, и да не соблазняють простодушныхъ братій. Но если хотять, пусть сами раскаются, и не служать болье твари паче создавшаго всяческая Бога. А если желають остаться въ своемъ злочестін; то пусть один упосваются имъ, и подобно отцу своему діаволу, скрежещуть зубами, потому что въра вселенской Церкви въдаетъ Божіе Слово -Творца и Зиждителя всяческихъ, и мы знаемъ, что въ началь бъ Слово, и Слово бъ къ Богу (Іоан. 1, 1.). И Ему, для нашего спасенія содълавшемуся человъкомъ, поклоняемся мы, не какъ равному, въ равномъ явившемуся тълъ, но какъ Владыкъ, пріявшему на Себя рабій зракъ, Зиждителю и Творцу явившемуся въ твари, да, въ ней освободивъ всяческая, приведеть мірь ко Отпу, и умиротворить всяческая и небесная, и земная (Кол. 1, 20.). Ибо такъ и Отческое Его Божество признаемъ, и поклоняемся явленію Его во плоти, хотя бы аріане надрывались отъ досады.

Привътствуй всъхъ любящихъ Господа нашего Інсуса Христа. Молимся, чтобы ты, возлюбленный и пстинно желаннъйшій, былъ здоровъ и воспоминалъ о насъ предъ Господемъ. Если нужно, прочти это пресвитеру Іераксу.

**32**.

### посланіе

# къ Максиму философу.

Возлюбленному и истинно желанному сыну философу Максиму Аванасій желаеть о Господърадоваться.

Прочитавъ писанное тобою нынъ, похвалилъ я благоговъніе твое, и крайне подивившись безразсудству неразумпьющих», ни яже глаголють, ни о нихь же утверждають (1 Тим. 1, 7.), дъйствительно ръшался хранить молчаніе. Ибо отвъчать о томъ, что такъ явно и свътозарнъе самого свъта, не иное что значить, какъ людямъ беззаконнымъ подавать поводъ къ безстыдству. Такъ научены мы и Спасителемъ. Ибо Пилату, послъ того, какъ умылъ онъ руки и далъ мъсто клеветъ тогдашнихъ іудеевъ, Господь не отвътствовалъ болъе, вразумлялъ же паче жену его, чтобы, не по слову, но по явлению силы увъровали, что судимый есть Богъ. Не отвътствуя также и на суесловіе Каіафы, обътованіемъ Своимъ Господь приводиль всехъ къ веденію (Мате. 26, 63. 64.). Такъ и я, долго медля и смотря на словопреніе безстыдныхъ людей, едва подвигнутъ былъ твоимъ ревнованіемъ по истинъ, и не сказалъ ничего сверхъ написаннаго тобою, чтобы противникъ, убъдившись тъмъ самымъ, что оспоривалъ, удержалъ наконецъ языкъ свой отъ эла, и устнъ свои, еже не глаго-

лати льсти (Псал. 33, 14,). И, о если бы полобные люди не хулили болъе Пригвожденнаго къ древу, говоря съ мимоходившими тогда іудеями: аще Сынь есть Божій, да спасеть Себе (Лук. 23, 35.)! Если же и въ этомъ случат не устыдятся они; постыдись ты, помня Апостольскую заповъдь: еретика человъка по первомъ и второмъ наказаніи отрицайся, въдый, яко разврапися таковый, и согртьшаеть, и есть самоосуждень (Тит. 3, 10. 11.). Ибо если отваживающіеся на это или суть язычники, или іудействують; то пусть кресть Христовь, какъ іуден, почитаютъ они соблазномъ, а какъ язычники безуміемъ. Но если выдають себя за христіанъ; то пусть знають, что распятый Христось есть Господь славы (1 Кор. 2, 8.), что Онъ Божія сила и Божія премудрость (1 Кор. 1, 24.).

А если сомиванотся въ томъ, что Онъ Богъ; то да постыдятся Оомы, который осязалъ Распятаго, и именуетъ Его Господомъ и Богомъ (Іоан. 20, 23.); да убоятся самого Господа, Который, по умовеніи ногъ ученикамъ, говоритъ: вы глаголете Мя Учителя и Господа: и добрю глаголете, есль бо (Іоан. 13, 13.). Но въ томже тълъ, въ которомъ умывалъ ноги, и гръхи наши вознесе на древо (1 Петр. 2, 24.). Засвидътельствовано также, что Онъ—Владыка твари; потому что солнце удержало лучи, земля потряслась, камни распались, и сами распинатели сознались, что распятый воистинку Божій Сынъ (Мато. 27, 24.).

И видимое тъло было тъломъ не человъка, но Бога; въ семъ тълъ, когда и распятъ былъ, воскрешалъ Онъ мертвыхъ. Поатому, недобра сія дерзская ихъ мысль, будто бы Слово Божіе было къ нъкосму святому человъку (а такъ было Оно въ каждомъ изъ Пророковъ и иныхъ святыхъ), и будто бы тъмъ предотвращается та мысль, что Слово каждый разъ раждается и потомъ умираетъ. Но о Господъ не такъ должно разумътъ; да не будетъ сего! Напротивъ же того, единою въ кончину въковъ, во отметаніе гръха (Евр. 9, 26.), Слово стало плотію, и отъ Маріи Дъвы произошелъ человъкъ по нашему подобію, какъ и іудеямъ сказалъ Господъ: что ищете Мене убити, человъка, иже истину валъ глаголахъ (Іоан. 8, 40.)? И мы обожаемся, не причащаясь тъла какого-либо человъка, но пріемля тъло самого Слова.

Подпвился я и тому, какъ дерзнули они даже подумать только, будто бы Слово содълалось человъкомъ по естественному порядку. Если бы такъ было; то напрасно была бы чтима память Марін. Естество не знаетъ дъвы, раждающей безъ мужа. Посему-то Онъ, истинный Богъ и по естеству Отчее Слово и Отчая Премудрость, по благоволенію Отца содълялся человъкомъ тълесно ради нашего спасенія, чтобы Ему, имъя, что принести за насъ, спасти всъхъ насъ, елицы страхом смерти чрез все житіе повинни быхомь работь (Евр. 2, 15.). Не какой-либо человъкъ предалъ себя за насъ (потому что всякій человъкъ повиненъ смерти, по сказанному въ лицъ Адама всъмъ: земля еси и въ землю отвидеши (Быт. 3, 19.), и не другая какая-либо изъ тварей предала себя (потому что всякая тварь предполагается измъняемого); но само Слово принесло за насъ собственное Свое тъло, чтобы не въ человъка была въра и не на человъка упованіе, но чтобы имъть намъ

въру въ самого Бога-Слово. И дъйствительно, когда содълался Онъ и человъкомъ, видимъ славу Его, славу яко единороднаго от Отца, исполнь благодати и истины (Іоан. 1, 14.). Ибо, что претерпълъ Онъ въ тълъ, все то возвеличилъ какъ Богъ. Плотію алкалъ, Божески же питалъ алчущихъ. И если кто соблазняется тълесными дъйствіями; то да увърится тъмъ, въ чемъ дъйствуетъ Богъ. По человъчеству вопрошаеть Онъ, гдъ лежить Лазарь; Божески же воскрешаеть его. Посему, никто да не посмъвается, называя Его отрокомъ, указывая на возрастаніе съ годами, на то, что толь, пиль, страдаль, чтобы, отрицая свойственное тьлу, не отринуть совершенно пришествія Его ради насъ. И какъ не въ естественномъ порядкъ содълался Онъ человъкомъ, такъ, пріявъ на Себя тьло, слъдовало Ему показать свойственное тълу, чтобы не превозмогло мечтаніе манихейское. А также, дъйствуя тълесно, слъдовало Ему не скрывать свойственнаго Божеству, чтобы Самосатскій не имълъ повода, называть Его человъкомъ, и притомъ инымъ отъ Бога Слова.

Выразумъвъ это, да знаетъ невърный, что котл былъ Онъ младенцемъ въ ясляхъ, однакоже покорствовали Ему волхвы, отъ которыхъ пріялъ поклоненіе; и хотя отрокомъ пришелъ во Египетъ, однакоже содълалъ бездъйственными рукотворенныхъ идоловъ, и распинаемый плотію воскресилъ мертвецевъ, съ давняго времени сотлъвшихъ, всъмъ же показалъ, что Онъ претерпълъ все не ради Себя, но ради насъ, чтобы мы, страданіями Его облекшись въ безсмертіе и нетлъніе, пребывали въ въчной жизни.

Сіе изложиль и тебь кратко, заимствовавь, какъ

и прежде сказалъ, изъ написаннаго тобою, и ничего не прибавивъ отъ себя, а только напомянувъ о божественномъ крестъ, чтобы презрители, вразумившись тъмъ самымъ, что соблазияло ихъ, поклонились Распятому. Ты же откровенно убъждай невърныхъ. Можеть быть, что какимъ-либо способомъ и пріидуть они отъ невъдънія въ познаніе, и право увъруютъ. И хотя достаточно и одного написаннаго тобсю, однакоже нехудо присовокупить и сіе ради напоминанія любопрительнымъ, не съ тъмъ, чтобы устыдились они, какъ обличаемые въ дерзости, но чтобы, какъ получившіе напоминаніе, не забывали истины. Да будеть во всей силь исповъданное Отцами въ Никеи. Ибо сіе правомысленно, и сего достаточно къ низложенію всякой нечестивой ереси, особливо же аріанской, которая хулить Слово Божіе, а въ-следствіе сего по необходимости нечествуеть н противъ Духа Его Святаго.

Привътствуй всъхъ правомудрствующихъ. И тебя привътствуютъ всъ сущіе съ нами.

33.

## ПРОТИВЪ АПОЛЛИНАРІЯ.

### книга первая.

О воплощении Господа нашего Інсуса Христа.

Таковъ у благочестиваго неослабный образъ дъйствованія, возлюбленный, - все чествовать молчаніемъ, и благодарными возглашеніями пъснословить благодътеля Бога, по изреченію Писанія, которое говорить: сядеть наединь, и умолкнеть (Плач. Іер. 3, 26.), и въ безмолвіи будеть дълать свойственное себъ. Слова же: наединъ, и: свойственное себъ, означаютъ, что и поведение свое взвъшиваетъ онъ разсудительно, и прилагаеть попечение о Божией заповъди. Но ты, усмотръвъ весьма тяжкое утомленіе въ тъхъ, которые, по-видимому, говорятъ то же, спрашиваешь о втръ, какая у насъ, и желаешь знать, какова вина тъхъ, которые, думая о себъ, что мудрствуютъ право, не боятся съ великою неумъренностію говорить недозволенное, чъмъ увлекшись неутвержденные въ въръ даже не примъчаютъ, что они въ заблужденіи. Ибо если бы утверждены были въ въръ, ото не убъдились бы такими словами. Но поелику не хотять подумать сами, то легко пріемлють такія преданія, отъ которыхъ прозябаютъ чрезмърная кичливость и многіе пороки. Отвращая же взоръ по ненависти, оставляють они безъ вниманія и Пророческія указанія, и Апостольскія заповъди, и Отеческіл вразумленія, даже самыя ясныя изреченія Владыки. Посему необходимо, по мъръ силъ, обличить ихъ, чтобы, или изъ нихъ самихъ нъкоторые образумившись прозръли, или не могли они обманывать другихъ, объщая имъ самое ясное понятіе о Христъ, тогда какъ не разумлюють, ни яже глаголють, ни о нихъ же утверждають (1 Тим. 1, 7.). Отцы сказали, что Сынъ единосущенъ Отцу, есть истинный Богъ отъ истиннаго Бога, совершенный отъ совершеннаго, а также, что Онъ для нашего спасенія снишелъ, воплотился, вочеловъчился, и потомъ пострадалъ и воскресъ. Но чтобы, слыша о страданіи и воскресеніи, не представилъ кто себъ, будто бы Богъ Слово измъняется,—угрожая осужденіемъ, постановили они исповъдывать непреложность и неизмъняемость Сына.

Еретики же, или представляютъ себъ измъняемость въ Словъ, или предполагаютъ, что домостроительство страданія совершено только по видимости, называя плоть Христову, то несозданною и небесною, то единосущною Божеству. Сверхъ того говорять, что во Христъ, вмъсто внутренняго нашего человъка, небесный умъ; потому что Христосъ, облекавшій Его витшній образъ, употреблялъ какъ орудіе, и невозможно Ему быть совершеннымъ человъкомъ. Ибо гдъ совершенный человъкъ, тамъ и гръхъ, и два совершенные не могутъ стать единымъ; иначе и во Христь, какъ и въ насъ, произойдетъ борьба гръха, и Христосъ, подобно намъ, будетъ имъть потребность въ очищени, если и Онъ, содълавшись человъкомъ, пріялъ въ Себя то, что въ насъ мыслить и движеть теломъ. Напротивь того, говорять еретики, Христосъ воспріяль на Себя неразумное, чтобы въ

семъ неразумномъ Ему самому быть умомъ, и совершенно не вкусить гръха, какъ по Божеству, такъ п
по неразумной плоти. Ибо плоть того, кто приводптъ ее въ движеніе, то-есть мыслить, не могла бы
согръщить, если бы самъ онъ не предъизмыслилъ
гръховнаго дъла, и не дъйствовалъ посредствомъ тъла
къ приведенію гръха въ исполненіе. Посему-то Хрпу
стосъ показалъ въ Себъ по подобію обновленіе плоти, обновленіе же того, что мыслить въ насъ, каждый самъ показываеть въ себъ чрезъ подражаніе,
уподобленіе и воздержаніе отъ гръха. И такимъ образомъ, Христосъ уразумъвается сущимъ безъ гръха.

Таковы ихъ лжеумствованія и умышленія объ уклоненіи; но не одного они держатся основанія, потому что много уклоненій невърія, примышленныхъ человъческимъ разсудкомъ. Посему, укажемъ имъ на изволеніе Божія благоволенія (ибо сказано: клятся Господь, и не раскается (Пс. 109, 4,), на исполненіе самаго истиннаго домостроительства, на благодать всесовершеннаго благодъянія, вопросивъ вмъстъ объ умышленіяхъ ихъ: согласны ли они съ Пророческими указаніями, послъдуютъ ли Апостольскимъ заповъдямъ, сообразны ли съ Отеческими вразумленіями, не отмещутъ ли ясныхъ изреченій Владыки, чтобы изъ Пророческихъ указаній и Апостольскихъ заповъдей и дълъ совершенныхъ Господомъ проистекли и исповъданіе истины, и обличеніе заблужденія.

Итакъ, скажите вы , изобрътатели новаго вашего евангелія, тогда какъ евангеліе одно, и нътъ инаго, гдъ возвъщено вамъ называть плоть несозданною, а такимъ образомъ, или Божество Слова представлять измънившимся въ плоть, или домостроительство стра-

данія, смерти и воскресенія почитать только призракомъ? Ибо единая Святая Троица Божества несозданна, въчна, непреложна и неизмънлема. Поелику же Христосъ воздвигнуть по плоти оть человъковъ, от братіи нашея, какъ написано (Дъян. 3, 22.), и по предвозвъщению Закона долженъ былъ пострадать и содълаться перворожденнымь оть воскресенія мертвых (Дъян. 26, 23.); то какъ несозданное называете удобостраждущимъ, или удобостраждущее именуете несозданнымъ? Ибо, называя несозданную сущность Слова удобостраждущею, хулите вы Божество; а удобостраждущую плоть, съ костями, кровію, душею, сопряженную въ цълый составъ нашего тъла, содълавшуюся осязаемою и видимою, именуя несозданною, впадаете въ двъ погръшности, или ощущеніе и претерпъніе страданія, согласно съ нечестивыми манихелми, признаете мечтою, или тъмже предполагаете сущность несозданнаго Божества. послъ этого за что же порицаете тъхъ, которые представляють Бога въ человыческомъ по плоти образъ?

Но говорите, что плоть стала несозданною отъ единенія съ несозданнымъ. Сіе самое и покажетъ, что заблужденіе ваше обличаетъ само себя. Единеніе плоти съ Божествомъ Слова произошло въ матерней утробъ: потому что Слово, снисшедшее съ небесъ, изъ утробы возставило Себъ плоть, непредсуществовавшую до снисшествія Слова или до Богородицы Маріи, которая одна происходитъ отъ Адама, и ведетъ родъ отъ Авраама и Давида вмъстъ съ обрученнымъ Ей Іосифомъ; такъ какъ оба они, по написанному, суть въ плоть едину (Быт. 2, 24.) не по плотскому союзу, но по происхожденію отъ еди-

наго; ибо засвидътельствовано, что пребыли они неприкосновенными другъ къ другу. Итакъ, Христосъ раждается въ Виолеемъ іудейскомъ, именуетъ отцемъ Іосифа, происходящаго такъ-же, какъ и Марія, отъ Давида, полагается въ пеленахъ, Сумеономъ вносится во храмъ, пріемлеть по закону обръзаніе плоти и возрастаетъ съ годами. Посему, если плоть чрезъ единеніе стала несозданною, то почему же не явилась она вдругъ совершенною, но, по изволенію Слова, твло возрастало? Несозданному же приписывать возрастание нечестиво. Ибо несозданное именуется по самому естеству несозданнымъ, и не допускаеть ни возрастанія, ни умаленія. А что въ общеніи или единеніи съ несозданнымъ, то именуется, хотя собственно принадлежащимъ несозданному, однакоже не самымъ несозданнымъ, чтобы не пришло въ забвеніе благодъяніе единенія, не уничтожилась обязательная сила благодъянія, и человъчество, подверженное еще немощи, когда изъ вашего ученія узнаеть, что нъть у него никакого союза съ Богомъ, не впало въ безнадежность, и не была тъмъ уничижена благодать. Ибо кто слыша, что тъло Господне несозданно, и зная о себъ, что самъ онъ сотворенъ и созданъ, не придетъ къ той мысли, что святыя Писанія лживы, и что не имъеть онъ никакого общенія со Христомъ? Если несозданный воспріяль на Себя несозданное тъло; то уничтожилось первое созданіе, погибъ первообразъ Адама, отъ котораго мы по преемству плоти и донынъ ведемъ родъ свой. Посему, какъ же Христосъ содълалъ насъ Своими причастниками? Почему Апостоль говорить: святяй и освящаеміи, от единаго вси (Евр. 2, 11.)?

Никто да не осмъливается думать о Божествъ Сына, будто бы Онь, какъ дерзають говорить злочестивъйшіе аріане, отъ Бога такъ же, какъ и мы; или, оть Бога по явлению только плоти, по тому зраку раба, то-есть, первозданнаго Адама, какій пріядъ на Себл во образъ Божін сущій Богъ. Въ тваряхъ несозданнымъ вообще называется еще неосуществивщееся, что не пришло въ бытіе. Поэтому, не предполагая ли, что у Слова не было плоти, вы умыщляете въ благовидномъ реченін заключить витсть и отрицаніе бытія идоти, чтобы, наименовавъ плоть несозданною, тъмъ самымъ не признать ея? Ибо едипое бытіе Божества представляемъ себъ несозданнымъ. Посему, нечестиво и несозданную плоть называть удобостраждущею, и удобостраждущую плоть именовать несозданною; нечестиво думать, что сотворенное естество человъчества не по сдинению съ Словомъ стало Его собственностію, но совъчно Ему, п по тождеству естества равно естеству Божію. Ибо Господь ясно показываль, что имъеть и плоть, и кровь, и кости, и душу, которая скорбить, возмущается и тужить (Мато. 26, 37. loan. 12, 27.). Но никто не скажеть, что это въ естествъ Божества; содълалось же сіе по естеству собственнымъ Богу, когда Слово благоволило пріять человъческое рожденіе, и созданіе Свое, разслабленное гръхомъ, тлъніемъ и смертію, возстановить въ Себъ въ обновленномъ образъ. Посему, осуждение гръха сотворилъ Онъ на земль, отмънение клятвы на древъ, избавление отъ тлънія во гробъ, разрушеніе смерти во адъ, прошедъ всюду, чтобы содълать спасение всего человъка, показавъ въ Себъ зракъ нашего образа. Ибо ка-T. XXI.

кая была потребность Богу раждаться отъ жены, Творцу въковъ возрастать съ продолженіемъ времени и исчислять Себъ годы, или еще претерпъть кресть, гробъ и адъ, которымъ подпали мы, если бы не насъ взыскалъ Онъ, насъ оживотворяя воспріятіемъ на Себя нашего зрака, насъ призывая къ уподобленію и подражанію совершенному образу? И если бы не предсуществовало не имъющее ни въ чемъ недостатка совершенство; то какъ возможно было бы подражаніе совершенству, согласно съ тъмъ, что говорить Апостолъ: совлекшеся ветхаго человъка (кол. 3, 9.) и облекшеся въ новаго, созданнаго по Богу въ правдъ и въ преподобіи истины (Еф. 4, 24.)?

Посему, откуда же научившись, называете плоть несозданною? Если естество въ-слъдствіе претворенія дълается несозданнымъ; то значитъ, что дълается оно и невидимымъ и безсмертнымъ, и притомъ не чрезъ смерть, но какъ недоступное смерти. Какъ же Господь умеръ, если Онъ несозданный несозданно снисшель на землю? Или какъ содълался Онъ видимымъ и осязаемымъ, по написанному: еже видъхомъ, и руки наша осязаща (1 Іоан. 1, 1.)? Почему же говорите, чего не написано, и о чемъ непозволительно даже и мыслить? Ибо всъмъ еретикамъ подадите самую нечестивую мысль, какой держался нъкогда называемый такъ Риторій, о нечестіи котораго страшно и выговорить. Поэтому, или отриньте божественныя Писанія, или, признавая ихъ, не умышляйте сверхъ написаннаго произносить иные глаголы, исполненные неисправимой лжи.

Но говорите еще: « мы не поклоняемся тваря. » Несмысленные, почему же не разсудите, что и сотворенное тъло Господне должно воспрінмать не твари подобающее поклоненіе? Оно содълалось тъломъ несозданнаго Слова, и поклоненіе приносите вы Тому, Чымъ содълалось оно теломъ. Итакъ, достодолжное воздается ему поклоненіе, поклоненіе подобающее Божеству; потому что Слово есть Богъ, а тъло есть Его собственное тъло. Когда жены приближались ко Господу, Онъ, удерживая, говорилъ: не прикасайся Мнъ, не у бо взыдохъ ко Отцу Моєму (Іоан. 20, 17.), давая тъмъ разумъть, что нужно возществіе, и что возшествіе будеть одно. Онть же приступльше, ясться за нозь Его, и поклонисться Ему (Мато. 28, 9.); держались за ноги, а поклонялись Богу; ноги для осязанія имъли кости и плоть, но были Божін, и жены поклонялись Богу. Въ другомъ мъстъ Господь сказаль: ослжите Мя, и познайте, яко духъ плоти и кости не имать, якоже Мене видите имуща (Лук. 24, 39.), хотя быль Онь Духь; ибо Духь есть Богь (Іоан. 4, 24.). И для чего, говоря и доказывая, что импетъ плоть и кости, сказалъ: Духъ плоти и кости не имать, якоже Мене видите, не сущаго плоть и кости, но имущаго ихъ?- не научаетъ ли симъ, что естество Духа неизреченно, самал же осязаемость есть свойство тъла, подобнаго нашему, какое заимствовалъ Онъ Себъ отъ Дъвы, не инымъ какимъ способомъ, по естественнымъ рожденіемъ, чтобы по естеству было оно тъло, п также по естеству неотлучно было отъ Божества Слова? Такъ произошла и смерть; тъло пріяло оную по естеству, а Слово, потершъло по изволенію, в свободно собственное Свое тъло предало на смерть, чтобы и пострадать за насъ естественно, и воскрес-24\*

нуть ради насъ Божески. Такъ и все дъло рожденія и смерти имъетъ цълію наше взысканіе и возстановленіе.

Когда же сіе такъ дъйствительно, такъ и исповъдуется Божіею вселенскою Церковію; то почему опять называете твломъ съ неба? И, скажите, для чего сотворилъ оное Христосъ? Ужели для того, чтобы съ небесъ принести на землю тъло, невидимое содълать видимымъ, недоступное поруганию пріемлющимъ поруганіе, безстрастное и безсмертное смертнымъ и удобостраждущимъ? Какое же оказано симъ благодъяніе, о суетные, если, какъ говорите, во Хрпстъ совершилось то-же, что происходило въ первозданномъ Адамъ, если Христосъ Адамова паденія не возстановиль несравненнымъ возстановлениемъ, явившись въ подобін плоти гръха и осудивъ гръхъ во плоти (Рим. 8, 3.), такъ что во плоти пожилъ на земль, и недоступною гръху показаль ту плоть, какую и Адамъ по первомъ созданіи имълъ безгръшною, но чрезъ преступленіе содълалъ доступною гръху, и низпалъ въ истлъніе и смерть? Сію-то самую плоть Христосъ снова творить въ сообразность съ естебезгръшною, въ доказательство того, что Создатель не виновникъ гръха, и возстановляеть ее по первообразному созданию собственнаго естества, чтобы Самому быть образцемъ безгръшности. Поэтому, напрасно думаютъ такъ обольщенные, утверждая, что тъло Господне съ неба. Что Адамъ низринулъ съ неба на землю, то Христосъ возвелъ съ земли на небеса; что въ Адамъ было безгръшно и неосужденно, и имъ пизринуто въ тлъпіе и осужденіе смерти, то Христосъ показалъ въ Себъ петлъннымъ и искупительнымъ отъ смерти, такъ какъ имъетъ власть на земли отпущать гръхи, изъ гроба явить нетлъніе, снисшествіемъ во адъ разрушить смерть, и благовъствовать всъмъ воскресеніе. Богъ создалъ человъка для нетлъція и сотвориль его во образь Своего присносущія: завистію же діаволею смерть вниде въ мірь (Прем. 2, 24.). И падъ къмъ царствовала смерть во иставне, не презръль того, Самъ содълавшись человъкомъ, не превратился въ человъческій образъ, и не примрачный показаль только видъ, пренебрегши бытіемъ человъческимъ; но сущій по естеству Богъ раждается человъкомъ, да то и другое естество будетъ единый, по всему совершенный, показавшій естественное и самое истинное рождение. Почему сказано: и дарова Ему имя, еже паче всякаго имени (Филип. 2, 9.), чтобы царствовать на небесахъ и имъть власть творить судъ. Ибо Слово-Зиждитель вселенной явилось сыномъ человъческимъ, содълавшись не инымъ къмъ, но вторымъ Адамомъ, чтобы изъ имени познали мы истину.

И Апостолъ показываетъ, что Первозданный первородите, указуя сперва на душевное, а потомъ на духовное. Именуя же душевное и духовное, показываетъ не два различныя тъла, но одно и то-же тъло, первое во власти и естествъ души, и потому душевное, а второе во власти и естествъ духа, и потому духовное; потому что Богъ-Слово есть Духъ. Ибо такъ должно понимать и сказанное о насъ, въсловахъ: духовный же востилуетъ вся; душевенъ же человъкъ не пріемлетъ, яже духа (1 Кор. 2, 14. Показываетъ, что причастное духа разумъется духовноказываетъ, что причастное духа разумъется духовнома понимать и сказанное духа разумъется духовноказываетъ, что причастное духа разумъется духовности показываетъ, что причастное духа разумъется духовности показываетъ духовности показываетъ духовности показываетъ показаваетъ показываетъ показываетъ показываетъ показываетъ показываетъ показываетъ показываетъ п

нымъ, а пребывающій подъ властію только души оказывается душевнымъ.

Почему же, наконецъ, если согласиться съ вами, Христосъ не именуется просто человъномъ, накъ новый человъкъ пришедшій съ небесъ, но говорится, что содълался Онъ сыномъ человъческимъ? Поэтому, если на землъ содълался Онъ сыномъ человъческимъ, хотя родился не отъ съмени мужескаго, но отъ Святаго Духа; то пусть разумъется сыномъ единаго первозданнаго Адама. Ибо не упоминается какойлибо иный человъкъ, существовавшій на небъ, кромъ Адама, созданнаго изъ земли, чтобы Христу имъть тъло съ небесъ и быть сыномъ инаго человъка, кромъ Адама. Посему, Матоей именуеть Его сыномъ Авраамовымъ и Давидовымъ по плоти, а Лука въ родословіи своемъ называеть сыномъ Давидовымъ и Божіимъ.

Поэтому, если вы ученики Евангелій; то не говорите неправды на Бога, но сообразуйтесь съ тъмъ, что написано и совершилось. Если же хотите говорить иное сверхъ написаннаго: то для чего препираетесь съ нами, убъжденными ничего не слушать и не говорить сверхъ написаннаго; потому что Господь говоритъ: аще вы пребудете во словеси Моемъ, вомстинну свободни будете (Іоан. 8, 31.)? Посему, какъ же почитать върными или христіанами васъ, которые не сообразуетесь съ написанными реченіями, не убъждаетесь событіями, но осмъливаетесь опредълять то, что выше естества? Еда мало есть вамъ трудъ даяти человъкомъ, и како даете Господеви трудъ (Иса. 7, 13.)? Если осуждены были невъровавшіе Пророкамъ, то кольми наче будете осуждены

вы, невърующіе самому Владыкъ? Какъ осмъливаетесь переиначивать то, или мудрствовать иначе о томъ, что самъ Онъ восхотьль и благоволилъ совершить во отметание гръха и смерти (Евр. 9, 26.)? Если Его исповъдуемъ мы; то и Онъ исповъдуетъ насъ. А если мы отрицаемся отъ Него; то и Онъ отречется отъ насъ. Аще не въруемъ, Онъ въренъ пребываеть: отрещися бо Себе не можеть (2 Тим. 2, 13.). Какъ безмърно ваше неразуміе, — говорить, чего не написано, и держаться миъній чуждыхъ благочестію!

Вы предпріемлете и плоть называть единосущною Божеству, не примъчая, что впадаете въ сугубое нечестіе. Ибо утверждать это придумано вами для того, чтобы или отрицать вамъ плоть, или хулить Божество, говоря: «конечно, Рожденнаго отъ Маріи называемъ мы единосущнымъ Отцу.» Но это, какъ думаете вы, благохваление ваше окажется или излишнимъ, или несмысленнымъ. Ибо кто изъ върныхъ не исповъдуеть, что пришедшій Богъ-Слово и отъ Дъвы Святой Маріи произшедшій Человъкъ, будучи единосущнымъ Отцу, содълался человъкомъ отъ съмени Авраама, котораго и сыномъ именуется, и что Слово, единосущное Богу, по плоти содълалось сыномъ Давидовымъ ? Посему-то отъ Давидова съмени производять Христово по плоти родословіе и Пророки, и Апостолы, и Евангелисты. Какъ же не стыдитесь утверждать и говорить, что плоть, ведущая свое родословіе отъ Давидова съмени, единосущна Слову? Или еще, какъ сказали мы, несмысленно станете утверждать это, не понимая, что единосущное, какъ имъеть тождество естества, такъ показываеть въ себъ

и собственное совершенство. Какъ Сынъ, исповъдуемый единосущнымъ въ-отношеніп къ Отцу, исповъдуется и совершеннымъ въ-отношеніи къ совершенному; такъ и Духъ Святый; потому что Тропца едивосущна. Поэтому и единосущной плоти, при совершенствъ Слова, дадите свое совершенство. И, но
вашему, вмъсто Тропцы проповъдуема будетъ четверица. Какой нечестивый вымыслъ!

По говорите: «плоть содълалась единосущною Слову.» Скажите же: какъ содълалась единосущною? Содълалась она Словомъ, но содълалась и Духомъ? Если же, не будучи Божествомъ по естеству, двлается опа Божествомъ чрезъ претвореніе; то для чего порицаете аріанъ, которые то-же понятіе дають о Словъ? Писаніе говорить: Слово плоть бысть (Іоан. 1, 14.). Не сказано: плоть содълалась Словомъ, нотому что содълалась плотію Слова, а не какого-либо человька; но: Слово плоть бысть, то-есть, Богъ содълался человъкомъ. И говорится: плоть бысть, чтобы не опускали вы изъ вида наименованія: плоть. Ужели же не довольствуетесь неслитнымъ естественнымъ единеніемъ Слова съ плотію, которая содълалась Его собственного, и не слушаете уже, и не хотите въровать, что Богъ содълался человъкомъ, не довольствуясь того превосходящего всякое примышленіе хвалою, какая приписуется тълу Бога, по слову сказавшаго: Иже преобразить толо смиренія нашего, яко быти сему сообразну тълу славы Его (Фил. 3, 21.)? Въ семъ заключается указание будущаго въка, и притомъ сказуется тъло славы Его. Да и Господь говорить: егда пріидеть Сынь человьческій, разумъеть же Сына Божія, содълавшагося

сыномъ человъческимъ, и вмъсть Судію живыхъ и мертвыхъ, Царя и Владыку, и истипнаго Бога. Ужели хотите уничтожить именование тъла, или даже и то, чтобы Христосъ наридаемъ былъ человъкомъ? Какъ можете вы читать Божественныя Писанія? Матоей пишеть: книга родства Іисуса Христа, сына Давидова, сына Авраамля (Мато. 1, 1.); а Іоапнъ написаль: во началь бы Слово, и Слово бы ко Богу, и Бого бль Слово (Іоан. 1, 1.). Если Слово хотите разсматривать въ отдъльности, какъ Бога, и какъ. сына Давидова; то, по вашему мизнію, сказуются два Христа. Если же, научаемые божественными Писаніями, увъруете, что Слово, будучи Богомъ, содълалось сыномъ человическимъ: то познаете, что единъ есть Христосъ, вмъсть и Богъ и человъкъ; и дволкая проповъдь о пришествін Его послужить для васъ убъдительнымъ удостовъреніемъ въ Его страданін и безстрастін, когда, напримъръ, Апостолъ говорить: человькъ Христось Іисусь, давый Себе избавленіе за встяхь (1 Тим. 2, 5.6.), сый надъ встми Богь, благословень во въки аминь (Рим. 9, 5.); н еще, пиша къ Тимовею, сказалъ: поминай Христа Інсуса воставшаго отъ мертвыхъ, отъ съмене Давидова (2 Тим. 2, 8.); и онъ же опять говоритъ: смерть Его возвъщаемъ, дондеже придеть (1 Кор. 11, 26.). Посему, если, въ-слъдствие исповъдания единосущнымъ, уничтожите вы именованіе плоти и то, чтобы Христосъ нарицаемъ былъ человъномъ; то или, въ ничто обращая Писанія, не возвъщаете уже смерти Его, дондеже пріидеть, или, возвыцая смерть единосущнаго, по словамъ вашимъ, Отпу и Святому Духу, и не исповъдуя, что Христосъ пострадалъ

344, 283, 335,

плотію, самое Божество Отца и Святаго Духа называете доступнымъ смерти. И въ этомъ стали вы нечестивъе всъхъ еретиковъ. Ибо смерть касалась плоти единосущнаго Слова; не Отецъ, не Святый Духъ понесъ на Себъ плоть, какъ воображаютъ нечестивые последователи Валентина; но Слово плоть бысть. Почему мы, исповъдуя Христа Богомъ и человъкочъ, говоримъ это не для раздъленія (да не будеть сего!), но согласно опять съ Писаніями, чтобы, поелику страданіе и смерть совершились, и возвъщаются, дондеже пріидеть, то и страданіе и смерть исповъдовать намъ относящимися къ плоти Слова, о самомъ же Словъ въровать, что Оно непреложно и неизмънно. Поэтому, Одинъ и тотже и страждетъ и не страждеть; по Божескому естеству безстрастень, непреложенъ и неизмъняемъ, страждеть же плотію, какъ сназалъ Петръ (1 Петр. 4, 1.), и восхотълъ внусить смерть, потому что содълался Ходатаемъ Бога и человъковъ человъкъ Христосъ, давый Себе избавленіе за насъ (1 Тим. 2, 5. 6.), и еще потому, что содълался Ходатаемъ Бога и человъковъ; ходатай же единаго нъсть, Богъ же единъ есть (Гал. 3, 20.).

Посему, заблуждаются утверждающіе, что иной есть страждущій Сынъ, а иной нестраждущій. Ибо не другой кто, кромъ Слова, пріяль смерть и страданіе. Но само безстрастное п безплотное Слово, воспріявь рожденіе человъческой плоти, исполнило все, чтобы имъть Ему, что принести за насъ. И о Сынъ сказуется: лучшій бывь Ангеловь (Евр. 1, 4.). Не само Слово, —Творецъ Ангеловь, содълалось лучшить, какъ будто бы оно было когда ниже Ангеловь; но рабій зракъ, какой само Слово присвонло Себъ

естественнымъ рожденіемъ, возсіялъ лучшимъ по рожденіи отъ первозданнаго, и усвояетъ Себъ насъ, содълавшихся, какъ сказано, сожителями Святымъ и ириеными Богу (Еф. 2, 19.). По естеству содълалась Божіею плоть, которая собственно принадлежитъ Божеству Слова, но не единосущна Ему, какбы совъчная. Она содълалась собственною Ему по естеству и нераздъльного по единенію, происходитъ же отъ съмени Давида, Авраама и Адама, отъ котораго и мы родились. А если плоть единосущна и совъчна Слову; то, въ-слъдствіе сего, и всъ твари наименуете совъчными сотворшему всяческая Богу.

Христіане ли уже опутавшіе себя такими сътями? Единосущное, безстрастное и недоступное смерти допускаетъ единеніе съ единосущнымъ Ему не по тпостаси, но по естеству; по упостаси же являеть въ Себъ собственное Свое совершенство; а потому своимъ, какъ полагаете, благочестнымъ изобрътеніемъ, или отрицаете вы плоть пріятую отъ Дъвы Богородицы, или хулите Божество. Если же и Сына и Святаго Духа признаете въ томже смыслъ единосущными Отцу, въ какомъ и пострадавщую плоть; то за что же порицаете насъ, будто бы вводимъ вмъсто Троицы четверицу, когда и сами невольно признаете вмъсто Троиды четверицу, говоря, что плоть единосущна Троицъ? Посему, суетна въра ваша; ибо мудрованіе наше подобно мудрованію нечестивыхъ аріанъ; и худо разумъете сказанное: Слово плоть бысть. Слово содълалось плотію не для того, чтобы Слову не быть уже Словомъ; но, чтобы Слову быть во плоти, содълалось Оно плотію: то-есть, чтобы Слову и всегда быть Словомь и имъть плоть, въ которой Богъ-Слово пріялъ въ образъ человъческомъ страданіе и смерть, списшедши до гроба и ада, въ которой совершилъ Овъ и воскресение изъ мертвыхъ, представивъ доказательство плоти, крови и души въ собственной и неотдъльной плоти, по написанному, отв стмени Давидова. Что отличное отъ вашего утверждалъ Маркіонъ? Не то ли, что тъло явилось съ неба въ подобін человъческомъ, а не въ дъйствительности? Что иное говорилъ Манихей? Не то ли, что тъло боговидно, имъетъ одно подобіе съ нашимъ теломъ, но чуждо человъческой плоти, которой самое естество, а не дъятельность, нечестиво называль онъ гръхомъ? Таково ихъ злочестіе. Посему, благочестивому не должно прибъгать къ таковымъ вымысламъ; онъ должевъ исповъдывать, что сущее прежде въковъ единосущное Отцу Слово напослъдокъ отъ Святыя Дъвы и Богородицы вновь произвело образованіе и созданіе Адама, усвоивъ оное Себъ единеніемъ съ нимъ, и такимъ образомъ явился человъкъ Христосъ предвъчный Богъ. И мы уди есмы Христовы, по написанному, от плоти Его и от костей Его (Еф. 5, 30.).

Посему, что значить такое соревнованіе ваще вь изобрътеніяхь, чтобы человъческимь мудрованіемь опредълить то, что выше человъческаго разумънія, и говорить: «во Христь, вмъсто внутренняго въ насъчеловъка, пренебесный умъ»? Какая беззаконная мысль! Какія безсильныя и неприличныя слова неразумъющихъ во-первыхъ того, что Христосъ именуется такъ не единовидно, но что въ семъ одномъ имени заключается значеніе того и другаго, и Божества и человъчества. Посему-то Христосъ именуется человъкомъ; Христосъ именуется и Богомъ, Христосъ

есть Богъ и человъкъ, и единъ есть Христосъ. Поэтому, суетно ваше лжеумствованіе, по которому намъреваетесь видъть во Христъ что-то иное, кромъ Христа. Ибо тъхъ, можетъ быть, которые называются Христами въ несобственномъ смыслъ, и можно разсматривать, какъ вы это полагаете. Но единый по естеству истинный Христосъ неописуемъ человъческимъ разумомъ, какъ вы на то осмъливаетесь въ своей кичливости. Ни Пророкъ, ни Апостолъ, ни одинъ изъ Евангелистовъ не сказалъ того, что вы предпріемлете говорить, утративъ всякій стыдъ въ душъ. Ежели есть другой Христосъ, кромъ бывшаго въ Немъ небеснаго ума, а сей умъ совершенъ; то, по вашимъ словамъ, будутъ два Христа. И оказывается, что сами вы держитесь той мысли, которую, по-видимому, осуждаетс. Но небесный умъ имъли и Пророки, которые небесное и будущее изрекали, какъ настоящее. Вообще, для чего замышляете утверждать сіе, будто бы во Христь не признается внутренній нашъ человъкъ?

Что же скажете о душъ? То ли, что и тъло и душа есть виъшній человъкъ, какъ иный назоветъ плоть и кровь? Но какъ тъло и кровь, будучи видимы, не избъгаютъ осязанія и уязвленія, такъ докажите намъ, что и душа не избъгаетъ сего, что и она видима. А если не можете сего доказать; то явствуеть, что душа не бываетъ, подобно тълу, ни видима, ни убиваема человъкомъ, какъ сказалъ Господь (Мато. 10, 28.). Посему убъдитесь, что внутренній нашъ человъкъ есть душа. Сіе доказываетъ и первое созданіе, сіе открываетъ и послъднее разръшеніе, и не только доказывается это въ насъ, но видимо было и

въ самой смерти Христовой. Тъло достигло только гроба, а душа снишла до ада; тогда какъ мъста сіп раздълены великимъ разстояніемъ, гробъ пріялъ въ себя тълесное пришествіе, и въ немъ было тъло, а адъ-безплотное. И почему, когда Господь пребывалъ тамъ безъ тъла, смерть признала Его человъкомъ? Потому что образъ собственной Своей души, неудержимой узами смерти, какъ удерживаемый оными, явиль душамъ содержимымъ во узахъ, Самъ представъ средп нихъ, чтобы расторгнуть узы душъ содержимыхъ во адъ, и положить твердый предълъ воскресенію, и чтобы Создателю и Творцу человъка, который подвергъ Его осужденію, Самому собственнымъ Своимъ присутствіемъ въ Своемъ образъ всецьло освободить человъка. Ибо и смерть превозмогщи покорила себъ человъческую душу для удержанія во узахъ, и также тльніе, мучительски восхитивъ тьло, производить разрушеніе, не безъ особеннаго о томъ промышленія. Нечестиво представлять себъ что-либо подобное. Напротивъ того, Подвергшій изследованію преслушаніе и Произведшій судъ произнесъ двоякій приговоръ о наказаніи, сказавъ земному: земля еси и во землю отидеши (Быт. 3, 19.), почему, по Владычнему приговору, тъло подвергается тлънію, а душть: смертію умреши (Быт. 2, 17.). И такимъ образомъ, человъкъ дълится на двъ части, и осуждается идти въ два мъста. Посему-то потребно стало, чтобы Произнесшій приговоръ Самъ отмънилъ приговоръ Свой, явившись въ образъ осужденнаго, но неосужденномъ и безгръшномъ, чтобы совершилось примирение Бога съ человъкомъ, и освобождение цтлаго человъка содълано было человъкомъ въ обновленіи образя Сына

Его, Господа нашего Іпсуса Христа. А если можете указать иное еще мъсто осужденія; то справедливо будеть сказать вамъ, что человъкъ дълится на три части. И хотя воззванъ онъ изъ двухъ мъстъ, но остается еще связанный узами въ третьемъ мъстъ. Если же не можете указать инаго мъста, кромъ гроба и ада, изъ которыхъ человъкъ освобожденъ совершенно, потому что Христосъ освободилъ насъ въ Своемъ подобномъ нашему, но совершенномъ и самомъ истинномъ образъ; то почему же утверждаете это, какъ будто человъкъ не примиренъ еще съ Богомъ? Для чего приходилъ Спаситель? Или безсиленъ былъ освободить цълаго человъка? Или возгнушался умомъ единожды согръщившимъ? Или убоялся, чтобы Самому не стать причастнымъ гръху, если Онъ-Богъ содълается совершеннымъ человъкомъ? Но думающіе такъ исполнены злочестія.

Какъ опредъляете вы гръхъ, согласно съ злочестивъйшимъ Манихеемъ, утверждая, что гръхъ естественъ? Такимъ мудрованіемъ обвиняете Зиждителя естества. Когда Богъ созидалъ вначалъ Адама, 🔆 ужели врожденнымъ содълалъ ему гръхъ? Какая же была нужда въ заповъди? Почему осудилъ его согръшившаго? Почему Адамъ до преслушанія не зналъ добраго и лукаваго? Кого Богъ создалъ для нетлънія по образу Своего присносущія, того сотвориль Онъ по естеству безгръшнымъ и по волъ свободнымъ. Завистію же діаволею смерть вниде въ мірь (Прем. 2, 24.); потому что діаволъ изобрълъ мысль о преступленіи. И такимъ образомъ, отъ преслушанія заповъди Божіей человъкъ содълался доступнымъ враждебному въ немъ всъянію. И гръхъ въ естествъ человъня воздъйствовать уже на всякое вожделъпіс. Не самое естество произвель въ немъ діаволь. Да не будеть сего! Діаволь—не создатель естества, какъ нечестиво именують его манихен; но преступленіемъ овъ произвелъ совращеніе естества; и такимъ образомъ, воцарилась смерть надъ всъми людьми.

Посему-то сказано: пришелъ Сынг Божій, да разрушить дъла діаволя (1 Іоан. 3, 8.). Какія же дъла діаволя разрушилъ Сынъ Божій? Поелику то естество, которов Богъ сотворилъ безгръшнымъ, діаволъ совратиль въ преступление заповъди Божией, и въ пзобратеніе граха ємерти; то Богъ Слово возстановиль въ Себъ естество недоступное діавольскому совращению и изобрътению гръха. И потому, сказаль Господь: грядеть сего міра князь, и во Мить не обрътаетъ ничесоже (Іоан. 14, 30.). Если же князь міра сего не обръль во Христв ниодного изъ своихъ дълъ; то тъмъ паче Христосъ ниодного изъ Своихъ твореній не предоставиль князю міра сего. Или, когда явилъ Христосъ совершенное обновление, діаволь не нашель въ Немъ ничего, чтобы содълано было совершенное спаселіе цълаго человька, и разумной души и тъла, и воскресение было совершенно.

Посему, напрасно лжеумствують аріане, предполагая, что Спаситель воспріяль на Себя одну плоть, и понятіе страданія нечестиво перенося на безстрастное Божество. Напрасно и вы, по другому примышленію мудрствуя подобно имь, утверждаете, что Христось употребиль въ дъло совить облекающій, тоесть, членосоставный образь, вмъсто же внутренияго въ насъ человъка во Христъ пебесный умъ. Какъ же Онъ скорбълъ, тужилъ, молился? Написано: и возмутися духомъ Іисусъ (Іоан. 11, 33). Сіе же свойственно не плоти неразумной и не Божеству непреложному, но душт, которая помышляетъ, скорбитъ, смущается, тужитъ и разумно чувствуетъ страданіе.

Поэтому, если не хотите разумъть сіе такъ, то какой изберете изъ трехъ предлежащихъ образовъ представленія, то-есть, мечтанія, хулы и истины?

Если предположить, что сказанное имъетъ только видъ истины; то и совершившееся должно будетъ признавать мечтою. А если сказано по сачой истинъ, душа же Господня, имъя умомъ Бога Слово, содълалась совершенно чуждою свойственнаго ей помышленія; то нечестиво думать, что непремінлемое премънилось до скорби, тоски и смятенія. И если въ Евангеліяхъ говорится, что возмутися духомъ Іисусъ; то Господь указываетъ на умъ, сказавъ: душа Моя возмутися (Іоан. 12, 27.). Если же Господь изъявляеть помышленіе Своей души; то дълаеть сіе по сочувствію съ нашею душею, чтобы такимъ образомъ уразумбли мы, что Его это страданіе, и исповъдали Его безстрастнымъ. Ибо, какъ искупилъ Онъ насъ кровію плоти Своей, такъ помы шленіемъ души Своей одерживаетъ за насъ побъду, говоря: Азъ побъдих мірт (Іоан. 16, 33.). И въ другомъ мъстъ сказано: давшему намь побъду (1 Кор. 15, 57.). Но какъ кровь Христова признается у благочестивыхъ не какою-либо обыкновенною, какова она для невърующихъ, но спасительною; такъ и сказанное помышленіе Христово не человъческого обложено немощіго, но изъявляетъ Божеское естество. И такимъ образомъ, Христосъ именуется совершеннымъ Богомъ и совер-T. XXI.25

ппеннымъ человъкомъ; не потому что Божеское совершенство перемънилось въ совершенство человъческое ( что нечестиво ), не потому что въ Немъ признаются отдъльно два совершенства ( что чуждо благочестию), и не по преспъянио въ добродътели и присвоенио правды (да не будетъ сего!); но по полнотъ бытия, да то и другое будетъ единый по всему совершенный вмъстъ Богъ и человъкъ. Посему-то п сказалъ Господь: нынтъ душа Моя возмутися и прискорбна. Сказалъ: нынтъ душа Моя возмутися и прискорбна. Сказалъ: нынтъ, то-есть, когда восхотълъ; однакоже показалъ то, что было дъйствительно; ибо не то, чего не было въ Немъ, назвалъ присущимъ Себъ, такъ какбы шла ръчь о чемъ-либо мнимо-дъйствительномъ; потому что все сіе совершалось по естеству и въ самой дъйствительности.

Итакъ, поелику Господь содълался человъкомъ по естеству, а не по такъ называемому присвоенію; то не можете приписывать Создателю гръха въ естествъ, или въ дъятельности. Ибо въ нашемъ ствъ, по немощи нашей, продолжается еще гръховная борьба и произрастаніе всъяннаго; но воплощеніе Слова, совершившееся сообразно съ Божінмъ естествомъ, содълалось недоступнымъ тому, что дълается еще, по нашему обветшанію, въ насъ. Посему-то и преподано намъ ученіе, совлекаться человъка ветхаго и облекаться въ новаго. И въ семъ чудно то, что Господь соделался человекомь, и человекомь кроме. гръха, потому что совершилось всецълое обновленіе, да явлено будетъ могущество Его. И изъ того, что Самъ по волъ Своей установиль въ естествъ, воспріяль на Себя, что восхотьль, то-есть, рождение отъ жены, возрастаніе, счисленіе льть, утомленіе, голодь,

жажду, сонъ, печаль, смерть, воскресеніе. Посему-то, гдъ сотлъвало человъческое тъло, тамъ Інсусъ попускаеть положить и собственное Свое тъло; и гдъ душа человъческая удерживаема была смертію, тамъ Христосъ показываетъ, что и Его душа есть человъческая, чтобы Ему, и какъ человъку не быть держиму смертію, и какъ Богу разрушить державу смерти, чтобы, гдъ посъяно было тлъніе, произрасло тамъ нетлъніе, чтобы, гдъ царствовала смерть, тамъ Ему безсмертному, представъ въ образъ души человъческой, явить безсмертіе; и такимъ образомъ, содълать насъ причастниками Своего нетлънія и безсмертія, въ надеждъ воскресенія изъ мертвыхъ, да, по написанному, тлънное сіе облечется въ нетльніе, и мертвенное сіе облечется въ безсмертіе (1 Кор. 15, 54.), и какъ еще написано: якоже единъмъ человъкомъ гръхъ въ міръ вниде, и гръхомъ смерть: такъ единымъ человъкомъ Іисусомъ Христомъ благодать воцарится правдою въ жизнь вычную (Рим. 5, 12. 21.).

Посему, какъ же говорите вы: «вмъсто внутренняго въ насъ человъка во Христъ небесный умъ?» Не раздъливъ ли человъка на двое, на внъшнее и внутреннее, явился Онъ и во гробъ и во адъ? Да и невозможно было въ искупительную цъну дать одно вмъсто другаго; напротивъ того, далъ Онъ тъло за тъло, и душу за душу, совершенное бытіе за цълаго человъка. Таковъ замънъ Христовъ, надъ которымъ ругались при крестъ враги жизни—іудеи, мимоходя и кивая главами своими. Ибо адъ не вынесъ бы пришествія непокровеннаго Божества. О семъ свидътельствуютъ и Пророки и Апостолы.

Digitized by Google

Но утверждаемое нами можно усматривать и въ домостроительствъ крестномъ. Господь изліяніемъ крови показалъ несомивние бытіе плоти, истеченіемъ съ кровію и воды открылъ нескверную чистоту, и то, что Божіе было тъло; а тъмъ, что возопилъ, преклонилъ главу, предалъ духъ, обнаружилъ внутреннее въ тълъ Своемъ, то-есть, душу, о которой п сказалъ: полагаю ее за овцы Моя ( Іоан. 10, 15. ). И потому, предавніе духа должно назвать не отступленіемъ Божества, но разлученіемъ души. Ибо, если бы за отступленіемъ Божества послъдовала смерть или омертвение тъла, то умеръ бы Онъ Своею собственною, а не нашею, смертию. И какъ сощелъ бы во адъ непокровеннымъ Божествомъ? И гдъ будеть душа, которую Господь обътоваль положить за овець, и о которой предвозвъщають Пророки? Если же пропзошло разлучение души; то посему и сказано, что нашу воспріддь Онъ смерть, то-есть, такъ-же потерпълъ подобное нашему разръшеніе, какъ потерпълъ и рожденіе.

Поатому, суетно ваше лжеумствованіе. Ибо какъ произошла бы смерть, если бы Слово не образовало Себъ и внутренняго и внъшняго, то-есть, души и тъла? Какъ воздалъ бы Христосъ искупительную пъну за цълаго человъка? Или какъ держава смерти потерпъла бы совершенное разрушеніе, если бы согръшившее по разумънію, то-есть, душу, Христосъ не содълалъ въ Себъ безгръшнымъ? Смерть царствуеть еще надъ внутреннимъ человъкомъ. Да и надъ чъмъ инымъ когда-либо царствовала она, какъ не надъ душею, согръшившею по разумъпію? Такъ сказано: душа согръшающая, та умреть (Іезек.18,

20.); за нее-то Христосъ положилъ собственную Свою душу, давъ ее въ цъну искупленія. Что вначаль осудилъ Богъ? созданіе ли Создавшаго, или дъло созданія? Если созданіе Создавшаго осудилъ Богъ; то осудилъ самого Себя. И Онъ будеть тоже, что и люди. Если же нечестиво думать такъ о Богъ, и осудилъ Онъ дъло созданія; то изглаждаетъ посему дъло и обновляєть созданіе: Того бо есмы твореніе, создани на дъла благая (Гф. 2, 10.).

Но говорите еще: «отъ Маріи рожденнаго именуемъ мы Богомъ.» Почему же именуете, какъ Маркіонъ, Богомъ явившимся и Богомъ неприкосновенно пришедшимъ, имъющимъ естество непріемлющее на пменуете ? человъческой плоти? Или почему Богомъ, какъ Павелъ Самосатскій? Ибо его нечестія знакъ-рожденнаго отъ Маріи исповъдовать Богомъ, предопредъленнымъ прежде въковъ, начало же бытія получившимъ отъ Марін. Но Самосатскій, при нечестін своемъ, уступая Христу болъе, нежели вы, исповъдуетъ въ Немъ дъйственное Слово съ неба и Премудрость; а вы допускаете только небесный умъ въ одушевленномъ тълъ. Но ни одушевленное тьло не есть еще совершенный человъкъ, ни небесный умъ не есть еще Богъ. Тъло называется одущевленнымъ, съ которымъ понятіе души соединяется какъ чего-то самостоятельнаго. Тъло же человъка называется тъломъ, а не душею: и душа человъка называется не тъломъ; отлично одно отъ другаго, то-есть, духъ отъ тъла. Сказано: кто разумъ умъ Господень (Рим. 11, 34.)? Господень умъ еще не Господь, но Его воля, или совъть, или на что-либо обращениал дъйственность. Какъ же умышлиете говорить это, самосоставленными речевіями извращая мысль о Божіемъ Словъ?

Но не такъ пріяла, не такъ предала Божія Церковь. Напротивъ того, учитъ она, какъ написано, что Богъ—Слово, сущій прежде въковъ у Бога, при скончаніи въковъ пришелъ, и отъ Святыя Дъвы и отъ Духа Святаго родился сыномъ человъческимъ, по написавному: доидеже роди сына своего Первенца (Мато. 1, 25.), яко быти первородну во многихъ братіяхъ (Рим. 8, 29.) Ему, истинному Богу, и пострадать за насъ, какъ человъку, и искупить насъ отъ страданія и смерти, какъ Богу.

Поэтому, напрасно воображаете себъ, думая, что можете чрезъ подражаніе произвести въ себъ обновленіе того, что мыслитъ и движетъ плотію, не разумъя, что подражаніе бываетъ подражаніемъ предшествующему дъйствію; иначе, не можетъ и называться подражаніемъ. Во Христъ же исповъдуя обновленіе одной плоти, вы заблуждаетесь и изрекаете хулу. Ибо, есля людямъ можно безъ Христа произвести въ себъ обновленіе того, что движетъ плотію, и движущему послъдуетъ движимое; то какая была нужда въ пришествіи Христовомъ?

Суемудрствуютъ и утверждающіе, будто бы Слово снизошло, какъ на единаго изъ Пророковъ. Ибо кто изъ Пророковъ, будучи Богомъ, содълался человъкомъ? Почему и законъ ничто же совершилъ (Евр. 7, 19.)? Почему царствова смерть и надъ не согръшившими по подобію первозданныхъ (Рим. 5, 14.)? Почему и Господь сказалъ: аще Сынъ вы свободитъ, воистинну свободни будете (loan. 8, 36.)? Не по обновленію ли, которое въ Немъ, не по совершенству

ли, которымъ обновляемся и мы върующіе, чрезъ подражаніе совершенному обновленію Христову и по общению въ ономъ? Но вами придумано все съ тъмъ, чтобы вести къ одной мысли — отрицанію. И вы, уклоняясь отъ точнаго значенія, именуете душу, то умомъ несмысленнымъ, то врожденнымъ гръхомъ, а иногда изгоняете ее, какъ дълательницу гръха; и плоть называете, то несозданною, то небесною, то единосущного Слову, чтобы твердо стоять вамъ въ совершенномъ отрицаніи. Такъ и Арій, отпавъ отъ въры, въ неизреченномъ и самомъ истинномъ рожденіи Сына отъ Отца находилъ и страданіе, и съченіе, и истеченіе, чтобы нечестивыми сими реченіями неутвержденныхъ въ въръ низринуть въ ровъ беззаконія. Ибо яма глубока уста законопреступных в (Притч. 22, 15.). Такъ опять и Савеллій, измысливъ неупостаснаго Сына и неимъющаго бытія Святаго Духа, а насъ обвиняя въ раздъленіи Божества, въ многочисленности началъ и боговъ, утверждается въ іудейскомъ мнъніи. Такъ и Манихей, не въруя воплощенію и вочеловъченію Господа, по всему содълался нечестивымъ, утверждая, что человъкъ подчиненъ двумъ создателямъ, лукавому и доброму. Такъ и вы клевещете на насъ, что признаемъ двухъ сыновъ, и называете насъ человъкопоклонниками, или укоряете насъ во гръхъ не для того, чтобы самимъ стоять во благочестін, но чтобы сими худыми изобрътеніями придать успъха вашему заблужденію, и нечестивыми вашими реченіями отклонить отъ въры неутвержденныхъ въ ней. Но твердое основание Божие стоить, имущее печать спо (2 Тим. 2, 19.).

Сіе написаль я, возмобленный (хотя всего болъе

надлежало ничего не писать, потому что достаточно Евангельскаго преданія); такть какть ты вопрошаль о втртв у насть, и ради тттть, которые хотять стоять за свои изобрътенія, и не разсуждають, что глаголеть лжу, кто от своих глаголеть (Іоан. 8, 41.). Ибо разумомъ человъческимъ невозможно изразить красоты и славы ттла Христова; должно же совершившееся исповъдывать, какть написано, и поклоняться сущему Богу, во славу и исповъданіе Его человъколюбія и въ надеждъ спасенія нашего о Христь Іисусъ Господъ нашемь. Аминь.

#### книга вторая

о спасительномъ пришествін Христовомъ.

Неисповъдующіе, что Господь нашъ Інсусъ Христосъ есть единъ отъ Бога и человъка, по написанному въ Евангеліи: Адамовъ Божій (Лук. 3, 38.), пусть скажутъ, какъ представляютъ себъ въ образъ Божіемъ сущаго Бога и пріявшаго на Себя зракъ раба, или какъ разумъютъ сказанное: Слово плоть бысть, и вселися въ ны (Іоан. 1, 14.)? Ибо сказавшій: Слово плоть бысть, сказалъ также, что Христосъ душу Свою предалъ за насъ. Разумъютъ ли претвореніе въ плоть или уподобленіе душъ, такъ какбы Слово потерпъло измъненіе? Или представляють, что Слово произвело мечтательное явленіе человъческаго образа, какъ утверждаютъ въ заблужденін своемъ другіе еретики?

Но сего не дозволяетъ Апостолъ, ясно сказавъ,

Кто и что пріялъ. Ибо какъ подъ образомъ Божіимъ разумъется полнота Божества въ Словъ, такъ подъ рабіимъ зракомъ признается умное естество и членораздъльный составъ существа человъческаго, такъ чтобы при реченіи біь (Іоан. 1, 1.) разумълось Слово, а при реченіи бысть (Іоан. 1, 14.) признавались плоть и душа, что и называется рабіимъ зракомъ, нъкішмъ умопредставляемымъ умнымъ существомъ. Посему-то умершій человъкъ называется неимъющимъ вида и весь разрушается, какъ-скоро разлучается съ тъломъ душа, которой естество неразрушимо. Посему, Павелъ представляетъ свидътельство объ умномъ естествъ, а Іоаннъ о членораздъльныхъ признакахъ тъла, оба же возвъщають все таинство домостроптельства. Ибо явно, что Богъ-Слово, сущій до пришествія во плоти, не человъкъ былъ, но былъ Богъ у Бога, невидимый и безстрастный.

Посему именованіе: Христось употребляется не въ отдъльности отъ плоти, потому что за именемъ симъ слъдуютъ страданія и смерть, какъ пишетъ Павелъ: яко Христось имълше пострадати, яко первый отв воскресенія мертвых (Дъян. 26, 23.), и въ другомъ мъстъ говоритъ: пасха наша пожрень бысть Христось (1 Кор. 5, 7.), и: человъкъ Христось Імсусь давый Себе избавленіе за нась (1 Тим. 2, 5. 6.); говоритъ же не потому, что Христосъ не Богъ, но потому, что Онъ и человъкъ. Почему и сказано: поминай Іисуса Христа воставшаго отъ мертвыхъ, отъ съмене Давидова по нлоти (2 Тим. 2, 8.). Посему-то Писаніе сближаетъ то и другое имя указаніемъ на бытіе, какъ невидимо умосозерцаемаго и истинно сущаго Бога, такъ видимо осязаемаго и

истинно существующаго человъка, и не раздъленіемъ лицъ или именъ, но естественнымъ рожденіемъ и неразрывнымъ единеніемъ, чтобы, котда истинно исповъдуется въ Немъ страданіе, одинь и тотже истинно былъ исповъдуемъ и удобостраждущимъ и безстрастнымъ. Поэтому, какъ Слову, сущему Богу, содвлаться Христомъ, прежде нежели содълалось Оно человъкомъ? Если имя Христост есть собственное имя Божества въ отдъльности отъ плоти; то должно быть прилагаемо и къ Отцу и къ Святому Духу: тогда и страданіе будеть общимъ, какъ утверждають нъкоторые заблуждающіеся. Или развъ скажете, что самъ безстрастный и безплотный Богъ-Слово и до воплощенія и вочеловъченія быль доступень страданію и смерти? И какъ Сынъ единосущный Отпу и нераздъльный съ Нимъ по Божескому естеству, будучи непреложенъ и неизмъненъ, могъ бы названъ быть удобостраждущимъ, если бы не содълался человъкомъ, пріявъ на Себя въ дъвической утробъ цълый образъ человъческаго состава, чтобы Ему и быть человъкомъ въ страданіи, и быть непреложнымъ, какъ Богу? Посему-то было и помазавів. Не Богъ имълъ нужду въ помазаніи, и не безъ Бога также совершилось помазаніе; но Богъ и совершилъ помазаніе, и пріяль помазаніе въ тъль, способномъ пріять оное. Изъ сего явствуетъ, что Слово не безъ плоти человъческой содълалось Христомъ, и не Само Себя удълило въ явленіе плоти или подобіе души; но пребывая, чъмъ было, пріяло рабій зракъ, нелишенный бытія, несомнънно являемаго, какъ написано и объяснено, въ страданів, въ воскресеніи и въ цъломъ домостроительствъ.

Посему скажите, какъ, по вашему мижнію, произошелъ Богъ въ Назаретъ? Ибо и всъ еретики обыкповенно утверждають сіе. Такъ, Павель Самосатскій исповъдуетъ Бога отъ Дъвы, Бога явившагося изъ Назарета, тамъ возъимъвшаго начало бытію и пріявшаго начало царствованію; дъйственное же Слово съ неба и Премудрость въ Немъ хотя признаетъ и прежде въковъ сущими по предопредъленію, но явившимися изъ Назарета по бытію, чтобы, какъ говорить онъ, былъ единъ надъ всъми Богъ Отецъ. нечестіе его. А Маркіонъ и Манихей исповъдуютъ Бога, явившагося въ Дъвъ, неприкосновенно пришедшаго, недопускающаго общенія съ естествомъ человъческимъ, которое подпало гръху и подчинилось князю злобы. Ибо, если Богъ принялъ на Себя овое; то Христосъ подчинится уже князю злобы, и не будеть безъ гръха. Напротивь того, говорять они, Богъ изъ Себя по подобію явиль плоть Свою, которая, какъ восхотълъ Онъ, явилась съ неба, и на небеса удалилась, и всецъло есть Божество. Также и Валентинъ, представляя себъ плоть частію Божества, именуетъ страданіе общимъ Троицъ. Арій же признаетъ, что одна плоть служила къ прикровению Божества; а виъсто внутренняго нашего человъка, тоесть, души, было во плоти Слово, и такимъ образомъ осмъливается понятіе страданія и воскресеніе изъ ада приписывать Божеству. А Савеллій поддерживаеть мнъніе Павла Самосатскаго и его послъдователей; ибо, убоявшись аріева раздъленія, впалъ въ заблужденіе уничтожающее Лица. Къ кому же присоединяетесь вы, или кому намърены помогать? Или вы, какъ говорится, сбродъ всякаго рода; потому что

держитесь всъхъ упомянутыхъ еретиковъ, не въря единенію, и оспоривая полноту, вдались въ упичтоженіе, прикрываясь боязнію раздъленія? Но какъ раздъляющіе безумствують, и разъединяющіе заблуждають, такъ и уничтожающіе раздъльность идуть въ погибель, послъ того какъ совершено истинное домостроительство, явлена истина, и засвидътельствована благодать.

Посему, для чего же ухищряетесь выдумывать предлоги? Для чего лицемърно прикрываете себя, и не скажете явно, что не пріялъ рабія зрака и не содълался человъкомъ, но явился какъ человъкъ? Ибо къ такому положению приводить разсуждение ваше, когда, по-видимому, говорите: Самъ и Самъ. Посемуто предпріемлете разсуждать объ истинномъ домостроительствъ, клевеща и говоря: Христосъ называется обоженнымъ человъкомъ (а что же значитъ сказанное: въ началъ бъ Слово, и: зракъ раба пріимъ, содълался человъкомъ?), или человъкомъ, который съ Богомъ, или человъкомъ, который сопряженъ съ Богомъ, или человъкомъ умершимъ за міръ и составляющимъ часть міра, или человъкомъ непричастнымъ гръху, или человъкомъ владыкою Ангеловъ, или человъкомъ, которому поклоняется тварь, или человъкомъ, который есть Господь, по слову Апостола: Павель рабь Іисуса Христа (Рим. 1, 1.), илп человъкомъ распятымъ и Господомъ славы, или человъкомъ, которому сказапо: съди одесную Мене (Псал. 109, 1.), или человъкомъ грядущимъ судить судъ. Таково мутное ваше развращеніе, которымъ напояете и упоеваете людей (Аввак. 2, 15.)! Посему, спросите іудеевъ, чтобы устыдиться вамъ, услышавъ

отъ нихъ сіи же самыя реченія, произносимыя противъ Христа и противъ върующихъ въ Него. Научитесь также и примъромъ другихъ еретиковъ, то-же утверждающихъ и мудрствующихъ.

Поэтому, пусть предложены будуть на среду и еретическія ученія, и выводъ вашего мудрованія, и основаніе нашей въры, опредъленіе Евангелія, проповъдь Апостоловъ, свидътельство Пророковъ, понятіе о совершившемся домостроительствъ.

Итакъ, скажите, почему утверждаете, что изъ Назарета произошелъ Богъ, проповъдуя съ Павломъ Самосатскимъ, какбы начало бытію Божества, или отрицая рожденіе плоти съ Маркіономъ и другими еретиками, не согласуясь же съ Евангельскимъ опредъленіемъ, но желая говорить свое? Почему и утверждаете, что отъ Дъвы родился Богъ, и родился не Богъ и человъкъ, какъ опредъляетъ Евангеліе (чтобы, исповъдавъ рожденіе плоти, не назвать ее естественною, и не сказать истины), но Богъ, какбы въ призракъ явившій плоть Свою. — Не начало бытія являеть Богъ въ Назаретъ, но сущій прежде въковъ Богъ-Слово изъ Назарета явился человъкомъ, родившись отъ Маріи Дъвы и отъ Святаго Духа въ Виолеемъ іу дейскомъ, по написанному, отъ съмени Давидова, Авраамова и Адамова, прінвъ отъ Дъвы все, что Богъ вначалъ образовалъ въ составъ человъка и сотворилъ, кромъ гръха, какъ и Апостолъ говоритъ: по подобію по всяческимь развъ гръха (Евр. 4, 15.), не претвореніе Божества показавъ, но содълавъ по волъ Своей обновление человъчества, яко быти, какъ пишеть Апостолъ, языком и стълесникома и спричастникома Христовынъ (Еф. 3, 8.),

чтобы человъкъ былъ истинно Богомъ, и Богъ пстинно человъкомъ, и былъ истинно человъкъ и истинно Богъ, не потому, что человъкъ у Бога, какъ клевещете вы, очерняя христіавское таинство, но потому что единородный Богъ благоизволилъ полнотою Божества Своего въ утробъ Дъвы возсоздать Себъ твореніе первообраза человъческаго и новое созданіе естественнымъ рожденіемъ и неразрушимымъ единеніемъ, да совершитъ за человъковъ спасительное дъло, страданіемъ, смертію и воскресеніемъ содълавъ спасеніе человъческое.

Но говорите: «если пріялъ все, то, безъ сомнвнія, имълъ и человъческие помыслы: въ человъческихъ же помыслахъ невозможно не быть гръху; и какъ Христосъ будетъ развъ гръха?» — Итакъ, скажите: если Богъ — Зиждитель гръховныхъ помысловъ, то Богу должно было присвоить созданное Имъ, потому что и пришелъ Онъ приблизить къ Себъ тварь Свою. Но съ другой стороны, неправеденъ будеть судъ, осуждающій согръшившаго. Ибо, если гръховные помыслы сотворилъ Богъ, то почему осуждаеть согръшившаго? И какъ возможно, чтобы такой судъ произошель отъ Бога? Если и Адамъ имълъ таковые помыслы даже прежде, нежели преу, слушалъ Божію заповъдь; то какъ же не зналъ онъ добраго и лукаваго? Будучи разуменъ по естеству, свободенъ помысломъ, не извъдавъ опытно зла, зная только доброе, и бывъ какбы единомыслень (Пс. 67, 7.), но преслушавъ Божію заповъдь, человъкъ впаль въ гръховные помыслы, не потому что Богь создаль сін плъняющіе его помыслы, но потому что діаволь обольщеніемь всьяль ихь въ разумное естество человъка, содълавшееся преступнымъ и отринутое, такъ что діаволъ въ естествъ человъческомъ постановплъ гръховный законъ, и ради гръховнаго дъла царствуетъ смерть. Посему-то пришелъ Сынъ Божій, да разрушить дъла діаволя (1 loan. 3, 8.).

Но говорите: «разрушиль, не согрышивь; а это не есть разрушение гръха. Ибо не въ Немъ первоначально діаволъ произвелъ гръхъ, почему бы разрушился гръхъ, когда онъ пришелъ въ міръ, и не согръшиль. » - Діаволь произвель гръхь, всъявъ оный въ разумное и духовное естество человъка. Потому, невозможно было, чтобы разумное и духовное естество, согръшившее добровольно и подвергшееся осужденію смерти, само себя возвратило въ свободу, какъ говорить Апостолъ: немощное бо закона, въ немже немощствоваше плотію (Римл. 8, 3.). Посему-то пришель самолично Сынъ Божій, возстановить естество человъческое въ естествъ Своемъ изъ новаго начала и чуднымъ рожденіемъ, и не раздълилъ первоначальнаго состава, но отринулъ всъянное отложеніе, какъ свидътельствуеть Пророкъ, говоря: прежде неже разумьти Отрочати благое или злое, отринетъ лукавое, еже избрати благое (Ис. 7, 16.). А если бы безгръшность явилась не въ согръшившемъ естествъ; то какъ былъ бы осужденъ гръхъ во плоти, когда и плоть не совершила гръха самымъ дъломъ, и Божество не знаетъ гръха? Почему же Апостолъ говорить: идъже умножися гръхг, преизбыточествова благодать 20.)? Не мъсто описывая, но разумъя естество, гогорить онь: якоже единьма человькома гръха вы мірт вниде, и гртьхом смерть: такъ единымъ человъкомъ *lucycs* Христомъ благодать воцарится правдою въ жизнь въчную (Римл. 5, 12. 21.), чтобы въ томже естествъ, въ которомъ произопло преспъяніе гръха, содълалось и явленіе правды, и такимъ образомъ, по освобожденіи естества человъческаго отъ гръха, разрушены были дъла діаволя, и прославился Богъ.

Но говорите еще: «если Христосъ человъкъ, то будетъ частію міра; а часть міра не можетъ спасти міра.» — Какой обманчивый вымыслъ! Какая безумная хула! Пусть скажуть: изъ какого писанія взято сіе опредъленіе, и это діавольское лжеумствованіе! Пророкъ говоритъ: брать не избавить, избавить человък (Псал. 48, 8.); и въ другомъ мъстъ: человтькъ родися въ немъ, и той основа и Вышній (Псал. 86, 5.). Почему же не спасти міръ Слову, содълавшемуся человъкомъ, когда извъстно, что въ томже естества, въ которомъ содаланъ грахъ, явился преизбытокъ благодати? Какой же преизбытокъ благодати? Тотъ, что Слово дълалось человъкомъ, пребывая Богомъ, чтобы, и содълавшись человъкомъ, исповъдуено было Богомъ; такъ какъ Христосъ, будучи человъкомъ, есть Богъ, потому что, будучи Богомъ, содълался человъкомъ, и въ человъческомъ образъ спасаетъ върующихъ. Ибо аще исповъси Господа Іисуса усты твоими, и въруении въ сердить твоемъ, яко Богъ того воздвиже изъ мертвыхъ, спасешися (Рпмл. 10, 9.). Но Богъ недоступенъ умерщвленію, и не имъетъ нужды въ воскрессній, а Самъ воскрешаеть изъ мертвыхъ. Посему, была потребность имъть Богу нъчто такое, что принесъ бы Онъ за насъ, въ смерти ли то, нан въ жизни. А поэтому, Слово тъмъ паче и спасаетъ, что сдълалось Оно человъкомъ.

Но говорите еще: «какъ можеть быть безъ гръха естество, пріобыкшее ко гръху и пріявшее въ себя преемство гръха? Сіе невозможно, почему и Христосъ будетъ какъ единый изъ человъковъ.» — Такъ мудрствоваль и Маркіонь; сіе мнъніе вводиль и Манихей, плоть человъческую и самое рождение подчиняя князю злобы, и изображая его властителемъ; нотому что имъ же кто побъждень бываеть, сему и работень есть (2 Петр. 2, 19.). Ихъ миъніе возобновляете и вы въ иномъ видъ, присовокупляя къ плоти и умное естество человъческое, какимъ разумъется душа; и утверждая, что и для нея неизбъженъ гръхъ, при семъ и душу изображаете, сколько можно, плотскою, не знаю, откуда научившись сему; потому что невозможно найдти сего ни въ святыхъ Писаніяхъ, ни въ общемъ человъческомъ понятіи. Господь говорить: не убойтеся от убивающих тъло, души же не могущих убити (Мато. 10, 28.). Если же душа, по вашему мивнію, есть плотская; то почему она не умираеть и не истлъваеть вивств съ тъломъ? Почему и Петръ, содержимыя во адъ души наименовавъ духами, сказалъ: сошель заключеннымь вт темниць духовомт проповъдать воскресеніе (1 Петр. 3, 19.). Но вы утверждаете и именуете все вопрски естеству, чтобы, изобразивъ допостроительство согласно съ естествомъ, не сказать вамъ истины, то-есть, что Слово истинно содълалось и человъкомъ.

Вы говорите: самъ Богъ сказалъ: прилежитъ помышление человъку прилежно на злая отъ юно-Т. XXI.

сти (Быт. 8, 21.), не разумвя того, что сказавъ: от поности, указаль симь на всъянное и бользненное. Посему, клятся Господь Давиду истиною, отъ плода чрева его по плоти воздвигнути Христа (Псал. 131, 11. Дъян. 2, 30.), не человъка, который явится по претвореніи Божества (иначе, какая была нужда, чтобы Господь клялся Давиду?), но пріявшаго рабій зракъ, такъ что претерпълъ рожденіе отъ жены и подобное нашему возрастаніе съ годами, какъ говоритъ Апостолъ: понеже убо дъта пріобщишася крови и плоти, и Той пріискреннъ пріобщися тъхъ же (Евр. 2, 14.) — пріискреннъ, потому что не отъ съмени, но отъ Духа, и тъхъ же, потому что не отъ инаго съмени, но, какъ написано, отъ съмени Давидова, Авраамова и Ада-MOBa.

Почему же, оставивъ святыя Писавіл и явную истину, говорите: «если не Самъ отъ Себя явился человъкомъ, но содълался человъкомъ, пріявъ на Себя человъческое бытіе; то слъдуетъ, что соединился съ человъкомъ, и распятый Господь славы будетъ уже человъкъ?» Поэтому, если услышите Петра, который говоритъ: Христа и Господа Богз сотворилз есть, сего Іисуса, Егоже вы распясте (Дъян. 2, 36.); то о комъ будете разумъть слово: сотворилъ? Если о Божествъ Слова; то въ чемъ укоряете аріанъ, мудрствуя одинаково съ ними? А если о рабіемъ зракъ въ Словъ; то для чего противоръчите сами себъ?

Но не такъ въруете вы, потому что говорите еще: «если согръщившее естество содълалось въ Богъ неучинившимъ гръха, то значитъ, что оно удержи-

вается необходимостію; а удерживаемое необходимостію принужденно.» — Посему скажите: еслп то, чтобы не гръшить, производится принужденіемъ, то грвшить будеть дело естественное. Поэтому, допустите, что Зиждитель естества есть виновникъ гръха. Если же такая мысль богохульна; и принужденіемъ произведено то, чтобы гръшить: то явно, что не грашить было даломъ естественнымъ. Посему-то вракъ раба, явившійся въ Божествъ Слова, не подлежа необходимости, по естеству и силъ являетъ въ себъ безгръшность, разоривъ преграду необходимости и законъ гръха, и плънивъ мучителя, уловившаго въ плънъ, какъ говоритъ Пророкъ: возшель еси на высоту, плъниль еси плънь (Псал. 67, 19.). Слово, противопоставивъ врагу зракъ раба, одерживаеть побъду чрезъ побъждениаго иткогда. Посему, Інсусъ прошелъ все искушеніе, потому что пріялъ все, чъмъ опытно извъдано искушение; и симъ одержаль за людей побъду, говоря: дерзайте, Азъ побъдих мір (Іоан. 16, 33.). Ибо діаволъ воздвить брань не противъ Божества, котораго не призналъ (и на сіе не дерзнуль бы опъ, потому и сказаль: аще Сынг еси Божій Мато. 4, 3.), но протпвъ человъка, котораго древле могъ ввести въ обманъ, и чрезъ обманутаго на всъхъ людей распространилъ дъйствіе злобы своей. Поелику душа Адамова содержима была въ осужденіи смерти, и непрестанно взывала къ своему Владыкъ, а также и души благоугодившихъ Богу, и оправданныхъ закономъ естественнымъ, содержимы были вмъстъ съ Адамомъ, и съ пимъ сътовали и взывали; то Богъ, умилосердившись надъ человькомъ, Имъ сотвореннымъ, бла-26\*

гонзволилъ тапиствомъ явленія Своего содълать человъческому роду новое спасеніе, визложить врага, прельстившаго по зависти, явить же несравненное возвышение человъка единениемъ и общениемъ его съ Вышцимъ въ самомъ естествъ и въ самой дъйствительности. Посему, пришло Слово, Богъ и Создатель перваго человъка, чтобы содълаться человъкомъ, для оживотворенія человъка и низложенія злобнаго врага; и родилось отъ жены, возставивъ Себъ отъ перваго созданія человъческій зракъ, въ явленіи плоти безъ плотскихъ пожеланій и человъческихъ помысловъ, въ обновленномъ образъ; потому что въ Немъ воля единаго Божества и цълое естество Слова въ явленіи человъческаго зрака и видимой плоти втораго Адама, не въ раздъленіи лицъ, но въ бытін Божества и человъчества. Посему, діаволъ приступилъ къ Інсусу, какъ къ человъку, но, не обрътая въ Немъ признаковъ древняго своего всъявія, ни успъха въ настоящемъ предпріятіи, посрамляемый и преодолъваемый уступплъ надъ собою побъду, и въ изнеможени сказалъ: кто Сей пришедый отъ Едома, то-есть, изъ земли человъковъ, наступатотий зъло съ кръпостио (Иса. 63, 1.)? Потому и Господь сказаль: грядеть сего міра князь, и во Мню не обрътаетъ ничесоже (Іоан. 14, 30.); хотя знаемъ. что вторый Адамъ имълъ и душу и тъло и цълаго перваго Адама. Ибо если бы реченіе: ничесоже относилось къ бытію человъческому; то какимъ обрълъ бы видимое тъло Сказавшаго: ничесоже? Но не обрълъ въ Немъ ничего такого, что самъ произвелъ въ первомъ Адамъ. И такимъ образомъ, во Христъ истребленъ гръхъ. Потому и Писаніе свидътельствувть: Иже гръха не сотвори, ни обрътеся лести во устъх Его (1 Петр. 2, 22.).

Почему же говорите, что «однажды плъненному человъку невозможно содблаться свободнымъ отъ плъна?» Чтобы приписать невозможность Богу, п возможность діаволу, писпусте, какъ и прочіе еретики, гръхъ его неистребимымъ въ естествъ человъческомъ, и утверждаете, будто бы неуловляемое въ плънъ Божество пришло въ подобін плоти и души, чтобы самому Ему пребыть свободнымъ отъ плъна, - и такимъ образомъ явиться чистой правдъ. Когда же правда Божества не была чистою? И какое въ семъ благодъяние людямъ, если Господь явился не въ тождествъ бытія и не въ обновленіи естества, какъ говоритъ Апостолъ: Егоже обновиль есть намь путь новый и живой (Евр. 10, 19. 20.), по сказанному: Азъ есмь путь и животъ и истина (Ioan. 14, 6.)?

Но говорите: «върующіе спасаются уподобленіемъ и подражаніемъ, а не обновленіемъ и начаткомъ. » Какъ же первороднымъ во многихъ братіяхъ (Рим. 8, 29.), и начаткомъ умершихъ (1 Кор. 15, 20.) содълался Христосъ, Иже есть Глава тълу церкве (Кол. 1, 18.)? Ибо въра въ очевидное не можетъ назваться върою; по та въра истинная, которою признается невозможное возможнымъ, немощное кръпкимъ, страждущее безстрастнымъ, тлънное нетлъннымъ, смертное безсмертнымъ. Тайна сія велика есть, какъ говорить Лпостоль: Азъ же глаголю во Христа и во Церковь (Еф. 5, 32.). Богъ пришелъ не Себя оправдать, потому что и не гръщилъ, но

нась ради обнища богать сый, да мы нищетою Его обогатимся (2 Кор. 8, 9.). Какъ же обнищаль Богъ? Такъ, что воспріяль въ Себя обнищавшее естество, и предложиль оное въ собственной Своей правдь, какъ за человьковъ страждущее и выше человьковъ сущее, отъ человьковъ явившееся, и всецьло содълавшееся Божіимъ. Ибо, если бы не содълался первороднымъ во многихъ братіяхъ, то какъ явился бы перворожденнымъ изъ мертвыхъ?

Почему же говорите: «Богъ страдалъ и воскресъ во плоти?» Какая нельпость и хула! Это дерзость аріанъ; они неболзненно произносять таковыя хулы, научившись Сыпа Божіл притворно именовать Богомъ, хотя Писаніе учить, что Богомъ во плоти Его совершено страдавіе, а не Богъ страдаль во плоти. Почему же вы, объщавшиеся прежде исповъдывать единосущіе, въ страданіе вовлекаете нераздъльное Имя, самое педълимое естество, самое неизреченное Божество, непреложное и неизмъняемос едпносущіе вовлекая въ страданіе и исповъдуя оное уже въ слъдствіе воскресенія? Ибо, если Слово, изъ Себя претворивъ плоть, дошло до страданія, не пріявъ въ Себя ничего удобостраждущаго или допускающаго воскресеніе; то само Оно и страдало и воскресло изъ мертвыхъ. И страданіе будеть, какъ училъ Валентинъ, нъчто общее для всей Троицы, потому что Слово по Божескому естеству нераздъльно съ Отцемъ. Если же такъ намърены вы понимать это; что будуть значить объщанія Пророковь, родословіе Евангелистовъ, свидътельство Апостоловъ, служение Матери Маріп, возрастаніе съ годами, вкушеніе пищи, показаніе сострастія во всемъ, нареченіе имени, или то, что Сынъ Божій содълался сыномъ человъческимъ, или сказанное: человъкъ Христосъ Іисусъ, давый Себе избивленіе за насъ (1 Тим. 2, 5.6.); или: яко подобаетъ Сыну человъческому много пострадати и убіену быти и въ третій день воскреснути изъ мертвыхъ (Марк. 8, 31.)?

А если не въруете, что Христосъ и удобостраждущъ, потому что Онъ человъкъ, и безстрастенъ, потому что Онъ Богъ; когда же бываете доведены до крайности, разсуждаете, что, если и исповъдуете Христа Богомъ и челованомъ, то признаете уже не одного, но двухъ: въ такомъ случат необходимо вамъ, или, согласно съ Маркіономъ и другими еретиками, домостроительство страданія, смерти и воскресенія назвать однимъ призракомъ, пли согласно съ Аріемъ и его послъдователями, Божество Слова наименовать удобостраждущимъ. Ибо если, читая божественныя Писанія, обращали вниманіе па сказанное вездъ въ Законъ и у Пророковъ, въ Евангеліяхъ и у Апостоловъ; то Писанія сперва называють Господа человъкомъ, а потомъ говорять о страданіи, чтобы о Божествъ не изречь чего хульнаго. Посему, не говорять о рожденін Божества Слова, но исповъдують Отца и проповъдують Сына, отъ Маріи же производять Христа по плотп, какъ Сына Давидова и Іосифова, воспріявшаго рабій зракъ, чтобы отъ человъковъ заятымъ признаваемо было Его человъчество, и отъ Бога Отца изшедшимъ исповъдуемъ былъ Богъ Слово, претерпъвшій за человъковъ страданія въ заятомъ отъ человъковъ удобостраждущемъ образъ и являющій въ страдающемъ тълъ безстрастіе, въ умирающемъ безсмертіе, въ погребаемомъ нетлъніе, въ искушенномъ побъду, въ обветшавшемъ обновленіе, яко ветхій наша человъка ез Нима распятся (Рим. 6, 6.). И это есть благодать. Но Божество никакъ не пріемлеть страданія безъ страждущаго тъла, не показываеть омущенія и скорби безъ скорбящей и смущаемой души, не тоскуеть и не молится безъ тоскующаго и молящагося ума. Впрочемъ, все сказанное происходило не отъ недостаточности естества, но совершалось въ показаніе бытія. Какъ же пишете вы, что Богъ во плоти страдаль и воскресъ? Ибо если Богъ во плоти страдаль и воскресъ, то удобостраждущимъ назовете и Отца и Утъщителя; потому что одно есть имя и одно Божеское естество.

Изъ сего же изреченія можно усмотръть вашу мысль, показывающую, что не боитесь Бога и не въруете божественнымъ Писаніямъ. Монсей пишеть о Богь: Богь нашъ Огнь потребляяй есть (Втор. 4, 24.), а о пришестви Его во плоти говорить: Пророка от братін вашей возставить Господь (Втор. 18, 15.), п: животь на древь висящь (Втор. 28, 66.), какбы разумъя тъло Господне, въ которомъ наша жизнь. И Исаія взываеть о Богь, говоря: Богь великій, въчный, устроивый концы земли не взалчеть, ниже утрудится и проч. (Иса. 40, 28.), о страданіи же говорить: человоко во язво сый и въдый терпъти бользнь (Иса, 53, 3.). Что же значить сказанное: втодый ферпъти бользнь? То, что отъ страдавшаго явилось удобостраждущее. Посему-то и сказано: напиши писаломо человъческимо на свиткъ новомъ (Иса. 8, 1.), а не писаломъ неимъющей вида плоти. И Апостолъ, говоритъ: человъкъ Христось Іисусь, давый Себе избавление за нась (1 Тим. 2, 5.). Посему-то, сказавъ: по плоти (Рим. 9, 5.), и воскресение приписываетъ Произшедшему отъ съмени Давидова. О Божествъ же Его говорить: живо бо Слово Божие и дъйственио и остръйше паче всякаго меча обоюду остра (Евр. 4,
12.). Да и самъ Господъ страдание относитъ къ
Сыну человъческому, показывая, еже по плоти, о
Божествъ же Своемъ говоритъ: Азъ и Отецъ едино
есма (Іоан. 10, 30.), и: никтоже знаетъ Сына,
кто Онъ, токмо Отецъ (Мато. 10, 27.).

Писанія нигдъ не предали намъ о крови Божіей безъ наименованія плоти, или о томъ, что Богъ пострадаль и воскресь во плоти. Такія дерзкія мысли свойственны аріанамъ, потому что они Сына Божіл не признають истиннымъ Богомъ: святыя же Писанія проповъдують во плоти Божіей о крови и страданіи плоти Бога, содълавінагося человькомъ, также о воскресеніи Божія тала, и именно о воскресенін изъ мертвыхъ. Но вы утверждаете противное, какъбудто вы премудръе Апостоловъ, тайнозрительнъе Пророковъ, полновластиве Евангелпстовъ, или полномочные самого Господа, лживымы вашимы благокваленіемъ отрицаете истину и говорите противъ Божества, и на крестъ ясно показавшаго домостроительство, когда излінніемъ крови утверждено бытіе плоти, а произнесенныя слова, свидътельствовавшія о бытін души, не отлученіе изобразили Божества, но показали умерщвленіе плоти, и то, что Божество, какъ не оставило твла во гробъ, такъ не отлучилось отъ души во адъ. Ибо сіе значить сказанное Пророками: не оставлин душу Мою во адъ, ниже даси

Преподобному Твоему видъти истлънія (Псал. 15, 10.). Потому и Господь сказаль: никтоже возметь ю от Мене: но Азг полагаю ю о Себт (Іоан. 10, 18.), то-есть, показываю, предстоя Самъ. Посему-то душею Бога разрушена держава смерти, совершено и благовъствовано душамъ воскресеніе изъ ада, а тъломъ Христовымъ въ бездъйствіе приведено тлъніе и явлено изъ гроба нетлъніе, такъ что и человъкъ не отлучился отъ Бога, и Богъ не возвъщалъ оставленія человъку, умеріцвленіе же и отлученіе дука было не прехожденіемъ Бога отъ тъла, но разлученіемъ души съ тъломъ; потому что была тамъ изображена наша смерть. А если Богъ отлучился отъ тъла, и такимъ образомъ, послъдовало умерщвленіе; то какъ же разлученное съ нетлъннымъ Богомъ тъло явило въ себъ нетлъніе? Какъ и Слово совершило сошествіе во адъ? Или, какъ явило воскресеніе изъ ада? Ужели Само воскресло вмъсто нашей души, чтобы представить на Себъ образъ нашего воскресенія? И возможно ли помыслить сіе о Богъ?

Поэтому, положение ваше несогласно съ святыми Писаніями, и мысль ваша несообразна съ совершившимся домостроительствомъ, и сказанное: стоди одесную Мене (Псал. 109, 1.), означаетъ не человъческое, но Божіе достоинство. Поелику же Божіе достоинство содълалось достоинствомъ человъческое достоинство признаваемо было достоинствомъ Божіимъ; то и сказано: стоди одесную Мене, и: прослави Мя, Отие, славою въчною (Іоан. 17, 5.). Не лишившись славы, но явившись въ неславномъ тълъ, говоритъ сіе, желая показать, что рабій гракъ не отлученъ отъ Божеской славы, но

являеть въ себь оную. Потому и говорить: и прославихь, и паки прославлю (Іоан. 12, 28.), показывая, что одна слава и до пріятія тела и въ тель, какъ говорить Апостолъ: толико лучшій бывь Ангеловь, елико преславные паче ихъ наслыдствова имя: кому бо рече когда от Ангель: съди одесную Мене (Евр. 1, 4. 13.)? Конечно же, Творецъ Ангеловъ-Слово содълалось лучшимъ, не какъ меньшее Ангеловъ, но потому что лучшимъ Ангеловъ, или и всякой твари, явило возсіявшій въ Немъ рабій зракъ. Ибо Слово, будучи образомъ невидимаго Бога, содълалось перворожденнымъ всея твари, какъ написано и въ Евангеліяхъ: дондеже роди Сына Своего первенца (Мато. 1, 25.). Посему-то Имъ все сотворено, Имъ совершено и страданіе, и Онъ есть избавитель отъ страданія и смерти. Вся тъм быша (Іоан. 1, 3.); и Той есть глава тълу церкве, иже есть Перворожденя изъ мертвых, да будеть, какъ сказано, во встах Той первенствуя (Кол. 1, 18.).

Какъ же вы утверждаете, что Создатель разумныхъ естествъ—Слово, срастворивъ съ Собою плоть, содълалось разумнымъ человъномъ? И какъ Непреложный и Неизмънлемый, не создавая Себъ разумнаго рабія зрака, содълался человъномъ, чтобы и Слово было непреложно, пребывая тъмъ, чъмъ было, и разумный человънъ, будучи Богомъ, видимъ сталъ на землъ? Ибо Господъ есть небесный человънъ, не потому что съ неба явилъ плоть, но потому что плоть, взятую отъ земли, содълалъ небесною. Посему-то яковъ исбесный, тацы же и пебесніи, по причастію Его святости (1 Кор. 15, 48.). Посему-то присволется Ему и свойственное тълу.

По еще говорите: «какъ же распяли Господа

славы »? Но не распяли Слово, какъ вы лумаете. Да не будеть сего! Напротивъ того, отринули Слово, пригвоздивъ на древъ тъло Слова. Огринуть былъ Богъ, страданіе же, смерть и воскресеніе совершились въ плоти и душть Бога. Посему, Господь сказаль іудеямъ: разорите Церковь сію, и треми деньми воздигну ю (Іоан. 2, 19.), какъ говорить Пророкъ: зане предана бысть на смерть душа Его (Иса. 53, 12.), а не само Слово; и Іоаннъ говорить: Онь по насъ душу Свою положи (1 Іоан. 3, 16.).

Поэтому, какъ могли іуден разорить храмъ Божій и прервать единеніе плоти съ Словомъ, содълавшееся нерасторгаемымъ, если такъ произошло умерщвленіе тъла, какъ вы полагаете это? Тъло не могло быть умерщвлено, не разлучившись съ чъмъ-либо. Если не было разръшенія, то не было и смерти. А если не было смерти, то не было и воскресенія. Посему допустите, что было разръшение и разлучение съ тъломъ, какъ написано въ Евангеліяхъ, что издше (Лук. 23, 46.), и что, преклонь главу, предаде духъ (Іоан. 19, 30.), и тогда увидимъ, какой духъ, по вашему предположению, разлучился съ тъломъ, и произошло умершвленіе. Ибо сказали вы, что Слово, срастворивъ съ Собою неимъвшую самостоятельности илоть, явило истинно разумнаго и совершеннаго человъка. Посему, если Слово разлучилось съ тъломъ, и отъ сего произошло умерщиление; то іуден превозмогли Бога, прервавъ нерасторгаемое единеніе. А поэтому, не наша была тамъ смерть, если умерщвление тъла произошло оть того, что разлучился съ нимъ Богъ. Но какъ же тъло, разлучившись съ петлъннымъ Богомъ, пребыло въ нетлъніи?

Развъ уязвленіе будеть насаться тыла, а страданіе Слова? Почему и утверждаете вы, что пострадаль Богъ, говоря это сообразно съ своимъ мудрованіемъ, лучше же сказать, согласно съ аріанами. Ибо такъ и они учатъ. Такъ, по вашему, и въ воскресеніи воздвигнуто будетъ Слово. Ибо необходимо, чтобы во адъ воспріято было нъкое начало воскресенія, да соверщенны будуть и воскресеніе и разрушеніе смерти, и избавленіе содержавщихся тамъ духовъ. Если же Слово претерпъло сіе; то гдъ непреложность и непамъняемость Слова? Какъ Слово, неприкровенно явившись во адъ, признано за человъка въ смерти? Почему и Господь сказаль іудеямь: Азь воскрешу Его (Іоан. 6, 44.), а не: востану изъ ада? Если Слово, подвергшись смерти, имъло нужду въ воставляющемъ Его отъ смерти, то не Его будетъ побъда, а Того, Кто воставляетъ Его.

Почему же устами Пророковъ предвозвъщено о дущъ Его? Почему Господь въ явленіе Свое, исполняя обътованіе, сказалъ: душу Мою полагаю за овецъ Монхъ (Іоан. 10, 11.)? Что душа сія есть духъ, ясно учатъ и святыя Писанія и самъ Господь, когда сказалъ Онъ, что тъло убивается людьми, а душу не могутъ они убить, потому что она—духъ. Симъ-то духомъ возмутися Іисусъ (Іоан. 13, 21.). Сего-то духа разлученіе съ тъломъ совершилось на крестъ. Такъ умерло тъло, и произошло его разръшеніе; а Богъ-Слово непреложно былъ и въ тълъ и въ душъ и въ Себъ самомъ, сый въ лонъ Отчемъ, въ показаніе Своей неизмъняемости. Въ томже зракъ, который былъ въ Немъ подобенъ нашему, изобразилъ Онъ тамъ нашу смерть, чтобы въ Немъ уготовать для насъ п

воскресеніе, возвративъ изъ ада душу, и изъ гроба твло, чтобы явленіемъ души въ смерти уничтожить смерть, и погребеніемъ твла во гробъ привести въ бездъйствіе тлъніе, и изъ ада и изъ гроба явивъ безсмертіе и нетлъніе, въ подобномъ нашему твлъ совершивъ намъ путь, и разръшивъ насъ содержимыхъ въ плъну. Сіе-то и было чудно; въ семъ-то и состояла благодать. А вы, признавая одну плоть, пе можете показать ни осужденія гръха, ни разрушенія смерти, ни совершенія воскресенія, ни непреложности Слова; потому что блуждаете внъ святыхъ Писаній, говоря то, что лжеумствують аріане, тогда какъ въ святыхъ Ппсаніяхъ ясно говорится о душъ, и домостроительство совершено въ явленіи всей полноты и совершенства.

Но одни изъ еретиковъ, исповъдуя Видимаго, не въруютъ въ Его Божество; другіе, исповъдуя Богомъ, отрицаютъ рожденіе Его плоти; иные же, признавая плоть, отрицаютъ явленіе души Его, и уподобляются безумствующимъ ученикамъ аріанъ, которые соплетаютъ ухишренные и затруднительные вопросы, чторону людей простыхъ, когда сами колеблются въ въръ. Подобно сему и нынъшніе еретики навыкли спрашивать: Что такое родившійся отъ Маріп? Богъ, или человъкъ? Потомъ, если скажещь спрашивающему: человъкъ, изъявитъ онъ невъріе въ Божество Его, соглашаясь съ невърующими въ оное еретиками. А если скажещь: Богъ; то будетъ отрицать рожденіе плоти Его, и присоединится къ отрицающимъ оное еретикамъ. Потомъ опять спрашиваетъ: Кто пострадавшій? Кто распятый? Богъ, или человъкъ?—

чтобы опять, если скажешь: Богь, произнести ему хульное слово съ нечестивыми аріанами, а если скажешь: человівкь, продолжать ръчь по іудейскому понятію.

Посему-то святыя Писанія проповъдують, что Слово есть Богъ отъ Отца неизреченно, и что Оно напослъдокъ временъ родилось отъ Дъвы человъкомъ, чтобы невозможно было не исповъдывать Его Богомъ и отрицать рожденіе плоти. Гдв именуется плоть, тамъ Писанія разумъють устройство цълаго состава, кромъ гръха, а съ именемъ человъка соединяють понятіе страданія, и не простираются далье, какъ написано въ святыхъ Писаніяхъ. О Божествъ же Слова исповъдуютъ непреложность и неизреченность. Посемуто и Слово богоглаголется, и излагается родословіе человъка, чтобы одинъ и тотже естественно истинно быль въ томъ и другомъ, былъ Богомъ въ присносущін Божества и созданіи твари, и человъкомъ въ рожденіи отъ жены и возрастаніи съ годами, Богомъ въ животворныхъ благодъяніяхъ, и Богомъ сильнымъ въ чудодъйствіяхъ, человъкомъ же въ подобныхъ нашимъ страданіяхъ и въ нашихъ немощахъ. И Слово есть Богъ въ явленін безсмертія, нетленія и непреложности, и человекь въ пригвожденіи ко кресту, въ изліяніи крови, въ погребеніи тъла, въ снисшествіи во адъ, и въ воскресеніи изъ мертвыхъ. Такъ, Христосъ воздвигается изъ мертвыхъ, и сый Богъ воздвигаетъ мертвыхъ.

Посему, суесловять приписывающіе страданіе Божеству Его, или невърующіе вочеловъченію Его, или единаго именующіе двумя, или предпріемлющіе производить измъреніе плоти Его и осмъливающіеся

сперкъ Писаній опредвлять: еколько или какь. Въ подобныхъ симъ примышленіяхъ преткиулся умъ еретиковъ; Маркіонъ уклонился отъ истины по преизбытку хулы; Манихей бведень въ заблуждение миъніемъ о началь гръха; Валентинъ погръщиль подъ предлогомъ въдънія ; а Павель Самосатскій и такъ называемый Фотинъ съ послъдователями пали по невърію въ Божество, и Арій хулиль по безумію. И вы, вдаваясь въ подобные споры, говорите, чего нътъ въ Писаніи, и совращаете неутвержденныхъ. Но достаточно въровать тому, что написано и совершено, какъ говорить Павель: по подобію по всяческимь, разви гръха (Евр. 4, 15.); и также Петръ: Христу убо пострадавич за ны плотію и вы въ туже мысль вооружитеся (1 Петр. 4, 1.), чтобы простерынсь далъе сего, не отринуть истины,

34.

### ПОСЛАНІЕ

## къ Аввъ Орсисію.

Аванасій, Аввъ Орсисію, отцу мопаховъ, и всъмъ подвизающимся съ нимъ въ иноческомъ житіи, утвержденнымъ въ въръ Божіей, возлюбленнымъ и желапнъйшимъ братіямъ, желаетъ о Господъ радоваться.

Услышаль я объ успеніи блаженнаго Өеодора, в весьма много обезпокоплся при сей въсти, зная, сколько отъ него было вамъ пользы. И если бы ато быль

не Өеодоръ; то многое сказалъ бы я вамъ, со слевами помышляя в томъ, что по смерти. Но поелику онъ Өеодоръ, извъстный и вамъ и намъ; то должно ли мнъ въ письмъ семъ сказать что-либо, кромъ слъдугощаго: блажень Өеодоръ, иже не иде на совъть нечестивых (Псал. 1, 1.)? А если блажень бояйся Господа (Псал. 111, 1.), ибо теперь смъло можемъ ублажать его, имъя надежное къ тому основание, потому что, какбы вступивъ въ пристань, улучилъ онъ безпечальную жизнь; то дай Богъ и каждому изъ насъ достигнуть тогоже, каждому, совершивъ теченіе, вступить въ туже пристань, каждому въ плаваніи своемъ управить ладію свою туда-къ необуреваемому пристанищу, чтобы, упокоеваясь съ Отцами, можно было сказать : эдть вселюся, яко изволих и (Псал. 131, 14.). Посему, возлюбленные и желаннъйшіе братія, не плачьте о Өеодоръ, потому что не умре, но спить (Мато. 9, 24.). Никто, воспоминая о немъ, да не проливаетъ слезъ, но да соревнуетъ каждый жизни его; ибо не должно печалиться объ отшедшемъ въ безпечальное мъсто. Пишу же сіе къ вамъ вообще, но преимущественно къ тебъ, возлюбленный и желаннъйшій Орсисій, чтобы ты воспріяль на себя все попеченіе сего усопшаго, и собою замънилъ его братіямъ; потому что и при жизни его оба вы были какбы одинъ человъкъ, и когда одинъ отлучался, другимъ восполнялась потребность двоихъ, и когда бывали вмъстъ, оба вы составляли одного, бесъдуя съ возлюбленными о томъ, что на пользу. Такъ поступай и теперь; а дъйствуя такъ, пиши и извъщай насъ о спасеніи своемъ и о спасеніи всего братства. Прошу же всъхъ сообща молиться, чтобы Го-T. XXI.27

сподь паче и паче подавалъ миръ Церквать. Ибо и нынъ благодушно праздновали мы и Пасху и Пятдесятницу, и возвеселены благодъпніями Господними. Воть мы написали вамъ. Привътствуйте всъхъ боящихся Господа; привътствують васъ сущіе со мною. Желаю вамъ, возлюбленные и желаннъйшіе братія, возмогать о Господъ.

35.

### CKASAHIE

объ Аввахъ Өеодоръ и Паммонъ блаженнаго Асанасія, Епископа аленсандрійскаго, Аммону, Епископу Елеархін, и Ермону, Епископу Вумастикъ.

Въ сіп времена видълъ я великихъ Божіихъ человъковъ, Өеодора, начальника монаховъ тавеннисійотскихъ, и отца монаховъ антинойскихъ, по имени Авву Паммона, которые недавно почили. Поелику гонимъ я былъ Іуліаномъ, и ждалъ, что буду умерщвленъ, о чемъ извъщали меня искренніе друзья; то въ одинъ день пришли они оба ко мнѣ въ Антиной, и по общему совъту, скрыться мнѣ у Өеодора, вступилъ я на корабль его со всъхъ сторонъ закрытый, въ сопровожденіи Аввы Паммона. Вътеръ былъ неблагопріятный; я, бользнуя сердцемъ, молился; Өеодоровы монахи, сошедши съ корабля, тянули оный волокомъ; Авва Паммонъ утьшалъ меня; и я отвъчалъ: «повърь

словамъ моимъ, что сердце мое исполнено твердой въры не столько во время мира, сколько во время гоненій. Ибо несомнънно увъренъ, что, страдая за Христа и укръпляемый Его милостію, если буду умерщвленъ, то тъмъ паче обръту у Него милость.» Еще не выговориль я этого, какъ Өеодоръ, устремивъ взоръ на Авву Паммона, улыбнулся. Поелику же и Авва Паммонъ почти засмъялся; то я сказалъ имъ: «для чего смъетесь, когда говорю это? Неужели осуждаете меня въ боязни?» Но Оеодоръ говорить Аввъ Паммону: «скажи ему, почему улыбнулись мы.» И поелику Авва Паммонъ отвъчалъ: «ты долженъ сказать это»; Өеодоръ продолжаль: «въ сей самый часъ умерщвленъ въ Персіи Іуліанъ. Ибо такъ предрекъ о немъ Богъ: презорливый и обидливый муже и величавый ничесоже скончаеть (Авв. 2, 5.) Востанеть же Царь христіанинъ, который будетъ славенъ, но недолговъченъ. Поэтому, нътъ тебъ нужды трудить себя, и уходить въ Опваиду, но лучше тайно вступить въ свиту, потому что, встрътившись съ нею на пути и, искренно принятый ею, возвратишься въ Церковь. А Юліанъ скоро поять будеть Богомь. » Такъ и сбылось. Посему думаю, что многіе благоугождающіе Богу въ монашествъ по большей части остаются въ сокровенности; потому что не знаютъ ихъ люди; таковы были и блаженный Амунъ и святый Өеодоръ въ горъ нитрійской, и рабъ Божій маститый старецъ Паммонъ.

36.

#### посланіе

къ пресвитерамъ Іоанну и Антіоху.

Аванасій Іоанну и Антіоху, возлюбленнымъ чадамъ и сопресвитерамъ, желаеть о Господъ радоваться.

Обрадовался я и нынъ, получивъ письмо ваше, потому наипаче, что написали вы изъ Іерусалима; и благодарю васъ, что извъстили о братіяхъ тамъ собравшихся и о намъревающихся подъ предлогомъ изследованій смутить людей простодушныхъ. Но о послъднихъ пусть имъетъ силу Апостольская заповъдь, не внимать занимающимся словопреніями, и ни во чтоже ино упражняющимся, развъ глаголати что, или слышати новое (Дъян. 17, 21.). А вы, имъя твердое основаніе, то-есть, Іисуса Христа Господа нашего и исповъданіе объ истинъ Отцевъ, отвращайтесь тъхъ, которые хотять сказать что-либо большее или меньшее сего исповъданія, старайтесь же паче о пользъ братій, чтобы боялись они Бога и соблюдали заповъди; и такимъ образомъ, ученіемъ Отцевъ и соблюденіемъ заповъдей да возмогуть они въ день суда оказаться благоугодными Господу. Но весьма подивился я дерзости осмъливающихся говорить противъ возлюбленнаго нашего, истиннаго раба Божія,

Епископа Василія. Такія пустыя ръчи могуть только обличить ихъ, что не любять они исповъданія Отцевъ. Привътствуйте братій. Привътствують и васъ сущіе со мною. Молю Бога, чтобы вы, возлюбленныя и желанныя чада, возмогали о Господъ.

37.

### посланіе

къ пресвитеру Палладію.

Возлюбленному сыну, пресвитеру Палладію, Епископъ Аванасій желаеть о Господъ радоваться.

Получивъ и тобою однимъ писанное посланіе былъ я радъ, тъмъ наиболъе, что ты по обыкновенію дышешь православіемъ. Причина же, по которой живешь ты вмъстъ съ возлюбленнымъ нашимъ Иннокентіемъ, извъстна мнъ стала не теперь только, но издавна, и я одобрилъ твое благоговъніе. Продолжая поступать такъ, пиши и извъщай насъ, какъ думаютъ о насъ братія, и какъ враги истины. А что доводишь до моего свъдънія о кесарійскихъ монахахъ, то извъстно уже мнъ отъ возлюбленнаго нашего Діанія, и именно, что они негодуютъ и противятся Епископу, возлюбленному нашему Василію. Хвалю тебя за то, что даешь о семъ знать, а имъ высказалъ я, что слъдовало, и именно, чтобы какъ чада послушны были Отцу и не противоръчили въ томъ, что онъ при-

знаетъ лучшинъ. Если бы можно было подозръвать его въ-разсужденін истины, то хорошо было бы идти противъ него. А если твердо увърены, какъ и всъ мы увърены, что онъ-поквала Церкви, подвизается паче за истину, и учить имъющихъ въ томъ нужду; то надобно не противоборствовать таковому, а паче, одобрять благую его совъсть. Ибо изъ разсказаннаго мнъ возлюбленнымъ Діаніемъ открывается, что негодуютъ они напрасно. Василій, какъ твердо увъренъ я, немощнымъ бываетъ немощенъ, да немощныя пріобрящеть (1 Кор. 9, 22.). И возлюбленные нами, взирая на цъль и смотръніе его-соблюсти истину, да прославять Господа, давшаго Каппадокін такого Епископа, какого желаетъ имъть и всякая страна. Посему и ты, возлюбленный, соблаговоли объявить имъ, чтобы, какъ писалъ я, были покорны ему. Это и ихъ покажетъ признательными Отцу, это и въ Церквахъ сохранитъ миръ. Желаю тебъ, возлюбленный сынъ, возмогать о Господъ.

**38**.

#### посланіе

# къ монаху Амуну.

Всъ творенія Божін добры и чисты; потому что Слово Божіе не сотворило ничего неблагопотребнаго, или нечистаго. Ибо мы, по Апостолу, Христово благоуханіе есмы вз спасаемых (2 Кор. 2, 15.). Но поелику стрълы у діавола различны и многовидны, и

людей простодушныхъ приводитъ онъ въ смущеніе, препятствуетъ братіямъ пребывать въ обычныхъ упражненіяхъ, вствая въ нихъ нечистые и скверные помыслы; то, по благодати нашего Спасителя, немногими словами отразимъ обольщение лукаваго, и подкръпимъ разумы людей простыхъ. Вся убо чиста чистымь (Тит. 1, 15.), а у нечистыхъ и совъсть и все осквернено. Но дивлюсь ухищренію діавола; самъ онъ-мерзость и пагуба, а внушаетъ, по-видимому, помыслы о чистотъ. Впрочемъ, дълаемое имъ есть болъе козни, нежели испытаніе. Чтобы отвлечь подвижниковъ, какъ сказалъ я уже, отъ обычнаго и спасительнаго занятія, и, по-видимому, овладеть ими, для этого самаго начинаеть онъ жужжать имъ въ уши о чемъ-нибудь такомъ, что никакой не приносить пользы для жизни, а только приводить къ пустымъ вопросамъ и къ суесловію, отъ чего должно уклоняться. Напримъръ, скажи миъ, возлюбленный и благоговъйнъйшій, что гръха или нечистаго въ какомъ-ниоудь естественномъ извержении? Захочеть ли кто ставить въ вину выходящія изъ ноздрей мокроты, или изъ рта слюны? А можешь указать еще и на важивищее сего, на изверженія чрева, которыя живому существу необходимы для поддержанія жизни. Притомъ, если въруемъ, что человъкъ, согласно съ божественными Писаніями, есть дело рукъ Божінхъ, то отъ Силы чистой могло лп произойдти какое оскверненное дъло? И если, по сказанному въ божественныхъ Апостольскихъ Дъяніяхъ, родо есмы Божій (Дъян. 17, 28.); то ничего не имъемъ въ себъ нечистаго; тогда же только оскверняемся, когда совершаемъ злосирадный гръхъ. А когда не по нашей

воль бываеть какое-либо естественное извержение; тогда, по естественной необходимости, какъ сказали мы уже, и это терпимъ вмъстъ съ прочими нуждами. Но поелику желающіе только прекословить тому, что сказано справедливо, и даже тому, что сотворено Богомъ, выставляють на видъ и Евангельское изреченіе, что человъка сквернитъ не входящее, но исходящее; то необходимо подвергнуть осужденію и это ихъ неразуміе, не скажу, и этоть ихъ вопросъ. Во-первыхъ, будучи не утверждены въ въръ, по собственному своему невъжеству, перетолковывають они и Писанія, Смыслъ Божественныхъ словъ таковъз поелику нъкоторые, подобно симъ лжетолкователямъ, были также въ сомнъніи касательно снъдей, то самъ Господь, разствая ихъ невъдтніе, или дълая извъстнымъ ихъ обольщеніе, говорить : не входящее сквернить человъка, но исходящее, а потомъ присовокущаяетъ: откуда исходящее, именно от сердца (Мато. 15, 18.). Ибо знаеть, что тамъ лукавыя сокровища скверныхъ помысловъ и прочихъ гръховъ. А Апостолъ, научившись томуже, говорить короче: брашно же насъ не поставляеть предь Богомь (1 Кор. 8, 8.). И теперь иный справедливо можеть сказать: какое-нибудь естественное извержение не поставить насъ заслуживающими наказаніе. Да и врачи (пристыдимъ ихъ свидътельствомъ вившнихъ) скажуть въ защиту сего, что живому тълу даны необходимые нъкоторые исходы, которыми каждый у насъ питаемый членъ отдъляетъ отъ себя излишнее: таковы, напримъръ, излишества головы - волосы и отделяемыя изъ головы влаги, а также изверженія чрева и избытки въ съмянныхъ волокнахъ. Поэтому, боголюбивъйшій старецъ, какой въ этомъ гръхъ предъ Богомъ, когда самъ Владыка создаль живую тварь, восхотвль и сотвориль члены сіи, чтобы имъли такіе исходы? Но поелику должно предупредить возраженія людей лукавыхь, которые могутъ сказать: «следовательно истинное употребленіе не есть гръхъ, -- какъ-скоро телесныя орудія созданы Творцемъ; » то заставимъ ихъ молчать, сами предложивъ имъ таній вопрось: какое разумьть употребленіе, законное ли, каконое дозволиль Богь, говоря: раститеся и множитеся, и наполните землю (Быт. 1, 28.), одобрилъ и Апостолъ, сказавъ: честна женитва и ложе нескверно (Евр. 13, 4.), или употребленіе, хотя и естественное, но совершаемое тайно и прелюбодъйно? Ибо и касательно всего прочаго, что бываетъ въ жизни, найдемъ въ извъстномъ отношении разности, напримъръ, убивать непозволено, но истреблять непріятелей на войнь и законно и достойно похвалы; почему, отличившіеся во браняхъ удостоиваются великихъ почестей, и имъ воздвигаются намятники, возвъщающіе объ заслугахъ. Такъ, одно и тоже въ извъстномъ отношеніи и не во время непозволительно, а въ другомъ отношеніи и благовременно не воспрещается и дозволяется. Тотже законъ имъетъ мъсто и въ-разсужденіи плотскаго соединенія. Блаженъ, кто, въ юности вступивъ въ свободный союзъ, естественныя силы обращаеть на чадородіе. А если двлаеть сіе по сладострастію; то блудниковъ и прелюбодъевъ ожидаетъ изображенное у Апостола наказаніе (1 Кор. 6, 9. 10.). Ибо въ этомъ отношении два пути въ жизни, одинъ умъренный и житейскій, разумъю супружество, другой Ангельскій и труднопроходимый, то-есть,

дъвство. Если кто избереть путь мірской, то-есть, супружество, то онъ, хотя не заслужить порицанія, однакоже не получить и столькихъ дарованій, а въ той мъръ получить, въ какой самъ приносить плодъ въ тридесять (Мато. 13, 18.). А если кто возлюбить путь чистый и премірный, то, хотя оный въ-сравненіи съ первымъ суровъ и труденъ, однакоже идущій имъ пріобрътаетъ чудныя дарованія; потому что произрастилъ совершенный плодъ во сто. Такимъ образомъ, на ихъ нечистые и лукавые вопросы есть свои ръшенія, давно уже данныя божественными Писаніями. Посему, Отецъ, утверждай ввъренную тебъ паству, утъщая Апостольскими Писаніями, воодушевляя Евангельскими въщаніями, предлагая совъты изъ псалмовъ, и говоря: живи мя по словеси Твоему (Псал. 118, 10.). А слово Его повелъваетъ служить Ему отъ чистаго сердца; сіе зналъ и самъ Пророкъ, и какбы объясняя самъ себя, говорить: сердце чисто созижди во мнъ, Боже (Псал. 50, 12.), да не смущають меня скверные помыслы. И еще говорить Давидь: и Духомь владычнимь утверди мя (Псал. 50, 14.), чтобы, когда и возмутять меня помыслы, поддерживала меня, подобно твердому основанію, Твоя кръпкая сила. Посему и ты, подавая сін и подобные совъты, скажи медленные покоряющимся истинь: научу беззаконныя путемь Твоимь (Псал. 50, 15.), и въ твердомъ упованіи на Господа, что убъдишь ихъ удержаться отъ таковой злобы, восной: и нечестивіи къ Тебть обратятся (Псал. 50, 15.). О, если бы злонамъренно предлагающие вопросы, оставили этотъ суетный трудъ, а впадающіе въ сомиъніе по простоть укръпились Духомъ владычнимъ! А вы , несомивнио дознавшие истину, содержите ее венарушимо и неколебимо о Христь Іисусь Господъ нашемъ. Съ Нимъ слава и держава Отцу и Святому Духу во въки. Аминь. .

39.

#### отры вокъ

изъ 39-го праздничнаго посланія.

Но поелику объ еретикахъ упомянули мы, какъ о мертвыхъ, а о себъ какъ объ имъющихъ для спасенія божественныя Писанія, боюсь же, чтобы иные изъ людей простыхъ, какъ писалъ Павелъ къ Кориноянамъ, по ухищренію нъкоторыхъ, не укловились отъ простоты и чистоты, и не стали уже читать другихъ книгъ, называемыхъ апокрифическими, будучи обмануты сходствомъ ихъ именованія съ книгами истинными; то умоляю васъ перенести терпъливо, если, о чемъ сами знаете, о томже и я напишу въ напоминание вамъ, какъ по надобности, такъ и для пользы Церкви. Намъреваясь же написать сіе напоминаніе, для утвержденія своего въ дерзновеніи моемъ, воспользуюсь примъромъ Евангелиста Луки, говоря и самъ: понеже нъкіи начаша чинити себъ такъ называемыя апокрифическія книги и смышивать ихъ съ несомныно-богодухновеннымъ

Нисаніемъ, якоже предаша Отцамъ, иже исперва самовидцы и слуги бывшіи Словесе: изволися и мнъ, убъжденному и наученному искренними братіями, исчислить съ начала по порядку всъ книги, внесенныя въ канонъ, преданныя намъ какъ божественныя, и таковыми признанныя, чтобы всякій, если вовлеченъ въ обманъ, осудилъ предавшихся заблужденію, а если пребыль чистымь, порадовался при новомъ семъ напоминаніи. Итакъ, всяхъ книгъ Ветхаго Завъта числомъ двадцать двъ (а по преданію, какъ слышалъ я, у евреевъ столько же и буквъ). Книги сіи слъдують каждая въ такомъ порядкъ и подъ такимъ именованіемъ: во-первыхъ Бытіе, потомъ Исхода, потомъ Левита, за него Числа, и наконецъ Второзаконіе; въ-слъдъ за сими Іисусъ Навинь и Судіи. Послъ книги Судей Рувь, и опять въ-слъдъ за симъ четыре книги Царство и изъ нихъ первая и вторая считаются за одну книгу, а подобно третія и четвертая также за одну; послъ нихъ первая и вторая книга Паралипоменона, считаемыя также опять за одну книгу, потомъ первая и вторая книга Ездры, принимаемыя также за одну книгу. Послъ сихъ книга Псалмово, и въ-слъдъ за нею Притчи, потомъ Екклесіасть и Пъснь Пъсней. Сверхъ сего есть книги: Іовъ и наконецъ Пророки, и именно двинадцать, считаемые за одну книгу, а потомъ Исаія, Іеремія и съ нимъ вмъсть Варухь, Плачь и Посланіе, и посль Іеремін Іезекіиль и Даніиль. Досель поименованы книги Ветхаго Завъта. Но не полънимся сказать и о книгахъ Новаго Завъта; онъ суть слъдующія. Четыре Евангелія: от Матоея, от Марка, от Луки, от Іоанна; пототь посль

нихь Дъянія Апостольскія и семь Апостольскихъ Посланій, называемыя Соборными, именно: одно Іаковлево, два Петровы, потомъ три Іоанновы, и послъ нихъ одно Іудино. Сверхъ сего, есть четырнадцать Посланій Апостола Павла, перечисляемыя въ такомъ порядкъ: первое къ Римляномъ, потомъ два къ Кориноянамъ, послъ никъ къ Галатамъ, и въслъдъ за тъмъ къ Ефесянамъ, потомъ къ Филиппійцамь, и къ Колоссянамь, а послъ сихъ два къ Оессалоникійцамь и Посланіе кь Евреямь и непосредственно за тъмъ два къ Тимовею, одно къ Титу и послъднее къ Филимону, и еще Апокалипсисъ Іоанновъ Вотъ источники спасенія, чтобы заключающимися въ нихъ словесами напоеваться жаждущему. Въ нихъ однихъ благовъствуется учевіе благочестія. Никто да не прилагаеть къ нимъ, и не отъемлеть отъ нихъ, чего-либо. Сін-то Писанія разумъя, Господь пристыждаль саддукеевь, говоря: прельщаетеся, не въдуще Писанія (Мато. 22, 29.), и увъщаваль іудеевь: испытайте Йисаній, яко та суть свидьтельствующая о Мить (Іоан. 5, 39.). Но для большей точности (пиша и это по необходимости) присовокупляю, что кромъ сихъ книгъ есть и другія, невнесенныя въ канонъ, которыя однакоже установлено Отцами читать вновь приходящимъ и желающимъ огласиться словомъ благочестія, таковы: Премудрость Соломонова, Премудрость Сирахова, Есоирь, Іудиоь, Товія, такъ называемое Апостольское наставленіе  $(\delta\iota\delta\alpha\chi\dot{\eta})$ , и Пастырь. Впрочемъ, возлюбленные, тогда какъ однъ книги внесены въ канонъ, а другіе предлагаются для чтенія, нигдъ не упоминается о книгахь апокрифическихъ; онъ суть выдумки еретиковъ, которые пишуть ихъ, когда хотятъ, но приписываютъ имъ давность и прибавляютъ лътъ, чтобы, выдавая ихъ за древнія, имъть случай къ обольщенію тъмъ людей простодушныхъ.

40.

#### ПОСЛАНІЕ

къ Руфиніану.

Господину Руфиніану, сыну и желаннъйшему сослужителю Афанасій желаеть о Господъ радоваться.

Пишешь ты къ Отцу, что и прилично писать любимому сыну. Такъ и объемлю тебя, посътившаго письмомъ своямъ, паче всъхъ желаннъйшій для меня Руфиніанъ. И я, хотя и въ началь, и въ срединъ, и подъ конецъ, могъ бы писать къ тебъ какъ къ сыну, но удержался, чтобы не изъ посланій было извъстно наше общение и свидътельство. Ибо ты, по написанному, -- мое посланіе, знаемое и прочитаемое въ сердив (2 Кор. 3, 2.). Посему, съ такимъ расположеніемъ (повърь, ей-ей повърь) привътствую тебя, и убъждаю писать ко инъ; потому что не мало, но много, веселишь меня своими писаніями. Поелику же съ добротолюбіемъ и по церковному (что опять прилично твоему благоговънію ) спрашиваль ты меня объ увлеченныхъ по нуждъ, но нерастлънныхъ зловъріемъ, и желаль, чтобы написаль я къ тебъ, какъ ръшено о нихъ на Соборахъ и вездъ, то знай желаннъйшій господинь мой, что

по прекращения бывшаго насилія, быль у насъ Соборъ Епископовъ, сошедшихся изъ областей вившнихъ, былъ также Соборъ и у сослужителей нашихъ, обитающихъ въ Елладъ, а твиъ не менъс и у Епископовъ въ Испаніи и въ Галліи, и какъ здъсь, такъ и вездъ, разсуждено за благо, падшихъ и защитниковъ злочестія прощать, если покаются, но не давать имъ мъста въ клиръ, а о тъхъ, которые не первенствовали въ злочестіи, но были увлечены вуждою и насильно, ръшено, какъ давать имъ прощеніе, такъ и имъть имъ мъсто въ клиръ, тъмъ болъе что они представляли достойное въроятія оправданіе, и сіе было съ ними, по-видимому, не безъ особаго Божія смотрънія. Ибо утверждали о себъ, что не передавались они на сторону злочестія, но, чтобы не были поставлены какіе-либо нечестивцы и не растлили Церквей, согласились они лучше содъйствовать насилію и нести на себъ бремя, только бы не погибли люди. И утверждая это, говорили они, какъ намъ казалось. достойное въроятія; потому что выставляли они въ извинение свое, что и Ааронъ, братъ Мочсеевъ, въ пустынъ, хотя способствовалъ народу въ преступленіи, однакоже имълъ оправданіемъ то, что безъ этого народъ, возвратившись во Египетъ, пребыль бы въ идолослуженіи. Ибо основательною казалась мысль, что народъ, оставаясь въ пустынъ, можетъ и отступить отъ злочестія, а возвратившись въ Египетъ, обратить себъ въ навыкъ и усилить въ себъ нечестіе. А потому и дозволено имъ быть въ клиръ, и тъмъ, которые обольщены и потерпъли насиліе, дается прощеніе. Объявляю о семъ и твоему благочестію, твердо будучи увъренъ, что и твое богочестіе одобрить

сіе решеніе, и согласившихся въ этомъ не будеть осуждать въ послабленіи. Соблаговоли же прочесть это и священству и народу тебъ подчиненнымъ, чтобы и они, зная сіе, не порицали тебя за такое расположеніе къ подобнымъ людямъ. Ибо неприлично было къ нимъ писать мнъ, когда и твое благоговъніе можетъ и объявить о нашемъ къ нимъ расположеніи, и восполнить все недостаточное. Благодареніе Господу, исполнившему тебя всякимъ словомъ и всякимъ въдъніемъ! Кающіеся же пусть явно и поименно предалуть анаеемъ зловъріе Евдоксія и Евзоія, (нбо сій защитники аріанской ереси, хуля Господа, включили уже Его въ число тварей), да исповъдують же въру, исповъданную Отцами въ Никеи, и никакого другаго Собора не предпочитають сему Собору. Привътствуй братство твое. И тебя привътствуеть сущее съ нами о Господъ братство.

### погръшности.

### nanevamano:

### должно читать:

| стран. стр. |     |         |                       |                             |  |  |
|-------------|-----|---------|-----------------------|-----------------------------|--|--|
| 2           | 1   | послъд. | называли              | назвали                     |  |  |
| 16          | 19  | сверк.  | духъ                  | Ayx8                        |  |  |
| 45          | 13  | сниз.   | едисущему             | <i>ед</i> иносуще <b>му</b> |  |  |
| 59          | 1   | послъд. | утрудился             | $\gamma$ тр $\gamma$ дися   |  |  |
| 91          | 5   | сниз.   | Господь почеловъчески | Господь. Почеловтчески      |  |  |
| 106         | 13  | сверж.  | смъпеніе              | смятеніе                    |  |  |
| 116         | 11  |         | говорилъ              | говоримъ,                   |  |  |
| 119         | 13  | синз.   | Өоеръ                 | Өөөъ                        |  |  |
| 123         | 9   | _       | ровнаго               | равнаго                     |  |  |
| 124         | 16  |         | тому другому          | тому и другому              |  |  |
| 125         | 1   | сверж.  | ислъдовать            | изследовать                 |  |  |
| 137         | 8   | свиз.   | обновленіе            | обновленіи                  |  |  |
| 148         | 5   |         | съ елинскимъ          | <b>СЛ</b> ИНСКИМЪ           |  |  |
| 168         | 5   | сверх.  | Отцомъ                | Отцемъ                      |  |  |
| 179         | 3   |         | гръхи                 | гръси                       |  |  |
| 192         | 8   |         | <b>V</b> постать      | Vпостась                    |  |  |
| _           | 9   | _       | раждаеною             | раждаемые                   |  |  |
| 217         | 12  | сниз.   | проникнувъ            | приникнувъ                  |  |  |
| 279         | . 8 | сверк.  | наветы                | навъты                      |  |  |
| 301         | 12  | сниз.   | разде <b>ле</b> нія   | раздълені <b>я</b>          |  |  |
| 314         | 8   | _       | островъ               | острововъ                   |  |  |
| 321         | 15  |         | сихъ                  | Силъ                        |  |  |
| 362         | 5   |         | Адама                 | Адамъ                       |  |  |
| 391         | 15  | сверх.  | Почему                | Посему                      |  |  |

# СОДЕРЖАНІЕ

ДВАДЦАТЬ-ПЕРВАГО ТОМА

# ТВОРЕНІЙ СВ. ОТЦЕВЪ.

## Творенія св. Аванасія, Архіепископа алексанлрійскаго.

|                                           | `       |        |       | Стр.   |
|-------------------------------------------|---------|--------|-------|--------|
| Къ Серапіону Архіепископу Тмуйскому:      |         |        |       |        |
| Посланіе І-е                              |         |        |       | . 1    |
| Посланіе ІІ-е                             |         |        |       | . 55   |
| Посланіе III-е                            |         |        |       | . 67   |
| Hoczanie IV-e                             |         |        |       | . 76   |
| Посланіе о Соборахъ, бывшихъ въ Ариминъ   | ивалій  | іском: | ьиз   | 876    |
| Селевкін исаврійской                      |         |        |       | . 104  |
| Свитокъ къ антіохійцамъ                   |         |        |       | . 188  |
| Посланіе къ Императору Іовіану            |         |        |       | . 199  |
| Житіе Преподобнаго Антонія                |         |        |       |        |
| О явленіи во плоти Бога Слова и противъ   |         |        |       |        |
| Посланіе Епископовъ египетскихъ и ливійск | ихъ и   | блаж   | сенна | o      |
| Аванасія къ епископамъ африканскими       | ь, прот | ивъ :  | аріан | ь. 314 |
| Посланіе къ Епиктету                      |         |        | _     |        |
| Посланіе къ Аделфію                       |         |        |       |        |
| Посланіе къ Максиму философу              |         |        |       |        |
| •                                         |         |        |       |        |

# II

|          |                                   |  |  |   |  |  | Стр.  |
|----------|-----------------------------------|--|--|---|--|--|-------|
| Противъ  | Аполинарія:                       |  |  |   |  |  |       |
|          | Книга первая                      |  |  |   |  |  | . 358 |
| •        | Книга втерая                      |  |  |   |  |  |       |
| Пославіе | къ Авя Орсисио                    |  |  |   |  |  | . 410 |
| Сказаніе | объ Аввахъ Осодоръ и Паммонъ      |  |  |   |  |  | . 419 |
| Пославіе | къ пресвитерамъ Іоанну и Автіоху  |  |  |   |  |  | . 414 |
|          | къ пресвитеру Палладію            |  |  |   |  |  |       |
| Пославіе | нъ монаку Амуну                   |  |  |   |  |  | . 416 |
| Отрывек: | ь изъ 39-го праздничнаго посланія |  |  | • |  |  | . 421 |
| -        | къ Руфиніану.                     |  |  |   |  |  |       |

| • |  |
|---|--|
| ٠ |  |
|   |  |
|   |  |

| DATE DUE         |        |       |                  |  |  |  |
|------------------|--------|-------|------------------|--|--|--|
| <del>- JUN</del> | 022003 |       |                  |  |  |  |
|                  |        |       |                  |  |  |  |
|                  |        |       |                  |  |  |  |
|                  |        |       | ્રેંગ્રે         |  |  |  |
|                  |        | MAYLA | 11111            |  |  |  |
|                  |        | MIL.  |                  |  |  |  |
|                  |        |       |                  |  |  |  |
|                  |        |       |                  |  |  |  |
|                  |        |       |                  |  |  |  |
|                  |        |       |                  |  |  |  |
|                  |        |       |                  |  |  |  |
|                  |        |       |                  |  |  |  |
| GAYLORD          |        |       | PRINTED IN U.S.A |  |  |  |



8/28 248 Digitized by Google JUN

