

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

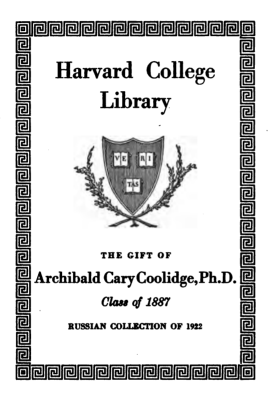
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





Digitized by Google.



Digitized by Google



327

# X P H C T I A H C K O E

# ЧТЕНІЕ,

ИЗДАВАЕМОЕ

UPN

САНКТЛЕТЕРБУРГСКОЙ

## духовной академии.

ЧАСТЬ ВТОРАЯ.



## САНКТИЕТЕРБУРГЪ.

1864.

Digitized by Google

CP 385.5

BARVARD BHI I GU ABCHIBALD CARY COOLIDGE JULY 1, 1922

> GIFT OF ARCHIBALD CARY COOLIDGE

Отъ С. Петербургского Комитета Духовной Цензуры вечатать позволяется. Апръля 13-го дня 1864 года.

Цензоръ Архимандритъ Серіій.

#### ПЕЧАТАНО ВЪ ТИПОГРАФІИ ДЕПАРТАМЕНТА УДЪЛОВЪ. ЛИТЕЙНАЯ, ДОМЪ № 39-Н.

## ВЪРА-УТЪШЕНИЕ ВЪ СТАРОСТИ.

Святое чувство ввам есть самый надежный охранитель каждаго человъка въ жизни, лучшій сопутинкъ его во всякомъ возраств отъ колыбели и до гроба. Уже дитя бываеть задумчиво и важно, и проникается боле высокими чувствованіями, нежели какія возбуждають въ немъ земныя радости, всяній разь, канъ оно видить предъ собою знаки святаго благоговънія своихъ набожныхъ родителей. Но что еще весьма смутно проявляется въ душѣ дитати, то становится сильнѣе и сознательнѣе въ душё юнонии, когда для человёка наступаетъ пора самостоятельныхъ думъ, самостоятельнаго выбора и самостоятельной дбятельности. Святое чувство вбры, со всею живостно и теплотою, охватываеть его душу и онъ сознательно испытываетъ надъ собой его животворную и благодатную силу. -- Счастливъ онъ, если это спасительное чувство укоренилось въ немъ твердо. Оно никогда въ немъ не ослабиетъ, сколько бы свить свониъ невъріенъ и легномыслісить, своею диною силою разврата и лжи не цытался заглушить или истребить въ немъ эту святую силу. Юному возрасту въ особенности свойственны различныя заблужденія. Живое чувство физической силы и крбности, естественная подвижность и горячность чувства, предесть молодости, которая объщесть ему множество наслаждений въ мірь, все это влечеть его къ тому, чтобы наслаждаться весною своей сврией жизни. И мы считаемь его счест-

- 1\*

ливымъ, что онъ такъ открытъ и воспріимчивъ для всёхъ радостей. И христіанство, религія счастія и любви, не. отнимаеть у него его чистыхъ радостей, не заповъдуетъ ему совершенно убъгать отъ законныхъ наслажденій благонастроенной мысли и добраго чувства. Оно снисходительно простираеть къ нему свою ободрящую руну всякій разь, когда ему грозить опасность паденія, вогда чистота его сердна подвергается испытанию, когда окружаеть его потокъ наслажденій, отравляющихъ жизнь и растлёвающихъ сердце. Оно одужевляеть его тогда живымь чувствомь близости Бога, устремляеть взорь его на дружественный и всепрощающий ликъ напсето Спасителя; оно учить сто почернать изъ небеснаго: и свётлаго источника, тепущаго въ животь вёчный, частыя радости върм, невинкости, душевкаго мира и спасительной любви. Незнавоный съ тяжкими заботами и сувснительными отношеніями общественной гражданской жизни, юноша чувствуеть себя свободнымъ и независимымъ: естественная горячность его души лерко ножеть увлечь его въ злоупотреблению своею свободою; но тогла святая Въра съ божественною важностно внушасть сму, что истивная свобода состоять въ томъ, чтобы онь управляль самимь собою и могь съ радоегію уважать и неполнять святые законы истины и добра, --- изъ благоговения нъ Богу, изъ любви кв Искунителю и по чувству своего высытаго въчнаго назначения. Но вытья необходимой для жизна опычности, не имън напленащаго понятія о коварства людей и заблужденіяхь овоего собственнаго сердца, не всегда: сопровондаемый вёрнымъ и опытнымъ другомъ. онъ встужаеть въ свъть, который тотчасъ-же спружаеть его сътями соблазна; но онъ можеть избъжать этнить свтей, отра-

Digitized by Google

заяь соблазны говка и остаться невиднымь, если онъ восентань въ правилать благочестія. Святая христіанская Въра десть ему силы и укажеть ободряющіе примъры поотоянной бдительности надъ самимъ собою и торжествующей борьбы со здомъ. Но воть, отдетаетв весна жизни; изъ молодаго цвртка развивается зрёлый плодъ, ваступаеть бокъе важная пора жизни, пора трудной действисслыности и такслой деятельности. не всегда достойно принимой, оботавленной разными пренитслыями и лишеніями, въ тёсномъ ли кругу доманией жизни, нан на широкомъ попринцъ гражденской жизни. Но и темерь, когда напи силы ужъ не прибывають, в убывають и ослабнвають, ногда наша ревность нь добру окласидается вслёдотвіе многократныхи наблюденій, что люди, 28: исключениемъ велногихъ, не такъ добры, не TARA BADHAL HE TARE DECARDE NOUNES, RARE STR DECOвало намъ юнонистое воображение, когда: нами: начи-HEETS ODRALBBATH SCALERHOCTL H CBOSNOPMOTIC, ---- H TCперь опять является намъ на помощь святая Въра. Ова устремаяеть нашь умъ въ Верховному Владыка жизни; который рано или повдно благословить и наградить добредитель; ----она возводить нашу мысль нь Божественному Искупителю, который съ непревлоннымъ теритьнісмъ неренесь столько трудова, огорченій, борьбы н спраданій для блага людей; она намолиясть нашу душу. предчурствіень небесныхъ радостей, и поддерживаеть въ ней силу святаго бавгочестія для борьбы съ опасностани лии и порока, оъ коварствоиъ и хитростно людей, сь увлечениями и приманками проступныхъ наслаmaenii Mipa.

Воть накое благотворное и спасительное значение въ нашей значи имветь сватее чувство вёры. Буденъ стараться, чтобы оно всегда насъ одушевляло, никогда въ насъ не ослабъвало и будемъ послушны его внушевіянъ и предостереженіянъ. – Но больше всего это святое чувство должно озарять и украшать собою западъ нашей жизни.

Авъ же есенда возуповаю па Тя, и приложу на есяку пожвалу Твою. Уста мол возвистять правду Твою, весь день спасение Твое, яко не познакъ клижная. Влиду въ силь Говподни: Господи, помяну правду Тебе вдинаю. Боже мой, имяев научилъ ма еси отъ юности мося, и до пыть возотну чудева твоя: и даже до стврооти и престаръния, Бомой, не остави мене, дондеже возвищу мышцу Твою роду асему прядущему. (Пс. 70, 14—18).

Тажъ, удрученный скорбями и бъдствіями, говорнать святый пророкъ и царь Давидъ, уже близкій къ вечеру жизни своей, но еще полный юношеской теплоты въры и упованія! Подъ бременемъ тижелыхъ опасеній и безпокойствъ онъ постоянно питалъ въ своемъ сердцѣ увъренность, что Богъ, который отъ юности руководилъ и укръплялъ его, спасалъ отъ печалей и опасностей, не оставитъ его и въ старости, что Онъ и теперь будетъ утъщать его въ скорби, помогать въ нуждъ и несчастия, тамъ что онъ, въ радости и весели, будетъ воспъвать всемощную помощь Божію и возвъщать о ней родамъ грядущимъ. Такъ священное Писаніе учитъ насъ, что святая Въра есть лучшій нашъ утъщитель въ старости, на западъ дней нашихъ.

На долю преклоннаго возраста жизни по преимуществу вынедають особливым испушения и сообянным огорчения. Ничто въ мірѣ не можеть придать наять стоявко силъ, чтобы побѣдить эти испушения, ничто не въ состояния такъ облегчить брема лечалей и огорчений, ни- 7. -

что не ножеть такъ хорошо восполнить собою то, чего не достаеть старческому возрасту, нанъ святое чувство въры. Въра есть санна върный отражь и хранитель нашей добродътельной любви, нашего участія къ судьбъ нашихъ братьсяъ, къ состоянію нековъческаго рода.

Истинная христіанская доброженствльность есть живой, неисчерязеный источникъ всего того, что дълзетъ ныну жнань и двательность на землё пріятною, ценною. и благотверною для непнихъ братьевъ людей. Христіанская, дюбовь ноощояеть духъ нашь къ двательному унотреблению "своихъ снять для общаго блага; оне везжицесть въ немъ пламенное желение---видать вокругь и близь себя людей въ счасти и радости, она двлаетъ для насъ высокниъ, и почтеннымъ все, что имъетъ отновление въ земному счаснию и духовному облагорожение налижу; бротнень:, лабы долго перачан, милосер-MARAMME BUR; COSA UNO COMPS, OCA MANNUME (1 Kop, 13, снособонь, на всяное: добро, какнуть бы жорурь и какого бы самоорвержения ни стоино ему это. Нолтань, гир она окланваность, тамъ пропанеть и бодрасть и скла, бизгородная раннирсявность и настойнивая, твордость кь двистенакъ. И какъ часто, въ зрълую пору нашей жизни, въ насъ легно охделаваеть эта любовы! Въ этомъ возраста человаческое серяце уже не столь открыто и восприямчиво для всёхъ впечаттения, какъ въ годы юнощеской свржести души. к. подноты жизни. Что дегко увлеяало нась, в быстро возбуждало, въ юности, то отъ CHARLER BRANCHER, 4. HORN BELIEVIEW, ILPHONEN. MS.40; IIO ME.IV утранинать для вась спою прелесть. Чувство упаля BARRENT TANGCERTER CERTER STROADE WIROCTELITY DETER

болёе и болёе дёлаеть насъ сосредсточенными и занкнутыни въ собъ самихъ, такъ что для насъ джинотоя необходимы самыя спльныя вазыннія возбужденія, чтобы пробудать въ насъ жное участие въ тому, что двлается вокругь нась. Наученные различными почаль. HUMA ODDITAMA, DORYACHHDIMA B'S TOTOHIC BALLON MACHA. обжанутые въ нашахь отноменіяхъ въ людящь и во многихъ срътлыхъ надеждать и преврасныхъ планахъ, ны въ старости начинаемъ подозрительно смотрёть на все, что ділатоть другіе и особенно молодые люди, мало находить въ людяхъ добраго, бываемъ склонны порицать всякое ототупление оть старыхъ взглядовъ, правовъ и правняь. Жалкій возрасть, когда сереце становится такь твено, когда общее настроение духа двлеется неблагопріятно и взглядъ на вибший міль такъ мраченъ! Но правда ли это и должно ли такъ быть со всякимъ человекомъ? Нёть, онъ можеть уберечь себя оть этого, можеть сохранить свою любовь, свое сочувствие и въру въ людей, если только онъ отдесть себя подъ защиту Въры, которан не только сообщить свъть и ясность его уму, но и согрѣеть святою теплотою его сердце;' потому что гдв въра, тамъ любовь укоренилась прочно, тамъ она имветъ твердое для себя основание и плодотворную почву, провикаеть всё наклонности и чувствованія человівка, и созидаєть себі неветшающеє жилище въ сердцъ человъка. Гдъ святая Въра находится во внутренней связи съ преданною любовію къ Вогу, тамъ она пораждаетъ увъренность, что тотъ, кто ненавидать людей, не можеть искренно любить и Бога. Подъ вліяніемъ внушеній Вёры христіанская любовь находить для себя постоянную поддержку въ благоговъйномъ размышлени о той любен, вакую показаль къ

•

нань Ораснисль, и о той божественной заповіди, которую Онъ даль намь о взаимной любви другь въ другу. Въра внушаеть намъ твердое убъждение, что всв мы чада Вомін и Тою родь сомы, всв созданы для одной CERTOR IFER, DOB OFHERROBO IDERHEBRATCHE No COOChep-THO R CLABB OVAVIENTO BERG. H CHECTHER TOTS. RTO. нодъ влиність этихъ внущеній и наставленій святой Вары, можеть смотрёть на всё явленія въ человёческомъ міръ, какъ на добрыя, такъ и на дурныя, съ непополебныею мыстно, что добро никогда не нечезнеть вы ченовическомъ раз, что истяна, справедлявость и добродитель, не смотря на всъ возможныя колебанія, всогуа одержать верхь въ жизни человъческаго рода и будуть награждены, вознесены и благословлены Вогомъ! Разлачные опыты продолжательной и часто исполненной неудачь жизни изучать его предусмотрительности и осторожности: но онъ всегда сохранить въ себъ убъждение, что торжествующее начало въ жизни есть не зио, но добро, что жизнь человъчества приводить его не въ церству зда, но въ церству истины и добра. Съ ROOTROD CHRENOHNTEADHOCTHO, NE'SBOMBAS OTHERORD NCтний"и справедливости, смотрить онь на увлечения юности, и даже еще снисходительние, чинь въ прежнее вреия, потому что въ течения жизни опъ все болве и болие проничают кротникь и благимъ духомъ Евангелія, потону что постоянное вліяніе благочестивыхь разнышления и чувствования умерало въ немъ юноннескую горичноств и нетеривливость. Проникнутый дружественнниь и любвеобнизнымь участіснь къ людямъ и ко все-MY, TTO CAYABETCH C'S HUMM, ON'S C'S FOTOBHOCTIO N OXO. тою собираеть всяни разь свои последния силы, ногда они можеть дать совыть или предостережение, утвинать

**— 1**<sup>1</sup>—

ная обрадовать. Ожь унодебляется десточлиному Аностоду, наперстнику нещого Спасателя, святому Іоанау, который не умолкаль даже въ престаръдыхь лютахь, но пока только могь хотя пратко бесёдовать въ собраніи христіанъ, сообщаль свен святыя наставленія, продолжалъ съ отеческою кротостію постоянно ваномписть имъ: чадца, любите другь друга, и при самощь кожніжизни своей показывалъ, какъ живъ и силенъ въ немъ духъ Божественнаго Искупителя.

Будучи лучшимъ охранителемъ нанией любви и доброжелательности къ людамъ, святое чувство въры живеть столь же благотворное вліяніе на наше спонойствіе идовольство въ уединения, среди лишений и испытаний, среди огорчений старости и въ виду самой смерти. Монно сназать вообще, что съ приближениемъ старости наступаеть для нась время, все менье и менье приноващее радостей. И, по правдъ говоря, кто смотритъ на внёшнюю жизнь, какъ на высшую сравнаеньно оъ внутречнею жизнію духа въ самонь саба, тому старость можеть представиться въ мрачномъ и ненривлекатель HON'S BHATS; OHA GOARHA HOTODETS B'S FARMAN'S CTO BEARYIOцёну и достоинство, если онъ сравнить роскошную жизнь молодости, непрерывную весслость и смёлую рёшительность юности съ угрюмостно старчеснаго возраста, съ скучною неподвижностію и медантельностію прекловныхъ лътъ жизни. Но наблюдаля-дь вы тихую, мирную, сосредоточенную въ самомъ собъ жизнь благочестиваго сердца? Не назовете и вы печальнымъ и жалкимъ его одиночество? Върные друзья его юности, испытанные спутники его жизни, близніе его сордна, въ которыхъ онъ находнаъ одору и ободреніе для слення. упадающихъ сняъ, уже дарно остания ого; мистъ нит.

нихъ, соли не всъ, дожатъ въ могниъ. Съ грустью, нонечно, онь восновнаеть объ умершихъ, съ тихими слезами повторяеть въ мысли ихъ любимыя действія, дружескіе сов'яты, выраженія преданности и любви. Но заключившись оть свёта, попимая измёнчивость земныхъ привлавиностей, онъ убив глубже проникается мыслію о Вогв, нестра банакомъ во всякому, призывающему; Его; твиъ бояве находить утененія вь обътованіи Спасителя и Говнода: се Авь съ вами есмь во вся дни до скоичамия спис;--- тэнгь сильные провикается вырою въ существование той неразрывной связи, въ которой находится его духъ съ духами невидимаго міра. Конечно, часто обезенянваеть его твлесная немощь, которая двлеть человые въ старости весьма чувствительнымъ ко встивь окорчениямь, повергаеть его въ тяжелое раздумье и нерешительность ири всякомъ малозначительномъ случать; но полный чувства святой въры старень поручаеть сное сердце Богу, который съ юныхъ лёть хранить его сь отеческою любовію, и въ чувства полной премянности въ Нему говорить: азъ экс всезда возуноото на Тя, и приложу на сояму пожеалу. Тоою... Вниду ев снать Господии: Господи, помяну правду Тебе единаго. Вы жальете о его отчуждения отъ вессий и радостей земныхъ? Но можете ли вы прочитать въ его благочестирой душе, накъ нало свтусть онъ о томъ, что уже болью неспособонь кь земнымъ наслажденіямъ и удовольствіянь? Съ какою любовію, чуждою всякой завиств., смотритъ онъ на цийтущую юность, --и никогда въ дуний сто не возникасть и тани недовольства его собстреннымъ положениемъ. Онъ чувствують себя вознагражделизыкъ за вев эти лишенія твыи утвшеніями, какія дають ску сто благочествое чувство, его въра, его высокія упованія, -- твиъ счастіємь и отрадою, какія оны чувствуеть при разжышления о Вожественной правдъ, могуществъ, мудрости и милосердіи, которыя поперемённо освяяля собою проёденный имъ путь долгой жезни! Вы назовете жалкимъ этого угрюмато старца, потому что онъ, съ постепеннымъ упедкомъ своихъ силь, видимо все больше и больше приближается во гробу? Но посмотрите ближе, какая въ немъ полнота внутренней духовной жизни, какъ онъ весь полонъ преданности воль Божіей, какъ уже теперь его върующему взору открывается заря новой лучшей жизни, и онъ говорить самъ себѣ съ Апостоломъ: желаніе имамъ разрышиннися и со Христомъ быти! Да, подобно тому, какъ нъкогда благочестивый старецъ Симеонъ, когда онъ сподобился на закать дней своихъ стрътить во храмъ Спасеніе Израилево, видёть Его своими очами и осязать своими руками, въ святомъ восхищенія воскляцаль: нынь отпущаеши раба твоею, Владыко, по глаголу твоему сь миромь, яко видъсть очи мои спасеніе твоє, еже еси уютоваль предъ лицемь встать людей, свыть во откро веніе языкомо и славу людей тютть Израили, -- такъ и вы, проведшие жизнь въ страхи Вожнемъ и добродътели и уже близкіе къ ся закату, благословите благодьявшаго вамъ Господа, смотрите на смерть, какъ на мирное отшествіе отъ вемли. Пусть невозмутимо-спонойна будеть ваша душа, въ живомъ упованія, что спасеніе ваше близко, и что св. ввра въ Бога пронесств' васи невредимо надъ могилою и гробомъ въ иной міръ, гдъ вы Его увидите лицемъ въ лицу, во всей Его славъ.

Такъ чувство вёры согрёваёть, освёщаеть и украшаеть для насъ вечеръ дней нашей жизни. Съ полною увёренностію въ своихъ словахъ; она вываеть ко всёмъ.

вань, которые прибликаетесь къ эний жизни своей: держи вже имаши, да никтоже посттить выниа тодсю. Неодолимая сила времени отняла у вась многое нат. того, ито въ юную пору нашей жизни было для вась ноточникомь ракости и счастія. Особенная живость и виснояличельность юношесяаго сердца, свъжесть ваниять синь. поторая иблогая сблала для вась всякий тридъ лежимъ и всявое предпріятіе желаннымь, сивна различных событий въ вашей жизки, которыя прежде вась лакь: заминан, но оть которыхъ осталось одно носполиначие, различныя связи сь людьми, которыхъ снержь однала у нась, земныя радости, для которыхь теперь выше. чувство заявыто, но которыя накогда усланияли, вышу жизнь, - вся это миновало для вась невозвращо, подобно поблениему цийтку, кан древесно-NY HIGRY, SOCOMBONY OPB OCCMERCO ROLOLA; HO BÉDIA, BOTODAL CRADNED BOOD ADIER BODY SCHILLES HODOMBHD, He QINNETS Y BECS IN BORMS I HERBRAS SPYRAS SEMHAS CHAR: QHA MANHA MORTXIS ICODE, NOBA BAI CAME 383.0THTC нийть у себя это соврожние. Если нечельное восноминание объ упраченныхъ сплахъ, объ отлечтвникъ радослязь, объ умершихъ друзьяхъ и близкихъ, наполняять горечью ваше сорще, то вась ощивить и услово-HTT. OFDREHAH, MINOLE O. TOME COMPLEMENTE, FIS HETT больше ни утрать, ак разкуки, чить ни леналей, ни слевъ, ни возвыхоний. Если зрълнще увеличновошагося въ міра растайнія и развращенія возмущаєть вану ду-сіясть, на злыя и бланія и дождать на праведния и не-. првидания; успремняе благоговъйный взоръ вашъ на вресть Искупенсая, са воторего Онъ изрекъ слова ми-BAR H HDOMENIA CROUND BRATAND. ECHI BAGD THTOTETS HO- степенный упадокъ вашихъ твлесныхъ силъ, то вспоините слово Апостола, что аще влаший вашь человакъ тлаето, то внутрений обновляется по вся див. Водретвуйте и молитесь не ослабно, чтобы всегда была въ васъ жива и сильна ваша въра; не закръмайте вашей мноии и вашего сердца для благочестивыхъ размынилений и чувствованій, будете ли вы въ храмъ Вожісить или на единъ съ самими собою; постоянно имъйте въ мысли и на устахъ драгоцъннын слова святаго Инеаніа; оно одинаково ясно, одинаково сильно и одинаково обрадно говоритъ уму и сердцу какъ юноми, такъ и отарца. Держи еже имаще, до никто же политить силна тосно.

Но жива въ святомъ мір'в въры, къкъ бы въ своей отчизнъ и служа образцемъ истинияго благочести для другихъ, вы не имвете нужды въ ободрения и наставления. А потому им обращаемъ жаше слово къ твиъ, прель взоронь которыхь лежить спис линиеми онаь токовъ и жизни полной склъ и радосней. Напечентейние глубже въ своемъ сердца слова святой нары, не бойтесь ожидающей васъ старости, бодро и спокойно продолжайте вашъ жизненный путь. Чего бояться вамъ въ виду старости? Того ли, что она разлучить вась съ людьми и съ міромъ? Но для этого въ васъ должна напередь охладъть любовь въ Вогу. Унадка вашихъ силъ, одиночества, утраты веселія и радости? Но напередь вы должны утратить невидимаго друга въ лицъ самаго Геспода; должны забыть, что святыя и тихія радости ввры, радости знанія и опытности, возвышають насъ надъ всёми земными перемёнами. Того ли, что тогда вамъ чаще, нежеди теперь, будеть представляться мысль о смерти? Но сповойный и безстрашный взглядъ на смерть. постоянная память о томъ, что вы странники на земай

и граждане неба, должна быть присуща какъ старцу, такъ и юношъ. Взирайте на смерть съ тъмъ спокойствіенть и ипроить въ душів, съ какимъ взираль на нее праведный Симеонъ. Не бойтесь старости. Жалокъ тотъ человыть, который во юную дору своей жизни не зналь святыхъ утёшеній вёры. Воть приходить къ нему старость, земная жизнь теряеть для него свою прелесть, онь должень отказаться оть свята, -- и чтоже? Искать ли ему спасения въ безнатежной области въры? Но въ этому не пріучено его сердде; въ немъ давно уже заглушено чувство вёры и голось ся для него чужой и везналоный. Нуть, вусть вечерь вашей жизни озарясть свять святой въры. Но для этого вы старайтесь R5 IDEOCTH H BO BOG TEQCHIC BRINCH MESHI BOSIDAGTS H оживнать за себа это чувство. Старайтесь постоянно быть въ близости къ Богу; тогда и Онъ къ вамъ будеть близокъ и инвогда не оставить васъ въ течении жизни, и при концё са благословить и облегчить вамъ нослёдній неходь вашь наь этого міра.

Digitized by Google

## ХАРАКТЕРЪ АПОСТОНА ПАВНА.

"Любяю, — говорять св. Элатоусть объ апостолё Павлё, — любяю останавливаться на этомъ мужё и созерцать красоту его добродётеля" (1).

Во всей своей апостольской дёятельности Павель является по истинё избраннымь сосудомь, къ просвёщенію вселенной (Дёян. 9, 15. Гал. 1, 15. 16), какъ солние на тверди небесной сосудь дивень, докло Вышинно (Спрах. 43, 2) (\*). И образъ апостола языковъ, по прайней мёрё, въ нёкоторыхъ чертахъ своихъ, долженъ быть постоянно предъ глазами христіанина (1 Кор. 11, 1) и въ особенности читателя Павловыхъ посланій.

Характеръ Апостола отличался рёшительностію и тнердостію въ исполненіи того, что онъ однажды призналъ разумнымъ или необходимымъ.

Ему довольно было разъ узнать истину и свое истинное назначение, чтобы не колеблясь, не противясь небесному явлению (Дёян. 26, 19), тотчасъ же (9, 20) оставить всё выгоды уважения, какимъ онъ пользовался у іудеевъ и стать христіаниномъ и учителемъ христіанства въ такое время, когда исповёдание и проповёдание Распятаго не обёщало ничего, кромё всеобщей ненависти и гонений, кромё унижения и осужде-

<sup>(&#</sup>x27;) Злат. Бесад. Т. 2. стр. 306 по перев. Спб. Д. Ак. 1849.

<sup>(\*)</sup> J.iam. ap. Cornel. a Lap. in Acta p. 284.

нія на смерть—на позоръ міру, ангеланъ и человъканъ (1 Кор. 4, 9. 13), накъ было и сказано Павлу въ первыхъ откровеніяхъ ему и о немъ (Дъян. 9, 6. 16) и какъ дъйствительно оказалось впосяъдствіи (<sup>1</sup>). Егда быха младенеца, яко младенеца гланолаха, яко младелець мудротеовахъ, яко младенеца смышляхъ: егда окъ быят мужъ, отвернохъ младенческая... абів не.приложихся плоти и крови (1 Кор. 13, 11. Гал. 1, 15. 16).

Съ душею, которан была тверже намия, крешче жеявая и адамента (2), онъ воинствоваль свое доброе воинство (1 Тим. 1, 18), препоясанный истаною и облекнись въ броню правды (Ефес. 6, 14), съ дерзновеинемъ (2 Кор. 3, 12), съ великимъ подвигомъ (1 Сен. 2, 2. 2 Тим. 4, 7), съ готовностно все претеривть даже до узъ и смерти (2 Тим. 4, 5. Двян. 21, 13), отвежду притёсняемый и въ отчаянныхъ обстоятельствахъ, но не терявшій мужества (2 Кор. 4, 8 и д.), непрестанно падая въ самую пасть мысленнаго льва (<sup>3</sup>), и щитомъ въры угашая всв раскаленныя стрилы лукаваго (Ефес. 6, 16). Не устрашали и не колебали его ни подлежавшія искорененію или исправленію закоренблыя и сдёлавшіяся наслёдственными заблужденін, предразсудки, суевъріе и правственная испорченность язычниковъ; ни предразсудки и упорная вражда іудеевъ къ бывшему ревнителю отеческихъ предалій, ни особенный характеръ возвёщаемыхъ истинъ, новыхъ, большею частію неожиданныхъ для слушателя, высовнать, способныхъ вазаться или соблазномъ или

(\*) Злат. тамъ же стр. 546.

ч. п.

2

1.

<sup>(1) 3.</sup>am. 2, 484.

<sup>(?)</sup> Злат. Бесъд. 1 въ похвалу апостолу Павлу (въ Бес. на разн. иъста Св. Писанія Т. III. Спб. 1863), стр. 547. 555.

безуніснь; ни горькія нлеветы враговь, ни зависть в уснёхи ажсучителей; ни довольно-частыя преслёдоваия плолопоклонниковъ, нитвшитъ всю свлу въ осуществлению своей неяависти; ни докучныя, никогда не црерывавшіяся и, еще болёе, горькія и страшныя пресабдованія отъ его собственныхъ братій по плоти, уновшихъ, такъ или иначе свлонять на свою сторону и языческія власти; ни твлесныя немощи, причинленыя частымь бавність, бременсть узь, тажестію цевновь. опасностями и неудобствами многихъ путешествій, ежедневнымъ стеченіемъ къ нему народа (1 Кор. 4, 10 к д. 2 Кор. 11, 23 и д.); ни забота о всёхъ церивахъ (2 Кор. 11, 28. 1 Кор. 4, 17) и о каждонъ лицъ въ церкви (Діян. 20, 31); ни кажущееся безплодіе вли медленность успёха-при возникавшихъ между вёруюшими безпокойствахъ и различіи мивній, при здоупотребленія христіанскимъ ученіемъ или холодномъ равнодушін въ вёрѣ, при преобладающемъ духѣ противленія и несогласія тамъ, гдъ ожидаемъ былъ духъ дюбви, миродюбія и кротости, при нетвердости даже арузей, на которыхъ онъ полагалъ надежду (... оставиль меня, возлюбиет ныньшній віькь. 2 Тим. 4, 10). Онъ не былъ похожъ на стоика, который восклицалъ самъ себъ измъняя: "о скорбь! ты не заставишь меня признаться, что причиняешь мив боль", -и живо чувствовалъ свое положение, когда, напр., подписывая одно послание-цилование мосю рукою Павлею, почувствоваль, что эта рука привязана цёпью къ римскому солдату: поминайте узы мои (Колос. 4, 18). Однако, еще болве, чёмъ объ этихъ узахъ или о своихъ пролитыхъ слезахъ (Двян. 20, 31), онъ помнилъ о своемъ призванін (Колос. 4, 18); ибо ни на что подобное скорби

не взираль, ни отъ чего не унываль и не дережнить своею жизнію, только бы совершить съ радостію свой путь и служеніе, которое приняль отъ Господа Інсуса, — пропов'ядывать Евангеліе благодати Божіей (Діян. 20, 24. 2 Кор. 4, 1 к д.)

"Писаніе удивляется терпёнію сына Исаакова. Но какая адамантовая душа можеть оказать терпёніе Павлово? Онъ трудился не дважды семь лёть, но всю жизнь за невёсту Христову; перенося не зной только дневной и хололь ночной, но безчисленныя тучи искушеній, то принимая бичеванія, то побіеніе тёла камцями, то сражаясь съ звёрями, то боровшись съ моремъ, непрестанно день и ночь претерпёвая голодь и холодь, и исторгая овецъ изъ пасти діавола" (<sup>4</sup>)...

Откуда такая настойчивость и теризніе?

Это отъ того, что онъ ни предъ къмъ не стыдился Евангедія и изумлялся, какъ другіе могуть оставлять его, отъ того, что узналъ въ немъ Божію силу и Божію премудрость во спасеніе всякому върующему (Рим. 1, 16. 17. 1 Кор. 1, 18 и д. 15, 30—32; Гал. 1, 6— 9), что всегда все дълалъ во славу Бога Отца (1 Кор. 10, 31) и узналъ, что никакое прославленіе, никакое благодареніе Бога или упованіе на Бога не возможны безъ вары въ Сына Божія (Рим. 1, 8. 14, 26. 2 Кор. 3, 4. Ефес. 5, 20. Фил. 2, 11), почему и нътъ другой славы для человѣка, какъ хвалиться о крестѣ Господа нашего Іисуса Христа (Гал. 6, 14). Не унывалъ (2 Кор. 4, 1), а еще радовался въ страданіяхъ (12, 10), отъ того, что зналъ, въ пого вѣровалъ: слых бо, ему же въроватъ (2 Тим. 1, 10—12), въруемъ, тамже и

(1) Злат., темъ же, стр. 545; ем. и дел.

2\*

Digitized by Google

наполемя (2 Кор. 4, 13), — словомъ, виязнію, церибніемъ, — надыющеся на Бона, возставляющаю мертвыл (2 Кор. 1, 9). Наку же не итому авъ, но живетъ во мню Христосъ: а ежсе нынъ живу во плоти, върою живу Сына Божія, возлюбившаю мене и предавшаю Себе по мню (Гал. 2, 20. 2 Тип. 2, 8).

Воть оть чего "онь каждый день приносиль въ жертву самаго себя и ето приношение совершаль вдвойив--и умирая каждый дель, и нося мертвенность въ твлв своемъ (1 Кор. 15, 31. 2 Кор. 4, 10). Ибо онъ непрестанно боролоя съ опасностями и закалалъ себя велею своею, и такъ умерщелялъ собственную плоть свою, что нисколько не меньше находился въ состояния заколаемыхъ жертвъ, но еще гораздо больше... Множество смертей (претерпълъ),--столько, сколько дней провелъ въ дълв процовъди этотъ блаженный" (1).

Необыкновенному уму Павла, своего вовлюбленного брата, удивлялись уже апостолы (2 Петр. 3, 15).

.. Дъйствительно, его умъ живо освоивался съ каждою новою истиною (Дъян. 9, 20) или новымъ положениемъ вещей, со всъми ихъ входеми и исходами (16, 35 и д. 17, 16 и д. 22, 1 и д. 28, 6. 24, 10 и д. 26, 2 и д.; посл. къ Филим.) (<sup>2</sup>).

. Исполненный любви къ истинъ, онъ былъ свободенъ отъ всякихъ предравсудковъ — лица, времени, партіи или предподагаемой пользы, и ничего не принималъ и. не преподавалъ безъ собственнато, самостоятельнаго, впрочемъ, покореннаго въръ (см. 2 Кор. 10, 5), размыпленія объ основаніяхъ предмета, или вопреки лич-

(') Злат., тамъ же, стр. 541. 542.

(э) Злат. Бесевд. 5 въ похвалу ан. Павлу, стр. 587 и д.

••

Digitized by Google

- 21 -

ному убъжденію (Гал. 2, 11). Вспомнимъ, напр., его мудрые отвъты христіанамъ изъ язычниковъ и іудеевъ объ обязательности и необязательности Моусеева закона въ хрстіанствъ, о яденіи идоложертвеннаго, объ участія въ трапезъ съ язычниками (1 Кор. гл. 8, 10), и т. п.

Нельзя не замътить въ немъ и необыкновенно-свътлаго взгляда на вещи. Всёми силами души сознавая и чувствуя величіе того или другаго разсматриваемаго дъла, онъ никогда, однако, не преувеличивалъ его безъ мъры и безъ нужды, но всегда говорилъ слова истины и циломудрія (Двян. 26, 25). Вспомнимъ, напр., его суждение о достоянствъ духовныхъ дарований (1 Кор. 13, 1 и д. 14, 1 и д.). Онъ зналъ и сдово благочестія и силу его (2 Тим. 3, 5. 1 Кор. 4, 20 см. Мате. 22, 29). Служилъ въръ и соблюлъ въру (2 Тин. 4, 7), но въ добромъ подвигъ служения разумнаго (Рим. 12, 1), духомъ и истиною (1, 9), горько свтуя о слугахъ неразумныхъ (10, 2). Не пренебрегалъ мърами благоразумія и обыкновенными средствами къ избъжанію опасности, гдъ это не противно было славъ христіанства или вело къ ней (Двян. 16, 37. 25, 11) (1). Пользу церкви предпочиталъ славъ мученика (1 Кор. 13, 3. Фил. 1, 23. 24), и т. п.... (<sup>2</sup>) "У Павла найдешь всему мъры и правила тщательно опредъленныя<sup>4</sup> (<sup>3</sup>).

Равно и для глубокомыслія Апостола, всегда учившаго и дъйствовавшаго въ силъ Духа Господня, не

(') Злат., Бестад. на 2 Кор. 11, 32 стр. 507; Бестад. 5 въ похвалу св. ан. Павлу, стр. 586.

(3) Злат. Бес. 6 въ похвану св. ап. Павлу, стр. 602.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) См. н Злат. Бес. 2 въ похвалу св. ап. Павлу, стр. 554; и Бес. 7 въ нохвалу св. ап. Павлу, стр. 613.

было ничего недоступнаго (1 Кор. 2, 8-10). Умъ. даже долгимъ ученіемъ обученый (Евр. 5, 14) въ свойственной ему двятельности, не всегда успаваеть сладить за Апостолойъ въ его разъяснении и доказывании сложныхъ вопросовъ въры и благочестія, – и при каждомъ новомъ знакомствѣ съ его нескудною сокровищницею божественныхъ. писаній открываеть новое богатство прежде незамізченныхъ мыслей. Съ удивительною силою богопросвъщеннаго ума предусматриваль Павель и мальйшія обстоятельства въ жизни, какія для враговъ въры могли бы послужить къ возраженіямъ-основательнымъ или неосновательнымъ; ибо онъ промышлялъ добрая не токмо предъ Боюмъ, но и предъ человъки (2 Кор. 8, 21). Съ такою же силою онъ умълъ все направлять къ опроверженію враговъ мудрыми совътами, дъйствіями или учрежденіями (напр. Діян. 15, 38 и д. сн. 13, 13, 16, 3. 6-18. Гал. 2, 3. 4; 1. Кор. 11, 2 и д.) (').

(\*) "Если же онъ отвергъ Іоанна (Даян. 15, 38), то и это сдаваль достойно своего попеченія о пропов'яди. Ибо, кто приняль такое служеніе, тотъ не долженъ быть ни медленнымъ, ни безпечнымъ, а мужественнымъ и твердымъ, не долженъ и касаться этого прекраснаго дила, если онъ не намъренъ тысячекратно подвергать свою жизнь смертя н одасностямъ, какъ самъ Христосъ говоритъ: аще кто лощеть по Мнъ ити, да отвержется себе, и возьметь кресть свой и по Мин грядеть (Мате. 16, 24). А вто не ниветь такого расположения, тогъ губять в многихъ другихъ, и гораздо полезние было бы ему оставаться въ поков съ самимъ собою, нежели выставляться на видъ и принимать бремя, превосходящее его силы; иначе онъ погубять себя и ввъренныхъ сиу. Ибо, не нельпо ли, тогда какъ сидъть при руль никто не ръшается, не зная искуства коричаго и борьбы съ волнами, хотя бы тысячи принуждали его, а къ проповъди приступать просто, приниматься за это дъло, накъ случится, и не осмотрительно брать на себя къко, угрожающее тысячею смертей? Подлинно, не столько коричену, или борцу съ звярями, или ръшающемуся на единоборство, или кому нибудь другему, нужно нивть душу, готовую на истязанія и снерть, сколько тому, ито

Но въ особенности силы ума апостола и всесторончее развитие ихъ открываются въ практическомъ направления ихъ: въ необывновенномъ знания людей и въ мудро - приложенномъ къ нему проповъдания свангельской истины благоговъйнаго и върнаго строителя Божія. Его унственный взоръ, какъ и взоръ чувственный (Дівян, 13, 9), быстро испытываль самыя сокровенныя слубины и изгибы глубокаго и слишкомъ уклончиваго, не всегда постигаемаго, человъческаго сердца, со всъми его расположеніями, наклонностями, предразсудками и потребностями, безконечно-разнообразными отъ разнообразія возраста и пода наставляемыхъ (1 Тим. 5, 1 и д.), ихъ воспитанія, характера и понятій (1. Кор. 9, 19-22), ихъ различныхъ званий и достопнствъ (Дѣян. 23, 3. 5.), различныхъ состояній и возрастовъ духовной жизни (1. Кор. 3, 1 н д.). Во всякой проповёди его предлагались, раскрывались, доказывались и прилагались тв именно истины и твмъ способомъ, какія были наиболёе приличны и убёдительны въ данномъ

принимаеть на себя дъло проповёди. Здёсь и опасности больше, и противники свирѣпѣе, и такая смерть, а не что нибудь маловажное... Такая готовность необходима не только для принимающаго на себя двло прополныя, но и для всяхаго вврующаго; ибо всёмь заповедуется взять престь и послёдовать Христу; если же-всёмъ, то гораздо болёе учителямъ и пастырямъ, изъ которыхъ былъ тогда и Іоаннъ, называемый Марконъ. Носему онъ справеданно былъ отвергнутъ, такъ вакъ, поставивъ себя вцереди войска, онъ стоядъ весьма не мужественно; потому Павелъ и отвергъ его, чтобы его нетвердость не остановила сильнаго стремленія другихъ. Если же Лука говорать, что между ними произопыла распря (Дівн. 15, 39), то не ставь имъ этого въ укоризну. Не гизваться есть зло, а гизваться неразумно и безъ всякой причины: не можеть ярость неправедная, говорить Премудрый, оправдитися (Сирах. 1, 22), не просто ярость, но - неправедная. И Христосъ говорить: иньваяйся на брата своего всув (Мато. 5, 22), а не просто-инпванися. И Пророкъ говоритъ: инъвайтеся и не сограниайте (Псал. 4, 5)". Злат. Весёд. 6 въ похвалу св. ан. Павлу, стр. 604-606.

случав. И если вногла младенческий умъ слушателя днко встрёчался съ предлагаемою ему высовою истиною,----Апостоль съ удовольствіемъ и искуствомъ истошаль все (сн. 2 Кор. 12, 15.), чтобы представить не ясное ясно, какъ на картинъ (Гад. 3, 1). Онъ сблежалъ труднее учение съ какою нибудь мыслию, уже всемя принятою и принимаемою, изъ области естественнаго богословія (Рим. 1, 20), нравственной онлософія (2, 14, 15), иля начального христіанского оглашенія (1 Кор. 15, 1 и д. 16-18. 6, 9), -- съ какимъ нибудь по видимому не значительнымъ случаемъ – народнымъ върованіемъ (Дфян. 17. 23), или народнымъ обычаемъ (1 Кор. 9, 24), велёностно раскрываль сущность и свойство труднаго предмета (напр. 1 Кор. 15, 1 и д. Рим. гл. 9 - 11), указываль на опыты въковъ, на потребности человъческой природы, на несостоятельность мысли противной и т. под. Положенія въ его бесйдь естественно скрёплялись одви съ другими, какъ слёнствія съ нончинами; мало по малу отверзались глаза и возгорался огонь въ сердцъ и мысляхъ (Лув. 24, 32. Псал. 38, 3) невъдущаго или медлительнаго слушателя; онъ нечувствительно оказывался тамъ, куда хотълъ привести его наставникъ, и, падши ниць предъ истиною, дотого казавшеюся соблазномъ или безуміемъ, поклонялся Богу, возвъщая сердцемъ въ правду и устами во спасоніе: воистинну здъсь Бога (1 Кор. 14, 25), азъ же не въдвяхь (Быт. 28, 16) (1). Или если иногда ревность

(<sup>4</sup>) О проповёдя апостола, особенно любившаго даръ *пророчества* (1 Кор. 14, 1 и д.), можно со всею справедливостию скавать тоже, что сказано нами о семъ даръ въ «Обоврёни посл. св. ан. Павла иъ Коринеянамъ» 1, 217—219. о славъ Вожіей и спасеніи ближныхъ заставляла говорить истивы, горьвія для растлённаго слуха прісилюнихъ,---въ устахъ богомудраго наставника онв станонымсь менъе тяжкими и возбуждали спасительное понаяние, то высказываясь въ однихъ намекахъ, съ предоставленіснь приложенія сампиь наставляемымъ (1 Кор. 1, 4. 5. 10, 27), то выражаясь въ самомъ кроткомъ увъщания (1. Сол. 4, 1. 10); то предваряясь поквалою за то, за что можно было похвалить (1 Кор. 11, 17: св. 2), или увъровідни въ благодарной радости за добрыя вести о духовныхъ чадахъ и въ любви и въ дове. рін къ нимъ (1 Кор. 1, 10. 2 Кор. гл. 1. 6, 10. 11), то силныесь проткным замбчаніями или перембшиваясь съ ними (Рим. гл. 9 – 11. 2 Кор. гл. 11. 12. Гал. 3, 1. 4, 11 - 19. 20). Самъ убъжденный, Апостоять ужель избирать и содержание и образь проповъи самые убъятельные, предоставляя дальнэйшій успъхъ ел Тону, съ ручк котораго и мы, и словеса наша, и всякій разумъ, и дпля художество (Прем. 7. 16); ибо на наваждаяй есть что, ни напаяяй, по возращаяй Бон (1 Кор: 8, 7). И однако, при всемъ разнообразія поучасныхъ лицъ и предлагаемыхъ имъ истинъ и убъждеий. при всемъ этомъ ивмънении гласа (Гал. 4, 20), Апостоль не опускаль сказывать своимъ слушателямъ всю сыно Божно (Двян. 20, 27), при томъ всегда и предъ всёми одну и туже (Гал. 1, 6-10), всегда право ходя въ истинъ благовъствованія (Гал. 2, 14), не прибъгая въ хитрости и не искажая Слова Вожія (2 Кор. 4, 2. 3.; 1 Сод. 2, 3-5), не проповъдуя сегодня-da, а завтрамиять (2 Кор. 1, 17-19), накъ дълають лисесловесники (1 Тим. 4, 2) наи корчемницы мвшающіе вино съ водою

4 8

1

Digitized by Google

(Не. 1, 22) (<sup>1</sup>), не дёлая ни нодъ наяниъ видонъ вла, чтобы вынило изъ нёго добро (Рим. 3, 8). Керече-онъ нотниствовалъ въ любви (Есес. 4, 15) (<sup>2</sup>) и былъ въ полномъ смысяв есама еса, т. е.: съ одной стероны для іудеевъ, для подзаконныхъ, для беззаковныхъ, для немощныхъ--какъ іудей, какъ подзаковныхъ, для немощныхъ--какъ іудей, какъ подзаковный, какъ немотущий закона и немощный (2 Кор. 9, 19 и д.); съ другод---для Бога и Христа Его – какъ служитель Боний съ чистотою, съ истичнымъ словомъ (2 Кор. 6, 4. 6. 7), проповидующий не себя, но Христа Інсуса Госпеда (4, 5), ибо другаго основания, другаго Евангелия изтъ (1 Кор. 3, 11. Гал. 1, 6 – 7), – посланный Богомъ, кодящий предъ Богомъ, испытующимъ сердиа наши, говорящий но Христъ (Рим. 9, 1. 2 Кор. 13, 3 Гал. 1, 15. 1 Сол. 2, 4. 1 Кор. 4, 2. 4) (<sup>3</sup>).

Въ исходищъ жнани (Притч. 4, 23)--- въ сердит апостола обятала вся полнота добродътелей, все, что тольно есть истиннаго, превраснаго и добраго (Фил. 4, 8)...

Сердце его было проникнуто самою пламенною любовію ко всему доброму и справедливому, и колйнопреклонялось предъ истиною, хотя бы се высказываль ирагъ Апостола (Филип. 1, 18) или явыческій ноэть (Дъян. 17, 28),---также точно, какъ не терпъло ни малъйшаго уклоненія ко лжи, хотя бы оно было одблано

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Элим. Бесед. на 2 Кор. стр. 134.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) "Истина не должна отнимать милость и милость препятствовать истина. Ибо, если ты для излости будешь судить протявно нотних, иля, накъ бы для показанія строгой истины, забудешь излость, то не будешь ходить по пути Господию, на которонъ милость и истина сращосинся." Блаж. Аснустини.

<sup>(3)</sup> Си. и Злем. Бес. 5 въ нохв. св. ан. Цавну стр. 588 и д.

знеменитылъ лицовъ (Гал. 2, 11 и д.) или ангеловъ (1, 8), въ видакъ добрыхъ (Рин. 3, 8), темъ боле въ недобрыхъ (сн. Делн. 16, 16-18). Отъ прародителей служиль онь Вогу чистою совъстію (2 Тим. 1, 3. Дъян. 23, 1. 26, 4. 5). Люберь въ правдъ сдълала его нёкогда ревнителенъ отечеснихъ преденій и гонителенъ въры, оскорбянищей, но его убъндению, священные обряды и уставы богопреданнаго закона, и потому казавшейся не правою, способною довести людей до совершеннаго равнодушія въ божественнымъ предписаніямъ или до безбежія, канъ иногда звали христіанство: по ревности такиях церковь Божсію, по правда законной бывь непорочень (Фил. 3, 6), ---иннася службу припосити Бону (Іоан. 6, 12) (<sup>1</sup>). По любви къ правдъ, онъ не противился лучшему убъжденію о въръ и своему призванію. при всёхъ видимыхъ кевыгодахъ евангельскаго служенія, — какъ истинный израильтянинъ, въ поторомъ нить лунавства (сн. Іоан. 1, 47. 48. Дівян. 9, 6)? По любви къ правдъ никогда не медлилъ признаніемъ свонхъ заблужденій (Дъян. 23, 5), и въ особенности ниюгда не скрываль своей вины гоненія върующихъ (Двян. 26, 10 и д. Гал. 1, 13. 1 Тим. 1, 13. 1 Кор. 15, 9): дъло, конечно, было для всъхъ слишкомъ-навёстное; но сознавая его онъ никогда не старадся смягчить, оправдать, извинить, или просто прейти молчаність свое прегръщеніе, хотя за то не было бы ему никакого упрека. По любви въ правдъ, не простиралъ своего снисхожденія въ немощной совъсти братій (на пр. Двян. 16, 3) до ущерба своему убъядению (Гал.

(1) Злат. Бес. 19 на Двян. стр. 345.

ļ

2, 11 и д.) или до осворбления существеннымъ требованіянь ввры (ни ка чису посинухомся сь полореніе Гал. 2, 5. 3, 1 и д. Фил. 8, 2), хотя и желаль быть въ вовможномъ миръ со всеми (Рим. 12, 19). Въ убънденіякъ ви чёмъ ве ственяяся (Гал. 2, 11). Дожнымъ отвидомъ и безнокойнымъ опасениемъ суда другихъ (1 Кор. 4, 3 и сл.) не удерживался отъ справедливыхъ отзыновъ о людяхъ, нъкогда огорчившихъ его (2 Тим. 4; 11 св. Діян. 15, 38), а равно и отъ справедливыхъ отенновь о себе самонь и оть своихъ правъ (2 Кор. 11, 5. 16 и д. 12, 11. 1 Кор. 9, 1 л д. 15, 10. Гал. 2, 8), если требовала того служба его или слава христіанства. Наконецъ, всегда готовый благословлять здословящихъ и молиться за враговъ (1 Кор. 4, 12. 13), онь, гав требовалось, обличаль своихь оскорбителей (Діян. 23, 3), по приміру своего учителя и Господа (Ioan. 18, 23).

Сердце его увлекала (2 Кор. 5, 14) самая пламенная, искренняя любовь къ Імсусу Христу и живаж; неослабная ревность о славѣ Его (<sup>1</sup>). Отъ этой любви къ Возлюбившему насъ, Умершему за насъ и Воскресшему, ничто не могло отлучить его (ст. 15. Рим. 8, 35-39); для нея онъ пренебрегъ всёми земными превмуществами (Фил. 3, 7 и д.); ес постоянно желалъ видѣть въ своихъ ученикахъ и внушалъ имъ (Рим. 8, 9. 1 Кор. 16, 23. Еф. 6, 24); ревностно старался но всей своей святъйшей жизни, водворяясь ли, выходя ик, бытъ биагоугоднымъ Ему (2 Кор. 5, 6-9. Гал. 2, 20), и всличайшую славу поставлявъ въ тожъ, чтобъ́ именоватъ

(') Злат. Бес. Т. З. стр. 28 и мн. др.; Бес. 2 въ похвалу св. ап. Павлу-стр. 553.

ся рабомъ Его и проповадывать имя Его (Рим. 1, 1. 1 Бор. 4, 1. Гал. 6, 14). Едза увёровавъ, онъ тотчасъ же налинаетъ и говорить (2 Кор. 4, 18), яко. исусь есть Сыль Божій (Дінян. 9, 20), ни мало не странесь оннедріска, ногораго была уполномоченнымъ (ст. 21. 26, 12), не выз успоказыт поснь велинихь преднествовавшихъ события. Его нобявають наимами въ одномъ города и оставляють въ живыхъ только: потому, что считають уже умершимь, в онь на другой же аснь---иа упріє --- идать съ проповідью вь другой городь (Дэяк. 14, 19. 20). Алостоль считаль потеряннымъ тогъ чась, въ который инчево не средаль бы для въры, -- н. двлая наязтан, не прерываль этимъ, но продолжавь служение ой, обязоняя орь учителей ея укоризну въ своепорыстия. Ни дизиъ, ни нечью не зналь / онь новся (Дане. 20, 31), и учаль не въ опредвленчима навия нибудь времене вли не определеннымъ числомъ бесбдъ. но во всякое время, при всякомъ случав (2 Тим. 4, 2), ища слунателя, какъ Спаситель нщеть заблудшую овцу. Не ослаблями: его ревности наяр. немощи твлесныя (Гал. 4, 13), а онв. конечно, были не малымъ искушениемъ (ст. 14), особенно въ странь чужой (наяз. вь Гадачін), если самь Павель должень быль не разь цадисься объ ихъ уделении (2 Kop. 12, 8). Ho ogna merens shine sceros wymda nu haмжить. Горе же мыр есть, вще не власовытено (1 Кор. 9, 16). Какъ жачка была многа, а время соврапанно (1 Кор. 7, 29. 10, 11), какъ вся тварь совоздыхала въ рабствъ тлънія и заботниво ожидала свободы чада Божилль. (Рин. 8, 19 и д.), - то Павель не любилъ строить на чужомъ основании (Рим. 15, 20), но по данной ему благодити быть смужителемь Хрис-

тосымь по языщлях (ст. 15. 16. Гал. 2, 7. 9), vстренлися съ священнодъйствіемъ благов вотвованія въ ивсва, еще не посвщенных другими зпостоянии (сн. 2 Кор. 10, 15. 16), исп. же и меновася Христось (Рям. 15, 20), да виндать исполнание языкого (11, 25). Чтобы стренысе зданіе Церкви: Хрястовой былю зверже и Евангеліе распространціось живае и быстрие жь распирению церновныхъ предъловъ во всё концы вселенной, нъ исповёдание всякимъ народоять, ако Господь Інсуга Христов во славу Бона Отна (Фил. 2, 11),---онъ останавливелся не въ пустыняхъ; не въ каняхъ либо темныхъ нан едне населенныхъ мъстахъ, не с услу (Дван. 26, 26), но на плонадахъ, зъ публачныхъ синагоганъ, въ ареопагв, въ городать, чёмъ...нибудь сообение замвчательныхъ (1), и вовонасяжденную нерновь не оставлять не только планенными и постоянными: молитвами къ возращающему Богу, но и особенными визшними благоучреждениями (Дван. 14, 23, Тнт. 1, 5. Фил. 1, 1), письменными наставленіями (Кол. 4, 16. 1 Сол. 5, 27) и повременнымъ постичениемъ (Двян. 14, 21. 22. 15, 36. 16, 1). Въ кругъ слушателей приничель сколь возможно большее число (1 Кор. 9, 19), - весь человъческий родъ викъ одно семейство: и дальнить и ближнихъ (Еф. 2, 17), и мудрыхъ и неразумныхъ (Рим. 1. 14), и отцевъ и дътей, и сларщевъ и юношей (1 Тим. 5, 1 н д.), и знакомыкъ съ върою (Рим. 1.5, 14) и же знапоныкъ (ст. 20), и язычнивовъ, которыхъ называяся апостоломъ (Гал. 2, 2. 7--9), и іудеевъ. Къ нимъ танже обращался онъ, притомъ всегда съ первымъ словомъ-и по любви (Римл. 9, 3), и по благоразумію (Джан.

(\*) Злат. Бес. 37 на Дани. Ан. стр. 136.

13, 5. 14. 46, 14, 1. 16, 13. 17, 2 н д. 18, 4), и не вопреки призванію (Дени. 9, 15). Подобно ангеланъ, снаьнымъ препостію, творящимъ волю Его, или канъ духъ и огонъ, онъ объекалъ вою возленную и очищалъ свяню, на смертномъ телъ, ровняясь безтелеснымъ (<sup>1</sup>).

Но Апостокъ шель по пути еще превосходизйнену, на потеромъ сокровние и насначение всёхъ заповёдей в добродътелей, союзь совершенства и исполнение заноне (Рим. 13, 8 и д. 1 Тим. 1, 5), и безъ котораго ней нения высокія дарованія - естественныя и чрезвычайныя, всё самыя тажсана жортвы - зв'янщій коталь-(4 Кор. 13. 1 н. г.). Любовь нь ближнимъ-- во всёмъ безь развичія состояній, званій, общества, происхождения, мифини, --- любовь со встани высоними и достолюбезными чертами, въ канихъ онъ самъ изобразиять ве въ однонть наъ: своихъ посланій (1 Кор. тл. 13), составляла сдинственный долгь, который онъ постоянно выплачиваль и никогда не вадбялся выплатить (Рим. 13, 8) (2). "Какъ желво, брошенное въ огонь, все двласися огнемъ, танъ и онъ, пылая огнемъ любви, весь стель любевію (3)." Посему-то напр. начиная свое подробное слово о любви, выражается такъ, канъ будто уже кончиль его: по превосландению путь самь показую (1 Kop. 12. 31).

Солнце не заходнао во газва его (Еф. 4, 26). Ни къ ному не было въ немъ ни малъйщаго чувстве вражды или мести. Одъ высказывалъ, правда, горькіе упреки іудеямъ, завйшимъ врагамъ его, нарушителямъ собственныхъ

<sup>(1)</sup> Злат. Бес. 1 въ пох. св. вп. Пав. стр. 549. 559; Бес. 2 стр. 556.

<sup>(\*)</sup> Злат. Бес. на посл. къ Римл. стр. 562; Бес. Т. 2, 104.

<sup>(</sup>э) Злет. Бес. 3 въ похв. св. ац. Павлу стр. 565.

заноновъ, непаристникамъ Христа и христоубійцамъ, добровольно остававшимся сиблыми при ясномь сруж Евангедія, возбранявникть проповуднявніє онасенія у явычниковъ, преслъдовавшимъ учителей истины (1 Сол. 2, 15. 16 и т. п.); но въ токе время готовъ была на вов жертвы для спасенія своихь браній не плоти (Рим. 9, 2. 11, 14). "Непреставно пладаль фінихъ, сторобли, останавляваль желавшихъ нападать на никъ, и то позможности старался найти для нихъ хотя твнь извининія" (1). Другіе народы также протявлянсь знеетсям ON'T HASHEATS HAT COSMOGREMMENTS I MORAPS INT ANT шаго блага, т. е. спасенія. Друвья и цёлыя деряви ог-BETALE KOLOGHOCTIO, ACTEMBLICHTE H HEGERCORDHOCTIO на заботы его, состивенныя съ опесностно жизни: онъ процвать имъ – да не выпытон имъ (2 Тим. 4: 16: 2 Кор. 2, 10), какъ Господа (Дун. 43, 34), и не прежне-NY 65 CAROCINE UNCOURTER CHOC IN COON IIO NYMAME MADE, XOтя и быль любнить меньше, чемъ любиль (2 Кор. 12, 15).

Во всемъ и ко всёмъ обнаруживаются у апостола со-

<sup>(&#</sup>x27;) Тамъ же стр. 560.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Си. еще Злат. Вес. 6 въ пох. св. ап. Пав. стр. 602-606.

кровища самаго любезнаго и искренняго братолюбія (Рим. 12, 10). Вспомнимъ его слезы день и ночь проиваемыя оть избытка любви, чтобы обратить кого инбо въ вврв (Двян. 20, 31. 2 Кор. 2, 4. 12, 31 сн. Фил. 3, 18) (1); его боязнь, чтобы кто нибудь не осталон не обращеннымъ, или чвмъ нибудь и какъ нибудь не собласнился (1 Кор. 8, 13; 2 Кор. 11, 3); чувство немощи съ немощными, воспламенение за соблазнявнинася (2 Кор. 11, 29); великое прискорбіс и бользненное ствснение сердна, какъ бы червемъ сибдаемаго, (7) отъ всего, что для благосостоянія какой либо цернви было или могло быть вредно (2 Кор. 2, 3 и д.), таль же какь оть паденія или несчастія твхъ, которые противные Евангелію или изм'явили его пропов'янину (Филип. 3, 18. Рим. 9, 2 и д. 10, 1. Гал. 4, 19; 2 Тим. 4, 16). Подлинно «викто о своихъ такъ не плакаль бедотвінхь, какь онь о чужнхь.» (<sup>8</sup>) Но не забудемъ и радости Апостола съ радующимися, - чувство, не менње достолюбезное, но еще болње ръдкое, чъмъ илачь съ плачущими (Рим. 12, 15).

Вспомнить его удаленіе отъ грѣха безъ отчужденія отъ грѣшника (1 Кор. 5, 1 и д. 9. 10. 2 Кор. 2, 8 1 Сол. 5, 14, 2 Сол. 3, 15), какъ и Христосъ, сама Правда, не презиралъ мытарей и грѣшниковъ (\*). Вспомнимъ его терпѣніе съ изнемогающими — ибо любовь все терпить (1 Кор. 13, 7),—

(\*) См.прекрасное назидание по этому поводу у св. Злат. въ Бес. 12 на посл. къ Колосс. стр. 194 и д.

(\*) Злат. Бес. 1. въ похв. св. ан. Пав. — 547; и Бес. Т. 3, 385 — 387. (3) Бес. 2 въ похв. св. ан. Павлу стр. 555.

(\*) См. и Злат. Бес. 33. на 1 Кор. стр. 218 и д.; Бес. 3 въ похв. Сият. Павлу, стр. 562.

ч. п.

3

безъ мысли о какомъ нибудь осуждении ихъ или глумлении надъ ними (Гал. 6, 1 и д. Рим. 14, 1 и д. 12, 16. 1 Кор. 8, 7-9, сн. 9, 27); его всегдашнее правило не столько судить другихъ, сполько судить себя и угождать имъ, пока дозволяеть долгь и истина (Рим. 14, 10. 13. 15, 2. сн. 1 Кор. 9, 27); всегдальною внимательность въ положению согръшающаго (Рим. 2, 12; 1 Кор. 7, 7. 8, 7) и въ сущности дела, а не въ внёмности (Рим. 14, 3. 5); всегдашнюю готовность думать все лучшее о людяхъ, лично не знакомыхъ (Рим. 15, 14), или которыхъ ближайшія обстоятельства не довольно ему извёстны (Гал. 4, 20), въ особенности же готовность видёть въ согрешающихъ доброе намереніе (Рип. 14, 5. 6), и, пока предъ цълымъ свътомъ не откростся здое, все покрывать, всему вёрить, всего надвяться (1 Кор. 13, 7); всегдашнюю ввру въ любовь своихъ учениковъ, въ ихъ участіе КЪ учителю (2 Kop. 1, 7).

Вспомнимъ его удивительную тонкость и нъжность въ предложени своихъ услугъ (Рим. 15, 14, 15. 1, 10–14), въ отзывахъ о себѣ предъ людьми много-думавшими о себѣ—, мы будемъ похвалою вашею съ день Господа нашею Іисуса Христа..., не то сіе значитъ будто мы беремъ власть надъ вѣрою вашею, но мы споспѣшествуемъ радости вашей (2 Кор. 1, 14. 24);... а кого вы въ чемъ прощаете, того и я" (2, 10). Тоже въ возможномъ воздержаніи отъ строгаго тона (2 Кор. 1, 23. 24), въ поспѣшномъ объясненіи причинъ его (1 Кор. 4, 14), или въ извиненіи, когда думалъ, что какимъ либо рѣзкимъ словомъ оскорбилъ вѣрующихъ (2 Кор. 7, 8. гл. 11. 12), даже въ самомъ обличеніи что вамъ реку; похвалю ли вы о семъ; не похвалю (2 Кор. 11, 22). Тоже — въ выражени благодарности (Фил. 4, 14—19), въ выражении просьбы (2 Кор. 9, 3. 4): мноюе дервновение имъл во Христь повельвати тебъ еже потребно есть: любее же ради паче молю, -таковъ сый акоже Павелъ старецъ, нынь же и узникъ Іисуса Христа. Момо тя о моемъ чадъ (Филимон. ст. 8—10). Дъйствительно, любее ради — всё эти оразы, эта скромность, ради той любен, которая не ищетъ своихъ си и угождаетъ всямъ во всемъ во бланое, къ созиданию, лко же и Христосъ не Себъ уюди (Рим. 15, 2. 3. 1 Кор. 13, 5. 10, 24. 33): аще изумихомся, Боюви; аще ли цъломудрствуемъ, вамъ (2 Кор. 5, 13) (<sup>1</sup>).

Вспомнить его радость о благоустроеній церковномь духомь съ вами есмь, радуяся и видя вашь чинъ (Кол. 2, 5 сн. 1 Кор. 14, 40), забвеніе собственныхъ личныхъ огорченій, немощей и страданій, какое-то чудное, только подобнымъ душамъ извъстное воскресеніе къ жизни при нравственномъ улучшеніи въ церквахъ, даже не имъ самить основанныхъ (сн. Рим. 1, 8): утьшихомся, братіе, о васъ, во всякой скорби и нуждъ вашей, вашею впрою, яко мы нынъ живи есмы, аще вы стоите о Господъ (2 Сол. 3, 6—8. сн. 2 Кор. 4, 12)... Ходящіе хомсдаху и ялакохуся, метающе съмена своя: грядущіи же пріидуть радоствію, вземлюще рукояти своя (Псал. 125, 5. 6)...

Вспомнимъ совершеннъйщее безкорыстіе, оставленіе власти, данной самимъ Господомъ—благовъстникамъ жить отъ благовъстія (1 Кор. 9, 4 — 15. сн. Гал. 6, 6. 1 Тим. 5, 8), проистекавшее изъ чистъйшей любви его къ людямъ и дълу благовъстника, изъ желанія не отя-

. 3\*

<sup>(\*)</sup> Это, кажется, ввриве, нежели "pia vafrities или Sancta adulatio", напъ называлъ эти оразы Эразиъ и друг. учен.

гощать ихъ, оставить имъ ображенъ высякой добродьтели и найти върнайший доступъ къ ихъ сердну, къ ихъ же счастию (2 Кор. 11, 9 и д. 2 Сол. 3, 8 и д.). Во асемъ безъ стужания вамъ себе соблюдость и соблюду (2 Кор. 11, 9. Дъян. 20, 34).

Вспомнимъ это живъйлисе чувство благодарности за оказанныя ему благодъзнія (Рим. 16, 1—4. 6. 1 Кор. 16, 17. 18. Фил. 2, 30. 2 Тим. 1, 16)—ць здйте Руда и матерь его и мою (Рим. 16, 13), —чувство, хранимое и тогда, когда придимому и цамять о благодъянихъ, давно оказанныхъ, могда бы измезнуть (Фил. 4, 15), и тъмъ драгодъннъйшее, что онъ инкогда не изидалоя въ посторонней помощи, привыкнувъ довольствониться малымъ (1 Тим. 6, 8. Фил. 4, 10—12), и что уолуги ему никогда не могли разняться съ его собстванными услугами благодътелямъ: аще мы духовная свяхомь вами, велико ли, аще мы ваша таласная поженема (1 Кор. 9, 11).

Вспомнимъ это благородное уважение добра въ другихъ, хотя бы изъ за нихъ произопло нёногда сморчение (2 Тим. 4, 11. сн. Дённ. 15, 38), или хотя бы они совершали хорошее дёло въ нечистомъ и враждебномъ расположении къ Апостолу: имо убо, обаче есяцьмъ образомъ, аще лицемъріемъ, аще истиною, Христост проповъдаемъ есть: и о семъ радуюся, но и возрадуюся (Филип. 1, 15 — 18); вспомнимъ это сочувствие къ радостимъ и скорбимъ учениковъ, хотя не всегда послушныхъ учителю: съ сердцасъ нашисъ есте, со езе умрети съ вами и сожити (2 Кор. 7, 3),---ототъ языкъ, дышащій всею нёмностію къ его чадамъ дуковнымъ (1 Сол. 2, 7. 8. 11. 17 — 20. Гал. 6, 11), только по нуждё и не надолго смёнявшійся языкомъ строгости, столь тяжелой для любящаго сердца: надца мол, ими - 57 -

же паки больвную... (Гал. 4, 19); не срамляя вась сія пинау, но яко же чада моя вовлюбленная накавую. Аще бо и мнови пъстуны имате о Христь, но не мнови отцы (1 Кор. 4, 14. 15); тъмже, Оратіе моя вовлюбленная и вождельчная, радосте и вънче мой, тако стойте о Господъ, вовлюбленніи (Фил. 4, 1).

Вспоинимъ дружелюбіе апостола, - это не всегдатнее чувство великихъ душъ и сильныхъ характеровъ, подвижниковъ добродътели и строгихъ мудрецовъ. Какъ янхій свівть, оно привлекаеть къ себів наблюдателя, указывая въ великомъ образцъ подобострастнаго намъ человона (Двян. 14, 11. 15), когда блескъ высокихъ добродвтелей более поражаеть и ослепляеть (1). Ибо кажь въ водъ лице обращено къ лицу, такъ сердце человъка къ человъку (Притч. 27, 19 съ евр.). Умилительно видеть, какъ этотъ посланникъ Вожій стоить предъ судомъ владыкъ земныхъ, предъ великимъ синедріонойъ избраннаго народа, предъ цѣлымъ собраніемъ асинскихъ любомудровъ, и безтрепетно защищаетъ права своей въры; какъ со всвив величіемъ истиннаго самоотверженія, целую жизнь несеть онъ иго почти всеобщаго гивва и презранія; какъ выражается онъ о своень самоотвержени: молилбыхся самь азъ отлучень быти отъ Христа по братии моей (Рам. 9, 3), или о соединения съ Гооподомъ: желание имый разръшитися и со Христомь быти, мною паче лучше (Фил. 1, 28), --- и между тёмъ онъ въ уединении скорбитъ о разлукъ съ друзьями (2 Тим. 1, 4. 1 Сол. 2, 17), нетерпъливо желаетъ увидъть ихъ (1 Сол. 3, 10. Рим. 1, 11. 15, 24. 32. 2 Тим. 4, 9),

(\*) Ср. Злат. Бес. 6 въ похвалу св. вн. Павлу стр. 597. 598.

наи что нибудь узнать о нихъ, доходя даже до тонленія духомъ, когда желаніе не исполняется (не имълз покоя духу моему - 2 Кор. 2, 13. 7, 5), жертвусть для этого желанія нёкоторыми удобствами (1 Сол. 3, 1-5), пользуется всякимъ случаемъ для свиданія съ ними (Дёян. 20, 17) или чтобы обрадовать ихъ (Фил. 2, 28), съ участіемъ входить даже въ личныя и домашнія діла. ихъ (ктому не пій воды, но мало вина пріемли... 1 Тик. 5, 23), не считаеть не достойнымъ заботиться о вещественныхъ нуждахъ ихъ: да пріимите ю, --- "пишеть онъ объ одной женщинѣ къ цвлому народу (1)<sup>4</sup> — прімлите ю о Господь достойнь святымь, и споспьшествуйте ей, о нейже аще оть вась потребуеть вещи: ибо сія заступница многимь бысть, и самому мнъ (Рим. 16, 2 и д.); Зину законника и Аполлоса скоро предпосли, и да ничто же имъ скудно будеть (Тит. 3, 13; также 1 Кор. 16, 10) Богатый вёрою и разумомъ, и всянниъ тщаніемъ, онъ богать и сею благодатію (сн. 2 Кор. 8, 7); былъ ибо "любви святыхъ свойственно помогать и въ этихъ нуждахъ... Одно только онъ считалъ постыднымъ --пренебрежение чёмъ нибудь потребнымъдля спасения (<sup>2</sup>)." У Апостола было довольно друзей о Господъ, прилюпивыхся паче брата (Притч. 18, 25), ваковы напримёръ: Тимофей (Фил. 2, 2 и д.), Тить, Епафродить, котораго помилова Бон, говорить Апостоль, да не скорбь на скорбь пріиму (Фил. 2, 27), Лука, врачь вовлюбленный, Филимонъ (ст. 22), Тихикъ, Онисимъ (Колос. 4; 7. 9), или лица упоминаемыя въ привътствіяхъ въ посланіи въ Римлянамъ (гл. 16) - приснопамятися При-

(\*) 3.1am. также стр. 564. 565.

Digitized by Google

<sup>(&#</sup>x27;) Злат. Бес. З въ похв. св. ап. Павлу стр. 563,

свила и Акилла, однажды подвергавшіе самую жизнь свою за Апостола (ст. 3. 4), Персида возлюбленная, Русь и матерь его, и др., —не упоминая о цёлыхъ церквадъ, напр. Филицийской. И онъ всячески заботился о инкъ, канъ о приснысъ (1 Тим. 5; 8), — и духовно и отъ труда рукъ своихъ: сами състе, яко требоссийо мосму и сущимъ со мною послужиете руцъ мои сіи (Дёян. 20, 34).

Вироченъ и не ная всёхъ ли онъ готовъ былъ ез сладость жертвовать собою и встить, что было въ его средствахъ (2 Кор. 12, 15), только бы спасать, только бы всв анан сабланись такими же, какъ онъ, --- яковь и азъ есмь, кроми изъ очле (Деян. 26, 29), только бы представить всякаго человёка совершеннымъ о Христе Інсусе, для чего и труднася и подвизелся силою Его (Колос. 1, 28. 29). "Такъ онъ безнокоился, такъ трудился, такъ старался всёхъ ввести въ царство, исцёляя, увёщевая, объщая, можясь, упраниявая, устрашая бъсовъ, прогоняя развращающихъ, своимъ присутствіемъ, посланіями, словами, дъдами, чрезъ учениковъ и самъ лично поднимая падающихъ, укръпляя стоящихъ, возставаяя поверженныхъ, врачуя сокрушенныхъ, возбуждая безпечныхъ, страшно вопія противъ враговъ, грозно ванрая на противниковъ; подобно какому нибудь военачальнику или отдичному врачу, онъ самъ былъ и оруженосцемъ, и щитоносцемъ, и защитникомъ, и помощникомъ, самъ быдъ всёмъ для войска. (1)". И всё свои заботы предваряль и оканчиваль молитвою (Кол. 1, 3. Фил. 3, 4. Рим. 1, 8. 1 Кор. 1, 4. Ефес. 1, 15. 16. 1 Cos. 1, 2. 3, 10. 2 Cos. 1, 3): came me bois mupa

(1) Злат. тамъ же, стр. 563; см. и Бес. на 2 Кор. стр. 508 и дал.

да освятите вась воесовершенныхи во экемы и вседобершено вашь духь и душа и тало непорочно вы пришестие Госкода нашего Іисуол Хриота да сохранится (1 Сол. 5, 22. 23). Въ особенности те обращания и тогач, когда другія мёры къ обращенно грённынковъ оказывались безполезны: братіс, благоволеніе убя могго сердуа и молитва, яже къ Богу по Изранля есть во списение (Рам. 10. 1) (1).

Таково благуханіе этого избраннаго благодатнаго сосуда (<sup>2</sup>), таковы движенія любвеобильной небоніественной души его (сн. 1 Кор. 12, 31), которая съ гостепріимствомъ, большимъ добродатели Іова (<sup>3</sup>), казалось, хотёла бы обнять всю вселенную (не тьсно смъщаетеся съ насъ... 2 Кор. 6, 11. 12), чтобы сдёлать изъ нея одну Божію ниву и Божіе зделіе (1 Кор. 3, 9)!

Надъ есльми же сими къкое омиреніе! Велиній человъкъ, онъ самъ только не замъчалъ своего величін... Елико селикъ еси, толико смарайся (Сир. 3, 18)... Въ глубокомъ смиренія предъ Вогомъ онъ чувствуетъ вину своего прежняго гоненія церяви Бойніей и наябы истощается въ выборъ приличнаго названія этому гръху юности (см. Дъян. 7, 58) и невъдънія, называя себя бывшимъ гонителемъ, хулитейемъ, обидчиномъ, первымъ изъ гръшниковъ, извергомъ, недостойнымъ имени апостола (1 Тим. 1, 13—16; 1 Кор. 15, 8. 9). Сознаетъ недостаточностъ всей своей праведности отъ закона, чтобы поставить ее предъ Богомъ (Фил. 3, 9 ен. 6.

(1) Злат. Бес. З въ похвалу св. ап. Павлу, стр. 561.

(\*) Бес. на 2 Кор. 2, 14 стр. 129: «Мы, говорить, подобны царекой кадильниць, потому что всюду ходимъ, нося съ собою небесное муро, отъ котораго исходитъ духовное благоуханіе."

· (\*) Вес. 1 въ похвалу св. ап. Павлу, стр. 546.



Рим. 3, 29. 4, 2). Въ одномъ нев своихъ недуговъ видить предекранительное со стороны Божіей средство отъ превознесения. да не претосношиея, дадеся ми... (2 Кор. 12, 7. сн. Гал. 4, 14), - высокая черта BETHEHARO CHEDCHIA, B'S JORHOM'S HE MUCAUMAA. Всъ преимущества и весь успёхъ приписываеть единственно благодати Божіей: ОНЪ только святель И земледъленъ, бросающій свия и удаляющій IDCHATствія, но котораго трудъ погибаеть бевь благословенія меликаго Господина жатвы (1 Кор. 3, 5 и д. 15, 10. 2. Кор. 4, 7. Ефес. 3, 7. 4, 13). Проповъдь его не заслуга, а долгъ (1 Кор. 9, 16). Все въ немъ, самая мысль и расположение въ добру принадлежить Богу (2 Кор. 3, 5. 6. 4, 6). Предъ людьми онъ отстраняетъ всякій случай сказать о себѣ слишномъ мноро, чтобы не подать повода къ большему о немъ мнънію, чъмъ келого считаетъ себя достойнымъ (2 Кор. 12, 6), хоти въ душъ его совивщались "всв добродътели человъческія, и не только человъческія, но и ангельскія" (1). Признаетъ свое несовершенство и недостаточность своихъ христіанскихъ и апостольскихъ подвиговъ и добродътелей (Фил. 3, 12 и д. 1 Кор. 9, 27). Восхищенный до третьяго неба, признается: отчасти разумпьваемь, отчасти пророчествуемь (1 Кор. 13, 9). Называетъ себя меньшимъ изъ всёхъ христіанъ (Еф. 3, 8), ничемъ (2 Кор. 12, 11), и только неохотно и по нуждъ говорить о себъ и своихъ заслугахъ, притомъ съ какою возвышенностію, съ какимъ знаніемъ мѣры (<sup>2</sup>) (2 Кор. 11, 16 и д. 12, 11)! Чувство-

<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) Злат. Бес. 1 въ похвану св. ап. Павлу, стр. 541; Бес. 2 въ похвалу св. ап. Павлу, стр. 556.

<sup>(\*)</sup> Злат. Бес. на 2 Кор. стр. 511; Вес. 5 въ похвату св. ан. Паввъ стр. 590-595, и мн. др.

ванія Апостола твиъ драгоцвинвинія, что мы знаемъ. какъ много совершилъ онъ своими трудами и страданіями, какъ много просв'ятиль онь народовь, жившихъ въ незнании истиннаго Бога, какое безчисленное иножество вёрующихъ признавали его своимъ духовнымъ отцомъ, сколь иногихъ сподобился онъ непосредственныхъ откровеній отъ Bora, сколь многія церкви видѣли въ немъ, и со всею справедлявостно, великаго учителя, благоговъйно внимали каждому слову его, ритовы были отдать ему свои глаза (Гал. 4, 15). Въ поводахъ въ духовному высокомърію не было недостатка. "Подумай, кто былъ сказавший эти слова (смирения 1 Кор. 15, 9)? Павелъ гражданинъ небесный, хотя еще облеченный немощнымъ тёломъ, столпъ церкви, зенной ангель, небесный человъкъ" (1). Такъ восклицаетъ св. Златоусть, и заключаеть это свое слово о Павлэ тёмъ же, чёмъ мы начали наше:

"Люблю останавливаться на этомъ мужв и созерцать красоту его добродвтели."

М. Голубевъ.

(') 3. am. Bec., T. 2, crp. 305.

Digitized by Google

## ... ВЪСКОЛЬКО СЛОВЪ О РУССКОМЪ РАСКОЛБ.

(по поводу брошюры: "Звиство и расколъ", А. Щапова, 1862 г.)

Никто, надвемся, не будеть спорить, что расколь составляеть въ настоящее время одинъ изъ самыхъ важныхъ вопросовъ, изслёдованіемъ котораго должна заняться съ полнымъ вниманіемъ не только литература, но и сама власть какъ духовная, такъ и свътская. Литературѣ предстоитъ блестящее поприще вывести на свъть Вожій закулисныя тайны раскола и разъяснить обществу двухваковую страдальческую жизнь отдалившихся отъ него членовъ. Тогда, быть можетъ, видно будеть, что нужно сдвлать для примиренія братій съ братіями. На власти духовной лежить священная обязанность — отыскать средства для успокоенія немощной совъсти милліоновъ христіанъ, для которыхъ въчное спасеніе составляетъ предметъ до того дорогой, что ему жертвуется всёмъ, нерёдко самою жизнію. Правительство свётское имёсть свои причины такъ или иначе покончить дёло съ расколомъ. Въ немъ оно встрёчаетъ перваго и самаго сильнаго противника всёмъ своимъ прогрессивнымъ стремленіямъ. А послѣ этого само собой понятно, что вопросъ: что такое расколь? становится вопросомъ первой важности. Ръшить его правильно значить ни больше, ни меньше, какъ указать средства, которыя одни и могуть быть действительными къ уврачеванию больныхъ,

Что же такое расколъ? Читатели наши, зная, конечно, какъ давно и много пишутъ объ этомъ предметъ, пожалуй, сочтуть вопрось нашь если не пустымь, то, по крайней мёрё, излишнимъ, рёшеніе котораго можно найти въ любой внигь о раскодъ. Къ сожалънио, на самомъ дълъ мы видимъ не то. Не говоря уже о сочиненіяхъ по расколу **JABHO** минувшихъ дней. которыя знакомять насъ больше съ внъшними отличіями раскола отъ православія, чёмъ съ саною сущностью дёла, даже въ книгахъ о расколё послёдняго. времени трудно, если не невозможно, найти прямой. опредъденный, цалый, а главное-справедливый отвътъ на предложевный нами вопросъ. "Надо откровенно сознаться, говорить одинь современный намъ изслёдователь раскода (1), что въ продолжение двухъ сотъ лють ни русская администрація, ни русская литература ничего. почти не сдѣлали для разъясненія этого предмета, предмета темнаго, нелюбящаго свъта, и въ тому же, по стеченію обстоятельствъ, на долгое время поставленнаго въ потемки тайны. Администрація сначала воздвигала костры, потомъ собирала подать съ бороды и рядила раскольниковъ въ кафтаны съ козыремъ и знакомъ на вороту, а въ послёдствіи облекла все дёло раскола въ непроницаемую канцелярскую тайну. Литература сперва величаво и подробно разсуждала о томъ, сколькими пальцами, ради спасенія дущи, надо креститься и сколько разъ говорить алдилуја, а потомъ стала искать въ расколъ воображаемыхъ качествъ, основывая свои воззрѣнія не на дичномъ знавомствѣ съ расколомъ и раскольниками и не на взглядъ ихъ на реди-

(') Письма о расколь Мельникова, 1862 г., стр. 2 и 3.

гію и соціальныя отношенія. Теперь, когда мы пережили и страшную пору костровъ, и темную пору схоластического словопрения о сложении перстовъ и ходахъ но --- содонь, тенерь, когда все это признано несчастны ME A HOYBARHSIME FORMETRAME VERTORETS DECKOID, TOцерь ны знаемъ о немъ все-таки небольше того, сколько знали наши дёды и отцы, во времена страшныхъ востровь, отранной тайны и темной, раздражительной, сходастической полемики. Мы даже меньше ихъ знаемъ, нбо больше, чъмъ ови, удалились отъ простаго народа." А что слова эти не риторика, а горькая правда, въ этомъ можеть каждый убъдаться темъ разнообразіемъ ваглядовъ на расколь, каное находимъ мы въ итературъ посиданаго времени. Одни, напр., видятъ въ раскола невълественную, развратную толну, друима онъ нажется нучшою, передовою и въ умственномъ и въ нравственномъ отношении частью нашего простонародья. Одни смотрять на расколь, канъ на окаменалый сотатокъ русской старины перковкой и гражданской, другіе находять въ немь такія либеральныя и прогрессивныя стремнения, до какихъ православные еще не долумались и нескоро додумаются. Есть писатели, которые утверждеють, что расколь-чисто религюзное явленіе, другіе, даобороть, дають ему значеніе граждановое, политическое. Наконенъ, по мнению однихъ, въ рескода, крома нерасположения его къ церковной и святской власти въ савдство религознаго разномыснія съ одной и немиродобиваго одношенія въ нему држгой, имть ничего больше, цо другимь, раскольоппознція правительству церковному и гражданскомусъ демократическими тенденціями. Всякій согласится, что такое множество различныхъ взглядовъ на расколъ прямо показываеть, что опъ остается явленіемъ еще неразгаданнымъ.

Г. Щаповъ смотритъ на расколъ съ своей точки зрънія. По его мнёнію, расколь есть ничто иное, какъ оппозиція податнаго земства противъ всего государственнаго строя – церковнаго и гражданскаго (стр. 28). какъ отрицанье массою народною греко восточной никоніанской церкви и государства или Имперіи Всероссійской съ ея иноземными чинами и установленіями (стр. 30). Надвемся, читатели наши знають, съ какимъ умилительнымъ восторгомъ отнеслась литература къ такому взгляду на расколъ г. Щапова. По мнѣнію большинства, г. Щаповъ сказалъ послъднее и самое правдивое слово о расколь. Онъ разгадаль тайну, о которую такъ долго разбивалась проницательность другихъ писателей, онъ нашелъ смыслъ въ расколъ, котораго не видвли въ немъ въ течение двухъ сотъ лать, -его взглядъ на расколъ, какъ основанный на изучения исторіи, а не на безплодныхъ умствованіяхъ, долго и долго проживеть въ лучшей нашей литературъ; по крайней мёрё *телерь* сказать противь него рёшительно нечего (1). Послё такихъ отзывовъ о взгляде ř. Щапова на расколъ, кажется, дёло слишкомъ рискованное смьть свое суждение имъть какъ о расколъ вообще, такъ въ частности о понимании его г. Щаповымъ. И однакожь мы позволяемъ себъ эту смълость не изъ желанія лишь не согласиться съ твмъ, что признано большинствомъ за несомнённое и трезъ то заявить свою самостоятельность, --- мы еще не на столько знаемъ рас-

(<sup>1</sup>) Этотъ панегирикъ находится особенно въ XLIV № «Сына Отечества» за 1862 годъ.

коль, чтобы могли считать себя въ правъ судить объ немъ, не подчиняясь такимъ авторитетамъ, каковъ--г. Щапова,--а просто по любви къ истинъ, которою, разумъется, руководствовался въ своихъ изслъдованіяхъ и г. Щаповъ, и которая, намъ кажется, неотыскана еще имъ окончательно.

И прежде всего мы находимъ несовствиъ втрною общую мысль г. Щапова, будто расколь есть оппозиція только податнаю земства противъ всего государственнаго строя церковнаго и гражданскаго. Подъ податнымъ земствомъ г. Щаповъ, какъ и следовало ожидать, разумветь "весь простой народь, -- земскихъ людей, гостей, купецкихъ и посадскихъ людей, крестьянъ, стръльцовъ, казаковъ" (стр. 32 и 59). И однакожь исторія свидътельствуетъ, что расколъ находилъ себъ послъдователей и въ роскошныхъ палатахъ бояръ и князей, и въ скромныхъ хижинахъ протопоповъ и поповъ, и въ тихихъ кельяхъ архіереевъ, архимандритовъ, iepoмонаховъ и вообще иноковъ. Однимъ словомъ: лица всвуь сословій и званій, не исключая самыхъ высшихъ, часто становились на сторону раскола и связывали свои натересы съ земствомъ. И это было не только тогда, когда расколь, какъ явленіе новое, могъ имѣть обаяніе новизны, но и послё, когда быть послёдователемъ его стало діломъ небезопаснымъ. Такъ мы знаемъ, что даже въ прошломъ столётія въ числу лиць, сочувствовавщихъ расколу, принадлежали и спископы въ родъ Игнатія тамбовскаго, и князья, напр, "бояринъ князь Иванъ Ивановичъ Хованскій" (\*), или "князь Ефимъ Васильевичъ Мещерскій" (2), и протоіереи и священники

Digitized by Google

- 47 --

<sup>(1)</sup> Раскольничьи дела XVIII стол., т. I, стр. 5-8.

<sup>(</sup>э) Раскольничьи дела, т. II, 194-5.

и другія лица, невходившія въ составъ земства, въ року; напр., пензенскаго пом'вщика Левина, тамбовскаго дворянина Игнатія Иванова, княгини Марьи Алексвевны Львовой и др. ('). Правда, подобныхъ раскольниковъаристократовъ мы можемъ насчитать въ прошломъ столётіи очень мало сравнительно съ числомъ раскольниковъ изъ земства. Но подобное явленіе можно объснить не темъ только, будто расколъ защищалъ интересы только земства и, слёдовательно, людние непринадлежавшимъ въ этой категоріи, не было разсчета дълаться его послёдователями, а и тёмъ, что статистики раскола въ данное время, хотя бы, напр., за прошлое стольтіе, у насъ еще нъть, слъдовательно, можеть быть, исторія откроеть намь, кромв извёстныхь, еще другихъ послёдователей раскода не изъ земства; а гдавное, лица болье образованныя, чэмъ земскіе люди, могли вести дёла свои такъ искусно, что, и принадлежа всей душой расколу, казались, когда этого требо. вали обстоятельства, вполнё православными. Въ подтверждение этой последней мысли мы укажемь на следующій поразительный приміръ. У князя Меньшикова, дюбимца и приверженца Петра I, такъ сурово относившагося къ расколу, быль духовникъ попъ Лебедказавлатый раскольникъ, который, покровительствуя своимъ собратіямъ, велъ себя, однакожь, до того осторожно, что Меньшиковь и не подозръваль въ немъ раскольника (<sup>2</sup>). Если же въ настоящее время расколъ сосредоточивается по преимуществу въ земствв (<sup>8</sup>), это (') Раскольничьи дыла XVIII стол., т. І, стр. 44, 614, 618, снес.

(') гаскольничьи дела х (11 стол., т. 1, стр. 49, п14, 618, снес. стр. 188.

(<sup>2</sup>) Раскольн. дъла, т. I, стр. 13.

(з) Мы сказали по преимуществу, потому что и въ недавнія времена въ сектанствѣ были обличены лица высшихъ сословій. См. Исторію Министер. внутрен. дѣлъ, кн. 8, 1863 г., стр. 192, 315 и др. значить только, что люди более развитые и образованные, чёмъ купцы, мёщане и крестьяне, могли убёдиться въ теченіе двухъ сотъ льтъ, что полагать спасеніе въ двуперстія или въ сугубой аллилуіа-значить слашкомъ узко смотрёть на дёло вёры, или считать сущеотвующій порядокъ вещей антихристіанскимъ значить не понимать истиннаго христіанства. Есть и другія причины указанному явленію. Какъ бы искусно ни рисовали нькоторые мрачную сторону раскола, во всякоть случав нельзя не сознаться, что онь требуеть по крайней мёрё отъ своихъ послёдователей жизни болье простой, трезвой, церковной, чёмъ какая замётна въ классахъ болёе образованныхъ, въ сословіяхъ высшихъ. И если во времена Алексвя Михаиловича и даже Петра Перваго, сами бояре непрочь были считать проклятымъ зеліемъ табакъ, видеть образъ Божій въ бородѣ, смотрѣть, какъ на бъсову потѣху, на театръ и другія увеселенія, подагать спасеніе въ томъ, чтобы не всть въ пость рыбы и проч. и проч, то послъ, особенно со временъ Екатерины II, когда филосоота энциклопедистовъ, бывшая въ милости у самой Имисратрицы, перевернула убъжденія въ русскихъ головахъ; когда быть преданнымъ въръ значило сдълаться посившищемъ для другихъ, когда жизнь высшихъ классовъ, а за ними и среднихъ-по подражанию, получила направление чисто-мирское, житейское, когда соблюдение аревнихъ народныхъ обычаевъ стало считаться признакоть отсталости и невъжества, когда, по остроумному выражению одного проповъдника XVIII столътія, большинство въ пость святый за курочку душу готово было промвнивать", понятно, после такого резкаго переворота въ жизни нашихъ высшихъ классовъ не-Ч. П.

много можно было найти между ними людей, которые ръшились бы, слъдуя расколу, обречь себя на многочисленные земные поклоны, на строгіе посты, на точное соблюдение другихъ религіозныхъ обрядовъ. Тольцо народъ, еще не заразившійся иноземными обычаями, неподавившій въ себъ нравственно-религіознаго чувства, но въ то же время все еще стоящій на самой невы. сокой степени умственнаго и религіознаго развитія, только народъ можеть въ настоящее время увлеваться строго-степенной доктриной раскола и быть въ состояни устроять по ней свою безъискуственную жизнь, Воть, по нашему мивнію, причины, по которымъ расколъ въ наше время, какъ и прежде, сосредоточивается, главнымъ образомъ, въ простомъ народъ, въ низа шихъ слояхъ общества. . 15

Но не въ томъ одномъ ошибка г. Щапова, что онъ ограничилъ послёдователей раскола только, податимиъ. земствомъ. Главная ошибка его заключается во взгля-, дъ его на самый расколъ. По мнънію г. Щапова, расколъ-это оппозиція земства противъ всего государственнаго строя-церковнаго и гражданскаго, отри, цанье массою народною греко-восточной никоніанской. церкви, и государства или Имперіи Всероссійской съ, ея иноземными нёмецкими чинами и установленіями. При первомъ взглядъ на дъло, мнъніе г. Щапова кажется вполнъ справедливымъ. Что раскольники недовольны не только господствующею церковію, но и существующимъ государственнымъ устройствомъ, это, кажется, истина, которую давно сознавали всв и само правительство. Еще Петръ I, задъвшій своими рефор мами самыя живыя и чувствительныя струны народа, видвль, что расколь затвваеть "измену или бунть на, государя или на государство", т. е. протввится государственнымъ реформамъ, какія вводнять Великій Преобразователь. И послё Петра до послёдняго времени всв знали, что расколу не нравятся между прочить и иногія гражданскія учрежденія и порядки. И если писатели прежнято времени не останавливались особенно на этой сторонъ раскола, то не потому, чтобы не заизчали ся, а просто потому, что причиной нерасположенія раскольниковъ нъ свътской власти и ся учрежденіянь считали религіозные принципы раскольниковь, которые прежде всего и старались опровергнуть. Нъсколько леть тому назадъ такъ смотрель на дело и сажь т. Щаповь (\*). Въ брошюрь: "Земство и расколь" ны видамь уже совершенно другое. Здъсь нътъ уже илинныхъ разсуждений о мертво-обрядовомъ направлени религозной жизни большинства нашихъ предковъ, о сусвърной привязанности ихъ къ одной визаней букив, о мистико-апокалинсическихъ воззранияхъ раскольниковъ не только на разнаго рода церковныя исправленія, но и на гражданскія преобразованія, чёмъ объяснять появление и распространение раскола г. Щаповъ в своемъ первомъ трудъ. Тутъ совершенно другая ричь. Религіозные принципы, преследуемые раскольниками, это -- и больше, ни меньше, какъ визнияя оболочка раскола, которою онъ прикрываеть совершенно другія цёли, неимѣющія никакого отношенія къ вюрь и церкви. Догнаты и обряды, защищаемые раскольниками, это-только личния, подъ которою они скрывають чисто-политическія тенденціи. Самое убъжденіе, букто нынё уже царствуеть антихристь, не имветь для 10 m

'(\*) Си. его "Русский расколъ старообрядства", 1859 г., стр. 87-132.

раскола, но мнёнію г. Щапова, нивакого жизнемнаго. знаденія, не составляеть главнаго мотива его жизни и двятельности, а есть только апокалипсическая оболочка, раскольники прикрывають свои которою реальныя,. практическія, положительныя, непосредственно-жизненныя цёди (стр. 89-91), Мало этого: желая доказать, что у раскода нътъ, ръшительно никакихъ редигіозныхъ интересовъ, г. Щаповъ говоритъ, что расколъ, сосредоточившись въ массахъ земства, и не моиз взять. на себя защиты въры, такъ какъ "христіанства, въ его, подлинномъ, полномъ, ученім, въ греко-восточныхъ преданіяхъ, крестьяне бодьшею частію не знали, да и, знать не могли, потому что они, по словать исвов-, скаго архіеписнопа Маркенда, какъ. "люди звло, простые, отъ временъ Владиміра и до XVII въка научились только именамъ: Христосъ, Богородица, въ молитвахъ своихъ тодько и произносили эти имена, и молились всякъ по своему разумению, "слико кто что умьюще". Притомъ самая бо́льшая часть великорусска-: го народа была не что иное, какъ крещеная, обрусълая Чудь, Финны; слёдовательно, эта половина крестьянскаго населенія еще менёе могла познакомиться съ. христіанствомъ по греко-россійскимъ церковнымъ княгамъ, и слёдовательно еще менёе могла возставать противъ мнимаго повреждения этихъ книгъ патріархомъ. Никономъ (стр. 38). J

Таковъ въ общихъ чертахъ взгладъ на расколъ г. Ще-. пова. Что сказать объ немъ? Прежде всего то, что онъ, какъ справедливо замъчено было въ "Сынъ Отечества", составляетъ въ литерахуръ новость. Во вторихъ, намъ кажется, что г. Щаповъ, смотря такъ на расколъ, впалъ въ преувеличение и за тъмъ въ ошибку. Постараемся

Digitized by Google

доказать послёднюю мысль. Перная не требуеть подтвернденія.

Никто, надівемся, не будеть спорить, что для того, чтобы узнать, какіе интересы преслёдуеть расколь, всего лучше обратиться въ сочиненіямъ самихъ раскольниковь и послушать, что сами они говорять о своемъ дёлё. Мысль, будто въ сочинениять раскольническихъ нельзя найти полной правды, потому что писатели ихъ боялись высказывать свои задушевныя желанія, опасаясь преслъдованій правительства, не имъеть для себя никакой опоры. Если раскольники не затруднялись и устно и нискменно величать напр. власть антихристомъ и за это жертвовали иногда спиной и головой, то еще меньше они могли стёсняться высказывать свои менёе однатичныя стремленія, хотя бы эти стремленія выражали недовольство земства абсолютизмомъ власти, нарушавшей древнія права и преймущества народа. Раскольники очень хорошо знали, что и за одно двуперстіс, такъ же, вакъ за неповиновеніе власти, можно было въ былыя времена попасть въ Сибирь или Рогервикъ, и даже испытать удовольствіе оть батоговъ, кнута, плетей и проч. Значить, скрываться и лицемърить имъ не было побуждений и расчета. Что же представляеть намъ литература раскольническая касательно целей, преследуемыхъ расколомъ? Что собственно заставляеть раскольниковь удаляться оть церкви и правёславнаго общества и жить своею отдёльною, самостоятельною жизнію? Въ этомъ случав мы рвшительно затрудняемся въ выборъ сочинений раскольническихъ для рвшенія указанныхъ вопросовъ, — затрудняемся не многочисленностію этихъ сочиненій, а одинаковостію ихъ содёржанія, тождественностію причинъ, которыя указывыотся во вежать нач для объяснения того, почену раскольники составляють въ церкви и государствъ status in statu. Прочитайте любое сочинение, раскольническое второй половины и ковце XVII въка, и вы не найдете въ немъ ничего, кромъ горькихъ, слезныхъ, жалобъ на то, что Никонъ повреднаъ древнюю, превую въру, что русская церковь впала въ среси, что принадлежать жъ ной нынь значить подворгать онасности вичное сцасвніе, что всякій, кто дорожить царствомь небеснымъ. должень оставить церковь и ся последователей, бежать въ пустыни и тамъ устроять свое спасеніе, а въ случав нужды, въ случав преследовани со стороны еретиковъ, даже сожигаться, А что все это были не оразы, а исврениія убъжденія, которымь масса, народь върнаъ со всею исвренностію простой, довърчивой души, на это, въ сожалёнию, существують самыя неотразимыя доназательства. Воть на Тюмени (въ Сибири) является расколоучитель чернець Іосифь, и совращаеть въ расколъ тамошняго попа, по вмени Дометіана. Этокъ послёдній начинаеть проповёдывать окрестнымъ поселянамъ, чтобы вст они оставляли церкви и домы своя и бъжали въ нему въ пустыню: нотому что настало уже царство антикриста и скоро будеть второе пришествіе Христово. Народъ върить словамъ Дометіана. сставляеть свои жилища и имущества, толлами спащить на зовь новаго учителя и, по слову его, въ числъ 1700 человъкъ, сожигается, чтобы избъжать мунъ антихриста и сдълаться мучениками за въру. Подобныя явленія, а ихъ было много, дучше всякихъ разсужденій доказывають, что дійствительно, спасая свои души отъ мнимыхъ ересей и въчной погибели, защищая древнюю правую въру, а не что либо другое, на-

DORS OF TRADELL'S SOPROBE 'N YEAUHALCE'S' DECRET, OFOсень свен жиница и быныхь въ нустыню. Вироченъ и г. Щапоръ, очиная у раскоза реличосний элексить, CONSERVED TO BE REPARTS TOPATE DECROID BE INT вернеорусскихъ московскихъ протопоновъ и поповъ BOBCTOBBLES HIDOTHES PROMO-REDORATO HEIDOBERCHIA CTAрыкъ великорусскихъ внигь и противъ суровато строгато натріаршества Никона (стр. 30). Но это, по словань г. Шанова, продолжалось недолго. Скоро, пронаннувъ въ наосы земотва, въ городскія и сельскія обланны, сделавшись помимо пононъ, безъ поповъ, толконъ транитниковъ народныхъ, безполовщиной (стр. 33-4), рисколь оталь ученьемь, толкомь, согласьень земенны, народнымь (стр. 32) и, оставные вь сторона вопреки въры, взяль на себя одно земсное двло и стван его продолжать, развавать помено удила 'государаза (стр. 30). Г. Щаповь не указываеть опредъленнато эренени, когда расколъ получилъ такое вовое направление. Суда, впроченъ, по в'якоторынъ даннымъ (стр. 70), можно дужать, что, но мизлію г. Щанова, располь приняль пражданское, политическое направлене въ санонъ началъ прошлаго столътія, со временъ Перра (1). Обратнися нь сочинениямъ раснольническимъ этого эремени и посмотрань, то ли говорять ови. Воть прессы. Питирных спрашиваеть, чрезь песланіе, раскадьниковъ. нижегородской губерни, что заставляеть ниъ унадачься отъ церкви, и пребывать въ расколъ (•). Ва отвётахъ своихъ раскольники доказывани и разви-ئىمۇمىيە بىرىمىدىمە

(') Въ нерновъ своекъ трудъ г. Щановъ говоритъ; что расковъ получваъ "чисто народно-гражданский характеръ" еще въ царствование Алексъя Михандовича (Русск. раск. старообр. стр. 91).

(\*) Раскольничьи двла... т. Ц стр. 624.

Digitized by Google

BRATH CORPAND OF MERCENS (STO DODDOBL. BECTO MATERIA "норшества", которын смуналоть совйскь раскольниковъ и не позволяють имъ признать жерновь превосіав-На вопросъ: "чесо рада съ весезиною ниваето HOID. вы нынь, сопласія и соединскія, но имфере сь тайнь СТВАХЪ И ВЪ ДОГНАТЪЗЪ СЕ<sup>4</sup>, респольники огв**ружин** «СО-LIACIA N COCLERIE BE INBOND BE HORODEDERNUS IOFERтахь и чинахь и обычанхь, яже видния во новонечии. ныях книгаях сверхя аравенаяных внесенная». Ваночемъ это - отвътъ на заданную тему, слъдовательно: въ немъ раскольники могли не высказань всего. что вани. NALO NXЪ, & OTBĚHALN TOLLEO, IDROHOOOOLEECE, XЪ HEA+ сан вопроса. Но вотъ нижегородские же рескольники сами паняуть Питириму вопросы-съ цалію ноназать, что собственно удерживаеть ихъ въ расколы. Ивъ этихъ вопросакъ опять нёть ничего другаго, произ указанія нововведеній, странностей, противоръчій въ новыхъ церковныхъ вныгахъ и въ образъ въйствий православной церкви (1), ноторыя скущали совреть раскольниковъ. Впрочемъ отвёты и вопросы, на которые мы ссылаемся, насаются собетвелно полонины, ноточая, замётинъ однавожо здёсь, существуень и нывё, наритомъ въ размърахъ почти неменьшикъ безнопознаява, и которую однавожъ г. Щаповъ почему-то соверпвенно упустиль наз вида, разсуждан о раскола, о его грани данскихъ демократическихъ стремленияхъ. Какія те чисбованія предъявляла въ это время безпоновиция, ноторая собсивению, по мибнію г. Щанова, и пресибдуетъ гражданскія цёли и интересы земства? Къ сожаавнию г. Щапова, мы должны сказать, что и безпо-

(1) Описание раскольн. соч. А. Б.:ч. Ц. отр. 148,

Digitized by Google

and intervention of the second second of the second of the second mender a menderanner o of meersa or ton me eason persгінний точки: врікік, какт к топовщина, сь тэкъ ORNAME PRESERVICES, WTO TOPRA, BARE DOTOBRENHA BEATAA NE PROMETER DEPENDENCE, COLVERNENCE REPROBER, HE-HUBBORN TEAMNERS . H THERE AN COBBCTH «HOBINCETBA», безнопония смотрёля на все это, какъ на заблужденія, на сревн. Въ 1728 году въ Поморье - въ Выговский свять послень быль Свитынны Синодомь јеромонаяв Неоончь для ученіанія раскольниковъ. Неофить. - какнизаногно, позлалъ Выговцамъ 196 вопросовъ, на ногорые требовать оть нихь отвёта. И воть что пиедань Энегомина въ преднежовым въ своимъ ответанъ: чим не нъ овощуъ, но въ древлепреданныхъ церковныхъ уставать пребываемь: и чесо ради ст талъ пре-Guegens u cs kunotsints nanupentents omenmicmed cie muo-FURST, THEHERE BY BELINKOPOCCIA TO HUROHA HATDIADXA нерживь бё снигах апостольская православно-казоличесная: пже содержиная благочество оть всеросойскихъ правосланныхь и чудотворныхъ архіереевъ: яже засви**дугольствованная и похваленная** отъ восточныхъ патріарконь: яле свётто украіненная и достовёрствуеман онь жногочнолевныхъ всеросейскихъ чудотворцевъ: яже самымь Вогонь: свыше пребезчисленными энамении и чидеси облагодновованная и прославленная. Егда же оть Намена патріарха и прочихь по немъ прем'внишаея, приножиннася и отложищася древлецерковная многан содержания: ене о крестномъ персты знаменования, case of HOTSTQBSHIR MPECTA HA HOCCOMPAND, CHE O BLIN-INIA, SIE IU TROPERS TERBES I CLEBOCLOBIUSS I THE нонійствінкь церковныкь, еже старопечатның клити оттолинася, жие от местокные жлятвами нововводства

Papaulaca, ene ca resentants a apteresectaons de HE TOGETORBOOTENHER DEPENSE CONSULT BEOTEVILLE. HINO BE HODORDERBHIERT. HERONOBERTS THEREPHONDIST COMщенный едиснопъ Навель Колоненский, и преслевутыя Соловения общися священия отны, и приче жисточислонній священного и проческого й шірского чино) ame a ronenia, oscarrobania, fibrania, chepta aperepпъта, но въ древлеяравослевныя держве уставъхъ соч блюдахуся, оттуду пустыни и симты и ненесслонная ийста древлеправославныя цериве зо старопечитные вингамъ скавословіе Богу принскить: отгуду преродителей и отенъ богопросвящение благочестве отделибнія діти россійстія и въ нуядахь сохраняють: оттуду и мы древлеправославныя дерине остальник, оть православныхъ праотцевъ и опцень родининен и научнвшінся, православныхъ древныхъ архісрень к прочинь Священныхъ отецъ и святикъ воосійсникъ чюдотвори цевъ святое и боговросвъщенное благочестіе по: окан ропечатнымъ книгамъ соблюдаемъ. Не конины канія SETERACHE, HE ROTHREN CROCCEMINISCHING HOUCEHOCOROWS. не за своеводьния предани утвержавенся: но тотовыя аревлеправославныя церкве предания солержини, по готовымъ священнымъ янитамъ службу Богу воиносние; еже есть въ готовъй древлеправославный церкви пребываемъ, по божествениому Завтоусту: церновъ соть ностёны в повровъ, но въра в жите, ностёны церковныя, но запоны нервовныя. Но чесого не ради тако въ древлеправославным церкве устаналь утверждаения быти, еде слары реди міря сего; но откученное его славныхъ міра сего в чести и славы міра сего нешкуmee enpotance warie wasen's service in the former

CHROTHERING IN AND AN ADDRESS AND ADDRESS ADDR аненение инскисти инскистрации инскисти инскистрани инскисти инскисти инскисти инскисти инскисти инскисти ински JE BUCONSED OF TAXAS DOCTORS DOCTORS DO NO HERHLING ENCRIPTION APORTON, EVEROS, OFODERHOS ME-же прио рани: превлетровославные неризи уставы собанаемъ-ша авчное спосоно дунамъ спониъ получниъ; TOTO DALL BE GRADOROBCORNEL OPERADIAXE YTRODAROCH ся, да рунного жих участія наориалень: того ради дро-BICHORLOBHLER YCTOROD HADYIDETH BC MORCH'S, IS поль порковныя запрешенія не мехнолемъ. Но якоже Святи на трат древзеноварныхъ устанвать, внаменую-INCOL INTRO DEBOTOMAL BORY PROFILITA: TANO H MIN 388ненесиен дейна:перетона, въ-тахъуне святоотечесниха ускарала, желеска в мынися угодини Вогу. И авоже они не достацерионных святына значально сноссно получника: тако и им по тёмъ свячнить книгамъ просный оть Гооцов, милости спосские получити. И якоже довновратослании россиние, и продуки и праолим REILING RECEIVED DOCCURCTIN MOROTBODING, B'S TERS ADOвленерновныхъ устанёхъ пребываюне, по старовечат-THE BRUDAND BORY .. GAYNAIRA, BROGHDALY DE OBSTER наросланийй проблечостий цертва; тако и мы, въ тонталеваенернови виз святоелескомъ содержавии пребырырше, пребывата наявенся во оной святый досваеправоданная даяодичестьй периян. Но ежели иминь нальни лееродейской неприобщаемся, и гого рази оть BOOM OFFICERSE SHO DOCROLOUDODIDI: NO . CONSES MI BY превлоправославныя: церкве преданнахъ раскола калора не сотворихомъ. по тоя спосто соблюдоюще и съ намъренісні опаситольнолобительный въ древлецерновныналоналахъ пребаленъ: сего ради нъскы расколо-

творци. А прізбицение чинчіщнім россійсних перике онасвемся, не порковныхъ собрания гнупающеся, не священныя саны отретрюце, по райнодайствъ церковныеъ ненавиднще, но жорнить отъ Наконовыхъ временъ нововнесойныхъ опессионеся, древленерновная заповъда. нія соблюдьюще, подъ древленерковная запрещенія да не подрадемъ опесаемся, съ новоноложенными клязвани и порицанівни на древлецерковная содержания согласитися ужасаемся, о ченъ во отвътакъ пространийе зысвидительствуется». Пооги этихь словь, кажется, нуть нужды объяснять, какіе собственно витересы престидуеть располь даже безиечовищновій, религіонные, или политические. А что приведенные слова Выговцевъ выражали ихъ искрения убуждения, а не были тонько личиной, корь которой Поморцы желали скрыть свои заднія мысли, въ этомъ узбряень насъ самая виутренняя жизнь Выговской пустыви. Наврасно г. Щаповъ думаетъ, что «въ существъ Выновская пустиния нибла характеръ чисто-мірскию согласія», что «обитетели ся эситейскими монтісли жили (стр. 120); что «матеріальный быть общницы нифль міроков, житейскохозяйственное устройство», в. нь нодзверждение своей мысля ссылается на то, что «въ Выновеной обитени быни особыя кельн нин строенін для работныхъ людей», особое мъсто, гдъ «лучину щената и дровни дълати»; особая спелья чеботная швальня», особых больницы «немощнымъ людянъ и старымъ», особан «нортанить швальна», особое поибщейе для нестеровния JORAN NEADEROPS, WPO «GLAIO B& GREEV RONOROROVED, A коленіе и скотные дворы; были ширимчные заводых и проч. (стр. 129-130). Все это правда, но все это говорить только о томъ, что в людимъ, носвятевшенъ

себя двлу ввоы и спосения, нужно жить, всть и инть! а Выговцамъ, принимавшимъ въ спон обители всяваго. RTO OBRAIL OTS ARTHYDROTA CHARGES STIRY COOL BS IIY+ стына, нужно было особенно позаботнаься о болав инрокомъ устройствъ своего хозейства, чтобы вийти BOMORROGTE INCRETHEOTE TEMAL COTHE STRADGEDICES BULLE REDER'S BEILEVERALL: 20 NUMBER POPLER INO+ CITRCTHIE MONOTO ROBECTH REPORTERED MERCUINISHIDIFS. средствъ въ обителя. Въ следствие небланопріаннымы клинатичеснихъ-услоний неравъздико-донодило-до топо, что постянный жазобь вынорзеда, оборь постав. былы до того незначительный, что, по тереления вородня: лители пустини должны били инпольсанийбомы, крин-TOTUBLEHISIN'S HIS CORDICANDE MYRN: CD DEBRIG BERRA! скою. Д есан между нами астранацие сник, новорые готовы были, но наспавлению настоянский, терпаль гоч лодь и данно риннанись «голодную смерть, прили»; ради: въры и спасения, за то было понале и завиль, понорые, вростве голода, оставляе сните и расходи-INCL BA DESEMIN CRODORED RECEPTION DODINGRAM, TOODA что подваргались опесионии повасть въ руни: антихриста и наубникь двавлеотехскону содоржения. Сл. прутой, CTOPOHH; B'5 CARRENSIS BEROCZATRO BREACHBREAS BERRIAS COBE NO DYCTHUS DORBINICS PARADIO PORD COMPANY. воровство, прабеления под. (\*). Во проблание подобы HAXS-TO, HECTOCHIN, HASTONTONN, DEPONDENCO CRWPS. H. PER. пились запаться успройотномы хозяйсяна «нустани со. весродноживные усердины и чис. толийнотные перемени. дъйствительно довели его до блестящаго состоянія.

(1) Истор, Выконской пуст.: нед. 1861 г. стр. 281-2, 289.

Были и еще причины, не которымъ Вытовцы, раниннісся «рани: хранснім древлеправославнаго содержанія HE YOORCOTBO H ORDOTEROE MATIE», XROUOTARN O MATEDIаньныхъ сненстваль обытели "Они знали; что анти-MONORS IN ANUS DESIGTO DORA ANNORMENDES, BS DORE сенерала Агунинскаго чын начальника Петровских завековъ Бейянига, апри всей своей суровой онийономия, HORRS SBARNER & WEREELWELINE, "CCER BB" CTO MOMINYIO руну нопадала ризначо рода «гостинды». Вили у Выговщевъ и другие экстраордварные ресходы. Они пооынаян инстра госсиннаят деже из Двору, нервако по pacaopamenia intranti antern (\*), cogephaini br'' pasжыхъ лородань, ли особенно вы стоящихъ, поверенз: ныхь но овониь дённые, ина чточтанжен нужен "были" general Ognants cronors: wertepitateroe Sorarciso Birreschare cause an area to the puscouts st housy to MNELH, SYRTO DECOMPANY COPOLE COOL OF MANY, MABIN вы виду не религіозный прин, а чисто жрокій, тражданския; покону что жера не моключаеть заботь о сред-" CERAND THE HERROPHAND INTERNAL TO ME RECARCE BRYT ренней жизни Вытовцевн, 49 оне фримо поназываеть. что Поморцы всего боле энбетныйсь «о сохранения" ADEBACIDADOGERDHARO COMPARISÓN & WS STOR ISAN HE-" DEBASER BOB CBOR AGAS. HOPEYOR'S ROMANTHON MATHE B'S Burghquou's antry Guilts wrote menuchrapents (\*): Bas обывновенные будничные дни вся сбратія обязана была" являться нь усревни Носль утрени, принявь благосло-! BORIC OFF HACTORICAS, BOR HPANOARS BE CTOROBYO R' SHEEL ADARMAN SALAR CAYMENTS SHEAL, S NO ORDERSHIA MAS'

a set at a set of a set of the set of the set of the

(\*) Такъ же, стр. 408-9.

(\*) Поэтоку Покорский толкъ называется нередко нонастырскимъ.

Digitized by Google

каждый удалялся нь свою, келью чиск нь тюле для работь. Въ опредъденное время снова собирализь всё въ столовую для обща. На одной аговонь сильна женщаны, а на другой мужчины ('). Тамъ и здёсь на осо-General Haloska ato deso era presidenta Goatie veталь что-либо нев житий сранных, или или Св. Писа-HIL. TORE JOHNNO GLIGO EMETLOSI TOR BOOME VIENA. BO время транезы соблованось отворостнолчение. Въ празд-HATHLE THE ROOMS TOLD MOREY, TREEDON & MARCHER, COOL няенными съ молебномъ, лителясь вашел либо назначтельная винга. Подобное чтение дажно быно продыжаться поска объща, ваневых в унивна. Нистончени въ болье торжественные лин воронные брати поучения, вънепорыхи, но прокнунновку убликали слушателей сво-HIS, GHIS TRODULINH : BE IDERICORDINALE HERRENE. Скоромъ: Выгорекая нустинано выружений сосей аноги представдала собою чисто пренизовную общину, об устовани и порядвани: дураго-манастыраней жизни. Саныя-HERRAHIA AOAMHOSTHIAKA; ANNA DA GRATY! DPARO IIOKASH-BRIOTS, TTO HOMODINA LOTDAN SCIDONEL CRED OGNICAL HE HAUALAND DELETIONHAND, MORACTEDCERT, TWP OLLE: Reарна, полкедори, благочинная, ретинныки, желоннохи. ITARILLI, ICARONITHER, --- BOG WARMA MMORA; MOTOPHINE, ADO-ий цонастырей, не всяминаны тагай. А: что новорны, "YCTARLAS BCS IIQ HHHY MORNCERNBERGONY", HE RECENTPORTHES, а далади така пороку, что дайствиванию живан во виху. оний ронниозныя изан--- савориалие : досвые ·· благо-честія, въ этомъ могуть уб'янть кажаего еще слёдуюшія обстоятельства. Не разъ между жителями пустыми

(') Съ тяхъ поръ, какъ устроенъ былъ отдальный жененій синтъ, вся женщины жили въ немъ. являлись снина, потерыя, по личиний неудовольствимь на настоятелей скига, дилаги за выговцевь разнаго рода доносы правительству Нань воякій согласится, оть доносовъ попобныхъ людей можно было ожидать полнаго разъяснения низни и стремдений поморянь. И что же мы виднить вы отнах доноска? --- Обвиненія выговневь ть тожъ, что "они какутъ въ старонърстив" (1), что насто-STEAN MOHACTERDS ... HO TRALENS N HO CERNES BERNES N INдей предыцають ученісять своямы и дійство священняческое действують, преснять и исповедують и свальбы вънчають в людей шичащають" (\*). Правда Круглый въ деносв своемъ обиннятъ въровцевъ, между прочимъ. и въ томъ, что они "Борани монять за Ен Император" спое Величество", чво "въ тройврихъ и въ стихахъ, гдв нанечатено, не полиниють" (\*). Но напрасно г. Шаповъ BELATE BE STORE OCCURTEDECTOP , ACRESCIEDE JENOврализма поморнань (стр. 35), анталонизна ихъ противъ Моспви, и десть учению выговлевъ: не политься за цара, --- значение тижданское, поличическое. Выговцы не, малинись са: царжую власть слийскийся по религіонной причинь-покану; что считали эту власть не-IIBABOGAARMOID, ADBERTOCKOED, JAKE ANTHXDECTAHCKOID, A HOTONY CHITARE ABORS BOBODESING LAR CORDETH HOMEнать се нь сронить малитвань, и особенно называть ее благоварщени благочрескоро. Не спортикь, что покорция валянсь : жь неонь случас вь нрайность, поступили. нопреня унания Слевя Вонія порямбру древней Церкви

() Исторія Выговской пустыни стр. 152.

1 1. J. J.

(\*) Тамъ же стр. 233. Раскольничьи двла XVIII столвтія Т. І, стр 314—15.

. . . . .

(<sup>5</sup>) Ист. Выг. пустыни стр. 382—3; снес. Раскол. дъла XVIII в. Т. I. стр. 374—381.

Digitized by Google

10.14

15 5

i 1

нолившейся за власть даже языческую. Но нужно не обращать вниманія на то обстоятельство, что власть, за ноторую не молились поморцы, преслёдовала и гнала расколь, чтобы строго судить увлечение выговцевъ. Правда въ номорцамъ свътская власть быда бодъе снискодичельна, чемъ въ другимъ раскольникамъ. Еще въ 1702 году Петръ первый, когда доложвли ему, что на рвиз Выгу, чрезь которую Государь переправлялся тогда но пути изъ Ариангельска на Ладожское озеро, живуть раскодьники, отвъчаль: "пускай живуть, и пров**халь сыприо, ние оте**щъ отечества благоутробнайшій" (1). А потожь, ногда понадобились люди для работь на вновь устроещныхъ въ олонецкой губернін заводахъ, въ Выговскомъ скиту былъ полученъ следующій милостивый указь: "слынию Его Императорскому Величеству, что жинуть для отаровврства разныхъ городовъ собравшіеся въ Выговской пустыни, и службу отправляють Богу но старопечатнымъ внигамъ, а нынъ Его Императорскому Величеству для войны Шведской и для умноженія оружія и всякихъ воинскихъ матеріаловъ ставити два желёзныхъ завода, и одинъ близь ихъ Выговской пустыни и чтобъ одина въ работахъ повънецкимъ заводамъ были послушны и чинили бы всякое вспоможеніе по возможности своей, и за то Императорское Величество неть имъ свободу жити въ той Выговской пустыин и по спаропечалимиъ книгамъ службы свои къ Богу отправляти" (2). Но за то и выговцы не оставались въ долгу предъ властію за такія ся въ нинъ мидости. Получивъ позволение на безпрепятственное пребывание въ

5

<sup>(1)</sup> Ист. Выг. пуст. стр. 113.

<sup>(</sup>э) Раскол. дела XVIII в. Т. І. стр. 288. Ч. П.

расколь, они съ готовностію согласились работать не Заводахъ, и тёмъ ясно засвидётельствовали, что имъ не нравилась не власть собственно и не подчинение власти. а вмъшательство ся въ ихъ религіозные интересы. "И вотъ когда Петръ предоставилъ имъ полную свободу въ отправлении богослужения, выговцы не нашан протирнымъ своимъ убъжденіямъ "быти подъ игомъ работы его императорскаго величества у повънецкихъ: заводовъ" (,), хотя въ тоже время не считали особенно нужд нымъ молиться за власть, хотя и милостивую, но все: таки еретическую. Мы сказали: не считаля особенно нужнымъ, и это не безъ причины. Какъ показываетъ исторія, поморцы невполнѣ были увърены въ справедливости своего догмата: "не молиться за царя" и далеко не считали его основнымъ въ своемъ вёроучения. нто утверждаеть г. Щаповъ (стр. 34, 55, 76-7): Потому чись когда, въ слёдствіе доноса Круглаго, назначена была вы Выговскій скить коммисія подъ начальствомъ Самарина, поморцы опредъянии на совътъ: "чтобы не навести на, себя и другихъ напраснаго гнъва: въ тропарякъ и кондакахъ и въ стихахъ, какъ гдъ напечатано въ внигахъ, Ея Императорское Величество поминать вездь по ны нъшнему обыкновению, хотя у первыхъ очцевъ се иросто было и не было нужды до сего времени" (). И замвчательно: составляя такое опредбление, выговны сами сознались, что и "Писаніе" негольно не запрещаєть, но напротивъ поведъваетъ молиться за власть, и нто если этого не было въ скичу прежде, то единственио потому, что "о томъ неспросилося ни отъ кого", д. е.

(') Ист. Выг. пуст. стр. 114.

(<sup>2</sup>) Ист. Выг. пуст. стр. 384.

Digitized by Google

11.1

нието того не требоваль, не вызывали къ тому обстоятельства. А дальнёйшая исторія этого новозведенія у выгонцевь показываеть, что они дъйствительно по убъященію, а не лицемърно, ръшились молиться за царя. За эту новость раскольники другикъ толковъ (Филиновцы, Осдосвевцы) прозвали поморлив самаринами. еретивами, и несмотря на все это выговцы не отказалясь отъ своего раненія. Мало этого: въ скоромъ времени у поморцевъ появилясь сочиненія, въ которыть многочисленными свидътельствами Слова Божія и св. Ощевь доказывается, что нужно молиться за царкую власть, хотя бы сна была и неправославная. Вотъ чте читаеть напр. въ одномъ изъ такихъ сочиненій, полъ названіємь: "свидітельство оть Божественнаго писанія о царстенъ молении и яко всякая власть отъ Бога опреримется": "въ заялючение всвхъ доказательствъ Спасителя нашего и Бога Ісуса Христа подагаю сице глаголющаго: воздадите убо рече яже Кесарева Кесареви и иже Божія Богови. Толкованіе. Виждь, не рече даинте, но возданите, долгь бо есть рече. Воздажиь убо TOAPS, ADAMNES TH RHASE OTS DATMMAN, MATIC THOC MAD. но строить, должень еси ему данию. Здв разумей мудраго отвъта Спасова, еже Кесарева Кесареви, а Бонія Богови: ветокмо царю дань давайте, рече, но в Вога молите за него. Доздъ Благовъстникъ". А носле иссто сказаннаго, нътъ ничего удивительнаго, если понорны еще въ 1722 году на вопросъ Неодита: почитантъ ли: они Государя Петра І-го за православнаго царя, или-за сротика, отвёчали, хотя довольно уклошчиво: "Христось Богь въ священномъ Евангели научаеть глаголя: воздадите убо яже Кесарева, Кесареви, и яже Божія, Богови. Симъ спасительнымъ его цака-5\*

авнівіть и мы грубія научаемся, яне вь богослуженіе и вь богоугонденіе надлеятать, благоностія тажиспва, церновная уставохраненія, спасяточькая діла воздавати исекірно Богови: тако и оть Его вседержащія Бажія добинан поставленному и славою и чеятію вішлаяному, всепресвітитійшему державнійшему Императору, назмикосписійниму нашему. Государю, должныя честь и поноранія, благодарснія и всекірная служенія возусердно возданати. Сице мы оть аностольснаго священного наказанія няучаемся влагодощаго: Бога бойтаев, Цара чтите... Мы апра с внесенныки оть Инкова. новопреданіяха сомийвлянся, но на социбаваемся с богодоставленных самодеримиствій богохранимато вогодомаданнаго самодержав, но его боговімчанное и богодомаданнаго самодержав, но отлисяния величество, всенресвітлійнаго императора

его боговънчание в бегодочтенное, прекудрое и всемниоотлабйшее величество, всепресвётлёйныго императора Петра великаго, отна отечествія, богохранимаго самодержна, всемялостивъённаго намето государя, всеговъёно почитаемь, и всеусерано прославляемь, и всежеланно благодарствуень, и благодарстводати и изчитати когда певрестанены, им его государскаго благочестія не иставуемъ, но Госнода Бога за его милосердое величество молнить, по реченному псалмов выца: Господн, спаси царя и усмании ны, въ оньже день аще призовемъ Тя... Мы и прочые оть Бога почтелныя всеросійсяня градоправителей и военачальниковъ персоны должны не судати, но чествовати и Бога за нихъ молити, яко за почтенныя отъ Бога, яко за радители и правители государства, нко за върныя и доброхотлавыя служите. ли велиному государю" (1). И нужно замвтить, что въ послёдствія времени, когда поморцы ввени у себя мо-

(1) OTB. 52.

леніе за царя, они всегда ссімланном зъ чодтвержденіе такого опреджленія на указанныя сдова своикъ отвётовъ.

Мы остановидись съ особедянить вниманиенъ на ученіи Поморцевъ-не бевъ причины. Пеморье, --- Выговскій свять, по мніжію г. Шацова (стр. 33, 42 и 55), служиль главнымь средоточісмь гражданскихь, демократическихъ тенденцій раскола, котя, каяъ мы визъли. обитатели сипта главной задачей всей своей жизни и двятельности поставляли только то, чтобы сокранить неизивино "древлецерковное благочестие", и двлали это, по ихъ собственныхъ скованъ, "не народнаго ради смущения нам осуждения, но своего ради снасенія" (1). Съ другой отороны Даниловны составляють въ безпононцикъ старний и гларийный толкъ, отъ которато со времененъ прензодили другје толия безпоновщины. Слудовательно на учение ненорцевъ ножно и пужно смотруть, какъ на основное со всей безноповщини, за неключениеть такъ незначительныхъ разностей, изъ-за которыхъ отъ яняъ отдълялеь Седосъевцы, Филиповцы и др.

Кстати: ибсиольно словъ о раздёленія раснола на толям и согласія. Въ послёдное время, подъ вліяність изгляда т. Щанова на расколь, отали смотрёть на это явленіе въ расколё, нанъ на доказательство того, чно расколь безразлично относится из религісеннымъ разногласіямъ, что слёдовательно его занимаеть не вёра, а что либо другое (что именно, увидимъ носяѣ). "Певѣстно, говорить авторъ библіограсичеснихъ запётонъ "Времени", что расколъ съ совершенною терпимостію

() Поморск. отвът. 77.

OTHOCHTCA RE DESILITIENES DOMNIOSHENES BOSSDERINES BL своей средь: отсюда безчисленных дробления развола на секты, толки и согласія, и еслибы въ этомъ была сила раскола, то, дробясь на мелкія части, онъ необходимо распался бы и давно бы не существаль<sup>и</sup> (1). Мы думаемъ совершенно наоборотъ. По нашему мнънию, дъление раскола на частные толим и согласия служить самымь неопровержимымь долазательствомь того, что главные, если не единственные, интересы свои онь поставляеть въ въръ. Въ самомъ дълъ, согласимся на время, что раскольники пользуются вёрой, только какь средствомъ прикрыть ею свои гражданскія стремяенія, что суть, за которую они стоять и ратують, завлючается въ политическихъ цёляхъ. Какъ объяснить тогда это дробление раскола на сенты, толки и мелкія согласія, дробленія, которыя, по сознанію: самихъ расвольниковь, вредять ихъ дъду, ослабаяють ихъ сину, провиводять безпорядки, нертано весьма опасные для раскола (<sup>2</sup>). Такъ накримбръ случалось, что одна сента, по религорной ненависти вь другой, являлась предъ правительствомъ доносчиномъ и открывала ему закулисныя тайны своихъ противниковъ. Еслибы, какъ думають, располь пресседораль гражденскія права и преимущества земства, въ такомъ случав, по простоку адравому смыслу, сму сладовало бы употреблять вса средства къ тому, чтобы послъдователи его жили между собою въ самомъ полномъ миръ и согласии, чтобы общими свлами добивалься своихъ вадушевныхъ стремленій, --- тогда всѣ споры о титлѣ на крестѣ, о браш-

(') "Время" декабрь 1862 г., стр. 84.

(\*) Горькія жалобы на разділеніе раскода на разные толки, см. наприміръ, у Алексівева въ предисловіи къ книгі: "О тайні брака".

HEXT. HORYDECHERTS WE TODIY & HOL., HO HATLE ON . HE смысла, ни цван, тогда безпрерывная и горячая дита, ратурная полемина едного толка съ друганъ была бы пустой тратой времени, которое можно бы уцотребить на вещи болье серьозныя, тогда вражда, сектантовъе простирающаяся до топо, что пренадленацие на раз. HUND TOINEME HE MOINTER, INRE HE MARTE BUBCTE H CCO. рятся даже до 'дражи (1), была бы необъясничымъ явле, ніёмъ, тогда премаганда раскольническая, старающая, ся поморна савлать Седоовенцомь, Фалнариан, стран. никомъ, и наоборотъ, была бы со стороны расколоучителей пруткой, которой трудно иридумать н. незваніе... Чвть; одно и единственное объеснаніе діленій распола на толки и согласія --- то, ято разволь дайстёнтельно занять дуной о выра и спасения, только, ота йума, въ слёдствіе недослагна надлежанняхь, образованныхъ руководителей, иногда вдеется въ меночи и выдумываеть вени, о поторыхь не стонно бы и спорить, --что "древленерковное содержание" составляеть главный предметь его заботь и усный, для которало онъ жертвуеть и спокойствіемъ, и ныущеотвомъ, и норедко самою жизнію. Мы не отвергаемь того, чло въ раздвлений раскола на толки нередко играли доврение видную роль личныя страсти предводителей развыхъ партій (\*), что иногда довольно было валону нибудь d ... .. ..

(') Раскольн. двла т. II, стр. 254-5.

(\*) Сами раскольники поль обизавають причины разданения раскода на толки: "недавно есть нына многамъ расколамъ повсюду разливатися, егда уже сласть мирская и духовная намъ согласующая отв нашихь очесь скрыся. Убо не у насъ (безпоновцевъ) точко таковыхъ разностей участипася многія несогласующія толки, но паче, и у васъ (поповцевъ) многія противящіяся между собою сонмы преизобильствуютъ. Не суть ли убо-вътковцы; некатются ли діаконовы; необрътаются ли Ециевстравцу новолучить колиности настоятеля, чтобы потояъ отданиться оть предняго своего общества и составить свой новый толиь, напримъръ Филисовский, Но жассы, народъ всегка сивдоваль за такими вожатаяна по редагіознымъ нобужденіямъ, потому, что слово своего учителя считаль адинственно вурнымъ и учение его енинственно снасительнымы. Намъ могуть CRASSATS. 470 H STR BEREMME DASHORMANIN H DARABASHIN распольниковъ нов-за религюзныкъ мизній, быть можеть, тоже своего рода уловив, допускаемся раскодонь съ прено -- законть отъ глазъ правительства веши болёе важных. Но нужно предполонить въ раскольникахъ слениюнь мноро іззунтизна, чтобы повфрить такому предноложению. А главное-діла респольниковъ прямо H RONO CBHADTCELGOTBYDT'S ILDOTED'S DCCDORNOWHMAN'S HOдозраній наз некоенности нь вара. Воть непоннарь Georociii, -- ochobaters Gerochencharo toake, -- hovenyто остановныся на словать титлы, нанисанной Пилатоять жа вресть Ханеговонь: Інсись: Назаранные Парь Руссиский, и призналь несправоднивою, сретическою надпись Понорскаго толка, из которому прежде самь принадлежаль: Дарь сласы Ісусь Христось Сынь Божій, Каметея, джо синикомъ невяжное, чтобы изъ-за него возденичть бурно. И однавоже что мы видимъ? Изъ-за этой незначительной (и немпосихъ другихъ, еще менфе важныхъ) разницы Өеодосій отдёляется оть поморянъ, основываеть свой особый толкь, обзываеть Даниловцевъ еретиками, иншеть настоятелю Выговскаго скита. Андрею Денисову письмо "о догматъхъ и о титяъ", въ

нісвы» и пр. (Отв. на вопр. л. 458). Эти слова прямо противъ "Сына. Отечества" (1862 г. N XLIY, стр. 1066).

ноторень съ жаронь защинаеть свое ученіе и грубо поносить учение поморцевь, и, не дождавниясь оть Деинсова отвёта на свое письмо, самъ отнравляется (въ 1706 г.) съ шестью старъйнивани въ Выговскую нуотынь съ ранительною налію убіднть выговцевь въ нотипности своего ученія; а когда польтка его оказалась безуспёшною, Өсодосій, въ гизве на поморщевь за якъ сретичество, рёшается унотребять въ дёло совёть Спасителя ученикамь, по которому они должны была одрясать прахъ отъ ногъ своихъ, при выходъ нать того города или веси, габ нать не принимали и неолушели: отойна немного оть обители. Онъ велень своних спутенкамъ вынуть изъ влагалищъ брашна, которыни спобрым ихъ госпононимене поморцы, и отдать HYB MORACTH DORHN'S INSCITAN'S OF CLOBANH: "HE XOWNYS принимать оныя оть твхъ, которые не захотвли принать процовёди нашей". А потомъ всё они разулись и, страсши пыль съ обуви, сказали: "прелъ, прилъпшій въ ногамъ нашемъ, отрясаемъ во свидвтельство вань. Небуди немъ съ вами имъти общение ни въ семъ ивирь, ни въ будущемъ". Ужели всв оти дъйствія Өсодосія можно признать но слёдствіемъ его нопренняго убяжденія въ правоть своего ученія, на которое не согласилась поморцы, а просто хритростию, маской, подъ ноторей скрывались совсвиз другіе мотивы? Мы не впериять, что у Осодосія могии быть съ поморцами и свои личные счоты, служнышіе немалой причиной его особенныго нерасположения въ обятателямъ Вытовской пустыни. Но по крайней муръ послъдователи Θеодосія спотрвли на свое отдвленіе оть поморянь чисто сь религіозной точки зрънія. Они видьли въ нихъ еретиковъ, и послъдующая вражда осдостевцевъ съ поморцами основывалась уже единственно на различии нар учения въ нъкоторыхъ пунктахъ.

Досель мы говорили объ интересахъ и стреилевиять раскола, какъ онъ заявляль ихъ въ пронисонъ столь. ти, и видьли, что главное, преимущественное ванияне раскола въ это время обращено было на ввру, на древлецерковное содержание. Изъ-за въры, распольники, какъ сами они сознавались на допросахъ, отдёлались отъ православной Церкви и православнаго общества (1); изъ-за ней же они дёлиянсь и между себою на разные толки и согласія. Нужно зи прибавлить, что и современный намъ расколъ остается съ тэмъ не взглядомъ на вещи, съ тъми же тенденціями? Намъ удалось недавно читать постановленія раскольнический соборовъ разныхъ толковъ, бывшихъ въ настоященъ стояти, и мы не нашли въ нихъ ничего, кроив опредвленій о разныхъ предметахъ ввры (2). Есть правда въ числь опредвлении и танія, въ которыхъ обсуждаются раскольниками разнаго рода порядки и учрежденія жизни гражданской и государственной; но и эта опредвления составлены чисто подъ вліяніемъ религіовныхъ воззрёній раскольниковъ, которые осуждають нэкоторые государственныя учрежденія только какъ противныя въръ. Объ этомъ мы скажемъ ниже. Неразъ мы имѣли случай лично бесъдовать съ раскольниками и на вопросъ: почему они чуждаются церкви и православнаго общества, всегда получали одинъ и тотъ же отвъть: "нынъшняя церковь впала въ ереся (\*), и

(') Раск. двла т. 1, стр. 560-2, 594, 603, 635; т. II, стр. 40 и др.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Си. объ втоиъ въ Сберн. правит. свъд. о раснолъ-Кельсісна, вып. 4-й,

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) О томъ, будто нынѣ уже царствуетъ въ ней антихристъ, раскольники опасаются говорить съ людьям незнакомыми.

всв полнадлежащів на ней-сретики, которые не насла аують царствія небеснаго". Вообще мы даже считаемь не совствиъ умъстнымъ доказывать особенно настойчиво мысль, что расколъ живеть и дъйствуеть главнымъ образомъ по религіознымъ принципамъ, что древняя правая вбра и неизмвнное сохраненіе ен составляеть преимущественную заботу всёхъ его сенть, толковъ и согласій, что мнимое уклоненіе отъ этой въры церкви и православнаго общества служить главнымъ препятствіемъ соединению раскольниковъ въ одно общество правовърующихъ- такъ эта мысль представляется ясною всякому, кто хотя немного знакомъ съ исторіею раскода и его литературой. И утверждать противное значить, по нашему мнѣнію, или незнать раскола совершенно, или въ разсуждении объ немъ руководствоваться зараные составленнымъ на него взглядомъ и подъ него подводить уже всё факты изъ жизни раскола, опуская одни. которые несогласны съ предзанятымъ взглядомъ, и давая свой смысль другимь, которые не отличаются особенною опредвленностію и отчетливостію и которыё слёдовательно можно объяснить такъ и иначе. И мы позволнемъ себъ думать, что г. Щаповъ, знатокъ раскола по общему признанію, въ своихъ изследованіяхъ объ немъ поступаетъ именно такъ, какъ мы сказали, т. с. фактами исторіи и жизни раскода пользуется не для того, чтобы на основания ихъ составить правиль. ное понятіе о немъ, но чтобы подтвердить ими свой заранће составленный взглядъ на расколъ, свою idèe fixe, которою служить для г. Щапова «земство».

Высказывая свой взглядъ на расколъ и его стремленія, мы считаемъ необходимымъ сдёлать слёдующую оговорку: когда мы говоримъ, что главный мотивъ жиз-

ни и дъятельности респола составляеть въра, древлецерповное содержание, ны разумвенть въ этомъ случат больщинство раскольниковъ, массу, тахъ простыхъ варующихъ, которые, не отличаясь нравственнорелигіознымъ развитіемъ, и вообще образованіемъ, искренно върятъ, что перекреститься тремя, в не двумя перстаин, или повсть въ пость раньше определениего уставомъ времени, значить согрѣшить и согрѣшить тяжко. Но, очитая раскольниковъ ревнитедями въры и древняго бавгочестія, мы не отвергаемъ того, что между ними было, какъ есть и въ настоящее время, немало лицъ, для которыхъ древняя въра служитъ только предлогомъ къ уклонению въ расколъ и которыя ищутъ въ немъ не спасенія, а совершенно другихъ вещей. Сюда принадлежать нётоторые изъ наставниковъ раскольническихъ, которые, благодаря своей начитанности и нъкоторой умственной развитости, очень хорошо понимають несостоятельность раскола и однакоже держатся его сами и увлекають другихъ далеко не по безкорыстнымъ побужденіямъ. Доказательства на это, къ сожалёнію, можно найти въ исторіи раскода даже самаго близкаго къ намъ времени (1). Къ той же категорія людей, только прикрывающихся расколомъ, принадлежить немало и тэхъ измънниковъ православію, которые по разнымъ причинамъ оставляють церковь и переходять въ расколь. Много существуеть разныхъ причинъ, которыя иногда заставляють православныхъ дѣлаться раскольниками. Одни оставляють православное общество потому, что въ расколъ можно прожить ез большинъ довслыствомъ при неньшенъ трудъ, другіе

(') Душенол. Чтеніе 1863 г. декабр. стр. 125-6

бытуть въ расколь, чтобы спрыться въ этой техной насов и набъжать заслуженных отв власти навезаний. Иныхъ соблазнаеть обаяніе чести и власти, такъ какъ, при ужины всети дъла, въ раскояй всяйону, мален нальски бывалому человёку легко ножно сделаться пе-DELOBHIND. CTORS BO LIND'S MACCH # YEDODARYS ON, BOXXS ID TOTALES AND THE MEN HORNOVERS HIS DESIGNAL HORN MAR CO KARD ORHY DEARLIGCHYN OGUNNY. DASEBACHRYN тодьно на иножество честныхъ кружновъ, тодновъ н согнасій. Такіе люди-пара раскола; они-то и были твичной того, что но расковь сталя взводять множество санына тажникъ обвиненій, что его стали подозрувать въ преслъдования другихъ, нерелигіозныхъ цвлей. И сани раскольнаки, принимая въ свое общество подобных испетелей привлюченій, нербяно посл'й таготятся HAR H. COM NO SALARNOTA HAT BEACTH, TO CHENCTBOHHO HOтону, что за упрывательство ихъ (прешнее) пришлось бы отвёчать, а главное взъ опасенія, чтобы отверженные респолонъ---они на явились предъ правительствонъ клевскижнами на раскольниковъ и не выдели ихъ закулисной жизни, которую раскольники, цо причинамъ нандому понятымых, всячесян стараются скрывать оть иравоолавной власти. Распольники очень хорошо внають, жанкь напр. хлоноть стонао Высовской пустыни нагианіе нев ней Ивана Круглаго, и терпять у себя подобныхъ же артистовъ изъ боязин, въ случай изгнанія нав. навлечь на себя бъду.

Вирочень, сділавь означенную оговорку, мы еще не ріннаємь окончательно всіжь недоуміній, камія могуть возникнуть у читателя нашихь замітокь. Высказывая мысль, что расколь миветь и движется религіознами отремленіями, мы встрічаємся сь слідующаго рода недоумёніями: во первыхъ, какимъ образомъ нешть простой, налоразвитый и въ умственномъ и въ правственномъ и въ реантовномъ отношения, народъ мою BORTS HA COOR BAILINTY ORDER, ROTAR OFF CAN'S HOUTH HE чего не смысанть въ ней, вогда притомь по салой натурь своей правтичной, скленной къ реализму, въ полокительности, онъ една ли даже способенъ въ обсуждению отвлеченныхъ, трудно уловимыхъ для налообравованнаро человъка религіозныхъ вопросовъ (стр. 32 и 90)? Во вторыхъ: если раскоять отделился и отделяет. ся оть деркви и православиато общества въ следствие реангіознаго разногласія съ ниши, то вань объесанть то явленіе, что въ теченіе двухь соть лять власть церновная не можеть примнрить съ собою отнедшихь отъ церкви членовъ, несмотря на то, что веправлаь+ ность обрядовъ, содержимыхъ распольнивами, доназвив ею и; повидимому, удовлетворительно? Въ третьихъ: какъ объяснить въ такомъ случав то обогоязельство, что съ отврытіємъ даже единов'ярія; въ воторонь довволены вой защищаемыя раскольнияеми образовыя рязности, раскольними не переходять не сторону чадь, послушныхъ церкви, а остаются раскожынивани? Наконець въ четвертыхъ: если расколъ преслёдуетъ однё DELNTIGSHME HELH. TO TTO THE SHEATT HELTOANBLINCH BE разныхъ раскольническихъ сочиненіяхъ нападан рисч кольныковъ на изкоторые существующие гражданския порядки и государственныя учреждения? Нецьзя не сознаться, что возраженія эти весьма сотественны, в мы не считаемъ себя въ правъ отназяться отъ болве или мение удовлетнорительныго риненінчикъ.

Прежде всего лина, несогласныя св налимы назная доль на располь, какъ на режитозирно общину, ужа-

SUBRICT'S HE SEMETHOE OTCYDETHE BE HEHREN'S HOCTONS народь знания втом, и въ этомъ обстоятельстве находять основание сомнаваться, чтобы расколь, сосредоточенный по преимуществу въ низника классахъ нашего общества, въ состояни быль вянъ на себя защиту древней въры, мнимоповрежденной Никоновъ. Выло бы стравно оспаривать мысль, что народъ налиъ врайне недалень въ религіозномъ отвошенія. Мы вполив согласны, что большинству, массамъ, даже въ настоящее время, не говорных о XVII и XVIII столётіяхъ, почти исизвёстны многія теоретическія истины вёры, самыя существенныя въ двив спосения. - доглаты вбры самые основные въ хрисиянствъ. Саная нравственноств Евангельская понимается досель большинствомъ нашего простонародья какъ-то узко, исключительно, неръдко суевърно. Все это правда, только все это не можеть служить основаніемъ для мысли, будто располь, составленный главнымъ образомъ изъ нашего простонародія; не въ состояни взять на себя защиты въры. Во первыхъ, всякій знаеть, что въ первую пору жизни раскола, сторонниками и защитниками его были по преимуществу лица духовныя: дыяконы, попы, протононы, монахи, јеромонаки, архимандриты. Масса, народъ тольпо шель вь слёдь за этими вожатании и въ рёднихъ случаяхъ выдълять изъ себя лицъ, котерын были бы CHOCOURSE CRASATE BAR HADRICATE CLOBO .. BE SORWEY "ADODныго благочестія". А зная это обстоятельство, нетрудно уже понять, моть ли расколь на первыла поража взять на себя защиту въры. Кому же лучше и извъстна была въ то время въра, защищаемая расколомъ, канъ не лицамъ духовнымъ вообще, и въ частности твиъ напр. пресловутымъ попамъ и протопопамъ, которые зани-

наящь иоправленіенъ внигь при натріархѣ Іоснев н слыли въ народъ за онлософовъ многоученыхъ. Правда, накъ показывають сочинения, многіе даже наь Іосноовскихъ справщиковъ (напр. Лазарь, Никича и др.) не отинчались на вообще образованиемъ, на въ частности образованіемъ реднгіознымъ, богословскимъ. Но при этонъ не нужно забывать того обстоятельства, что перемёны, сдёланныя Никономъ въ книгахъ, васались не догнатовъ вбры и основныхъ началъ нравствелности евангельской, но --- буввъ, словъ, выраженій, частныкъ обрядовъ, церковныхъ порядковъ и дисинцины. А все это такія венци, которыя моган быть подъ-снау и "утоnameny heorga ha odest frammathyecharo haryna" yny напо, Никиты Пустосвята. Въ семенъ кълъ, ужели напр. трудно было замътить, что что-то не такъ, когда ревнители старины читали въ новыхъ кангакъ визсто: аэтореждееши-отроча реждеели (1), визсто: булие---быль оси (2), вийсто: отнуду наи отъонуду -- отнюдъ (\*), вийсто: израндь -- исрандь (\*) и нед. А подобными обличеніями и наполнены всв первоначальныя рескольническія сочиненія, изв'єстныя подъ именемъ челобитныхъ. Правда и предметы подобныхъ обличеній могин быть доступны только людямъ грамотнымъ, нан по крайней мъръ виниательно слушавщимъ церковное богослужение и чрезъ то изучнаниять тенотъ древникъ. богослужебныхъ книгъ; но не нужно забывать, что въ чиско перенона, сраганныхъ Никодонъ, было ненедо и такихъ, которыя могли быть замъчены людьми и грамотными и неграмотными, самыми "превростыми" по-

<sup>(&#</sup>x27;) Ress. ofs. 12.

<sup>(</sup>э) Челоб. черица Санантія, над. Коленчикова, 1862 г. стр. 24-25.

<sup>(3)</sup> Такъ же стр. 33.

<sup>(4)</sup> Такъ же стр. 37.

селянами, и --- могли возбудить недовольство и протесть во всёхъ. Къ числу такихъ перемёнъ прежде всего относится замёна двуперстія троеперстіємъ для врестнаго знаменія. Сюда же относится введеню трегубой адлилуіа вмісто сугубой, противопосолоннаго хожденія вмёсто посолоннаго, четверононечнаго креста визсто осьмиконечнаго и под. Едва ли кто будеть оспаривать, что всё эти перемёны легео и немелленно могли быть замечены всеми, начиная съ честныхъ и благородныхъ церсонъ и самильныхъ и слевныхъ динъ" и кончая "людьми эбло простыми". Не споримъ, что между: современниками Никона, какъ и между раскольнивами настоящаго времени, могло быть большое множество лицъ, которыя не въ состояни были прелставить теоретическія, научныя основанія и противъ указанныхъ нами перемънъ; но не нужно вабывать, что иростой народъ смотрить на дело несколько иначе. чвиъ люди ученые; онъ не особевно и нуждается въ отваеченныхъ доказательствахъ той или другой истины, а смотрить больше на опыть, на жизнь, на обычай, на практику, и здесь старается найти разъяснение своимь некоумъніямъ. А практика церкви временъ предшественника. Никонова и жизнь религіозно-обрядовая вврующихъ той поры говорнан решительно противъ Никона. И воть, не умъя представить внижныхъ доказательствъ въ пользу "древняго благочестія", раскольникиспростецы стали. защищать, древлецерковное содержаніе" живнію, обычаемъ, прежисю практикою церкви, --и явилось неязибнно существующее досель въ расколы выражение: "такъ было въ старину", --- выражение, нужно сознаться, инбющее все свое значение въ ринени обрядовыхъ вопросовъ.

Ч. Ц.

6

Такимъ образомъ расколъ въ первую пору своей жизни имълъ доводьное число послъдователей, которые въ состояния были защищать его "догматы", состоявшие главнымъ, если не иселючительнымъ, образомъ изъ неанечительныхъ обрядовъ и церковныхъ чиновъ, отмъненныхъ Никономъ. Что же насается последующей жизни раскола, то и въ прошломъ и въ настоящемъ столатіи между ревнителями старины было и есть не мало цюдей, готорые могуть заправлять массами, возставщими изъ-за въры противъ церкви. Во первыхъ, кто видаль расколь лицемъ къ лицу, тотъ знаетъ, что какъ въ кондъ XVII стольтія, такъ и въ настоящее время. основные, существенные догматы" его состоять изъ твхъ же самыхъ обрядовыхъ разностей, изъ-за которыхъ ратовали противъ церкви Аввакумъ. Лазарь и подобные имъ вожди раскола. Старыя книги, двуперстіе, трисоставный престь и проч. — воть что дорого и свято по преимуществу для большинства и современныхъ намъ раскольниковъ. А все это такія простыя и наглядныя вещи, что понимать ихъ можетъ самая неразвитая годова. Правда въ прошломъ и особенно въ настоящемъ столётіи явились въ расколё, особенно въ безподовщинъ, метнія болте отвлеченныя и высокія,--стали попадаться въ сочиненияхъ распольническихъ обвиненія на церковь, касающіяся истинъ теоретическихъ, догматовъ въры въ собственномъ смыслъ слова. Но за то нужда выработала въ расколъ и лицъ, способныхъ: развивать, доказывать и защищать новыя положения раскода. Одинъ "каталогъ писателей старовърческой церкви" Павла Дюбопытнаго можеть убъдить каждаго. что по мъръ того, накъ православные висали вротист раскола, являлись и въ немаломъ числь занитин-

Digitized by Google

ни его, --- люди не ръдко замъчательныхъ дарованій и самаго общирнаго знакомства съ нашими древностями. сочиненія которыхъ доселё служать для раскольниковъ скиволическими книгами, а для православныхъ предметомъ опроверженій, иногда даже не совсьмъ удовлетворительныхъ. Мало этого: въ слёдствіе ли необходимости давать отвёть всякому вопрошающему объ исповёданія, котораго держатся раскольники, или потому, что расколъ живетъ своею, отдъльною, болъе свободною оть всякаго рода оффиціальныхь регламентацій жизнію, только въ немъ грамотность всегда была развила бодыше, чёмъ между православными того же полёта. По увъревію знатововъ дъла, даже въ прошломъ столыти въ следственныхъ делахъ раскольниковъ всегда почти можно найти ихъ собственноручныя подписи, тогда какъ православные, бывшіе при этомъ свидётенями или доцосчиками, ограничивались только черченіемъ креста, или приложеніемъ къ бумагъ польцевъ руки. И въ настоящее время если взять двухъ лицъ одинаковаго сослолія, напр. крестьянъ, изъ которыхъ одно принадлежить къ церкви, а другое --- къ расколу, и спросить ихъо въръ, то непремънно окажется знанія двла больше въ раскольникъ, чъмъ въ православномъ. Это вообще можно сказать о массв. Что же касается отарыныхъ личностей, то въ расколъ между простолюдинами можно иногда встрётить такихъ знатоковъ "древняго благочестія", которые не ръдко одерживають побыны въ состязаніяхъ даже съ православными миссіонерами, нарочито подготовленными къ борьбъ съ расколонь. И если случается иногда, что раскольникъ, призванный на увъщание къ мъстному священнику, или въ консисторію, на всъ вопросы увъщателей отвъчасть праснорѣчивымъ молчаніемъ, это еще не значитъ того, чтобы онъ не умѣлъ сказать слова въ защиту своего "древняго содержанія", а просто выражаетъ только неохоту увѣщаваемаго вступать въ споръ о такихъ предметахъ, которые, по его мнѣнію, не нуждаются ни въ какихъ доказательствахъ, а не рѣдко даже означаетъ глубокое презрѣніе раскольника въ увѣщателямъ за ихъ "льстивыя, еретическія рѣчи".

Въ подтверждение своей мысли о томъ, что расколь не знаеть вёры и слёдовательно не можеть и защищать ея, и, если отделяется отъ церкви, то не изъ-за разногласій религіозныхъ съ нею, а по другимъ, гражданскимъ причинамъ, г. Щановъ указываетъ на то, что: нэкоторые изъ раскольниковъ при допросахъ на судѣ прямо сознавались: "прямаго-де христіанскаго ученія, какъ пропов'єдуетъ восточная Церковь, и отъ рожденія своего они не слыхали" (стр. 38). Правда въ первомъ томъ "Раскольничьихъ дёлъ" г. Есипова указано два раскольника, которые говорили на допросв, что они оть рожденія не слыхали христіанскаго ученія, проповедуемаго восточною церковію (1). Но г. Щаповъ врайне погръщилъ противъ научнаго безпристрастія. когда привель выше указанныя слова въ подтвержденіе той своей мысли, что расколъ, какъ сосредоточенный по преимуществу въ крестьянства, никогда не зналъ, да и не могь знать, а слёдовательно и защищать, вёры. Указанныя выше слова значать совсѣмъ другое. Ларіонъ Захаровъ Бедринскій и Калина Михайловъ говорили на допросъ, что не знають и отъ рожденія не самхали прямаго христіанскаго ученія, наръ жсповідуеть

(1) Раск. дела, т. І, стр. 97 и 100.

Digitized by Google

его восточная Церковь, выражая этимъ не то, будто съ прямымъ христіанскимъ ученіемъ не быль знакомъ вообще нашъ народъ великорусский, а то, что они; какъ воспитанные во рисколь съ малольтства, не знали и даже не слыхали православнаю ученія, а были знакомы только съ ученіемъ раскола, да и то не со всёми его тонкостями: "А того ихъ расколу онъ, Ларіонъ, существенно не зналъ и внималъ такъ, какъ изъ малыхъ лёть изучень, тому и вёриль; а прямаго христіанскаго ученія, какъ исповёдуеть святая восточная соборная Церковь, онъ и отъ рожденія своего неслыхаль. для того, что и грамотв учился онъ при отцв своемъ, будучи въ томъ расколё", --- вотъ подлинныя слова допроса Ларіона Бедринскаго, и они показывають только, что Ларіонъ не зналъ православнаю ученія, а не вообще христіанскаго, и не зналъ единственно потому, что еще въ малолётствё быль совращень въ расколь отцемь, который даже грамотв училъ сына въ раскольничьемъ духв, т. е. по такимъ книгамъ, которыя знакомили учащагося только съ мнёніями старины. Въ томь же самомъ смыслѣ говоритъ о незнаніи своемъ прямаго христіанскаго ученія и другой раскольникъ, Калина Михайловъ. Но изъ того, что два раскольника XVIII стольтія, наученные расколу еще съ малольтства, не знали провославнаю ученія, что весьма естественно, --слёдуеть ли заключать, что и вообще нашь великорусскій народъ-крестьяне не знали "христіанства по грекороссійскимъ церковнымъ книгамъ", --- не знали не только со времени появленія раскола, но и до раскола? Намъ кажется, что заключенія подобнаго рода сильно страдають недостаткомъ логики и могуть быть довеолены только въ томъ случав, когда несправедливую мысль

приходится защищать неидущими къ дълу доказательствами. Да, приходится повторить, что г. Щаповъ не съ должнымъ уваженіемъ обращается съ историческими данными и часто, очень часто своему предзанятому. правда довольно оригинальному, только невполнъ справедливому, взгляду на расколъ жертвуетъ историчесной правдой. Какъ увлечение, подобное явление понятно; но есть основание думать, что авторъ "Земства и раскода" иногда сознательно, намъренно, хладнокровно извращаетъ свидътельства и факты исторіи и даетъ имъ свой, нужный для него, смыслъ. Однимъ изъ такихъ основаній могуть служить разобранныя нами сей чась слова раскольниковъ. Не понять надлежащаго смысла этихъ словъ нельзя. Но такъ какъ этотъ смыслъ не подходилъ ко взгляду на расколъ г. Щапова, то авторъ "Земства и раскола" рэшился употребить раскольничій пріёмъ въ доказательствахъ, т. е. привелъ слова раскольниковъ невполнъ, а съ пропускомъ твхъ изъ нихъ, которыя дають настоящій смысль показаніямь раскольниковъ, и чтобы скрыть отъ читателя свою продълку, г. Щаповъ не указалъ и книги, изъ которой взялъ слова раскольниковъ; -- върь де читатель на слово. Кстати: мы не находимъ особенно похвальнымъ дъломъ-манеру автора "Земства и раскола"-не дёлать указаній на книги и рукописи, изъ которыхъ онъ заимствуетъ тъ или другія свидетельства въ пользу своихъ мыслей. Взглядъ на расколъ г. Шапова до того новъ и оригиналенъ, а между тёмъ свёдёній о расколё и его произведеніяхъ литературныхъ въ обществе еще такъ мало, что у инаго читателя невольно можеть возникнуть недовёріе къ высказаннымъ авторомъ "Земства" истинамъ и вмъстъ желаніе пов'врить факты и свидітельства исторіи, на

которыхъ онъ основываетъ свои похоженія. Но при отсутствіи въ произведеніяхъ г. Щапова указавій на источники привесть это желаніє въ исполненіе, разумъется, не всякій можетъ.

Такимъ образомъ мысль, будто расколъ, сосредоточенный по превмуществу въ простонародыи, не можетъ даже преслёдовать религіозныхъ цёлей, потому что самь не знаеть вёры, оказывается рёшительно несправелливою. Расколъ не знаеть и не изучаеть нашихъ догматикъ, но ему хорошо знакомы "древнія богодухновенныя книги", въ родъ большаго и малаго катихизисовъ, книги о въръ, книги Кириловой, Маргарита, Стоглава и множества другихъ, которыхъ и достаточно для того, чтобы защищать ими содержимыя раскольниками обрядовыя разности. Здёсь же находить расколь основанія и для обвиненій, взводимыхъ имъ на Церковь православную, будто бы уклонившуюся въ латинство и сявлавшуюся чрезъ это вмёстилищемъ всёхъ возможныхъ ересей. Наконецъ нельзя забывать и того, что на народъ, на массу гораздо сильнъе дъйствують живые примъры религіозныхъ, какъ и всякихъ другихъ, убъжденій, чэмъ теоретическія доказательства ихъ истинности, большею частію недоступныя уму малоразвитому. А такихъ примъровъ, благодаря гоненію на расколь, раскольники видели очень много, начиная съ Аввакума, пожертвовавшаго головой за свои убъжденія, и кончая всякимъ современнымъ намъ раскольникомъ, по обстоятельствамъ подвергшимся преслъдовавію власти світской, или духовной. Эти "мученини" за въру были и будутъ всегда самыми лучшими учителями раскола, за которыми народъ пойдеть съ самоот. верженіемъ, хотя бы онъ и не быль посвященъ во всв тайны, за которыя терпять его вожатаи.

Digitized by Google

Точно также намъ кажется не совсёмъ справедливою и другая мысль г. Щапова, будто народъ нашъ, по самой природъ своей, положительной, склонной къ реализму, не способенъ даже заниматься отвлеченными вопросами вёры, а скорёе все вниманіе свое сосредоточиваеть на дълахъ житейскихъ, на землъ и ся вольномъ обладании, и что поэтому и расколъ, сосредоточившійся главнымъ образомъ въ земствъ, не могъ и не можеть взять на себя защиты древней въры, а только пользуется ею для прикрытія своихъ болѣе практическихъ цълей. Въ подтверждение своей мысли о положительности, практичности натуры русскаго народя, а слёдовательно и раскола, г. Щаповъ указываетъ, между прочимъ, на то, что такъ называемое Пастухово согласие учить, напр., что нужно ходить по простой земль, а не по мостовой каменной; "мостовая-де каменная антихристова выдумка" (стр. 90). Оспаривать практичность, положительность природы нашего народа мы не намърены, но только несогласны допустить, чтобы эти черты народнаго характера дълали наше земство неспособнымъ въ отвлеченно-религіознымъ върованіямъ. Иначе придется допустить, что религія можеть быть достояніемъ не всякаго народа, а только нёкоторыхь, избранныхъ, предназначенныхъ къ тому самою природою обществъ человъческихъ, что напр. народы пастушескіе, или земледвльческіе, которые всегда отличаются "естественностію своихъ воззрѣній", по самой натурѣ своей не могуть быть сосудами истины, принесенной на землю Христонъ Спасителемъ. Мы не споримъ, что каждый народъ въ дълъ религи можетъ инъть свои особенности, что напр. одинъ болже способенъ къ усвоенію и разработкъ теоретическихъ или ногма-

- 88 ---

Digitized by Google

.1

. :•

. ..

тичеснихь резигозныхъ истинъ, другой больше останаваныется на визшней, обрядовой сторонь богослужения. Но утверждать, чтобы быль народь, который бы по екиой природъ своей быль неспособень въ усвоению теоретическихъ, религіозныхъ вопросовь, къ отвлеченно-релитіознымъ вврованіямъ, значить, по нашему мнёнію, высказывать мысль больше, чёмъ смёлую. Да н самый субъективизмъ народа въ дълв религия---имветъ, по нашему мизнію, условное, относительное значеніе. Если напр. извъстное человъческое общество останавалвается въ двлё вёры на ся внёшнихъ проявленіякъ, на обрадъ, богослужения, это еще не значитъ, чтобы оно по натуръ своей и не могло отъ обряда перейти въ область религіознаго созерцалія и начать разработку самыхъ отвлеченныхъ религіозвыхъ вопросовъ, 8/ ИНАЧИТЬ ТОЛЬКО, ЧТО УСЛОВИЯ, ВЪ КОТОРЫХЪ ЖИВСТЬ эте общество, неблагопріятны для развитія въ немъ высокихъ стремлений, что жизнь этого общества направинетон окружающими обстоятельствами больше въ будничной работв, къ житейскимъ инсересамъ, чвиъ къ отвлеченнымъ умотвеннымъ и религіознымъ вопросамъ. Измёнись условія, стань жизнь нёскольно въ другія более широкія рамки, и это самое общество, которое прежде понимало въру въ симслъ внъшнято, доступнаго для глаза обряда, сделается способнымъ разуметь самыя высокія истины религия. Ноть нужды говорить, что однимъ изъ самыхь первыхъ и важныхъ условій, дающихъ тотъ яли другой колорить религюзной жизня каждаго народа, служитъ степень его умственнаго развитія и образованія. Чёмъ выше развито и образовано известное общество, темъ способнее оно къ интересемъ религознымъ, тимъ выше его вжилдъ на въру,

, Digitized by Google

твать наубше понимание са духа. И наобороть, народъ грубый, невъжественный и самую религию понимаеть узко, ограничивается одними визними ся проявленіямя и въ нихъ сосредоточнаветь всй свои религіозные нетересы. Природныя свойства того нан другаго народа играють въ этомъ случай очень небольшую родь, такъ что одниъ и тотъ же народъ, смотря по степени его образования въ разное время, можетъ быть и санымъ глубономысленнымъ богословомъ и самынъ грубымъ, приверженнымъ къ обряду, раскольникомъ. Саное разительное доказательство нашей мысян предска. вляеть христівнокая Греція. Посмотрите на четвертый и пятый въка христіанской эры, когда нетолько Великіе Василін, Асанасін, Григорін и другіе отцы церкви всю жизнь свою посвящали на разъяснение себъ и смоимъ пасонымъ высонайнияхъ, таниствени вишихъ догнатовъ въры, но когда и самый народъ съ утра до вечера занимался разсужденіями о Святой Тронцё на площадахъ, въ пенарняхъ и др., и сравните эти золотыя времена съ въками VIII и слъдующими за нимъ, когда самые пастыри церкви больше обращали виниание на вазшнія выраженія вёры, на обряды богослуженія, на цервовную дисциплинку и порядовъ, -- в вы убъдитесь, что одинъ и тотъ же народъ можетъ въ разное время совершенно различно относиться въ редигія и, нодъ вліяніемъ разныхъ обстоятельствъ, то возвышаться до способности проникать въ самыя высокія тайны въры, то ронижаться до невозножности видэть въ дель въры ничего, кромъ буквы и обрада. Вирочемъ, и это послёдное религіозное направленіе, которымь нокони отличвлась Русь православная, не таково само въ себъ. чтобы оно дълы народъ нашъ неспособнымъ интере-

соваться преднетами вёры, и даже отвлеченными релиrioshing boudocame. Это потому, что такое направленіе бываеть слёдствіємь присучствія въ народъ живаго редигіознаго чувства, **LIXOOKALO** Camaro H только не освъщеннаго надлежащимъ обравованиемъ, въ слёдствіе чего неродъ, не инвя, по недостатку образованія, болёе высокихъ и серьезныхъ умственныхъ интересовъ, переносить всю силу своего редигіозного чувства на внёшніе предметы в'юры и, несдерживаемый въ своемъ стремлении здравою, развитою, спокойною мыслію, перекодить въ своей привязанности въ буква, въ обряду за надлежащія гравицы, -- обрядъ начиваеть считать дотматонь и въ перемвив его готовъ видеть перемену самой веры. Таково. нъ сожальнию, и было отнониение въ въръ нашего народа всегда, и въ особенности во времена ближайшія но времени появления нашего раснола. Этимъ-то обрядовымъ направленіемъ релитіозной жизни нашихъ предковъ мы и объясняемъ происхождение самого раскода, какъ объяснялъ это явленіе и самъ г. Щаповъ въ своей внигь: "Русскій расколь старообрядства". Не споримъ, что частныхъ причинъ появленія и особевно быстраго распространения раскода было много, но главная и основная заключалась именно въ неразумной, страстной привязанности нашихъ предковъ въ внёшнимъ выраженіямъ вёры, къ обряду, къ богослуженію. Гражданскія стремленія и интересы, или другіє какіе либо разсчеты житейскіе, не дали бы расколу силь такъ многимъ жертвовать въ пользу своего дела. Только свльное, глубокое религіозное чувство, доведенное обстоятельствами до фанатизма, могло и можетъ ръшиться ити на костеръ за кресть двуперстный, или-изъ опа-

Digitized by Google

сенія попасть въ руки антихристу. Присутствіемъ въ расколь этого чувства им объясняемь и безуспылность мбръ правительства противъ него, и ту изумительную пропаганду раскола, противъ которой безсильною оказывается проповёдь православная. Человёкъ умственноразвитый и слёдовательно более спокойно относящійся въ религіознымъ интересамъ, еще можетъ вступить въ сдвлку съ своею совъстію и благоразумно подчиниться обстоятельствамъ, итти противъ которыхъ нельзя безъ какихъ либо пожертвованій. Но чувство религіозное не знаеть никакихъ уступокъ: ему нуженъ исходъ, и когда встрвчается какое либо припятствіе этому исходу, оно только становится жгучёе, порывистее и пріобрётаетъ такую упругость, что внёшняя сила можетъ сломить его, но никогда не подчинить его себъ. Ho сломленное, оно является еще болье могущественнымъ, благодаря перенесеннымъ страданіямъ, --- является мученикомъ, за которымъ пойдутъ толпы народа, еслибы даже этоть мученикъ и далекъ былъ отъ пропаганды.

Такимъ образомъ мысль, будто народъ нашъ, а слѣдовательно и расколь, сосредоточенный въ народъ, по самой природъ своей положительной, практичной, не способенъ къ религіознымъ интересамъ, на нашъ взглядъ, больше, чѣмъ несправедлива. Что же касается частной мысли, будто народъ нашъ не можетъ отдаваться всей душой, по крайней мѣрѣ, такимъ отвлеченнымъ религіознымъ вѣрованіямъ, каково напр. мистико-апокалипсическое представленіе объ антихристѣ и др., то и ета мысль требуетъ большаго ограниченія. Мы согласны допустить, что народъ нашъ, по своей неразвитости, не въ состояніи отчетливо сознавать какія либо

отвлеченныя понятія, а по своей практичности не способенъ жертвовать годовой во имя какой либо утоція. Но нужно взять во внимание то обстоятельство, что мистико-апокалиценческое представление антихриста въ нашемъ народъ и особенно въ расколъ воплощено въ опредвленные образы, и, убъгая въ пустыни отъ антикриста, раскольники поступали такъ не въ силу мертвой, отвлеченной идеи, а въ слъдствіе живо ощущаемаго ими нравственнаго и физическаго гнета отъ лицъ, которыя будто бы духъ злобы избралъ въ орудіе для. своихъ дъйствій въ этомъ гръшномъ міръ. Патріархъ Никонъ, повелъвший вреститься тремя перстами, вмъсто двухъ, и чрезъ это будто бы положившій на десной рукъ учениковъ своихъ печать, о которой говорится въ анокалинсист и у святыхъ отцевъ въ приложени въ антихристу, --- Петръ Великій, усвоивший себъ антихристово ния: inepumops (вивсто: императоръ) и безпощедно преслёдовавшій старину и всёхъ, кто привязанъ быль въ ней, --- воть что пугало раскольниковъ и даже не раскольниковъ к заставляло ихъ бъжать въ пустыни и лъса. Пусть г. Щаповъ прочитаетъ въ первомъ томъ раскольничьихъ дёлъ статью: "Варлаамъ Левинъ", и онъ увидить, какъ отвлеченное, мистико-апокалипсическое представление объ антихриств не давало покоя и сводило съ ума современниковъ Великаго Преобразователя. Туть действовало не воображение только, хотя и оно имъло свое значение, но наглядные, осязательные факты жизни, которые смущали совъсть воспитаниыхъ въ старинъ людей и дълали жизнь ихъ въ обществъ, циви. лизуемомъ Петромъ, тягостною, невыносимою. "Послушайте, христіане, послушайте, говориль Левинь народу въ Пензё, много лёть я служиль въ арміи у гене-

рагъ-најора Гаврінды Сексновича Кропотова въ конандъ... Меня зовуть Левияъ... жилъ я въ Петербургъ; TAND NORACH N BCRRie JIOZH BD HOCTH SMITH MACO H неня воть заставляли. А въ Москву привлаль нарь Петръ Аленовернчъ... онъ не царь Петръ Аленовернчъ, в.антихристь... антихристь... А въ Моспръ всъ насо всть будуть сырную недваю и въ велини пость и весь народъ мужеска и женска пола будеть онъ печатать, а у помъщиковъ всяній хлюбъ описывать, и помъщикамь будуть девать хлёба самое малое число, а нуь осталь ного отпесного хлебо будуть давать только темъ нодямъ, которые будуть запечатаны, а на водерыхь печатей нуть, такъ идъба даваль нестанулъ... Бойтесь этихъ печатей, православные!.. бъгите, спройтесь куда нибудь... послёднее время... автихристь прищоль... антяхристь" (1). Эта страстная проповёдь Левина, ваятьвсяній можеть видать, не сочинские на преданитую, хододную, отвлеченную мысль, а живое, испоскнее. убъждение, такъ сказать, выхваченное авторомъ изъ современной ему жизни, изъ окружавшихъ его обото-Оттого-то и могущественио, неотразнио. ятельствъ. детвовали подобныя проповёди на народъ православный, въ простотъ сердна видъвший въ влеймахъ, при-везенныхъ изъ-за моря, печать автихристову; и братали: напуганные люди въ лъса, бъжали не оъ цълю "искать новаго колонизаціоннаго и матеріально хозайственнаго свебеднаго земсваго устроенья", какъ думаеть г. Щаповъ (стр. 91), но чтобы скрыться отъ антихристе и въ дали отъ его козней спястя свою душу. "Вотъ кан-, ги: "Кирилла Герусалинскаго", "апокалипсись", "Марга-

(<sup>1</sup>) T. I, erp. 24.

Digitized by Google

рить", голория одних раскольникь въ Корисконцуз shcars, norashbas khuru hadogy. A niskoca na domoственное писаніе. Слушайте! выньче уже въ кіръ ал-THERET'S COT'S I NUMBER OUND DESENT AS CHOCKING, OUL AS npindems as name approprianane; a kotophe nhubse 2014 вуть въ мірі, попруть, и намь тіхь помянать ненадо и недовляють: для того, что Никонъ патріаркъ нарушиль вйру христанскую и имньче связости янато необратаеть" (1). Понятно изъ зихъ словъ, накіе мотивы двигали народомъ, бёжавшимъ въ расколъ и въ люса; это---ие "реальная идея врестьянсяаго міра, мірскаро оогласья, міродало схода и престыянской общины", камъ учверждаетъ г. Щаповъ, а живое сознаніе погнбели на землё всякой святыни и искрениес жеданіс спасенія въ дали отъ ніра, сділаливагося царствонъ антихриста. "И въ прошамхъ годахъ, разсказывалъ уже на допресь въ Преображенскомь приказь тоть же раскольникъ, который проповъдывалъ въ Керженскихъ лэсакъ объ антяхриств, онъ, Кузьна, и Асанасій холостые, а Иванъ (всё братья) съ женою, сощин въ Керженскіе ліса и жили въ пустынихъ, ради спасенія душь сеонал, для того, что стело быть въ Москвъ въръ переневнение, началась святая служба веправильно, по новонздавнымъ книгамъ, литургио стали служить на ияти просфорахъ, а по требнику старой нечати, при державь бланенных палли великаго государя царя и велината князя Мижанда Өедоровича в всен России и при святвёщихъ патріархахъ при Іосяев и Іоасаев, служили литургію на семи просеорахь; и въ томъ слада убавца, а въ нинкъ стала прибанка... и онъ, Кузьма,

(1) Pack. gbas XVIII стол., т. I, стр. 561.

съ братьяни, исмотря перемонение выри, для того и Керженский ласт и сощин" (1). Наконець не можемъ не SAMBTETS & TORO, 4TO, 3888 BARLY AROXDEGENGECENTO JEтературу, тань называемыя "отреченныя книги", труд. но согласиться, чтобы нашь практический народъ вообще неспособенъ быль къ отвлеченнымъ религознымъ върованіямъ и не быль расположень жертвовать этамъ върованнямъ своими житейсними, матеріальными интересами: Въдь вопросы о токъ, какъ и когда созданы Богомъ алгелы, злые духи, первые люди, видимый міръ и проч. нельзя назвать неотвлечевными, а отвътами своеобразными на эти и подобныя имъ вопросы переподнены, можно сназать, наши древніе сборники, которые и досель ходять по рукамь у нашего простонародья. Значить, разр'ашение этихь отвлеченныхъ, невриложимыхъ къ жизни вопросовъ, интересуетъ нашъ людъ православный. А что наредь нашъ, несмо-тря на сною практичность и положительность, способень даже жертвовать матеріальными выгодами въ пользу своихъ религіозныхъ убъжденій и върованій, --- доказательствонъэтого, вромё двухвёковой страдальческой жизни раскола, могутъ служить тъ безчисленныя и разнообразныя жертвы, которыя приносить нашъ православный народъ, то украниая храмы Вожія, то путешествуя по святымъ, самымъ отдаленнымъ обителямъ, то, наконецъ, питая и призирая Христа ради нищихъ, странниконъ, богомольцевъ и др. Каная бы узкая религіозная мысль ни руководила иногда нашимъ добрымъ на. родомъ въ указанныхъ его дъйствихъ, --- во всякомъ случаз основой ихъ служитъ дорогос, неотъемлемое свой-

(<sup>4</sup>) Раскольн. дъла, т. I, стр. 594.

Digitized by Google

ство русскаго человъка, -- живое религіозное чувство. А въдь еще вопросъ: что важнъе въ дълъ въры, - умъ ли развитый и обогащенный богословскими познаніями, или простое, незлобивое сердце, которое неръдко, несознавая ясно дёла, впруеть, однакоже, въ правду и вёруеть такъ живо и искренно, что подъ-часъ не затрудняется исповёдывать свою вёру и устами, хотя бы за это пришдось поплатиться нетолько имвніемъ, но и самою жизнію, какъ дълали это въ былое время раскольники, когда за сознание въ своихъ убъжденияхъ подвергались кнуту и прочимъ аттрибутамъ преображенскаго приказа и тайной канцеляріи. Такимъ образомъ мы думаемъ, что, отнимая у нашего народа способность къ религіознымъ върованіямъ и интересамъ и ограничивая всё его наклонности и стремления мірскими, житейскими, практическими разсчетами, г. Щаповъ или не знаетъ свойствъ русскаго народа, или просто-клевещеть на него.

(Продолжение впредь.)

Ч. П.

Digitized by Google

## духовныя семинаріи въ испаніи.

## (Окончаніе.)

Съ изм'янениемъ положения всего духовенства испанскаго съ 1834 года. измънилось отчасти и положение семинарій. Отнятіе именій у духовенства коснудось прежде всего экономической стороны семинарій. Имънія, ревтами съ которыхъ содержались семинаріи. до сего времени были въ рукахъ духовенства; теперь правительство брадо эти имънія въ свое управленіе, обязываясь за это давать на семинаріи опредбленныя суммы на каждую, смотря по величинъ чъхъ рентъ, котокаждая пользовалась прежде. Но по смутнымъ рыми политическимъ обстоятельствамъ этотъ вопросъ затянулся; не могъ онъ повсюду одинаково скоро ръшиться и потому, что во многихъ мъстахъ имънія, на ренты съ которыхъ содержались семинаріи, не отдвлялись отъ другихъ имъній духовныхъ, — а потому трудно было опредѣлить величину рентъ, которыми прежде пользовалась каждая семинарія. Кромъ того, духовенство испанское не могло обойтись безъ вмѣшательства папы, по устройству частныхъ дълъ испанской церкви. Впрочемъ, ото не мъшало въ 1847 и 1849 годахъ при пособіяхъ правительства открыться двумъ семинаріямъ въ Толедо и Овильъ; другія семинаріи, особенно съ 1845 года, когда правительство нёсколько осмотрёлось и спокойнъе стало относиться въ духовенству, тоже пользовались пособіями правительства. Но во всемъ этомъ не

быно надлежащаго порядка. Семинарія нуждались въ опредвленномъ и твердомъ фондъ, который бы гарантжновало правичельство, — а это пока еще не было сязване.

Въ те же самое время подникались вопросы о семинаріяхь съ учено-религіозной стороны. До 1834 года унверситеты, больныя часть которыхъ были основаны **АУХОВСИСТВОНЪ. НАХОДИДИСЬ ВЪ** РУКАХЪ МОЦАЩОСТВА И духовенства: они были здёсь хозлева на богословскихъ оорультогахъ, в имъ жо принадлежелъ дъйствительный надоръ за ходонъ и направленіемъ образованія по всёнь сакультетамь; въ наз рукахъ, можно сказать, была участь проссесоровъ и воспитанинковъ. Съ революціся, уничтожницей молашество, дала перенанились: авторитеть духовенства въ университеталь быль совершение уничтоженъ; духовенство нетольно не могдо нийть надвора за направлениемъ образования по друнить сакультетамь, но даже богословские сакультеты были подчинены гражданскому, управлению университовъ. Богословсное образование въ университетахъ дъ. лалось тенерь для духовенства какъ нельая боле подеорительнымь. Духовенство ранинось отказаться отъ университетовъ и остаться съ своищи семинаріями. Но оснинарія до сего времени почти реб. ограничирались слишновъ узною програнною образованія: съ унущеномъ изъ своихъ рунъ университетовъ, духовенство необходимо должно было расширить эту программу до предвловъ, напіе она нивла въ университетахъ. Чтобы дать больше кредига своимь семинаріямь, не имѣть онесных соперанновь, оне должно было добиться уничтоженія богостовсянкъ. Сакультетовъ при уливерситетакъ, если уже возвращение врежняго авторитета ду-7\*

ховенства въ университетахъ оказывалось соверниенно невозможнымъ.

Конкордать 1851 года обратиль внишание своезна нос. это. 28-й артиклъ его говорилъ: "Правительство се натолическаго величества, по согланиению съ святынъ престоломъ (т. е. напой), такъ скоро, такъ щозволять то оботоятельства, учредить темеральныя или ценеральныя семинарія, въ поторыхъ церковнымъ наукамъ должна быть дана надлежащая общирность; а визоть съ твиъ приметь надлежащія ивры въ учрежденно доборныхъ" семинарій въ твхъ діоцезань, въ которыхъ ика. до сего времени нёть; такъ чтобы во всёкъ ненянскихъ владенияхъ ни одна церковь не била лишена по крайней мъръ одной семинарія, достаточной: для образован нія клира. Допущеніє въ семинаріи, восинтаніе и наъ. ставление въ нихъ, сообразно съ постановленияни Три-. дентскаго собора, должно быть предоставлено вола аркі-: епископовъ и епископовъ, которые принимають въ свои; семинарія молодыхь людей, сообразно сь нуждою на пользою каждый сноею діснева; что насается устава. для семинарій, правиль для образованія и единниотра-.. ція ихъ, во всемъ этонъ должны соблюданоя депреты, того же Тридентскаго собора."

Артикиъ 35-й того же конпорната говорынъ: доборныя семинаріи получають оть правительства отки 90 до 120,000 реаловъ въ годъ, смотря по обстантельстванъ и нужданъ."

Послёдній артиклъ ясенъ и опредёлененъ, и но лему правительство должно было имёть діжо осебо съ кондымъ епископомъ діоцева. Но артиклъ 28-й потребовалъ сношеній и разсужденій съ панскимъ йущівмъ. Результатомъ этихъ споцвеній были слёдующія прави-

тельственные опредъления отъ 21-го мая 1852 года. 1) Для всего, касающагося порядка въ соборныхъ семинаріяхъ, образованія и администрація, будуть руководствои декреты Трилентскаго собора. 2) Вслёдствіе атого, предоставляется въ подную волю начальниковъ ноцезовь назначать ректора и наставниковь для своихъ семинарій, а равно возводить и низводить ихъ съ лествъ; только ся величество просить и умоляеть ихъ. чтобы они чрезъ посредство министра юстиции и церковныхъ дблъ давали знать правительству о всёхъ вышепоименованныхъ назначеніяхъ, съ объясненіемъ заслугъ, службы и другихъ обстоятельствъ лицъ назначасныхъ, равно какъ и о всякой перемънъ, которую бы они хотъли ввести въ планъ обучения. 3) Въ скаэнцныхъ соборныхъ семинаріяхъ теодогія проходится по, программъ, необходимой для полученія степени лиденціата, на секудьтеть каноновь ограничиваются програнмою, необходимою только для получения степеня баккаларра (1). 4) Последующее обучение, необходимое на полученія стореней доктора теологін, лиценсіата и довтора каноновъ, должно продолжаться въ семинаріяхъ генеральныхъ или центральныхъ. 5) Клирики, если угодно, могуть проходить курсъ гражданскаго права, тольно въ университетахъ королевства. 6) Начальники допускають и принимають въ соборныя семинаріи въ качаства воспитанниковъ-интерновъ такое количество молодыхь людой, накое считають нужнымъ, смотря по нуждъ и пользъ діоцеза, всегда впрочемъ сообразуясь

<sup>(1)</sup> Въ духовныхъ заведенияхъ Испании остаются только три ученыя степени: низшан баккалавра, за твиъ-лиценсиата и высшая — доктора. При этомъ нужно замътить, что въ испанскихъ семинарияхъ образование сакультетское.

сь расположениемъ этихъ мононыхъ людей. 7) Такъ какъ замъчено, что невозможно, чтобы всв воспитанники семинарій были интернами, то предоставляется благоразумію начальниковъ діоцезовъ допускать въ семинарім въ качествѣ экстерновъ (приходящихъ) количество молодыхъ людей, необходнное для службы въ ихъ діоцезахъ, давая объ этонъ предварительно знать правительству. 8) Сь окончаниеть настоящаго курса (т. е. 1852 года) въ соборныхъ семинаріять дающой только низшія степени. 9) Экзамены производятся нодь предсвдательствомъ епископа, или его представителя. 10) Выснія степени теологіи и каноновь отнылі некаючительно должны получаться въ семинаріяхъ генеральныхъ нли центральныхъ; и пока онъ еще не учрежжены (1), право раздавать выспла степени пока прекоставляется семинаріямь Толедо, Валенсія, Гранады в Саламании съ текущаго же академического Rypca. 1852-53 учебнаго года. 11) Степени бакказавра и лиценсіата гражданскаго права желающіе когуть йолучать въ уняверситетахъ королевства, для чего ниъ служать курсы философія и каноновь, которые они проходили въ селинаріяхъ дерковныхъ, впроченъ тонько въ такомъ случав, когда они назначають себя на службу церковную. 12) Получившие степени въ соборныхъ и центральныхъ семинаріяхъ должны давать обычную присягу. 13) Начальники діоцезовъ получившинь высшія и низнія ученыя степени дають аттестаты на



<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ это время еще была надежда учредить особыя центральныя семянарія, по это надежда не оправдалась, и семянария Толедская, Валенсійская, Гранадская и Саламаниская остаются центральными, вирочемъ такъ, что въ нихъ проходятся и низшіе курсы, которые проходятся въ семянаріяхъ "соборныхъ".

"буматё славныхъ" (en papel de ilustres—листы обыкновенно употребляемыя для аттестатовъ и дипломовъ съ бордюромъ и виньетками, которыя съ запада переным и къ намъ). 14) Курсы оплосозіи, каноновъ и теологіи, которые до сего времени проходились въ институтахъ и университетахъ королевства, могутъ слунить для карьеры церковной точно такъ, какъ бы они проходились въ церковныхъ семинаріяхъ. 15) Высшія и низшія степени юриспруденція, полученныя въ университетахъ послъ 1845 года, могутъ служить для карьеры церковной, такъ, какъ бы онѣ были получены на оакультетѣ каноновъ, только ищущіе церковной службы съ этими степенями непрѣменно должны предварительно представить исповѣданіе вѣры предъ начальнииомъ діоцеза.

Сообразно съ вышеизложенными распоряжениями, правительство, отъ того же 21-го мая 1852 года, опредъляло: 1) что съ окончаниемъ настоящаго академическаго курса уничтожатся факультеты теология, существующие въ университетахъ королевства; что 2) казедры, общия факультетамъ теология и юриспруденция, останутся для этого послъдняго факультета, и что 3) профессоры, которые чрезъ это распоряжение лишатся мъстъ, имъютъ получить мъста и пребенды въ церковномъ въдомствъ съ предпочтениемъ другимъ клиринамъ и сообразно съ своими заслугами, ученою каръерою и другими обстоятельствами.

Въ этихъ опредъленіяхъ, хотя они были изданы правительствомъ по соглашенію съ панскимъ нунціемъ, нельзя не замътить недовъріе съ одной стороны правительства къ духовенству, съ другой — духовенства къ правительству. Опредъленіе, значащееся выше подъ

нистою 7-й, говорить о допущения въ семинарио экстерновъ. По опредълению Тридентскаго собора, въ семинаріи должны быть только интерны; этого и держалось прежде испанское духовенство въ своихъ семинаріяхъ. Но прежде духовное образованіе и духовное вліяніе быдо не только въ семинаріяхъ, но и во всёхъ свётскихъ учебныхъ заведеніяхъ. Теперь все долино ограничиться только семинаріями. Имёя только интерновъ въ своихъ семинаріяхъ, приготовляя единственно для карьеры церковной, духовенство теряло заразъ то широкое, оцъпляющее всъхъ и все, вліяніе. Теперь оно отступаеть оть положеній Тридентскаго собора и допускаеть въ семинаріи экстерновь; но теперь правительство на этотъ счетъ смотритъ подозрительно и хочеть именно, чтобы семинаріи ограничивались приго; товленіемъ только карьеры церковной. Таковъ смысль этого опредёленія оправданный потомъ самымъ дёдомъ. Въ опредълении подъ цифрою 11-й тоже недовъріе правительства въ духовенству: по этому опредёлению проходившимъ курсъ философіи и каноновъ въ семинаріи эти самые курсы служать къ полученію въ университетахъ степеней по гражданскому праву, но пріобрётенныя такимъ образомъ стецени гражданскаго права служатъ только для карьеры церковной. Въ опредвления подъ цифрою 15 нельзя не замътить недовъріе духовенства къ правительству, недовъріе, которое показываеть, что духовенство подозръваетъ въ ереси свътское учебное правительство; на юридическихъ факультетахъ университетовъ Испаніи обширно проходится каноническое право и прежде эти факультеты давали степени каноновъ. Это было и сначала революціи, съ 1834 года до 1845, -но степеней по канонамъ полученнымъ въ этотъ промежутоль времени на юридическихь сокультетахь хуковенство окончательно не хочеть счирать дъйствительными для карьеры церковной; опо дъласть уступку только для стеценей полученныхъ съ 1845 года; — потому что въ этомъ году духовенству были возвращены айкоторыя имънія и вообще съ этого года правительство оказывалось въ вему бласосклоннъе, но и эту уступку оно дълало съ условіемъ, что ищущіе съ такими степенями церковныхъ мъстъ представляютъ начальнику діоцеза исповёданіе въры. — Опредъленія о закрытіи богословскихъ оакультетовъ при университетахъ правительство совершение не выпомияно.

Вышензаоненныя опредъления правительства предшеотвовали обнародованию учебной программы, которую правитольство давало семинаріямь накъ центральнымь, такъ и соборнымъ. Декретъ королевы по этому поводу оть, 28 сентября 1852 года говоридь, что правитель-STBO-CA ENTOLNIGORATO BOLNICOTRA. IIO CONANNEHIO C'S HAMонимъ нунціємъ, дветь эту програмку только для утвержденія единообразія въ семинарскомъ обученія, вовсе не желая отнанать у енисконовъ свободы, предоставленной имъ Тридентскимъ соборомъ для устроенія внутренняго и учебнаго порядка въ семинаріяхъ своего діоцева. Дёло-то въ томъ, что опредёление Трядентскаго собора на этотъ счетъ теперь нарушалось правительствомь; но самая мвра объединить учебную часть въ семинаріяхъ была необходима. Въ этомъ убѣждался и нунцій папы и все испановое духовенство; такъ что послёднее не хотёло вдумываться въ то, дёйствительно ли этимъ нарушалось опредѣленіе Тридентскаго собора или нётъ, -- но довольствовалось одною оговоркою на этотъ счетъ королевскаго декрета и принимало самую программу.

Такъ какъ эта программа признается двиствующею въ испанскихъ семинаріяхъ, то мы приведенъ ее въ полнойъ переводв. Ею не отмвинотся презнія положенія семинарій, образецъ которыхъ мы представням въ Сегорбійской семинарій. Имва въ виду то и другое, читатель можетъ получить полное понятіе о настоящемъ устройствв испанскихъ семинарій. Вотъ эта программа:

«НААНЪ ОВУЧЕНІЯ ДЛЯ СОБОРНЫХЪ (1) СЕМВНАРІЙ ИСПАНІН.

#### титуль первый.

Латичскій языкь и курсь гимпазическій.

(Latinidad y Humanidades)

«На изученіе трамматики и всего гимназическаго курса опреділяются четыре года, въ томъ предположении, что начальныя основанія латинскаго и кастильскаго языка воспитанники изучили прежде, а равно какъ изучили прежде все то, что составляетъ «начальное обучили прежде все то, что составляетъ «начальное обучиніе». Въ втомъ они экзаменуются при вступленіи въ сейннарно по оормъ, какую найдеть для втого удобною начальникъ діоцеза.

«Годъ первый. Повтореніе начальныхъ основаній и синтаксисъ обоихъ языковъ.

«Годъ второй. Повтореніе и окончаніе синтаксиса; изученіе просодіи и ореографіи обоихъ языковъ и всеобщая исторія.

«Годь третій. Реторика теоретическая или понитія

<sup>(4)</sup> Пресних читателя ножнить, что имя "соборной" приявняется и къ семинаріямъ центральнымъ. Въ этомъ планѣ семинаріи соборныя не отдѣляются отъ центральнымъ; но припомнивъ то, что семинаріи собственно соборныя вибють право давать только степени баккалавра и лиценсіата теологіи и банкалавра наноновъ, читатель легко можеть выдѣлить изъ этого плана то, что принадлежить собственно соборнымъ и что остается на долю собственно центральныхъ семинарій.

объ ораторскомъ и поэтическомъ искуствѣ; начала греческаго языка и окончаніе всеобщей исторіи.

«Годъ четвертый. Реторика практическая, или примъненіе правилъ ораторскаго и поэтическаго искустви къ латинскому и кастильскому языкамъ, продолженіе греческой грамматики и частная исторія Испанія.

# титуль второй.

## Философія.

«Для изученія философіи назначается три года.

«Годъ первый. Логика, метафизика и исторія философія.

«Годъ второй. Этика и элементы математики.

«Годъ третій. Эксперементальная онзика съ понятіяин о химій. Начала диоференціальнаго и интегральнаго вычисленія и математическая онзика.

#### で気イアはち TPBTI芽。

# Teororia.

"Для изучения теодогия назвачается семь лёть.

"Годъ первый. Основание религия. Теологическия мъста и знементы еврейскаго языка.

"Годъ второй. Теологико-догматическія постановленія, церковная исторія и дисциплина и теологія правственная.

"Годъ третій. Продолженіе теологико-догматическихъ постановленій, церковной исторіи и дисциплины и теологіи нравственной.

"Годъ четвертый. Заключение теология догматической и правственной и церковной истории и дисциплины.

"За этини четырьия годами получается стенень баккалавра теологіи.

"Годъ пятый. Библейскія постановленія или общая

герменевтическая критика, патрологія и священное ораторство.

"Годъ шестой. Заключеніе герменевтической критики, натродогія и священнаго ораторства.

"За этими шестью курсами получается степень лиценсіата теологіи.

"Годъ седьмой. Дисциплина Тридентскаго собора и въ частности церковная дисциплина Испаніи по соборамъ ея и конкордатамъ.

"За этими семью курсами получается степень доктора теологіи.

"Такъ какъ изученіе теологіи требуется отъ каждаго клирика, то желающіе изучать каноническое право, посив первыхъ четырехъ годовъ теологіи могуть переходить на каноническій факультетъ и съ первымъ же годомъ его получать степень баккалавра каноновъ.

#### титуль: чвльконтый.

Каноническое право.

"На изучение каноническаго права отдѣлается три года.

"Годъ первый. Общее церковное право и каноническія постановленія.

"Годъ второй. Декреталін.

"По окончанія этого года получается степень лиценсіата каноновъ.

"Годъ третій. Дисциплина Тридентскаго собора и церковная дисциплина. Испаніи по ея соборамъ и конкордатамъ.

"По' опончанія этого года получается степень доктора этого факультета.

"Тв, которые проходили полный курсь теологіи,

Digitized by Google

- 109 -

освобождаются отъ третьято года каноновъ во вниманіе къ тому, что они уже изучили предметы, относящіеся къ этому году. А потому, по окончаім втораго года каноновъ, они заразъ получають степени лиценсіата и доктора каноновъ.

"PS. Всё эти науки не необходимы всёмъ назначающимъ себя для карьеры церковной, — потому что въ церкви много служеній, нетребующихъ всего этого образованія и потому что не всё имёютъ средства и способности проходить всё эти курсы. Поэтому для этой части воспитанниковъ начальники дюдезовъ должны данать программу сопращенную, которая приблизительно можетъ бымъ такова:

"Годъ верени, сторей и третій — датанскій языкъ и, курсъ гимнавическій; за тамъ одинь годъ для онлософія, именно для изученія логики и метафизики, и наконецъ деа года для теологіи догматической и правственцой, тамъ чно въ зам поскваніе два года воспиканники слушаютъ просессора правственной теологіи, читающато её для полнаго курса, и нъ токе время особенный проовссоръ читаетъ имъ сокращенный курсъ теологіи догматической (<sup>1</sup>).

титулъ пятый.

# Цродолжение курса.

"Учебный курсь продолжается: для воспитанияковь латинскаго языка и типназическаго курса оть 1 сентября до 1 іюня; а для прочихъ оть 1 онтября до 1 іюня. Промежуточное время длется на каникулы.

(<sup>1</sup>) Эта сохращенная программа употребляется въ большей части семенарій второстепенныхъ діоцезовъ. "Въ останьное время года каникульное время доджно, быть: отъ канума Рождества Христова до втора;о чисна января включительно; три дня карнавала и среда первой недъли Великаго поста; отъ среды страстной недъли до третьяго дня Пасхи включительно; три дня Пятидесятницы; всъ дни праздничные и воскресные и изконецъ каждый четвертокъ недъли, если на этой недълъ не случится праздника, и всъ дни полу-праздничные (mediafresta).

## титуль мветой.

#### Продолжение классень.

"Классы латинскаго нзыка и гимназическаро турса продолжаются два часа по утру и два часа неенё об'яда; пром'ё того емедневно полчаса назначаются на другіе предметы, каковы: исторія священная, всообщая, частная Испаніи и греческій языкъ, въ игъ относительные годы.

"Классы онассооін, теологін и киноновь проделжаются полтора часа по утру и стольно не неоль объда; вроив того каждый девь полчаса назначается на другіе предметы программы, каковы: исторія онассооін, арсйскій языкь, церковная исторія и дисципляна и сланценное ораторство, въ ихъ относительные годы; другіе полчаса посль объда назначаются ежедневно для упражненія аргументація по оорив свящогистической, — для чего студенты собираются каждый въ свое оказысніе, гдв выбранный просессоромъ этого огділенія воснатаникъ управляеть отими упражненіями, подъ надзоромъ и руководствонъ самаго прозессора.

"Курсы, которые по программѣ имѣютъ только два предмета, отдъдяютъ ддя этихъ упражненій полчаса и поутру. "Такъ какъ для вазедры, экнософія въ третій годъ назначаются вийстё съ облософіей начала вычисленія и оизикоматематика, то для этихъ предметовъ назначаются три первые мёсяца курса, а остальные шесть для онлософія.

ТИТУЛЪ СЕДЬМОЙ.

Матрикулы и экзамены.

"Съ 1 до 15 сентября тё, копорые хотять матрикуинроваться на власов затинскаго заыва, экзаменуются въ эленевтарцыхъ подятіяхъ латинской и кастильской грамматики и другихъ предметахъ начальнаго обученія (\*). Нариачение экзаменаторовъ зависить отъ прелатовъ діоцевовъ.

"Въ концъ наждаго годичнаго курса производится воћиъ сровесный и письменный визаменъ во всемъ изученномъ въ тогъ годъ. Форма визамена вподнё задиситъ одъ начельника діецеза.

"Опситки, даваеныя экзаменуенымъ, должны быть: Meritus, Benemeritus, Meritissimus.

"Наито не цожеть матракулировалься на сладующій нуроь, не получивь на знамень предществующаго дурса во крайней мірь первой выщеуказанной отмітки.

"Воспатавникъ, воторый не выдержадъ экзамена, щожетъ перезизаменоваться, впрочемъ недальше, какъ въ продолжни 15 дией нослъ перваго акзамена. Цослъ

<sup>()</sup> Общее цачальное или эдементарное обучение для всей Испании составляють предметы: 1) христіанская доктрина и понятия о священной исторія, приспособительно, щъ дътекому возрасту; 2) чтение, 3) чистоинсание, 4) элементы. Испанской грамматиям и ореограсия; 5) влементы ариеметики, системы вёсовъ, мёръ и монеть; 6) понятия о земледалия, промышленности и торговли, по мёстностямъ. Для первоначальнаго обучения въ Испании и торговли, по мёстностямъ. Для первоначальнаго обучения въ Испании и торговли, по мёстностямъ. Учебныхъ заведений.

пятнадцати дней онъ уже теряетъ право перезкваненовки.

титулъ свдьмой.

# Academias (').

"Каждый четвертокъ и всё полупраздничные дни полтора часа употребляются на *academias*, въ слёдующей формё:

"Грамматиян и гуманисты (<sup>3</sup>) перваго года одничасъ занимаются ковторененть предметонъ, которые они. изучаля со времени прежней академіи. Гуманисты втораго года тотъ не часъ проводить въ чтеши и аналифизбранныхъ изътъ изъ дассопчеснихъ ораторовъ и цоэтовъ обоихъ языковъ (т. с. латинскаго и настильскаго), а также въ чтеніи ученическихъ опытовъ въ прозѣ и стихахъ на тему, данную или свободно избраниую. Остальные полчаса грамматики первага и втораго года наставляются въ понятіяхъ опонтонъ и въраторато, гуманисты перваго года въ географіи меръйнией, а гуманисты втораго года въ географіи древней.

"Философы перваго и втораго года первые поляаса занимаются повтореніємъ изученнаго; а осгальной часъ ими употребляется на доказыцаніе или опроверженіе, какого-кибудь даннаго положенія логики, метаолючки,

<sup>(\*)</sup> Асаdemias — нвито такое, чему къ сожалвлие изть принира въ рускихъ учебныхъ заведеніяхъ. Асаdemias не суть классы, гдв со всвия оормальностями наставникъ читаетъ, объясняетъ, спрашиваетъ, а ученики слушаютъ и отвичаютъ; Асаdemias могутъ называться полуилессами, гдв ученикамъ дается нвиоторая свобода и гдв они практически привыкаютъ къ самодвятельности, сообразительности, свободв объясняться. Безиорядка адвсь не бываетъ, — потому что все направляется наставниконъ и подъ его надзоромъ.

<sup>(</sup>з) Граниатикани называются воспитанники первыхъ двухъ годовъ перваго курса, а гуманистами вторыхъ двухъ.

этини, непремённо въ формё силлогистической. Философы третьяго года занимаются всё полтора часа повтореніемъ и практическими упражненіями.

"Академін тооговъ и канонистовъ производится по оорив, которую предоставляется опредвлить самимъ наставникамъ этихъ факультетовъ; разсужденія на этихъ академіяхъ должны всегда производиться въ формъ силлогистической.

"Каждое воскресенье и всё большіе праздничные дни граммаликамъ и гуманистать объаснается катахизись; онносоени учатка пёмію, а теологи и канонисты изучають антуричну и богословіе пастырскос. Кромѣ того, эти нослёдніе (т. с. теологи и канонисты) должны присутствовать въ большіе праздничные дни при торжественной литургіи въ хорѣ катедрала. Форму этого предоставляется опредёлить начальнику каждаго діоцеза.

"Предоставляется благоразумію ректора каждой семинарія опреділить, какъ и когда воспитанники посліднихъ літь должны упражняться въ служеніи проповіди.

титуль девятый.

#### Руководства.

"Для латинскаго языка и гимназическаго курса.

"Грамматика датинская и кастильская: для обоихъ языковъ---de Araujo.

"Для переводовъ: первый и второй томъ "Избранныхъ ивсть знаменитыхъ авторовъ для употребленія Благочестивнять школъ" и письма св. Іеровима.

"Гимназическій курсъ: «ораторское искуство» de Colonia, и «поэтическое искуство» de Iuvencio.

"Для нереводовъ: третій томъ указанныхъ выше «избранныхъ мёстъ»; книга св. Амвросія de Officiis, кни-Ч. Ц. 8



га Тертулліана de Praescripționibus, поэтическія сочиценія Лавтанція и Пруденсія.

"Географія: Letronne или Verdejo.

"Священная исторія: Pinton, и сокращенная исторія религіи оть сотворенія міра до настоящаго времени".

"Исторія всеобщая: Castro, «сокращенная всеобщая. исторія».

"Исторія Испанія: Gomez, или Cortada, «совращенная исторія Испаніи».

"Греческій языкъ: для грамматики Patavina или: Borgnes de las Casas, или: Petisco. Для переводомъ: Selecta en optimis Graecis autoribus, Matrith, Typis Eusebii Aguedo.

Катихнзисъ: Медо, "катихизическое объяснение христіанскаго ученія".

# Для философіи.

"Погика, метафизика и исторія филофофіи: Institutiones Philosophicae, auct. Franc. Rotenflue, или: Institutiones Aloysii Bonelli, или: Institutiones Matthaei Liberatore, или: Cursus Philosophiae elementalis, Jacobi Balmes.

"Этика. Отца Хаккира (который былъ указанъ въ положенияхъ Сегорвийской семинерия), или: Institutiones Philosophiae moralis Rafaëlis Pazetti, или: Etticae et juris maturae Elementa Matthaei Liberatore.

"Элементы математики: Vallejo.

"Эвсперементальная онзыка и понятія о химін: Valledor и Chavarri.

"Начала диференціальнаго и интегральнаго вычисленія и физикоматематика: Vallejo.

Для теологіи и каноническаго права.

"Основаніе религіи, теологическія мёста и догматическія постановленія: Perrone, Theologia Dogmatica для. полнаго курса; для курса сокращеннаго—«Сокращеніе» той же догматики Перроне.

"Церковная исторія и дисциплина: Institutiones Ecclesiasticae I. R. Palma, hujus facultatis professoris in Universitate et Sem. Rom.

"Теологія нравственная: «Сокращенная нравственная теологія» de San Alfonso Maria Ligorio; или: «Нравственная теологія», Scavini, или: Nauraguet.

"Священное писаніе: Institutiones Johannis Nepomuceni, Schofen, или: Institutiones Biblicae Critico-hermeneoticae, Meliini, или: Hermeneotica Sacra, I. H. Iansens.

"Патрологія. Annato, иля: Tricalet.

"Еврейскій языкъ: "Грамматика", de Glaugther, или: Paciori.

"Священное ораторство: "Реторика" de Fray Luis de Granada.

"Дисциплина Тридентскаго собора и въ частности Испаніи: Summa Conciliorum Hispaniae de Gallemart y Villanuno.

"Каноническое право: «право церковное публичное» de Soglia Giraldi.

"Каноническія постановленія: Devoti.

"Декретами: Maschat, или: Engel, или: Iallinger.

титулъ десятой.

# Получение степеней.

"Для полученія степеней баккалавра теологіи и каноновъ требуется: во первыха, ищущій степени въ продолженіе полчаса долженъ отвѣчать на вопросы по тѣмъ предметамъ, которые онъ изучаль въ продолженіе четырехъ или пяти предшествующихъ лѣтъ; во вторыха, онъ долженъ въ продолженіе полчаса защищать на ла-

8\*

тинскомъ языкъ положеніе, данное ему за 24 часа до этого. При этихъ испытаніяхъ, катедратикъ — профессоръ предмета, но которому ищется стецень, и два другихъ профессора въ формъ сидлогистической даютъ вопросы и возраженія, на которые ищущій стецени долженъ отявчать въ той же сидлогистической формъ. Послъ чего, каждый изъ трехъ этихъ профессоровъ по десяти минутъ уцотребляетъ на предложеніе вопросовъ, касающихся того же предмета, на которые ищущій степени тоже долженъ отвътить.

"Для полученія степени лиценсіата обонхъ факультетовъ требуется: во первыя, вщущій степени въ продолженје трехъ четвертей часа отвачаетъ на вопросы по предметамъ, которые относятся къ этому курсу; се вторых, другія три четверти часа, онъ, какъ и для степени баккалавра, долженъ защитить на латинскомъ языкъ положение, данное за 24 часа до этого. -- послъ чего каждый изь трехъ наставниковъ употребляетъ по двадцати минутъ на предложение вопросовъ по тому же предмету; въ третьихъ, ищущій одной изъ этихъ отепеней долженъ еще вынуть три билета изъ числа многихъ, которые для этого приготовдены отдёдьно каждымъ изъ трехъ экзаменующихъ настанниковъ и отвъчать на вопросы, написанные на этихъ билетахъ. Само собою разумвется, вопросы всегда относятся къ предмету, по которому ищется стерень.

"Для полученія степени доктора обоихъ сакультетовъ требуется: во переыхъ, кандидатъ на эту стецень выянмаетъ билетъ изъ множества билетовъ, обнимающихъ собою весь курсъ, который требуется для этой стоиени, и въ продолжение двухъ часовъ, и уже никаять не меньше какъ въ продолжение цълаго часа, должеть на

Digitized by Google

- 417 -

натинскомъ языки дваать объяснение написаннаю на бинети полошения, а остальное время отийчать на замичания, котории: ему будуть предлагать проочессоры; ес спорыло, онъ вынимаеть другой билеть, и на предложеніе, написанное на немъ, въ продолжение 24 часовъ пипеть 'диссертацію, которую онъ потомъ публично читаетъ и отвичаеть на вси возражения, которын ему будутъ предлагать относительно предмета этой диссертаціи.

"Ищущимъ степеней, въ продолжение времени, которое имъ назначается на приготовление вышеозначенныхъ опытовъ, наистрожайше запрещается споситься съ къмъ бы то ни было, не дозволяется обращаться къ какой бы то ни было книгъ, а равно не дозволяется употреблять писца.

"Три упомнаутые профессоры суть только экзаменаторы; но самый экзаменъ производится въ присутствии полнето трибунала, подъ предсъдательствоиъ начальника діоцеза или его повъреннаго.

титулъ одинадцатый.

Права, на матринулы, экзамены и степени.

"Восциданники датиноваго языка и гимвазическаго пурса за право матрикулироваться (счителься дёйствительнымъ воспитанникомъ) платятъ въ годъ 24 реала, въ два раза, одинъ въ началё и другой въ концё года.

"Воспитанники философія 32 реала, тоже въ два раза.

"Воспитанники теологіи и наноновъ 50 реаловъ, тоже въ два раза.

"Воспитанники — энстерны за это право платятъ вдвое; но начальникъ діоцеза можетъ уменьшитъ часть этой платы, или сравнять ее съ платою интерновъ, если оказывается, что экстернъ бъденъ, придеженъ и хорошаго поведенія.

"Ищущіе степени баккадавра теодогія и ванововъ вносять въ семинарскую казну 400 реаловъ.

"Ищущіе лиценсіата того и другаго факультета вносять въ семинарію за каждую степень 1,000 реаловъ.

"Ищущіе степени доктора вносять 1,500 реаловъ.

"Деньги, собранныя за матрикулы, употребляются на нужды семинаріи; — деньги за права экзамена распредёляются по равнымъ частямъ между экзаменаторами; деньги за степени, двё трети предоставляются семинарія, гдё главное для нихъ назначеніе пріобрётать на нихъ книги, физическіе инструменты и другія учебныя пособія, а остальная треть раздёляется между экземенаторами и секретаріей.

"Семинаристамъ бъднымъ, какъ интернамъ, такъ и экстернамъ, которые получаютъ отмътку merilissimus и которые въ продолжение четырехъ или пяти лътъ курса были извъстны хорошимъ поведениемъ, дарожъ дается степень баккалавра.

"Точно также *даромъ* дается степень лиценсіата баккалаврамъ бъднымъ и зарекомендованнаго поведенія, которые, получивъ сказанную степень баккалавра *nemine discrepante*, получили вмъстъ и отмътку *miritissimus* по крайней мъръ на одномъ изъ двухъ относящихся къ лиценсіатству курсовъ теологіи и на относящемся къ той же степени курсъ каноновъ.

"Докторатство даромъ не дается, а непремънно требуется за него полная плата. На каждый годъ есть двъ

Digitized by Google

. .

награды, одна ad honorem, освобождающая отъ всякой плачы, — другая — ad praemium, освобождающая отъ половины; — эти награды даются тёмъ студентамъ, которыхъ дносертаціи по суду двукъ третей вкраменаторовъ, считаются превосоодными.

«Экваменаторы на курсовыхъ экзаменахъ должны быть просссоры относительныхъ сакультетовъ, составляя ивъ себя терны (тройки).

"Экваменаторы на степень баккалавра теологія доляны быть три провесора этого вакультета, изв'ястные строгимъ безпристрастіємъ; для бажкалавра каноновъ--два провессора этого и одинъ теологическаго вакультета.

"Для степеней лиценсіата и доктора должны быть судьями четыре лица изъ пребендныхъ духовныхъ лицъ (наповы каноники катедрала) и профессоры теологіи и напомовъ той семинаріи.

титулъ двънадцатый и послъдний.

#### Клятва.

"Каждый годъ въ первый день курса бываеть торжественная литургія *de Spiritu Sancto*, при которой присутствують ректоръ семинаріи и всв катедратики.

"По окончанія этой литургів всё они представляють начальнику діоцеза исповёданіе вёры, по сормулё Пія IV. Это же самое ректоръ и катедратики дёлають, когда первый разъ вступають въ свои должности: въ послёдненть случаё они клянутся научать и защищать догжать о непорочномъ зачатіи Овятой Дёвы Маріи, быть вёрными ся величеству королевё Изабеллё II и ся правительству; соблюдать конституцію монархіи, по объявленію, сдёланному во имя ся католическаго веинчества, въ 29 марта 1845 года (<sup>1</sup>). Съ тъми же клятвами и съ тъмъ же исповъданиемъ върни получаютъ инвеституру выдержавшие экзаменъ на степени.

"NB. Вой визамены, канъ годовые, такъ и на степени, упражненія на академіяхъ, объясновія катедратиковь по предметамъ онлософіи, теологія и начоновъ, исключая только математики, эксперементальной онзики, ойзико-математики и священнаго врасморёчія, производятся на язынё латинскомъ. Ректоры такъ же строго наблюдають, чтобы воспитанники унотребляли именно означенныя руководства, а не переводы ихъ, едёланные или которые будутъ едёлайы".

Этотъ планъ обнародованъ за подписью королевы и министра юстиціи и церковныкъ дёлъ.

Какъ видитъ читатель, этотъ планъ насается собсвенно ученой части семинарій, которая не была опредълена въ отдъльныхъ положеніяхъ каждой соберной семинаріи. Настоящій дъйствующій уставъ, уставъ испанскихъ семинарій и составляется теперь изъ того и другаго. Все не достающее въ этомъ планъ восполнятся "соборными" положеніями семинарій.

Намъ кажется, что учебному плану испанскихъ семинарій нельзя отказать въ достопиствахъ. Между доотоинствами, бросающимися въ глаза съ перваго же разу, — это простота въ планъ изученія предметовъ. По этой программъ, какъ видитъ каждый, не можетъ быть безнолозныхъ повтореній однихъ и тъкъ же предметовъ въ различныхъ видахъ, какъ это замѣчается въ нашихъ семинаріяхъ; воснитанникъ здъсь не хватается за всъ предметы вдругъ, но постепенно лереходитъ

() Теперь впроченъ въ Испанія конституція 1856 года.

Digitized by Google

оть преднета къ предмету; его годова не можеть быть здесь сбита, запутана, потому что въ годъ онъ изучасть три и инкакъ не больше четырехъ предметовъ. Немаловажное достоянство то, что здёсь предметы развородные не перепутаны между собою; но для каждаго явъ чихъ отведено свое мъсто и свое время. Когда воспитанникь изучаеть реторику и гранматику, его не отвлекають ботословівмь; для философія назначается свое особенное время; для теологія особый факультеть, кань и для нановическаго права. Эта обособловность курсовъ, облегчая изученіе, важется, особенно можеть быть плодотворна: здёсь не можеть быть напрасной траты времени и смль на множество предметовъ вдругь съ опасностію не узнать ин одного; переходя оть курса въ курсу, каждый можеть марять свои силы и, смотря по силаль, можеть иля оставовиться на половинь, или идти до вонца, или поворотить въ сторону, куда можеть его звать его расположение.

Можно укорять эту программу только въ неполнотѣ, именно, здёсь мало дается или почти не дается мёста церковной исторія; все вниманіе обращено на теологію и на каноны. Въ этожь отношеніи программа върна латинскому и особенно испанскому преданію. Латинство боштся исторіи, — потому что въ ней его обличеию. Въ Испаніи издавна процвѣтало каноническое право; но исторіи Церкви изучалась такъ слабо, что до самаго послёдняго времени Испаніи не знала тѣхъ каноновъ и каноническихъ собраній, которыми испанская церковь руководилась въ древнія непапистическія времена.

Мы, къ сожалёнию, ничего не можемъ сказать определеннаго о темъ, какіе плоды действительно прине- 1122 -

сла эта учебная программа. Но намъ важется, что есян эта программа здёсь не такъ плодотворна, ванъ того можно ожидать отъ нен, то это будеть зависъть больше всего отъ приотрастія къ латинскому языку и отвращенія отъ языка живаго, и ни въ какомъ случаѣ отъ характера самой программы. Намъ попадались въ свътскихъ газеталъ замъчанія о преподаванія въ семинаріяхъ: въ нихъ раздавались жалобы не на механическую сторону программы, е на то, что эта программа дала мало мъста общеловъческимъ наукамъ и что преподаваніе на латинскомъ языкъ убійственно для развитія. Эти газетныя замъчанія намъ казались дъльными; повърить ихъ дъломъ мы не имъли возможности.

Этимъ бы можно и окончить наше изложение посильныхъ свъденій объ испанскихъ дувно-учебныхъ заведеніяхъ. Но мы спавали, что правительство Испанія, учреждая центральныя семинарів, опредбляло уничтожить богословскіе факультеты при университетахъ, --- н не асполнило своего опредъления. Теперь существують такіе факультеты при шести университетахъ. Духовенство, уступая церковныя права всёмъ теологамъ, кончившимъ курсъ въ университетахъ до 1852 года, лишь только увидёло, что правительство не исполняеть своего опредъления, теперь отказывается давать каноничеспую силу теологическимъ степенямъ, получаемымъ въ университетахъ. Недавно правительство имъло случай представить на епископскую казедру довтора теодогіи, нолучившаго эту степень въ университетв, - и папа. только по этому поводу отказался утвердить представленіе правительства. Но что же такое теперь теологическіе факультеты при университетахь?

Учебную программу этихъ факультетовъ составляютъ

савдущий, предметы: основание религи, или богословід, сумдаментальное, теодогическія ийста; теологикодогматинескія постановленія; теологія превотвенная и пастырская; священное красноричіе; священное писаніе, ми герменевтическая вричика; изторія цермовной дугературы; аподогетика религи. Крома того, въ эту программу входять: еще предметы, общіе этому сакулькату: 1) сь азкультетомъ самососня: метаснизика, еврейскій и греческій тамкъ; 2), съ сакультетомъ прара: общая дисциплина церкви и въ частности Испаніи; соборы в дерковцая исторія.

Эта ираграмма почти та ко, что и въ центральныхъ семинеріяхь. И это еще ся преимущество, что изъ нея удалены дишніе предметы, каровы математика, интеградьнов и двоеронцальное вычисление, считающиеся предметани научения для полнаго богословскаго пурся въ сами неріякъ. И университеты такого о себё мивнія, что они деють дучнее богословсяре образование, чвить какое дають семинаріи центральныя. По крайней мёрё, намъ недавно уделось прочнисть въ редигозной газетъ la Regeneracion catavionee: rasera El Clamor Publico высказада жалобу, на. то, что духовенство не даеть канонической снам теологическимь степенамь, полученцымъ въ университетахъ, - и спрашиваетъ: - почему это? - Le Regeneracion отвъчала на это коротко двумя только вопросами: «цочему правительство не признаеть изученія философіи, сибланнаго въ семинаріяхъ? И почему оно не допускаетъ занимать теологическія казедон въ университетахъ теодогамъ, получившимъ докторатство въ семинаріякъ?"

Изъ этой газетной перемолвки мы узнаемъ только, чдо, университеты цёнать свои стенени довторе теоло-

гія выше, чыть таковыя же степени селинарій. Но причины, почему духовенство не даеть канонической силы университетскихь степению теологій, йы находижь другія.

Между твыь какъ пранительство послъ заключения конгордата съ напой колебалось между желанісмъ исполнить и не исполнить свое опредвление объ уничтоженія богословснихъ фанультетовь при университетахъ, пришень 1854 годь. Съ 1845 года правительство постоянно дваямо уступин духовенству послё разгройа тридцатыхъ годовъ. Въ этомъ году оно возвратнае духовенству нёкоторыя изъ прежде отнятыхъ именій; въ 1849 году оно помнрилось съ падой; въ 1851 году заключило конкордать; въ 1859 году оно сивлало нелзирателями народнаго образовачии протоюреевь, каждаго въ своемъ протојерействъ, съ положениемъ имъ за это особаго жалованыя. Но въ 1854 году во главъ правительства стали люди, которые не только не хотёли делать какихъ вибудь уступовъ духовенству, но и хотели возвратить тв, поторыя были уже сделаны. На конгрессё депутатовъ этого года окончательно было положено не уничтожать богословскихъ факультетовь при университетахь. Въ топъ же году появилась горячан брошура, которую молва приписывала одному катедратипу, декану богословскаго факультета, лицу весьма авторитетному (къ сожалънію, источникъ, изъ котора-FO MM SAUNCIBYEND STOTE GANTE, BE UNGELYETE CTO), AOпазывавшая, что каосдры теологія должны остаться для того, "чтобы въ нихъ приготовлялись теологи, которые бы въ своемъ образования свыкались съ авторитетовъ не-церковнышв".

Духовенство видвло, что вань прежде секулязиро-

нали церковныя инжнія, такъ теперь хотять секулязнрокать богодловское образованіе. Оно пролестовало протикъ этого; но правительство на обращило вниманія на эти протесты: богословскіе запультеты осталноь при университетахъ съ универсичетопниъ начальствомъ во гладъ. Духовенство но необлодимости уступало этому, но: оно требовано, нтобы ати эзимистопонъ. Того, чего оно хотало добиться, именно, члобы этоть надзоръ быль дийстрителенъ и вакоченъ, --этого, оно не добилось; но правиденство на домогательства духоденства уступнаю ециоконамъ, лизкую роль доносниковъ.

Ностоящій, действующій уставь общественнаго обра-SOBAHIS MCHAHIR, OCTA FORSES, LIS ROTODERO OCHOBAHIS были положены закономъ объ общественнемъ образование отъ 17 июдя 1857 года. Весь этоть законъ составляется изъ трекъ архиндовъ и 26 нараграфовъ. Въ цервомъ параграфъ его чихается: "правительство дирижируеть общественное образование". Въ § 10 перваго артикая читается: "Верхорный начальникь общественного образования во сслаг спо вытвяхъ, находящихся въ въдения гражданскомъ, есть минисиръ поощрения (de Fomenta)", § 11 того же артицая говорить: "Законь опредълать отношения властей на жалскиха въ общесдвелному образованию и къ наждой вътви его въ чистности". 12 § прибаридеть: "описнизуется инспения за общественнымъ образованіемъ во всёхъ его в'ятвяхъ". Эта инспекция поручается лиавному совату обществен. наго образованія" (который составляется наз лиць свытскихъ) и "университетскому совёту во главё каждаго округа". Въ этихъ основнияхъ будущаго устава общественнаго образования нать ни единаго слока, ни единаго намева о каконъ нибудь участій завсь духовенства, тогда какъ богословские факультеты оставались. въ въдени гражданскомъ. Уставъ, который долженъ быть составлень на этихъ остованияхъ, поэтому, объщаль духовенству тоже ечень немногое. Въ развити своихъ подробностой, уставъ, разумъстся, долженъ былъ. наткнуться на вещи харакчера религіознаго. Изъ самаго устава мы гейстрительно видимъ, что онъ упоминаеть о духовенства, потому и тогда, когда не могь обойти этого. Въ титулъ V, отделении I, артинлъ 92 нынъ дъйствующаго устава читается: "Сочиненія, которыя трактують о ремини и морали, не могуть приниматься за руководства безъ предварительнаго засвидетельотвованія церковной власти, что эти сочиненія не вибють ничего противъ чистоты православнаго ученія (de la doctrina ortodoxa)". Въ приложения этотъ пункть дветь духовенству право следить именно только за внитами, поторыхъ главный предметь религи и религіозная мораль; но книги, въ которыхъ бы оно и нанию что набудь противъ религіи и христіанской морали, но которыхъ главный предметъ иной; не подлежать ихъ авторитету. Старанія духовенства о томъ, чтобы запретить романъ Евгенія Сю «Ввчный Жидъ», который много говорить противь језуитовъ, и въ послёднее время старанія его о запрещенія романа Гюго "Les Misérables", поторый представляеть спископа, 'не' вврящаго въ авторитетъ паны, --- эти старанія не имбли услёха, потому что подобныя книги не подлежать вёдевию духовенства. Не того хотблось духовенству. На участіе въ инспекцій и надворъ за общественными и частными учебными заведеніями этоть уставь артиклами 294, 295 ж 296 уступнеть духовенству только отрицательное дозволение. "Власти гранданския и учебныя подъ строгою отвътственностію наблюдають, чтобы ни въ общественныхъ учебныхъ заведеніяхъ, ни частныхъ не аказывалось препятствія спистопамъ и прелатамъ, завъдывающимъ діоцезами, въ исполнении ихъ служенія бодрствовать надъ чистотою ученія вёры и нревовъ и надъ религіознымъ воспитаніемъ юношества." Въ этихъ словахъ слышится, что духовенство не проодть наблюдать за учебными заведеніями (для этого времена прошди невозвратно!), никто и не нуждается въ немъ для этого, но пусть себв двлаеть ово это, еслиему угодно, -- препятствій для него не будеть. Но дальше: "Когда предать діоцеза извъстится, что въ учебникахъ или объясненіяхъ профессоровъ распространяются ученія, противныя доброму религіозному воспитанію юношества, онъ даетъ объ этомъ свёденія правительству, которое и приметъ для этого вадлежащія мёры, выслушавь главный совёть общественнаго образованія и, посовътовавшись, если то окожется нужныма, съ другими предатами и короной." Здесь окончательно уступается предатамъ только роль доносчиковъ; такъ понимаетъ это и само духовенство Испаніи. Правительство же на "доносы" предатовъ не обращаетъ вниманія.

Только такой надзоръ правительство и уступаетъ духовенству надъ теологическими факультетами университетовъ. Въ этомъ и есть главная причина, почему духовенство не даетъ канонической силы степенямъ, полученнымъ въ университетахъ. Въ настоящее время лица, обучающеся на теологическихъ факультетахъ, если желаютъ безпрепятственно поступить на церковную службу, обыкновенно не доканчиваютъ курса въ университетахъ, а на послъдния два или одинъ годъ отправляются въ семинарів, гдѣ и получаютъ степени. Степени же университетскія служать для профессорской

карьеры въ твхъ же университетахъ.

Въ заключение нашей статьи мы считаемъ не лишнимъ прибавить статистическія сведенія о числё духовно-учебныхъ заведеній въ Испаніи и количествв воспитанниковъ въ нихъ. По статистикъ 1861 года семинарій во всемъ испанскомъ государствъ насчитывается 59; впрочемъ, въ этомъ числё подагается нёснолько семинарій собственно миссіонерснихъ (1), которыя по большей части находятся вь рукахъ іезунтовъ я другихъ оставшихся монашескихъ орденовъ, привявщихъ теперь роль приготовителей къ миссіонерскому служенію въ испанскихъ колоніяхъ. На всё 59 семинарій въ томъ же году считалось 21,170 восинтаениковъ. Не. всв, впрочемъ, воспитанники предназначаютъ себя въ карьерь церковной: многіе поступають въ семинарій только потому, что здёсь легче и въ меньшее число лъть можно пройти средній учебный курсь, чтобы потомъ поступить въ университеть на какой нибудь свётскій высшій курсь. На 6 теодогическихь сакультетовь тогда же полагалось 339 воспиталниковъ съ 32 про**фессорами.** Такимъ образомъ, на 16,000,000 жителей 21,509 духовныхъ воспитанниковъ.

В. Кустодієвъ.

(<sup>1</sup>) Объ этихъ семинаріяхъ мы не говоримъ здёсь. Эти семинаріи пользуются своимъ уставомъ и своими положеніями сообразно съ своею цвийо, и стоятъ особыто изученія.

Digitized by Google

# ЗАБАЙКАЛЬСКАЯ МИССІЯ.

иятое (<sup>1</sup>) иисьмо изъ посольскаго монастыря,

Послё долгаго молчанія снова принимаюсь писать вамъ о нашей миссіи за Байкаломъ. Но теперь позвольте отступить отъ прежняго хронологическаго порядка. Повторенія на каждомъ шагу однихъ и тёхъ же явленій, о которыхъ я писалъ прежде, и частію самыя поёздки по тёмъ же мёстамъ, о которыхъ вы уже имёете понятіе, заставляютъ меня на этотъ разъ ограничиться статистическимъ обзоромъ инородческаго населенія забайкальскаго края, различнымъ отношеніемъ его, въ разныхъ мёстностяхъ, къ христіанству, — тёмъ, что сдёлано среди здёшнихъ язычниковъ прежде христіанскою проповёдію, что дёлается теперь и что нужно было бы при помощи Божіей предпринять на будущее время.

Инородцы за Байкаломъ занимаютъ болве двухъ третей всего пространства края. Язычниковъ между ними (около ста двадцати тысячъ).

По народностямъ раздѣляются они на монголовъ-бурятъ и дауровъ-тунгусовъ. По вѣроисповѣданію тѣ и другіе раздѣляются на ламайцевъ (буддистовъ) и шаманцевъ (черной вѣры), такъ впрочемъ, что бурятъ больше ламайцевъ, а тунгусовъ—шаманцевъ.

По управленію, согласно племенному раздѣленію, забайкальскіе буряты дѣлятся на шесть вѣдомствъ, управляемыхъ степными думами: селенгинское, хоринское, агинское, баргузинское, кударинское и закаменское. Болі шинство тунгусовъ принадлежитъ князю Гантиму-

 <sup>(1)</sup> Первыя четыре письма были пом'ящены въ Духовной Бестадъ.
Ч. П.

рову, въдомства урульгинской степной думы. Къ отдъльнымъ инороднымъ управамъ принадлежатъ тунгусы армацкіе и тунгусы — мурчены (конные) баргузинскіе; наконецъ управляемые одними старшинами бродячіе тунгусы – орочены (оленные).

(Ссленинскіе буряты) живуть по рр. Селенгв, Чикою, по яввую (южную) сторону Хилка, по Джидь, Темнику и Убукуну. Въ. длину кочевка ихъ простирается отъ р. Армака (въ 150 верстахъ отъ Кяхты на западъ) до Яблоноваго хребта, — на разстояніи болье четырехъ сотъ версть, а въ ширину отъ границъ Монголіи до Верхнеудинска, на разстояніи двухъ сотъ пятидесяти версть. Селенгинское въдомство составляють восемнадцать бурятскихъ родовъ, въ которыхъ считается до двадцати пяти тысячъ душъ обоего пола. Къ этому же въдомству принадлежали буряты, вошедшіе въ составъ первой и третьей конной бригады казачьяго забайкальскако войска, въ числъ двадцати тысячъ душъ обоего пола. Всъ селенгинскіе буряты ламайскаго суевърія.

Селенгинскіе буряты говорять чистымь монгольскимь нарвчіемь, употребляемымь заграничными монголамикхалкасами прежняго ургинскаго ханства, и, очевидно, до присоединенія къ Россіи составляли часть этого ханства. Нёкоторые роды (напримёръ Цонгольскій, Сортольскій и др.) селенгинскихь бурять перешли въ предёлы Россіи (1681 г.) послё завоеванія Забайкалья и поселились туть въ ближайшихъ къ границё мёстностяхъ.

Вскорѣ послѣ перехода ихъ въ Россію началось и распространеніе между ними христіанства. Въ 1681 г. прибыла изъ Москвы за Байкалъ первая христіанская миссія, основавшая здѣсь монастыри Селенгинскій Троицкій и Посольскій Преображенскій. Въ пачалѣ слѣдующаго (XVIII) столѣтія второй настоятель забайкаль-

Digitized by Google

CROR MRCCIE AFYNORD MHCBHAD ROHOGERD TOGCARCEONY H CHORDCROMY MHTDOHOJHUY, TO MECCIED MADIO ORDERICAD муналова, накъ хогда назывались выналий бураты. Въ двадцатыхъ додакъ того не столътія проповъдываль Евангеліе селенгинскимъ мунгаламъ нервый приутсній святитель Инновентій, полвизавшійся въ Селенгинска около двухъ лётъ; Селенгинскъ въ то время быль нограничною русскою краностию. Вскора за такъ чрезвычайный, пославникъ. Савва Влагиславичъ-Рагузинский основаль на р. Бурб Тронцкосанскию препость съ торговою слободою Кахтою. Троняносавсява церковь приписана въ миссіонерскому посольскому менастырю, изъ котораго јеромонахи поочередно жили въ новой крвпости для священнослуженія и, безь сомнёнія, для евангельской проповёди между вновёрцами. Самь. Владискавизъ, по видимому, покровительствоваль христіанскому просвёщеню мунгадовь: доселё за Байкаломь существуеть фамилія Рагузинскикъ (казаки), предокъ которыхъ воспринятъ былъ графомъ отъ кунсан крещенія, Вообще же торжество христівнства наявлянчествомь, нало, извастное исторически, очень ясно изображиется нь анаюноніяхь многихъ русскихъ за Байкадомъ, досець сохранивника черты своего мунгальскаго происхождени. Въ двелначыхъ годахъ настоящаго столтти нъсколько тырячь христинь-инородцевь отчислено наь осленгиноваго выдомства въ осмалые всечные внородам съ: учостаениемъ для нихъ особой инородной управы, не. подувдомой селенгинской степной думв. Но и тенерь въ, въломствъ селенгинской стопной думы находится до: щости соть душь христань, пошущихся кочевыми, но талже ведущихъ осъдлую жизнь. Въ первой и третьей. конной бригаль забайкальскаго казачьно войска христіань изъ бурать свыше соми соть душть обрего пола.

9\*

:: (Харинова) буряны ночунть по стопи, простириощейся на цять соть версть вь длину (оть Седенинная до Читы). Ц. оть двухь до трезъ соть версть вь лирину. Къ югу: харинавая свець ограничивается теченесть Хилке, иъ, съверу горанни пробимми, отдъляющими верхисудинскій округь оть баряузиневато, къ западу теченіетъ Селенги, а въ востону Мблоновымъ хребтомъ. Хориясное, видоиство сащое общирное изъ войхъ иноредчесникъ въдоиство сащое общирное изъ войхъ иноредчесникъ въдоиство сащое общирное изъ войхъ иноредчесникъ въдоиство сащое общирное изъ войхъ иноредчесникъ въдоиство, какъ но пространству занимаемой инъ степи, такъ и но числу жителей. На коринской отени кочусть до сорона высячь душъ обоеро пола, раздъзнющихон на воссмъщесять родовъ.

Хорянскіе буржил, по ихъ преданію, перешли ви наниь забайкальскій комй изъ Менголін въ 1604 году, когда здроь не было еще извистно и самое ния русскихв. Но жарание акъ значительно разнится отъ чис скаго монгольскаго и селениявскаго бурятскаго. Лайское сревбрае между хорынскими бурярали распространадоор воэже, чомъ менду селенгинскими, но теперы TARHOS . YTBERAHOOL HOSCHARY, NAME H Y CERCHTHHORNES борать. Хоржнскіе буркты отличаются оть селентинских в GOSDHIGH HUROCTHO : A CLEMENDE MARINE SHERONCTBOKS · ов рускимъ языкомъ. Отъ того и хрястіянотво: сталораспространяться нежду ними позже и медление. Мис-CIGHODORIO: CTOHLE BE COLOHINACRONE I HOCOLLOROME MO-HECTHDER'S GULH, RESERVO OTS HERE N NOTONY SPECIFICIES нат наят только т. ноторые блаже бная въ русскимъ! Бальние всего крестились хоринца, живущіе по Тур: нуйской стени, гур во сосъдству съ христіанскими сез леніями они сворже погля познакомиться и съ русскийны язынощь и съ христіаноною вёрою. Нёкоторая часть наь нихъ составила въдомство курбинской управы осъдлыхъ инородцень. Всёхъ не христанъ-инородневъ въ

· Digitized by Google

выдойства поринской степной дуйы находатся до двухи тыскчь душь обоего пола.

Но ту сторону Яблоноваго хребта версть на сто кв юту отъ Читы почують буряты (ашаскию) въдоиства: Кочевья ихъ по раки Онону съ впадающими въ него ма? **Зыми ричками** простираются вереть на триста въ длину и на сто слишкомъ въ шприну, примыкай къ южной граница нашей съ Китаемъ. Всяхъ бурятъ, подвыдомыхъ агинской степной думъ, около двадцати пяти тысячь душь обоего пода и всв' они безв исключения всяуть почевую жизнь въ войлочныхъ юртахъ. Агин4 скіе буряты держатся также ламскато суевбрія, но есть между ними и доссли ивсколько семействъ, держащихся еще прежняго суевърія бурять — таманства. Языкъ ихъ сходень съ хоринскимъ, и знающихъ русский языкъ еще менве, чвив между хоринскими бурятами. Отв того и христівнъ между ними меньше, нежели между послівднини. Крещенныхъ между ними явть и четырехъ сотв душть обоего нода. Всв они, исилючая не многихъ единицъ, недавно крестившихся, ведуть освалую жизнь. составивных свое селение около степной думы.

Чейвертое вйдомство бурить-ламайцевь, управляемое особою стённою думою, ночусть на (обрузинской) стёни, составляющи долину, по теченю рики Варгузина, до двухь соть версть длины и оть двадийти до тридцати ширины. Всёхь бурять, кочующихь здёся, простирается до дёвяти тысячь душь обоего пола: Вар<sup>1</sup> гузинскіе буриты по языку болбе сходатся съ йркут скими бурятами, чёмь съ забайкальскими. Монгольский языкъ селенгинскихъ бурять они съ трудомъ понимають. Живи вдали оть другихъ бурять, оть ноторихъ отдёляють ихъ непроходимые горине хребты, они долыие всёхъ сохраняли прежнее свое паманское суствина и тольно въ недавнее время окончательно сдёлались ламайцами. Ведуть всв, исключая тайши и христіанъ, кочевую жизнь и съ упорствомъ отстаиваютъ свой полудикій бытъ. Христіанъ между ними всего до шестидесяти дущъ обоего пола, живутъ по разнымъ селеніямъ.

Однородныее съ баргузинскими бурятами по языку бураты (кидаринскіе) кочують въ окрестностяхъ Посольскаго монастыря по юговосточному берегу Байкала и по р. Селенгъ при впаденіи ся въ Байкалъ. Кударинскихъ бурятъ въ настоящее время считается до четырехъ съ подовиною тысячъ душъ обоего пода и всъ они, исключая одного семейства, держатся шаманскаго суевърія. Отъ вліянія ламства сохраняють ихъ съ одной стороны непроходимые хребты горъ, а съ другой густое русское население. Притомъ нын вшине кударинскіе буряты большею частію недавніе выходцы съ той стороны Байкала изъ Иркутской губерніи, преимущественно изъ Верходенскаго округа и съ острова Одьхона; а приутскихъ буратъ вообще больше шаманцевъ, чёмъ ламайцевъ, да и изъ послёднихъ немногіе еще совсёмъ оставили прежнее шаманское суевёріе. Прежде обитавшіе здёсь буряты, очевидно, изчезали постоянно въ русскомъ населении, въ которое они переходили съ принятіемъ христіанства. Между здъщними жителями досель сохраняется предание о смъшенномъ происхождении ихъ. Первые забайкальские миссионеры встрътили здёсь многихъ русскихъ гулящихъ людей, живущихъ нечисто съ некрещенными мунгальскими женками, и первымъ дъломъ почли окрестить некрещенныхъ и соединить съ русскими законнымъ бракомъ. Селенгинскій и Посольскій монастыри пріучали такихъ людей, какъ и вообще крещенныхъ мунгаловъ, къ осв. даой жизни, поселяя ихъ на своихъ общирныхъ земляхъ съ обязанностію пахать для монастыря одну десятину (отъ чего они и получили название пашенныхъ монастырскихъ крестьянъ), и съ правомъ для себя сколько мочь будеть. Съ отнятіемъ у обоихъ монастырей зевель, при учреждении штатовъ, колонизація новокрещен ныхъ по необходимости должна была ослабнуть; однакожъ и послё того крещенные не переставали переходить въ общества какъ экономическихъ (прежнихъ монастырскихъ), такъ и сосъдвихъ государственныхъ крестьянъ. Предъ моимъ прибытіемъ сюда въ въдъніи самой кударинской степной думы находилось христіанъ до подутораста душъ обоего пола. Всъ почти кударин- скіе буряты, по близости къ русскимъ, болёе или менве понимають по русски и по недостатку земли постоянно живуть на однихъ мёстахъ въ деревянныхъ юртахъ, занимаясь преимущественно хлъбопашествомъ.

Послёднее бурятское вёдомство за Байкаломъ называется (закаменскима), потому что отдёлено отъ другихъ въдомствъ хребтами байкальскихъ горъ, (на западъ отъ Кяхты), среди которыхъ закаменскіе буряты ведуть болве бродячую, чвмъ кочевую жизнь. Главное занятіе ихъ звъриный промыселъ въ хребтахъ, ими обитаемыхъ. Живя вдали отъ русскихъ, они лишены всякаго образующаго вліянія. Ламы успли овладёть ихъ умами, но и шаманы не лишились еще прежняго благоговънія. Христіанская проповідь никогда не проникала въ ихъ ущелія и потому объ отношеніи ихъ къ христіанству въ настоящее время сказать ничего нельзя. Въ прошлое льто, когда я быль въ томъ краю, являлся ко мвъ одинъ бурятъ этого втдомства, расположенный къхристіанству; но онъ просвять по крещенім перевести его въ русское общество, этого сдёлять было вевозможно, потому что вблизи этого вёдомства находятся только

казачыи пограничные караулы. Впрочемъ благодать Божія и здѣсь бросила первыя сѣмена христіанства: двадцать душъ обоего пола и здѣсь исповѣдуютъ святую вѣру; но какъ осѣдлости въ этомъ вѣдомствѣ не положено и начала, то и они пока бродятъ на ряду съ прочими бурятами. Всѣхъ инородцевъ въ закаменскомъ вѣдомствѣ пять тысячъ душъ обоего пола.

Самое обширное (тунусское въдомство) - князя Гантимурова, (урулышнской) степной думы. Фамилія князей Гантимуровыхъ, наслёдственно управляющая урульгинскимъ въдомствомъ, ведетъ начало свое, изъ Манчжуріи. Родоначальникъ ихъ, природный манчжуръ, посланный въ 1667 г. съ китайскимъ войскомъ, чтобы препятствовать русскимъ селиться на Амуръ, почелъ за лучшее перейти на сторону русскихъ и, не давши сраженія, объявилъ желаніе принять русское подданство вмъстъ съ тунгусами лугамоцкаго рода. Китайское правительство настойчиво требовало выдачи князя; но нерчинскій трактать 1689 г. подожиль конець его домогательствамъ. Впрочемъ въ въдомство князя Гантимурова, кромѣ тунгусовъ, которыхъ считается двѣнадцать родовъ, вошли четыре рода настоящихъ монголовъ, кочующихъ по р. Онону на китайской границъ. Къ одному изъ нихъ удзонскому приналлепотомство самого Чингисхана, --- богатыря-чужить дотворца нашихъ и заграничныхъ монголовъ. Сверхъ того въ прежнее время въ это въдомство переходная неръдко и агинскіе буряты по принятіи христіанства, -гдё они при князё-христіанинё надеялись быть безоласными отъ притёсненій, какія встрёчали въ своемъ въдомствъ. Князья Гантимуровы давно приняли христіанство, отъ того и въ въдоиствъ ихъ больше христианъ (9,480 душъ обоего пола), чёмъ язычниковъ (5,789

Digitized by Google

душъ обоего пода). Самые упорные въ язычествъ --монголы, измѣнившіе шаманское суевъріе на ламское. Прочіе тунгусы, держащіеся еще шаманства, ROCIблются между христіанствомъ и ламайствомъ, **HOTOMY** легко переходять то на десно, то на шуее. Принимающіе храстіанство дізаются русскими, а сплоняющіеся къ данству-монголами или бурятами. Въдомство князя Гантимурова все расположено за Яблоновымъ хребтонъ въ прежней Дауріи, но не имъетъ особеннаго удъла, сосредоточеннаго въ одномъ мёстё, а разсёяно по разнымъ изстамъ между русскими и бурятами; впрочемъ замѣтною полосою тянется съ съверовостока на югозападъ. Но, смотря на физіономія самихъ русскихъ, населяющихъ Нерчинскій округь, можно догадываться, что очень значительная часть ихъ - тунгусского происхожденія, только съ принятіемъ христіанства измёнившаяся въ русскихъ. Нёкоторые изъ духовныхъ лицъ доселё помнять о своемъ тунгусскомъ происхождении и имъютъ родныхъ между тунгусами. Много тунгусовъ обращено было въ христіанство трудами протоіерея Кирилла Суханова и священника Василія Березина, (въ послёдствія бодве извъстнаго подъ именемъ Вонифатія, архимандрита иркутскаго Вознесенскаго монастыря).

Отдёльно отъ вёдомства князя Гантимурова за Байкаломъ существують еще два небольшія тунгузскія вёдомства: (армацьои) инородной управы и (барнузицской) управы. Первое кочуетъ въ верхнеудинскомъ округё по р. Армаку между селенгинскимъ и закаменскимъ бурятскимъ вёдомствомъ, неподалеку отъ китайской границы. Заброшенные въ такую даль отъ другихъ тунгусскихъ племенъ Забайкалья (если только не составляютъ они отрывка тунгусскихъ родобъ, кочующихъ, за близь лежащею границею, въ Монголи), армацкіе тунгусы

.Digitized by Google.

при своей малочислевности совсёмъ потеряли свой языкъ и свою національность. Тв. которые успёли принять христіанство, сдблались русскими, а принявшіе ламайство превратились въ бурять. Всёхъ тунгусовъ на Армакъ съ небольшимъ тысяча душъ обоего пола; христіанъ между ними около трети. Послёдніе ведуть освалую жизнь около своей инородной управы. Начало осъдлаго водворенія ихъ здъсь восходить не ранве 1826 года. Тунгусское въдомство баргузинской инородной управы еще меньше армацкаго (съ небольщимъ четыреста душъ обоего пода); но здъшніе тунгусы сохранили свой языкъ и прежнее шаманское суевъріе. Христіанъ между ними также около трети и всъ почти ведутъ осъдлую жизнь. Тунгусы баргузинской управы извёстны подъ именемъ мурченовъ, т. е. конныхъ, въ отличіе отъ тунгусовъ ороченовъ, т. е. оленныхъ. Орочены находятся на послъдней ступени гражданскаго образованія, составляя особый разрядъ бродящихъ инородцевъ. Живутъ они въ веприступныхъ горныхъ хребтахъ на свверовостовъ отъ Баргузина и, не заботясь о утрія, питаются твмъ, что случится пріобръсти отъ звъриной или рыбной ловли; если ловъ неудачень, то по два или по три дня сидять безъ пищи. Рыбная ловля въ Верхнеангарскъ и открытіе золотыхъ промысловъ на р. Витимъ стали сближать и ихъ съ русскимъ языкомъ и христіанскою вфрою; но полудикое состояние въ гражданскомъ отношении и затрудненія къ выходу изъ него, полагаемыя самою дикою мёстностію, много препятствують надлежащему укорененію въ нихъ истинъ хрестіанской въры. 20-го Января 1864 года.

#### шестое письмо.

Изъ обзора инородческихъ въдомствъ за Байкаломъ,

Digitized by Google

сділеннаго мною зъ предыдущемъ письмі, вы могли замілить, ние христіанство особенно распространялось тамъ, куда не проникло еще ламсное сусвіріе и гді при христіанскомъ начальстві не было препятствій со сторокы язычниковъ.

Объ ошибочныхъ отношенияхъ правительства къ дамской секть я инсаль вань еще прежде. На ивств онибка скоро была замъчена и уже въ 1860 г. предполагалось сдёлахь перемёну въ положени о ламайскомъ духовенсива, во по накоторыма обстоятельствама предроложение осталось безь исполнения. Дило впрочемъ совойнь не оставлено: ожидалось узснение его оть времени. Темерь снова ноднять вопросъ и, Богъ дасть, не останется безь рёнительнаго отвёта. Пользуясь настоящимъ случаемъ, считаю долгомъ съ своей стороны сказать что нибудь въ уяснение столь важнаго предмета. -...По одношению ко всёмъ языческимъ суевъріямъ въ риссионъ занонодалельствъ существуетъ основное превило;---не преслёдуя ихъ по христіанской вёротерпимости, не мѣшаться въ тоже время во внутреннія дала сучевърія ни стиснительно, ни твиъ болье покровительственно. Тольно ламское суевъріе почему-то съ давныхъ поръ (съ 1764 г.) составляло въ этомъ отношенія всялюченіе. Назначеніе штатовъ, опредъленіе должностныхъ лицъ въ жреческомъ сословіи и т. п. давно пріучни ламъ смотрёть на свое суевёріе, какъ на предметь особенной заботливости правительства. Разъ переступивши предъзы простой въротернимости, легно было перейти и въ прямому покровительству. Выли годы, въ воторые выходние отврытыя предписания въ нользу ламской пропаганды. Въ степное уложение (жудуганы-токноль), составленное въ 1823 г. по порученію начальства выборными селенгинскихъ бурять

. Digitized by Google

и досель имающие у бурять полачю онау, межены статья, прямо предписывающія преследованіе шамивскаго суевърія въ пользу ланскаго (ст. 84 н 85). Въ сабдствіе этого, остававшихся еще жежку инородцами шаманцевъ преслёдовали всёми мърами. Почитая собя уполномоченными оть правительства, лажы повсюду жиля шаманскія чтвлеца, а самихъ пламановъ заставали бъжать въ дъса и горы. "Само кристіанство ощутило таготу ихъ вліянія. Изъ язычнимовъ нинто почти не ръшался принимать св. крещеніе, боясь ланскаго прещенія. Да и тв изъ нихъ, которые прежде кренцены были, не имёли покоя. Ихъ гнали, тяготили всёми мёрами. И потому семейства новопрещенныхъ представляли странное и грустное сивинение. Двти росли идолоповлонниками, имъвши родителей христіянъ. Одцы и матери бывши христіанами таили свою вбру и выдавали себя за язычниковъ, чтобы только не попасть въ коги ламамъ" (1). О томъ, что дълались ланами въ ближайшее къ намъ время, вотъ что инсалъ г. Г., командированный вь 1860 г. для ревизіи селенгинской степной думы и присутствія при избраніи канбо-дамы: «видя внимение къ себъ со стороны правительства, ламы должны были ясно понять, что служба ихъ считается полезною для отечества и что они пользуются заслуженнымъ уважениемъ не только оть бурнть, но и оть русскихъ. Хамба сталъ поступать смълзе: ужножать число дамъ до излищества, строить кумария, отправлять ламъ для сбора нодалній не только нь Забайкалы, но и по Иркутскому округу; даже самъ вздиль всюду по бурятамъ, какъ архіерей по спархія; ваушалъ бурятамъ, что они должны держаться одного ламайства, какъ закономъ назначенной для нихъ религи. И не при-

(') Буддизиъ Архіеп. Нида стр. 254.

нимать христівнетна, какъ религіи для нихъ чуждой; приказываль истреблять у бурять христіанскія книги св. Писанія встхаго и новаго зав'ята, переведенные на мовгольскій взыкъ частію Шмидтомъ, а большею частно англійскими миссіонерами, жившими въ Забайкальв; въ слёдствіе чего и были сожжены всё свящ. книги, поторыя розданы были имъ миссіонерами». - Теперь до того утвердилась между ламаистами мысль о неприкосновенности ихъ въры, что они даже оффиціально ръшаются заявлять, что въра шигмуніанская самимъ государеть утверждена и защищена отъ иныхъ (?) вліяній и требують принадлежности къ ней на основания законовь не только отъ своихъ, но и отъ послёдователей исчезающаго шаманства. -- Но не столько это мнимое утверждение суевърія вредить христіанской проповъди, сколько то, что ошибочными правительственными распоряженіями народъ отданъ въ порабощевіе ламамъ, сектв, вредной и въ религіозномъ и въ политичекомъ отношеніи. Но буддійскому ученію дамство есть аскетическая секта, не имъющая ни какихъ религіозныхъ отношеній къ народу, ведущему не аскетическую жизнь; (1) но наше правительство ошибочно приняло дамъ за духовенство у бурять, среди которыхъ они явились; отъ того бурять раздълили на приходы и приписали въ разнымъ ланскимъ дацянамъ (монастырямъ), а для ламъ назначели интаты, уравнявшие ихъ, въ ихъ глазахъ, съ христіанскимь духовенствомъ. Слёдствіемъ этого было то, что, не смотря на обезпечение ламъ и капищъ отъ правительства (на что принесли свою лепту и бъдные христівне-инородцы), ламскіе поборы оть того не только не уменьшились, но еще больше увеличились, получивши законное подтверждение. Кромъ частныхъ сбо-

(') См. Письмо второе.

ровъ за гурумы, на канища стали дълаться поборы пораскладкъ на общества, и отъ этихъ ноборовь не свободны и христіане, если тайши и другія власти, языч-, ники. Вообще дамы до того овладели народомъ, что: управляють имъ, какъ господа или повелители. Въ гла-, захъ народа они уже не простые аскеты нан жреды: а поставленные отъ правительства чиновники; нотоим требують повиновения себв въ дълахъ въры и въ . жълахъ гражданскихъ, какъ закомнаго долга именемъ правительства. Выведенные изъ подчинения степнымъ дут мамъ и поставленные въ непосредственныя сношения съ. высшимъ начальствомъ, дамы для поддержанія своего. суевърія постоянно распускають въ народъ слухи о цолученныхъ будто ими указахъ съ предписанiемъ вапрев щать бурятамъ принимать христіанскую въру и т. ч. Впрочемъ народъ видимо тяготится настоящимъ отношеніемъ къ нему дамъ и терпить такой порядокъ потому только, что чувствуетъ себя не имъющимъ на столько силы, чтобы освободиться оть своего порабощенія.-Поелику народъ поставленъ въ такое ноложеніе ошибочными правительственными мёрами: то самему же правительству надлежить вывести его изъ него, возвративши ламъ въ то состояние, въ какомъ они должны находиться по ученію своей секты, т. е. въ сог стояніе отшельниковь, безвыходно живущихъ що своимъ дацанамъ. Всякое же вмѣшательство во внутреннія діла суевірія съ правительственною регламентацією противно христіанской сов'єсти и несогласно съ достоинствомъ христіанскаго правительства.

Освобожденіе отъ суевърія для инородца станонится, тъмъ труднѣе, чъмъ не выгоднѣе положеніе самихъ христіанъ—инородцевъ въ своемъ обществѣ. Я писаль уже вамъ, какимъ преслѣдованіямъ подвергаются они, и что

самая блительная полиція не можеть защитить ихъ отъ ежедневныхъ преслёдованій ихъ властей и простыхъ ннородцевъ-язычниковъ. Основную причжиу гоценія, не смотря на индифферентномъ, лежащий въ основъ всякаго языческого суевърія, объясныть давно Самъ Господь: будете ненавидими вочми имене Моего ради. Не придожь бо восрещи мирт на вемлю, но мечь. Я хочу свазать собственно о причинахъ невозможности защитить христівнь оть пресладованія язычниковь въ ихъ настоящемъ положения. Христіане, какъ и всё инородцы, управляются на основания Учреждения о сибирскихъ внородцахъ, а Учреждение это писано, во первыхъ, для язычниковъ со всею ихъ языческою обстановкою, во вторыхъ, писано съ цълю оградить ихъ отъ вліянія. русскаго земскаго начальства, не оправдавшаго себя по. ревизіи М. М. Сперанскаго. Оть того по учрежденію о сибирекихъ инородцахъ инородческое въдоиство въ христіанскомъ русскомъ государстве составляетъ какъ бы особое языческое государство, управляемое своими законами или обычаями; оть того и христане ---инородцы, по закону, находятся почти въ такомъ же положенің въ своемъ обществъ, въ какомъ христіане---ки-. тайцы-вь своемъ Китав. Это положение для налинхъ христіань -инородцевъ темъ невыгодате, что въ Ка. тав христіанинъ съ перемвною ввры не перемвияетъ своей національности: у насъ всякой инородець, бурять и тунгусь, съ принатіемъ христіанства дёлается русскимъ не по въръ только, но и по языку и по всей обстановки обыденной русской жизни! Крещенный бурять или тунгусъ, какъ бы плохо ни говорилъ порусски, непремённо старается говорить порусски и почелъ бы тяжкимъ оскорблениемъ, если бы назвали его бурятомъ или тунгусомъ, а не русскимь. (1) Носить рус-

(') Единственнное азваніе, терпимое христіанами — инородцами, есть

ORONY T. C. RECIECTORY REOPOSISERYED OREMAN, VHOTDES-'лять ихъ пищу и жить въ юртв, по мятнію самихь язычинновъ, значить поганиться. Въ особенности юрта есть отличительный знакъ язычества; для язычника она есть храмъ, гдъ наждый уголь живеть для него свое суевърное вначение, а постоянно поддерживаемый въ ней огонь сеть божество, воторому онь приносить жертву оть всякаго нуска внщи. (!) Есть бураты-язычники; которые имвють все надворное строеніе (амбары, сарая и под.), какъ слёдуеть осёдлымъ, а сами живутъ въ юртъ, или же, виън русский домъ (зимовье), имъють туть же на двор'ь и юрту. При этомъ въ русскую нобу они никогда но поставить своихъ боговъ, но или поставять въ нее русскую инону, особенно св. Николая, или оставять такъ, безъ всякой святыни. Отъ точ го какъ кочевая жизнь есть почти необходимый удъль язычника, какъ бы онъ богать ни быль, такъ осъдлая живнь есть необходимая принадлежность всякаго христіянива, и постепенный переходь прещенаго инородца къ освялой русской жизни есть непремънный знакъ постепеннато усвоенія имъ новой вёры. — При такой про<sup>ц</sup> тивоположности въ гражданскомь быту инородцевъ ---христіанъ и язычниковъ, при законахъ, постановлявшихся исключительно для язычниковъ, съ цълію оградать кочевой быть ихъ, и при начальстве исплючительно языческомъ, понятно, сколько можеть быть столкновеній у христіань сь язычниками, по закону рёдко для нихъ выгодныхъ. Если христіанинъ захочеть жить остало, завестись хлебопашествомъ, земли для этого онъ можетъ получить отъ общества или тайши только

карымь (отъ кара̀ или хара̀–черный) т. е. черный русский въ отличие отъ русскихъ балыхъ.

<sup>(&#</sup>x27;) Первоначальная религія бурать состояла въ почиталія стихій: почиталіе огня есть остатокъ сей религія.

the start of the s изъ снисхожденія, по милости, а не по праву, потому что вся земля у инородцевъ, по закону, отведена подъ кочевья. Я знаю, какая страшная борьба щла у одного христіанина съ язычникомъ-тайшею изъ-за трехъ четвертей десятины земли, на которой первому хотвлось построить домъ съ надворнымъ строеніемъ. Къ счастію карымъ былъ бойкій, въ сознанія своей правоты, и настояль на своемъ. "Я, говориль онъ посла миссіонеру, готовъ быль отвечать самому генералу, а не то, что его почтенію (тайшъ)". — Азіатское право сильнаго у нашихъ инородцевъ не только существуетъ на практикв, какъ злоупотребленіе, но утверждено самыми степными законами. Владение землею условливается силою человъка и земли, разъ захваченныя сильными, переходять въ ихъ потомкамъ, какъ законное наследе. Хри-Стівне со дня крещенія большею частію выходять изъ языческихъ семействъ, къ которымъ принадлежали и съ которыми пользовались землею. Какъ же имъ теперь потучить Земли? Опять по милости язычника тайши или изыческаго общества: въ степныхъ законахъ они ничеизыческаго оощества: въ степныхъ законахъ они ниче-то не найдуть въ свою пользу. Обыкновенно христіанъ селять около степныхъ думъ. "Мы велвли имъ посе-инться здъсь, говорилъ мнв одинъ начальникъ—языч-викъ, чтобы караулили степную думу, а то нъкото-ръс поселились было въ русскихъ селахъ. А около степной думы земли давно принадлежатъ сильнымъ. что же дълатъ поселеннымъ здъсь христіанамъ? - Молчать по неимъни закона въ свою защиту, или проские христиане-инородцы ръшились уже искать защиты у высшаго областнаго начальства, въ надеждв на покронительство христанскаго правительства. — Наконець, не смотря на значительную численность свою,

ч. II,

10

не смотря на высшее въ сравнения съ язличниками образованіе и высшій (осъдлый) гражданскій быть, до послъдняго времени, кромъ въдомства князя Гантимурова, нигаъ христіане не избирались въ должности, соединеныя съ какою бы то ни было властію. Образованіе продагало имъ путь только къ должности писарей, для которой способныхъ между язычниками не находилось. Когда я христіанамъ армацкаго въдомства (гдъ ихъ около трети въ сравнении съ язычниками) предложилъ вопросъ, есть ли между ними начальники, напримъръ, члены инородной управы, или шуленги и Зайсаны, они съ удивленіемъ смотрѣли на меня и сами взаимно спрашивали меня, ужели и имъ можно быть начальниками. Хотя всв начальники у инородцевъ служать по выбору (наслёдственный начальникъ однеъ князь Гантимуровъ), на христіанъ никогда не падаетъ выбора, потому что большинство, т. е. язычники никогда не допускають этого. Если язычникъ-начальникъ самъ приметъ христіанство, его стараются удалить отъ должности разными доносами и клеветами, или просто общественнымъ приговоромъ. Да и въ ръдкихъ въдоиствахъ христіане допускаются на общественные сугланы (сходки) для разсужденія по дъдамъ общественнымъ, потому что на нихъ смотрятъ, какъ на дюдей, чуждыхъ инородческому обществу, какъ на русскихъ<sub>ла п</sub> Прежде для христіанъ учреждались особыя управы, осталыхъ инородцевъ, или же перечисляли ихъ въ сосъдния престыянския волости. Этою мърою ихъ конечно, осн бождали отъ притъснений язычниковъ, но въ тоже время, какъ будто въ наказаніе за принятіе христіянства и освялую жизнь, лишали правъ и льготъ, Высочайше дарованныхъ инородцамъ (кромъ, рекрутской повинности), и облагади встри крестранскими, повин-

Digitized by Google

i

ностяни. --- Въ 1860 г. въ первый разъ избранъ былъ въ тайши (селенгинскіе) христіанинъ, потому что во ревизіи степной думы такъ много оказалось безпорядковъ и злоупотребленій, что не находилось другаго средства къ исправдению зда, какъ избрать въ тайни христіанина Минњева. Въ прошдомъ году со спороны христіанскаго начальства сделано истинное благодение для христіанъ кударинскаго въдомства (ближайшаго къ Посольскому монастырю): имъ самимъ предоставлено было выбрать изъ среды себя члена въ стенную дуку и ему потомъ предписано защищать христіанъ въ думв отъ притесненій язычниковъ и устранять всянія пренятствія къ осёдлой жизни. Благод втельныя саваствія этой мёры обнаружились вскорь: ть, которые прежде не врестились изъ боязни подвергнуться притеснениямъ, теперь охотно стали кресситься, а крестивныеся премде положили начало осёдлости. При благодитедьныхъ преобразованіяхъ, совершающихся теперь по всъмъ въд мствамъ общирной России, сменемъ надеяться, что не оставлены будуть: безъ вниманія и нации братія о Христв, инородцы - христівне, досель разсванные по ствпямъ Забайкалья среди языческаго общества, вакъ овцы, не имущія своего пастыря. Загнанные въ своихъ языческихъ обществахъ, они це сибли доселф заявлять жалобъ на свое стёсненное положение; а когда диги не плачеть, мать не разумбеть. Всё думали, что нив корошо жить въ своихъ обществаль, а надали, пожалуй, многіе могля думять, что въ прав славномъ русскоми государстве даже выгодно принимать христіанство.

17 Февраля 1864 г.

## · CB装饰被夺者 II. 其它为其O。

Члонив, спроенте, на хволецъ; двлали и двлетъристівнекал массія для просв'ященія върою забайнальския. 10\*

азытникобъ? Чъ сожальной, должно сказать, что, и съ этой стороны не видно такой усиленной двятельности, которая бы отвёчала упорству язычества.

. Первая забайкальская миссія въ селенгинскомъ настырв кончилась, кажется, со смертню архимандрита Мисцина, скончавшагося въ 1743 г., а въ посольскомъ съ назначениемъ настоятеля его, архимандрита Иларіона Труса, въ 1734 г. настоятелемъ пекинской миссіи, съ оставлениемъ при должности посольскаго настоятеля. Управлявшие монастыремъ за отсутствиемъ архимандрита, наивстники, по видимому, мало занимались миссіовъ монанерскимъ служениемъ. Съ возстановлениемъ стыры игуменства въ семидесятыхъ годахъ прошлаго столятія снова открывается миссіонерская двятельность посольскаго монастыря, но двятельность опять несоответствующая местнымь потребностямь: посольскій игумень Іонль, какь проповелению веры между язычниками. Одинъ долженъ былъ ведить не только къ селентинскимъ и хоринскимъ бурятамъ, но даже за камень (Яблоновый хребетъ) въ Даурио. Притомъ, чтобы имъть право язычнику креститься, онъ долженъ былъ наперень подавать прошение о разръшения на Высочните иня въ казенную келлю (контора) посольскаго монастыря и тогда уже готовиться къ крещению. Между тимъ препятствія со стороны языческой власти и тогна яньян свою силу. Напримъръ, монастырская брани хочеть недержать въ конастырВ новокрещенна рокаля надлежащаро обучения вырь, а тайша-изычникь ориціально требуеть вно ва свою команоу. Вообще же ежегодныхъ донесений посольскихъ игуменовъ о ИЗЪ новокрещенныхъ не видно, особенищкъ успъховъ евангельской нарапонёли, аляр насходщень нотольтинирекраланотся "н. самыя, дорасанія»: Очарря чол хриовія неямо: рас-

Δ.

пространниось на стольдо офиціальною миссіею, сколько невидимою силою Божією. Гдё было больше церквей и вообщо русскаго населенія, тамъ больше и крестились.

Въ 1818 г. за Вайкалъ прибыла англійская миссія, состоявшия изъ трехъ человёкъ, и основала здёсь два стана, --- одинъ на лъвомъ берегу р. Селенги противъ г. Селенгинска, а другой - въ двънадцати верстахъ оть хоринской степной думы на р. Кудунь. Оть нерваго слана досель еще сохранилось довольно обширное заведение, визицавшее, въ себъ, кромъ помъщений для семейнаго мисстонера, училище, больйниу и типографію; а отъ последняго не осталось ничего, кромъ слёдовъ каменнаго фундамента и двухъ надгробныхъ намятниковъ съ датинскими и русскими надписами. Посараній антлійскій миссіонерь вызхаль изъ Россія въ 1842 г. Не смотря на ученость членовъ анцлійской миссти, на огромныя матеріальныя средства, которыми они располагали, и тъ благодътельныя учреждения, которыми они привлекали въ себъ инородцевъ, плоды более чемь двадаетилетнихъ трудовъ ихъ были ничтож. ны. Оба стана въ теченіе слишкомъ двадцати літь пріобрани для христіанства не болже трехъ человакъ! Причиною такого страннаго двленія было то, что ученые миссіонеры, обучая язычниковъ истинамъ христіанства, не заботились о пріобрётеніи ихъ върою для Христа. Въ своихъ учиницахъ они обунали дътей священной исторія и катяхизису точно такъ, ще, какъ и теперь во всяхъ бурятскихъ училищахъ учатъ этимъ предметамъ, дътей язычниковъ учителя язычники, 🛏 учать, какъ предметанъ, необходинымъ для образованія, а о томь, что всякое, противное ученіе есть дожь. заблужденіе, здъсь не было и ръчи. Оттого и сами бураты смотрым на нихъ, не вать на пропов'яниковъ вёры, а какъ на простыхъ учителей и лекарей. Единственный памятникъ, оставленный английскою миссіею, послёдующей забайкальской миссія, —памятныкъ, достойный учёности ен членовъ, —есть Виблія на монгольскомъ языкё ихъ перевода. Но раздача ен бурятайъ самими миссіонерами, безъ всикито отчета въ томъ, къ нему она послужитъ, возбуждала только ревность ламъ къ истреблению ен въ десятвакъ тысячъ экземиляровъ. Изъ ветхозавётныхъ книгъ, кромё книгъ пророческихъ, довольно еще экземиляровъ сохранилось для настоящей забайкальской миссіи, но Новый Завётъ совезиъ исчезъ и можетъ бытъ пріобрётаемъ только изъ-за гравицы, въ лондовскомъ изданіи.

Православная миссія за Байналомъ вновь открытя въ 1821 г. при архіепископ'я приутскомъ Миханий П. Тогда предписано было священнику Кульской церкви Александру Вобровникову заниматься проповёдію Евянтелія менду сосёдними бурятами. Въ помощники ему вызвалоя новокрещенный изъ бурять Михаилъ Операнскій (крестникъ сибирскаго ген.-губернатора М. М. Сперанскаго). По неимъню матеріальныхъ средствъ къ обезпечению миссии, священникъ Вобровниковъ оставзень быль вь то же время ври прежней должности приходскаго священника, а Сперанскій остался на своемъ содержаній съ однимъ правомъ за проповъдническіе труды носить, не въ примъръ другимъ, священническую рясу. Въ 1834 г., съ тъми же условіями опредъленъ быль миссіонеромъ селенгинскій священникъ Владиміръ Межевъ и въ 1836 г. укырский свищенникъ Аврамий Виноградовъ. Въ 1840 г. первый былъ переведенъ изъ Селенгинска, а въ 1842 г. и вторый-нать Укыра: съ твмъ вмъств кончилась и инссія въ этихъ ивстахъ. Только священникъ Вобровниковъ, оставивний ученымъ

паматанковъ своей миссіонерской службы нервую монюльскую грамматику на руссковъ языкѣ, оставилъ и преемниковъ по себѣ въ миссіонерской должности. Много ли сдълали для христіанства эти миссіонеры, занятые облаанностями по приходамъ, простирающимся на сотни верстъ, по неимънію документовъ, сказать вамъ ничего не могу. Вообще же, по сл вамъ христіанъинородцевъ, съ которыми я имътъ бесбду объ этомъ предметѣ, обращение буратъ къ христіанству съ настоящего столътія не усиливалось, а постепенно уменьшадось, потому что усиливалось, а постепенно уменьшадось, потому что усиливались полчища ламъ, возрастая съ быстрототою не сотнями, а тысячами, такъ что ни обрата антлійская миссія, ни наша бъдная не могли оказать никаного сильнаго противодъйствія все болёе и болёве унръплявшемуся врагу.

Съ 1858 г. началась новая переписка объ учрежденій православной миссіи за Байкаломъ и вообще по иркутской епархіи. Въ следствіе того, въ сентябре того же года, священияку З-й конной бригады казачьяго войска въ Селенгинскъ Іоанну Никольскому предписано было принять на себя должность миссіонера съ сохранениемъ обязанностей бригаднаго священника и законоучителя въ бригадной русско-монгольской школь. Въ 1861 г. отврыто за Байкаломъ викаріатство съ тою навочатою цалю; чтобы содайствовать успашнайшему распространению христіанства между здёшними язычникани. Въ тоить же году въ хоринское въдомство опредълень сь увольнениемъ отъ другихъ обязанностей, первый инссібнеръ. — священникъ Миханлъ Телятьевъ, ко торато въ следующемъ 1862 г. заменилъ на томъ же оснований изъ воспитанниковъ, обучавшихся монгольскому языку при с.-петербургской семинаріи, священникъ Григорія Поповъ. Въ тоять же 1862 г. опредвле-

ны два миссіонера свободные оть другихь обязанностейвъ врдомство князя Гантимурова и аганской "степной думы священники Алексей Малковъ и, Григорій Литвинцевъ. Съ сентября того же года отдрыта, сверяр штата, въ надеждв на благотворительность ревнителен св. ввры, миссія въ посольскомъ монастырѣ для ближайшаго кударднскаго въдомства, состоявшая сначала изъ одного іеродіавона (нынъ іеромонаха) Мелетія, бывшаго воспитанника казанской духовной академин, къ которому вскоръ присоединился, въ. качествъ сотрудника, Петръ Даниловъ (пынъ монахъ Платонъ), также послушникъ и переводчикъ, а къ концу 1863 г., нрибыли еще въ посольскій монастырь назначенные въ забайкальскую миссію, также сверхъ штата, изъ Оптиной пустыни рясофорный монахъ Андрей. Петровъди изъ Свіяжскаго монастыря іеромонахъ Веніанивъ, Наконецъ въ томъ же году открыто въ посодьскомъ мона. стырв частное училище для инородческихъ дътей, также съ цвлію приготовленія на служеніе миссіи. Съ благотворительною цёлію открыта здёсь же, лёчебница, по гомеопатическому способу, и мастерская для печатанія иконъ, для новокрещенныхъ, по метахромотицическому способу. 1.111 .11

Успѣхи новой миссіи сначала не могли не затрудняться новостію самаго дъла, на которое она была призвана; но преимущественно успѣхъ и безъуспѣшность зависѣли отъ положенія, въ какомъ находились сами инородцы къ своимъ свѣтскимъ властямъ и жреческому сосдовію.

Между ламайцами Евангельская проповёдь, не имёна, почти никакого успёха. Цричина безуспёшности од, части заключалась въ самихъ миссіонерахъ, поставленныхъ въ мёстахъ ламскаго суевёрія (терерь оба рере-, ведены на другія мёста); одинь быдъ еще молодъ и не,

опытень, а другой занять другими служебными обязанноотями. Но главнымъ образомъ безъусившность зависьла оть отношения самого народа въ ланамъ. Потону между данайцами крещено по всему Забайкалью не болве двухъ, трехъ десятковъ, --что, разумвется, не имъто никакого вліянія на прочую массу. Мое назначеніе и полздин среди нихъ пока возбуждають одни толки о будущемъ, а не настоящемъ переходъ въ русскую въру, дамъ же заставдяютъ усердиве отчизывать бурять оть русской вёры и на меня начитывазь разныя бёды. Въ послёднемъ, по временамъ, помогаютъ имъ и приходящие изъ. Монголіи ламы, по мизнію бурять, болве сильные во всякаго рода начитываніяхь. Чтобы при содъйствия бдагодати Божіей имъть между. ламайцами, какой нибудь успахъ, для этого, промъ возвращенія дамъ въ положеніе, требуемое правидами ихъ секты, съ духовной стороны требуется болже усиленное двиствіе, на нихъ не чрезъ. отдвльныхъ миссіонеровъ, по одному на нъскодько десятковъ тысячъ языч. никовъ, а цёлыми братствами, по нёскольку въ вёдомствъ. Если для христјанъ, съ дътства принявшихъ св. крещеніе, полагается, по меньшей мфрв, на триста и даже на двъсти пятьдесять душь священникъ съ причетникомъ, чтобы удовлетворять ихъ духовнымъ нуждамъ, и для содержанія ихъ находятся хотя небольшія казенныя и общественныя средства: то цочему же для людей, совсемъ незнающихъ святой веры, не назначить, по крайней мёрё, ддя тысячи душъ одного миссіонера и послушника съ содержаніемъ изъ того же казеннаго источника? Но еще благотвориће было бы, еслибы православное русское общество, предоставя каанъ дела казенныя, дела любви христіанской, каково, про-. свъщение върою невъдущихъ истиннаго Бога, приняло

на себя, иня приминають на себя такія дила иностраниме мриетано въ западныхъ тосударствахъ. Если у насъ досеми господствуеть изычество, то виновато въ томъ ное общество, нотому что вси попытки устроить правильную миссию всегда сокрушались и сокрушаютси прежде всего отъ медостатка матеріальныхъ средствъ.

Самое удобное поприще для инсстонерской двятельности за Байкаломъ представляло, какъ я уже прежде замъчаль, въдоиство князя Гантимурова, потому что здъсь въ большей части населенія ни одна изъ показанныхъ прежде () противодбиствующихъ причинъ не имбла значения; только между пограничными Монголами этого въдомотва давно укоренившееся дамство сохранядо всю свою враждебную силу. Самымъ же лучшимъ пособіемь къ распространению здъсь христіанства служило то, что обращение въ христіанству для туйгусовъ не было новостію: постоянное обращеніе съ русскими, между коими много ихъ единонлеменниковъ, и знание больпинствомъ русскато языка скорве всего сближали ихъ и съ русскою жизнію и съ русскою вёрою. Потому, когда въ 1862 г опредъленные въ это въдомство миссіонеры, свящ. Малковь и Литвинцевь, съ усердіень принялись за нихъ, то въ одно полугодіе пріобрали для церкви-первый двадцать душъ, а второй - семьдесять пять. Особенное вліяніе христіанства на умы тунгусовъ отнрылось въ томъ, что въ числъ принявшихъ св. крещеніе было два шамана, — люди, которынъ суевъріе давало средства къ жизни, иногда весьма значительныя. Въ 1863 г. Малковымъ пріобрътено для св. Церкви двадцать шесть душь. Литвинцевымъ-пятьдесять шесть.

Труднѣе было начинать дѣло новой миссій, основавшейся въ посольскомъ монастырѣ. Близъ находящееся

<sup>(1)</sup> См. письщо 6.

индомство кударинскихь бурять представляло два бизгоприятныя для христинской проповеди условія, -- во первыхъ, внаніе большинствомъ русскаго изына и потопъ отсутствіє данства. Неблагопріятно двиствовало, во первыхъ, то, что здесь давно уже не было никакой мнобін, п обынновенныя обраненія въ стидствіе общенія сь русскими бывали ридки; во врорыхъ, вачальство все было издическов. изувърно преданное шамалотву, представителенъ и преценъ котораго быль семъ главный тайша. Оттого, не смотря на близость главнаго стана мносін, первын усныя миссіонеровъ склонить кого либо къ принятно христанства долго оставалноь безьуспёшны: многіс объявляли о своей готовности принять христанство, но тогда только, когда будуть преститься другіе, особенно начальствующіе; слыmanuch a yanha pabcymzenia o necouronterbaocta maманства, по всилій боялся первый пуститься въ незнановый нуть. Уже въ концу 1062 г. начали понемногу принимать христіанство: всего въ 1862 г. крещено кударийскихъ бурятъ сорокъ шесть душъ. Въ слёдующемъ 1863 г. дъйствія Евангельской проповъди стали успѣшнѣе; но за то обнаружилось открытое противодъйствіе со стороны язычнивовь и ихъ властей: христіянь преследовали, какъ только могли, и обыкновенными вридирками и открытыми побоями. Одинъ бурять входаль въ пупель прещенія весь въ синихъ пятнакъ оть побоевь, полученныхь имъ оть своихъ единоплеиенниковъ- изычниковъ, за меланіе привять христіанство. У матери-іхристании, по смерки мужа, отобраны были малолътніе дъти и отданы на воспитаніе дяд'в--язычнику. Впроченъ ввно обияружевшееся зло обратилесь въ добро: открыто обязруживниеся противодъйствіе заставило принять рышительных шёры, и пударинскимъ

хрискіанамъ дано было прово самимъ изъ своей среды избирать заобдателя въ свепиую думу для ограндения своей безопасности. Послё отого переходъ въ кристіанству одълался свободнёе и всё прежде высказывавшіе желаніе принять св. в'бру и только вынидавшіе благопріятнаго случая, теперь скали одниъ за другимъ принимать св. врещеніе. Въ 1863 го всего крещено въ кударанскомъ въдомства сто двалить дущъ обоего пола.

Благодать Боякія, кромё невидинаго действія своего въ серднахъ обращаемыхъ, безъ чего не сильна никакая проповёдь, вногда проявлята к видимо действіе свое, видимо оноспациествуя свангельской, проповёдил Для славы Божіей, разоважу вамъ нёсколько случаевъ Воть что писаль миз миссіонерь, свян. Мелковъ, въ овчеть своемь за 1862 годь. "Когда объезжаль я юрты вочующихъ, тунгусовъ по вади Урулюнгую, (15 іюня). некрещенный тунгусь Дзангей Угаевь разсказаль мир здысь слудующее: "Прошедшего (1861) года тяжно забольнь у меня осною сынь Шанджей. Я и жена думали, что онъ умретъ (а онъ у насъ одинъ тольно и есть сынъ, больше, въть дътей); сидъля, подав него 'да плакали. Въ умалия безъ ума былъ нашъ сынъ, не знаень (ны и. сами, были, какъ безумные); лолько. вдругъ онъ запросилъ, чаобы на грудь ему положили русскаго. Бога (престь). На мёсть, гдё мы кочевали,---въ пади Аданги, было всего два юрты; врещеныхъ тунгусовъ въ никъ никого на было. Жена стала торондиво посыдать меня въ казачій карауль Кайласутуй; на дорогв я встратиль казака Павла Козлова и разсказаль ему свое горе. Онъ снялъ съ себя вресть, подаль мнъ и сказаль: "пусть, же я буду своимь кумонь!" Я живо вернулся домой, наділь на сына кресть,...и ему туть же стало дегче, а скоро и совсемъ поправился. Такъ и

уунаю-прибавилъ Дзангей-Богъ спасъ его, а (шибко, шибко) парень немогъ. Выздоровввъ, Шанджей захотълъ хреститься; и мы ему того-жъ хотъли, и вотъ недавно окрестили его. Теперь зовуть его Николаемь. Думаень и сами преститься, только пока отложили; а моивыся русскому Вогу." Дзангей разсказываль все это съ полною върою въ милость Божію, явленную въ исцвления сына его силою креста Христова, и со слезами умиления и благодарности на глазахъ". Священникъ села Елани, Верхнеудинскаго округа, Константинъ Затопляёвъ сообщилъ мнё о чудесномъ исцълении одного бурята, четыре года лежавшаго въ болвзни, -- объ исцъиении, совершившемся благодатию крещения. До крещенія онъ до того былъ болень, что не могъ стоять на ногахь, и при помощи четырехъ человъкъ погруженъ быль въ купель. На другой день по крещения священникъ отправился къ нему въ улусь и не засталъ его ные случая исцвления въ крещ ни и вообще силою единаго истиннаго христанскаго Бога извъстны и язычникамъ, и они, въ тажкихъ болъзняхъ, иногда прибъгають въ крещению. какъ послъднему спасительному средству. Буряты-казаки, находясь на службь въ Иркутскв, часто умирали. Вь этой бъдв они обращались и къ ламают и къ шаманамъ; ничто не помогало. Наконсцъ, они ръшились надъвать на себя кресты и, кань сами замвчають, перестали умирать. Теперь почти всяки казакъ-бурятъ, отправляясь на службу въ городь, надваеть на себя кресть, въ надеждв на сохранение крестною силою. Иногда родители-язычники, сами оставнясь некрещенными, просять окрестить двтей, когда не стоять, т. е. умирають двти, и опыты оправнывають, такую, върул Всв. наманны върять также, что злой духъ не нападаеть на крещеныхъ, а только на нихъ однихъ, и потому-то они прибъгаютъ къ шаманамъ (которые, по ихъ понятію, то же, что наши колдуны) и умилостивляютъ его жертвами.— Но цикто же можетъ пріити ко Мнъ, говоритъ Господь, аще не Отецъ посливый Мя привлечеть его (Іоан. 6, 44): и тъ самые, которые такъ разсуждаютъ и говорятъ, глухи остаются ко всёмъ убъжденіямъ евангельской процокъди, пока благодать Божія не коснется ихъ сердца!

Въ заключение этого письма считаю долгомъ предъ благотворителями забайкадьской миссии дать отчетъ въ приходь и расходъ суммъ, перешедщихъ чрезъ мои руки.

Въ приходъ всего состияно денегъ 1,130 р. 85 к. Въ число ихъ вощли, кромъ пожертвованій, о которыхъ много было уже объявляемо въ "Духовной Бестадъ" и въ "Иркутскихъ Епархіальныхъ Въдомостяхъ", -75 р., отпущенные изъ верхнеудинскаго окружнаго казначей. ства, съ назначениемъ на пособія цовокрещеннымъ,-131 р. 351/. к. изъ часовни, вновь устроенной въ пользу миссіи на байкальской пристани въ Посольскъ-250 р., пожертвованные на витимскихъ зодотыхъ промыслахъ и нёкоторыми благотворителями изъ г. Бар. гузина, на устройство миссіонерскаго стана на Баргузинской степи, и вновь полученные изъ Новгорода. отъ архим. Аврамія—25 р.; съ Вознесенскаго золотаго промысла, отъ свящ. Евгенія Плясника – 25 р.; изъ С.-Петербурга отъ поручика Тарасова-1 р.; изъ Тулы отъ Ел. П. Ивашкиной-1 р.; изъ Сарапула отъ неизвъстнаго, отъ 22 іюня-50 р.; изъ Томска отъ И. П. Басина-5 р., и отъ неизвъстнаго на поминовение Павла-5 р. (').

<sup>(1)</sup> Въ настоященъ году поступили на приходъ помертвованія: изъ Копала, отъ Т. С. Данилевскаго-5 р.; изъ Ливенъ, отъ 31 октября-3 р.; изъ Цахты, отъ учинела А. В.-1 р.; неъ Верхисангарска, отъ

Вещами пожертвовано: отъ архим. Даніила, бывшаго члена пекинской миссіи, — 464 тома книгъ на европей, скихъ и преимущественно на азіатскихъ языкахъ; отъ бывшей редакціи "Духовной Бесёды", — "Духовная Бесёда" за 1858, 1859, 1860 и 1861 гг.; отъ Правленія С.-Петербургской семинаріи 25 экземпляровъ книгъ, относнщихся къ изученію монгольскаго языка и буддизма; отъ кахтинскихъ купцовъ, Я. А. Нумчинова и М. Ө. Нъмчинова два мъста чернаго чая, и отъ верхнеудинскаго купца І. П. Фролова 214 арш. ситау на бълье новокрещеннымъ. Наконецъ, отъ селевгинскаго купца Н. И. Мельникова поступида библіотека бывшихъ англійскихъ миссіонеровъ за Байкадомъ, на европейскихъ языкахъ, на неопредъленное время, а на монгольскомъ-навсегда.

Изъ означенныхъ денегъ, за исключеніемъ 250 р., оставшихся неприкосновенными для будущаго баргузинскаго миссіонерскаго стана, израскодовано на жалованье вновь поступцившимъ, не обезпеченнымъ отъ казны, миссіонерамъ, миссіонерскимъ, послушникамъ и переводчику — 545 р. 50 к.; на постройку бъдъя для довокрещенныхъ — 340 р.; на вспоможеніе бъднъйшимъ изъ новокрещенныхъ — 120 р. 30 к.; на разные расходы во время разъйздовъ миссіонеровъ по улусамъ — 117 р 20 к. За тъмъ унотреблено на покупку для миссіи гомеонатической аптеки съ гомеопатическою библіотекою — 100 р.; на пріобрѣтеніе хромотипическихъ оттисковъ йконъ на бумагѣ изъ привиллегированнаго заведенія метахромотипія въ С.-Петербургѣ 300 р.; на краски и рисовальныя принадлежности 33 р.

свящ. Д. Соболева—2 р.; изъ Аксайской станицы, отъ А. М. Багушевой 50 р.; отъ верхоленскаго купца Козлова—25 р.; отъ тюменскаго купца П. И. Матягина—50 р., и отъ троицко-савскаго свящ. К. Сотникова—3 р.

ton we wind mean Передержка частію покрыта мъстно найденными средствами, бывшими въ личномъ распоряжени пишущаго сій строки, частію сдвлана въ счеть будущихъ благотворительныхъ приношений, въ надеждв на Того, Кто печется и о птенцахъ врановыхъ, призывающихъ Его. Частию покрыта, частию отнесена на тотъ же счетъ в нередержка, сдъланная на содержание инородческихъ детей, обучающихся въ посольскомъ монастыръ, на учебныя книги и пособія для нихъ и вообще на покупку Книгь, необходимыхъ для изученія будлизма л ионгольского языка. Содержание пищею какъ дътей, готовящихся къ миссіонерскому служенію, такъ и всвіть состоящихъ на миссіонерской службь, шло отъ Посольosn,≣gelgee glist скаго монастыря.

Желающіе участвовать въ просвъщения върою забайнальскихъ инородцевъ доставленіемъ средствъ миссіи благоволять адресовать свои приношения съ Посольский монастырь на Байкаль, на имя настоятеля забайкальской миссій, Веніймина епископа Селенинского, H GOL HPP. Streets in the provide state of the sta Посольскій йонастырь на Байкали. ... С. ... С. С. С. - унандолод 11 марта 1864 г. аны аныны соробосской появологид СОС алжинаэс сери адалаары окологоли да болу <u>11001 — жыларал</u>өджө**көн** ร นองโรง (al saiod . อาอาทีพ รถอวัญรายน์ ยหวดีย За тъжъ учетроблего на водучку для чист гом ча ок 1 — ток тольбио, сомостиченой со плотия Ксизорит ...ода вротото слование с потало общате .rd су бала сананаскалаланана чай давийу си жромбтини въ С.-Петербург-21сСоли инитомоди-. 4. 22. при составляния волителов

comm. J. Connormal. 2 p.: new Average in constraints of a A. Matter, and note on p.: or a constant of a synthest for a synthesis in a second state report R. P. Nathering, 50 p.: notice of one constraints on an effect. Hereits, 3 p.:

## ПЕРВЫЕ ХРИСТІАНСКІЕ ИМПЕРАТОРЫ.

## Критическій обзор'ь сочиненія: L'Église et l'Empire Romain au quabriène eiècle; par M. Albert de Bruglis (1). Четыра тока.

Историческія произведенія могуть быть вообще раздвлены на два власса. Въ однихъ представляется только голый перечень событій-безъ собственныхъ взглядовъ и сужденій писателя; такія сочиненія, впрочемъ, ръдки въ настоящее время. Обыкновенно, убъжденія писателя выглядывають изъ-за самыхъ историческихъ извъстій, и опъ отпечатлеваетъ, такъ сказать, себя на своемь повъствования. Одинъ италіянскій писатель (2) сказаль, что историкъ прежде всего долженъ заботиться о томъ, чтобы своимъ твореніемъ возбудить въ читателяхъ любовь къ себъ. Мы не думаемъ, чтобы для любви и участія читателя въ писателю требовались со стороны послёдняго какія нибудь намёренныя усилія. Оригинальность воззрѣній и благородство характера и убъжденій сами собой скажутся въ твореніи, если они есть въ писатель, и сами собой возбудять въ читате**зяхъ** расположенность къ нему. Читая такихъ историковъ, какъ Иродотъ, Өукидидъ, Тацить, Кларендонъ нин Маколей, чувствуешь невольное уважение къ нимъ,

<sup>(\*)</sup> Сонянные, загланіе котораго нами кистанично, встрічено на Зинада общимъ вниманіемъ. Всі критическія статьи во оранцузскихъ, измецкихъ и англійскихъ журналахъ отозвались о немъ съ большими похвелаци.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Цесарь Бальбо.

Ч. Ц.

въ благородству ихъ убъжденій и честности сужденій: но это уваженіе едвали составляеть слёдствіе ихъ намёренныхъ усилій. Албертъ Брогли или Броли принадлежить въ этомъ отношеніи къ разряду подобнаго рода историковъ. Его исторія "Церкен и римской имперіи ез четисертомъ выкъ" составляеть, какъ справедливо замётилъ о ней одинъ англійскій журнадъ (¹), «трудъ, который долженъ вандавь почетное мъсто зъ дристіанской исторической литературѣ», и который способенъ возбудить интересъ въ читатедѣ сколько своими учеными и литературными достоинствами, столько же, если не больше, и личными взглядами и убѣжденіями автора.

Отецъ Алберта Брогли-герцогъ Брогли, одинъ изъ лучшихъ ораторовъ во французской палатѣ пэровъ, въ разное время занималъ должности министра народнаго просвъщения (съ 1830 г.) и министра иностранныхъ двлъ (съ 1833 г.), много содвиствовалъ уничтоженію позорнаго торга невольниками, и свободное отъ государственныхъ занятій время посвящаль литературь. И отецъ и сынъ въ 1849 г., во времена республиви, были выбраны въ палату депутатовъ: сынъ имълъ въ ней успъхъ, но, подобно отцу, въ свободное время занимался и литературой. Послё переворота 2-го декабря (1851 г.), Алберть Врогля, оставивъ политическую двятельность, весь свой досугь и свои богатыя снособности посвятнаъ литературъ. Въ 1853 году вышли отдельной книгой статьи его, написанныя и напечатанныя раньще въ разныть журнакъ (2). Содержание ихъ

<sup>\* (\*)</sup> Edinburgh Review. 1860 r.

<sup>(\*)</sup> Заглавіе княги: "Etudes Morales et Littéraires". Par T. Ander Broglie. Paris. 1853.

весбия развосбразно, но всложа отдинаются и таубиной чининий во предметь и паяществонъ валожения. Мы черносдени, нов рукъ цинъ одно законательное навночения.

Мощу отраняния явленіния, сопроцондалними оранпуоную ревоннойо 1848 г., вопрачалось сладующое: соціалнотическіе куужин отдавани уважние симводанаи изобрикаціять інсуса Хриоть, не какь Спасителя и Измутритсян человіческиго рода, в какь Учителя акаиз чаличних че чь чедтноони руководинсяй ать соціализив. Вь Корона иноніе видали въ втомъ уваженіц коронній зимач, находним доказательстве торо, что народным зиссом не воходнуть на соонхъ предхова 1789 года, что теперь оній фроннянуты хрисніанскимъ духомъ. Горандо зарижеднивае, на парить выгладъ, сайдующее сужденіе объ итонъ являні, видають наче у Брогци:

"Сеціализить, пина но тамь, то въ другонъ мжстр ублиница сыбъ, бросаенся, накончкъ, подъ кокровъ ренити. Оне вышесть нь ролнины начелямь Евриродія я по поросноецьють восполозования о пороснотвующихъ нристіянахъ. Разий на кристіанской то общество, вос-EXEMPST'S ONL, RECEDE BERBERO BE HE REALAXE GOAL ал н траха, а он другнать, н- на малолахь язаннной анобли и братскато уважени? Не наз этназ ди началь произчения чудных перембны, обновжения міръ? И по-STAY NO REASES HARE CHORE BORDRETETS ONLY STRAF HA-THERE I CREATE OT HERE THE HE CREATE CITATIN Таной бласочногивый нисть быль вы большой мода во seary containgueseemes maceasts. Be drough my metales **рачные вонсальсты сланна**яють ина Хриорово от иманике миникь. провожадаьно, предводителей, ни Жертни Пошосский съ нижнали убійць, конершарниць свои 11\*

злодійства среди храмовъ и монастырей. Подебных антшенія возбуждають отвращеніе. Я сожанію объ ониритомь изступленномъ нечестія другой революціонной эпохи: но съ своей стороны предпочитаю Креоть имаверженный Кресту, весомону съ овитенностися нашь: почтеніемъ въ процессіяхъ грабежа и бунта. Сдарящивая негодованіе, возбуждаемое такими сценами, ны спанких коротко и прямо, что между сокіализмонть я арішнівнствомъ нізть общаго ничего, что евангельснае учанів и ученіе соціалистовъ прямо противенскове учанів и ученіе соціалистовъ прямо противенскове учанів обыть ложно, и если одно истивно, то другое должно быть ложно, и если соціализмъ не соть одно якъ волячайшихъ заблужденій, то Евангеліе было бы семынъ безстыднымъ изъ обмановъ" (см. Ендеез)

Молодой герцогъ Врогли, принужденный оогаанть нолитику, сталъ искать преднета, надъ которымъ бы онъ могъ употребить въ дело свои способности. И онъ остановился на одномъ, особенно способномъ завитересовать мыслителя, неравнодушнаго из вопросамы; инсающимся вивств и церкви и государства. Надобно прибавить, что избранный нив предмет'я нивень чиноторое приложение къ современному состоянию Франция. Французские историки особенно способны очисывать отдаленное прошедшее; имвя въ виду настоящее, съ тьмъ же участіемъ и съ тою же живостно, от нанини они ръшали бы современные важные вопросн. Эта харантеристическая особенность оранцузских историковъ видна и въ "Исторіи Церкви и Римской инистріи въ IV взяв". Любовь Брогля къ конституціонной Францін, нэкоторов сходство современнаго ся положения съ состоянісять римской имперія въ IV возв одбявля по, что авторъ пронякся самынъ живынъ участісні нъ

силимичной вний, и ото участів нараяннось у него нь сила и эмергія налошенія. Ни одназь историнь не нолють попротиравать такъ, члобы его полъствованіе пронаводнию меотрорнире внечатлавніе на читателей, если онь кань не пронавнуть килымъ участіемъ нь овоему процисту. "Нівть другаго средства энергически писать, напо шийть дри эконь горячее желеніе распространить ств убінщенія, петорыя, какъ истанныя, писатель считветь своинъ долгонъ высказать и обнародовать", говорить Падъровъ (<sup>4</sup>).

Ванная новорія и всякое вообще сумденіе человічеспое даннны ниїть въ основанія сроемъ какія нибуді процварятельныя уб'язданія. Дане въ математикі извістныя теоремы и полошенія не прежде возбуждають согилейе на мить, какъ когда син основаны на предларимельныхъ общепризнанныхъ аксіонахъ. Воть почему им прежде всего ститаемъ нужнымъ познакомить читателей съ уб'язданіями Брогын, легінным въ основу его сочинения, и неказать, наскольно мы согласны съ нями.

Онъ, вопреки Штраусу и ето приверженцамъ, привкатъ, какъ основание церковной истори, истичу и подлинность четырахъ сваниеньскихъ сказаний о рождеим, жизни, смерти и возпресени воплотивщагося Госиода: Онъ признаетъ богодухновенность и историческую важность йстахъ другихъ каноническихъ книгъ Новаго Вакисть бстахъ другихъ каноническихъ книгъ Новаго Вакисть старанени и станованонасторические управление три степени исторовнонобртиване, сдаранное лишъ для удобства увравдения, сообранию требованиятъ тогдашиниго времени, котерое

(w) Cass History of Normandy and England", vol. I. p. 265.

-----

потоку можно бы отканную ние накланную. Онь признаеть и ногоричнохуп) и допшиничесную залинских нинойскаго симнола, ногорый принять хриональни настоніра и поторый во всёхъ почти иристіанскиму». общасивать з'яданть въ соотцински он. связаряскім.

Мы но поженъ кизето опазна прознай. Врание и TANS, TAN ONE TOBOGRITE OF BETORNERARE ALS REPROPERSE исторія и иль достов'язность: Гласання источники для опнеатія набраннага Вронян неріоди-чановы, что отверженіе ихъ точно также необходиме вкрытинить тирорін Гиббона, Милькана з Нелидера, навь в нарбрін Варонія и Рорбахора. Если кто вадущесть санерсать овидётельства храстіянскихъ писателей-Евсенія, Сокната, Остонена и Осторита, прогоскиха-Зосимы и Анмана Марцеллина, и повъскія, разовянные нь сочиневіяхъ св. Аваносія в Лантанція, тоть поскога оснавноя вовсе беуз неторія поздідной подовнань IV и первой V врав. Онъ долженъ также оснатью беза свъданий отвоснустьно предписатвопанией эпохи, дея колорой мы иненно инисть тоть родь сведетеснотвь, который: такъ мастерони употреблень Гротонь для опнения времень Греки, предшествованныхь персидонных нойнень, н Левисонъ (Lewis) для описанія состояція Рина, до найни съ Парронъ, - синдутельствъ, несопременныеть сабы-TIMM .

Дэть тридцать назадь, одинъ даровитый и унелей англійскій писатель Шангердь издаль исторію трицаной цермии, на которой онь при велиень случать сларина заподозрить подлицность кого или друхаго свидітельтики, того или друзаго историчеснико паритиния, Къ полному своему удовольствію, онъ, наприм'ёръ, доказываль, что иссілини тр. Капріана нареагенскаго повд-

найшая полгалка, совершенная ная оправлания папскихъ притязаний. Имъя въ виду, что тъ же саныя поснанія цитуются и противь римскихъ папъ-въ сочиненіяхъ православныхъ и протестантскихъ богослововъ. -- между авглійскими богословами. въ сочиненіяхъ. напримъръ. Пуля (Poole), — мы должны прежде всего сказать, что поддълка посланій св. Кипріана одна изъ самыхъ неудачныхъ. понятнокъ. Шелгердъ приложидъ овой свептический метоль насиблования и во многимь другимъ произведеніямъ христіанской древности. Доказательства Шепгерда противъ подлинности и достовврности большей части древнихъ произведений христіанской письменности, въ томъ числъ и противъ Евсевія и его продолжателей, напоминають тъ довоны, которыми одинь англійскій архіепискодъ (Хуатли) опровергаль существование въ міра лица, невастного подъ именемъ Наподеона I. Три года спустя послъ обнародованія Шелгердомъ своего сочиненія, вышла исторія датинскаго дристіанства (History of Latin Christianity), написанная авторомъ, весьна несклоннымъ въ безусловной довърчивости, деканомъ собора св. Пакна (1), и, увы, отвергнутые Шенгердомъ источники исторические всь заяяли свои мёста, какія они занимали до ного, вакъ будто Щенгердъ ничего и не писалъ,

Единбургское. Обозрѣніе высказываеть новое основаніе для недовѣрія церковнымъ историяамъ элого неріода. Двторъ критической статья на сочинение Брокан, помѣщенной въ этомъ журналѣ, допускаеть возможность того, что лѣтописцы эти до такой степени были узденены славнымъ дъйсявующимъ алцомъ этой епоки.

(1) MELENSHE-Milman.

великимъ александрійскимъ епископомъ, что ихъ извѣстія и сужденія о событіяхъ составляють не болѣе, какъ только отголоски Аеанасіева голоса. Мы неохотно оставляемъ на нѣсколько времени сочиненіе Брогли, честныя изъисканія котораго проливають иного свѣта и на этотъ вопросъ; а миновать это новое предположеніе, клонящееся къ подрыву достовѣрности главныхъ источниковъ церковной исторіи первыхъ вѣковъ, не показавъ его неосновательности, мы не считаемъ себя вправѣ.

"Трудно понять", говорить другой англійскій журналь (1), "какимъ образомъ авторъ критики, помвшенной въ Единбургскомъ Обозрвній, какъ видно изъ статьи его глубоко изучившій свой предметь, пришель къ такому безосновательному предположению. Древний перковный историкъ Евсевій такъ далекъ отъ всякой зависимости отъ св. Авянасія въ своихъ взглядахъ, что на противъ онъ обнаруживаетъ въ своихъ сочиненияхъ даже наклонность къ аріанской сторонв. О Сократв Валезий-салый прочный авторитеть въ двлв оцвнки исторической достовърности - справедливо замътилъ, что историкъ этотъ обнаружилъ въ своемъ сочинени боль шую точность и аккуратность, что его исторія есть плодъ долгихъ самостоятельныхъ изъисканій, что она составлена по лучшимъ документамъ объихъ сторонъ: православной и аріанской". Журналъ этотъ за твмъ приводить нвсколько мисть изъ исторіи Сократа, изъ которыхъ видно,

<sup>(&#</sup>x27;) Christian Remembrancer. Quarterly Review. 1860 г. Критическая отатья на сочинение Брогян, помъщенная въ втомъ журналь, отличается замъчательною умъренностию суждений; она послужила для насъ руководствомъ и важнымъ пособіемъ при составления этого критическаго обзора.

что второй церковный ногорних соотавлять котория, не подчинаясь авторитету св. Азанавія, я что онь эъ наві-TTINE O COOMTINE T BE OVERCHIERE O JUMPER H HAR AB-JAX& HODBING DECKOINTES . C. CONCORDE ALEXCENEDI скимъ (1). Еще меньше инверь звечения превноложение Единбургскаго Обозрънія по отношению къ Созомену и Сеодориту. Достаточно приноменть нея этого содержание первой глары первой ниши порерія Соронена; зайсь историкъ прямо объявляеть, чео, въ описація событій несовреманныхъ ему, онъ рузоводотвовался: 1) императорскими закойани; 2) англин соборонь: превославныкь и аріанскихъ; и В) посланіями --- царенния и насямрскими, "которыя тогда", говорнить слование самого Созоменя, "частію храниянсь во дворцахь и царквакъ, частію ходнан но ружить любителей спонссіших произведения", и что онъ считалъ спраненных брать въ разсмотраніе навботія накъ правосладныхъ, такъ и сретиковъ, потому что "историвъ больше всего долженъ", -опять приводимъ собственныя слова Созимона, -- "заботиться объ ястянь и добросовъстности повъствования". Тенерь возвратныем въ Врокин -- въ его основные убъяregiant.

Свои основныя убвиденія Проган не основналаєть безь доказательствь; чтобы подкрёпить ихъ, онъ присовонувиль къ своимъ томанъ нёснолько важныхъ присовонувиль къ своимъ томанъ нёснолько важныхъ приложеній. Изъ приложеній особекно зам'йчаленьно то, поторымъ онъ подтверждаеть астину свангезьенняхъ сектовъ. Съ силою онъ выставляетъ незёность тёхъ, поторые,



<sup>(1)</sup> Таковы следующія мёста въ исторіи Сократа: i, 1; i, 10; i, 13; i, 27; ii, 11; 15, 17, 16, 22, 23 и иногія другія. Christian Remembrancer упакцираєть подробно разности въ инвестіяхъ Асанасія и Сократа. См. № 3, стр. 142, 143.

NURSHARE OTBODTATES BORNARDORTS DRAWNER WY: дебъ, потокъ приступноть къ разомотранно достовърности частилинь чулевы, записанныхъ вважуснистажи. "Внангеніе само нь свей", говорить ризь, спархъсстествению. Оно повысскучевь с Тонгы. Исо родянся оть Давы, о Томь. Коо постресь ини мерикных. Оно начинастоя и оканчивается чудокъ. Порпому, ссли рез пар-TH JORNH, NO TOR TOJANO SPRENCH, 4TO ORE SYRECHL, to Bearenie nomes are abno pomence. Sance ne are но, чтобы докавать вто, швучать еврейскій и греческій нёмии, непутно резбирать извости развыхъ сранголясибнь или самисть менуокранаты". Врогли повазываеть за твив, что навачалать, ноторные рукоданиея Штраусь; чанже легко доказать, что Константнаъ Великій но сынь Експи, что окъ никотна не парозвоваль и дане не существения, в что соборъ Нанейский инкогда не собяркася: Такъ какь аы должны поскорво позна-TONN'S "ARTATERED OF OCHORROWS DOCOMONISME ARTORA. to we presented the goate orrangementer as the the . Meningy epo. Bubes agrata montany roashe gamathes, uro вь английской богословской антературь ссть закачетельное по глубокомыслію, къ несчастію только неокончённов, сочинение дингора Минла, которое онъ нисаль HDOTHOL IIITDAYOR.

До сихъ норъ мы показывали основныя убряденія мачора, съ ноторими согнасны и мы: по ести друим, на поторыя мы инисть не можень согласиться. Анберть Брогия--ревностный сагнательный каториру, и потому неудивительно, что у него встръчаются положенія, на которыя мы не согласны; скорве удивительно то, что танихъ покоженій у него мало. Посятанее зависьло главнымъ образомъ отъ того, что Брогин рироннориновов нерібуь, чин цогорый рязкогдолія монду Воблиция и Санаднов. Царронію боли, на счастію, ноничнова: А ніс дунценіння о исулицать дія пададу, отой значнова: А ніс дунценіння о исулицать дія пададу, отой значнова: Алаганду багосанными и нагориками восголиции на напади мажду багосанными и нагориками восголиции и напади мажду багосанными и нагориками восголиции на напади мажду багосанными и нагориками восголиции и напади мажду багосанными и нагориками восголиции и напади мажду багосанными и нагориками восголиции и напади мажду багосанными, както и оди одинои напади, както на соступниции, начно такжо от одинодуниции, уполновника, нападия приходопологисти трури св. Алайнски, подскими има на ноську прирословий.

Въ сочнания Брикин, приложи нъекоделние его заможете с Серексистий капра, скла такие одний зущить, из потеронъ принослянный богослове зейдета многе сейсний — по сонденные съ нить. Эко — посолоние ранный списаниете наседны на разецитривосний серад. Вирочена, сисну вопроку, на удиженио, на 2000 страница Броган удажные венго десть.

Ринские наточные говерние, что если восгонные боновновы ак принсимымих ным въ новнау изавенства наим сищевствовало, дравности не видить кого, что видит сищевство по провоснодние отъ продрабоднова, ореди ноторнать поселениенся ны. Подобнуло рань делно менер обратили и прочить нихъ. Челована, са денотна приванизмий: свотрись на Гринорія XVI вли Нія IX, ланъ им спискова списковоть (Прівсирия срівсеросния), уже пририссисномить чисте Правора срівсеросния), уже пририссисномить чисте Правора свои цийтине очин. На нашть взглядъ свидітельства, приводними Броган, иното-иного доказывають первенство, но не главенство римскаго епискова. Мы разберень это діло въ частностяхъ.

Телерь всё согласни въ тонъ, что предобдателниъ Никейскаго 1-го вседенскаго собора былъ Осія, епископъ кордовский. Въ датинскияъ коціядъ акторъ акого собора ини оно офонть перволь, Эдінь аспаляцонна ряждаечки вопрось: почену представленноваль онъ?

Есян бы ны отым укверлинть, чис Осія предайлакодиотвоваль, байгодари своему вановану анчному, зарадтеру и особонной блигоровновиваетайтя нь нему Константина, то нага тохчаов-же сверазнай баз---и не безь основания -- во неринах, чио это чистая таарія, й до вторних, что з'вроитно мы: предразнованами, монотъ быть и безсоянательно, вреувеничивать влісній нарай на соборы (1). Вь сною очередь сопершение телов же возразение ны ширав'я слідних кімнь, монорія, причинин оалть предоблательства. Осія, виднить ак предоблаговано телі монать предоблаговатова. Осія, виднить ак предоблаговато телія монать предоблаговалогова. Осія, виднить ак предоблаговати и точно талие, праце высованного чистую теорію и точно талие, праце высованного чистую теорію и точно талие, праце вы-

Римсянії Бревіярій (Вгечіагіня), яконный из окоху, чумкую жеккої краюнки, не знаеть самаго существовнія Осія и прано укорждаеть, чко предебдатерьузюцедкь зъ Инкой римскій первоклащеница: чрезъ сводкь дельтовъ. Кардиналь Вароній выставляета, накъ равно доетовбрные оакты, во первыкъ то, чко Осія предебдательствоваль, а во вторыкъ, чко окть предебдательствоваль, накъ легать римскаго паны. Брогин отдёляеть достовбрный закть предобдательства Осія окть предебадожный, что онъ предсёдательскоговаль, какъ предеба-

(\*) Мильманъ въ своей History of Latin Christianity (т. I, стр. 60) увъряетъ, что Осія предсъдательствовалъ, какъ придворный богословъ. Онъ приводитъ для такого взгляда нъскольно основаній, но при всемъ топъ типос объязанение поставля последания, кайъ, предослодсялі смъ. Ниль утверждаетъ, что предсъдательствовалъ св., Евстаей Антіохійскій (A History of the Holy Eastevn Church. Patriarchate of Aleханdria. By Nebl. Vel. 1. р. 139).

BRUCH TOPREMARD DEMERARD CHROMES IQuis, Kara DEMchiñ natoment, ort mondenaett sto upernolomenie n HENTRETCH HORTHODERTS HTEOTODENNE ADERSATEALCTBANE, OCновывая свои соображения на оботоятельствахъ послъдунищаго (пенесленскато (1)) собора Сардинійскаго. Почти ностоятеля, что и въ Сарний Осія опять предсвая-TEALCTROBARD: CONCEPT OF CHACROMENTS. CLANERINGCE COAS, JONODUTS, NAK'S O CTODORNHUAX'S MAR TOURDE KAK'S объ окружателять Осія - оі анфі тоу Ослоч. Италіянскіе предаты (из чнегэ тролхэ), представлявшие на соборв римскаро первосрананных, полнисались уже послё него. Но такъ какъ собаръ этотъ, состоявшійся въ преяваять рименаго патріархата, безспорно цаходился въ takon's ornegiechin b's denckoù kasead's, 470 nort 28конно допустить ванеящия къ Рему. (2), то значить, заключаеть Брогли, очевидно, что Осія могь предсёдательствовать на номъ только въ качаства представителя риненаго синскопа. Предоставляемъ безпристрастію читателей ранных, кто нев насъ больше прекъубъжденъ. Врогин ан, такъ поспънно выведний это заключение, ная мы, которые неспособны понять оченидности его вывода. Почему историяз ублиденный въ томъ, что Осія предсёдательствовадь въ Никей по силё своихъ

. (\*) Котодичесній, инсатель Аллись (Allies) въ своенъ сочиненія о Главенства Паны выставляеть, какъ предметъ безспорный и истину общепризнанную, что соборъ Сардинійскій быль соборъ вселенскій. Броган спотрить на Сардинійскій соборъ вначе. "Сардинійскій Соборь, говорить онъ, не смотря на признанный авторитеть его, не считается въ числъ вселенскихъ. Большая часть канонистовъ-противъ названія его иссланнятив". Т. 1, часть 2-ая, стр. \$1.

(") Провессорь оксеорденаго университета Пюви въ сочинени Councils of the Church — (р. 144) замъчаеть, что Халкидонский вселенский соборь денитить правиленъ свениъ даваль еще большия преко престояу Больтитичнопедьскому.

личныхъ достоинствъ и заслугъ и Систедери разноложенности къ нему императора, не можетъ двиусяла от большею въроятностию, чие нобернини иринослини, онбравшіеся на Сардинійский соборъ, вще разв поснавили себя подъ предсвяятельство Ости изъ одного бизисдарнато воспоминанія о иредсвяятельство сно иъ Шакой?

Этапь мы и оканчиваемь спорь съ Врония, екзанть одно только замъчаніе. Если бы им не случнито и не мимоходомь коснулись этого вопроса — о тимсартев, о онь составляль бы главный предметь для высь, тогда мы считали бы необходимымъ сравнить язынь св. отцевь, которымъ говорять они обе впостоле Петри, яс языкомъ, какимъ они товорять о св. Павле и другият апостолахъ, сравнить титулы, данные римскому периосващеннику, съ титулами, усвоенияния разскитривахамъ и свётскимъ правителянъ, вяять въ разскитрият аппелляцій къ Риму и аписаляція въ самыя чонставить самыя высшія права наны, кома инаналанные въ древнія времена, съ правами, и найонець сопо-

Касательно другаго пункта размогласій съ Вропин, т. ё. вопроса о безженствё, тъ настоящій разъ им заятьтимъ только слёдующее: 1) вопросъ этоть не есть вопросъ вёры, а дисциплины церковной; '2) е́го нельза рёнчать, не нибя въ виду словь спостола Павла нъ 1 посланіи къ Тимовсю (гл. 3, ст. 2); 3) нельзя не быть благодарнымъ Брогли за то, что онъ и въ разсмотрёніи этого вопроса выказаль унъревнесть, столь рённую въ католическихъ писателяхъ, и сохранить независивость сущасній; онъ, панримѣръ, на отказываетъ тъ достовёрности той рёчи—въ пользу дозволенія шенатом;

клару удерживать при себи своить мень, которузь, по свидътельству Сократа и Оббонена, гозорнаь зъ Наше св. Пафнутій (самъ-престаржий дъютвонныть), ещо скопь язъ Египетской Опвинды.

Но за всемъ темъ аскащіе передъ нами ченяре вома исторія Броган не составляють полемическиго сочин Hehis. Ohn cyrs at knoe 470, saks hosee wrente eraрыхъ источниковъ, имъющее въ виду сообенную спою цвиь и своихъ особенныхъ слушителен или чичателий. Мы говорины: старых источниковь, потому что объч емъ ихъ со временъ Гиббона дало изявнияся. Катаковы бы, неизвистных Гиббойу, тенерь хонечно отврытия кардиналь Ман и Куртонь (Онгерля) отпрыли несковько новыхъ писемъ св. Асанасія; Донъ Питра вырыни изъ земли преколько драгоцинныхъ пажетникова онисываемой у Врогли эпохи. Но эти познайшия откоший проливають свёть только на очень частные пункты негоя рій IV ввка, а въ півлонъ въ этой которій не пропяонни ничего похожаго на перемороть. Главные деятели опоxh-Koncrasturs B. h Koncrastill, os. Avanacit a Apili, RUlian's in Recardly - ocratoron goodres of theme, we man pantepann, waits is upende. Passingie aparopost, upo-NSHOCHMER'S O HER'S A HA'S ABLARS, SUBMERT'S HE DIS OF торическихъ данныхъ и ихъ очемидности, за онъ способностей, от правственнато харайтера и вообитения вудей:

Врогии несмотри на свои стараніи, большою часнію успівніцыя, быть снокоїннымь повівствоматециять, въ ніхкоторомъ отношении ноходить на здвоката. Когда оль піншеть, у него предъ умомь зредновники вго читажеии, не всё вообще образованные свропейны, а горандо блажайніте ть нему, образованные сранцувы. Хота помістать окъ усвойеть вігляді лючерниской циона

Неамера и аниниских историховъ, хотя и они въ свою очерень могуть найти въ его сочинения подезныя для никъ замътни: но не ихъ онъ имветъ прежде всего въ виду. Его мысль главный обравонь занята двумя классанн ого соодечественинковъ: однимъ, заключающимъ въ собъ та пылкія и крайнія дичности — въ родъ аббата Гона (Gaume) или аббата Вентуры, которыя хотван бы обходится съ девятнадцатымъ вёкомъ также, какь обходяниеь ихъ предщественняки съ XV и XIV, и другинъ, запарчанщинъ въ себъ ту Францію, которая, --- заимотвуень его собственныя выраженія, --- «повсных некоренные изъ своихъ учреждений и изъ своихъ памятинковъ знаки и формы христіанства», которая «вочто бы то ни стало хочеть сдалать изъ себя націю чиспо онносооскую». Къ первому изъ этихъ классовъ онъ обранияется съ оказнымъ увъщаніемъ: «не смішивайте времень, не трактуйте все современное покольніе какъ уше опступнащее оть въры во Христа; читайте урони негорін; ви увидите, какъ кротко, съ какою осторожнеспію, съ какою мудрою умэренностію первенствую; щая Цернов, кользоралась своини победеми, какъ она сиремилесь осединть, а не уничтожить исскуство, ли; тературу и завоны языческіе» (гражданскіе). Къ соотечественнытань втораго насса, панать о которыхъ прошла чрезь все его сочинение, онъ обращается сь нольбой о томъ, чтобы они перестали думать, что хриогіанотво производить узкое, противуобщественное вді; яніе, чтобы они научили исторію Христовой Церкви, накъ она возникла въ существованію, какъ она пряшла въ единание съ государствомъ, какъ (несмотря на всъ препятотвія, противопоставленныя ей здобой дюд спой), она соварнията въ міръ чудный перевороть, до,

торый сопровождался велиния, благотворными слёдствіями для всёхъ сторонъ жизни человеческой, не исвлючая самыхъ низшихъ.

Не было въ мірё оратора или писателя, всецёло независимаго отъ вліянія со стороны слушателей или читателей. Онъ можетъ быть воодушевленъ сознаніемъ несомнённаго сочувстія съ наъ стороны, или, опасаясь отсутствія сямпатія въ чатателяхъ, можетъ быть сляшкомь осторожень въ высказывания своихъ суждений, но остаться совершенно внв всякаго вліянія едва ли есть какая вибудь возможность. Одинъ видъ такого вліянія прекрасно охарактеризоваль одинь англичанинь, когда его избирали въ судьи. Излагая свои основанія для отказа, онъ сказаль: «я боюсь быть пристрастнымъ въ своимъ друзьямъ, и изъ опасенія показаться пристрастнымъ боюсь самаго худшаго, что можетъ вытти изь пристрастія, боюсь быть несправедливымъ и жестокимъ къ нимъ». Дъйствительно ли это худшее проявленіе пристрастія, въ этомъ еще можно усумниться, потому что во всякомъ случав это было бы ошибкой, происшедшей изъ стремленія сохранить благородство и честность рёшеній. Врогли поддался тоже нёсколько вліянію со стороны читателей, которымъ онъ желаль передать свои убъжденія. Ови встрътять въ немъ много уступчивости ихъ собственнымъ убъжденіямъ, выступающей за предёлы строгой правды. Мы думаемъ, что напр. за Константина можно больше сказать, чъмъ сколько сказано на страницахъ Брогли, не закрывая, подобно Евсевію, его ошибокъ (ий уе́исто), но взявши въ разсмотрвніе его собственное положеніе и характеръ общества, среди котораго воспитался онъ, и которое окружало его. Равнымъ образомъ образъ Юліана от-12

Ч. Ц.

ступцина на нашъ взриядъ, бросаетъ бодьщую твиь, чемъ въ какой онъ представденъ авторомъ на страницахъ,

теперь открытыхъ предъ нами.

Мы сдёлали бы и другія общія замёнанія, но они будуть вотавляться по мёстамь вь продолженіц статьн, а главнымь образомь будуть прибережены кь заключенно. Теперь же мы обратимся къ работь болье пріякной для нась и безь сомпёнія болье интересной для читателя, представимь быстрый очеркь четырехь вышединихь томовь—Исторіи Церкви и Римской имперіи вь IV въкъ.

Предварительный обеоръ занимаеть нёсколько больше третьей части перваго тома. Брогли начинаеть свое сочинсние сравнениемъ единства возникающей Церкви съ единствомъ быстро падающей Империи. Послёднее, онъ уподобляеть величественному, но искуственному единству здания, построеннаго человёкомъ, которое готово пасть въ прахъ, первое-жизненному единству растения, которое высится до неба и распространяется въ ширину своею собственною органическою силою.

Сперва объ Имперіи. Мы находимъ у Брогли извъстія объ Августъ, соединяющемъ въ своемъ лицъ должности консула, трибуна, префекта и верховнаго первосвященника вмъстъ съ командованіемъ арміей — почти въ 400,000 человъкъ; о быстрой деморализаціи народа, утратившаго слъды и самое чувство политической свободы, терпъвшаго и даже удивлявшагося такимъ чудовищамъ, какъ Калигула и Неронъ; о чахломъ уважении, еще платимомъ сенату, которое съ одной стороны выказывалось въ самомъ пощаженіи этого учрежденія такими хитрыми правителями, какъ Тиверій, и въ сиисходительномъ почтеніи, выказываемомъ къ нему Фла-, віанами и Антонинами. Но борьба между сенатомъ 4

Digitized by Google

.: :

ариней кончилась на время побядой сократь, которые стали набирать въ имперадоры своихъ любимцевъ и избирали, пока въ 285 году таленты Діоклетівна не возстановили монархія. Въ продолжения всего этого періода, столица терпла право за правомъ, выгоду аз выгодой, а провинція въ такой же мара пріобраталя. Во время рескублики онв много терпвли отъ борьбы сопериичестворавшихъ пертій и отъ жедности правителей, не участвуя въ преимуществахъ и торжествахъ столицы міра. Импералоры поставная жителей провинцій (ЗАВОСЛЕНИНАХЬ) ПОЧТИ НЕРОВИЙ ОБ НАСТОЯЩИМИ ГРАЖДАнами Рама, и знатные люди наь Гадлін пріобрёли входъ въ сенать еще во дни Юдія Цезаря. Аристовратів при своемъ вымиранія обывновенно утвіпаеть себя колкими насмёшками надъ лицами, которыя или по своимъ талан. тамъ или по богатству занимають ся мъсто, надъ ихъ манерами идроисхождениемъ. Римские патриции, вымиравшие и количественно и качественно, въ обили сыпали вдкіе сарказны на этихъ новыхъ Patres conscripti, незнавшихъ дороги въ сенать. Императоры одинъ за другимъ играи, такъ сказать, провинциями противъ города, возвышали первыя, чиобъ унизить послёдній и господствовать въ немъ незалисимо. Сенека и Луканъ изъ Испанія, Плутерхъ изъ Греція, Фронтонъ изъ Африки были люди близкіе въ императорамъ, а великіе законники этой эпохи-Салый, Папиліанъ, Ульпіанъ-всь были иностраннаго происхожденія.

"Они-то и угладили дорогу тому знаменитому эдикту, которымъ Каракалла даровалъ jus civitatis всёмъ свободно рожденнымъ обитателямъ Имперіи (213 г.). Опозоренный именемъ автора и вызванный необходимостію увеличить сборъ податей, этотъ актъ не смотри на то

12\*

знаменуетъ важный моженть въ исторія міра. Предопредѣленная Провидѣніемъ задача Рима совершилась въ день подписанія эдикта: дѣло уподобленія народовъ закончилось. Отъ покищенія сабинявокъ до эдикта Каракаллы прошла почти тысяча лѣтъ; не меньшій періодъ времени былъ достаточенъ, чтобы эта великая звѣзда совершила свое полное круговращеніе," (Том. І,стр. 25).

Мы пойдемъ даяве; Брогли останавливаеть наши взоры на той собирающейся тучё варварскихъ ордъ, которыя, какъ авторъ справедниво замёчаеть, поражали Имперію со всею правильностію онзическаго занона. Между 250 и 260 г. Готы отъ Борисоена доходять до Чернаго моря и чрезъ Виеинію до Греціи и Италіи. Франки бросаются чрезъ Испанію и проходять до Аорики. Царь Пареянъ достигаетъ Антіохіи и плённый императоръ Валеріанъ подвергается позорной смерти. Однимъ изъ славныхъ дёлъ, рожденнаго въ низкомъ знаніи, Діоклетіана было то, что онъ хоть на время остановилъ повсюду ярость опускавшейся на имперію бури.

Между тёмъ древняя римская религія, въ которую (по крайней мёрё съ политической и внёшней точки зрёнія) Августъ думалъ вдохнуть новую жизнь, упала вслёдствіе введенія въ нее новыхъ боговъ и новыхъ обрядовъ изъ разныхъ покоренныхъ странъ: аллегорическихъ олицетвореній изъ Греціи, магическихъ мистерій изъ Египта и съ Востока.

"Въ этомъ религіозномъ эклектизмѣ, въ этомъ слитіи (если можно такъ выразиться) всёхъ религій разнообразныя наклонности души получили полный просторъ. Цикакая узда не сдерживала воли; никакая хорошо опредёленная вёра не лежала несгладимой печатью на умахъ. Средибезконечнаго числа преданій, которыя разнообразились.

Digitized by Google

вивств съ мъстностями и у каждаго поэта были различныя, никто не успъвалъ въровать всёмъ, но никто не былъ и такъ развратенъ и, главное, такъ смѣлъ въ развратѣ, чтобы оставить ихъ совершенно; народъ принималъ или оставлялъ ихъ, молился своимъ богамъ или смѣялся надъ ними, сообразно съ фантазіею или интересомъ переживаемаго дня. Религіи оставалось достаточно, чтобы поддерживать колеблющійся человѣческій умъ во времена его слабости, и очень мало для того, чтобы подчинить его закону и сдѣлать его путь правымъ; положеніе дѣлъ, изумительно приспособленное къ разслабленному поколѣнію, у котораго для живой вѣры не было энергіи, а для систематическаго разумнаго сомнѣнія не доставало мужества!" (Том. 1, стр. 49).

Въ ряду возвышенныхъ умовъ являлось желаніе единства религіознаго. Апулей, Аполлоній Тіанскій и Плутархъ пытаются истолковать, обратить въ нравственные уроки, въ аллегоріи-колебавшіеся миеы политеизма.

Римъ и въ религіи былъ болёе практичнымъ, чёмъ Греція. Онъ оставилъ quasi богословскія умозрёнія, изложенныя въ метафизикё Аристотеля, въ діалогахъ Платона (напр. въ Тимеё, Федонё, Парменидѣ), и ограничилъ свое вниманіе рядомъ вопросовъ, разбираемыхъ въ Цицероновомъ De officiis. Слёдующія замёчанія объ этой попыткё—упростить систему нравственности, мы думаемъ, заслуживаютъ нашего особеннаго вниманія, потому что могутъ имёть приложеніе къ современности.

"Слъдствіе такого очевиднаго упрощенія философіи было тоже самое, какое всегда постигаетъ всякую систему нравственности, стоящую одиноко, отръшенно отъ всъхъ религіозныхъ влінній. Это прямая и часто повторающаяся ошибка — воебражить, что отдъленіе нравственности отъ проблемъ религіозной метафизики, не рёдко темныхъ, дёлаетъ мораль яснёе и удобоисполнимве. Напротивъ мораль въ такомъ случав двлается невыносимою и неприложимою. Исполнение долга тогда лишь возможно и можеть сдёлаться дорогимъ для людей, когда долгъ является наложешнымъ на нихъ божественною десницею, которая показываетъ имъ вдали наказанія или награды, когда силы души удвоиваются соединенными побужденіями надежды, любви и страха. Оставленная самой себъ, ничего не говорящая воображенію, не привязанная ни къ какому божественному авторитету, не указывающая впереди никакого счастія, стоическая нравственность не имъла для людей привлекательности, а для себя поддержки. Она требовала жертвъ безъ вознагражденія, она налагала усильные труды, не смягчая ихъ никакою надеждою. Она сама скоро это сознада, и провозгласила себя религіей меньшинства, върой небольшаго числя избранныхъ par excellence, мудрыхъ, рёзко отличающихся отъ обыкновенныхъ простыхъ людей (идиботан). Это была религія уединяющая. Человъкъ обязанъ былъ смотръть въ себя самаго, и только въ себя самаго, отръшаясь отъ всякаго внъшняго вліянія, искать всей силы для себя въ своей собственной воль, всего свъта въ своей собственной совъсти." (Том. 1, стр. 59).

Стоицизмъ погибъ на тронё съ Маркомъ Авреліемъ. Епикуреизмъ, въ самомъ опошленномъ видё, еще продолжалъ существовать нёсколько времени. Около 250 г. Плотинъ привлекаеть толпы къ слушанію нео-платоническаго ученія. Онё приходятъ, побуждаемыя желаніемъ услышать отвётъ на вопросъ, предложенный нёкогда Пилатомъ Спасителю: что есть истина? Но въ овлосе-

Digitized by Google

фемахъ Илотина можно открыть (случай не необыкновенный) слёды нёмотораго вліянія другаго ученія, которое оплософъ безсознательно усвоилъ, между тёмъ какъ онъ сознательно силился идти ему наперекоръ. Къ разсмотрёнію этого другаго ученія Брогли и обращаетъ теперь наши мысли.

Первое понятіе о христіанствъ на страницахъ Брогли то, что оно есть виъстъ и фактъ и ученіе. Отъ Божественнаго Основателя въры у насъ есть Его жизнь и Его бестады, отъ св. апостоловъ Павла, Петра, Іакова и Іоанна — догматическія посланія и повъствованіе объ ихъ трудахъ и страданіяхъ. Объ черты христіанства должны быть удержаны.

Замѣчанія эти вполит справедливы. Капоникъ Стандей, профессоръ оксфорскаго университета, справедливо за мѣчаетъ объ исторіи Неандера, что она есть больше исторін идей, чѣмъ людей. Это одна крайность. Самъ Стандей, напротивъ, допускаетъ другую: блестящее сочиненіе этого ученаго профессора погрѣшаетъ именно тѣмъ, что онъ слишкомъ много принисываетъ отдѣльнымъ лицамъ, и слишкомъ мало вліянію отвлеченныхъ, но живущихъ и заправляющихъ дѣятельностію частныхъ лицъ идей.

Мы теперь едва въ состоянія понять, накую громадную бездну должны были перейти люди, исповёдывавшіе многобожіе, когда они обращались къ христіанотву. Мы еще въ дётствё получаемъ наставленіе въ вознышеннёйникъ истинахъ относительно существа Вожія, въ истинахъ, для узнанія ноторыхъ столько мудрихъ умерие, и которыя теперь извёстны всякому кристівнику, такъ что мы една въ состоянія представить трудность, которую чувствовали самые мудрёйшіе изъ язычниковъ въ дёлё почитанія Безконсчного Божества. Мы сожадёемъ объ исповёдующихъ иногобожіе, мы чувствуемъ негодованіе къ почитатедянъ зодотаго тельца, и улыбаемся при чтеніи аллегорій Платона и тонкихъ соображеній Цицерона.

"Не будемъ однакожъ, говоритъ Брогли, слишкомъ строги къ первымъ учителямъ въры и мысли. Сердце человъческое не такъ измънидось съ теченіемъ времени, и малое вникание въ его свойства достаточно объяснить намъ самыя странныя его слабости. Напр., извъстно, что даже для насъ идея о Богъ, когда она выводится изъ чистаго разума, является всегда окруженной неразръшимыми вопросами. Противоръчащія понятія, неразрѣшимыя, но неизбѣжныя, трудности, спутывающія нашу мысль и презирающія ся усилія, являются всякій разъ при усиденномъ размышленія объ идеъ Бога. Будучи не въ состояни на такихъ высотахъ созерцанія стоять въ точкъ равновъсія, мы образуемъ понятія о Божественной сущности поперемённо то слишкомъ возвышенныя для насъ самихъ, то слишкомъ недостойныя ея. Иногда мы низводимъ Божественную сущность до своего собственнаго образца, между твиъ накъ усидиваемся понять ее; иногда же перестаемъ цонимать сами себя, между тёмъ какъ стараемся какъ можно больше уяснить свои мысли, чтобы выразумёть се" (Том. 1, стр. 78).

Страницы, слёдующія за этипъ извлеченіенъ и написанныя въ томъ же тонъ, вномнъ достойны влиманія. Въ 1860 году вышла въ Англін книга: Бамитонскія чтенія — Манселя (<sup>1</sup>). Главною задачею этихъ чтеній было показать, что Богъ для разума, если разумъ

Digitized by Google

<sup>(&#</sup>x27;) M-r Mansel's Bampton Lectures. London. 1860.

самъ изъ себя силится развить идею о Немъ, становится хододящей отвлеченностію, и что съ другой стороны всякая попытка — избъжать такого отвлеченнаго понятія о Богѣ тотчасъ же приводитъ къ самому очевидному многобожію со всёми земными страстями для яамдаго бога. Одинъ фактъ, одно ученіе могуть спасти насъ отъ холоднаго отвлеченія пантеизма, и отъ нечистыхъ гадостей политеизма, — это — таинство воплощенія Сына Божія, которое есть и фактъ и ученіе вийстѣ.

Христіанство, какъ учрежденіе, установилось, христіанство, какъ догмать, было принято. И между тёмъ какъ ни одной еще книги Новаго Завёта не существовало, апостолы во всёхъ странахъ распространяли вёру. Личныя свойства апостоловъ: Петра, Павла и Іоанна мастерски обрисованы авторомъ, и Брогли совершенно справедливо замёчаетъ, что предоставленные саивмъ себё св. Павелъ и св. Іоаннъ могли бы основать различныя ученія, но что если они трудились для одной цёли, то это служитъ однимъ изъ тысячи доказательствъ, что ими дёйствовалъ Тотъ, Кто призвалъ ихъ и послалъ на проповёдъ Евангелія.

Съ теченіемъ времени не только бъдные, не только усвоявшіе себъ великія суевърія, не только языческіе ирецы, но люди особенно чуткіе ко всякому обману, люди ученые и любознательные, приходятъ искать убъжища подъ вътвями этого древа, выростающаго вверхъ и въ ширину изъ зерна горушнаго. Философія также искала здъсь себъ мъста, въ лицъ Іустина и Климента покорная и смиренная, а иногда, особенно въ Александріи, подкрашивающая простоту Евангелія видоизмъненнымъ іудействомъ (примъры — Кериноъи Евіонъ), или видоизмъценнымъ магіанизмомъ (примѣры-Василидъ и Валентиніанъ) (1).

Мы не будемъ останавливаться на гностволзить (о немъ многое можно узнать изъ Неандера и Гиббона), и замётимъ только вмёстё съ авторомъ, что гностициямь стираль основныя черты христіанства, и что потому побъда надъ нимъ, одержанная писателями 2-го въка, мапр. Иринеемъ, двойнымъ оружіемъ апостолъскаго преданія и Четвероевангелія была истинно знаменитая въ исторіи христіанства поб'вда. Св. Климентъ и его ученикъ Оригенъ обозначаютъ новый фазисъ, въ который вступило христіанское ученіе; они въ первый разъ сділали употребление изъ греческой философия, -- употребленіе, оказавшее важныя услуги Церкви, хотя не безъ примъси опасностей; этихъ опасностей всегда боялись западные отцы и изъ опасенія ихъ они устремились въ другую противоположную крайность строгаго, иногда тяжелаго догматизма.

Проявленіе этихъ противоположныхъ отношеній къ языческой философіи обозначилось въ двухъ геніальнъйшихъ писателяхъ той эпохи, въ Оригенъ и Тертудліанъ. Замъчательно, что Церковь равно не удостоила наименованія святыхъ ни суроваго догматиста — Тертулліана, ни философскаго изыскателя — Оригена. Всъ люди, (говорили нъкогда), родятся аристотеликами иля платониками: точно также всъ богословы, (кромъ свя тыхъ и великихъ), можно сказать, имъли наклонность либо къ Тертулліанизму, либо къ Оригенизму.

(Продолжение впредь.)

<sup>(\*)</sup> Для болве подробного внакоиства съ этими предметами. Брогли рекомендуеть книгу Вильмана—Ессой sur l'Eloquence Cbrétienne au Quatrieme Siècle. Читатели, любящіе церковную исторію, могуть найти въ рекомендуемомъ сочинения много интереснаго.

## ВЗГЛЯДЪ НА СТРЕМЛЕНІЯ ПРОТЕСТАНТОВЪ КЪ УНІИ.

## (Критическій очеркь).

Унія лютеранъ и реформатовъ представляетъ явленіе очень важное, знаменательное и поучительное, и въ тоже время до чрезвычайности сложное, искуственное и затруднительное (<sup>1</sup>). Это послёдняя ступень развитія протестантскаго богословія, необходимо вытекающая изъ его предшествующей исторіи. До сихъ поръ протестантство шло путемъ безконечнаго дробленія и раздъленія, которое выражалось съ одной стороны въ безпрерывномъ образования въ его нъдрахъ мелкихъ, религіозныхъ сектъ, а съ другой --- въ безконечномъ процессъ развитія, подъ его вліяніемъ, самыхъ разнообразныхъ богословскихъ направленій и партій. Не смотря на то, что этотъ процессъ внутренняго разъединенія продолжается и по настоящее время, даже еще съ большею силою, чъмъ когда либо прежде, унія поставила себъ задачею объ-

<sup>(&#</sup>x27;) Мы не сообщаемъ здёсь исторіи уніи, и дёляемъ только общій критическій взглядъ на ся значеніе и внутреннее развитіе, сколько требуется это для нашей цёли, — для разъясневія сущности протестантства. Внашнія, такъ сказать — статистическія свёдёнія объ этой уніи сообщены въ статьё Православнаго Обозрёнія (1861) "Современныя партіи въ протестантства".

единить и примирить разрозненные элементы протестантскаго въроучения. Окруженная множествомъ самыхъ разнородныхъ направленій и партій, волнующихъ нынъ протестантский міръ, она ръшаетъ вопросъ о томъ, быть или не быть въ протестантскомъ обществъ христіанской Церкви, можеть или нъть протестантство организоваться въ правильное и стройное цёлое? Она хочеть ввести систему протестантства въ жизнь общественную, создать на его основаніяхъ единое церковное твло и "вывести эту систему изъ школъ и университетовъ, гдѣ жила она досель, на судъ общества, дабы так. обр. сдълать ее достояніемъ всего народа христіанскаго" (1). Вопросы, очевидно, весьма важные, задача великая! Говоря языкомъ болже христіанскимъ, они касаются приложенія спасительнаго дёла Христова къ жизни вёрующихъ въ протестантствъ, словомъ, -- касаются Церкви и ея утвержденія въ мірѣ протестантскомъ.

Но само собою разумѣется, что унія не вдругъ поставила такимъ образомъ свою задачу, не вдругъ получила такой опредѣленный характеръ и предположила для себя такую великую цѣль. Она явилась сначала въ оормѣ простаго, такъ сказать — неоооиціальнало общенія нѣкоторыхъ лютеранъ и реоорматовъ въ богослуженіи и жизни. Это было въ началѣ настоящаго столѣтія. Въ ней выразилось тогдашнее стремленіе нѣмецкаго народа къ національному единству, воспитавшееся подъ вліяніемъ великихъ войнъ того времени, веденныхъ нѣмцами за свободу своего отечества и цѣлость государства. Такъ какъ это стремленіе не могло осуществиться, по обстоятельствамъ, во внѣшнемъ, политиче-

(') Cm. nporp. Allg. Kirch. Zeitschr. Ausg. 1.

скомъ объединения Германия, то нъмецкий духъ пожелалъ единенія по крайней мёрё внутренняго, религіознаго. Обстоятельства много благопріятствовали этому послёднему. То была эпоха организаціи государствъ: утомленныя визшними, безпрерывными войнами, правительства обратились къ внутренней централизаторской двятельности въ своихъ странахъ и вступили на путь консервативной политики. При такомъ ходъ дълъ, естественно, и сами правительства германскія не должны были стёснять примирительнаго движенія въ нёдрахъ протестантства. И действительно, съ 1817 года унія обратила на себя всеобщее внимание и получила оффициальный, общественный характеръ: тогда въ разныхъ мвстахъ Германіи послёдовало открытое соединеніе лютеранъ и реформатовъ подъ именемъ "Евангелической Церкви".

Тъмъ не менъе это простое, начавшееся снизу движеніе далеко не имёло широкихъ размёровъ, и дояжно было испытать многія затрудненія и колебанія среди другихъ, окружающихъ его движеній. Одновременно съ уніею, какъ извёстно, возникло въ протестантскомъ міръ съ начала настоящаго стольтія и множество другихъ богословскихъ направленій и партій, болёе или менње враждебныхъ и противоположныхъ другъ другу. Одни изъ протостантскихъ богослововъ, болѣе другихъ запуганные разрушительнымъ духомъ раціонализма, обратившимъ въ хаосъ все протестантское въроучение къ концу 18-го стольтія, и не въ состояніи бывъ выработать какихъ либо новыхъ началъ для противодъйствія воспитанному имъ преобладанію личныхъ мнёній въ двлё вёры, грозившему увлечь въ хаотическую пропасть все положительное христіанство", решились послёдовать въ своемъ вёроучени прикёру современной имъ реакціонной политики правительствъ, и "на всёхъ парусахъ, съ обратнымъ движеніемъ вётра, устремились къ пристани холоднаго, схоластическаго богословскаго супранатурализма XVII и XVIII стольтій" (1). Это партія такъ называемыхъ богослововъ реакціонеровъ, рёшительныхъ поборниковъ внёшняго авторитета въ дълъ въры и правъ јерархіи въ жизни, строгихъ блюстителей и охранителей самыхъ неважныхъ, мелочныхъ отличій своего въроисповъданія. Ясно, что такая партія должна была всячески противодъйствовать усплхамъ унии. И дъйствительно, она образовада сидьный антагонизмъ всъмъ ея стремленіемъ. Хаотическое, безобразное нестроеніе въ протестантскомъ богословія ХУП и XVIII въковъ, произведенное взаимнымъ смъщеніемъ супранатурализма и раціонализма, еще слишкомъ живо было въ душё и памяти этихъ протестантскихъ богослововъ для того, чтобы смотръть спокойно на дъло уніи, тёмъ болёе, что оно всякій разъ напоминало имъ о себѣ съ новою силою, какъ только являлись новыя обнаруженія раціоналистическаго, субъективнаго направленія, — въ чемъ, дъйствительно, недостатка не было. Это постоянно вредило дёлу уніи и задерживало ся развитіе. Не мудрено по этому, что и сами правительства (напр. прусское) часто становились ей въ оппозицію, твмъ болве, что они все сильнве и сильнве вооружались консервативными началами въ своей политикъ. Отъ того-то въ Пруссіи унія получила возможность существованія только на самыхъ ограниченныхъ, недостаточныхъ условіяхъ. Всё вёроисповёдныя разди-

(') Weslen Prot. Eineit. P. 8.

чия лютераны и ресориатовъ удёржали адйсь свое преинее знаненіе и даже еще сильнёе ограждены были отъ веёхъ возможныхъ видоизмёненій, и только положено было, чтобы они не вели болёе из раздёленію въ самой жизни. Понятно, какъ дёйствительна могла быть тапая унія, въ которой жизнь и ученіе нарочно отдёнены были другъ отъ друга, въ которой догмать признанъ безразличнымъ въ отношеніи къ правтикё!

Не менње неблагопріддное вліяніе должна была испытать унія и со стороны другой противоположной парти протестантской, образовавшейся также въ началь настоящаго стольтія, и именно всего болье подъ вліяніемъ ондософія Гегеля. Извёстно, что значительная часть протестантснихъ богослововъ, сознавая всю силу успѣховъ новѣйшей науки, и рѣшительно не находя въ самомъ"протестантствъ опредъленныхъ, разумныхъ и историческихъ началъ для сужденія о въръ, принялись за разработку раціонализма по духу в'ёры, или точние --- за передилку виры по духу раціонализма. Это-партія богослововъ-раціоналистовъ, свято уважыющая личныя; субъективныя разысканія въ области въры, совершенно свободно относящаяся ко всъмъ религюзнымъ и въ особенности церковнымъ вопросамъ христіанской догматики, и, въ конечномъ своемъ развити, преданная самымъ отрицательнымъ, своевольнымъ и разрушительнымъ построеніямъ системы христіанскаго ученія. Ясно, что и подобное направленіе далеко не могло содъйствовать уни. Уже по самому своему отрицательному и субъективному характеру оно должно было развивать въ обществъ направление совершенно противоположное требованіямъ уніи. А развиваясь иногда до крайнихъ предвловъ въ лицъ нъкоторыхъ своихъ представителей, напр. въ Штрауев, Ваурв и вообще всей тюбингенской школв, оно двлалось и подожительно вреднымъ для успёховъ увін, особенно въ такіе годы, каковы были напр. годы, наступившіе послё революці оннаго 1848 года, когда политика правительствъ становилась наиболёе осторожною и консервативною. Вообще богословы-раціоналисты всегда относились и относится съ колкою критикою и унизительнымъ пренебреженіенъ если не къ самому двлу унія, то къ воззрёніямъ и системамъ ен представителей, которые, дёйствительно, стоятъ въ очень щекотливомъ и затруднительномъ отношеніи къ раціонализму, расходясь съ нимъ въ цёляхъ, и въ тоже время цёлою половиною своего существа держась за добываемыя имъ идеи.

Это-партія такъ называемыхъ представителей посредстеующаю богословія. Онито одни обнаружили сочувстієкъ уніи и стали содъйствовать ен осуществленію съ первыхъ же поръ ся появленія. Правда, это лучшіе люди протестантскаго богословскаго міра, это именно тѣ богословы, которые яснѣе другихъ сознали таящееся въ нѣдрахъ протестантизма зерно саморазрушенія, глубже возчувствовали силу упрековъ издавна дѣласмыхъ ему за внутреннее разъединеніе со стороны римскихъ католиковъ, и напонецъ искреннѣе приняли къ сердцу глубокое оскудѣніе вѣры въ протестанскомъ обществѣ: но тѣмъ не менѣе, богословіе ихъ вообще самое неопредѣленное, искуственное и измѣнчивое. Не довольствуясь ни ретрограднымъ, ортодоксивнымъ (<sup>1</sup>) направленіемъ реакціо-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Это слово стало, какъ извѣстно, выраженіенъ упрека за излиший обскурантязиъ въ устакъ уніанистовъ и раціоналистовъ по отношенію иъ реакціонеранъ. Оно соотвѣтствусть намену-старонарство.

неровъ, къ которому вскорѣ присоединилось и нѣмеццо-католическое движение въ пользу римской церкви и даже папы, --- ни слишкомъ свободолюбивымъ, безконтрольнымъ либерализмомъ раціоналистовъ, эти богословы ръшились избрать средній путь богословствованія между тъми и другими, примирить въру и знаніе въ одномъ высшемъ началѣ, "слить воедино научную глубину" и церковное благочестие и отыскать высшее "nocpedcmed между воззрѣніями науки и требованіями христіанскаго духа" (1). Первымъ особенно замѣчательнымъ представителемъ этого направленія былъ Шлейермахеръ. Онъ объединилъ въ своемъ умѣ всѣ предшествующіе результаты науки и въ тоже время думалъ остаться вёрнымъ основной идеё христіанства. Всё послёдующіе многочисленные представители посредствующаго богословія непремённо относятся такъ или иначе къ воззръніямъ Шлейермахера, то ръшительно склоняясь въ пользу его антропологическаго, субъективнаго принципа религіи (2), то приближаясь къ объективному, діалектическому характеру системы его антагониста Тегеля. Понятно, что при такомъ направлении посредствующие богословы очень легко могли пристать къ уни и содъйствовать ей словомъ и дъломъ. И дъйствительно, въ 20 - хъ годахъ настоящаго стоявтія стояль во главъ уни самъ Шлейермахеръ съ своимъ огромнымъ вліяніемъ, съ своимъ великимъ авторитетомъ. Но примыкая къ уніи и становясь поборниками ея стремленій, посредствующіе богословы, очевидно, должны бы-

Ч. Ц.

<sup>(\*)</sup> Шеннель въ рецензіи на сочиненіе De Bemme: des Wesen des christlichen Glaubens помъщенной въ Studien und Kritiken за 1844 годъ.

<sup>(\*)</sup> У Шлейермахера основаніемъ всей религіи полагается религіозное чуветно всецькой зависимости отъ Бога.

ли еще более усменть затруднительность своего научнаго положения. Они и безъ того уже стояли, такъ сказать, между огнями двухъ партій, и давируя между нина, стремились съ одной стороны возотановить полоэкижельное христіанство вопреки крайнимъ раціоналистамъ, и въ тоже время удержать сеободу научныхъ построеній въ области религіи, въ угоду умѣренному раціонализму, а съ другой --- ослабить авторитеть ісрархіи и значеніе конфессіональныхъ различій въ дель въры и жизни, вопреки крайнимъ реакціонерамъ нёмецко-католикамъ, и вийств съ твмъ пополнить прочныя догматическія основы для устройства церкви, согласно съ умѣренными консерваторами. Теперь же, присоединаясь въ унін, они должны были прилагать все это въ самому дёлу, въ жизни, что далево не тавъ удобно, какъ это бываеть въ книгъ, въ словъ. Они должны были поэтому ввести новые эдементы въ свое богословіе, элементы жизненные, исторические. Всего этого, очевидно, они могли достигнуть не иначе, какъ путемъ самаго строгаго анализа и синтеза, самой искуственной діалектики, самой тонкой дипломатіи, дабы, вооружась всвни этими средствами, пройти цельми между Сциллой и Харибдой двухъ несогласныхъ въроисновъданій, разложить, размёстить и соединить нестройные эдементы протестантизма, и потомъ выработать изъ всёхъ ихъ одно общее, органическое цвлое. А между тъмъ по олъдующее направление посредствующаго богословия было совсёмъ противоположныхъ свойствъ, рёншительно неблагопріятныхъ для такого сложнаго, искуственнаго и затруднительнаго дёла, какова унія. Въ самомъ дёлё, хотя во главъ ся стоялъ, какъ мы сказали, съ самаго начала ся, знаменитый основатель новъйшаго богослорія Шлайорналеръ, ної еко; отколюліе ять улін оправни нивалось линь простымъ сочувствіенъ ей, желаніскь ея осуществления. Она видаль въ уния только ивло.корощее, способное предопаратать открывшееся тогда дваженія въ нользу датинства и возставовить глубско унавщее въ общества чувсяво вары; но свою внотему бопословія онь отнюць не дуналь обработывать сь инслио. объ уния, одлюдь на хотбять подводить своихъ широннать возхраний подъ: узная рамки унаятскихъ требованій и наспловать вскуственными пранарожленіями въ ней своего непосредственнаго основалія вёры и жизни. Да и вообще, по карактеру своего богословія, образовавшемуся подъ двойнымъ вліяніемъ предшествующаго романтнама и пізнязма, онъ неспособенъ быль носвя-THES. TAKONY DBARTHUCKONY JELY, BAROBA VHIA, BARNES либо значительныхъ трудовъ и важныхъ заслугъ. --- Знаменитые мыслители стояли на оторонъ уніи и послё Шлейериахера, каковы напр. Неандеръ, Гагенбалъ, Улльмань, Дорнеръ и другіе, но и они не занимались исилючирельно уніей, не придавали ей строго научнаго богословсивго харантеры и не выработывали се изъ самыхъ основъ протестантизма. Правда, своимъ посредствующениъ, примирительнымъ направленіемъ оди поддерживали и развивали въ обществъ унівтскія чувства и стремленія, но все двло и ограничивалось до времени одними этими чувствени и стрепленіями. У помянутые нами богословы еще однижень близки были къ Шлейериахеру, и именно--нь одному Шиейсриятеру: они стояли большею частію на ночвё спекулятивного півтистического и даже отчасти инстическато харантера его богословия; они постронии своя системы большею частно на одностороннемь, субъскуньному началь ого редний, какъ напр. Неандерь, 13\*

наловившій свою исторію христівиства сь точки вранія олного хоистівнскаго благочестія, Твестень, подведшій евою исторію догнатовъ подіз начало одного религіознаго чувства, De Bamme, развивавний въ своихъ богосновскихъ твореніяхъ нанадо поэтическаго вкуса, и пр. И пр.; словомъ, почти воз упоменутые богословы, дер жась всего болёе чистосерденной, пістистической точки зрвнія на христіанство, и смотря на него только накъ на жизнь, а не какъ на ученіе вийств (Улаь, манъ, Неендеръ), совсёмъ же заботились о сормальномъ діалектическомъ разръщении трхъ трудностей и противоръчій, которыя заключала унія въ самонъ теоретическомъ существъ своемъ. Да, сказать правду, атимъ представитедямъ посредствующаго богословія было и не до унів: имъ некогда было входить въ какія либо отдельныя, частныя и спеціальныя разсужденія и теоріи уніи. Они должны были утвердить напередь общіе, существенные и основные взгляды на религію и христіанство, - что было совствиъ не легко посяв того, какъ преднествующимъ неріодомъ протестанства вся христіанская догнатика была обращена из совершенный хаось и сделадась нестройною массою саныхъ произвольныхъ, уродливыхъ и фантастическихъ мнёній и ваглядовь; а между твиъ само протестаниство, разорвавши всякую связь съ прошедшимъ, съ исторіей и вреданіемъ, р'вшительно, не давало никакихъ положительныхъ, опредвленныхъ основъ для возстановления хрястіанской догматики. И действительно, эти богословы проводили и развивали въ своикъ системахъ мысли больнею частію о предметахь въры общихъ и кларнихъ, какъ напр: Дорверъ "о лица. Спасителя", Уллъмана "о сущности христіанства" и "безгрібшности Інсуса Хри-

Digitized by Google

ста", Мюллеръ "о сущности зла" и пр. и пр. Отт того, не смотря на большое число этихъ и другихъ представителей посредствующаго богословія, унія все еще не имѣла опредѣленнаго, научнаго характера, не нерешла изъ простаго жизненнаго явленія въ сознательную, разумную идею, не получила основанія въ самомъ протестанствѣ, въ его догматѣ. Очевидно, она нуждалась въ такомъ воззрѣніи, которое тѣсно связало бы ее съ самыми источниками протестантскаго въроученія, съ внутреннею идеею реформаціи, съ основными началами всей протестантской системы.

Эту задачу взяль на себя Шенкель. Онъ первый провозгласных догматическое, богословское значение уния, рвшился выработать ее изъ самой сущности протестантизма, связаль посредствующее богословіе тёснёйшинин узами съ дъломъ уніи. Онъ неревелъ его возврѣнія изъ общей богословской области въ современное, выработанное самою жизнію дёло, слиль ихъ воедино съ сущностію и значеніемъ этого діла, и, такъ сказать, реализоваль и воплотиль ихъ въ немъ. Онъ ръшинася докизать, что унія есть существенно протеслантское, необходимо вытекающее изъ самой иден протестантизма авление, что она есть истичная церковь будущого (1), что въ ней-то именно долженъ осуществиться идеолъ протестантства и что она-то именно должна провести въ жизнь и длятольность върующихъ всв истины христіанской вёры и благочестія.

<sup>(&#</sup>x27;) Говорниъ: церковь будущаго; потому что полное образование новаго церковнаго быта, имъющаго устроиться изъ соединения лютеранскаго и ресорматскаго элементовъ, Шенкель представляеть еще до времени дъломъ далекаго будущаго (zu kunft). Это любниое выражение его, помощию котораго онъ отдълывается отъ всъхъ затруднительныхъ вонросовъ наетоящаго.

Такова общая задача всей ученой двятельности Шеннеля! Вудучи необходимый слёдствіемъ предшествующаго направленія посредствующаго богословія и полнвинимъ проявленіемь воспитанныхъ имъ стремленій въ умахъ и сердцахъ большей части народа нъмецкаго, она преслёдуется и развивается имъ подъ разными видали во всёхъ его произведенияхъ. Въ числё ихъ; по отношению къ этой задачь, занимаеть немаловажное мысто его книга: "Сущность протестантства". Въ нёкоторыхъ отношеніяхъ она даже важнёе всёхъ другихъ его сочиненій. Представляя собою initium ero ученой двятельности, она въ тоже время составляеть и principium этой двятельности. Ибо въ ней-то именно идея уніи выводится изъ положительныхъ, догматическихъ основъ протестантскаго въроучения, въ ней-то теоретическія воззрѣнія посредствующаго богословія прилагаются къ удовлетворению практическихъ, жизненныхъ требованій современности. Это-краеугольный камень, историческій и догматическій фундаменть будущаго зданія протестантской церкви!

Такимъ образомъ идея уніи есть основная идея Шенпелевой "сущности протестантства". Во имя этой именно иден онъ примиряетъ и соглашаетъ разныя противорѣчія между двумя главными протестантскими въроисповъданіями, къ ней подводитъ догматы и символы реоормація, сообразно съ нею размъщаетъ, оцъниваетъ и возвышаетъ значеніе тъхъ или другихъ воззрѣній и направленій первыхъ представителей реформаціи. Имѣя въ виду особенную важность книги Шенкелевой "сущность протестантства", мы остановимъ на ней свое вниманіе, дабы видѣть, какъ и какимъ путемъ достигаетъ Шенкель своихъ цѣлей, какимъ методомъ руководствуется, какъ относится къ общимъ догнатамъ христіанства, какъ поступаетъ съ частными вопросами протестантскаго вёроученія и каковъ вообще весь этотъ трудъ его.

Прежде всего понятно, что при совершенно новомъ взглядъ Шенкеля на унію, при оригинальномъ его отнонения къ самому протестанству, онъ уже не могъ остаться внолнё вёрнымъ характеру и принципамь предшествующаго богословія, а напротивъ, долженъ былъ внести новые элементы въ его систему, долженъ былъ прибъгнуть къ новымъ прісмамъ, къ новому методу въ ея построения. Прежніе представители посредствующаго богословія до Шенкеля держались, какъ мы видели, большею частію сердечнаго, піэтистическаго взгляда на реднгію по Шлейермахеру, и именно по этой-то причинъ не сообщили уніи строго научнаго, догматическаго характера и не разработали ся теоретической, внутренней стороны. Какъ ни далеко развивали значеніе чувства въ этомъ отношении послёдователи Шлейермахера, какимъ видоизмъненіямъ ни подвергали его въ свонхъ системахъ, оно было слишкомъ слабымъ основанісмъ для утвержденія уніи. Оно способствовало единенію лишь въ области простой, непосредственной религіозной жизни. Что же касается до самыхъ догматовъ и символовь, раздёляющихъ между собою лютеранъ и реформатовъ, то здѣсь одного чувства было уже слишкомъ недостаточно для того, чтобы ръшить, что върно и что ошибочно въ символическихъ книгахъ, что должно быть оставлено или передвлано въ нихъ, и что соглашено или выдвлено изъ нихъ. А потому если унія, не смотря на эту догматическую неопредвленность безхарактерность, все-таки продолжала держаться N

между протестантами довольно долгое время, то она. обязана этимъ единственно индифосрентизму релиновнаго чувства многихъ протестантовъ, ихъ равнодущию къ догмату. Поэтому, желая утвердить унію на болбе твердыхъ, теоретическихъ и догматическихъ началахъ, Шенкель, очевидно, долженъ былъ противопоставить безотчетному религіозному чувству болье вырное, болве сознательное и опредвленное начало ири ностроеніи своей уніатской системы въры. Такимъ наналомъ онъ не могъ избрать ни чисто раціоналистической точки зрънія, ибо это значило бы поддерживать унію уже не на индиоферентизмъ чувства, а еще на болте гибельномъ индифферентизмъ ума, ни такъ называемано ортодоксивнаго начала конфессіоналистовь; ибо это значило бы основать унію на самыхъ враждебныхъ другъ другу элемантахъ. Но съ другой стороны онъ не моръ вполнъ отръшиться и отъ раціонализма, такъ какъ ему неизбъжно было переработать и видоизмънить протестантство сообразно съ требованіями унія; онъ не могъ также не придать болёе или менёе важнаго значенія и конфессионализму, который нужень быль ему для того, чтобы построить унію не на пескв, а на бодве, или менње прочной, исторической почвњ. И вотъ Шенкель прибъгаетъ въ этомъ сложномъ запутанномъ дъль къ самому искуственному, софистическому и тонкому методу, ---именно къ методу философіи Гегеля! Помощію его онъ думаетъ поставить себя въ одно и тоже время и на чисто исторической, протестантской почва и на чисто объективной христіанской; онъ думаеть оставаться върнымъ и сущности протестантства и духу KQHфессіонализма, и требованіямъ протестантскихъ символовъ и требованіямъ уніи. Онъ выводитъ унію хотя

и по нев обнахъ самвотнисскихъ вангъ, но и не изъ опинкъ произвольныхъ началь ума; онъ основываетъ ес. въ оджо и тоже время и на источникахъ всего протеотантачва и на идеяхъ разума. Онъ смотритъ на все протестанство, какъ на одно общее историческое явленю, и потому разбираеть не одни симаолы и не однихъ нарамхъ предскавителей реформения, а вообще всъ болье ная менье важныя сочинения знаменитыхъ представляется реформации. Онъ отыскиваетъ истинную сущность протестантетва нежду разнородными воззраніями и направленіями реформаціи путемъ изученія діаножинескаго процесса ихъ развитія. Что прошло этимъ путамъ развитія въ исторіи, что осталось жизненнаго и чтон посай логического анализа въ самосознания, выворяжееть, такъ оказать, предъ судомь идеи право на дайьтыйшее существованіе, то и есть котинная сулиность протестансява, Напротивь, "что разрушаеть сама "себя чрезъ взаимное противорвчіе, что не полходить подь. общую идею протестанства, то должно быть вы-"калено изъ него, какъ чуждый нарость, какъ остатокъ лианизма, канъ дожный выводъ". Таковъ критерій и признакъ религіозной истины у Шенкеля! Таковъ путь, которымь онь думаеть отожествить унію съ сущностію. пролестанотва! Этимъ-до онъ существенно и отличается ать волхь преднеотвующихъ представителей посредствующаго богословія, большею частію созидавшихъ свои системы не на формальномъ діадектичес,;омъ начани Гегеня, а на реальномъ, конкретномъ религіознемъ принципъ Шлейермахера. Отъ того Шенкель выходить вы своей системь уже не изъ антропологическихъ, непосредственно данныхъ основаній, а изъ-супранатуралистическихъ, отвлеченныхъ идей и ведетъ се

не оть конкрета из абстранту, не оть опреділеннате къ неопределенному, говоря языкомъ Гегеля, а отъ нден къ явлению, отъ общаго къ частному, отъ теолоrusecharo as antonogoratectony. Mhoro in shurpage оть этого мегода унія протестантская, мы увидных при разборъ книти Шенкеля. Теперь же свежень, что, конечно, Шенкель избраль самое лучшее и могущеетненное орудіе для переработки протестантскаго вёрвученія по требованію современной германской науки и жизни, что онъ нобъжаль при отомъ нетодъ всвхъ врайностей и остался вбрень канъ религюзной своей вдей. такъ и философской высли, отожествивъ ихъ жежду собою; но твиъ не менве отсюда же обънсияется и то иножество разныхъ противоръчій, недослатновъ навромаховъ, которыни, какъ увидниъ, изобилуетъ систена Шенкеля, и поторыя, будучи уже давно указаны у Гегеля, выдаются у него еще съ большею разкостію и очевилностію.

Но прежде, чёмъ видёть, какъ самымъ дёмомъ призагаетъ Шенкель діалектическій методъ Гегели из системѣ протестантскаго вёроученія, мы должны напередъ познакомиться съ общими его воззрёніями на кристіанство, изложенными во введенія; ибо на нихъ-то, какъ на красугольномъ камиѣ, и зиждется все зданіе его системы, весь планъ ся, и ими-то опредёляется и условливается употребленіе и приложеніе къ протестантству діалектическаго метода Гегели.

По ученю Шенкели христіанство подлежить следующему порядку развитія. Въ первые четыре вёка оно развивалось по преимуществу путемъ теологическимъ, абстрактнымъ, — что и выразилось во множестве разсужденій того времени относительно существа. Вожія, инца Христова, образа соединенія естествъ, а танже въ сресниъ гностиковъ, маниксевъ, унитарісвъ, триинтарісвъ, савелліанъ, аріанъ, несторіанъ, свтихіанъ и т. н. Въ новую впоху развити вступило христіанство виъств съ Августиномъ. Теолотическіе вопросы смѣниинсь антропологичесними: е нервородномъ грѣхъ, о свободной волъ, благодати и пр. Виъств съ ними возникло, по инъйно Шенкеля, конашество, какъ сословіе людей, иснавшихъ мира съ Вогомъ путемъ скорби и сокрушенія: "Еще новая отущень развитія, говоритъ Шеннель, началась для христівнотва со временъ папні Григорія VII-го. Антропологическіе вопросы смѣнились здѣсь церковными. Церковь явилась въ качествѣ *теантропоса*. Она дущала примирить и объедниять въ себѣ противоположные влементы язычества и іудейства".

"Но и римская церковь нъ несчастно не рѣшила великой проблемиы христіанства... Она-достичла примиренія только видимаго, а не дѣйствительнаго. Она подавляла разумъ силою, а не удовлетворяла его; она обманывала и обольщала совѣсть витѣшиними средствами, а не успокомвала ее внутреннимъ, дѣйствительнымъ образомъ. Отъ того въ нѣдрахъ римской церкви созрѣла наконецъ реанція, и велимую задачу христіанства, заключаетъ Шенкель, пришлось выполнить протестантству."

Правда и протестантство подверглось тому же тройственному процессу развитія, но твиъ не менње оно есть послёдния, совершеннъйшая (?) сорма развитія хриоттанской идеи, и слёд. ближе всего къ идеалу христіанства. "Сущность его, какъ и сущность самой религін христіанской, тройственна".

Тановь общій взгандь Шеннеди на христіанство! Это

Генелерь тернов, анинтернов, синтернов, наи объентивиннь, субъективизнъ и субъекис объективнанъ. Не адысь вопрось въ томъ, какъ смотрыть на это развиніе? Боли сущность христівнекой религія стоить вь нереврыеномъ, органическомъ объединения элецентовъ объежатенато и субъевтивнаго, или теологическаго и антрополорическаго, то, очевидно, односторонее выступление олного какого либо изъ этихъ элементовъ ссть уклоненіе отъ истины, язленіе ненориальное, ложное, противоръчущее сущности христівнства, есть отнадение отъ него и отступление или въязычество или въ іудейство; Съ этимъ по видимому согласенъ и Шенкель, когда называеть "преобладание языческаго, или іудейскаго моментовъ разрушеніемъ чистой христіянской иден", но въ то же время онъ признаетъ ихъ необходимыми ступенями развитія самой же христіанской жден, и внь этого развитія не видить никакого иного рода христіанской религия и иного образа ся существования въ человвчествь. Если такъ, то значить-не было и нотъ чистой истины на земль? Значить -- все христіанотво ограничивалось и ограничивается одними односторонними проявленіями своей сущности? Значить — дело Христа никогда не достигало и не достигаеть свеего приложенія ко спасевію върующихъ? Значить — христіанство, выдавая себя за безусловную истину, за теантропост, противоръчить само себъ??... Нъть, не христіанство противоръчить себъ. а допускаеть неразръшимое противорвчіе въ своей системъ Шенкель! Будучи по существу своему религие союза Бога съ человъками, хенетіанство всегда и оставалось такимъ въ своемъ истинномъ, историческомъ развития, въ истинной Христовой Церкви. Оно всегда и всеневло было божествен-

HEATS OURDORCHIONS LEA BCTRAHOTBSDYNDERES, BCOPES. CHR. сано ихъ. благодатию прискосущаго въ Церкви Духа Божія, всегда предотавляло въ себъ истинное и гариеничесное, нераздравное и неодіянное единеніе св. Дуда и Інсуса Христа съ върующими, съ Цервовію. Вопрусъ HER ADORCKORNEN DESEMA VEROHENIS OTS MOTHEN, SEGRET Renia u ornanenia, no onn nu mazo ne otnocarca no cuцеству ся: они всегда были явленіями незаконными. ложными, чуждыми духу и учению истинной Перкви. и потому-отвергаемы сю. Превда, процессь обрезования акъ въ исторія религія совершается по естественнымъ цухянь самой природы человена, но это не значить, чтобы подобныя направленія религіознаго сознанія были потому самому и истинны и законны въ нъдрахъ хриотіанства. Шенкель не допускаеть этого различія, подобно всёмъ другимъ представителямъ повёйшаго протеслентского богословія. Внё этихъ одностороннихъ, ложныхъ направленій религіознаго сознанія онъ не видить въ человачества существовения сдиной, чистой и вечно-неизменной истины, во всей перооти сохранявщейся по действію Промысла Божія въ Церкви, среди всяхъ заблужденій и уклоненій отъ нея естественнаго разуна. Оть того по Шенкелю выходить, что христіанство собственно никогда и не бывало христіанствомъ, ная рилигією Богочелов'ячества, въ которой Богочеловъкъ Христосъ; Спаситель соединенъ съ Церковію, кавъ глава съ тъломъ. Правда, онъ допусмаеть болественное происхождение его, откровение свыше, допускаеть объекливную истину, спасеніе, въру, но все это только слова и одова! Все это, по его понятио, существуеть лишь условно, относительно. Ибо если христіанство постоянно развивелась и развивается односторонне, то истина и спасенія. OTERMENT, CPTS REMERIC IDENORMARS, SUBBRIDDINERC, 100 очиталось истиною изпорра, то уже нерестаеть биль end temeps, who maintanocs checomients pantane, to yme перестаеть быть спасеніемь позже. Истина в спасеніе поводние выработываются и видованёмаются въ сознаний челов'ята, я потему все отвеляное и устар'яннее въ церкви будеть дожно и не спесительно, хотя и было и истиннымъ и спасительнымъ въ свое вреня. Для каж дой данной эпохи есть своя истина. Для настоящате напр. времени истично только то, что кожеть устоить предъ судомъ логики Шенкеля, какъ строгое, діялентическое развитие всеобщей, имъ же самимъ выработанной иден христіанства, и напротивъ дожно все то, что не подходять подъ эту рамку Шенкелева возграния. Таково христіанство по сногемѣ Шенкеля! Не есть ли это тоже, что Гегедевъ процессь развития абсолютной, неразвитой субстанцій до степени сознательнаго субъекта? Или еще хуже-не есть ли это тоже, что Фейсрбаловъ процессь развитія самой же натуры чьловъка?

Такимъ образомъ признавая христіанство тройственнымъ по существу своему, хоти развивающимся въ иоторія только двумя своими сторонами, Шенкель на этомъ основаніи раздъляеть все содержаніе христіанской религіи на три части: теологическую, антроиологическую и теалтропологическую. На эти не три части двинтен и его книге, или содержаніе протестантства. Въ первой разсматриваются вопросы теологическіе, во второй антропологическіе, въ тротьей — теантропологическіе или церковные. Такъ канъ по взгляду Шенкеля сущность христіанства состоить въ гармоническомъ, нераздвльномъ и несліянномъ объединенія этихъ трекъ олементомъ, то онъ старается донавать, то тонью про-

Digitized by Google

тектаниство зарающаеть въ себя эти внаменты гармоннчески объединскимия, что хотя оно и развивается постепинно но закону необходимости, но становится все банже и ближе въ ндеалу христіанства, и что именно тенерь-то наспупаетъ опоха образованія въ протестантсивѣ виболѣ съ унісю истимной Церкви Христовой, какъ реальнаро воплощенія на землѣ христіанской идеи. Тацова общая, основная задача Шенкелевой "Сущности протестандства"! Посмотримъ же, какъ разръщаетъ Шенкель эту трудную, и, скажемъ напередъ, напрасную задачу.

Первый томъ "Сущности протестантства" объемлеть собою вонросы теологические. По существу этого повятія, къ вопросамъ теологическимъ должны относиться такіе вопросы хризтіанской догнатики, которые васаются по прениуществу положительныхъ, объективныхъ прояметовъ вёры, воспринималыхъ созернательными снавии нашего духа. Это предметы по преимуществу не постижимаго свойства, где не только сущность понятій, но и форма ихъ даются отвнъ, сообщаются свыше, Таковы вопросы о существе Божіемъ, личности Божіей, лиць Христа-Богочеловька и т. п., воебще учение о Бога въ самонъ себа. Поэтому. естестренно было бы вструтить у Шенкеля между вопросани теологическими именно вопросы такого положительного характера. И нежду тёмъ онъ разсуждаеть о словъ Вожіемъ и его значенія, о лиць Искупителя и Его дляв, и наконець о такиствахъ и ихъ спасительномъ значени въ жизни върующихъ! Спрашивается: ужели эти предметы низють какое либо объективное значение во система прошестанистей? Ужели вто вопросы созарцанія, абстрактивко разума, теоретической

или идеальной въры? Положимъ, что учение о лиць Искупителя можеть еще относяться накоторыни свояма сторонами (замвтямь только некоторыми) жь этой категорія и съ протеставтской точки зрівнія: но какь можно отнести сюда ученіе о слояб Боміенъ в таннствахъ ст протестаниской точки враныя? Св. Пивание само но себъ, безъ преданія и Церкви, можеть ли быть правильно понимаемо собственнымъ умомъ каждаго человъка? Результаты свободнаго внъцержовнаго изученія его не могутъ ли сообразоваться съ настроеніемъ в развитіемъ частныхъ лицъ? Откуда множестно ересей, заблужденій и разногласій въ дъль въры, каль не отъ подобнаго, односторонняго отношения къ слову Вонию? Откуда такое множество противоръчій, разныхъ направленій и враждебныхъ партій въ надрахъ протестант. ства, какъ не отъ ложнаго взгляда протестантовъ на Св. Писаніе, какъ единетвенную, объективную основу всего христіанскаго вёроученія? Шенкель и сань чувствоваль это, чувствоваль, что выставляя слово Вожіе само по себъ, какъ предметь объективной въры, онъ поступаеть вопреки здравому христіанскому убых. денію, вопреки опыту частному и историческому и наконецъ вопреки самому же протестантству. И потому, поставиеть первымъ своимъ положениемъ въ учения о словь Божіемь положеніе такого рода: "первоначальнос, богословское сознание протестантнама основывается на признании высшаго богословскаго значения Св. Инсанія," и... "этоть новый авторитеть должень быль оъ полнымъ правомъ подчинить себъ употреблянныйся дотолв перковный авторитеть преданія, соборовь в напы (Bande 1 Seite 19); онъ начинаеть потомъ мало не малу отступать назадь, отраничивать значено этого ав-

торитета, видоизывнить его но своей діалектник, словомъ — вести къ объективной опредъленности. Слъдуя своимъ діалектическимъ пріемамъ и отправлиясь, по Гегелю, отъ абстракта въ конврету, отъ неопредъленнаго къ опредвленному, онъ доводить этотъ безсодержательный, формальный, субъективный принципъ протестантизма до мнимой опредвленности и прочности твить, что привносить въ сферу этого принципа частно мнимо-определенныя моменты изъ собственнаго сознанія, частію мнимо-върныя основанія изъ ученія самихъ реформаторовъ, и наконецъ выводитъ изъ всего этого діалектическаго продесса развитія своего понятія идею откровенія божественной любен, какъ высшій критерій объективной истины слова Вожія. Не правда ли: интересно видъть, какъ это умудридся Шенкель подобнымъ путемъ, ни разу даже и не упомянувъ объ авторитеть Церкви и преданія, --- создать изъ Свящ. Писанія единственную, объективную основу для всей візры и жизни христіанской? Проследимъ же этотъ діа**лектическій** путь его.

Говоря, что Лютеръ, Мезанхтонъ, Цвингли и Кальвинъ противопоставние авторитету сначала папы, нотомъ римскихъ канонистовъ и всей римской церкви, а наконець и самого вседенскаго Собора и всего христіанскаго преданія авторитеть одного Св. Писанія (В. 1, 21-26), Шенкель совершенно правъ. Дъйствительно, основатели реформацій, накъ извёстно, ссылались во всемъ на слово Вожіе, и всему противопоставляли его учение, резумвется, толкусмое ими проязвольно. Этоть провозглашенный ими авторитеть остался потомъ единственный авторитетомъ и для всего остальваго прореставтства; нотому что ни лютеране, ан реформальные-Ч. Ц. 14

Digitized by Google

когда уже не возстановляни цотомъ ученія объ акторитетѣ преданія наряду съ Св. Цисаніемъ и Церкви въ истолкованіи того и другаго. Но очевидное дѣдо, что Шенкель долженъ быкъ видѣть всю несовиѣстимость подобнаго ученія съ системою протестантства, тѣмъ болѣе, что она давно уже сознана и многими другими представителями протестантскаго богословія. Что же дѣлаетъ онъ для того, чтобы сообщить большую опредѣленность этому авторитету?

Прежде всего, онъ старается доказать, что реформаторы, выставляя вибсто всёхъ другихъ авторитетовъ въ дъдъ въры Св. Писаніе, ограничивали и опредъляли объемъ этого авторитета и употребление его тажъ, что понимали его не такъ, "будто все, что не есть пряжое содержание Св. Писания, богословоки-ложно, но такъ, что ничто не можеть быть сдълано богословски обязательнымъ, что не вытекаетъ взъ прямаго содержанія Св. Писанія" (В. 1. S. 28), и далье, -- устраняли всякій произвовь въ истольованія этого слинственнаго, по ихъ понятію, источника вёры тёмъ, что признавали истиннымъ одно бурвальное в сообразное съ исторіей толкование слова Божия, "считая преданнымъ отъ Бога только то, что можеть быть выведено изъ писанія съ грамматически - историческою необходимостію" (В. 1, S. 67). Таконъ первый шагъ Шенкеля въ опредъления авторитета Св. Писанія! Это — догическія у герменевтическія правила для его тодкованія. Сколько въ нихъ силы и определенности, --этого разбирать нодробно мы не считаемъ нужнымъ. Ихъ недостаточность понятна съ перваго взгляда. Да это показали на себь сами же ресорнаторы: Дютеръ впалъ въ противорачие съ своинъ принципомъ, допустивъ напр. крещенје мледенцевъ, не

основанное на Св. Инсанія; Цвиным отверть при своемъ буквальномъ отнощения пъ слову Божію почти вою церковную прантику, даже всё таинства. А такъ называемые Шенкелемъ буквалисты, либертинцы, ценккаускіе пророки? Они требовали во имя того же Писанія уже не реформація, а чистой революція! Ясно, что однихъ указанныхъ ограниченій и правилъ, опредълявшихъ объемъ авторитета Св. Писанія и пользованіе этимъ авторитетомъ, было все еще недостаточно для цёли. Мало того, употребленіе одного Св. Писанія съ подобными ограниченіями и правилами могло вести даже къ худымъ послёдствіямъ въ рукахъ неблагонамѣренныхъ людей.

Шенкель чувствоваль и это, и воть онъ присосдиняеть въ авторитету слова внёмняго, или въ собственномъ симстъ Св. Писанія, авторитетъ слова внутренняго, говоря, что "внёшній богословскій авторитеть Пясанія имветь свое истинное основаніе только въ согласія съ внутреннимъ авторитетомъ божественнаго Духа, или другими словами: вибшияя истина Писанія истинна только потому, что она существенно тождественна съ внутреннымъ чувствойъ истолкователя" (В.1. S. 114): Спрашивается: что же это такое за внутреннее словоЗ По опредвлению Шенкеля "это есть Духъ Святый, т. ез тоть Духъ, который присущь Св. Писанію, о которомъ Лютеръ говорить, что онъ долженъ быть присущь н истолкователю, и котораго Цвинган и Эколампадъ пряно называють внутреннимъ словомъ"..., "Духу, котот рый произвель Писаніе, единственно прилично объяснять свой продукть: Духъ Божій въ человёкв, Духъ истины, есть духъ истолкователя, который истинное содержаніе Писанія приводнять въ согласіе съ собою 14\*

(В. 1. S. 120, 123 и д.). Такъ опредвляеть Шенкель внутреннее слово и вслёдъ за тёмъ присовокупляеть: "такимъ образомъ признаніемъ этой второй формы откровенія принципъ Писанія существенно видоизмъняется (modificirt)<sup>4</sup> (S. 124). Совершенная правда! Но дъло въ томъ, какого рода видоизмънение? Сообразно ли оно съ цълію Шенкеля, силящагося опредълить на основаніяхъ самаго протестантства объективное значеніе слова Божія? Прежде всего замѣтимъ, что это ученіе о внутреннемъ словъ есть произведение собственной діалектини самого Шенкеля, а не учение самихъ реформаторовь, никогда не доходившихъ до подобныхъ тонкостей въ этомъ отношения. Правда, чувствуя это, онъ замъчаеть, что подобное видоизмънение принципа Писанія не есть какое либо искуственное, придуманное, а естественное, необходимое", что "богословский приннипъ протестантизма исправлялся самъ собою путемъ діалектическаго развитія" (В. 1. S. 128), но это, одна пустая фраза! Само собою ничто не дълается; первые реформаторы подобнаго измёненія тоже не произвеля; следовательно никто иной, какъ самъ же Шенкель исправилъ такимъ образомъ богословский принципъ протестантизма... И какъ же онъ исправилъ его? Вмъсто того, чтобы довести до конкретной опредбленности 'значеніе этого принципа, не сдёлаль ли онъ его, совершен<sup>2</sup> во вопреки своей цели, чисто субъективнымъ и следовательно самымъ неопредвленнымъ? Въ самомъ двлв, что такое внутреннее, божественное чувство истины въ дуюз истолкователя? По Шенкелю, это не есть какое либо прямое, непосредственное озарение отъ Святаго Духа) онъ отвергаетъ все похожее на такъ называемой иллюминатизмъ; но это не есть и внутренній духъ, при-

\*..

сущій самой буквъ Писанія и переходащій въ душу чилателя при его чтенія: Шенкель отвергаеть все похожее на буквалнать. Что же это такое? Отнуда раждается подобное чувство? Если не раждается оно ни отъ непосредственнего озаренія отъ Св. Духа, ни отъ прямыхъ впечатавній, входящихъ въ душу при чтеніи слова Божія, то не раждается ли оть того и другаго вийств, отъ непосредственныхъ действій на душу и Духа Божія в Священнаго Писанія? Дійствительно такъ или почти такъ и описываеть Шенкель это внутреннее чувство нотины: оно ни озарение отъ Духа, ни внутренній смысль Писанія, но въ тоже время оно результать и дъйствія на душу Св. Духа и дъйствія на нее Писація, но — Писанія, конимаемаго не въ буквальномъ смыслё, а въ духовномъ, Писанія духовнаго, вообще слова Вожія, раздающагося въ сердцъ человъка. Таковъ конечный выводъ Шенкеля! Сколько же неопредблен. ности, сколько субъективизна въ этомъ выводъ? Какая человъческая голова въ состояни разграничить и унсвить подобныя понятія и опреділенія? Не суть ли это чистыя фантазій, призраки, чуждыя всякаго содержанія оразы? Видимъ ли ны въ дъйствительномъ опытё что либо соотвътствующее этимъ громкимъ разсужденіямъ о внутреннемъ чувствъ истины, о Духъ-истолкователъ, о внутреннемъ словѣ и т. п.? Напротивъ, не доказываеть ли намь этоть опыть совершенно осязательно, что безъ Церкви-истолковательницы слова Божія и храянтельницы преданія, каждый человёкъ будеть относиться къ слову Вожію, какъ къ простой книгъ, что вивсто какого-то внутренняго слова имъ будеть руковолить во всемь его естественный смысль, нажитый имъ такъ нля инече подъ внённими вліяніями и обстоятельствани, что навое-то внутреннее чувство истины превращается на двяв въ очень простое понятіе личнаго убъжденія, извъстнаго взгляда на вещи, свойственнаго навдому человъну, и что во имя этого убъжденія и этого взгляда наждый способенъ толковать въ Св. Нисаніи все по своему, выдавать за слово Духа — истолкователя заблужденія всякаго рода? Такъ исприявия Шемвель своимъ діалектическимъ методомъ значеніе богословскаго принципа Св. Писанія въ системъ протестантстве!

Но это еще не все: это только формальное опредъленіе богословскаго принципа протестантизма, такъ сказать, внёшная обстановка авторитета Св. Писанія. Шеннель указываеть далбе и матеріальное начало этого иринцина въ системъ протестантства, внутренній признакъ или притерій истины въ Писаніи. И такъ, ножеть быть, это-то новое начало сообщаеть вполнв объективное значение слову Божию въ дълъ въры? Посмотримъ же, что это за начало? --- Шеннель долезываеть, что, по ученію протестантизма, "слово Божіе въ Свящ. Писаніи есть по существу своему не что иное, какъ Евангеліе, т. е. содержаніє откровенія божественной любва" (В. 1. S. 165), и притомъ такъ, что "ветхозавътный законъ содержитъ въ себъ идеальное (?) отпровение любви божественной, а новозавётный - реальное, т. е. дъйствительно совершившееся". Отсюда онъ выводить слёдующее заключение: "такъ какъ существенное содержаліе слова Божія, но ученію протестантизма, есть идеальное и реальное отпровение любен божественной: то и высшій богословскій принципъ протестантизма есть ничто вное, какъ иден откровенія любви божественной" (В. 1, S. 208), или иначе: шатеріальный принципъ протестантскаго богосновія есть не

что нное, какъ понятіе о Вогв, какъ Вогв любви (-210). Таково внутреннее, матеріальное начало богословскаго. протестантскаго автеритета, сообщающее ему quasi объективное значение въ дълв въры и религюзнаго сознания! Съ точки зрвнія этого начала истинно и вёрно только то богословіе, которое "выходить изъ идеи любви божественной и во вслиъ частахъ своихъ развиваеть пленно эту идею. Напротивъ все, что увлоняется отъ этой иден, а твиъ болве противорачить ей, ложно в противно христіанству. Преврасно; мы вполнъ согласны оъ этнить, согласны, что основание всего домостронченьства Божія, какъ и самое существо Божіе, есть любовь всесовершенная и безпонечная, оть которой впрочемь не должно отдёлять свитости и правды Божіей. Но двло въ томъ, достаточно ди одного этого нонятія для построенія объективно-истиннаго богослоня на основания одного Св. Писания? Развъ отвлеченное понятие о томъ, что Бою мобы есть, можетъ предохранить несь оть всехь ложемхъ толкований Св. Писания, можеть быть для насъ всегдащнимъ и върнымъ указателень истины и лжи въ разныхъ системахъ въроученія? Развѣ на одномъ и томъ же началѣ любви различныя лица и общества не созидали совершенно разинчныхъ системъ богословія? Развъ Гегелеву субстаннио жан Штраусову идею Богочеловъчества нельзя перениевовать въ идею божественной любви и развить въ инимо-христіанскую систему вёры, какъ это и сдёлано было въ отношевія къ первому нёвоторыми изъ его послъдователий? – А антиномистическая борьба Лютера? Что другое доказываеть она, какъ не то, что одного этого quasi матеріальнаго принципа вёры слишкомъ недостаточно для богословія? Лютеръ видёль въ законё слёды

отвровения гизва Божія, не ужать состаснть нать съ божественною любовно, выпустивъ изъ виду правду Божно, и воть онъ отвергаеть законь, канъ откровение отживнее, не христіанское! Да я самъ Шенвель не вынувденъ ли былъ сознаться, что съ этимъ принципомъ не уйдешь далеко въ разыскании истины? Вожь нто коворить онь въ одной изъ своихъ критическихъ статей въ въ журналь Studien und Kritiken (1): "богодинновенность простирается не на все содержание Писания. Богедухновенно или истинно только то, что не делеко отстоить отъ принципа вбры, а что произвольно, улалено отъ него, то вполны можеть быль подвергаемо обсуживанию". Спранивается: вто вы, оостояния опреазлить это doseko или близко по одному понниции аюбви? Можеть ли одно. это понятіе "предохрачить наса отъ стеснения границъ средоточнаго пунята въры", и научить тому, какъ этогъ "средоточный пунктъ вран. или реальную любовь Божію развивать по возможности до послёднихъ предёловъ Писанія" (2)? Развё, выходя изъ этого же самаго принципа, нельвя отбросить, какъ мы видбли уже, цблую половину откровени? А что же сказать послё этого о частныхъ догматакъ? "Не отсюда ли напр. произошло, что самъ же Шевкель придаеть такое ничтожное значение такому важному, такому высочайшему, существенно христанскому догмату, каковъ догмать о пресвятой Тронць? Все разсуждение объ немь инъ ограничиваеть лишь нъсколькими листиками, и это не потому, что считаеть непостижимымь этоть догмать. а потому, что считаеть излишними всё разсуждения объ

(\*) Тамъ же

Digitized by Google

<sup>(&#</sup>x27;) CMOT. Studien und Kritiken sa 1847 r. Recens. De Wette: das Wes. d. chr. Glaub.

немь, нананая инъ "абсиралиными, бозцаодными", и вдобавовъ въ экону обнаруживаетъ очень подозрительную оницално въ мисточноденнымъ полемизаторамъ противъ этого дениста — неъ нака реформаціи, нападавшимъ лю бы на сколастичесную сторену его развитія въ римспой церкви, кановы напр. Серветъ, Охино, Дени, Геткеръ и другіе,

. Такотыпронеось діалектическаго развитія протестантскаго учения объ евторитеть Св. Писанія въ дъль въры. Спранивается, доведь ли Шенкель до объективизма, до базусновной опродаленности, до. налажной прочности аноть бокосковскій принциць, протестантизма? Напронинь, постояния ноконнымь нунатомь всей своей системы высшій, объективный авторитеть Писанія, не преобранить ин онь нотомъ мало помалу этого авторитата въ, чисто субъективное, діалектическое начало въры? Это и естественно. Усидираясь во что бы то ни отело и тока сказать, вымучить изъ ученія реформаторовъ объективное понятіе о значенія слова Божія, чего требовала отъ Шенкеля задняя мысль объ унія, нуждеющейся въ возможно точномъ определения одного обныго, положительного источника вбры, а между тёмъ ни разу не уцомянувъ ни объ авторитетъ преданія, ни объ авторитетъ Царкви. - этихъ единственныхъ условіянь объективнаго значенія слова Божія въ двлё вёвы, онъ необходимо и долженъ былъ придти именно жь колобному результату. Ибо, что, вромв преданія и Первен, можеть сделать для нась обязательнымъ, спасительнымы и дожнымы употребление слова Божия? Всв другія ограниченія и опредбленія въ этомъ дбяв, какія бы они ни были, очевидно, непременно будуть нашимъ собстреннымъ наобрътениемъ, дъломъ нашего субъективнаго разука, или протоведеність чанной сангазія. И въ этокъ постривень отношенія ны 01нюдь не оспориваемъ того, что Шенкевь сръданъ все, что возможно сдвлать съ протестаниения средотваин для установленія и опреділении едносторонняте принципа протеставтизма. Онъ свёствительно довель его до возможной, если не реальной и дъйствительной, то по крайней мъръ до формальной и абстралтной объективности, ограничных объекть его иссобщина началомъ логини, оградивъ употребление его облатодъными для всянаго здраваго ожисла герменевтическими правидами, поставивъ въ опредъленное отношение тъ нашему внутреннему чувству, и наконець указавания въ немъ матеріальную, руповодительную идею. И если, не смотря на это, онъ все-таки оставнаъ этотъ quasi объективный прилципъ протестантскаго богословия въ области чистаго субъективизма и произвона, въ рукакъ самозаконной личности и софистической діалентнии, то это уже вина не одного Шенкеля, а вина всего протестантства.

Въ самомъ дёлё, протестанты, отвергнувъ божественность историческаго продолженія христіанства им землё, отвергнувъ непосредственное присутствіе Дужа Вожія въ Церкви, прервали чрезъ то всякое живое, реальное отношеніе вёрующихъ къ живому, объективиесущему Богу. Для нихъ Вогъ какъ бы пересталъ бытя объектомъ, существомъ живымъ, отличныять отъ человёка по своему бытію и свойстванъ, и въ тоже время близкимъ къ человёку, живущимъ въ тёснёйнемъ, преиспреннемъ общенія съ нимъ. Для нихъ опъ остайой лишь въ одной Виблія, и чрезъ Виблію сделадов сормальнымъ, мертвымъ, абстрантнымъ начадомъ соржавыной же, разсудочной, душевной кизни человака. Сладовательно это-чистый пантензиъ, но только пантензиъ въ одной области жизни человъческой, въ области теологической, говоря языкомъ Шенкеля, или по нашему въ области формальной, разсудочной жизни души. Правда, Шенкель неоднократно протестуеть противь этого мивни о протестантстви, говоря, что протестанты вовсе не ноставили Виблін на мъсто Бога, но самъ же онъ ставить одно Писаніе само по себъ единственнымъ объективнымъ ноточникомъ въры и усиливается доказать во что бы то ин стало объективность этого источника. А ставить Виблію единственнымъ авторитетомъ ввры не значить ли замънять ею живой союзъ нашъ съ Вогомъ, сь Духовъ Божіннъ, живущимъ въ Церкви? А вийств Сь этимъ – не признавать объективности этого высшаго принципа, а напротивъ внести его въ область чистаго субъективизма-не значить ли отвергнуть объективное битте Божіе и сделать его только началомъ процесса нашей собственной, формальной, діалектической жизни? Воть почему Шенкель допускаеть какое-то странное различіе между существомъ Вожіныть ез самома себъ (im sich), и существоиъ Вожимъ откровеннымъ! Онъ находить въ этомъ единственное средство сохранить въру въ объективное бытіе Бога и защитить протестантныть отъ упрека въ пантолзмъ! Но какъ недостаточна и недвиствительна подобная уловка, это блистательныяъ образомъ подтверждаетъ самъ Шенкель слёдующею частію своей книги, разсуждающею о лиць Искунателя и Его спасительномъ двлв. Онъ хочетъ, повиянному, доказать ею совершенно противное сейчасъ высказаннымъ нами соображеніямъ, а между тёмъ, по внутрениему ходу мысли, лишь вцолнь подтверждееть ихъ.

Ву самонь вый, что значать эти странных, дино звучащія выраженія Шенкеця, которыми овъ начинаеть свое разсуждение о дних Господа нашего Інсуса Храста: "Христось есть содержание Писания.... Христось исторяческій.... Христось идеальный.... Христось --прищель" н т. п. (В. 1, S. 227)? Не то ан, что онъ смотрить на Христа, какъ на формальное начало резигіознаго мыніденія, какъ на букву Писанія, кажь на обстрантный эдементь діядектического развитія человінческаго самосознанія? А между твиз самъ-то: Шеннень воображаеть, что протестантизиъ, представляя "Христа; вакъ конвретное содержание Писания, т. е. идеального и реального отвровенія божественной любви", твив самымъ доводитъ свой принципъ въры до конкретраго, миваго, вполнъ объективнаго значения, что будго: бы при втомъ Цисаніе уже перестаеть быть абстрактнымы; посредственнымъ источниномъ въры, а дълается живымъ непосредственнымъ образомъ самого Христа, и такимъ обравомъ върующій поставляется въ прямое, личное и реальное отношение въ Богу: "богослонский принциять протестантизма, говорить Шенкель, находить свою дъйствительность въ личномъ всемірно-историческойъ явленія Христа; ибо слово Божіе проповёдывать-вначить, по Лютеру, проповёдывать не что оное, вань Христа... Исотому, продолжаеть онъ, поставивъ Христа богословскимъ средоточнымъ пунктомъ своей системы, протестантство противопоставило разнымъ субъективнымъ толконавіямъ римской церкви не мертвую букву Писанія, а всемірно-историческое, дъйствительное, полное жизни авление Христа... Если Христосъ былъ потерянъ римокою церковью, то протестентство, можно сказать, вновь отыскало Его (В. 1. S. 226). Жалкое, несчастное самообольщеніе! Шенкелю и въ голову не прикодить мысль о томъ, что онъ разсуждаеть не о живомъ лицв нашего Господа, а вращается въ кругу своей мертвящей діалектики, дълаеть это лице лишь одною логическою нитью своей абстрактной системы, что, представляя такимъ образомъ Христа, протестантство обращаетъ его живую личность въ совокупность отвлеченныхъ представленій, дълаетъ ее одной субъективной разсудочной идеей, безъ содержанія, безъ объективнаго вліянія ѝ реальнаго отношенія къ нашей личности!

Этотъ мертвый взглядъ, это формальное, діалектическое отношение въ Вогу и выражаетъ характеръ и сущность всёхъ разсужденій Шенкеля о лице Искупителя. Подъ рубрикою: "Историческій "Христосъ", онъ разсуждаеть о человъческой природъ Інсуса Христа, а подъ рубрикою: "идеальный Христось" - о божественной Его природъ. Главная задача этихъ разсужденій состоить у него въ опредълении отношения человъческой природы къ божеской въ лиць Інсуса Христа, а задняя мысль объ уни обнаруживается въ стремлении примирить противоръчущія между собою въ этомъ отношеніи воззрѣнія представителей лютеранскаго и реформатскаго протестантства". Лютеранскому протестантству, говоритъ Шенкель, угрожала опасность допустить такого рода конкретное проявление божественной природы въ человъческой, которое вело почти къ уничтоженію природу человіческую, т. е. къ поглощенію историческаго Христа идеальнымъ" (В. 1. S. 313), тогда какъ "на оборотъ реформатскому протестантизму угрожала противоположная опасность - допустить такую исвлючительную самостоятельность человъческой природы Христа въ са отношения къ божественной, по которей

человическая природа отнюдь не могла быть едино съ божественною въ лицъ Христа" (В. 1. S. 325). Но спранивается: отъ чего произошло подобное противорвчіе между первыми двятелями реформація? Шенкель вообще очень мало держится действительнаго, историческаго развитія протестантской системы: онъ береть отрывочно разныя мизнія реформаторовъ и подводить нхъ подъ мърку своей субъективной системы. Точно такъ и въ настоящемъ случав онъ не указываетъ внутренней причины подобнаго важнаго разногласія первыхъ реформаторовъ относительно догмата о лицъ Искупителя. И это именно потому, что иначе ему было бы гораздо труднёе согласить между собою ихъ противорёчивые взгляды и вывести нужный для цёли выводь. И такъ, въ чемъ же заключается причина того явленія, что Лютеръ почти совсёмъ уничтожалъ человъческую природу во Христь, а напротивъ Цвингли представлять ее почти совсёмъ отдельною отъ божественной по своей самостоятельности? Причина этого лежить въ самой сущности и глубинъ лютеранской и реформатской системы. Лютеръ, какъ извёстно, развиваль по преимуществу антропологическую сторону христіанства, ръшаль вопросы о человеческомъ спасенія, о человѣческой природѣ, и ръшалъ такъ, что цочти не даваль никакого значенія въ двлё духовной христіанской жизни собственной природе человека и си силамъ. а приписывалъ все Богу. Это отразилось и на его ученія о лиць Искупителя Проповьдуя объ вемъ, онъ неръдко выражался такъ, что будто бы во Христъ человъческая природа потеряла всё свои человёческія свойства, перестала быть и ограниченною и видимою, напротивъ сдълалась и вездъсущею и всемогущею и т. п., слонемь, онь внадаль въ дочетизиъ и свтихівнство. На. нретикъ Цвингли и другіє швейцарскіе реформаторы развивали по прелиуществу формальную, теологическую сперену христинства, и, будучи вполив согласны съ Іютеронъ въ учени о вичтожестве природы человъка, такъ далено развили абстрактное значение естества божественного, что предъ, нимъ ръпительно меркло все живое, реальное и опытное. Отъ того они оставили природу человаческую во Христа съ ся самостоятельными свойствами, но оставили потому, что эта самостоятельность оназывается мнимою въ абсолютномъ существъ Божіенъ, что для Бога, ръшительно не сущесявуеть ничего реальнаго внё Его, что самая грёховность природы человёческой вцолий уничтожается въ понятія о Богв всеправедномъ и составляеть напротивъ необходный процессь въ развити, божественнаго домовтронгельства, Такимъ образомъ въ учении реформаторовъ природа, человеческая собственно не отделяется оть божественной въ лице Христа, какъ думаетъ Шеннель, а напротивъ совершенно уничтожается въ своей семостоятельности, или лучное, получаеть самостоятель, ность со всёми своими свойствами, но самостоятельновть динь божественную, а не чедовъческую. Шенкель не входить въ подобное, разсмотрание внутренней связи и развитія первоначальной протестантской системы, и оть того, вся унівнистическія примиренія его и соглащенія протостантскихъ мифній имбють характерь внёшнихъ, насильственныхъ и искуственныхъ видоизмёненій, Такъ и въ настоящемъ сдучав, Шенкель просто гово. рить, что лютеранскому протестантизму угрожала евтихіднская опасность, а реформатскому quasi несторіанская, и потожъ прямо оставляеть непримиренными то

и другое воззр'вніе и строить произвольно собственный уніатскій взглядъ. Правда, онъ береть въ пособіе при этом' посредствующую точку зренія Кальвина, но Кальвинъ, какъ извёстно, далеко не былъ близонъ къ истичной идев Вогочеловвчества Христова, къ истичному взгляду на нераздёльное и несліянное соединеніе естествъ во Христв Інсусв. Оть того самь же Шенкель въ заплючени вполнъ признаеть несостоятельность и Кельвиновой точки зрвнія, и уже положительно самь установливаеть свою точку. И какъ же овъ поступаеть съ этимъ непостижимъйшимъ догиатомъ! -- Оъ точки эрънія своей діалектики онъ не считаеть его непостижимымъ. Вращаясь въ кругу однихъ понятій и представленій, онъ забываеть о дъйствительныхъ законахъ сотества. Онъ говорить, что божескія и человіческія свойства суть "не логическія противорѣчія, а метафизическія противоположности; противоположности же всегда могуть быть очень легко уничтожены путемь діалектики. Въ лицъ Христовомъ Божество оставило свои абстрактныя, потустороннія (diesseifige) свойства", и воть, Богь сдвлался человёкомь! Такъ легно думаеть рвшить нервшимое Шенкель! Такъ безцеремонно разбираеть онъ силою своей діадектики лице Христа! Или впрочемъ, говоря върнъе и снисходительнъе, разлатаеть свое собственное, циязі реальное представленіе Христа. Словомъ, въ этомъ пунктв Шенкель доходить почти до полнъйшаго отожествленія и сліянія двухъ природъ во Христъ Іисусъ. Вотъ почему Де Ветте въ своей критикв высказаль почти тоже самое по этому поводу, хотя, разумъется, высказаль съ наивозможною деликатностію и, такъ сказать, прикровенностію: "намъ кажется, что здёсь въ этомъ пунктё Гегелева Филосоощі оказала свое дурное вліяніе не только на методъ, но и на образъ мыслей сочинителя, воспрепятствовавъ ему понять, что абсолютнаго существа Божія никогда не втянешь въ подобный синтезъ, что идея Богочеловичества Христова имветь свое полное значеніе только для вбры, а не для разума<sup>6</sup>. (\*).

Оставляя въ сторонъ ученіе о Троицъ, которое, какъ мы сказали уже, Шейкель лишилъ всякаго объективнаго, самостоятельнаго значенія, перейдемъ къ ученію его о таянствахъ, и посмотримъ, на какихъ основаніяхъ Шенкель относить это ученіе къ теологіи.

. Что таинства имъютъ существенно богословское значение, товорить Шенкель, это вытекаеть изъ того отношенія, въ которое они съ самаго начала поставлены къ слову Божію" (В. 1. S. 399). Опять тоже односторониее отношение во всемъ къ слову Божию! И Христосъ есть только содержание Св. Писания, и таинства суть таинства только потому, что поставлены въ извъстное отношение къ слову Вожию! Но развъ все, что стоить въ известномъ отношения къ слову Божію, по этому самому и должно образовать составную часть богословія, догмать? Разв' самъ же Шенкель не нахоитъ въ словъ Божіемъ значительнаго количества такихъ предметовъ, которые не имъютъ догматическаго значенія, которые не превышають разумьнія человьческаго, которые "вполнъ могутъ быть подвергаемы обсужденію и изслёдованію?" Такъ способна бываетъ всегда обличить себя и стать въ противоръчіе себъ искуственная діалектика!-Мы напередъ предсказываемъ, что съ этой точки зрвнія, на основаніи одного этого

(') Stud. u. Krit. 1848 r. Rec. d. Wes Prot. 4. II.

15

обносторовняго отношенія къ слову Вожію, безь праканія в Перкви, Шенкелю никониъ образонъ не доказать объективнаго, богословскаго значения танистиь, не смотря на все испреннее, сердечное, и прибавнить, похвальное его желаніе достигнуть этого во ния нитересовъ унія нан Церкви будущаго. Ибо каковъ выставденный них принципъ богословія, каково начало, таковы должны быть и цлоды и следствія. Начало щоотестантскаго богосновія, какь мы видели, чисто субъективнаго свойства; можно ли поэтому ожидать выро довъ противоположнаго характера? Впрочемъ, исскотримъ: какимъ образомъ это удается Шенкелевой діадектакъ! "Сущность талиствъ, говорить онъ, основывается на особенной, реальной связи слова Божія съ внъшними знаками, по которой слово Божіе производить такое действіе, котораго оно не могло бы произвести безъ этого знака. И это дъйствіе состоить въ томъ, что оно въ чувственно-духовномъ, т. е, богочеловъческомъ образъ представляетъ продолжающимся реальное откровение божественной любви во Христв" (В. 1. S. 405). Изъ этого опредъления мы видимъ, что Шенкель ставить таинства въ прямую зависимость отъ внутренняго, положительнаго принципа христіанства — любви, такъ сказать, привязываеть ихъ къ самому центру богословской системы. Но здёсь невольно раждается вопросъ: отъ чего и за чёмъ въ таинствахъ подлё словъ божественныхъ еще внъшніе знаки? Развъ слово Божіе, этоть единственный принципь протестантства, не можеть дъйствовать на душу безъ знаковъ? Развъ любовь Вожія нуждается въ чемъ либо подобномъ? Очевидно, нёть; очевидно, этимъ путемъ не докажешь необходимости и божественной истинности той внутренней

ансти: насова стратонтельно. Ститострусть может ако BANK H SPARANA BL. TORRETBAXE. OT& HOLD? OT& TOIO. ято тапиства основываются премо и непосредственно на тонъ. нто Госпонь нани. Інсказ, Христось есть Богочеловакъ, и что мы, въружнию въ него, существо жив-OTROHIO-MYXOBHLIS, INDEMA OROLLEO AVXOND, CROIDED INC. и выдомы, а потому Онь и подрать намъ свои благонатине лады въ чувственно-духовныхъ обрезахъ. При JONS. TOLS FARS TREUCTRA ANDIOTS CROC ADDICTRIC HA VOлорика отначно оть буквы Писанія, именно сообщають наяъ самые дъйствительные дары благодати, то больния часть изъ нихъ и не заключены опредалительно и вполнъ въ буквъ Писинія, а непосредственно перенаны самимъ Госпономъ его ученитамъ и тотчасъ же переным оть нихъ въ составъ практической, церковной жизни върующихъ. Отъ того и объективное значение ихъ можеть быть утверждено только на признания авторитета Церкви и преданія, а не на буквѣ Писанія. Очевидно, и съ этой стороны Шенкель не могъ доказаль объективности таянствъ въ системъ протестантства. Правда, онъ усиливается согласить въ этомъ случав дютеранство, признававшее, какъ извёстно, два таинехва: Крещеніе и Евхаристію, съ реформатствомъ, отвергшимъ всё таинства до одного, согласить опять пооредствующимъ возгръніемъ Кальвина на таннства, но точно также опять неудачно. Кальвинъ дъйствительно ириближался несколько къ лютеранскому образу мыслей и приписываль таинствамъ нёкоторое особенное дёйствіе на душу вёрующихъ, но онъ отнюдь не соединых этого авйствія съ внёшними знаками. Знаки онъ считаль лишь только средствомь засвидётельствованія этры предъ Церковію, а сообщеніе благодати исклю-15\*

чичельно принисываль слову. Слёдовательно говоря строго, Кальвинъ лишалъ таниства именно той части, которая собственно и деласть ихъ таниствани. Отъ того им и встобчаемь въ понечномъ выводъ у Шенкеля воть какого свойства мысли: "если ны номникь, говорить онъ, что визшнену слову нельзя приписать никакого значения безъ согласія съ словомъ внутреннимъ, то ясно, что и танистважь, по ихъ вебшеему, чувственному явленно нельзя приписать никакого богословскаго значения безъ согласія съ чувствомъ внутреннимъ. Вожественный Духъ истины долженъ быть согласенъ съ откровенною натерією истины въ таинствъ. Духь долженъ быть связію, поторая связывала бы въ таинствъ слова и знаки". Да, спажемъ мы въ отвъть Шенкелю, дъйствительно, мы очень хорошо помнимъ, что внёшнее слово Писанія восходить, по вашему мнанію, на степень объективной истины только тогда, когда оно согласуется съ словомъ внутреннимъ, или внутревнимъ чувствойъ истолкователя. Но мы видёли уже, какое ненадежное, субъективное и разрушительное начало скрывается подъ громфирмою "внутренняго слова". Не то **X01**0 THE JR самое и здъсь? Что такое это внутреннее чувство; этоть духъ истины, связующій слова и знаки, какъ по собственный, субъективный взглядъ на таинства симихъ върующихъ, или-въ более хорошемъ смыслт - кикъ не субъёктивная въра въ таинства? И оть нея-то, оть этой вёры, оть этихъ взглядовъ и убъжденій, которыя могуть быть различны до безконечности, зависить сила таниствь? Силою внутренняго чувства обусловливается ихъ благодатная сила! Вотъ къ какимъ результатамъ пришелъ Шенкель на своенъ діалектическонъ пути, при самонъ искренненъ усний

доназать объективную богословсямо истинность таинствъ въ системъ протестантотва! Такъ труденъ или, върнъе, невозможенъ истинный выходъ изъ дожныхъ началь!

И такова вся теологія протестантства, по сястемв Шенкеля! Что же послё этого сказать объ ней? Шенкель уснаявался построить ее на самомъ прочномъ началъ и облечь въ самую стройную и кръпкую форму. Онъ хотвлъ возвысить сполько возможно болве именно эту объективную, теологическую сторону протеслантскаго вёроученія. Этого требовала отъ него самая жизненная, задушевная мысль его объ уніи. Чтобы противодъйствовать ея главному врагу - субъективизму, онъ, очевидно, долженъ былъ опредблить, сколько возможно точнёе, личное отношеніе вёрующихъ къ слову Божію. Чтобы устранить главный камень раздора между лютеранами и реформатами въ учении о таинствахъ. ему, очевидно, нужно было употребить всё средства въ тому, чтобы согласить ихъ въ признании объективнаго значенія таинствъ. И что же мы видѣли? Почти все протестантское ученіе въ его системъ разръщается въ чистой субъективизмъ, въ діалектическій процессъ развитія формальныхъ, разсудочныхъ понятій, гдъ Сынъ Божій, сшедшій на землю, открывшій свою волю чрезъ апостоловъ, преподавшій намъ всё божественныя силы, яже къ животу и благочестію, въ таинствахъ, превращается въ какой-то центральный принципъ какой-то отвлеченной, искуственной, неестественной теоріи! Къ несчастію, такова и на самомъ дълъ, а не въ системъ только Шенкеля, теологія протестантская. Именно тамъ то, гдъ субъектъ долженъ вполнъ подчиняться объекту, гдъ все зависитъ отъ одного Бога, гдъ частная личность челоніческая долина слушаться высшиго, объективнаго авторитета, именно такь-то протестантство и воцаряеть самозаноніе человіческой личности, поставляеть все въ зависимость оть нея и обусловливаеть ею. Напротивъ такъ, гдё личность долина нивть свое значеніе, гдё мнотое зависить оть нея одной, такъ протестантетво ставить наобороть все въ зависимость отв объекта, винить во всемъ Вога... Но им невольно высмазались о токъ, что относится уже по второму тому Шенкелевой Сущности протестантетва, къ которому и переходимъ теперь.



## ИЗЪ ЗАПИСОКЪ МИССІОНЕРА

## ЗАБАЙКАЛЬСКОЙ ДУХОВНОЙ МИССИИ СВЯЩЕННИКА АЛЕКСЪН МАЛ-

кова (1) за первую половину 1863 года.

Января 17 дня прітхалъ ко мнт съ рички Борьзи тунгусъ Санбо Инджигановъ извъстить, что кочующій ясачной Семенъ Петровъ Филевъ нездоровъ и просилъ меня прівхать къ нему для исполненія требы. Я тотчасъ отправился въ улусъ, отстоящій отъ Быркинскаго села, мъста моего жительства, на 35 верстъ. По прибытіи нашель больнаго очень слабымь. Объяснивь ему при домашнихъ таинство исповъди и святаго причащенія, я совершилъ надъ нимъ то и другое. При совершеніи таинствъ присутствовали два тунгуса некрещеныхъ, Инджигановъ и Дылгыръ Мункулаевъ, которымъ очень хотълось посмотръть, что будетъ совершать надъ больнымъ священникъ. Пріобщенный мною, чувствуя себя довольно слабымъ, сказалъ мнъ, что онъ на случай смерти давно уже запасся и разрѣшительною молитвою и вѣнчикомъ, которые, по его приказанію, и показалъ мнъ сынъ его Өеодосій (нынъ засъдатель думы), и спрашиваль: куда и какъ они полагаются на умершаго? Похваливъ заботу ихъ о выполнения христіанскихъ обязанностей, я объяснилъ имъ значение молитвы и вънчика и показаль, какъ ихъ полагаютъ на умершаго.

(') Дъйствуетъ на инородцевъ, — монголо-бурятъ и тунгусовъ, живущихъ въ Забайкальской области по китайской границъ. Ред. Послё того я бесёдоваль съ больнымъ о загробной жизни. Въ случав смерти утвшалъ его надеждою на милосердіе Божіе, по которому Господь всёмъ человёкамъ хощеть спасенія. Увидъвъ у меня книгу, сынъ его, засъдатель, спросилъ: что эта за книга? Я сказалъ ему: Евангеліе, въ которомъ описана жизнь Бога нашего Іисуса Христа. Потомъ прочелъ и разсказалъ исторію рожденія и крещенія Інсуса Христа. Бывшіе туть, подсъвши ко мнъ, слушали. По окончании бесъды пришелъ мальчикъ, сынъ засёдателя, и сказалъ, что одинъ тунгусь хочеть креститься. Вскор' пришель и самъ желающій креститься. Оказалось, что это быль шамань, сь которымъ мнѣ приходилось встрѣчаться года два тому назадъ. Онъ и тогда не отказывался отъ крещенія, но только отлагаль оное до времени. А теперь, услышавъ, что я здёсь, онъ самъ пришелъ искать святаго крещенія. Наставивъ его въ главнъйшихъ истинахъ въры, и давши ему имя Алексли, вмъсто языческаго Акшей, я крестилъ его (18 января).

Здёсь же я узналь, что засёдатель, сынь больнаго Семена Филева, прошедшаго лёта взяль за себя жену и не вёнчался. Почему я и убёдиль его свёнчаться, хотя онъ и просиль меня оставить его не вёнчаннымь, по той, какъ за просто объясниль, причинё, что съ первою женою онъ быль свёнчань, да она померла. Сынъ его Иванъ, взявши жену, прошедшаго 1862 года, также живеть не вёнчанъ; я говориль отцу, чтобъ и сына свёнчаль послё Пасхи, но онъ такъ и остался не свёнчаннымъ, по нежеланію на то отца.

29 января прибыль въ деревню Мулину. Здёсь увёщеваль креститься старика тунгуса и тунгуску. У перваго какъ будто видно было нёсколько охоты слушать

Digitized by Google

меня, а другая ръшительно, не върила истинамъ проповъди. 30 января отправился въ деревню Тарсукай, глъ живуть ясачные. Делаль сходку, на которой располагаль ясачныхъ вмёстё съ новокрещеными построить на степи урулюнгуевской молитвенный домъ. Тъ, которые жили въ селахъ при церкви, или въ деревняхъ ближайшихъ къ церкви, желали этого, а другіе отговаривались, представляя въ затруднение то, что они должны будуть давать лишнихъ караульныхъ, кромъ приходской церкви, и для часовни. Впрочемъ не желавшихъ было не много. Послъ моего отъвзда, потолковавъ между собою, они сдъяали было приговоръ объ избранія сборщиковъ на построеніе часовни, но послѣ все дѣло разстроилъ пьяный писарь ихъ управы Б-въ: онъ натолковалъ имъ, что если они подпишутся подъ приговоромъ, то ихъ заставятъ строить не часовню, а церковь. Тунгусы и ясачные, будучи народомъ темнымъ, малоопытнымъ и притомъ уважая въ писарѣ важную особу, повърили ему и кончили дъло тъмъ, что перестали и думать о постройкъ часовни. Не смотря на то, по моей просьбъ, нъкоторые сдълали пожертвование овцами, по продажѣ которыхъ можно. будетъ выручить денегъ до 25 рублей серебромъ. На эти деньги можно будеть начать дело, въ надежде, что самъ Госцодь подвинетъ его впередъ.

30 января прівхаль въ *nàdywky* (лощина между горь) Зерень, гдё быдо три юрты. Въ двухъ изъ этихъ юртъ нёкоторые члены семейства были крещены, а въ третьей вовсе не было крещеныхъ. Остановился ночевать въ юртё крещенаго тунгуса Луки Баженова. Зимою въ юртахъ, кромѣ морозу, дымъ несносный. Непривыкшему приходится не сидѣть, а почти лежать. Хозяина не было дома. Я отправился вечеровь по остальнымъ юртамъ побесёдовать съ неврещеными и поучить врещеныхъ въръ. Въ простыхъ словахъ я разсказалъ имъ о томъ, накъ нужно въровать и что нужно дълать для спасенія души и благоугожденія Вогу. Собираясь возвратиться въ квартиру, я спросиль: не пожелаеть ли кто здёсь креститься. Хозяннъ юрты, крещеный тунгусъ, Петръ Котельниковъ, отвётилъ, что онъ желаетъ крестить сына. Кромъ того изъявила желаніе вреститься одна женщина изъ юрты Важенова. На другой день я окрестиль ихъ обоихъ: сына Петра Котельникова Степана 15 лътъ, и жену крещенаго тунтуса Ивана Павлова Ларіонова Едену 21 году. А такъ какъ Ларіоновъ бралъ ее въ замужество некрещеную, то я приказаль ему прівхать въ церковь для совершенія талнства брака. Но онъ до сихъ поръ не прівзжалъ ко мнв.

Отсюда, 31 января, отправился въ улусу, стоявшему у Заплоту. Забхалъ къ крещеному тунгусу Антону Пляскину, побесёдоваль съ нимъ объ истинахъ вёры и отправнися въ слёдующую юрту къ Степания Мунгаловой (прежде бывшей шаманкъ). Такъ какъ она, послъ крещенія своего, еще ни разу не была въ церкви, то я убъдилъ се побывать въ церкви на Пасхъ, и она потомъ действительно прівзжала. Заходиль въ юрту слепаго старика Копотая. Раньше я его располагалъ креститься, и теперь о томъ же напоминалъ. Онъ мнъ отвъчалъ: "я помню, что вы мнѣ раньше говорили. Какъ мив креститься, я человвкъ бъдный, всё виз. Видишь какъ мы живемъ". И дъйствительно, въ юртв экого старика видна была крайняя бёдность. Заходиль въ юрту, гдъ живутъ 2 старухи; объ вдовы — мать съ дочерью; матери болве 80 лёть, а дочери около 60. Увидёвъ въ

своей юртв постороннаго челована, они спросили неня: зачёмъ я пришелъ нъ нимъ? Я ответиль: въ гости, ноговорить, да посмотрёть на вашу старушью жизнь. Нотомъ я сназаль имъ, что я сегодня крестиль молодыхь; пора бы имъ креститься, что они уже стары, скоро можеть ихъ застигнуть смерть, посав которой худо будеть человіку некрещеному и не познавшему истиннаго Бога. Объясных имъ, что у насъ одинъ только Вогъ, который далъ намъ душу и потребуетъ ее из себв, разсказаль имъ о воскресении мертвыхъ, о будущей жизви и проч. Мать, выслупавъ это, сказала: "вачёмъ вреститься, лучше въ своей вёрё умирать". Дочь ся тоже не изъявляла ни мальйшаго желанія креститься. Въ другой разъ, въ іюнь (28 ч.) я посвтилъ этоть улусь, старуха уже умерла, а дочь ея по прежнему-вь язычествь. Тогда же видьль и старика Копотая. Но когда въ третій разъ я посътиль его юрту и убъждаль его креститься, то старикь не быль такъ глухъ пь свангельской проповиди, какъ прежде, и сказалъ, что онъ подумаеть, можетъ быть, со временемъ и окрестится.

Съ 1 по 8 севраля объёхалъ улусы вверхъ по пади Урулюнную. Въ деревий Урулюннуевской партін 2-го севраля окрестилъ 2-лётиюю дочь, ныий крещенаго тунгуса Аленсён Филева, а 5-го севраля 19-лётняго Данішла,--сына кочующаго тунгуса Журавля.

Я узналь, что въ нади Нортуй стоить юртой вийстё съ тунгусскимъ головою давно крещеный бурять изъ гепуловъ (ламъ) Тимофей Захаровъ. Посётнить ихъ юрты, я не засталъ Захарова дома, а въ его юртё не почему было и узнать, что тутъ живетъ крещеный бурятъ. Въ переднемъ углу зорты на столикъ были раставлены ланские кумиры, а передъ ними жертвенные чарочки. Я просиль горову, и жену Захарова сказать Тимофею, чтобы онъ по возвращеніи не польнился ко мнь прівхать. Захарь дня чрезъ два прівхаль. Я попросиль его перевести на разговорный бурятскій языкъ кратко и бодже просто и ясно изложенныя мною истины въры; но Захаровъ; пе зная хорошо русскаго языка, отказался оть перевода, сказавъ, что не въ состояни перевести; да и нель-Зя, говорить, на разговорный языкъ перевести того, что не по разговорному написано. Я занялся съ нимъ переводомъ разговора объ обывновенныхъ предметахъ. Спрашиваль о его жить быть и узналь, что онь обратился не столько по убъждению въ истинъ и спасительности вёры Христовой, сколько по нуждё, а потому и по крещеніи, какъ признавался мнъ, держится прежней своей въры. Я просиль его прилъжно слушать меня и занялся преподаваниемъ ему истинъ въры. Выслушавъ отъ меня на этотъ и на другой день и выразумъвши ученіе о жизни Інсуса Христа, истинахъ христіанской въры инадежды на блага небесныя; которою вврующіе во Христа живуть и ради которой они подвизаются на земль, Тимовей откровенно сказаль: "ну, теперь я начинаю понимать вёру; а то быль чисто слёпой, прежнюю свою въру я зналь, а новой нисколько не разумблъ, и потому нербдко и жалблъ о томъ; что отрекся отъ прежней своей въры". На этотъ разъ, пробывши у меня три дня сряду, онъ и послё того инсгда прівзжаль ко мнё учиться истинамь вёры Христовой. Кромв того я снабдиль его всёми нужавйшими молитвами, въ переводъ на монгольский языкъ. Молитву Господню вельль ему выучить наизусть, что онь вскоръ исполнилъ. По его просьбъ, я далъ ему, для

Digitized by Google

чтемія, Хрестенатію на монгольскомъ языкѣ и показаль переведенныя въ ней молитвы. Онъ читалъ ихъ и спрашиваль меня: можно ли ихъ читать и пѣть въ юртѣ, и яки и шенно молитвы когда читаются и поются? Объяснивъ ему все подробно, я не упустилъ ему напомнить, чтобы при случав онъ и буратамъ разеказывалъ объ учевни нашей святой вѣры, читалъ и показывалъ объ учевни нашей святой вѣры, читалъ и показывалъ наши молитвы. Тимосей примѣтно сожалѣлъ, что раньние не пришлось ему ближе познакомиться со мною. На первой недѣлѣ поста онъ говѣлъ 4 дня и пріобщался св. тамнъ. Я убѣждалъ его совершенно оставить прежню вѣру свою и жить по вѣрѣ Христовой. Онъ обѣщалъ, сказавши: "не сомнѣвайтесь, теперь не буду покланяться бурханамъ".

На распросы мои касательно обращенія въ христіанство бурятъ, онъ говорилъ, что весьма трудно обратитъ бурята въ Христову вёру, что они въ этомъ случай смотрятъ на своихъ ламъ, и въ особенности на чиновниновъ, подъ властію и надзоромъ которыхъ находятся и ламы. Здёшніе буряты и раньше ниногда не крестились, а если иго и крестился, то больше тё, которые весь свой вёкъ проводятъ около русскихъ и питаются отъ услуживанія имъ своими заннтіями и работами, какъ то: пастьбою скота, лошадей, овецъ, дёланіемъ кожъ, овчинъ, веревокъ, шитьемъ шубъ и другими необходимыми по хозяйству работами и услугами.

Съ 20 по 22 февраля вздилъ въ улусъ Дзокео. Съ 8 по 13 марта снова посвтилъ улусы по рвчкв Борьзв и пади Урулюнгую. Поучалъ крещеныхъ върв Христовой, но никого не крестилъ.

Въ концѣ марта я переѣхалъ на жительство изъ села Быркинскаго, въ которомъ раньше находился на елужба, въ село "Кондуевское, не подалену отъ колораго не мало проживаетъ улусами тунгусовъ и бурятъ.

Съ 10 по 14 мая посъщаль улусы непрещеныхъ тунгусовъ, близь Кондул, но-безъ видимаро уследа. Предоставивъ благодати Божіей суньбу посъяннего на духовной вивъ съмени сдова Божія, я отправидся калые и 16 новя привхаль въ улусь Нерниз; здъсь не-XORNTCH OLEHS ROMERS REACHARG & TON KOTTLE ROUVIONINANS TVHIVCOBL. NOL BONIL BE ONHOR TOLLKO KODTE GLINE HOвопрещенный --- Маркъ Ивановъ Виноградовъ, Вечеронъ я носътных юрту тунгуса Намажила Доресва, Хозянне. дома не было. Поговорилъ, сколько удучинъ времени, о въръ въ Бога. Да, для процовъди тоже нужно удучеть время и стараться исподоволь привлевать умы въ слушанію свангельской проповёди. Если же прервать обыкновенный разговоръ, или вдругъ начать говорить слово Божіе, вмёсто вниманія можно встрётить странное удивленіе и стёсненіе въ слушателяхъ, еще хорощо не оглядъвшихъ проповъдника. За тъмъ хотя бы проповъдникъ и сталъ продолжать свое поученіе, они скорве стануть продолжать свой прерванный разговорь живой и понятный, чёмъ слушать непонятное и отвлеченное для нихъ ученіе вёры. Замётивъ себё это, продолжаю разсказъ: старуха, тёща хозяина юрты Марка, объяснила мив, что она нашла русскаго Бога (небольшое мёдное распятіе) и спрашивала, что съ нимъ дълать. Я сказалъ ей на это, что если она напила изображеніе Бога, такъ должна увъровать въ Него, и этотъ Богъ есть вмёстё Богъ тунгусовъ и всёхъ людей, только они, тунгусы, Его еще не познали; что Онъ для того и послалъ ей крестъ, чтобы приняла св. крещеніе. Старуха, модча выслушавь меня, заявила: "я върю,

чко это Вогь, а буду и Ему молиться, а ввру свою зачёмь бросать? Вогъ у насъ одниъ, только вёра разна". Увъщанія мон мало польйствовали нать на нее, такъ и на прочихъ чисновъ семейства. По утру у асачнаго остановнися отслужить молобенъ. Хозяннъ юрты сталь усеряно просить меня отслужить другой молебень, -- на ключь, объясняя, что у него давнишиее желаніе отскужить тамъ колебенъ и поставить вресть; нужно было туда пёнкомъ итти съ версту. Но предварительно я свазель хозявну, чтобы онь пригласнаъ на молебенъ всахъ и хрещеныхъ и неврещеныхъ. есян они жедають, чтобы Господь послаль низ дождя, хазба, здоровья и всякаго благополучія. На этоть цризывъ всё охотно послёдовали за мною. На ключё предъ молебномъ я объяснилъ имъ нужды, о которыхъ будемъ молиться. Все равно какъ дътн у отца, такъ мы у Бога должны проснть того, что намъ нужно, говорилъ я тунгусамъ. Къ общей нашей радости, предъ началомъ молебна пошель дождь, который и посла того долго шель. Тунгусы молились по своему усердно и остались очень довольны. По возвращение въ улусъ, означенный Намджилъ (воторый вечеромъ прівхалъ) попросиль меня въ свою юрту отслужить модебенъ найденному Богу. Я исполнить и его просьбу. Отслужиль молебень съ водоосвящениемь, окропиль найденный кресть и оставиль его въ юрть, сказавь, что если нашли они изображение истиннаго Бога, то должны и молиться Ему; это послужить въ ихъ счастію; увъщеваль ихъ сближаться съ върою крещеною (такъ называють тунгусы вёру Христову), внушая имъ, что Самъ Богъ призываеть ихъ въ нее. На это они отвѣчали: "наша въра тоже стара, оставить се мы боимся. Шаманы прежніе нась задавить"." Сколько я ни уввряль ихъ, что Вогъ милостію и могуществомъ своимъ силенъ защитить ихъ и избавить отъ всякаго зла, и что врещеному человвку нечего Тояться шамановъ, напротивъ, сами они боятся крещенаго: но бъдные изычники все твердили, что пламаны могуть имъ сдёлать зло и зло великое, — или окончательно извести ихъ родъ, или стянуть у нихъ живыхъ руки-ноги, или напустить другую какую либо злую бользнь, если не на нихъ, такъ на ихъ животныхъ. Я оставилъ ихъ съ желаність, чтобы они сами молили Вога о просв'ящени своихъ душъ. Да, въ юртъ Намджила повидимому высказали искреннюю ввру въ Вога; но вмъстъ съ тъмъ и кръпкую увъренность въ могущество своихъ шамановъ и злыхъ духовъ, будучи напуганы первыми и удерживаемы во тьм' послёдними. Суевбрія ихъ не сильна поколебать сила человъческихъ убъжденій, если благодать Божія не коснется ихъ сердца.

19-го іюня пробыль въ сель Быркинскомъ. На другой день посвтиль юрты пастуховъ, стоящихъ на рвчвъ Борьзъ и юрты крещеныхъ тунгусовъ. Поучилъ ихъ върв въ Бога и доброй христіанской жизни; а въ Быркинскомъ улусъ вечеромъ -съ тою же цълю посъщалъ знакомыхъ тунгусовъ.

21-го числа прибыль въ улусь Усть-Зоізо́ и пробыль здѣсь весь день. Собравшихся послушать меня тунгусовъ склоняль креститься, и, Богу благодареніе, на другой день 22 іюня крестиль шестерыхъ, 4-хъ мужескаго и 2-хъ женскаго пола. Крещеніе совершено было на рѣчкѣ Борьзѣ, гдѣ подъ яснымъ небомъ на зеленомъ лугу предварительно возвѣщалъ имъ вѣру вѣ Единаго Бога во Святой Троицѣ. Указалъ имъ на величие и прасоты природы, радооти и удобства жизни; чтобы пробудить вь нихъ въру во всемогущаго и люб; веобидьного Бога/Отца. Объяснияъ и другія важнёйшія и утёмительныя истины вёры... Возмъ окрещеннымъ равналь крестник. Послё того слуниль молебень въ юртъ новокрещенныхъ Петра и Еворосини-въ вэмче: ствъ Санбо и Зандаки. Окрещенная въ числъ втихъ вдова Матрона Орноченова, старуха лыть 70, раньше при двухрадномъ моемъ посвщении и убъждении ея вовсе не женала вреститься; а нынъ сама пришла принять святое врещение, и еще привела съ собою внучка Донаргалту 2 лёть, во святомъ крещении нареченнаго Павломъ.

Ваясь припоминаю, какъ назадъ тому года четыре (мая 19), на этомъ же мъсть я крестиль двоихъ --сына и дочь вышеозваченныхъ Петра и Евфросинии. Мальчных тогда было 10 лёть, а сестрё его 13 лёть. Сняда я зашель изъ деревни Калгукинской со святыии яконами. Петръ (тогда еще самъ некрещеный) пожелаль врестить своего сына Сакдура. Хотвлось вре ститься и дочери его Урахв, но отецъ, вопреки желанию: дочери и согдасию на то матери ся, воспрепятотвоваль этому. Узнавши объ этомъ, я совътоваль отцу нрестить обоихъ, сказавъ, что върно самъ Богъ приамваеть и дочь въ вёру Христову и что противиться Ему въ отомъ не сайдуетъ. Но отецъ настоялъ на своекъ, хотя дочь со слезами просила крестить и ее вмъсть съ брагонъ. Мальчина одёли въ праздничную одежду. День быль асный и теплый, и мы отправились дая совершенія св. крещенія на ричку Борьзю. Кренценіе совершено при значительномъ собраніи тунгусовъ. Подьзунсь этимъ случаемъ, я сказалъ назидание, Ч. П. 16

- 244 -

и за тёмъ отправился въ юрту, въ которой квартяровалъ; а мальчикъ съ радостно ускакалъ въ свою юрту. Вскорѣ вошелъ въ нашу юрту тунгусъ и сталъ чтото говорить по тунгузски отцу новопросвёщеншато. Тотъ видимо смутнися и побёжалъ въ свою юрту, оставивъ угощение.

Что такое? спросняъ я.

"Дочь его сделалась весьма нездорова. Ей хочется преститься и мать желаеть престить ее, а отецъ препятствуеть. Вишь, калыму нужно взять побольше съ какого нибудь тунгуса".

Только что вы переговориян, опять приходить отець больной и говорить: "Ну, батька, дёвку нужно крестить; сильно нездорова, словно вить ума". -- "То-то и есть; Богь призываеть, такъ не нужно препятствовать", сказаль я ему и велёль приготовить ее ко крещенію. Больную переодёли, и я съ причтомь отправился крестить ее. Зашель въ юрту и нашель девочку действительно врайне больною, страждущею, блёдною н измученною, но съ усерднымъ желаніемъ принять въру Христову. На вопросъ мой : желаетъ ли креститься, она съ плачемъ отвъчала: желаю, да отецъ не хочеть этого. А мать отвётныя: оть того и заболёла, что не престили ее вибств съ братомъ. Я сказалъ, что и отецъ теперь желаеть того же. Крещеніе было совершено на дворъ, на чистой зеленой дужайкъ, потому что больной трудно было бы итти на ръчку, довольно далево. Во время крещенія (при отриданіи оть сатаны) съ нею сдёлалась сильная рвота. За тёмъ она сдёлалась спокойна и весела, а по окрещении стала совершенно здоровою, такъ что испугъ родителей ся и прочихъ вдругъ превратился въ общую радость. Вывшіе туть неврещенные тунгусы оть радости довольно сийденеь надъ непуганнымися отцемъ и, конечно, не моган не почувствовать благодате Божіей, явленной въ тапистей крещенія дарованіемъ освященія и исщъленія.

Въ этопъ улусѣ засѣдатель думы Осдосѣй Филевъ спазиваль намъ, что недавно ѣздили ламы и собирали пожертвованія на постройну накого-то дацана. Ламы верѣдко собираютъ адѣсь пожертвованія по улусамъ, но законнымъ ли порядконъ и съ чьего разрѣшенія, это невязвѣстно для простодушныхъ дателей. Они считаютъ своимъ долгомъ только пожертвоватъ, а ламаде самъ запишетъ пожертвованіе. Куда тавже оно послѣдуетъ, самимъ ли ламамъ, или въ пользу дацана, или вакому нвбудь гегену, этого тоже не знаетъ ниято, кромѣ самихъ сборщиковъ. Тунгусы, вообще народъ неграмотный, инкогда не думаютъ о томъ, точно ли ихъ пожертвованія идуть на то употребленіе, на которое они даютъ. И крещенные изъ тунгусовъ приглациаются ламами къ пожертвованіямъ.

Того жъ 22 іюня я носётнить юрты пастуховъ караула Дзоргольскаго. Цереночевавь въ юртё пастуха, креценнаго тувгуса, на рёчкё Борьзё, по утру поёхаль черезъ Цурухайтуевскую крёпость вверхъ по пади и рёчкё Урулюнгую, впадающей въ Аргунь, въ 5 верстахъ выше Цурухаю. На пути останавливался у пастущьихъ юртъ некрещенныхъ тунгусовъ, только что перемочевазащихъ на новое мёсто. Поговоривъ съ ними о житейскихъ предметахъ, я спросилъ: "не желаетъ ли ито изъ нихъ креститься?" Они отвёчали: "не желаетъ ли ито изъ нихъ креститься?" Они отвёчали: "не желаетъ ли наша вёра для насъ ладна". Отправился далёе и ночевалъ у пастуха, крещеннаго тунгуса. Утромъ, 24 іюня, посять молебна на рёчкъ, поучалъ крещенныхъ 16\*

Digitized by Google

тупкуссов нить по нирі Христовей, полланиться единену истинному Богу. и беречься отъ шамаляна; не крещенными располагаль принить ніру Христову. Здісь особенно уб'ящаль я окреститися одну вдову---старуху; у меторой сынъ, мальчикъ літь 14, прещеный. Но она ив за что не соглашалась, гонорила, что родители ся исто были неврещеные, и она хочеть остаться невреч иссисно: На замізчаніе мос, что шажаны, какъ люди темные, не могуть насталять се богоугодной жизны, она отозвалась: "я віры же шаманской, а ланковай, а у меть есть и княти, и они талже служать по своихъ дацанахъ, какъ и вы нь церкваль".

У Дъйствительно отъ Усть-Зогза по ръчкъ Ворьзъ и нани Урудентую отъ Цурухайтуевсной крипости до Нартин изкоторые тунгусы были ламской выры (что Бъдность между тунгусами). Можно было догадынаться, что гдъ нибудь вблизи ихъ живеть лама. Такъ и вышло. На вопросъ мой: гдъ живетъ вашъ лама?--вдова отвъчала: недалеко отсюда, въ версталъ пяти. Я вознаибрился къ нему заблать. После обыкновенного привътствія и разговора о житьв-бытьв, я сароснаъ даму: есть ли кто здесь въ юртахъ крещеный, лама отвътиль, что одна юрта крещена. Впрочемъ, лама на мон вопросы о върв отввчаль съ неохотою и притворияся незнающимъ языка. За него говорила его Стряпка и довольно сердито. Видно было, что тотъ и другая не рады были моему постщению. Я спроснять ламу: штатный онь или нють, и узналь, что онь вовсе не штатный и притомъ служащій казакъ, Мушку Минаевъ. Ботъ этимъ то замою Генузомъ, какъ называеть онь себя, и водворено лемотво въ означенинихъ тунгусскихъ семействахъ. Мнв нужно было посвтить и

MOVIE HOPEL. H: HORBOCELL RASARE-JANY HOGHDRETS MOT она свазалась непрещеною: На вопросъ мой: "мий, снаг - така, что забаз во корть всь крещены"?---- ала, энесть CS XOHMAHOR OTBETHES, NOO REELS BE DIVER ON HW TONIS яю: стариять прощеный, и то чужой; на цривольсканий къ сенейству, и что его дома жетъ. Менау, тъмъ а экибтиль на энцика дереванную поту. для, цризидени TRABOCIONNOT UROHHA ROTOPES JEMBAS IMPEROND HIDOAN мала, что въ юрив, должно бынь, сель и другіе члени GEMERCTER, RUELINER, ROJ ROTHHO BOLAPECS (COBPACTORIS DIC въ ламотно. - Отвескивать правду белао струдно со сто Въ ламство обращено также довольнонтунгусовъ. чующихъ по нади Урулюнгую оконо Кондуевскагодсян. Нопа не было вблизи ихъ бурать и ламы, допнив раз они были шананской вёры; во съ техъ поръ, катъ (чёть десять назадь тому) бураты коселинсь забсь/ п сь нимя дана (не штатный), тунгусы стали переходиль въ лемскую въру. Приманкою въ эту теру служить для нихъ самое замское служение, принаровленное по обрядности своей къ ихъ понятіямъ и обътания. Лиоанъ скода предажають по нескольку дань отправлять клужбу, со всёми ихъ музыкальными инструментами.::Дих висто набирають хоронную, пространную юрту, паций пирають на ней хадаки (\*). Внутри резвениявають сызображенія своихъ боговъ на дорогияв шолковыхъ натеріяхь, ставять столь и на немь нумнры св жеривенными черочками, сосудцеми: и прочеми принарасно ностяни: Книгь принозять масно, и для боныпаго врчекта подагають ихъ на особонь столь. Потомь свять : . ··· · и дугас обрыснод Levent & Berline .

"() Платки, исписанные текстами изы тибетскихъ<sup>0</sup>книтъ<sup>С1010</sup>104

ся по обънить сторонамъ юрты и начиналоть службу. При звунь трубь, бубновь, колокольчиковь и прочаго мусикійскаго гласа, поклонникъ шамана, поражаясь торжественностію гроноваго служенія; сильно действующаго на чувство и потрясающаго душу, невольно увлекается въ ламство. По опончанія служенія всегля бываеть завлекательный разгуль и угощение для богомольцевъ. Варять много чаю, жарять мяса, пыють араку, поють песян, рыслають на конякъ, гайкаютъ, ухають, борятся и, натышившись вдоволь, отправляются прославляя ланство и хваля боговъ за до-BOCBOSCH. ставленное ими всякаго рода удовольствіе-духовное я телесное. Точно также и везде тунгусы, живущие въ сосвастве бурать, завлекаются изъ шеманства въ данскую ввру. А дамъ въ зделней окрестности (въ спругъ Цугульской кумирии) столько, что едва ли гдъ сочь ихъ больше (болъе 350). Проважая по стеви, неръд. ко можно встрётить на хорошей дошади съ убраннымъ сёдломъ сёдока въ красной одендё, съ приглядною шапкой желтаго цвъта, украшенною красной лентой. При такомъ множествъ дамъ, которыхъ буряты считаютъ за боговъ низшаго разряда, предъ которыми поклонаются не съ уваженіемъ только, а съ благоговъніемъ н страхомъ, свойственными буддамъ, въ которынъ вотя слёпо, но крёпко вёрують, какъ въ цёлителей, молитвенниковъ и виновниковъ своего благополучія, при любви дамайцевъ въ своему идолослужению и быту, буддизмъ кажется неприступнымъ. Одинкъ снабынъ снаб проповъдника здъсь недостаточно, а упование на помощь Всемогущаго должно быть соеденено съ надеждою на законную помощь православнаго правительства. Дорогою сего числа (24 іюня) забажаль въ улусъ,

Digitized by Google

накоднийся противь Урулюнгуевской парти. Здёсь сильный дождь заставиль остановиться на цёлыя сутии у бурята Дампила. Дампиль разсказываль миё объ обрядахь своей вёры, а я объясняль ему истины православной вёры. Онъ слушаль со вниманіемь и говориль, что "въ ихъ вёрё есть довольно сходства съ наием православною, и что вёра наша высока, чиста и сияте", а креститься онъ, конечно, и думать не хотёль. Спасеніе назалось для него удобиёе въ своей вёрё, чёмъ въ православной; къ тому же онъ убёжденъ быль, что Богъ самъ назначнать особую вёру для каждаго народа.

- И шаманамъ Богъ показалъ въру? спросилъ я.

--- Нётъ; у нихъ нётъ писанія, даннаго Богомъ, они сами выдумали вёру, оттого она и Богу не угодна, такъ только дымбей (<sup>1</sup>) людей морочать.

- А ваше ученіе развѣ отъ Бога?

--- Какъ же, Божіе. Намъ бурхану (законъ Божій) читащть и поють наши ламы. Въ нашихъ дацанахъ, какъ и въ вашихъ церквахъ, шибко браво, бдежды хороши, ламы и люди также молятся, какъ и у васъ.

Чтобы расположить его къ болёе откровеннымъ разсказамъ, я прямо ему не противорёчилъ, и только слегка наводилъ его на сомнёніе въ исповёдуемыхъ имъ истинахъ своей вёры.

Замътинъ, что жена хозяина юрты и самъ онъ, молча или разговаривая и шутя, перебирали чотки изъ жолтенькихъ корольковъ съ молитвою: оммани бадмигума, —я спросилъ: сколько разъ должно перебрать всю нить корольковъ въ день? – "Сколько можно, отвъчалъ

· (\*) Напрасно, всус.

)

мужъ; а если тысячу разъ, то шибно хорошо; ламы говорятъ—много оставится гръховъ. Въ этомъ даже ламы отбирали нынъ подписки, чтобы усерднъе молллясь.<sup>4</sup> Это, въроятно, для того, чтобы буряты крънче держались ламства и не сдавались на убъжденія хрионыяскихъ миссіонеровъ.

Отсюда на другой день, 25 іюня, довхаль до новокрещеннаго тунгуса—пастуха, стонышаго юртой у Воссоскаго броду. Здёсь провель остатокь дня, поучая новокрещеннаго и семейство его, какъ нужно вёробать въ истиннаго Бога, и что нужно двлать для угожденія Ему. Вечеромъ читалъ и объяснялъ имъ молитвы и запомъди на монгольскомъ языкѣ; увёщевалъ ихъ избёгать піаманства и не ёсть идольскія жертвы. Предъ наступленіемъ сна я поставилъ воёхъ на молитву и по утру также молился вмёстё съ вими. Совётовалъ имъ викогда не оставлять молитвы утренней и вечерной.

26-го іюня прибыль въ новую деревню ясачныхъ Усть Тарсукай, гдё только 5 домовъ. Здёсь я встретился съ цурухантуевскимъ о. Николаемъ, который поёхалъ также посётить улусы, по мёстности принадиежащіе его приходу; хозяннъ дома, у котораго я остановился, только что перевезся на это мёсто изъ деревни Тарсукая, стоящей вверхъ по пади на 10 верстъ. Оттуда, за недостаткомъ воды, въ зимнее и лётнее время жители стали перебираться на это новое мёсто на падь Урдзюнуй. Ключь, у котораго они селится, довольно хорошій. Воды въ немъ изобильно и яётомъ и зимою. Мёсто общирное. Жителямъ этой деревни я вторично предлагалъ было построить выше по той же пади въ деревушкѣ Усть-Керкирѣ часовню. Выслушавъ меня, они, ранѣе напуганные писаремъ, только одоб-

рили ное предложение, но не саблали никакого пожертвызанія. Сказали: подумаємь объ этомъ двлв. ()теюда я отпразился по окрестнымъ юртамъ и, гдъ представлялся случай, возвъщаль ученіе Христово. Проживающіе въ одномъ улусь новокрещенные тувгусы. Петръ Котельниковъ и Антонъ Плясиянъ, просили меня окресиять, первый -- десятильтнюю дочь свою, а второй -ненитку. Отложивъ крещение до следующаго дня, н отправился ночевать въ деревню Усть-Керкиру, отстоявшую на полторы версты. Въ этой-то деревушав Усть-Неркирь (оть которой въ полуторь верстахъ было жилище древнихь народовь), гдъ и вимою проживаеть инотда довольно кочующихъ тунгусовъ, гдъ мъстность обширна и составляеть средину пади Урулюнгуевской, и думаль я построить часовню, и располагаю къ тому ясачныхъ, здёсь живущихъ и прещенныхъ, тунгусовъ. Духовныя нужды этого разсваннаго стада Христова удобное могин бы быть исполняемы: ибо местность эта отдалена оть всихъ церквей на большое пространство, и тунгусы, по дальности разстоянія, лишены бывають возможности и удовольствія слушать службу Божію. Вогослужение могло бы благотворно действовать и на пекрещеныхъ.

По утру, 27 іюня, я крестиль дочь П. Кательникова и невёртку Пляскина. Вскорё пріёхаль нововрещенный тунгусь Филиппъ Савинскій и просиль мена крестить жену его, которая думала креститься еще въ прошедиест пёто, и не крестилась потому, что тогда не было ен муна дона. Чрезь часъ я отправился въ улусь и престиль жену Савинскаго съ двухлётнимъ сыномъ и и ище жену кочукщаго тунгуса Степана Феодорове. Поска одрещения быль въ юртё новопросвёщен-

ныхъ, пилъ у нихъ чай и учелъ ихъ жить по въръ Христовой. Узнавиля адёсь, что и крещенные, когда бывають у нихъ больные, прибъгаютъ къ помощи шамановъ, я убъдительно просняъ ихъ оставить это сусвъріе и не прибъгать къ помощи шамановь. "Визсто того, чтобы поклонятся идоламъ и кормить бесовъ, воторые оть того не савлаются для вась добрже, а стануть еще больше вредить вамъ, лучше вовсе отказаться отъ идолослуженія, и повлоняться Богу истинному, который силенъ избавить насъ отъ всякаго зда, и котораго здые духи боятся и трепещуть гораздо больше, чёмъ вы шамановъ и злыхъ духовъ". Тунгусы слушали меня вниичтельно, но замётно было, что у нихъ не доставало въры настолько, чтобы вполнъ убъдиться въ истинъ словъ монхъ и отказаться въ случав болвзии отъ помощи шамана. Во время болвани они обращаются къ наману, какъ къ лекарю и какъ къ жрецу, умилостивляющену тёхъ духовъ, которые причинили какое либо зло или болёзнь страждущему. Тунгусы вёрать, что всякое здо или бользнь причиниль имъ какой либо злой духъ. Конечно, такое върование распространяють и поддерживають въ нихъ шаманы для того, чтобъ въ такихъ случаяхъ къ нимъ прибъгали за помощію, а имъ извлекать бы изъ того свою пользу. Другой больной и не хотълъ бы шаманить, но когда услышить, что шаманъ ворожилъ объ немъ и говоритъ, не избъжать ему смерти, если не будеть шаманить и не умилостивнть духовъ, то по неволъ призоветъ намана. А тотъ тому и радъ; начнетъ шаманить, и при этомъ разсказывать, что съ такими-то духами злобными дрался и поборолъ ихъ, а другихъ не могъ одолъть, нужно-де имъ принести въ жертву барана, козла, или лошадь, или-что ду-

хи дали слово не иучить больше страндущаго и ни чёмъ не вредить ему. Подъ вліяніемъ такихъ разсказовъ тунгусь воодушевляется надеждою на выздоровление и, когда послёдуеть оно, приписываеть это сыль и ходатайству шамана; начинаеть еще болье честить и ублажать его, какъ за это, такъ и для того, чтобы и самъ онъ (паманъ), какъ обладающій невіздоными сидами, въ посявдствія времени не сталь вредить ему. Мертвыхъ шажановъ тунгусы тоже боятся, не меньше злыхъ духовъ. Потому, когда увидять ополо дороги барину (груда намней съ воткнутою въ нее палкой, свидетельствующая о погребени шамина), непременно что либо оставляють на этомъ мъстъ, какой либо лоскутовъ, волосковъ отъ хвоста или гривы конской, щепоть табаку. "Иначе, говорять, шаманъ осердится и либо подотрълить коня, либо самого тебя можеть испугать, показавшись какимъ либо привидёніемъ, или нашлеть по вётру болёзнь и т. ц.

Провзжая далее по улусамъ, я заблалъ къ богатому крещеному тунгусу Егору Викулову. Вотъ-годъ, какъ онъ женилъ сына своего и взялъ за него Megdeщеную невъсту. Отепь ся крестился лътомъ прошедшаго года, тогда же хотълъ крестить и дочь свою, но ее на тотъ разъ не было дома. Потому нынв, когда я за-Взжаль къ нему, онъ просилъ меня крестить его дочь. Сама она, по выходъ замужъ, согласна была креститься, но прещение ея, по просьбъ свепровки, за отсутствіемъ свекра, было отложено. Потому и ны-НЪ **БХАЛЪ** къ Викулову въ полной належай, что оврещу невестку его. Притомъ же вдова Литвинцова просила меня еще окрестить ся сына, сказавъ, **TTO** онъ чеперь у тогожъ Винулова пастухомъ. Потому, побывши у нен, я врядъ се съ собою, чтобы при вей

окрестить тамъ са свина змивоть съ невистною Внаулова. Но старикъ, узнавни о моемъ намёревіи (ибо я радьще извъстиль его, что жду престить его невъстну), сына вдовы куда то услаль, а невнотку научинь, чтобы она говорила, что не желаеть преститься. Не вная ни чего про это, я послё обывновенныхи привитствій предложиль Викудову крестить его кевъстку и сына Литвинцовой. Винуловъ ответиль: работника дона натъ, а невъстка преститься не желаетъ. Я спросиль, отъ чего церемвнида она намвреніе преститься, когда раньше жеиала и къ тому же отецъ ся просилъ окрестить се,---"Не знаю, отръчаль онъ, --- на то ся воля, а силой какъ можно заставить, на то завону нёть. Если отецъ ся хочеть ее крестить, пусть врестить." Я сталь догадываться, что туть есть какая нибудь недобрая цёль. И вскорй изъ разныхъ намековъ узналъ, что Викуловъ и его старуха пока держатъ невъстку свою на испытанія. Она хороша, молода и здорова, но какова еще будеть впередъ, будеть ли также послушна, и будеть ян раждать дётей; въ противномъ случав не совсемъ добрый свекоръ, какъ некрещеной и вевънчанной, можетъ отказать ей отъ сожительства съ ся мужемъ, такъ вакъ онъ, --неродной ему, а усывовленный, --по молодости и, чтобы не лишиться наслёдства, не посмёсть воспротивиться волё нареченныхо отца. Невестка праматно хо-TELOCE EPECTATECH; HO OHA HE MOLIA BUCKASATE STOLO, потому что свекоръ и свекровь постоянно ее сторожили и недозволяли ей объясниться со мною. Я старику заифтнав, что онъ имветь большое дукавство и, какъ дога. дываюсь, самъ препятствуетъ невъсткъ креститься. Послъ этого заначания старинъ и старуха оба стали просить меня подождать съ годь; тегда, сказали, можно

будать се престить. Я котёдь было остановиться у нихъ на нёснолько часовъ, но Викуловъ видимо стёснядся мощив присутствіемъ; чтобы оставить его спокойно пить араку, которую онъ то и дёло потягивалъ изъ донка, я отправился далёе, при прощапіи подаривъ ему, послё долгихъ его отговорокъ, Евангеліе на Русскомъ языкё.

Въ тоть же день прибылъ въ юрту крешеннаго тунгуса Ивана Нарышкина. Семейство его также врещено. Онъ вопроснять меня окрестить трех-мъсячнаго младенца. При прещения, которое совершено было на открытомъ нодъ, менду прочими находился стоявшій здісь юртой шанань. Послё опрещенія малютки, я скылаль назиданіе, что нужно поклоняться живому Богу, сотворившему нась и облагод втельствовавшему всёми дарами природы, и отставать отъ служенія шаманскаго, какъ противного Богу. По вечеру долго говориль съ упомянутымъ шаманомъ, разсказалъ ему исторію, сотворенія міра и человъка; объясниль для чего именно мы миссіонеры Бадимъ и крестимъ ихъ и совётовалъ ему, какъ человѣку разсудительному, оставить свое ложное служеніе, хотя бы оно и приносило ему выгоды, и для спасенія своего вреститься. Шаманъ въ молчанія слушаль меня и видимо смущался сонвстію. Собравшимся тунгусамъ въ юрту посмотръть меня въ разговорь о наступающемъ дев объяснияъ, что то за праздникъ (29 Іюня). Изъ вопроса шамана, — у Христа было 12 Апостодовъ; такъ не такіе ли же были и Петръ и Павелъ-я узналь, что онь слышаль кое что изъ событій священной исторін. По утру отслужнать молебенть съ водоосвященіемъ, на которомъ были и некрещеные и модились. Шамана не было, но я видель его молящимся у своей юрты,

Послё молебна поучаль ихъ жить но вырё крискіанской. Шамань и отець его пришли поздравить меня съ праздникомь. Я ихъ поподчиваль калачами. Шаманъ этоть прошедшаго года, во время освященія кличкинскаго молитеннаго дома, предложнять въ пользу этаго дома 7 овець.

Дорогою, поутру 29 Іюня, заяхаль въ юрту накой-то. вдовы-старухи лёть 70. Внучка ся сидёла, а сама она сустилась и хлопотала объ угощения аравой. Не знавши меня и худо видя, она спросила: кто я, --- купець, или какой господинъ? Я отвѣтидъ: священникъ Она стала угощать меня аракой, а я, распросивши ее о семействъ и житьв, сталь уговаривать принять христіанскую ввру. Старуха отвъчала, что у нея на томъ свътъ уже больше 20 человъкъ ближайшихъ родственниковъ, что она окрестившись никогда не увидится съ ними. Я увъраль ее, что въ своей въръ, какъ темной, она скоръе не увидить своихъ родныхъ, о которыхъ такъ соболвзнуеть, а въ въръ святой и свътлой, какъ день ясный, при любви въ намъ Божіей, Богъ покажетъ ей и ея родныхъ. Потомъ говорилъ ей о необходимости знать Бога и креститься. "Ну да, можеть быть, Богь приведетъ-окрещусь". Распростивнись съ нею, я даль слово и въ следующій разъ заехать къ ней. Будемъ надеяться, что слышанное ею слово Божіе мало по малу воздайствуетъ въ ея сердцъ и приведетъ се, хотя въ послъдніе жизни ея, въ спасительную ограду Христовой годы Церкви, а съ нею и ел внучку.

Отсюда прибылъ въ улусы, стоящіе около Кондуя. Зашель въ юрту тунгуса Уртоя и спрашивало: что за народъ сидитъ кружкомъ не подалеку отъ его юрты всё въ праздничной одеждё; всё пьють, ядять и веселятся; развё праздникъ какой?—"Нётъ это я просва-

талъ дочь, такъ теперь пропиванье. — Прійхалъ свать, привезъ вино, и вотъ подчуетъ моихъ родственниковъ и сосйдей; а послё сдёлаемъ условіе, когда быть самой свадьбѣ". Женихъбылъ крещенный; невёстанскрещенная. Я совётовалъ имъ крестить невёсту; отецъ невёсты ничего не говорилъ, а свать его, — отецъ жениха, хотя и просилъ, но на другой день не захотёлъ видёться со иною. ЗО Іюня отправился я въ село Кондуевское, откуда нёсколько разъ выёзжалъ въ близъ дежащіе улусы для проповёди евангельской.

> Массіоворъ священникъ Алексъй Малковъ,

## ОБЪЯВЛЕНІЯ.

.. . . .

Вомитетъ, учрежденный для принятія и храненія приношеній на созвдание въ Москвъ Храни во имя Св. Благовърного Великаго Князя Александра Невскаго и состоящий въ Московсконъ Чудовски монастырь, объявляеть, что въ течении Марта и Апръля изсяценъ 1864 года въ оный поступили пожертвованія слёдующахъ лиць; 1., чрезъ Преосвященнаго Евсевія Архіепископа Могилевскаго, —духовенства Могилевской Епархіи семь рублей 82 коп., 2., раба Божія Захарія З руб., З., Сапожковскаго мёщанина Александра Михайдова съ сыновьями 2 руб. 4., И. П. Кокорина 10 руб., 5., Двороваго Ивана Алексвева Полякова 10 руб., 6, Захарія Стефанова рубль; 7., Василія Петрова рубль; 8., бывшихъ дворовыхъ людей Г. Храповицкаго 5 руб. 9., Игнатія Романова 5 руб. и 10., неизвъстнаго рубль серебромъ, --итого сорокъ пять рублей 82 кон. серебромъ. А всего съ учреждения Комитета по Май 1864 года поступило десять тысячь семь сотъ двадцать шесть рублей 74 кон. серебромъ.

Поступила въ продажу книга (одобренная министерствомъ народнаго просвященія гля гимназій и училищь): «О ЦЕРКОВНОМЪ БО-ГОСЛУЖЕНИА», *І. І. Бълюстина*; изданіе второе, передѣлаяное. Цёна 1 рубль; вёсовыхъ за два фунта.

Отдѣльно «О БОЖЕСТВЕННОЙ ЛИГУРГИИ», 20 коп., вѣсовыхъ за одинъ фунтъ.

Для учебныхъ заведеній, выписывающихъ не менѣе 10 экземиляровъ той или другой книги и прямо огь автора, дѣлаегся слѣдующая уступка: первая по 75 коп., вѣсовыхъ за 10 ф.; вторая по 15 коп., вѣсовыхъ за 5 ф. Адресъ: «І. І. Бѣлюстину, въ г. Калязиню, Тверской губерніи».

## НЪСКОЛЬКО СЛОВЪ О РУССКОМЪ РАСКОЛЪ.

## (по поводу врошюры: "земство и расколъ", а. щапова, 1862 года.)

## (Продолжение).

Второе возражение состоять въ слёдующемъ: если, канъ мы утверждаемъ, расколъ отдёлидся и отдёляется отъ православнаго общества въ слёдствіе религіознаго разногласія съ нимъ, то какъ объязнить то явленіе, что въ течение двукъ сотъ лётъ власть церковная не можетъ примирить съ Церковію отпадшихъ отъ нея членовъ, не смотря на то, что неправильность обрядовыхъ разностей, изъ-за которыхъ раскольники не ирисоединяются въ Церкви, доказана ею и, по видимому, удовлетверительно? На нашть вэтлядъ, возраженіе это больше щекотливо по своему смыслу, чёмъ сильно по своей основательности. Постараемся рёшить его, сохраняя цолное безпристраютіе въ дёлу.

Ниято, надёемся, не будеть спорить, что, не смотря на различіе въ ученія поповщины и безпоповщины, образовавшееся уже въ послёдствія времени въ слёдствіе разныхъ историческихъ и олучайныхъ обстоятельствъ, главное основаніе ученія той и другой секты, или раскола вообще, составляють и доселё тё обряды, изъ-за которыхъ возстали противъ Никона приверженцы старины, т. е. двуперстіе, седмипросфоріе, осьмиионечный кресть, хожденіе по-солонь и др. Все разли-

Ч. Ц.

17

чіе поповщины и безпоповщины въ отношеніи къ указаннымъ предметамъ состоитъ въ томъ, что тогда, какъ одни (поповцы) троеперстіе, пятипросфоріе и др. считаютъ "новшествами", нарушеніемъ древней истины и Церковь, усвоившую эти мнимыя нововведенія, признали неправославною, еретическою, другіе (безпоповцы) посмотрёли на дёло нёсколько строже и въ указанныхъ перемънахъ обрядовыхъ нашли "знаменія" пришествія антихристова, и, въ слёдствіе такого суроваго взгляда, Церковь православную назвали царствомъ антихриста. До какихъ различныхъ вывадовъ въ своемъ учения. ни дошли тъ и другіе въ послёдсявіи времени, --- во всяконь случав точка исхода у поповцевъ и безпоповцевъ одна: перемёны, будто бы сдёленныя Никономъ въ указанныхъ нами обрядахъ. Вы можете отлично доказать поповцу, что состояние христіанскаго общества безъ Епископа-неестественное состояние, опасное дляспасения и онъ самъ признаетъ и признаетъ эту истину. Но не смотря на это, онъ все-таки не подойдетъ подъ бязгосковеніє въ православному архицастырю — и именно потому, что тоть благословиль бы его не двумя перстами, а именословно. Равнымъ образомъ бевпоповцы очень хорошо сознають, что порядокъ церковно-религіозной жизни у нихъ не въ порядкв, что многаго, вельма важнаго въ дёдё спасенія, у нихъ нэть (вапр. нёвоторыкъ таинствъ), а многое, что есть, совершается не такъ, какъ бы слъдовало по закону, по требонанию уважаемой ими старины (совершение крещения, повалыя, у нъкоторыхъ брака-мірянами). И однакожъ, зная все это, безпоповець не рынитоя восиолнить недосивлонь собственныхъ средствъ ко спасению полнотою благодати, находящеюся въ Церкви православной, и именно

нотому, что насчыри этой Церкви служать на пяти просворахъ, престятся тремя перстами, при совершении таниствъ употребляють именословное благословение, противосолонное хондение и проч. Однимъ словомъ, камъ бы ято ни смотржать на обрядовыя разности, существующія менняу нами и распольниками, эти разности составляють главную, основную причину отдёленія раскольниковь отъ Церкви православной. Доколѣ раскольники не будуть успокоены въ совъсти касательно указанныхъ предметовъ, дотолв всв самыя усиленныя заботы объ обращении ихъ въ Церкви останутся безусизлиными. Онотра на дбло такъ, какъ мы его изложили, мы приходемь къ заключению, что если раскольнии досель не присоединяются къ Церкви, значить, ---неправиявность обрядовъ, защищаемыхъ ими, --- они считвють еще недоказанною вами вполнъ и удовлетворительно. Справедниво ли это? Сколько мы знаемъ дъло, отвъть безпристрастный на предложенный вопросъдолженъ быть таковъ: церковная власть доказала, что Нерковь православная, допустившая со временъ патріарха Никона пъкоторыя обрядовыя перемъны, чрезъ это не впала въ среси, твмъ больше не сдвлалась царствомъ антихриста; но доказано ли, что содержимыя раскольнитеми обряды были неправильны, а тёмъ болёе непранославны?---или доказано ли это вполнъ и оконмательно? Отвёть нашь нёсколько не ясень, объяснимся.

Утверждать, что при патріархъ Никонъ не сдълано никанать перемънъ въ прежней церковной праятикъ, значнао бы гръшить противъ несомнънной исторической лютивы. А если такъ, то на родившійся въ слъдствіе уназанныхъ перемънъ у приверженцевъ прежнято порядка вещей вопросъ: не сдълалась ли чрезъ эти пере-

17\*

изны Церковь сретическою нан царствомъ антихриста, отвёть удовлетворительный и справедливый можеть быть одинъ; иртъ, потому что обрядъ не составляетъ въры и перемъна его не есть вивств и перемъна въры. Таковъ отвъть на указанный вопросъ дъйствительно и каконатся въ большей части противорасвольническихъ сочаненій. Но этотъ отв'ять, правальный со стороны Церные православной, не совсемь уловлетворителень быль для раскода, потому что такой отвъть рождаеть въ приверженцахъ старины другой вопросъ: если обрядъ же составляеть вёры и перемёна его не вредить сущности вёры, то, во первыхъ, для чего же было измънять прежніе обряды, существовавшіє въ церковной правтикъ цълыя столётія, и главное-для чего было запрещать эти обряды, какъ неправославные, лицамъ воспитаннымъ въ нихъ? Удовлетворительнымъ и успоконтельнымъ отвёромъ на первый вопрось могло служить уназание на то, что прежніе обряды, замёненные новыми, были неправильны или сами въ себъ, т. е. отступали отъ прежней, боле давней практики церковной, или по смыслу, какой прилаваля имъ. Церковная власть такъ действительно и отнёчала, но отвёть все еще оказывался мевноли кользательнымъ для приверженцевъ старины. Мы свавали: невполив. Это значить, что отступление отъ древности въ имкоморыла обрадовыхъ разностахъ, защищасныхъ раскольниками, напр. сединпросворін, сугубей альнауја, имени Спасителя: Ісусъ и др. доказано положитольными, несомнёнными свидётсльствами дравности. Но есть и такія разности, о которыхъ раскольники остоются при своенъ мийнія, что древностію своею онй не уступають обрадань, введеннымь при патріархі Никонъ. Таковы вапринъръ посолоніе и особенно -- нау-

неротю. Все, что имсано досель въ пользу противосолонія и троеперстія, считается раскольниками или неубъдительнымъ или даже невърнымъ (1)

"Еще трудиве представить основанія, почему такь етрого и рышительно запрещено было современникать Инкона оставаться при прежнихъ обрядахъ, къ которымъ общ привыкли, поторые употреблялись въ церковной привыкли, поторые употреблялись въ церковваније сцасению върующихъ. А между твиъ эти обряди признаны были церковною властію не только неправыльными, но даже неправославными, и лица, которыя не переставали держаться ихъ, названы отступниками. Ка-

(4) Въ пользу посолонія говорять древнія печатныя книги, начиная съ катріарін Іова, и-еще разьше записанное личописцемь извістіе о томъ, что когда въ 1478 году митроподить Геронтій ходиль при освящении Успенскаго собора противъ солнца, въ Москвъ возникъ ропотъ на житрополита, "яко не по солнечному воходу ходиль со кресты около цернан", -- родотки дененций до Великаго Киязя Изана. Васильевича Ш.; который приняль сторону недовольныхъ Геронтіемъ и цёлые четыре года не позволяль митрополиту освящать новыя церкви. И хотя после Великій Шаявь прекоставник интрополнуу дваять крестные ходы на будущее внемя при освящени церквей, "якоже велить", какъ было въ старину, но устава не учинили о спорномъ предметъ, -- знакъ, что противопосолоніе не было признано исключительно правильнымъ и обязательныть на будущае вредя. А современный Геровдію Ростовский владника Вассіанъ, позванный. Иваномъ Васильевичемъ на споръ съ митрополитомъ, прямо защищалъ посолоніе. Тоже дълалъ и Чудовскій архимандрить Гоницій/ Значить, посолоніє еще въ XV вікті употреблядось. Анежду, тамь въ подьзу противосолонія указано доселя только на одинъ служебникъ, писанный на Асонъ въ XVI въкъ, и на то, что въ старопетатныхъ же внигахъ въ нёкоторыхъ случаяхъ велёно ходить протявъ ходится въ сборникъ словъ, принадлежавшемъ митрополиту Даниилу (1522-1539), а въ пользу троеперстия-самое раннее в то спорное свидетопротво : находитол; въ :Четь Миненль изгрополита Манарія. (1526-----1546). Въ первой книгъ указывается въ пользу двуперстія свидательство лица XII въка (ок. 1157 г.), во второй свидътельство лица XIII 1. 44. . . . . Bins -(1266 r.).

вія бы ни были причины въ такому дэйствованію со стороны церковной власти, во всякомъ случав можно было опасаться, что подобная строгость не тольно не принесеть надлежащей пользы, напротявь причнийть положительный вредъ Церкви православной. Талъ и случилось. Не умвя понять, - всладствіе не высокаго образованія, что частные обряды въ дёлё вёры-вень несущественная, современники Никона въ заврешения содержать прежніе обряды стали вилёть не только насиліе своей совъсти, нарушеніе своихъ религіозныхъ преданій, но и положительную несправедливость Церкви, измѣну ся собственной прежней практикъ, неправославіе, еретичество. Всякій можеть видёть, что такой взглядъ на Церковь лицъ, признанныхъ раскольниками, несправедливъ, но едва ли кто скажетъ, что онъ ненослёдователенъ. Когда же власть церковная опредёлила предавать упорныхъ защитниковъ старины градскому суду, и вслёдствіе такого опредёленія раскольниковь стали подвергать разнаго рода наказаніямъ. — привязанность ихъ къ прежнимъ обрядамъ должна была еще болье усилиться, — нерасположенность ихъ къ Церкви должна была еще болёе увеличиться. Мало этого: смёнивая дёйствія власти свётской съ дёйствіями вазоти духовной, раскольники въ преслъдовании ихъ гражданскими мёрами стали видёть гоненія за вёру со стороны самой Церкви и вслёдствіе этого еще болёе убъдились въ мнимой ся несправедливости, а равно и въ неправильности самаго ученія ея о спорныхъ преднетахъ, для поддержки котораго будто бы потребовалась внёшняя помощь. "Чудо, писаль протопопь Аввакумь, огнемъ, да кнутомъ, да висѣлицею хотятъ вѣру утвердить! которые-то апостолы научили такъ? не знаю. Мой

Христось не приказаль нашимь апостоламь такъ учить, еже бы огнемъ, да кнутомъ, да висълицею въ въру приводить. Но Господомъ реченное ко апостоломъ сице: шедше въ міръ весь, проповъдите Евангеліе всей твари; иже въру иметь и крестится, спасенъ будетъ. Смотри слышателю: волею зоветь Христось, а не приказалъ апостоламъ непокоряющихся отнемъ жечь и на висълицъ въшать. Татарский богъ Махмедъ нишеть въ своихъ книгахъ сице: непокаряющихся нашему преданю и закону повелбваемъ главы ихъ мечемъ подклонити. Нашъ Христосъ своимъ ученикамъ никогда такъ не повелёваль, а тё учители явны, яко и сами антихристовы, которые, приводя въ въру, губять и смерти предають: по въръ своей и дъла творять таковы же" (1). Нать нужды говорить, какъ сильно подобная проповёдь первыхъ расколоучителей могла дъйствовать на приверженцевъ старины и какое упорное предъубъждение противъ Церкви и ея ученія могла она поселять въ нихъ.

Все, что мы говорили доселё, относится къ первымъ временамъ раскола, ко времени, ближайшему къ Московскому собору 1666 – 7 года, первый разъ назвавниему защитниковъ сугубой аллилуја, двуперстія и проч. раскольниками и опредѣлившему наказывать ихъ "не токмо церковнымъ наказаніемъ, но и царскимъ, сирѣчь градскимъ закономъ и казненіемъ (<sup>2</sup>)." Къ сожалѣнію, взглядъ на раскольниковъ, высказанный отцами Московскаго собора, долго, очень долго былъ мѣриломъ для суда надъ расколомъ и для пастырей и пасомыхъ, обращавнихся съ своимъ словомъ къ заблуждающимъ братіямъ.

<sup>(\*)</sup> Житіе протопопа Аввакума 1862 г. стр. 93-4.

<sup>(\*)</sup> Исторія Русскаго Раскола, изд. 1-е, стр. 326 — 7,

Оть того не только напр. въ Жезль правленія, изданномъ отъ дица Московскаго собора, витесто привта раскольникамъ, необходимаго всякому, съ къмъ хотять сойтись поближе, мы находимъ грозное слово обличенія, но и въ послё писанныхъ сочиненіяхъ противъ раскола раскольники трактуются ненначе, какъ невъжны, съ которыми не стоить вести рёчи, какъ еретики, заслуживающіе одной только анасемы, какъ злодён, достойные суда и казни. А содержимыя ими обрядовыя разности называются всевозможными поносными именами: аріанствомъ, несторіанствомъ, армянствомъ и пр. и пр. Мы далеки отъ мысли - строго осуждать авторовъ противораскольническихъ сочиненій за ихъ суровую ринь къ раскольникамъ; о прошломъ судить по настоящему довольно мудрено; тогда, быть можеть, и трудно было говорить съ заблуждающими болёе спокойнымъ тономъ, --- тъмъ болье, что и сами раскольники не слишкомъ церемонились въ своихъ отзывахъ о Церныи православной и ся чадахъ; мы указываемъ на характеръ первыхъ противораскольническихъ сочиненій для того, чтобы объяснить, что проповёдь православія. не смотря на всю свою истинность, могла, при такомъ направлении полемики, не производить надлежащаго впечатлёнія на раскольниковъ (1). Въ первый разъ, сколь-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Бранчивая річь православныхъ полемиковъ конца XVII и первой половины XVIII столятій не только производила неблагопріятное впечатлиніе на тогдашнихъ раскольниковъ, но отдалнеть отъ Церкви и современныхъ намъ ревнителей старины. Вотъ что писали, между прочимъ, составители извістнаго "Окружнаго Посланія", явившагося въ прошломъ году въ Москві: "вины нашего непослядованія пастыремъ тон (т. е. православной) Церкви суть важныя и благословныя, понеже убо попущеніемъ Божіниъ чрезъ Никона, бывшаго Патріарха, древлецерковная преданія измінишася и въ послядствіи соборомъ съ присутствіемъ греческихъ патріарховъ 1667 г. ужаснійшая клятва и анасема на содержащихъ древ-

ка мы знаемъ, раздалось любвеобильное слово увъщанія мь раскольникамъ уже только въ 1765 году — въ "Увъщаніщ" митрополита Платона. Съ тъхъ поръ, особенно посяв того, какъ дозволено было единовъріе, въ

няя святоцерковная преданія произнесеся, и строгое пресладованіе и гоненіе воздвижеся съ мученіемъ, и по сихъ, оть пастырей, поборающихъ но нононвложенных догизтахъ и преданіяхъ, бранныя книги накашаен, въ нихъ же святейщее и повлоняемое имя Христа Спасителя нашего Ісуса хульно поречено: акибы не знаменуеть Спасителя и испълителя душъ нашихъ, но некоего иного Ісуса – равноухаго! Къ семуже, оде дерзости! именоваща чудоващнымъ и инчего незначущимъ двуцерстное сдоженіе на изображеніе крестнаго знаменія, такожде поречено аріанствоить, македоніанствомъ, несторіанствомъ, злобожнымъ раздѣленіемъ, армянствоиъ, арменскою сресію, арменскимъ кукнимемъ, арісвою пропастію, адовыми вратами, водщебнымъ знаменіемъ, демоносёденіемъ и чертовымъ преданіенъ!... Сего ради совъсть наша не допущаеть насъ быти въ подчиненін пастырей тоя Церкви, иже къ крайнему сожалёнію здравомыслящихъ не обращають должнаго вниманія на есправленіе своихъ полемическихъ книгъ и не уничтокаютъ означенныхъ жестокихъ порицаній, отвратительныхъ, благочестивому слуху невмёстимыхъ, христіанскимъ настыренъ отнодь несвойственныхъ. Аще же никогда благодатісю Божіею озарившеся, отложать вышеупомянутыя порицанія и соборнъ оставять своя новодогматствованія, а святую старожитность воздюбять и пріимуть и порученнымъ себѣ хранити ю повелять, и начнуть послёдовати войнъ древлецерковнымъ преданіямъ неизиблно, и устронтся Церковь въ таковой точности догнатовъ и преданій, якоже бяше отъ лъть равноапостольнаго князя Владиміра и до лъть Никона, бывшаго патріарха; тогда валь того предала въ ровенникъ обратится, и единымъ въ другимъ прихождение учинять сердца; и мы безъ всяваго увъщания человъческаго пойдемъ къ общенію ся. А донележе пребывають соблазны и преткновенія, возмущающіе совёсть нашу, то мы не можемъ вонреви учению древлеправославных Церная и вопреки убъждению совъета послёдовати новоизложеннымъ догматомъ и преданіямъ... да послужитъ сіе образцомъ ученымъ пастыремъ господствующей нынъ въ Россіи Перкви, яко да и ти обратять должное внименіе о вышепредложенныхъ, жестокословныхъ порицаніяхъ, отъ предивстниковъ наъ сочиненныхъ и въ свътъ изданныхъ". (Разбор. посл. Іер. Пареенія Моск. 1863 г. стр. 37-9). Послёднія слова показывають и то, что собственно шестансть современных нака раскольниковь оть соединения оъ св. Перковію, -- это не "учрежденія" гражданскія по "иноземнымъ" образцамъ, ственительныя для народа, а обрядовыя перемёны церковныя, соверпісчныя патріархомъ Никономъ и смущающія совість заблуждающихъ.

сочиненіяхъ противъ раскола слышится уже больше любви въ заблуждающимъ, чъмъ жествихъ упрековъ. Но съ 1667 года до 1765 г. слишкомъ много времени для того, чтобы раскольники, читавшіе въ теченіе 100 лёть почти однё только укоризны себё и строгія обличенія, стали смотръть подозрительно и на болъе симпатичную въ нимъ рёчь. Такъ и случилось. Называл прежнія сочиненія противъ нихъ полными "ярости и гнъва", раскольники въ позднъйшихъ, болъе кроткихъ, произведенияхъ православныхъ полемиковъ стани видъть "хитрыя мягкія словеса и лукавство" — съ цълію уловить простодушныхъ въ свти антихриста. Одно другаго стоить, а въ итогъ-то выходить все тоже: раскольники остаются раскольниками, несмотря на всѣ обращаемыя къ нимъ увъщанія.

Можно указать и еще нъкоторыя стороны православной полемики противъ раскола, которыя, такъ сказать, заслоняють собою оть заблуждающихъ истину Церкви православной. Это прежде всего то, что въ нъкоторыхъ противораскольническихъ сочиненіяхъ-по крайней мъръ конца XVII и первой половины XVIII стольтій не всегда можно было находить строгую безпристрастную правду. Признавая судъ Московскаго собора объ обрядовыхъ разностяхъ, существующихъ между нами и раскольниками, безусловно справедливымъ и непогръшимымъ, нъкоторыя лица, писавшія противъ раскола въ указанное нами время, не считали нужнымъ справиться съ исторіей и на основаніи несомпънныхъ данныхъ сказать правдивое слово о томъ, что дъйствительно въ върованіяхъ раскольниковъ есть неправильнаго, и въ чемъ они правы, ---а просто начинали писать уже съ предзанятою мыслію, что все, чего держатся защитники стари-

ны, ложь, заблуждение, сресь. Но такъ какъ раскольвики въ защиту своихъ мивий ссылались на древнія книги, и следовательно споръ изъ области теоретичеснихь резсуждений переносили на почву истории и практики церковной прежнаго времени,---то понятно, что н со стороны писателей православныхъ требовалось тоже саное оружіе. Но къ сожалёнію, вибсто того, чтобы заляться обстоятельнымъ, добросовъстнымъ изученіемъ нащей древней письменности и памятниковъ старины, ньтелорие потемнии ольениливатися дотрио разнало рода умствованіями о спорныхъ предметахъ; а такъ наже умотнуеть каждый по своему, то и выходило не ридно, что одинъ изъ писателей въ подтверждение православнаго учения приводиль (à priori) одни доказательства, другой другія и т. д. Собственно говоря, этотолько разнообразіе мнёній объ одномъ и томъ же предметь; но раскольники сочли это за взаимное противорачие православныхъ, и такъ какъ дъло касалось предметовъ въры, то и стали указывать на него, какъ на признакъ неистинности учения православной Церкви. Мы имвемъ подъ руками одно раскольническое сочинение подъ заглавиемъ : "вознепщевахомъ напомянуть благочестивску читателю о звёри томъ, иже брань творить со святыми". Въ этомъ сочинения въ числа причнить, изъ-за которыхъ раскольний "отлучаются великороссійскія Церкве общенія, причащенія и благословенія", уназнавается между прочимъ то, что она "не согласуетъ въ преданіихъ и ученіи сама къ себъ". И дъйствительно вся вторая часть указаннаго сочиненія наполнена выписками изъ разныхъ противораскольническихъ сочиненій, видимо противоръчащими одна другой. Для примъра улежемъ нъкоторыя. Такъ по Өсс-

онлавту Допалинскому (1) н митропониту. Илатону (?); три перста, которыми им крестимся, означають тим лица Святыя Трожцы, а два перска, моторые: принин баемъ къ длани, овначають два содестве въ Цасусв Христв. По Спрыкали и Праниць Пигирима (\*), два наклоненные нерста инчего не означають (\*). Въ "Розыскв" святителя Димитрія гонорится, что старыя воноч выя книги "едино суть", что "въ тогожде Бога коновыя книги върити учать, въ: коеро и отарыя.: Тыя жё орогн MATH BEPM H. HOBME BHRINE BE COOD TO CORDER THE CON ON старыя. Тому же Богу модитися и вовыя: вняги велять, коему и старыя. Тэхъ же добрыхь двль жемени кинги поучають, коихь и старыя: и ийсть никосто. противнаго учения въ книгахъ новыхъ, якоже и въ старыкъ" (л. 9 об.). А въ "Обличени" преоснящението Өсофилакта замъчено, что "которые книги писаны и печатаны послё стоглаваго собора Московскаго; ті въроятія не суть достойны" (п.::110 об.), что проссійскіе переводчики (превліе) святыхълотець висанія перевели подложныя, а на подлинению не кинулися; на: примъръ: Азанасія сильныхъ писаній на Аріанъ, и прочая, аки нарочно труждалися на прельщение русскаго варварскаго срубаго народа. И воистинну не писмы извъстія, есть ли какое поллинное коти едино слово святыхъ отепъ ва российскомъ) языка, черъч бото+ рыхъ писнемъ: иногая обръкаются" (гл. 8, л. 18), Лясатели Поморскихъ отвѣтовъ въ защиту своево иконо-

and the second second second second

(\*) COANY, A. 24. CONTRACTOR OF DESCRIPTION OF BUILDING CONTRACTOR

(в) Отв. 190.

. \*•

(4) На это видиное противоръчіе указывають и составители извъствато "Опружнико Послація". (Разбор.: Опружн. «Прел.: стр. 08).

HECOHIA COCHARLES MERRY THOUMAND H& OFBRYDIIII CLOBA латріарка Ісанима: "Латины пресвятую Богородицу уже обрученную мужу Ісенну праведному и Христа Інсуса родившую, яншуть непокровенну и власы украшенну, и многить святыхъ женъ непокрозовнийми главами, и мущей своестранскими обличиные (1). На эти слова цатріарка Іоляния, которыми онь запрещаеть писать нюоны по латинскить образцань, преосвященный Осоанлакть писать въ своемъ Обличении: "Іоакимъ патвіариз Московскій, буде онз таковый зав'ять написаль, явно себе поназаль ревинтолемь мужичихъ забобоновъ, по которымъ женъ мужатой невовкожно никому явитися непокровенною глявою и тёмъ недоволень, захотёль еще и Болию Матерь тому же деревенскому мужичию запону водчинити, и писать ся образь по подобно русскихъ бабнизь. Развё не вёдаль, что Богородния: не россійскія породы была" (2). По Скрыжали, изданной патріархомъ Никономъ, четвероконечный вресть означаеть Св. Тронцу, — продольнымъ деревоиъ означаетъ Отца, поперечнымъ – Сына и Св. Духа. Менду тэнъ въ Пращацъ говорится, что четверевоненный престь верхнямь ковцемъ продольнаго. дереза означаеть Отца, нажникъ-Сына, а поперечныть деревоить -- означаеть Св. Духа. (Отв. 116). --Снося эти и другія цедобные ниъ, видимо противоръчинальной поста изъ разныхъ сочинений православныхъ лоданивонь, роскольники обыкновенно говорять, что есян, по словаять самия промославныхъ писателей (\*), 4075 DESCRICTING AURIGATERICT'S DESCENOTIO DOSESTA

(<sup>4</sup>) Покор. отв. 50<sub>у</sub> ст. 20. (<sup>\*</sup>) Гл. 9, л. 21. (<sup>\*</sup>) Обличт. л. <sup>6</sup> об: натину"; во некьм узнарь истрну в отъ провославныхъ учителей, противоръчещихъ въ сноемъ ученіи не тольно древнимъ св. отцамъ, но и самниъ себъ.

Бывали со стороны православныхъ писатодей противъ рескола и другаго рода онимбин, которыя подрывали въ глазахъ раскольниковъ авторитетъ Церкви. каръ учительницы истинной воры. Весьма естественно, что раскодьники, ставъ въ противеборство Ценкви, начали зорко следить за всеми ся действіяни-сь целію найти въ нихъ что-дибо неправоедавное. И вотъ въ чачанъ проильно стольтія они стали между прочинь упренять Церковь въ томъ, что она дозволяеть обливательное крещение наравив съ погружареньнов и даже жить, получившихъ такое врежение, возводить, вопреки церковнымъ правилемъ, на развыя степени священства. Въ подтверждение своего суждения роскольният мощи уназать изъ временъ Петра немало примъровъ. Многе изъ тогданныхъ епископовъ нашихъ, бълоруссы родомъ, были врещены обливательнымъ врещениемъ. Что оставалось дёлать Цернви православной, на которую раскольники взводили такое обвинение? Какъ всякій согласится, нужно было показать и доказать, что оне ножанаеть безусловно-провильнымь погружательное прещеніе и, если допускаеть обливательное, то только жить исключение. допускавшееся въ саучай нужды и въ дравней Церкви. Вмъето всего атого Сеосанъ Прокопсаничь, бывшій въ то время главнымъ действующимъ анцовъ въ, руссной Церния, нависаль кинику лодь названиенъ: "RCTHHOG GRIDARIANIC BDAROADDHNING RDECTIONS, RDEUGніемъ поливательнымъ крещаемыхъ", въ которой, вопреки истинному ученію Церкви, всёми силами старался доказать, что крещеніе погружательное и обливаTEADNOG. MNŠKUTE OKNARODOG. 36840Hig H. CHUY) H. MOLYTE совершаться беспазиячно. Мы понимаемь возможность такого мизија со стороны Ософана Прокоповича; онъ должень: быль писать протист раскольниковь, а въ спо-DEK'S BCHRAFO DORA YBREVCHIC, KDARROCTS, CERSHOC CROBO ночти ненобъжны. Съ другой стороны водрось о значение обливательного крешения быль слишкомъ близокъ сердну любимца Петрова; онъ самъ, въ чемъ согласны и раскольники (1). быль крешень такимь крещеніемь н, несмотря на то, сдёлался новгородскимъ архяпастыремь. Значить, увлечение Ософана очень естерренно. Но нельзя не пожалать о томъ, что власть цервовная того времени возводила издать книжку Осодана.оть своего соборнаго лина....съ цвлію показать вебиль и каждому "нетину", а "не забавку" касательно вопроса объ обливательномъ крещени, - нельзя не пожалъть потому, что крокаведеніе Өсофана подало раскольникомъ новый поводъ думеть о Церкви, будто она уклонидась оть православія (2), -- новая причина неуспёнінаго явиствованія на распольниковъ православной процовъли.

Наконецъ не можемъ не указать еще на одно обстоятельсяво, нослужившее причиной того, что раскольники досель съ недовърчивостно смотрять на православную Церковь и ся дъятелей; это — презрительнонебрежный насадъ на раскольничовъ, исторымъ проникиута бельшая часть противораскольническиять сочиненій, особенно конца XVII и первой половины. XVIII спольтій. Не споримъ, что расколь, снименны на первыхъ дорахъ своими послёдователями даже бонръ и кня-

(в) Книга Никодинова, ст. 2, ноказание 10, л. 64-85.

<sup>(1)</sup> Сборн. начинающ. исторією о бітствующемъ священстві.

зей, скоро вынужденъ быль оставнув болье или ненже важные налаты и пореселиться вы глушь --- въ села, свиты, пустыни и лёса, и такимъ образомъ --- сосредоточиться по преимуществу въ визшихъ слояхъ налисто общества. Но все же это обстоятельство не навало никому достаточнаго основания отвавынить послёдователямъ старины ни въ правъ разсуждать о въръ и дълахъ Церлен, ни въ спосебности понимать вти велен. А между темъ, начиная съ Сумеона Подоциаго, жисателя "Жезла правленія", доламого Арсенія Маціевича (включительно), исправителя Өсофилактова "Обличенія", ни одинъ почти писатель противъ раскола не трактоваль распольниковъ иначе, какъ глупним людьин, сявпыни невъндами, --- мужиками --- неучами, не тольно неспособными разсуждать о вёрв, но и не имѣющими праза на подобное разсуждение. Раскольникамъ, дороживникиъ важдою частностію, относящеюся въ вбрв, рекомендовалось православными писателными только "свяния пасть" (1), или по меньшей мёрё "знать соху" (2), и больше ни о чемъ не разсуждать. Само по себъ понятно, что такое нелестное мнёніе о раскольникахь, которое встрёчали ови почти въ каждомъ, писаеномъ въ научение ихъ, сочинения, не успокоивало, а на оборотъ --- раздражано защитниковъ старины, сознававниять по крайней жаръ то, что и ихъ не вобхъ Господы лилиять здраваро человическаго смысла и что двло ввры и снасения норого наждому. Мало этого: оскорбленное чувство раскольниковъ стало изобрътать средства доказать прано-CIBBHLIND INCATELING, 470 ONN OINGSNOTCH, CHRTSNOT

- (1) Ист. оправ. прав. хр. крещ. полив. крещ. л. 5.
- (3) Облич. Өсөө. гл. 9. л. 45 об. спес. Умет. л. 67 об. .

них себя умными людьми, а раскольниковъ упрекан въ "гаупстив" (1) и "необычной дурости" (2). И вотъ иногіе изъ раскольниковъ, болёе другихъ способные и знаконые съ дъломъ, стали писать разнаго рода сочиненія, въ которыхъ не только защищали свои мивнія, нюта довольно остроумно, но неръдко опровергаля положенія православныхъ писателей, показывая, что и сями они иногда разсуждають невполнё справедляво и основательно. Какъ на образчикъ подобнаго рода упрековъ православнымъ писателямъ можно указать на слёдующее разсуждение въ Поморскихъ отвътахъ. Питириять, всябять за другими, написаль въ своей Прашицѣ, что имя Спасителя нужно писать "тресложно сице Інсь, а не двоесложно Ісь, понеже есть въ томъ веліе различіе по гречесному языку: у нихъ бо знаменуеть Ісоса, по нашему то будеть равный: по ихъ же языку Усь, то по нашему будеть ухо: и тв два реченія егда во едино сложиши, и будеть Ісъ еже глаголется разноухій" (отв. 146). Опровергая это разсужденіе, составители Поморскихъ отвѣтовъ писали: "cie своеразсудительное доводствование не зрится намъ твердо быти сихъ ради винъ. Первая: понеже Ісъ имя есть зврейско, а не еллинско, якоже выше отъ святыхъ учичлей засвидётельствовася: убо и знаменование не по ллинскому, но по еврейскому языку имети долженгвуеть. Вторая: древлероссійская Церковь, преводящи эе имя Ісъ, знаменованіе его объяви не равноухій, но ласъ, Спаситель и Избавитель, якоже печатныя, сьменныя и харатейныя книги засвидётельствоваша,

) Увѣт. л. 67 об.

) Ист. оправд... л. 4 об. Ч. Ц.

18

яже предобъявихомъ. Третія: адне ли по "Пранцинь" оная реченія два: Ісосъ и Усь внуп'я сложним, не будеть въ сложенномъ начертания Ісь, но поосусъ, якоже самая реченія являють. Понеже сія два реченія: ісось и усь три слога имъють, ісось реченіе два слога имать, і-слогь, сосъ-вторый слогь, усъ же реченіе-третій слогъ; и тако вкупъ слагаема исосусъ будутъ, а не исусъ, трисложное речение совершаеть, а не двосложное. Ісусь бо имя два слога имать, а не три, яко и сама Пранцица свидетельствуеть: убо двоесдожное имя тресложного реченія знаменованія не носять. Аще бы рененія оная на гречествиъ языцв стояди двосложно -- сице: ics и усь, вмёди бы вёкую вану одсюду наносити. А понеже въ гречествиъ языца сія стоять трисложно: ісосъ и усъ и соединяема (по Предниць) будуть ісосусь, ивсть по пресвятому Іса Христа имени подобія зда, нисть ниже малаго приравнения: но толикое разныство между ісусомъ и ісосусомъ, елико между Спасителемъ и равноухимъ имвется. Аще ди разньство толиное есть между сими, вкоже и есть: убо Пращицы неблености. ное поречение есть неправедно: яко къ пресвятому имени Ісъ реченіе исосусь яно блато къ здату приравняютъ" (1). Какъ всякій можеть видіть, въ приведенныхъ словахъ Поморскихъ отвътовъ слынится не одно опреверженіе умствованія Питирима, а и здая насмінка надъ неудачной остротой православнаго писателя. Подобныхъ случаевъ, когда расколъ оружіе, направленное противъ него православными писателями, обращалъ противъ нихъ же самихъ, можно указать не мало въ сочиненіяхъ раскольниковъ. Явленіе странное, если срав-

(<sup>4</sup>) Отв. 50, ст. 13.

нить степень образованія писателей православныхъ и раскольническихъ; но оно объясняется тёмъ, что многіе православные писатели, расчитывая на мнимое невъжество раскольниковъ, иногда дёйствительно позволяли себъ судить о спорныхъ предметахъ безъ осмотрительнаго вниманія къ дёлу.

Независимо отъ того, что мы сказали о православной полемикъ противъ раскола, можно указать и другія причины, по которымъ православная истина такъ малоуспъшно действовала и действуеть на заблуждающихъ. Это — во первыхъ — малочисленность противораскольническихъ сочиненій сравнительно съ сочиненіями, писанными въ пользу раскода. Сколько извъстно намъ, число сочинений, писанныхъ православными лицами противъ раскола, въ научение заблуждаю. щихъ, не восходитъ дальше сотни (1), и это-въ теченіе двухъ стольтій. А между тъмъ раскольники насчитывають у себя больше тысячи сочиненій, писанныхъ ихъ грамотниками. Въ одномъ каталогъ Павла Любопытнаго, обнимающемъ собою время отъ начала прошлаго столътія до 1829 года, указано такихъ сочиненій 934. Цифра громадная. И если въ числъ поименованныхъ Любопытнымъ сочинений есть немало самыхъ незначительныхъ по своему содержанію, то съ другой стороны можно указать между ними и такія, которыя своимъ содержаніемъ могутъ затруднить самаго большаго знатока нашей древней литературы. Если же при этомъ обратимъ внимание на то обстоятельство, что нѣть почти ни одного противораскольническаго сочи-

(<sup>1</sup>) Перечень этижъ сочиненій можно видать въ исторіи министерства. Внутр. двять, кн. 8, стр. 3—10.

18\*

ненія (за исключеніемь разв'я самыхъ близкихъ въ нанъ по времени изданія ихъ въ свъть), на которое не было бы написано раскольническими писателями самаго цедообнаго опроверженія, то поймемъ, съ валими препятствіями должна бороться православная полемика про тивъ раскола и отъ чего она такъ мало оказываетъ благотворнаго действія на заблуждающихъ. Далее --хотя мы не разъ говорили, что расколъ грамотите православнаго простонародья, но все же и между раскольниками-большинство-люди, не умъющіе даже читать. А послё этого понятно, что всё издаваемыя православными лицами "Увъты", "Увъщанія", "Веслады" и проч. не доходять по назначению, или върнъе: становятся извёстными только меньшинству раскольниковъ, и притомъ такому, которое по своимъ не безгръщнымъ причинамъ не только не убъждается православною истиною, но еще намъренно скрываеть се и отъ другихъсвоихъ послъдователей. Наставники раскольнические и такъ называемые "начетчики", которые одни читаютъ православные сочинения, какъ извъстно, не только не знакомять своихъ учениковъ съ вновь выходящими противъ раскола сочиненіями, но еще намъренно сарывають ихъ отъ своихъ простодушныхъ кліентовъ, и для этого иногда скупають цёлыя изданія и жгуть ихъ. особенно если сочинение можетъ, по ихъ расчетамъ, имъть неблагопріятныя послёдствія для ихъ наставни. ческаго авторитета. Вирочемъ это дълается только въ крайнихъ случаяхъ. Обыкновенно же сочиненія православныхъ цисателей противъ раскола, недоступныя массв заблужающихъ, по ея безграмотности, не читаются даже и грамотными раскольниками. если они не играють въ расколъ никакой особенной роли въ родъ настав-

ника, или начетчика; потому что уже убъдния своихъ подначальных. тать православныя книги, но и говор о вврв-грвхъ непростительный. "Не върнымъ съ еретиками о въръ бесъдов. это правило, находящееся почти въ кажд ческомъ сочиненія, давно уже, какъ извъс. жизнь и практику раскольниковъ и чрезвыча неть православной истинь доступь въ заблу Наконецъ,--- и это самая важная статья въ раз емомъ нами вопросъ, --- недостатокъ живой, устной православной проповъди, безъ которой никакія сочиненія не научатъ массы върующихъ истинъ и добру, --- составляетъ самую главную причину того, что истина, находящаяся въ Церкви, досель не можетъ разсвять заблуждений раскола, что распольники до настоящаго времени кръпко убъждены въ правильности тёхъ обрядовыхъ разностей, которыя существуютъ между ними и православными, хота неправильность многихъ изъ этихъ разностей давно уже довазана печатно. Хотя, по замѣчанію одного святителя нашего "устная бесёда, близь токмо слышится: а яже писанію предаются, та и въ концы вселенныя происходять, -устно реченное слово скоро оть памяти человъческія отъемлется: написанное же нозабвенно пребываетъ" (1); но, по нашему мнѣнію, въ борьбѣ съ расколомъ необходимве и полезнве живая, устная проповёдь, чвиъ наставленія печатныя. Во-первыхъ, большинство раскольниковъ, какъ мы уже говорили, не умъетъ читать и слёдовательно не можеть, еслибы даже захотёло, воспользоваться печатными вразумленіями право-

(1) Розыскъ л. 5 об.

славныхъ. Во вторыхъ-расколъ, въ сладствіе разнынъ причинъ, и особенно въ слъдствіе прежде бывникъ гоненій на него, разсвялся по самымъ отдаленнымъ захолустьямъ нашего отечества, куда нерёдко съ трудомъ живой человъкъ, не только мертвая книга. попадаеть Далбе: печатныя наставленія, какъ бы ни были они приспособлены по языку и способу изложения въ пониманию людей простыхъ, изъ какихъ попрениуществу состоить нашь расколь, никогда не могуть достигнуть той степени общедоступности и простоты. какими ножетъ отличаться устная ръчь. Наконецъ въ печаяной книгъ менъе удобно быть обстоятельнымъ, чъжъ при устномъ собествовании съ раскольниками, потому что можно или не знать, или не предвидъть разнаго рока недоумъній и возраженій со стороны заблуждающихъ. и слёдовательно можно опустить ихъ изъ вниманія и оставить неръшенными. Не говоримъ уже о томъ, что книга, какъ бы хорошо она ни была написана, никогда не можеть произвесть на душу читателя того тенлаго, неотразимаго вліянія, какое можеть преизвесть на слушателя живое сердечное слово о томъ же самомъ предметв. Однимъ словомъ, по нашему искреннему убъжденію, сколько бы ни писалось разныхъ книгъ противъ раскода, какъ бы умно и основательно ни доказывали раскольникамъ печатно неправильность техъ мивній, изъ за которыхъ они отдвляются отъ Церкви и православнаго общества, но если при этомъ не будетъ слышаться живая, устная православная проповёдь, --дъло обращенія заблуждающихъ на путь истины не нодвинется много впередъ, раскольники по прежнему будутъ вдали отъ Церкви и православнаго общества. Намъ скажуть, что въ послёднее по крайней мёрё время, съ

учисидения инскіонерства, православіє действуєть на расколь не нечатными только книгами, но и живою проновёдью: однавонь особенныхъ успёховь и оть таного норядка вещей не видно. Правда, какъ мы энаемъ изъ достовирныхъ источниковъ, расколъ въ послиднее время не только не уменьшается, но даже увеличивается вв числа своиль пославователей. Но туть виновета не нроповіць православная, а другія причины, которыя не ногуть не посаться и православныхъ служителей Церкви. Дёло въ томъ, что въ былое время, когда свётсное правительство смотрёло на расколь, какъ на 210 общественное, и преслъдовало его всъми мърами, мнонество раскольниковъ, - бодве слабые духомъ, чтобы набъжать преслъдованій со стороны власти, притворна выдавали себя за православныхъ и старались быть записанными въ исповъдныя росписи, какъ будто бывшіе у невомбди и св. причастія, если не за всѣ годы, то по крайней мэрё за многіе, хотя на самомъ дёль нивогна не бывали и въ церкви. А православные священнины, по разнымъ добужденіямъ, соглашались вноснть въ число своихъ православныхъ прихожанъ подобныхъ, накъ называли прежде, потаенныхъ раснольниковъ, и такимъ образомъ часто случалось, что въ извъстномъприходъ по осочнівльнымъ документамъ почти не было раскольниковъ, между тёмъ какъ на дёлё чисто православные составляли въ немъ только меньнинство. Подебный порядокъ вещей имълъ своего рода выгоды: приходский священникъ получаль отъ раскольниковь лиинные средства въ жизни, раскольники жили тихо и мирно, начальство епархівльное освобожделось оть излинней переписки, правительство имбло основаліе утелаться, что цнора всёхъ распольниковъ въ Россия

но такъ велика, какъ се представляють люди, зналощие оъ ділонъ. Но при такихъ мнимыхъ вынодахъ, въ дійствительности быля очень важныя невыгоды оть увазавнаго нами порядка вещей. Раскольники, прикрываемые своими приходскими священникеми, темъ съ больниею свободой распространали свое учение въ массъ православнаго населенія, --- духовенство теряло уваженіе не только въ глазаять заблуждающихъ, которымъ нотворствовало, но и во мижни православныхъ, которые нерёдко сами дёлались раскольниками, --- правительство вводилось въ обманъ, благодаря которому иногда прибёгало въ такимъ мёрамъ противъ раскода, RODOBHA только усиливали его. Но главное здо отъ указащнаго нами порядка вещей было въ будущемъ, которое для насъ стало уже настоящимъ. При строгомъ отножения власти къ расколу, потаснные раскольники составляли зло, но зло, такъ сказать, невидимое, или по крайней мёрё закрытое оть глазь техь, кому всего больше и нужно бы его знать. При перемънъ обстоятельсть, при больный свободь для раскольниковъ, это здо должно было обнаружиться и послужить причиной вовыхъ затрудненій и для власти и для самого раскола. Такъ н случилось. Нынъ, когда благодаря развитию въ обществъ гуманныхъ идей, на расколъ стали смотрыть синсходительние, когда если не приказано, то по прайней мъръ позволено оффиціально не стёснять раскольникорь въ ихъ върованіяхъ и убъжденіяхъ, раскольники завъ называемые потаснные, нашли возможнымъ вытти изъ CBOCTO HELOBERIO HOJOZCHIR, BEBICHMOCTH OTE HORIOL славныхъ священниковъ, хотя бы только денежной, я нало по малу стали заявлять о своемъ сущестовании окончательнымъ разрывомъ съ Церковію и ся пастыря-

ств совретние въ расколъ сотен, въ другомъ тысячи н. т. д. Къ какимъ затрудненіямъ подобныя извёстія могуть вести власть и самый, расколь, понять не труд-HO. He HOHEMAS XODOMO, TTO BCB COBDAMERIS, O ROTODIXA воворять и ценнуть, суть не совращения въ собствен-HONT CHUCAN, & TOJERO FISCHER BARRICHIS DACKOILHUновъ о своенъ девнемъ, но скрывавшемся до времени сектенствъ, правительство некоумъваеть, можно зи доаволить раскольникамъ совершенную свободу въроисценания, вакъ того желаетъ литература и общество, вида, что даже незначительное снискождение къ расколу власти сопровожается такими неблагопріятными для православія послідствіями. Начальства епархіальныя чулетвують себя неловко, вынужденныя доносить, кому скануеть, что многіе изъ православныхъ его въдоиства оставляють Церковь и переходять въ расколь. Священники, въ приходакъ которыхъ происходять увазанныя совращенія, или платятся за свои прежніе гр'вхи, получая замъченія и выговоды за нерадёніе въ охраненіи. правоснавія, или безъ вины терпять непріятности, если они невавно поступили на приходы раснольнические, считавшісся прежде, по милости ихъ предшественниковъ, православными. А расколь, только что начавшій надъяться на боле миролюбивое въ себе отношение власти, риснуеть снова подвергнуться ся немилости за то, что чужія неправды начинають являться на свъть Божій.

Такимъ образомъ усиление раскола въ настоящее время нимало не говоритъ противъ необходимости живой православной проповъди, потому что оно зависитъ совершенно отъ другихъ причинъ, устранить которыя почти невозможно. Мало этого: мы думаемъ, что по-

тому-то особенно и нужно усилить въ наше время проповѣдническую дъятельность, что въ настоящее время, при снисходительномъ отношении къ расколу власти, проповёдничество можеть служить самымь лучшань, если не единственнымъ средствонъ, накъ къ обращенію заблуждающихъ на путь нетяны, такъ особейно въ предохранению православныхъ отв совращения въ расколь. Расчитывать нынъ власти церковной въ борьбъ съ расколомъ на поддержку свётскаго правительства, на содъйствіе полиція, значить идти не только противь общаго убъжденія, что подобный путь несправедляюь и незаконенъ, но и противъ самаго наглядиато доказательства несостоятельности указаннаго способа дыйствовать на заблуждающихъ, т. е. противъ двухсотиётняго опыта, который ясно показаль, что внённяя сила совершенно безсильна въ борьбъ съ внутренними убъжденіями людей, хотя бы и ложными, что она можеть заставить человёка только измёнить вибилесе прояваеніе убъжденія, но не изм'внить его самого, можеть создать два класса людей: однихъ изъ страха и интереса обманывающихъ, другихъ негодующихъ и враждующихъ. Но сколько первые безправственны, столько вторые опасны. Пріобрътеніе подобныхъ людей не можеть быть неходкой ни для кого. Остестся одно средство действовать на заблуждающихъ, на которое давно указывала сама власть церковная (1), это -- живое слово убъжденія, устная православная проповъдь. Не говоря уже о томъ, что это средство самое прантическое и разумное, оно указывается, какъ еденственное. и въ самомъ словъ Вожіемъ, върною хранительницею котораго должна быть Церковь православная.

(1) Указъ Св. Сунода отъ 24 сентября 1858 года.

Все, что говориди ны досель о прининань, но ноторынь рескольники, живущіе, но нелисму мизнію, религіозными интересами, досель не присоединяются къ Цервви правоскавной, не смотря на то, что неправильность многихъ обрадовыхъ разностей, содержимыхъ ими, давно уже нечално допована, относитоя больше въ теоретической сторон'я разсматризаемого нами вопроса, Но есть въ этомъ вопросѣ еще сторона практическая, которая требуеть особенного сдова. То правда, что раскольники всего боде уделяются отъ Церкви и православнаго общества изъ-за указанныхъ нами обрадовыхъ разностей, въ перемънъ которыхъ они видять неремъну въры; но было бы несправедливо опускать изъ виду и другую причину нерасположеныя заблуждающихъ, нъ правоскавио, причину практическую, кроющуюся въ жизни и деятельности членовъ православной Церкви. Мы разумбемь вь этомъ случаб тё уклоненія въ жизни оть строго-христіанской нравственности многихъ православныхъ христіанъ, и даже цвлыхъ сословій общества, съ которыми щекотливая совъсть раскольниковъ никакъ не можетъ примириться. И если раскольники невполнъ правы, осуждая, канъ неправославіе и сресь, многіе обычан православнаго общества, не имъющіе прямаго отношения въ въръ и Церкви, а вытекающие изъ условій чисто житейскихь, гранданскихь и общественныхъ, то едва ли можно негодовать на нихъ за то, что сни указывають, каяъ на признакъ удаления отъ евангельской истины, на тв обычаи православныхъ, въ которыхъ дайствительно замътно отсутствіе началь стрегой христиненой нревственности и которыми не можеть не соблазняться истинно благочестивый человъкъ. Раскольниковъ тёмъ болёс смущають многіс, суще-

ствующіе въ православномъ обществъ порядки, что они, по видимому, териятся собнетельный синскожденіемъ власти, даже церковной, и слъдовательно не могуть очитаться злоупотребленіями только частныхъ лицъ. Не будемъ здесь указывать обычан и порядки, существующіе въ православноять обществе, противъ которыхъ вооружаются распольники (1), но не можемъ не замътить, что для полнаго примиренія заблуждающихъ съ Церковію и правослабнымъ обществомъ необходимо, по нашему мнёнію, не только доказать неправильность догнатическихъ (теоретическихъ) убъжденій раскола, но и устранить по возможности предубъжденія его противъ нёкоторыхъ сторонъ практической жизни православнаго общества. А это приводить къ мысли, что дёло обращенія раскольниковъ на путь истины можеть имъть успёхъ только тогда, когда не только власть церковная, но и само общество православное рёшится взять на себя этоть трудъ и для лучшаго достижения цёли озаботится возвратиться на лучшій, болье нравственнохристіанскій и разумный путь жизни, или постарается покрайней мъръ оставить тъ ръзкія отступленія оть правилъ евангельскихъ и церковно-каноническихъ, ROторыя особенно смущають совъсть раскольниковъ.

Гораздо серьезнье, новидимому, слъдующее возраженіе противъ нашего взгляда на расколъ, какъ на религіозную общину, именно-почему раскольники не присоединяются не только къ Церкви православной, но даже къ единовърію, въ которомъ, какъ извъстно, дозволены защищаемыя ими обрядовыя разности, изъ-за которыхъ собственно они и отдъляются отъ Церкви пра-

(1) См. насколько словъ объ этомъ предмета въ Хр. Чт. 1863 г. якв.

вославной. Но и на это возражение можно предотавять объяснения и притомъ совершенно удовлетворительныя. Мы уже говорили выше, какъ отнеслась на первыхъ цоралъ власть церковная къ обрядовынъ погръшностямъ, которыя послужили первоначальной причиной отделенія раскодыниковъ отъ Церкви. Соборъ московский 1666-7 года призналъ эти погръшности ересію и лицъ, которыя держанись ихъ, предагъ анаоемъ, какъ раскольниковъ и еретиковъ. Мы говорили также, что такой суровый взглядъ на расколъ и его обрядовыя разности высказывался въ полемическихъ сочиненіяхъ противъ раскода почти до самаго конца прошлаго столътія. А послё этого не трудно понять, какъ должны были посмотрёть раскольники на уступку Церкви, дозволившей тёмъ изъ нихъ, которые согласятся принять рукоположенныхъ въ православной Церкви священниковъ, совершать богослужение по старымъ книгамъ съ твми особенностями. какія встрёчаются въ этихъ книгахъ. Они стали видёть въ этой снисходительности въ нимъ Церкви не столько материнскую любовь ся къ заблуждающимъ, ръшившуюся териъть не вредящія существу въры обрядовыя погращности, чтобы только раскольники не лишались главнаго въ дълъ спасенія-благодати Св. Духа, подаюнейся върующимъ въ таниствахъ, сволько или слабость Церкви, признаніе ею своей неправоты и правоты ученія раскольническаго, или, по мецыпей мёрь, житрость церковной власти, которая, сознавая неправильность раскольническихъ обрядовъ и потому не принимая ихъ сама, позволила однакожъ содержать эти обряды раскольникамъ единственно съ тою цвлю, чтобы, подчинивъ ихъ себъ чрезъ рукополагаемыхъ ею священниковъ, съ теченіемъ времени заставить илъ оста-

вить и тв обрядовыя разности, которыми раскольники дорожать всего более. И нужно сознаться, что какъ ни несправедливъ такой взглядъ раскольниковъ на единовъріе, онъ легко могъ составиться у нихъ. Въ самомъ двля, если въ цвлыя сто летъ Церковь смотрвла на обряды раскольниковъ, какъ на ересь, священияковъ, служившихъ по этимъ обрядамъ, извергала изъ сана и таинствамъ, совершаемымъ ими, не пришисывала никакого благодатного значения; то какъ могли объяснить себъ раскольники, что съ конца прошлаго столѣтія обряды эти, по мысли Церкви, перестали считаться сресью и таинства, совершаемыя съ соблюденіемъ этихъ обрядовъ, стали служить во спасеніе вѣрующихъ? Недоумвніе-очень понятное, и оно неизбыжно повело раскольниковъ къ двумъ заключеніямъ, --именно: что Церковь или сознала справедливость раскольническихъ мнёній, и въ такомъ случав всё прежнія двйствія ся въ отношеніи къ раскольникамъ, какъто: проклятие, положенное на соборъ, гонения и пр. были несправедливы и незаконны, какъ несправедливыми и незаконными должны быть признаны и обряды. содержимые ею, или дозволила содержать эти обряды единовърцамъ не искренно, съ тайною мыслію - тою, чтобы этимъ путемъ довести со временемъ раскольниковъ до принятія обрядовъ новыхъ. Какое бы изъ этихъ двухъ заключеній ни усвоили себѣ раскольники, во всякомъ случав они затрудняются присоединяться къ единовърію. Въ первомъ случав — потому, что епископы, рукополагающие единовърческихъ священниковъ, какъ содержащие новые, будто бы неправильные обряды, не суть, по мнёнію ревнителей старины, истинные настыри, а следовательно и зависимость отъ нихъ единовер-

ческихъ священниковъ и семихъ единовърневъ представляется льломъ, протявнымъ совъсти; во второмъ --потому, что раскольники опасаются быть вынужденными со временемъ оставить свои старые, мнимо-святые обрады и принять новые, неправослявные. А сколько можно судить по сочиненіямъ самихъ раскольниковъ, они чуждеются единовърія именно потому, что видять въ немъ сколько противоръчіе Церкви самой себъ, столько же и неискренность ся. Вотъ разсуждение раскольниковъ на цервую тему: "За содержание книгъ и обрядовъ, бывшихъ до Никова, Московский соборъ 1667 года наложиль на предковь нашихь анавему съ такниъ прибавленіенъ, что скоръе весь чинъ и порядокъ природы измёнится, чёмъ проклятіе это симмется; но высонайще утвержденными правизами митрополита Платона 1800 года, единовърцамъ разръшено совершать обряды по внигамъ первыхъ пати патріарховъ, лишь бы только подчинились они великороссійскимъ епархіальнымъ архіереямъ. Сін архіерен, сами служа въ церквахъ единовърческихъ, совершаютъ обрады, проклятые соборомъ 1667 г. Чинъ и порядокъ природы не измънидись, а проклятіе снято. Что же это значить? Значить это то, что или соборъ 1667 года сдълалъ постановление неправильное, ибо оно отмънено чрезъ 134 года, или архіерен православные, служащіе въ единовърческихъ церквахъ по нацимъ обрядамъ, подлежатъ аназемъ, положенной соборомъ 1667 года. А Павелъ Апостолъ сказаль: подобаеть быти епископу непорочну, единыя жены мужу; жена же епископа Церковь, которую пасеть онъ и съ которою вёнчается при посвящении, такъ что при этомъ обрядъ воспъваются те самыя пъсни, которыя

поются и при таниствъ брака (1). Какъ же у епископа стало двъ жены: Церковь великороссійская и Церковь единовърческая? Епископъ, сегодня совершающій божественную службу по обрядамъ Никона, а завтра но обрядамъ, проклятымъ соборомъ 1667 года, не есть ли мужъ двоедушенъ, каковому, по правиламъ апостольскимъ, соборнымъ и св. отецъ, не подобаетъ быти епископомъ? Можно ли спастись подъ духовною властію двоедушнаго епископа, мужа двухъ женъ? Могъ ли одинъ митрополитъ Платонъ сложить соборную клятву, наложенную тремя патріархами и цёлымъ сонмомъ святителей? Не могъ. И самый святый Синодъ не могъ, ибо хотя онъ и соборъ, но соборъ меньшій, въ которомъ не засъдаетъ ни одного патріарха. И даже, еслибы чинъ патріаршескій въ великороссійской Церкви сохранился, то и патріархъ Московскій съ соборомъ русскихъ епископовъ не могъ бы снять клятвы 1667 года, положенной соборомъ, въ которомъ, кромъ патріарха Московскаго, засёдали еще два старъйшихъ его патріарха и въ томъ числъ судія вселенной, Куръ Пансій, напа и патріархъ Александрійскій" (2). Мы знаемъ, что приведенныя сейчасъ недоумънія раскольниковъ разръшены уже однимъ изъ нашихъ архипастырей (в). Жаль только, что эти объяснения раскольническихъ недоужьній по поводу единовёрія написаны слишкомъ недавно и едва ли скоро могли сдълаться извъстными большинству заблужающихъ. Что же касается другой мысли раскольниковъ о единовъріи, будто оно допущено Церковію неискренно, но съ хитрою цілію — сдівлать со

<sup>(1)</sup> Это ошибка; при посвящение епископа эти пъсни не поются; они поются только при рукоположении священниковъ и діаконовъ.

<sup>(</sup>в) Сборн. Прав. распор. о расв. Кельсіев. вып. перв. стр. 172-3. (3) Свед. о единов. церкв. М. 1858 г. л. 43 об.



временень: единовтриевь православными, то, въ соналёнію, къ такому взгляду на единовъріе могли полать поводъ нёкоторыя административным распоряженія. Такъ извёстно, что еще въ то время, когда только возникла у навоторыхъ раскольныковъ въ Черниговскихъ посадахъ мысль о единовёріи, нёкоторыя изъ духовныхъ властей вели себя въ отношении къ разсматриваемому предмету такъ, что респольники, изъявившіе согласіе на принятие благословеннаго свящества, серьезно стали думать, не ожидають ли оть нихъ безусловнаго единенія съ Церковію и принятія обрядовъ по новопечатнымъ внигамъ. Преосвященный Таврическій Амвросій вмёсто того, чтобы, на основания Высочайшихъ указовъ (1784 и 5 годовъ) о даровании старообрядцамъ священниковь, съ дозволеніемъ отправлять всю службу по старопечатнымъ книгамъ, дать раскольникамъ "благословенное священство", не только долгое время не исполнялъ ихъ просъбъ объ этомъ предметъ, но даже прямо высказаль желаніе, чтобы раскольники приняли повыя книги. "Если примете новыя книги, то я и безъ княжескаго въдома дамъ вамъ священниковъ", говорилъ онъ настоятелю Никодимова монастыря Виталію и Якову Бѣляеву, которыхъ Никодимовцы прислали къ Преосвященному съ просъбою объ ихъ рукоположении. Неудивительно, что на эти слова недовольные иноки отвъчали: "сто тридцать лёть слышимь мы это, ваше высокопреосвященство; еслибы мы котвли принять новыя книги, то намъ недля чего было бы и вздить по неснольку разъ за 500 версть; у нась за двъ версты есть такія церкви" (1). Потомъ, при окончательномъ устройствѣ единовѣрія въ

(\*) Странникъ 1863 г. Апръль, стр. 27, ст. "согласные и несогласные".

ч. п.

19

1800 г., когда поданы были московенным старообрядцами митрополиту Платону извъстные пункты о даровании имъ правильныхъ священниковъ, Московскій владыка, не ограничившись утвержденіемъ (полнымъ, или неполнымъ) выраженныхъ раскольниками желаній, счелъ нужнымъ саблать въ концё нёсколько замёчаній о взглядё православной Церкви на единовъріе; по мысли Московскаго архипастыря, единовъріе съ сохраненіемъ въ немъ обрядовыхъ пограшностей допущено Церковію по снисхожденію въ немощной совъсти раскольнивовь и съ тою "благою надеждою, что единовърцы со временемъ Богомъ просвътятся и ни въ чемъ неразиствующее съ Церковію пріндуть согласіе". Этими словами, очевидно, давалось знать старообрядцамъ, изъявившимъ согласіе на принятие благословеннаго священства, что единовърие допускается только, какъ временная мъра, и что рано или поздно единовърцы должны будутъ принимать не одно благословенное священство, но и содержимые православною Церковію чины и обряды. Было бы странно осуждать желаніе Церкви, чтобы всё чады ея были согласны съ нею не только въ въръ, но и въ самыхъ обрядахъ церковныхъ, чтобы они были утверждены не только въ томъ же разумъніи и въ тойже мысли, но и тожде глаголали вси (1 Кор. 1, 10); но зная горячую привязанность старообрядцевъ къ обрядовымъ разностямъ, признаннымъ Церковію неправильными и однакоже допущеннымъ ею въ единовфріи, нельзя не подумать, что, можеть быть, слишкомъ рано поспѣшили у насъ глас-HO. печатно заявить такой взглядь на единовъріе, какъ на перекодную церковь; это заявление послужило причиной того, что раскольники стали считать и называть единовъріе по-своему: ловушкой-и, опасаясь быть лишен-

ными съ теченіемъ времени своихъ старыхъ обрядовъ, не охотно стали принимать отъ Церкви и благословенныхъ священниковъ. А послё этого нётъ ничего удивительнаго въ томъ, что, по замёчанію нёкоторыхъ, до 1800 года присоединеніе къ единовёрію, еще не организованному, было несравненно сильнёе, чёмъ въ послёдствіи (<sup>1</sup>).

Были и другія причины, которыя на первыхъ же порахъ поселили въ раскольникахъ недовъріе къ распоряженіямъ Церкви касательно единовърія. Раскольники, изъявившіе согласіе на единовфріе, какъ извъстно, просили себъ не только благословенныхъ священниковъ, но и "архипастыря на старинные обряды". Мы не знаемъ навърно, объщала ли, какъ думаютъ нъкоторые, власть церковная исполнить это желаніе раскольниковъ; но знаемъ, что архіереи единоверческіе не существуютъ и до настоящаго времени. А между тёмъ это обстоятельство даетъ раскольникамъ поводъ считать единовърческую церковь, какъ неимъющую архіереевъ. неправильно образованною, непрочною. Далье: раскольники, изъявившіе согласіе на единовфріс, не только не юлучили отъ власти церковной "архипастыря на ста инные обряды", какъ того желали и просили, но, какъ зы уже замвчали, очень долго не имвли и благослоенныхъ священниковъ. Мы знаемъ, что причины это-) печальнаго обстоятельства скрывались во вмёшательвъ въ дъло единовърія свътскихъ вліятельныхъ лицъ, лавшихъ дъло чисто духовное обратить въ админиэативное средство къ тому, чтобы заставить раскольковъ переселиться въ Таврическую область. Но рас-

•) Кельс. вып. перв. стр. 183.

кольники не имъли ни побужденій, ни возможности вникать въ зависимость православныхъ архипастырей отъ свётлёйшихъ Потемкиныхъ; они видёли только, что, вопреки Высочайшимъ указамъ и объщаніямъ членовъ Св. Сунода, имъ не даютъ пастырей, которыхъ они просять, и такимъ образомъ лишаютъ ихъ средствъ ко спасенію, которыхъ заблуждающіе искали въ союзъ съ Церковію. Къ какимъ горькимъ заключеніямъ о Церкви и о самомъ единовъріи могло приводить раскольниковъ подобное невнимание въ ихъ духовнымъ нуждамъ, это всего лучше можно видёть изъ прошенія, поданнаго старообрядцами въ 1787 году преосвященному митрополиту Петербургскому Гавріилу. Описавъ со всею подробностію исторію своихъ безуспѣшныхъ просьбъ преосвященному Таврическому Амвросію, которому поручено было дать старообрядцамъ благословенное священство, они продолжали: "Еда кръпость наша-кръпость каменная, и мышцы наши суть мёдяны (Іов. 6, 12)? Не просили ли мы всякимъ образомъ у вашего архипастырства богоподражательныя милости въ цёлыя пять лътъ прошенія нашего, и болье не получили, какъ ту самую милость, о которой глаголеть Апостоль Іаковь (Соб. посл. гл. 2, ст. 15): аще братъ или сестра наги будутъ и лишени будутъ денныя пищи: речетъ же имъ кто отъ васъ: идите съ миромъ, гръйтеся и насыщайтеся, не дастъ же имъ требованія тълеснаго, кая польза? Мы вамъ открыли, яко искусному лъкарю, разнаго рода раны, но вы не точію не уврачевали, но и оставили насъ безъ призрънія и злосчастно умирать, а иныхъ паки отвратили отъ соборныя Церкви, а иныхъ подвигнули на хулы, понеже дали мъсто ихъ словамъ: "вотъ-де ваши пастыри", да и только вы насъ истоми-

ли, не подавщи намъ дъятельнаго пластыря, отъ чего не точію простой народъ взошель въ сумнёніе о пастыряхъ и о Церкви, мы сами убъждаемся, что дълается. Мы, церкви рачители, скажемъ, что въ пятьдесять бы крать было приращеніе, ежели бы вскоръ дано было благословенное священство, а нынъ ни подъ какимъ видомъ уже Церкви столько приращенія не будеть, затёмъ, что всёмъ дали образъ жестокосердія. Понеже мы просили на старинные обряды архипастыря; но вы не соблаговолили. Мы просили священника съ тёмъ, чтобы посвященъ былъ къ намъ на старинные обряды; но и того не соблаговоляете. А мы ясно видимъ Императорское повелъніе, а зачъмъ не даетъ Преосвященный? Мы не въдаемъ за нами противнаго Церкви, ни ереси; а только указываеть на князя" (1). И хотя послё этого прошенія, ю распоряжению Св. Сунода, быль послань въ Староубскія слободы для устройства единовърія священникъ хтенской въ С.-Петербургъ церкви, Андрей Іоанновъ Суравлевъ, но и этотъ ревнитель православія долго тръчалъ препятствія своимъ трудамъ то въ интригахъ Втскихъ чиновниковъ, то въ холодности къ дълу едивфрія самого начальства епархіальнаго, --- такъ что кно удивляться, какъ еще не охладъла совершенно сердцахъ старообрядцевъ горячая ревность о единесъ Церковію, какъ они, встръчая на каждомъ шагу удненія, невнимательность, холодность, окончательне потеряли довърія къ русской іерархіи и не бро-: начатаго дъла (<sup>2</sup>). Такъ было съ единовъріемъ на

Странникъ. 1863 г. Апрель стр. 29-30.

Довольно подробный разсказь о первоначальновъ устройствё едня см. въ Страннака 1863 г. Апръль в Май въ статьт: "согласные гласные".

первыхъ порахъ. Но еслибы намъ пришлось описывать послёдующую судьбу его-до нашихъ дней, то,скажемъ чужими словами, — "мы вынуждены были бы, во имя исторической истины, рисовать опять туже грустную картину недовърчивости и подозрительности къ его правдивой идев, холодности къ его успѣхамъ, подкупности чиновничьяго люда, который находить свою жалкую выгоду поддерживать на твлё русскаго общества даже такую язву, какъ расколъ, поражающую лучшія силы народа. Намъ пришлось бы процитовать не одну слезную просьбу людей, приверженность имъющихъ ко святъй Церкви", выставить не одинъ безжизненный нумеръ лживой дъловой бумаги... Видно, въ идеъ единовърія есть особая кръпость и живучесть, когда оно, не смотря на всё невзгоды, существуеть около ста лёть". Таковы заключительныя слова автора статьи о первоначальной судьбъ единовърія, помъщенной въ "Странникъ" за 1863 годъ, — слова, полныя горькой правды. Къ этимъ словамъ, кажется, нечего прибавлять, чтобы видёть, почему раскольники, ратующіе за обрядовыя разности, существующія между ними и православною Церковію, съ трудомъ присоединяются къ единовърію, хотя въ немъ эти разности и дозволены.

На основаніи словъ самихъ раскольниковъ, можно указать и еще нѣсколько причинъ, по которымъ старообрядцы не принимаютъ правилъ, таинствъ и священства единовѣрческой церкви. Эти причины изложены въ одной запискѣ, поданной въ 1840 году настоятелемъ старообрядческаго Иргизскаго монастыря, старцемъ Силуаномъ, единовѣрческимъ архимандритамъ Платону и Зосимѣ. Вотъ ихъ сущность: единовѣрческая церковь основывается на состоявшемся въ 1800 году мнѣніи ми-

трополита Платона и потому она представляется раскольникамъ церковію новою и слёдовательно не апостольскою. какою, по Сумволу, должна быть Церковь истинная. Кромътого единовърцы должны признавать, кромъ ссоей, еще другую Церковь — великороссійскую, оть которой юлучають они благодатныя архипастырскія дарованія, и слёдовательно, вопреки Сумволу, должны вёровать не въ едину, а въ двъ церкви. По смыслу 1-го и 5-го пункта і заключенія митри митроподита Платона, священство диновърческое обязано признавать положенныя на Моковскомъ соборъ 1667 года клятвы на содержимые ракольниками обряды возложенными праведно, --- почитать еремёны, сдёланныя Никономъ въ церковномъ ученія чинослуженіяхъ за святыя и спасительныя и кромъ ого --- стараться привести духовныхъ дътей своихъ "ни ъ чемъ въ неразнствующее съ Церковію согласіе<sup>4</sup>. аскольники, по ихъ отзыву, не могуть принудить свою овъсть къ тому, чтобы мыслить такъ – согласно съ циновърческимъ священствомъ, а потому не могутъ и ринять этого священства для исправленія свято чтимаго ни стариннаго служенія. Въ Пращицъ пр. Питирима, зданной въ 1752 г., по благословению св. Сунода, скано, что священникъ, служащій, вопреки предписанію еркви, литургію на семи просонрахъ съ изображеніемъ и нихъ старинной печати, проклять, отлученъ и изрженъ и таинство, совершаемое такимъ священнимъ, не можетъ "быти сущее святое Твло Христово Кровь Христова". Не подвергаются ли этой клят-, спрашивають раскольники, и священники единовърскіе, совершающіе литургію на семи просоирахъ изображениемъ на нихъ осьмиконечнаго креста и И таинство, совершаемое ими, есть ли истин-ЮЧ.

ное таянство? Епархіальные архіереи только единов'яческихъ священниковъ благословляють служить литургію на семи просфорахъ съ изображеніемъ на нихъ старинной печати, молиться двуперстнымъ сложеніемъ, читать аллилуіа по дважды, а въ третій разъ: "слава Тебъ, Боже," отправлять все церковное богослужение по древнимъ чиноположениямъ, а сами совершаютъ свое ежедневное служение по новоизданнымъ книгамъ, которыхъ единовърцы не принимають. Подчиняться такимъ архипастырямъ, которые одно говорятъ, а другое двлають, раскольники находять двломъ "несноснымъ для совъсти" и чуждымъ христіанскому обычаю. Въ нъкоторыхъ мъстахъ (продолжаетъ Силуанъ) епархіальными властями нарушены нёкоторые пункты Высочайше утвержденнаго мивнія М. Платона. Такъ по 2-му пункту, священниками къ единовърческимъ церквамъ нельзя опредёлять прежнихъ (бёглыхъ) раскольническихъ поповъ, какъ "бъглецовъ и предателей Церкви, совъсти и сана своего"; а между тъмъ такіе попы неръдко назначаются епархіальнымъ начальствомъ къ единовфрческимъ церквамъ. Въ 16-мъ пунктъ мнънія Платона сказано, чтобы "не было хулы ни съ единой стороны за содержание разныхъ обрядовъ", а между тёмъ кромё того, что въ Псалтиряхъ и досель осуждается двуперстіе, въ 1839 году издана съ разръщенія духовной цензуры книга подъ названіемъ: "доказательства о древности трехперстнаго сложения съ дополненіемъ", въ которой двуперстное сложеніе называется плевеломъ, всёяннымъ отъ врага-человёка, т. е. отъ дьявола, армянскимъ преданіемъ, --- вражескою прелестію, которою врагь уловляеть людей въ свою волю, а молящіеся двуперстнымъ сложеніемъ "вмѣняются, какъ язычники, невърные и мытари". Подобное, обидное для еди-

новърневъ, нарушение оснований единовърческой Церкви, утвержденныхъ соборомъ архинастырей и самимъ Монархомъ, не ручается, говорять раскольники, за твердость и неизмѣнность и всего другаго, что даровано единовѣрдамъ. При распространении учения и предъловъ единовърческой церкви между старообрядцами употребляются духовными лицами, при помощи светской власти, разнаго рода насилія, неръдко даже военное оружіе, что "не согласно съ распространеніемъ кроткой и безпритязательной апостольской проповёди, противорёчить ученію Спасителя, сказавшаго: аще вто услышить глаголы Моя и не въруеть, Азъ не сужу ему" (Ioan. XII, 47), и приводить раскольниковь къ сомнино въ справедливости самаго дъла, которое утверждается жестокостію и насиліемъ. Таковы причины, по которымъ раскольники затрудняются присоединяться къ единовърію, не смотря на то, что въ немъ дозволены всв тв обрядовыя разности, изъ-за которыхъ они отдѣляются отъ Церкви православной. Надвемся, читатели наши знають, что на всё указанныя возраженія раскольниковь представлены уже объясненія въ пользу единовърія въ извъстной книжкъ: "отвътъ единовърца старообрядцу на его возраженія" (1857 г.) (<sup>1</sup>).

Наконецъ не можемъ не указать еще на одно обстоятельство, которое, по нашему мнѣнію, немало препятствуетъ успѣхамъ единовѣрія. Это — опредѣленіе къ единовѣрческимъ церквамъ священниковъ, по избранію самихъ прихожанъ. Мы не противъ участія народа въ избраніи пастырей Церкви. Такой порядокъ вещей, нача-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Мићніе раскольниковъ о единовъріи см. еще въ печатной "церковной исторіи", вышедшей недавно за границей, ч. Ш., стр. 149-154.

ло котораго скрывается въ глубокой древности, можетъ имъть благодътельныя слъдствія и для самихъ пастырей и для пасомыхъ. Но въ придожени къ единовърію этотъ порядовъ не всегда оказывается полезнымъ для Церкви. Старообрядцы, изъявившіе по какимъ либо причинамъ согласіе на единовъріе, иногда избирають изъ среды своей священниками для себя такихъ людей, которые не только не питаютъ особенной любви къ Церкви православной и ея архипастырямъ, но неръдко сочувствуютъ болёе расколу, чёмъ православію. Не говоримъ уже о томъ, что избираемые инотда изъ крестьянъ и мъщанъ, эти пастыри не имъютъ въ себъ тъхъ качествъ, которыя необходимы священнику для нравственнаго вліянія его на паству. Отъ того и случается неръдко, что подобныя личности не только не заботятся о присоединеніи къ единовітрію старообрядцевъ, напротивъ православныхъ увлекаютъ въ единовъріе и, можетъ быть, даже въ расколъ. Получаемое ими священство служитъ нерёдко только личиной, прикрываясь которою эти насмники потворствують расколу, считая своими прихожанами такія лица, которыя на самомъ двлё бывають заклятыми раскольниками. Зависимость единовърческихъ священниковъ отъ одного епархіальнаго архіерея, живущаго въ губернскомъ городъ, даетъ имъ возможность совершать иногда самыя темныя дёла. Намъ разсказывали объ одномъ единовърческомъ священникъ изъ рижскихъ мъщанъ, который въ теченіе пяти лътъ не служилъ ни одной литургіи, а только часы и объдницы. А между твмъ прихожане его постоянно пишутся бывшими у исповъди и святаго причастія. Дъло въ томъ, что по Высочайше утвержденному мнънію М. Платона о единовъріи (въ 6-мъ пунктѣ), единовърческіе священники за-

висять только отъ епархіальныхъ архіереевъ и св. Сунода; но если уже нельзя подчинить ихъ надзору мъстныхъ православныхъ благочинныхъ, то по крайней мёръ не излишне было бы обращать более строгое внимание на выборъ лицъ для единовърческихъ причтовъ. А то иногда случается, что священникомъ при извёстной единовърческой Церкви служить отець, дьячкомъ его сынь, просфирней родная его сестра. При такой круговой порукв, все, что бы ни сдълалось, будетъ скрыто, и въ глазахъ епархіальнаго начальства подобные причты всегда будуть самые исправные. Бывають и другаго рода казусы съ единовърческими священниками, избранными по желанію прихожанъ. Намъ разсказывали, что одно единовърческое общество избрало для рукоположенія во священника крестьянина, котораго рекомендовало мёстному епархіальному начальству, какъ самаго благонадежнаго по вліянію его на окрестныхъ старообрядцевъ; а между тёмъ едва успълъ этотъ благонадежный кандидать получить хиротонію, какъ оставилъ и своихъ избирателей, и самую церковь, и убъжаль къ раскольникамъ. Священство ему нужно было только для того, чтобы снабдить имъ нуждавшихся тогда въ бъглыхъ попахъ раскольниковъ. Воть во избъжание подобныхъ непріятностей желательно было бы, чтобы на составъ единовърческихъ причтовъ обращалось епархіальными начальствами особенное вниманіе. Не уважать въ этомъ случав желаній прихожанъ нельзя; но и стёсняться ими много нёть большой нужды, особенно если эти желанія несогласны съ благими намъреніями Церкви и съ интересами православія. Что нибудь одно: если старообрядцы, изъявившіе согласіе на единовъріе, искренно желають единенія съ Церковію; въ такомъ случав для нихъ должно быть все равно, кто

- бы ни былъ у нихъ священниковъ, лишь бы только онъ, былъ истиннымъ пастыремъ по своимъ нравственнымъ качествамъ и неуклонно слёдовалъ предписаниямъ старыхъ книгъ; а такими пастырями могутъ быть и лица, рожденныя и воспитанныя въ православіи и получившія надлежащее образованіе. Если же присоединеніе къ Церкви тёхъ или другихъ старообрядцевъ неискренно, — въ такомъ случаё постоянно исполняя ихъ желаніе при назиаченіи священниковъ, можно иногда облечь званіемъ пастыря Церкви не пастыря, а волка, который вмёсто пользы принесетъ только вредъ Церкви православной.

Такимъ образомъ и слабые успёхи единовёрія, въ которомъ дозволены защищаемыя расколомъ разности, ни мало не противорёчать нашему взгляду на расколъ, какъ на религіозную общину. Безуспёшіе единовёрія зависить не отъ того, будто для раскола дёло вёры, выражаемой въ церковной практикё такъ, или иначе, — вещь неважная, но совершенно отъ другихъ причинъ, которыя частію мы уже указали.

(Окончате впредь).

## ПЕРВЫЕ ХРИСТІАНСКІЕ ИМПЕРАТОРЫ.

## ОТАТЬЯ ВТОРАЯ.

Положеніе христіанина первыхъ трехъ вѣковъ Брогли описываетъ слѣд. образомъ.

"Христіанинъ-это былъ человъкъ, остававшійся спокойнымъ среди общества поперемънно суетнаго или дурнаго, погруженнаго въ удовольствія или преданнаго бъдствіямъ. Христіанинъ сохранялъ ясное сознаніе своей свободы среди общества, то рабскаго, то бунтующаго. Христіанинъ прямо шествовалъ къ своей цёли среди общества, блуждавшаго и не знавшаго, куда оно идетъ. Христіанинъ исполненъ былъ твердаго упованія среди общества, глубоко недовольнаго своимъ состояніемъ. Когда законы перестали дъйствовать, когда тридцать соперниковъ спорили за императорское достоинство, а сотни варварскихъ племенъ --- за завладъніе областями имперія, христіанинъ имвлъ свое правительство и свой законъ. Одинъ онъ находился въ прочной связи съ своими начальниками и священнослужителями; одинъ онъ не чувствовалъ себя беззащитнымъ, оставленнымъ безъ надзора и руководства; одинъ онъ, посреди всеобщаго разрушенія, не боялся того, что небо упадетъ на его голову, или что земля разверзется подъ его ногами. Это чувство ясности душевной въ то время, когда кругомъ все рушилось, часто выражалось съ одушевленіемъ, свойственнымъ торжественному гимну. "Церковь

въ этомъ мірѣ", восклицали христіане, "подобна кораблю на общирномъ морѣ. Она качается по волѣ волнъ, но не потопляется, потому что ею управляетъ искусный кормчій—Іисусъ Христосъ. Она имѣетъ на кормѣ свой трофей, —тотъ, которымъ она исхищена изъ рукъ смерти, —крестъ ея Господа... Вѣтеръ есть Духъ Небесный, чрезъ котораго вѣрный получаетъ печать Божію" (') (Том. 1, стр. 149, 150).

Какими же глазами смотрълъ Римскій мірь на это зрѣлище? Человѣческій умъ, относительно истины, въ первый разъ поставленной предъ нимъ, способенъ принять только троякое положение, именно: положение презрительнаго равнодушія, глубокой ненависти и горячей привязанности. Римскій міръ началъ первымъ изъ поименованныхъ нами чувствъ — презръніемъ; съ этимъ чувствомъ, безъ сомнѣнія, язычники предлагали христіанамъ вопросы о какомъ-то распятомъ Інсусъ, въра въ Котораго казалась для нихъ юродствомъ и безумісмъ (Кор. 1, 18-24). Но апостолы были Іудеи, а Іудеевъ обвинали въ ненависти къ человъческому роду; ненависть и презръніе язычниковъ къ Іудеямъ были перенесены на апостоловъ и вообще на христіанъ. Они даже были въ глазахъ язычниковъ болве достойны ненависти, чъмъ остальные Іудеи; они обращаютъ къ себъ язычниковъ, они не почитаютъ языческихъ храмовъ и церемоній, они идуть вопреки обыденному порядку языческой жизни. Такъ смотръла до IV въка масса гражданъ имперіи на христіанъ, смотрѣла или съ холоднымъ безразличіемъ, или съ глубовою ненавистію; но здъсь можно было встрътить самыя разительныя исклю-

(1) Это ийсто заямствовано изъ св. Ипполита.

ченія. Въ исторіи христіанства часто повторялось слёдующее замвчательное явленіе: бъднякъ, чувствующій горечь своего существованія, и богачь, сознавшій неудовлетворительность своихъ, удовольствій, всего воспріимчивње оказывались въ духовнымъ вліяніямъ; между тёмъ какъ лица средняго класса, больше погруженныя въ земныя заботы, больше привязанныя къ землё цриманками корысти, оказывались довольно тупыми къ воспріятію небеснаго ученія. Имя Христово скоро сдёлалось извёстнымъ въ самыхъ бёдныхъ предмёстіяхъ большихъ городовъ и во дворцъ кесаря. Каждый день мысль и двятельность христіанская вступали въ новыя столкновенія съ язычествомъ. Честь, воздаваемая дъвству, строгость и чистота христіанскаго супружества, любовь и мидосердіе, оказываемыя бъднымъ: что могдо быть укорительние для язычника этихъ добрыхъ проявленій въ христіанахъ, которыхъ онъ котѣлъ только презирать и которые пристыжали своими добродътелями его самого? Язычникъ съ безнокойствомъ смотрълъ на повый кодексъ правственности, на могучій источникъ возникающей нравственной энергіи, которую нельзя уже было болье презирать или не знать. Понятіе, что неуволенный на свободу рабъ можетъ въ извъстномъ смыслё считаться равнымъ своему господину, можетъ, напр., разъ въ недблю быть наряду съ нимъ при одномъ и томъ же богослужении, на одинаковыхъ условіяхъ, было прямо противоположно обычаямъ Римскаго народа, который, правда, часто даваль свободу, но не имвлъ понятія о возможности возвышенія раба, еще остающагося рабомъ.

Кромѣ всего этого, Римское государство всегда чувствовало самую ёдкую ревность и подозрительность ко

всякону обществу, которое угрожало сделаться imperium in imperio. Траянъ съ подозрѣніемъ смотрѣлъ на общество, образовавшееся для тушенія пожаровъ, и недовърчиво смотрълъ на всякое, особенно общирное, возсоелиненіе фамилій. Каковы же должны были быть чувства такихъ правителей къ христіанскому обществу, воторое повсюду распространяю свои вътви? Отказъ христіанъ влясться "счастіемъ цезаря" и др. подобными формами влятвы, нежеланіе участвовать въ воинскихъ церемоніяхъ языческаго характера были новыми оскорбленіями для государства. Кром'в того самыя гоненія, заставлявшія христіанъ отправлять богослуженіе въ пещерахъ и тайныхъ мъстахъ, даваля поводы къ новымъ гоненіямъ со стороны язычниковъ, которые представляли ихъ упражняющимися въ скандальныхъ и даже смертоубійственныхъ мистеріяхъ.

Извистныя письма Плинія къ Траяну обличають тревожное состояние ума въ бодве кроткихъ и разсудительныхъ язычникахъ. Однакожъ Траянъ виновенъ въ мученической смерти св. Игнатія... Мы не станемъ приводить доказательствъ на то, что въ следующемъ векв самая любовь христіань не въ соотечественникамъ только, а въ христіанамъ повсюду, навлекла на нихъ новыя подозрънія въ сочувствія ихъ къ варварамъ-завоевателямъ. Въ царствование Декія изданъ былъ страшный эдикть, со всею безжалостною строгостію приведенный въ исполнение; начавшияся преслъдования и казни отврыли число носившихъ имя христіанъ, а равно открыли (мы, живущіе въ спокойныя времена, не дерзнемъ осуждать ихъ) между ними слабодушныхъ, которые, подобно Петру до полученія имъ Св. Духа, отреклись отъ своего Господа.

Діовлетіанъ, подъ конецъ рёшившійся на преслёдованіе, въ началё своего царствованія былъ окруженъ христіанскими слугами, которые не отказывались служить императору язычнику. Слёдующее письмо, приведенное у Брогли, было новостію для насъ, и вёроятно будетъ новостію для нашихъ читателей. Оно писано св. Өеоной (Theonas), епископомъ александрійскимъ, къ одному изъ служителей Діоклетіановыхъ.

"Я не думаю, чтобы счастіе, которое досталось вамънаходиться во дворцё государя, какимъ нибудь образомъ подвергло васъ опасности заразиться тщеславіемъ: благодаря вамъ, дворецъ можетъ услышать истину; возблагодарите Вога, сдълавшаго васъ добрымъ оружіемъ для добраго дела... Потому что съ тёхъ поръ, какъ государь, хотя не наставленный въ нашей върв, не смотря на то, ввърилъ охранение своей жизни и личности христіанамъ, какъ самымъ върнымъ слугамъ, какихъ только онъ могъ найти, вы должны показать себя замихъ, какъ можно болве, бодрственными и двятельными въ исполнении этой обязанности, чтобы имя Хритово прославилось въ васъ... Одинъ изъ васъ, говоэять, получиль въ свое завъдывание частныя суммы осударя, другой - императорскія одежды и украшенія, ретій — драгоцівнныя вазы, четвертый — вниги... Этоть сослёдній долженъ быть самымъ усерднёйшимъ между ами... Пусть онъ не пренебрегаетъ образованіемъ себя ъ свътской литературъ, пусть онъ изучаетъ труды зыческихъ геніевъ, которые нравятся государю. Пусть нъ въ своихъ разговорахъ съ нимъ превозносить поээвъ за величіе ихъ изобрътательности, за интересъ къ миеовъ; пусть онъ хвалитъ ораторовъ за оригинальэсть ихъ выраженій и за ихъ высокое красноричіе. ч. п. 20

Пусть онъ также удивляется философамъ за ихъ свойственныя каждому заслуги; пусть онъ хвалить историковъ, которые передаютъ намъ порядокъ и связь событій, описываютъ обычаи нашихъ предковъ и происхождение нашихъ законовъ... По временамъ пусть онъ введетъ въ разговоръ похвалу Св. Писанію, переведенному съ такимъ стараніемъ и съ такими издержками на нашъ языкъ по распоряжению Птоломея Филадельфа; и случайно пусть указываеть на Евангеліе и Апостоловъ, на эти сокровищницы божественныхъ въщаній. Имя Христа можетъ быть такимъ образомъ введено въ бесёду съ кесаремъ, и кесарь, можетъ статься, увърится наконецъ, что божество почиваетъ только въ Немъ Единомъ (Христв). Съ помощію Христовою всё эти дёла могуть имёть успёхъ" (1) (т. I, стр. 175-176).

Между тёмъ стали являться покушенія пародировать христіанство. Евсевій разсказываеть (IX, 5), сколько ложныхъ сказаній о жизни и страданіяхъ Христовыхъ обращалось въ школахъ и заучивалось наизустъ (<sup>3</sup>). Жизнеописанія quasi соперниковъ Христовыхъ, въ особенности извёстнёйшаго Аполлонія Тіанскаго, во множествё обращались въ обществё. (Здёсь кстати замётить, что первые противники христіанства никогда не отказывали въ достовёрности чудесамъ нашего Господа: они допускали ихъ и приписывали магіи. Цельсъ, на-

<sup>(&#</sup>x27;) Брогли за оригиналомъ отсыдаетъ къ Galandi Bibliotheca veterum Patrum, tom III.

<sup>(</sup>э) Мы повъряли многія ссылки автора на Тацита, Светонія, Евсевія, Сократа, Бл. Августина, равно какъ на Гиббона и Неандера, и вездѣ находили, что онѣ дѣлаются имъ со всею точностію и опредѣленностію, такъ что мы совершенно довѣряемъ и тѣмъ ссылкамъ, которыхъ не повъряли.

иранфръ, объявляетъ, что Христосъ научился чародъйтву въ Египтъ). Максиминъ зашелъ по этому пути народированія такъ далеко, что пытался въ параллель ристіанской учредить и между язычниками церковную эрархію.

Преемникъ Діоклетіана Галерій, который, можно скакъ, принудилъ этого великаго императора къ кроваму преслёдованію христіанъ, былъ пораженъ страшю смертію, и со смертнаго одра своего обнародовалъ гъ (311 г.) эдиктъ о терпимости, который Евсевій и ктанцій сохранили для насъ и который даже Гибнъ (гл. XVI) счелъ нужнымъ цёликомъ привести въ оей исторіи: "Кажется, говоритъ Брогли, Галерій чуввовалъ, что рука Божія за христіанъ отяготёла надъ мъ. Этотъ замёчательный документъ полудерзкій, луумоляющій начинается угрозами христіанамъ и знчивается испрашиваніемъ ихъ молитвъ." Слёдуюн слова Брогли поражаютъ своимъ величіемъ, не угря на то, что томы его столь богаты благородными слями.

Этотъ болёзненный крикъ вырвался, кажется, изъ аго сердца языческаго общества. Больное, подобно ему престарёлому тирану, ослабёвшее вслёдствіе лёднихъ припадковъ ярости, распростертое на боненномъ одрё, оно готово было воззвать о помощи Богу, долго ненавидённому и все еще невёдомому.

было готово обратиться въ тому таинственному оовительству, котораго силу чувствовало и въ то врекогда проклинало его, чувствовало своею душею, тнанною убійствами, и своими членами, поражени проказой. Оно всецъло предавало себя этому Богу съми своими сокровищами, благами и трудами. Оно 20\*

готово было ввърить ему дъло искусной, но уже склонявшейся къ упадку, блестящей и богатой цивилизація, свои строгіе законы, подкапываемые уже анаркіей, свои сокровища, возбуждавшія жадные взоры варваровъ, свои искуства, испорченныя сладострастіемъ. Христіанство водъ знаменемъ Константина начало собирать вмъстѣ всѣ эти обломки, напечатлѣвать на нихъ свой характеръ, и приготовлять міръ для новой жизни" (Т. I, стр. 182, 3).

Отъ состоянія преслёдованія истина Христова перешла къ состоянію терпимости, отъ состоянія териямости къ состоянію господства: воть историческій ходъ христіанства. Въ предварительномъ обозрёніи мы представили христіанство въ двухъ первыхъ состояніяхъ; теперь посмотримъ на его восхожденіе къ торжеству.

Въ минуту, когда Галерій издаваль свой замёчательный эдикть, было не менёе шести императоровъ. Діоклетіанъ, находившійся въ добровольномъ уединенія, былъ свидётелемъ разрушенія своего плана, —плана, по которому имперія должна была имёть не болёе двухъ императоровъ (augusti) съ двумя наслёдниками и участниками власти (cesares). Между этими шестью одинъ, очевидно, былъ преобладающимъ. Храбрость, великіе таланты и, какъ замёчаетъ языческій панегиристъ, строжайшая чистота жизни отличали Константина, сына Констанція Хлора, по наслёдству отъ отца сдёлавшагося западнымъ императоромъ.

Отецъ его былъ цезаремъ у Діоклетіана. Хотя онъ и находился въ родствё съ императоромъ Клавдіемъ, но своимъ возвышеніемъ обязанъ былъ гораздо меныне своему происхожденію, чёмъ своимъ заслугамъ, какъ способный, хотя и не всегда счастливый, полководецъ. Константинъ былъ сыномъ его отъ первой его жены

Елены, съ которою онъ резведся, чтобы жениться на знохѣ Максимина. Когда Констанцій и Галерій былизозведены въ достоинство августовъ, Галерій ръшился ломъщать возведенію молодаго Константина въ званіе цезаря. Отецъ, сынъ и армія негодовали, когда въ это ысовое положение были назначены такія ничтожныя ица, какъ Флавій Северъ и Максиминъ Дайя. Но Контанцій быль занять въ Галліи и не могь помочь свому сыну. Галерій удерживаль Константина при себъ, хотя не смёль открыто покуситься на его жизнь, но тарался подвергать его возможно большимъ опаснотямъ. Тавъ продолжалось до тёхъ поръ, пока Констаній Хлоръ, находя свое здоровье разстроившимся, не поелаль, чтобы сынъ прибыль къ нему въ Галлію. Гаерій отпустиль Константина, и тотчась же раскаялся; о раскаянів, въ счастію, немного запоздало, потому го Константинъ успъль уже убхать.

Констанцій, въ его великой чести, избѣгнулъ неободимости выполнить приказанія Діоклетіановы относиильно преслѣдованія христіанъ частію по своей приодной протости, частію, можеть быть, отъ безсознальной расположенности въ вѣрѣ въ Распятаго. Гали произвела уже великихъ учителей богословія и оснона школы для наставленія въ христіанствѣ. Констанињъ былъ принятъ въ ней благосклонно. Онъ нашелъ ца своего въ Булони готовымъ уже переправиться Британнію. Но трудности этой экспедиціи были слишмъ тяжелы для организма ослабленнаго лѣтами и бозию, и Констанцій Хлоръ умеръ въ Іоркѣ, отрекоидовавъ своего единственнаго, оставщагося въ жиихъ, сына солдатамъ, которые были уже расположеи въ храброму и популярному царевичу. Преемство власти въ Римской имперіи было на правтикѣ наслѣдственное, хоти наслѣдственное начало и видоизмѣнялось вслѣдствіе семейныхъ интригь и убійствъ и вслѣдствіе частой бездѣтности, бывшей результатомъ римскихъ иравовъ. Не новостію также было для арміи, предводимой Констанціемъ, приводить въ исполненіе послѣднія желанія покойнаго ея полководца. Константинъ тотчасъ и единодушно былъ провозглашенъ императоромъ. Галерій пришелъ въ ярость, получивъ формальное извѣстіе объ этомъ избраніи, но, не смѣя явно противиться избранію, согласился признать Константина цезаремъ, но не августомъ; въ послѣдній санъ былъ возведенъ Северъ. Константинъ покорился, чтобы выждать удобнаго времени.

Мы не намёрены долго останавливаться на подробностяхъ этого періода жизни Константина, которыя хотя и разсказаны увлекательно и умно нашимъ авторомъ, но не представляютъ ничего особеннаго сравнительно съ другими сочиненіями, давно уже извёстными ученой Европѣ. Самъ Гиббонъ отдаетъ справедливость этой части Константиновой жизни. Мужество и справедливость, съ какими онъ устроилъ управленіе Галліей, мудрость въ политическихъ союзахъ съ своими соперниками, воинскій талантъ, обнаруженный имъ, все это даетъ намъ высокое понятіе объ его природныхъ способностяхъ. Эти способности онъ готовился теперь принести на служеніе дѣлу, которое должно было произвести рѣщительный переворотъ въ самомъ строѣ языческаго общества.

Максентій, управляя тираннически въ Римѣ, объявилъ Константину войну. Константинъ, взвъснвъ всѣ въроятности, вмъсто того, чтобы ждать нападенія, самъ быстро бросился на Италію. Этотъ шагъ его — былъ

**шагь рискованный**; Константинъ просить помощи у Бога. Но у какого Бога? Трое изъ раздълявшихъ съ нимъ верховную власть, Максиміанъ, Северъ, Галерій погибли страшными смертями, а всъ они были почитателями многихъ боговъ...

Въ 312 году Константинъ обратился съ торжественною молитвою о помощи въ Богу христіанъ. Мы не будемъ останавливаться на разборъ достовърности извъстнаго виденія, которое произвело переворотъ въ религіозныхъ убъжденіяхъ Константина. Если даже осторожный и охотно опускающій подобные разсказы Неандеръ допускаетъ, что «мы не должны безъ твердыхъ основаній отвергать этого сказанія совершенно», то мы прямо объявляемъ, что не находимъ основаній для того, чтобы усомниться въ собственномъ разсказъ Константина, какъ онъ записанъ у Евсевія. А priori отвергать подобные чудесные случаи нелёпо; наши земные глаза могуть не видёть особенной нужды, чтобы при недостатить вина на брачномъ торжествъ Спаситель показалъ свою чудодъйственную силу; но если какая нибудь великая перемъна въ міръ заслуживала и въ нъкоторой степени требовала чуда свыше, то готовившаяся была одною изъ такихъ перемёнъ. Повторяемъ, мы не видимъ основаній не върить тому, что Константину дано было въ извъстный день видъть поверхъ солнца кресть изъ свъта съ словами: ѐи тойто и́ка.

Быстръ и блестящъ былъ походъ въ Италію. 28-го октября in saxa Rubra, — около 15 верстъ отъ Рима, въ великолѣпнѣйшей мѣстности встрѣтились воюющія арміи. Какъ вождь и какъ воинъ Константинъ показалъ, что онъ вполнѣ заслуживаетъ довѣренности блестящихъ войскъ, которыми предводительствовалъ. Отрядъ конни- 314 -

цы, янчно имъ предводимый и отличавшійся особенною пышностію вооруженія, рёшилъ все сраженіе. Милвіанскій мостъ обрушился подъ тяжестію отступавныяго обратно непріятеля, и Максентій утонулъ въ Тибрѣ. Языческіе жрецы, къ которымъ онъ предъ сраженіемъ прибёгнулъ за совётомъ, дали ему отвётъ, оказавшійся вёрнымъ и бывшій безопаснымъ для нихъ, именно, что въ этотъ день погибнетъ врагъ Римлянъ (illo die hostem romanorum periturum esse.)

И если при своемъ вступленіи въ Римъ побёдитель не исповёдалъ открыто въ городъ, все еще языческомъ, своей благодарности Богу, такъ чудесно защищавшему его въ юности и приведшему его къ побёдѣ только что пріобрѣтенной, то надобно вспомнить, какъ тѣсно всѣ преданія столицы, всѣ формы правленія, всѣ обряды тріумфа были связаны съ религіею языческою. Много уже значитъ и то, что ни жертвоприношеніе ложнымъ богамъ, ни посѣщеніе капитолія — эти существенные аттрибуты римскихъ торжествъ, даже не большихъ, не были совершены и не представили въ ложномъ свѣтѣ новыхъ убѣжденій императора. Надпись объ этомъ событіи на его статуѣ служитъ отличною характеристикою той эпохи.

"Статуя пом'ящена была на открытомъ и многолюдномъ м'яств. Константинъ держалъ въ рукъ, по описанию Евсевія, копье въ формъ креста. На задней сторонъ копья была выръзана слъдующая надпись: "Этимъ спасительнымъ знакомъ истиннаго мужества Я освободилъ вамъ городъ отъ ига тиранническаго управления. Я сдълалъ свободнымъ сенатъ и народъ Римскій, Я возстановилъ блескъ ихъ древняго достоинства." Крестъ поименованъ не былъ, тъмъ болѣе – Распятый. Въ этомъ нельзя не видёть робкаго, но испренняго почтенія къ христіанству. Константивъ желаетъ сдёлать правое предъ Богомъ, но еще медлить открыто разорвать всё связи съ язычествомъ". (Стр. 237).

Начало слёдующаго года (313) ознаменовано было славнымъ эдиктомъ о терпимости, обнародованнымъ отъ имени Константина и Лицинія въ Медіоданё; ихъ примёру нехотя послёдовалъ Максиминъ.

Радость христіанъ была глубока и жива. Вездё па мёсто смиренныхъ и полуразрушившихся храмовъ вставали богатыя базилики. Особеннымъ великолёпіемъ отличалась базилика Тирская; освященіе ся было совершено самымъ торжественнымъ образомъ.

Прискорбно вспоминать, какъ скоро эта радость была омрачена появленіемъ донатическаго раскола въ Африкъ. Суровый духъ Тертулліана перешель во многихъ изь его соотечественниковь. Бъгство отъ преслъдованія считалось трусостью, даже благоразумное уклоненіе отъ опасностей смерти преслёдовали они суровымъ осужденіемъ. Не удивительно, что начавшіяся смуты огорчали Константина; къ счастію, Осія Кордовскій своимъ вліяніемъ на Константина сдёлалъ то, что императоръ не перенесъ своего неудовольствія на всёхъ христіанъ, а осудилъ именно ту сторону, которую слёдовало осудить. Небольшой соборъ въ Римъ, подъ предсъдательствомъ римскаго епископа Мильтіада, осудилъ донатистовъ и оправдалъ обвиненнаго ими епископа Цециліана. По замвчательному стеченію обстоятельствъ въ этомъ году приходились ludi saeculares — знаменитыя игры, которыя отправлялись чрезъ каждые сто лётъ, но язычники не осмблились праздновать ихъ.

Между твиъ Константинъ на западъ, Лициній на

востокѣ остались единственными повелителями. Максиминъ былъ низвергнутъ. Онъ прибавилъ еще одну насильственную смерть къ тѣмъ, которымъ подверглись столь многіе изъ преслѣдователей христіанъ. Знаменитый трактать "de morte Persecutorum", обыкновенно прииисываемый Лактанцію, обращалъ вниманіе общества на эти разительные факты. Можемъ ли мы удивляться, что послѣ всего, что вытерпѣли христіане до сихъ поръ, въ этомъ сочиненіи по мѣстамъ не видно высокаго духа любви и жалости христіанской ко врагамъ, тѣмъ болѣе, что оно написано лицомъ, которое до своего обращенія было риторомъ по профессіи?

Какъ бы ни были маловажны заслуги Максимина, Лициній воспользовался своей побёдою надъ нимъ самымъ варварскимъ образомъ. Міръ еще разъ былъ раздёленъ между двоими, какъ это было при Антоніё и Августё. Роль Антонія выпала теперь Лицинію. Онъ самъ на себя навлекъ гибель, какъ полагаетъ Гиббонъ, своимъ вёроломствомъ. Первая междоусобная война между императорами окончилась мирнымъ трактатомъ, который восточный Августъ купилъ цёною огромныхъ уступокъ Константину; онъ отдалъ Паннонію, Дакію, Далмацію, Македонію и Грецію. Согласіе продолжалось ненарушимо 8 лётъ съ 315 по 323 годъ.

Зачинщикомъ второй междоусобной войны Гиббонъ представляетъ Константина. Не опровергая прямо автора "упадка и паденія Римской имперіи", Брогли доказываетъ, что не властолюбіе Константина, а другія причины понудили его начать войну. Лициній, какъ мы сказали, вмъстъ съ Константиномъ издалъ актъ о въротерпимости. Но онъ былъ язычникъ, и вскоръ началъ притъснять и мучить христіанъ въ своей части имперіи. Онъ

воспретних собранія епископовъ в., самъ извізстный развратниять, онго охотно раздвляль однаножь опасения твяъ, которые въ свободъ христіанскихъ собраній для церковнато богослуженія и для поученій видёли опасность для христіанской нравственности. Неповиновеніе его поведёніямъ было причиною жестокаго гоненія. Насколько въ соболъзнованіямъ Константина о такомъ поведения Лициния присоединались личные его расчеты. это извъстно одному Богу; но его честь и его убъжденія прямо затрогивались Лициніемъ. Эдикть скоро сділался бы мертвою буквой, еслибы его позорно ставили въ ничто въ одной половинъ имперіи. Во время отраженій некоторыхь готоскихь нашествій въ своихъ походахъ Константинъ иногда заходилъ во владенія Лицивія. Лициній посылаль въ нему полуумоляющіе, полуобидные протесты; cum variasset, говорить одинь безъимянный хронографъ того времени, inter supplicantia ac superba mandata, iram Constantini merito excitavit. Konстантинъ въ свою очередь укорялъ Лицинія, горько жалуясь на то, что товарищъ его отказалъ въ довъріи своимъ христіанскимъ подданнымъ. Размолвка скоро перестала ограничиваться словами; взялись за оружіе. Лициній открыто связаль свою судьбу съ язычествомъ, его противникъ на діадимъ сталъ носить кресть.

Мы сказали, что между первою и второю войною прошло 8 лётъ. Это время не было проведено Константиномъ въ праздности. Онъ занимался утишеніемъ религіозныхъ несогласій въ Африкѣ, и въ первый разъ въ это время онъ выступилъ, какъ законодатель. Мы скажемъ объ этихъ дёлахъ Константина прежде, чёмъ возвратимся въ его борьбѣ съ Лициніемъ.

Донатисты остались недовольны опредвлениемъ не-

большаго ринскаго собора. Они утверждали, что ихъ дёло не вёрно понято, что не Цециніенъ главнымъ образомъ былъ виновать, а Феликсъ, епископъ Аптонгскій, рукоположившій его. По ихъ показаніямъ, Феликсъ во время послёдняго гоненія выдалъ граждавскимъ властямъ драгодённые манускрипты, а такое поведеніе, утверждали они, сдёлало всё его начальственныя распоряженія ничтожными и недёйствительными.

"Императоръ, стараясь скорѣе прекратить расколъ, и такъ какъ дѣло касалось факта, который могъ быть повѣренъ гражданскимъ начальствомъ чрезъ отобраніе показаній на мѣстѣ, написалъ проконсулу Эліану немедленно, оставивъ всякое другое дѣло, приступить къ изслѣдованію касательно жизни Феликса Аптонгскаго."

"Открыдось самое необыкновенное и многознаменательное для цёлаго міра зрёлище: надъ епископомъ производилось слёдствіе свётскою властію по дёлу совершенно религіозному, которое могла судить только Церковь, и которое не много прежде не только было дозволено, но еще требовалось оть него гражданскимъ закономъ. Вопросъ состоялъ въ томъ, сдълалъ ли во время гоненія епископъ Феликсь то преступленіе, что повиновался императорскому эдикту и уступилъ угрозамъ гражданскихъ властей. Покорность вибнядъ ему теперь въ преступление тотъ самый судъ, который незадолго предъ симъ насильственно заставлялъ покоряться. Нельзя было яснье показать полной побъды Цервви надъ признаннымъ безсиліемъ государства. Гражданская власть сама рёшилась объявить, что противоборство ей было справедливо, и что римскіе fasces должны преклониться предъ знаменіемъ креста. Какъ бы для более полнаго и глубокаго контраста, офицеры городоваго гарнизона были нозваны въ судъ и дали локазание, дёлающее Феликсу честь, что онъ имёлъ мужество противиться имъ." (Том. 1, стр. 177).

Феликсъ былъ оправданъ. Но Константивъ, самоправвый и самостоятельный въ гражданскихъ дълахъ, gBлялся мнительнымъ, осторожнымъ и медленнымъ во всёхъ решеніяхъ, касавшихся Церкви. Онъ созваль новый соборъ въ Арлъ, и мы жальемъ, что предълы журнальной статьи не дозволяють намь, вмёстё съ авторомъ, письмо, адресованное въ Африку, которое сокранено Оптатомъ, сравнить съ письмомъ о томъ же саномъ предметѣ, адресованнымъ Хресту, епископу Сиракузскому, которое сохраниль Евсевій. Одинаковость тона и языка въ обоихъ документахъ, хотя они записаны различными и по характеру, и по отношениять къ Константину, лицами, какъ замъчаетъ Брогли, служитъ доказательствомъ подной истинности источниковъ для исторіи этого времени. Общій мотивъ писемъ составляетъ сожалёніе императора о раздёленіи и о соблазнъ, проистекающемъ изъ такихъ несогласій, для язычниковъ. Принужденный оставить Галлію и отправиться во Эракію, онъ оставляетъ письменныя распоряженія, обнимающія мельчайшія подробности внёшенхъ условій созванія собора. Епископовъ, по назначенію императора, какъ православныхъ, такъ и денатистскихъ, должны были сопровождать два священника и трое слугъ, и для всёхъ ихъ должны быть даны общественныя подводы. При этомъ случав Евсевій употребляеть замвчательное выражение относительно второй степени iepapain (δύο γε τίνας των έχ δευτέρου Αρόνου).

Соборъ, вопреки авторитету св. Кипріана, (ратовав-- ниаго противъ дъйствительности еретическаго крещенія),

постановиль важное опредёление, по которому недостоинство священнослужителя не препятствуетъ дъйствио таинства; онъ произнесъ, впрочемъ, приговоръ низноженія съ священнослужительскихъ мёстъ тёмъ, воторые во время гоненія выдали книги Св. Писанія и церковные сосуды язычникамъ, или которые донесли гонителямъ на своихъ братій; и постановилъ (замѣчательное проявленіе возникающаго единенія между государствомъ и Церковію), что дезертиры, бъжавшіе изъ арміи во время мира, должны быть отлучаемы отъ общенія, и вромв того разбираль (новый знакъ перемъны) отношенія епископовъ въ христіанамъ, возведеннымъ въ высокія гражданскія должности. Нежеланіе нікоторыхъ донатистовъ покориться опредъленіямъ Арльскаго собора привело императора въ гибвъ. Письма его, относящіяся къ этому времени, представляють болье очевидныя, чемь его общественное поведение, доказательства его въры не просто въ единобожіе, но именно въ христіанство. Вотъ извлечение изъ одного:

«Какая дерзость! Чего еще надо этимъ людямъ? – они настоящія орудія сатаны! Они требують суда отъ меня отъ меня, котораго самого ожидаетъ судъ Христовъ! Они аппеллируютъ но мнѣ, какъ будто рѣшеніе касается гражданскихъ дѣлъ. Они предметы небесные превращаютъ въ земные; но я говорю искренно, что судъ священнослужителей долженъ быть принимаемъ такъ, какъ еслибы самъ Богъ возсѣдалъ въ ихъ судилищѣ. Ибо имъ не дозволено мыслить и судить иначе, чѣмъ какъ они наставлены ученіемъ Христа.» (Т. 1, стр. 289).

З-го іюля З2З г. сраженіе при Адріанополѣ предвозвъстило гибель Лицинію, а съ нимъ и язычеству, взятому имъ въ союзъ. Затёмъ слёдовали взятіе Византія (скоро долженствовавшей перемёнить свое имя) и другое сраженіе при Халкидонё, которое предало жизнь Лицинія милосердію побёдителя.

На 49 году отъ роду, въ концъ 323 года послъ Рождества Христова, Константинъ сталъ владыкой міра, по крайней мъръ, на столько, на сколько имперія заслуживала вазванія всемірной. Его положеніе, впрочемъ, въ двухъ ея частяхъ было никакъ не одинаково. На западъ пухъ управленія быль существенно римскій, на востокъсущественно азіатскій. Константинъ съ 323 г. большую часть времени проводить на востокъ и находится подъ сильнымъ вліяніемъ Евсевія кесарійскаго и Евсевія никомидійскаго. Мы разделяемъ съ Брогли его нерасположение къ объимъ этимъ личностямъ; но недостатокъ любви къ нимъ не заставляетъ насъ забывать о долгъ глубокой благодарности въ первому. Онъ истинный отецъ церковной исторіи; пробъль, который причинила бы потеря его сочинений, былъ бы невознаградимъ, и можно думать, что Сократъ и другіе церковные историки въ дитературномъ смыслѣ были потомками Евсевія.

Въ отношеніи къ язычеству Константинъ провозгласилъ политику терпимости. Не всегда онъ слёдовалъ этимъ началамъ; онъ не рёшался противиться своимъ друзьямъ изъ христіанъ, когда они съ жаромъ начали, въ интересахъ нравственности, требовать разрушснія того или другаго языческаго капища. Онъ уступалъ имъ тёмъ охотнёе, что это было согласно съ его христіанскимъ чувствомъ, и измёнялъ началамъ своей политики. Лучшимъ объясненіемъ и оправданіемъ такой политики можеть служить слёдующее разсужденіе Брогли: "Едва ли былъ языческій храмъ, въ таинственныхъ вакоулкахъ котораго не совершалось бы какихъ нибудь непристойныхъ или кровавыхъ обрядовъ. Язычество представляло вездё только одну огромную картину систематической и освященной безнравственности, и только религіозный авторитеть, освящавшій эту безиравственность, могь усынлять общественную совъсть. Авторитеть язычества наль для самихь язычниковь: и въ язычестве остаяся одинъ соблазнъ. Съ того времени, какъ люди перестали приближаться къ олтарямъ Венеры. Пріапа и Цибелы съ благоговъйно-опущенными глазами, прекратилась возможность смотрёть на нихъ безъ стыда и негодованія; Евангедіе, подобно восходящему солнцу, освётило своими лучами языческіе храмы и убъжища священныхъ рощъ, нечистыхъ идодовъ и мрачныя церемоніи, -- эту истинную школу преступленій и разврата, и общество удивилось, что такъ долго терпъло все это" (т. I, стр. 348).

Противъ донатистовъ Константинъ употребилъ гражданскія мёры, взирая на отступниковъ отъ правовёрія, какъ на враговъ благостоянія Церкви, (которое защищать, какъ покровитель ея, онъ почиталъ себя обязаннымъ), а вмёстё и самаго государства.

Обращаясь къ вліянію христіанства на римское право, мы прежде всего замётимъ, что Брогли нигдѣ не высказалъ такой учености и такого умёнья судить, какъ на страницахъ, посвященныхъ этому интересному предмету. Что Евангеліе имѣло вліяніе на знаменитый кодексъ, извѣстный подъ именемъ Өеодосіева, это утверждается и въ другихъ сочиненіяхъ (<sup>1</sup>), но если мы не

<sup>(&#</sup>x27;) Напримъръ, въ Mr Sandar's Introduction to his edition of The Institutes of lustinian, и въ Milman's History of Latine Christianity.

ошибаемся, нигдъ это не показано съ такою подробностію и точностію, какъ въ разбираемыхъ нами томахъ.

Для многихъ предметъ этотъ можетъ показаться сухимъ и незанимательнымъ. Но прежде, чъмъ мы торопливо оставимъ его, размыслимъ хоть минуту объ его важности. Вопросъ имъетъ даже современное значеніе. Неръдко съ большимъ или меньшимъ убъжденість раціоналисты высказывають такія вещи: "Говорите, что хотите, а все-таки Христосъ не есть великій и исключительный учитель, какъ усиливаются богословы представить Его. Греческая философія, римское законодательство, эти дивныя созданія древности, еще доселё питають человёческій духь точно также, какь Евангелисты и Апостолы." Въ извёстномъ смыслё это положение отчасти истинно, и въ извъстномъ оно совершенно ложно.

Христіанство никогда не отвергало основаній естественной религии. Оно никогда не утверждало, что всякое произведение падшаго человъка было безусловно скверною, не удержавшею и следовъ той лучшей природы, которая получена человѣкомъ въ раю. Божественный Основатель христіанства училь воздавать кесарева кесареви; христіанство признало обязательную силу властей; оно сдълало доброе употребление изъ правъ гражданства; оно порицало выступившія изъ предъловъ законности въ римскомъ смыслъ власти города Филиппъ (Дѣян. 16); оно охотно воспользовалось для себя ясными и благородными правилами великаго народа, которыми требовалась опредъленность обвиненій, и обвинитель и обвиняемый ставились лицомъ въ лицу (Двян. 24, 25). И когда христіанство восторжествовало надъ языческими преслъдованіями, и Кресть Христовъ выч. п. 21

снася надъ короной, оно не пыталось уничтожить все, что существовало до этого времени. Нъть! все, что было истиннаго, честнаго, добраго, все это, гдъ бы оно ни находилось, оно собирало подъ свой кровъ. Оно признало – возъмемъ примъръ, близкій къ разсматриваемому предмету — правильныя формы, принятыя римскими законодателями. Но постепенно вносило въ каждый новый кодексъ духъ, начала и подробности, которыя никогда не представлялись языческому уму, и уничтожало то тъ, то другіе недостатки, которые стоическимъ философамъ и римскимъ юристамъ не только не казались несовершенствами, а положительнымъ добромъ.

Говоря такъ, мы ни мало не расположены думать, что христіанскіе преобразователи римскаго права лично никогда не пълади ошибокъ въ своихъ измѣненіяхъ. Они могли ихъ дъдать много; самъ Константинъ далеко не былъ вполнъ счастливъ въ своихъ первыхъ законодательныхъ реформахъ. Но ошибки отдёльныхъ лицъ не отрицають общаго благодътельнаго вліянія христіанства на римское законодательство. Если намъ поставять на видь, что можно найти черты мудрости, справедливости, умъренности въ знаменитыхъ кодексахъ императорскаго Рима, то мы не усумнимся принять это положение. Римские законы тамъ, гдъ они хороши, не были отвергнуты Христовой върою, но газ они были худы, тамъ религія Креста ихъ присудила къ паденію. Такъ великолъпная христіанская базилика по освящения становилась не менње христіанскою церковію отъ того, что ся первоначальные строители посвятили ее Юпитеру или Палладъ.

Желающаго познакомиться съ этимъ вопросомъ въ

подробностяхъ очениаемъ къ тонамъ Бротин. Мы можень здъсь дать мъсто лишь не мнотимъ указаніять на измънения, сдъланныя Константиномъ и неуказанныя Гиббономъ, хотя онъ и издагадъ ошибки, допущенныя инператоронь въ этой области управления. Уничтоженіе влейнъ на лбу, потому что человъвъ созданъ по обрязу Божію (318 г.), уничтоженіе казни распятія н сокрушения голеней (318), вспомоществование, предписанное бъднымъ родителямъ въ предотвращение ихъ отъ выставленія дітей (315 г.), запрещеніе аппеллизованія въ Римъ изъ провинціи въ случав насилія или похищенія, кто бы ви быль виновный, и позволеніе судить тотчась же самимъ провинціямъ, внушеніе быть милосердыми съ обвиненными и удерживаться отъ пытокъ и огъ заключенія въ тюрьму прежде изслёдованія, уничтожение закона, по которому девство и бездетность считались преступлениемъ (319), поощрение отпускать на волю рабовъ, особенно съ помощію и съ благословенія христіанскихъ священниковъ и епископовъ, свобода, данная всёмъ солдатамъ, принявшимъ христіанство, присутствовать въ воскресные дни при богослужении, запрещеніе всвять полевыхъ работь въ эти дни и составленія всякихъ гражданскихъ актовъ, исключая актовъ объ освобождении рабовъ (321): вотъ реформы, сдъланныя Константиномъ въ римскомъ законодательствВ.

Въ томъ же самомъ духъ и направленіи дълались измъненія въ законодательствъ и во времена, слъдовавшія за Константиномъ. Церкви Христовой ставятъ иногда въ вину то, почему она, сдълавшись господствуюицею, не вдругъ уничтожила древнее рабство, а начала мало помалу уничтожать его. Брогли совершенно спра-

21\*

ведливо видить въ этомъ образв дъйствий Церкан не вину, а высокую мудрость.

"Внезапное уничтожение рабства", пищеть онъ, "полвергио бы древній міръ одасности умереть съ голоду. потону что онъ жыль производительностію рабспаго труда. Оно отдало бы землю населеніянь, безь руководства не умъвшимъ воздълывать ее, потому что древній рабъ - это было живое существо, не имёющее настинкта животныхъ и очень мало человъческой понятлявости. Много нужно было времени для того, чтобы соэдать и укрѣпить то уваженіе къ себѣ самимъ и къ другимъ, то почтеніе къ труду, тъ чувства достоинства и независимости, которыя сделали новейшія об щества способными поддерживать свое существование усиліями труда свободнаго. Церковь, въ этоть торжественный моменть всемірной исторія, приняда оть Вога чрезъ Константина задачу-освободить міръ оть рабства, не ниспровергая его. Выполнила ли она свое призваніе, объ этомъ могуть судить новъйшіе народы" (т. I, стр. 306).

Но теперь поднималъ свою главу новый врагъ Церкви. "Малая искра, говоритъ Сократъ (1, 6), превратилась въ великій пожаръ. Зло получило начало въ церкви Александрійской».

Одно имя Арія возбуждаеть въ нась отвращеніе и ужасъ. Къ Аполлинарію, Евтихію, Пелагію мы можемъ еще чувствовать состраданіе въ то самое время, накъ осуждаемъ ихъ заблужденія. Но Арій, вторгшійся съ земною логикою въ отношенія между Лицами Божества, — Арій, обнародывающій пъсни для народа, чтобы виерить въ его умы свою смертоносную ересь, — Арій то высокомърный, то льстивый, то грубый, то тонкій не возбуждаеть ни малыйшаго участія къ себь. Одннъ Господь, знающій все зло, питаемое въ душь человъномъ, можеть справеднию судить Арія: но если въ каномъ нибудь случав человъческое негодованіе на другихъ справедливо, такъ это въ отношеніи къ памяти того ересіарха, который на много въковъ и во многихъ странакъ возмутилъ Христово стадо (<sup>1</sup>).

Канимъ-то необъяснимымъ инстинктомъ Арій очень рано открыль того ратоборца, котораго милосердый Вогь возставиль потомъ на изобличение его ложнаго ученія и для доставленія торжества правому. Арій жаловался на суровость своего епископа Александра, но "особенно жаловался на его молодаго секретаря,--человека, какъ онъ выражался, упорнаго и высокомернаго, который управляеть добрымъ, старымъ јерархомъ". Епитеты, даваемые Аріемъ молодому александрійскому діакону, были ложны, но онъ не обманывался, когда предчувствоваль въ діаконъ самаго опаснаго противника себв. Еще тогда, значить, высказались великія способности въ томъ дивномъ мужъ, котораго геній, кажь говорить Гиббонъ, въ послёдующее время быль бы несравненно способнье, чъмъ выродившіеся сыновья Константина, управлять великой монархісй. Асанасій истинно быль самый общирный умъ своего времени.

Первыя извъстія о раздорѣ между Александромъ в Аріемъ возбудили въ императорѣ, какъ в можно было ожи-

(') Брогли (т. І, стр. 378) приводить начало обнародованной Аріемъ повяты, носившей имя: *Фалім* "Въ сообществъ избранныхъ божінхъ, святыхъ сыновъ, православныхъ, которые получили Св. Духа, я научился слъдующему... Я шествовалъ по ихъ стопамъ, въ согласии съ ними, я.-Арій.-знаменитый, который пострадалъ за славу Божію."

дать, большую досаду. Поспённю взявь нево, онь на писаль въ Александру и Арію письмо, о которомъ Броган замъчаеть, что оно совмвидаеть странныя протевоположности: высокомбріе владыки, покорность вбрующаго п презръніе государственнаго человъка въ возникшему несогласію; такъ какъ императоръ слачала полагалъ, что противники спорять о маловажныхъ и крайне-незначительныхъ предметахъ (υπέρ μιαρών και λάαν έλάхісши-Совр. 1, 7), то онъ увъщеваль ихъ но взаимной нобви и примирению. Письмо отправлено было съ Оссіею, который долженъ былъ разузнать дёло на мёстё. Этоть добродушный и честный іерерхь тотчась же заматиль, что учение Арія проповедуеть выспренности. дотоле неизвестныя въ христівнскомъ мірь. Но Александрія издавна отличалась расположенностію къ волненіямъ, и ересіархъ нашелъ здёсь себё многихъ приверженцевъ. Въ то время, когда частыя проявления неиокорности приведи Константина въ раздраженное состояніе, Арій началь неблагоразумно хвастаться своими успѣхами. Константинъ тотчасъ же посладъ за Аріемъ. Искусный діалектикъ Арій не нашелъ себф соцерника въ Константинъ, но не нашелъ и довърчиваго слушателя. Тогда истично-царственная мысль представилась Константину: для рёшенія вопроса созвать на соборъ епископовъ всего христіанскаго міра.

Первую главу втораго тома Брогли посвящаеть великому Никейскому Собору. Мы не знаемъ книги, которая-бы на столь не многихъ страницахъ (70 стр.) давала повёствованіе стольже ясное и живописное, и проникнутое, кромё того, искреннимъ чувствомъ благоговёнія и удивленія къ этой возвышеннёйшей эпохё человёческой исторіи, (такъ называетъ авторъ статьи Единбургскаго обозрънія эпоху перваго вселенскаго собора). Но такъ какъ предълы нашей статьи не дозволяютъ намъ вдаваться вмъстъ съ Брогли въ подробноети, то мы осмълимся изложить здъсь не иногія мысли, на которыя навели насъ наши скромныя свъдънія объ этомъ предметъ.

Главныя истины, которымъ учили отцы Церкви относительно естества Божія, могуть быть изложены слёдующимъ образомъ. «Вогъ единъ; а такъ какъ Онъ существоваль оть вёчности и такъ какъ ничто не могло нридти въ бытію безъ его произволенія, то изтерія не ножеть быть совёчна Ему; потому что въ такомъ случат уничтожнось бы одно изъ главныхъ Его свойствъ, всемогущество. След. было время, когда не существовало еще сотворенныхъ вещей. Безконечное число въковъ, убъгающихъ въ безначальную въчность, Богь существоваль одинь. Однакожь хотя одинь безь міровь, безъ людей и ангеловъ, но не уединенъ-solus non solitarius, потому что отъ възности было общение между лицами божественными. При совершенномъ единствъ нрироды, въ Богъ существовало три лица, - ученіе стольже непостижимое для человеческого ума, какъ и учение о безконечномъ абсолютномъ Существъ, что Оно должно быть непремённо лице. Никогда не было времени, когда бы въчный Отецъ былъ безъ Своего образа-въчнаго Сына. Равно не было времени, когда бы не исходилъ отъ Огца Св. Духъ. Рождение Сына есть рождение въчное и не прекращающееся, --Сынъ не только рожденъ въ прошедшемъ, но онъ рождается и въ настоящемъ, подобнымъ же образомъ въчно и непрекратимо исхождение Св. Духа. Natus est Filius, et nascitur Filius; processit Sanctus Spiritus, procedit Spiritus San сия. Отецъ есть Единый Богь, Сынъ есть Единый Богь, Духъ Св. есть Единый Богь, и однакожъ Отецъ не есть Сынъ, Сынъ не есть Св. Духъ, и Св. Духъ не есть Отецъ или Сынъ. И хотя всё три лица едино по существу, могуществу и вёчности, однако же первенство личное относилось къ Отцу; Онъ ни отъ кого не рождается, но рождаетъ, ни отъ кого не исходитъ, но изводитъ Св. Духа".

Мы выше замътили, что воплощеніе въчнаго Сына удовлетворяеть желаніямь челов ческаго сердца и спасаеть умъ отъ крайностей пантеизма и многобожія. Все, что нужно было для спасенія человічества, все это совершено главнымъ образомъ чрезъ воплощение Сына. И въ Божествъ или въ воплотившемся Словъ всъ чистыя земныя двятельности, отношенія и понятія находять первообразь истины и совершенства, и сами они суть только подобіе этого первообраза. Не потому, что у людей есть отцы. Богь аналогически называется отцемъ; Онъ есть Отецъ въчный, а земное отчество есть только тень небеснаго. Богъ есть Царь, не потому, что есть люди, носящіе это титло, которое можеть быть приложено и къ Его всеправящему царевству, а потому, что Онъ есть Царь царей, и они суть тодько слабые и временные его представители. Начто подобное можно сказать и о священствъ человъческомъ срав. нительно съ священствомъ Христовымъ; тоже самое должно повторить о сыновстве втораго лица Св. Троицы сравнительно съ земнымъ сыновствомъ.

Заблужденіемъ Арія было, что онъ смотрѣлъ на отношенія между лицами Св. Троицы, не какъ на высшія, реальнѣйшія отношенія, о которыхъ нельзя судить аналогически, заключая отъ земныхъ отношеній. Его грубая и пригодная для земныхъ предметовъ діалектика заключала такъ: "если Отепъ родилъ Сына, то рожекный имъетъ начало бытія; а отсюда явно, что было время, когда не было Сына, и необходимо слъдуетъ, что Онъ имъетъ свою личность отъ того, чего нъкогда не было". Его приверженцы въ общественныхъ мъстахъ спрашивали приходящихъ, особенно женщинъ:" имъла ли ты сына прежде, чъмъ дала ему рожденіе", и, получая отрицательный отвътъ, присовокупляли: "ото не больше возможно и для Всемогущаго".

Мы осмелились пересказать эти столь обыкновенныя и общензвестныя истины потому, что оть понятія о ихъ важности иле неважности зависить взгладъ на характерь и двятельность св. Аванасія. Если бы разница между нимъ и Аріемъ касалась только тонкостей въ словахъ, если бы двло шло лишь о вибшинихъ очертаніяхъ въры, какъ по началу думалъ и Константинъ, тогда продолжительные и непрерывные труды, бъгство и страданія первенствующаго епископа Египта могли бы быть считаемы, по меньшей мврв, не нужнымъ упорствоиъ. Извёстенъ саркастическій отзывъ Гиббона, что различіе между спорными выраженіями: биообогос и δμοιούσως (единосущный и подобосущный), изъ-за которыхъ болве полстольтія боролись между собой православные и аріане, состояло въ одной буквъ (іотв=:). Препресно и умно отвъчалъ одинъ англійскій богословь. что и слово: Creatour (по древнему англійскому правописаню)---творецъ различается тоже одною буквою отъ слова creature-тварь. А между тёмъ въ этомъ, по видимому, маломъ различіи въ словахъ скрывается бездна непроходиная въ значении; потому что человжеть, положимъ, сдълавшійся въ лиць Інсуса Христа причастникомъ божественного естества, никогда не одълается едного существа съ Тёмъ, Кто сотворнаъ его. Аріанское ученіе ставило нашего Госнода только твореніемъ, — первымъ, высочайшимъ, лучшимъ, чиствйшимъ изъ всёхъ твореній, но все-таки твореніемъ, и потому гораздо менёе уделеннымъ отъ насъ, чёмъ отъ Бога.

Живое онисаніе дивнего Собора Никейского, какъ оно сдёлано у Брогли, вполнё заслуживало бы цовторенія на этихъ страницахъ; но у насъ нэтъ мъста. Въ Никею прибылъ св. Пафнутій, епископъ Онвандскій, влачившій свою ногу, у которой мускулы были перерёзаны въ то время, когда онъ работаль въ рудоволняхъ; здъсь Павелъ, епископъ Неокесарія на Еворать, давель благословение рукою, изувъченною окнемь; здъсь были святые отшельники, служившіе представителями того не-мірскаго элемента, который быль теперь такъ нуженъ, чтобы перевёсить грозившее опасностями вліяніе придворной партіи двухъ Евсевіевъ. Слъдующая особенность, на которую, сколько мы помнимъ, не указываеть ни одна новъйшая исторія этого времени, весьма замѣчательна: на соборѣ присутствовали многіе языческіе философы. Очень естественно, что на ихъ взглять Арій казался разсундающимъ болье логично; такъ и должно было быть для тель, кто допустнать бы проточ ψευδο5 его системы, — примънение земныхъ понити из природъ божественной. Они не моган войти въ духъ замвчанія, сдвланнаго однимь отцемь Собора на разсужденіе аріанина: "Ахъ! другь мой, мы уже предупредили васъ однажды навсегда, что когда разсматриваются божественныя таинства, ны ве должны спранивать: какъ и ночему." Однакожъ до насъ донило жавъстіе величайшей достовврности, что одинъ праснорвчивый и талантанвый язычникъ былъ заставленъ замолчать и совсёмъ растерялся, вслёдствіе нёсколькихъ проотыхъ вопросовъ престарёлаго, неученаго христіанина, который во дни гоненій былъ исповёдникомъ за вёру Христову; язычникъ былъ побёжденъ, какъ самъ объявилъ, тёмъ несокрушимымъ убёжденіемъ, съ какимъ этотъ простой христіанияъ на всё важныя хитросплетенія отвёчалъ словомъ: яврую.

(Окончание впредь.)



## ВЗГЛЯДЪ НА СТРЕМЛЕНИЯ ПРОТЕСТАНТОВЪ КЪ УНИИ.

## (Критическій очеркь).

Второй томъ "Сущности Протестантства" разсматриваетъ вопросы антропологическіе и раздѣляется на три книги, изъ коихъ первая разсуждаетъ о пръхъ, вторая о спри, третья о добрыхъ дълахъ.

По существу дъла, по существу религи христіанской, къ вопросамъ антропологическимъ относятся всъ тё вопросы, которыхъ главнымъ предметомъ служитъ самъ человвкъ, которые разсуждаютъ о томъ, что зависить оть самаго человёка въ делё спасенія, что обусловливается его собственною личностію и состояніемъ. Не будь этой свободы человъка въ дълв усвоенія домостроительства Божія, не было бы и религіи христіанской; ибо редигія христіанская есть союзъ Бога съ человъками, а союзъ возможенъ только между отдельными, личными, свободными существами. Поэтому истинность и дъйствительность христіанства необходнио условливаются истинностію и двйствительностію участія человёка въ дёлё домостроительства Божія. Эту-то истинность и дъйствительность значения человъка въ союзъ съ Богомъ и должны раскрывать вопросы антропологическіе, или ученіе о человъкъ.

Съ подобнымъ воззръчномъ на дъло согласенъ и Шенкель: Это показываеть уже одно разделение имъ сущности протестантотва, основанное на понятів о религія христіанской, какъ союзъ двухъ элементовъ --- божественнаго и человъческаго, какъ теантропологіи. Кромъ того, онъ согласенъ и съ твиъ, что но существу религін эти элементы должны вполнѣ сохранять свою самостоятельность, что "величайшее заблуждение-сившивать ихъ между собою и развивать одинъ изъ нихъ на счоть другаго", и что слёд. притерій истины въ рёшенія этихъ вопросовъ есть гармоническое объединеніе основныхъ элементовъ религи съ сохранениемъ ихъ сунественныхъ свойствъ. Отсюда вытекаетъ и главная теоретическая задача втораго тома Шевкелевой "Сущности Протестантства<sup>4</sup>, состоящая въ уснаін его дожазать реальность и двиствительность человвческого влемента въ системъ протестантства. Но само собою рааумвелся, что это не исслючаеть и другой прантичесвой его задачи, по которой Шенкель усвливается достигнуть первой путемъ примиренія и соглашенія возэрвній протестантства: дютеранскаго и реформатсваго. Канъ же достигаеть онъ того и другаго?

Приступан въ разбору сущности грёха по ученію протестантскому, Шенкель опредёлнеть сначала характеръ пераобытнаго состоянія человёка слёдующимъ образомъ: "протестантизмъ въ своемъ антропомогическомъ образё воззрёнія выходить изъ перномачальной, еспестаелной гармоніи человёка съ Богомъ, которая закнючаеть въ себъ понятіе есмественнаго первоначальнаго совершенства и рённительно исключаеть понятіе о совершенствъ сверхъественномъ (donum supernaturale) въ смысяё римской Церкви" (Band. 2; Seit. 1). Дёй-

отвительно, по учению протестентскому, человыкъ въ первобытновъ состояние былъ чисть, невиновъ и со: вершень потону, что эне были ссрественных свойства его природы, что овъ не зваль гръха, жилъ и дъйствоваль такъ, накъ научала его природа. Говоря прямве, первобытала человикъ быль-что называется --невинное дити природы, жившее непосредственною ен жизнію, руководившееся сотоственными инстинитами и потому не знавшее борьбы, но находившееся въ полной гармонія какъ съ природою, такъ и съ саминъ собою. Но что же значить, что Шенкель туть же прибавляеть, опредъляя это невинное, первобытное состояние человъка, будто "лютераневому протестаютизму грозида опасность разрушить это гарионическое сстенное состояние первобытнаго человъка чрезь возвышение влемента божсестветаю, а реформатскому - чрезь взаны. ное отделение божественнаго отъ человеческаго" (В. 2, S. 1)? Откуда взялся этоть божественный элементь? Въдь первобытный челонъкъ былъ чисть, свять и невиненъ по самой своей природв? Въдь это --- были его естественныя, натуральныя свойства? Или природа въ первобытномъ человъкъ и составляеть его божественный элементь? Такъ; протестантизиъ втортаеть природу первобытнаго человика въ сущность божества и разумветь нодъ природою проявление божественной субстанции. Первобытный человёкъ былъ невиненъ и совершень потому, что онъ жиль непосредственной жизнью природы, т. с. непосредственной жизнью божества. Таковъ перный шагъ протестантской антропологія! Понятно, чёмъ должны разрёшиться, сообразно съ этимъ пунктомъ, и всё другіе его вопросы относительно человъка. И дъйствительно, учение протестантства о гръкѣ к о средствахъ возстанія человёва изъ падшаго состоянія вполнё объясняется именно этимъ воззрёніемъ протестанства на первобытное состояніе человёка.

"Канъ ръмительно протестантизиъ признаетъ первоначальное естественное совершенство человёка, говорать Шенкель, "такъ же ръшительно утверждаеть онъ, что эта первоначальная природа извратилась вслёдствіе гривхопаденія и уже никогда не обладаеть болюе своею прежнею чистотою. Поэтому протестантизиъ смотрать на грёкъ, какъ на неестественность" (Ünnatür) В. 2; s. 14). Дъйствительно, наково совершенство, таково и паденіе! Если все совершенство первобытнаго человёка состояло въ его природё, въ самой сущности его естественныхъ сняъ, и эти силы были божественны. то, очевидно, гръхъ уже нечто вное, какъ потеря естественныхъ силь человъва, отсутствие и лишение ихъ,--словомъ — ненанура (ünnatür). Такой взглядъ на сущность гръха выражается во всемъ ученіи какъ лютеранснаго, такъ и реформатсяаго протестантизма. Главная мысль всего учения Лютера о первородномъ гръхъ, какъ изложено оно у самаго же Шенкеля, есть та, что чрезъ грѣхъ человѣкъ совершенно потерялъ свою первобытную природу, лишился всёхъ своихъ естественныхъ снать и свойствь и сталь чадомь или, върние, -- созданісма діаволи, а главная мысль Цвингли та, что онъ липиися всёхъ духовныхъ силъ своей природы-разума, води, свободы, и сдёдался чистымъ животнымъ, механическимъ проявленіемъ неразумной, чувственной природы. Но это, очевидно, только отрицательная сторона гръха. Лидившись первобытной природы, падшій человъкъ въдь заимствоваль же откуда нибудь какое либо новое начало для продолженія своей жизни? Сочиненія реформаторовъ не отвъчаютъ прямо на этотъ вопрось, и вотъ здёсь-то открывается обінирное поле для Шенкелевой діалектики, стремящейся истребить недостатки протестантскаго ученія объ этомъ предметъ, согласить его разногласія и выработать изъ нихъ нѣчто болѣе опредѣленное, болѣе соотвѣтствующее опыту и христіанской истинѣ. И такъ, что же онъ дѣлаетъ въ этомъ отношенія съ ученісмъ протестантовъ о грѣхѣ?

Согласно съ ними признавая грёхъ лишеніемъ всёлъ свойствъ первобытной природы. Шенкель тёмъ не менве усиливается довазать, на основании ивноторыхъ частныхъ мявній реформаторовъ, что грёхъ отнюдь нельзя понимать, по идев протестантства, такъ, будто онъ пересоздалъ человъка вновь по образу діавода, какъ думалъ Лютеръ, или по образу животнаго, какъ училь Цвингли, а такъ, что онъ видоизменияъ только внутреннее направленіе жизни человъка, извратиль ся естественное развитие и устремияъ по пути совершенно противоположному. Для подтвержденія этого Шенкель береть вь пособіе себъ посредствующую точку эрвнія Кальвина и Меланхтона. "И въ этомъ случав", говорить онъ, "Кальвинъ является посредствующимъ звъномъ между лютеранскимъ и реформатскимъ протестантизмомъ, такъ какъ онъ съ одной стороны полагаеть сущность граха въ извращении высшихъ силъ духа касательно отношенія ихъ въ Богу, а съ другой привнаеть это извращение не абсолютнымь, а только такимъ, которое еще допускаетъ идеальное (теоретическое) присутствіе добра въ падшемъ человъкъ" (В. 2, s. 37). Такимъ образомъ Шенкель находитъ исходъ изъ прайняго и разрушительнаго ученія реформаторовъ.

о горха въ допущени волого-то идеальною, теоретическаго остатка добра въ паднемъ человъкъ. Тоже выражение мы встрёчаемъ и въ его разборё посредствующей точки зранія Меданхтова: "въ то время, говорить онъ, какъ реформатскій протестантизмъ, будучи призванъ въ посредству, выполнялъ его такъ недостаточно (слъд. и Кальвинъ), и въ области лютеранскаго протестантизма Меланхтонъ старался въ послёдній періодь своей діятельности освободить ученіе о свободі оть сого крейностей и отстоять идеальную свободу человъка, не приписывая ему реальной (В. 2. S. 105). Что же вто, такое за идеальная свобода и теоретическое добро? Сами реформалоры, которыми Шенкель пользуется въ настоящемъ случай, не дають прямаго отвъта на этотъ вопросъ. Слъдовательно это уже произведение собственной фантазия Шенкеля, одно изъ звёньевь діалентической цёпи его системы. Подъ идеальными силами Шенкель разумъеть стремления въ добру въ падшемъ человъкъ, стремленія благіє и хорошія, но никогда нескособныя осуществиться на самомъ двлё безъ посторонней помощи. Съ перваго взгляда мы должны вполнѣ согласиться съ подобнымъ воззрѣніемъ, котя, по сознанию самого же Шенкеля, оно было чуждо первоначальнаго протестантизиа, и слъдовательно не соотвътствуетъ задачв его труда. Но вникая въ сущность Шенкелевой діалектики, сравнивая его ученіе объ идеальныхъ силахъ человёва съ другими пунитами этой системы, мы доляны сказать, что онь разумветь водь ними совсёмь не то, что должно разуметь по существу дъла. Это не дъйствительные остатки добра въ человые, не действительное присутоте въ немъ духовныхъ сняъ съ добрыни, хотя, положимъ, и безенаь-Ч. П. 22

нымя стремленіями, а присутствіе именно идеальное, теоретическое, въ собственномъ, теснейшемъ смысле этихъ словъ, присутствіе лишь въ одномъ понятіи, въ одномъ представлении. Это собственно не силы и не способности съ извъстными благими стремленіями, а только общее, абстрактное понятіе о силахъ. Они не имъютъ никакого дъйствительнаго значенія въ двла религіозной жизни; они ни мало не способствовали возстанію человъка послъ паденія, при помощи Божіей; ибо Богъ далъ человъку для спасенія совершенно новыя силы. Слёд. эти идеальныя, теоретическія или, вёрнве всего, метафизическія силы чисто абстрантнаго свойства; они ни мало не дълають человъка существомъ дъйствующимъ, реальнымъ въ союзъ съ Богомъ. Они имъютъ значеніе только какъ понятія въ діалектическомъ процессв развити системы религи. Они такого же идеальнаго, метафизическаго и теоретическаго характера, каковы и тв силы, которыя даны человвку для спасенія, по ученію протестантства. Слёд. здёсь вопросъ объ этихъ синахъ, объ этомъ идеальномъ присутстви тсоретическаго добра въ падшемъ человъкъ соприкасается уже съ вопросомъ объ оправдания чрезъ въру.

И дъйствительно, признаван въ падшемъ человъкъ лишь одиъ идеальныя теоретическія силы, не имъющія никакого значенія въ дълъ спасенія, Шенкель не много становится выше первоначальныхъ реформаторовъ и въ ученія о въръ, какъ средствъ оправданія и спасенія человъка. Разбирая и примиряя равныя возерънія Лютера, Меланхтона, Цвинган, Осіандера и др., онъ ръпительно не дълаетъ никакого опредъленнаго вывода относительно сущности въры и только высказывается ирямо относитедьно ся происхожденія, говоря, что "въ-

ра оправдывающая должна быть Вогочеловическаго свойства". Но за то, высказывая такую мысль, онъ оставиеть въ полнонъ противоръчи съ собою и протестантнажъ лютеранскій, учившій о происхожденіи въры отъ одного Вога, и реформатскій, также признававшій въру чистымъ даромъ Божінмъ и въ связи съ этимъ образовавшій самое ложное и гибельное ученіе о предопредъления. Правда, Шенкель усиливается примирить оти возарънія и выработать изъ нихъ одно, болёе близкое къ истянъ, посредствомъ разбора Меланхтоновой точки зрънія на происхожденіе въры, который училь, что "въра не есть ни продукть одного Бога, ни продукть одного человеческаго субъекта" (В. 2, S. 444), но и здёсь конечный выводь его также нерешителень. недостаточень и неопредблень, какь и вь предыдущихь пунктахъ протестантскаго въроучения. Весь свой отявлъ о происхождении вёры онъ заключаетъ такого рода жалимъ положениемъ: "весь этотъ вопросъ (т. е. о происхождени въры) требуеть отъ нашего времени такого ответа, который бы более соответствоваль антвопологической идет протестантизма" (В. 2, S. 444)! Отвътъ этотъ уже данъ сущностію протестантской антропологія. По этой антропологія все спасеніе человёка есть ничто иное, какъ объективный, совершенно внылый по отношению къ намъ процессь божеской двятельности. Этоть процессь совершается въ насъ независямо отъ насъ: сами мы чисто страдательныя, мертвыя орудія въ рукахъ Вога. Онъ именно Самъ ниспосылаеть въ нашу душу въру, какъ небесный даръ, и эта-то одна въра оправдываеть насъ и спасаетъ независнио ни отъ какихъ иныхъ условій съ нашей стероны. Ибо все, что происходить оть насъ самихь 22\*

и составляеть плодъ нашихъ собственныхъ усний, грёховно и нечисто, по учению прогестентотам, нъ слёдствіе полиййшаго растивнія нашей природы грёховъ первороднымъ, такъ что эта нечистота и грёховность остаются въ насъ и послё оправданія, но только не вмёняются намъ въ вину, по вёрё лещей въ заслуги Христовы.

Изъ подобнаго ученія протестаниства о въръ ненятно. каково должно быть и учение его о добрыхъ дълахъ, которое разбираеть Шенкель въ 3-й книга этого тома "Сущности протестанства". Такъ какъ все, спасение наше протестанты усвоили единственно объективной силь въры, то ясно, что они не могли, оставалсь върными своему основному возврёнию, прилисать какого либо супественнаго, реального авачения нашимъ дъламъ въ отонь спасени. Добрыя двла наши суть прямые свидигели оставшихся въ насъ по падевій реадьныхъ, освященныхъвъискуплении, духовныхъ снаъ. Они составляють плодъ скольно благодати Божіей, столько же и вашихъ собствевныхъ усилій. Это истина, не подверженная сомнѣнію. Поэтому, усиливаясь исключить изъ дъла спноснія все субъективное, челов'яческое, протестанты, очевидно, должны были или совсямъ отвергнуть всявое значение добрыхъ дълъ въ актъ спасения, или же принисять ихъ опять той же силѣ соосй въры, и сдед. отнять у нихъ всякій челов'яческій сахостоятельный харавтеръ, по которому бы они могли быть обязательны для насъ, какъ обусловливаемыя нашею собственною природою и удовлетворяющія въ насъ собственнымъ высшимъ требованіямъ. И дъйствительно, первое сдъдано лютеранскимъ протестантизмомъ, второе рефриялскимъ. Аютерь рышительно отвергь необходимость добрыхъ

дъль для опасснія: "все спасеніе онъ приписаль, кань говорить самь же Шенкель, только единственно олной въръ (В. 2. S. 528). Признавая въру накимъто непостижимымъ убъжденіемъ върующаго въ своемъ спасенія, убъяденісять, проязводямымъ въ душё благодатию Св. Духа и скъд., допуская въ ней только одинъ элементь надежды на высшій, божеотвечный авторитеть, и решительно отделяя се отъ любии и всёхъ плодовъ ея, онъ "положилъ, ---опять по собственному же выра-"женію Шенкеля, цёлую ненаполнимую бездну между "жизнію и догматомъ, бездну, которая господствуеть въ "протестантскомъ въроучении и до налихъ дней" (В. 2. S. 144). Правда, Шенкель говорить, что "хотя Дютеръ "н оснариваль необходимость добрыхъ дълъ въ теоре-"тической области, но за то придаваль имъ аначение въ "практической, побуждаеный въ току опытомъ и под-"нявиимися съ разныхъ сторонъ возраженіями противъ усвояемаго имъ въръ исключительного значенія (В. 2, S. 528); но спращиваются: что это за преклическая область, въ воторой Лютеръ признавалъ дъда нужными. нобуждаемый онытонъ и пр...? Это не боже, какъ область естественной, практической жизни, той жизни, которою живуть и магометане, и язычники и пр. Въ ней добрыя дела нужны, во Лютеру, такъ сказать, съ тонки зрънія общежитія, съ точки зрънія гражданской или государственной. Слёд. они нимало не относятся въ жизни религіозной, христіанской, ко спасенію. Что же цослё этого и толковать въ системъ богословія о подобномъ значени добрыхъ дълъ? Въдь не порицать же было ихъ Лютеру? Это было бы уже слишкомъ нелёпо. Поэтому Шенкель должень бы быль сказать по настоящему не такъ, будто Дютеръ оснаривалъ значенія

добрыхъ дѣлъ въ теоретической области и за то цѣныть ихъ въ практической, а такъ, что онъ оспариваль это значеніе вообще въ христіинской религіозной жизни и цѣнилъ ихъ только въ жизни естественной. А между тѣмъ изъ этого-то жалкаго признанія Лютеромъ добрыхъ дѣлъ Шевнель выводитъ такого рода еще болъе жалное заключеніе: "въ лютеранскомъ протестанциямъ, говоритъ "онъ, скрывается противорѣчіе между теоретичеснимъ "возэрѣніемъ и практичеснимъ опытомъ, поторов... за-"ключаетъ въ себѣ посредственное признаніе добрыхъ "дѣлъ!?

Не лучшее заключение могъ сдълать Шенкель и при разборъ реформатскаго учения о добрыхъ дълахъ, а напротивъ-даже худшее, хотя, конечно, усиливался до. стигнуть противнаго. Цвингли, Кальвинъ и другіе реформаторы не были такъ непослъдовательны, какъ Лютеръ. Они прямо отвергали не только необходимость, но и самую возможность добрыхъ дель, могущихъ именть какое либо значение предъ Богомъ, какъ плодъ нашихъ собственныхъ усилій. Правда, они признавали бытіс добрыхъ двлъ, но бытіе чисто метафизическое, теологическое, объективное. Усвояя все Богу, они отказали во всякомъ участія при совершеніи ихъ самому человѣку. "Такимъ образомъ, заключаетъ Шенкель, реформатскій "протестантизмъ если не отвергаетъ необходимости (?) "добрыхъ двяз, то отвергаеть возможность ихъ со сторовы человъка" (В. 2. S. 547). Не правда ли? Это заключеніе не подтверждаеть ли осязательнийшимь образомъ той мысли нашей, что все спасеніе, по протестантству, представляется лишь процессовъ одной боже. ской двятельности? Нужно ли говорить после этого, что Шенкель напрасно ссылается на сочинения Меланхтона

и нёкоторыя символическія реформатскія книги, "допу-"скающія отчасти (sic) здёсь и тамъ (sic) признаніе добрыхъ дёлъ"? (B. 2, S 570). Мы признаемъ его собственную благую мысль о томъ, что добрыя дёла необходимы для спасенія, но никакъ не можемъ одобрить того несправедливаго и искуственнаго усилія, съ которымъ онъ старастся вывести эту мысль кривымъ путемъ діалектики изъ самаго протестантства и навязать ее первымъ реформаторамъ. Трудъ напрасный и несправедливый! Вся протестантская антропологія служитъ неопровержимымъ подтвержденіемъ этого, не смотря на всё усилія Шенкеля оправдать ее и указать въ ней достаточныя основанія для болёе вёрнаго рёшевія вопросовъ антропологическихъ.

Что касается третьяго тома Шенкелевой "Сущности протестантства", разсматривающаго церковные вопросы протестантизма, то мы считаемъ ръшительно излишнить входить въ подробное его разсмотрёніе для составленія окончательнаго и ръшительнаго объ немъ сужденія, при той незаконченности, неопредъленности и неръшительности, въ какой оставлены всъ подобные вопросы саминъ Шенкелемъ. Впрочемъ эта-то самая неръпительность и неопредъленность отвътовъ на вопросы церковные и есть то необходимое, искомое нами ся вдствіе, которое должно вытекать, по нашему взгляду, изъ самой сущности протестантства, которое даже, скажемъ болёе, и составляетъ самую сущность протестантства, хотя, конечно, ни мало не подозръваетъ этого Шенкель. Весь этоть нервшительный третій томъ его есть ничто иное, какъ ръшительное доказательство невозможности устроенія Церкви на началахъ самого протестантизма. Ибо, отъ чего эта неръшительность и

незавонченность всёхъ выводовъ у Шенкеля? Отъ чего рвшеніе всвхъ церковныхъ вопросовъ предоставляетъ онъ будущему? - Отъ того, что въ учения самого протестантства рёшительно нёть объективныхъ, ноложительныхъ основъ для образованія истинной Цериви въ его нёдрахъ. Подтвержденіемъ этого служить весь первый отдель настоящаго тома Шенкелевой "Сущности протестантства", разсматривающій протестантское ученіе о всеобщемъ священствь. Ученіе это, противопоставлевное Лютеронъ ученію римскихъ канонистовъ о богоучрежденной ісрархіи и папской власти, подрываеть собою всв действительныя, божественныя основания Церныи: оно отвергаеть не только власть панскую, но и вообще всякую богоучрежденную власть церковную! На мъсто богочеловъческаго авторитета въ дълъ въры и жизни, оно воцаряетъ собою въ протестантскомъ обществъ одвосторонній авторитетъ личности, полагаеть въ основание его религіознаго быта субъективную идею неограниченной свободы совъсти и мысли всъхъ върующихъ, полнъйшій произволъ частныхъ личностей! При танихъ условіяхъ и на такихъ основаніяхъ возможно ли существование Церкви, какъ общества богоучрежденнаго, въ нъдрахъ протестантства? Возможна ли истинная Церковь тамъ, гдё нётъ объективнаго авторитета, гдъ нътъ таинства священства, --- этого камня, положеннаго рукою самого Господа въ основу зданія Церкви? Отъ того, изъ обозрънія самимъ же Шеннелемъ протестантскаго ученія о всеобщемъ священотвъ, мы и видимъ, что Дютеръ вынужденъ былъ поддерживать между своими послёдователями нёчто похожее на порядокъ церковной жизни единственно мірскиии силами, что Кальвинъ удерживалъ разнузданные умы из повиновеніи своимъ идеямъ единственыо руками желіжнаго деспотизма, что Меланхтонъ съ своей примирительной точки зрівнія виділъ единственный исходъ нать этихъ безпорядковъ и нестроевій въ силахъ одного ума и слова, въ значеніи науки и образованія, въ устросніи цериен ученыхъ.

Впрочемъ утверждая, что въ нъдрахъ протестанства невозможна Церковь, мы разумбемъ Церковь истинную, богоучрежденную, управляемую самимъ Христомъ чрезъ Его пастырей; развъ только въ простомъ не библейскомъ, а, такъ сказать, общественномъ смыслъ слова, возможна Церковь въ протестантствъ. Эта возможность вытекаеть съ одной стороны изъ того свободнаго, субъективнаго отношения протестантовъ къ источникамъ въры, которое образовалось между ними вся вдотніе отверженія протестантствомъ объективнаго авторитета Церкви и преданія въ дъль въры, а съ другой --- изъ того особеннаго, непосредственнаго отношенія протестантскаго общества въ организму государственному, въ которое вступило оно вслёдствіе отверженія догмата о Церкви видимой. Первое даеть, такъ сказать, матеріалъ, второе - оорму для образованія въ протеставистві опреділеннаго церковнаго общества; первое способствуеть непрерывному развитію въ протестантскомъ мірѣ религіозныхъ идей, второе нредставляеть средства для внёшней организаціи и обобщенія этихъ идей. Къ этому сводится итогъ всёхъ конечныхъ выводовъ Шенкеля относительно протестантспаго ученія о церковномо управленіи, и церковномо культи, ученія, разборомъ котораго занимается онъ въ посябднихъ двухъ отдёлахъ III тома своей "Сущности протестантства". Т. е. всёми своями выводами Шенкель под-

тверждаеть съ одной стороны то, что протестантство даеть богатую, неистощимую почву для развитія въ его нъдрахъ религіознаго образованія и учености, а съ другой-что это образование и ученость могуть быть приложены къ жизни общественной въ формъ извъстнаго организма, помощію внёшней, гражданской, или, если угодно,---и военной власти. Первое вытекаеть изъ обозрвнія Шенкелемъ протестантскаго ученія о церковномъ управленіи, по которому каждый членъ протестантскаго общества поставленъ субъективнымъ главою этого общества, а второе-нзъ обозрвнія ученія о церковнома культь, по которому протестантское общество сливается съ государствомъ, по которому распорядителями въ этомъ обществъ являются министры и даже жандармы церковной полиціи! То и другое подтверждаеть намь очевиднъйшимъ образомъ и вся исторія протестанства, съ одной стороны безпрерывно разръшающагося во множествъ разныхъ религіозныхъ партій и богословскихъ направленій, а съ другой-поддерживающаго свое бытіе единственно силами государственными, министерскими циркулярами, полецейскими мёрами и т. п. Противъ этихъ фактовъ исторіи безсильны всякія умствованія, всякія діалектическія уловки! Они прямо доказывають, что истинная Церковь Христова-ото царство не отъ міра сего-превратилась въ протестантствъ въ одно изъ государственныхъ министерствъ, въ министерство просвъщенія и ученыхъ, въ организмъ чисто внъшній, земный, живущій духомъ міра и управляющійся закономъ естественнымъ. Они ясно даютъ намъ знать, что въ протестантствъ возможна именно только церковь ученыхъ, о которой училъ Меланхтонъ, или назовите ее, какъ угодно, но только никакъ не Церковь истинная,

представляющая собою осуществленный союзъ Бога съ человъками; для чего, по мнинію Шенкеля, яко бы призвано протестантство необходимо развивающейся христіанской идеей.

Итакъ все сочинение Шенкедя оказывается несостоятельнымъ предъ судомъ здравой критики. Взглядъ его на сущность протестантства, какъ гармоническое объединеніе элементовъ божественнаго и человъческаго, ръшительно не подтверждается тёми источниками протестантскаго ввроученія, которыми онъ усиливается подтвердить его. Напротивъ, какъ мы видъли, въ теологической области протестантство воцарило чистый произволь субъективизма, въ антропологической наоборотъ-чисто объективное, пантеистическое начало, а въ теантропологической — самое нехристіанское, языческое смъшеніе религіозной идеи съ началами жизни естественной. Но само собою разумъется, что при этомъ мы не отвергаемъ частныхъ достоинствъ и заслугь Шенкелевой "Сущности протестантства" въ отношения въ тому частному явленію, которому она обязана своимъ появленіемъ, въ отношенія къ уніп. Напротивъ, понимая унію, какъ естественное, историческое стремление протестантства къ образованію естественнаго, чисто челов'вческаго общества, мы должны сказать, что Шенкель оказалъ ему величайшую заслугу. Какъ ни шатки и незаконченны его примирительные выводы, твиъ не менйе онъ проложиль, по крайней мёрё, путь къ нимъ, какъ ни натянуты и неестественны пріемы его діалектики, но тёмъ не менње онъ выдвинулъ на первый планъ и разработалъ именно тъ вопросы, въ ръшении коихъ нуждается унія. И нъть сомнънія, что протестантское общество, благодаря его дёятельности, достигнеть рано ли, поздно и правильнаго, соціальнаго быта на началать своего общаго протестантскаго въроученія, хотя этоть быть, конечно, ни мало не будеть походить, вопреки идеѣ Шенкеля, на истинную, богоучрежденную и богоуправляемую Церковь Христову.

-----

## ИЗЪ ЗАПИСОКЪ ЗАБАЙКАЛЬСКАГО МИССІОНЕРА.

Дъланіе наше во второмъ полугодія 1862 года среди кударинскихъ буратъ не прошло безслѣдно. Оно породило въ нихъ разные думы и толки. Начали поговаривать о томъ, что, видно, пришло уже то время, когда всё должны будуть соединиться въ одну вёру. Иные опредъляли даже срокъ, когда это можеть исполниться съ кударинцами: черезъ три года. Съ другой стороны, люди упорные, или находящие интересъ удерживать шаманцевъ въ заблужденіи, разсвевали цельпые слухи. Такъ партія тайши разносила молву, что въ Степной Думъ нътъ указа на счетъ крещенія, а потому креститься не слёдуеть, что крещеныхъ погонятъ на Амуръ, стануть брать въ соддаты и т. п. Шаманы выступили на сцену съ своими закливаніями и предсказаніями. Чтобы запугать народъ, передъ новымъ годомъ, шаманы разнесли по удусамъ молву, что въ подночь на новый годъ будетъ такое же губительное вемлетрясение, какое было наканунь 1862 года. Буряты дегко повърили лжеввщателянь; поо чемь нелепее и смелее молва, темь болње возбуждаетъ довърія въ суевърахъ. Многіе всю ночь на новый годъ провели безъ сна, и подъ открытымъ небомъ ожидали ръшенія своей судьбы въ роко. вую минуту. Благополучно встратива новый года, они тревожно ждали бъды во вторую и третью ночь. Но бъды никакой не было. Богь по своимъ премудрымъ цълянь, недавно потрясшій землю во очію нашею, и по

преимуществу вразумившій кударинцевь, показаль свою благость и милость, при наступленіи новаго літа.

Въ такихъ обстоятельствахъ, иы положнан твердое намъреніе неутомимо возвъщать язычникамъ слово спасевія, опровертать вст нелъные толки, противные стремленіямъ миссіи, и непрерывными дъйствіями развивать въ бурятахъ сознаніе въ необходимости обращенія въ Богу истинному.

Еще до повздки своей въ улусы, 3-го января, мы имвли утвшеніе крестить одного 70-лётняго старика. Онъ самъ явился въ посольскій монастырь, и просиль себв крещенія, по искревному, горячему убъжденію въ спасительности ввры Христовой. По крещеніи своемъ, во всв посты и главные праздники онъ являлся въ монастырь для поста и молитвы. Наконецъ, отпустивъ свою жену, оставшуюся въ язычествъ, къ роднымъ ея на островъ Ольхонъ, самъ пожелалъ окончить дни свои въ св. обители.

19 января мы выёхали изъ монастыря и находились въ разъёздахъ по улусамъ до 6 февраля. Посётивъ мимоёздомъ своихъ новокрещенныхъ на Твароговской стени, мы отправились на Часовенскій островъ, отстоящій отъ Тварогова въ 12 верстахъ. Есть преданіе, что на этомъ островё сгояла часовня, построенная въ давноминувшія времена, отъ чего и самый островъ получилъ названіе Часовенскаго. Пріёхавъ туда, мы дёлали объ этомъ дознаніе, но не нашли никакихъ слёдовъ часовни. Буряты указали намъ только мёсто, гдё, по ихъ словамъ, стоялъ деревянный кресть, за ветхостію уничтоженный. Не безъ основанія полагаютъ, что дикое это мёсто освящено было христіанскою святынею еще первыми проповёдниками христіанства въ Забайкальё. Мы рёшились возстановить эту святыню, но исполненіе своего намёренія отложили до другаго, благопрінтнаго времени, при лучшихъ средствахъ.

На этоть разъ мы обощли всё юрты часовенскихъ бурять и вездё бесёдовали о върё Христовой. Буряты оставались упорны, а шаманъ часовенскій удивилъ насъ своимъ ожесточеніемъ. Впрочемъ мы имёли здёсь утёшеніе пріобрёсти св. Церкви одного бурята. Крещеніе его совершено въ Твароговё. Мать этого инородца была шаманкою; самъ онъ измлада навыкъ отъ ней чародёйству, которое и оставилъ съ принятіемъ св. Вёры.

27-го января расположниись мы въ селении Шустовскомъ у новокрещенныхъ инородцевъ, водворившихся здъсь осъдло четырьмя дворами. Селеніе это расположено на высокомъ берегу р. Селенги, въ виду Байкальскихъ горъ, въ 7 верстахъ отъ Тварогова и Кудары. Подлъ него Собачій и Дологонскій улусы. Мы жили вдёсь цёлую недёлю, посёщали бурять обоихь улусовъ и убъждали ихъ принять христіанство. Но успъхъ проповёди значительно быль ослаблень дёйствіями одного шарлатана, разъбзжавшаго по здёшнимъ улусамъ. Это быль заштатный дама, встрёченный нами въ Собачьемъ улусв. Онъ возилъ съ собой огромный запасъ зелій и ламскихъ книгъ, совершалъ гурумы надъ больными, применяясь къ принятымъ здёсь шаманскимъ моленьямъ, толковалъ про хамбуламу и ламскую вёру, а имёвшееся у него павлиное перо выдаваль за добытое съ того свъта, чему шаманцы вполнъ върили, такъ какъ на берегахъ Байкала и во всемъ Забайкальв павлинъсущество невиданное. Какъ вредны были для христіанства похожденія этого шарлатана, достаточно можно было видёть изъ того пріема, какой мы встрётили у здёщнихъ бурятъ. Они не хотёли и слущать о креценіи, прямо и рёшительно объявили намъ: "не надо креститься; лама говорилъ намъ, что ламская вёра лучдие." Такихъ шарлатановъ мы встрёчади и впосдёдствіи неоднократно не только изъ заштатныхъ ламъ, а даже изъ штатныхъ.

Можно подумать, что ламы въ этихъ цохожденіяхъ имъютъ въ виду исвдючительно матеріальный интересъ. Но на дълъ, какъ видно, выходить другое. Ламы не забывають и интереса своей въры. Одно съ другимъ даже неразлучно. Для соблюденія матеріальнаго интереса, ламы естественно выхваляютъ свою, въру, свои гурумы и заклинанія, дабы буряты довъряли ихъ искуству сноситься съ духами. Но при этомъ дамы усердно стараются и совратить шаманцевь въ свою въру. Для осуществленія своихъ замысловъ на Кударинской степи, они старались дъйствовать на богатыхъ и вдіятедьныхъ лицъ. Нъкоторыя фамиліи, къ счастію не многія, уже и совращены. Миссія предупредина дишь новыя совращенія. Въ юртахъ шаманцевъ неръдко встръчаются пріобрѣтенныя отъ захожихъ дамъ ходаки съ изображеніемъ бурхановъ и дамскія книги, хотя ни для кого недоступныя, но тёмъ не менёе составляющія для вла. дэльцевъ ихъ святыню. Нъкоторые по врещении охотно уступили намъ подобныя пріобрътенія въ миссіонерскую библіотеку Посольскаго монастыря. Они откровенно признавались, что, слушая разсказы дамскихъ пропагандистовъ, серьезно начинали въридь ихъ бреднямъ. Правда, "Положеніе 15 мая 1853 года" строго воспретило ламамъ всякую пропаганду; но дамы никогда и не думали о прекращении ся, а только перемънили образъ дъйствія, стали скрытнъе и осторожнъе. Отправ

ляясь въ другія мйста, они беруть увельненіе оть мйст, наго начальства: билеть обыкновенно барется на понупку или продажу какихъ инбудь матеріаловъ, на заработку государственныхъ податей и повинностей, на минеральныя воды для леченія, для изученія русскаго языка и по другимъ уважижельнымъ причивамъ. Подъ этою инириою они творять, что имъ угодно. Совращая открыто, или пріобрйтая себѣ сокровенныхъ поклонниковъ, ламы не требують отъ нихъ никакихъ духовныхъ самоножертвованій, покровительствують кочевой жизни, освящають обычан и обряды шаманства; почему совращеніе происходитъ безъ труда. По самому чувству народности, бурнтъ болѣе довѣряеть прецавандисту – ламѣ, чѣмъ русскому проповѣднику христіанства;

Изъ Шустова, въ первыхъ числахъ оевраля, мы переправилась въ Кударинскую Степную Думу или, правильнѣе, въ Хараузинское селеніе (при Думѣ), состоящее изъ 15 дворовъ новопрещенныхъ бурать, недущихъ осѣдлую жизнь. Селеніе зовется йо р. Хареузу (или Караусунъ — черная вода), при которей стоитъ: При немъ есть маленькан, холодная часовия, посвященная св. апостоламъ Петру и Павлу.

Изъ буратъ, посъщавшихъ здъсь нашу квартиру, обращено двое.

7-го вевр. Мы возвратились изъ первой своей поведан въ Посольскъ. Здёсь 17-го числа прещенъ бурятъ самаго дальняго улуса, расположеннато при среднемъ устъё р. Селенги, у Байкала. Онъ сообщиять тамъ интересную исторію своего обращенія.....Во времи земъ детрясенія единственная его дечь упала въ образованигуюся въ землё трещину. Разсёлина была танъ глубока, что не было нивакой возможности спасти поги-

23

бажиную, и она заживо была погребена въ этой ужноной могилъ подъ глыбами земли. Пораженный несчастіемъ, отець искалъ утъшенія и обрълъ его въ Христовой Церкви. Въ простотъ въры онъ выражалъ упованіе, что Христосъ-Богъ утъшитъ его дътьми въ заиънъ погибшей дочери. ---Виослъдствіи щы постыцали порту этого добраго, простодушнаго христіанина. Есть надежда, что примъру мужа послёдуетъ и жена.

18-го севр. Снова отправились въ Думу и находились въ побадкъ до страстной недъли. 19-го въ Твароговъ прещенъ одинъ сосъдній бурять, видъвшій предъ тъмъ свое крещеніе въ сонномъ видънія. 20-го прибыли въ Думу, и заняли временную квартиру въ Хараузинскомъ селеніи.

При обозръния Яртагаевскаго, Эдыгвевскаго, Бакъевскаго и другихъ окрестныхъ удусовъ, было открыто, что нэкоторыя изъ крещеныхъ бурятовъ, повинутыя своями мужьями, вступили въ новое сожительство съ язычниками. У иныхъ были даже дъти, остававшияся по воль отцеть не крещенными. --- Крещеннымъ объясненено было, что такое поведеніе противно принятой ими вёрё, а мужьямъ язычникамъ объявлено, что оно воспрещается и законами гражданскими: имъ предложено было, для скръпленія и освященія своего союза съ христіанками, креститься и в'внчаться въ Церкви. Это предложеніе прежде всёхъ приняль Эдыгевскій бурять В. Д-въ, низвний отъ христіании 8-мъсячную дочь, остазавшуюся въ язычестве. 24 февр. онъ крестился самъ. а на другой день крестиль и свою дочь. Сдълавшись хрисчівниномъ, онъ много благодарилъ насъ за свое обращение. "Дёды и прадёды мон были шаманами, говорнать онъ, да и самъ я, лишившись своего имънія яз

заннотрессник, научныся было шаманить, чтобы такимъ способень добывать себь деньги. Но теперь, слава Bory, я увидель свёть истаный."-Примеру Д-ва послёдо. валя двое другихъ. Прочіе показали свое упоретво. Чтобы выбавиться оть нашихъ увъщаний, они постоянно спрывались оть нась. Въ этой крайности, не беснокоя земонаго начальства, мы прибыли къ ближайшему носредству Кудвржнской Степной Дуны, прося ее, вызвать означенныхъ бурять въ наму нвартиру. Исполнить это было очень легно; ибо при Дум'в р'вакую невлаю не бываеть суглановь, на которые собираются бураты разныхъ улусовъ, а нужные намъ инородцы кочевали вблизи. Но Дума, состоявшая исключительно ниь язычниковь, неблагопріятно смотрящихъ на распространение христіанства и устройство русскаго быта ненду своими подчиненными, не обратила вниманія на нашу просьбу.-Усиліями своими по крайней мёрё одного достник мы, что жены-христіания сами оставили вонка унорныхь въ язычества сожителей.

Въ нартё сдёланы были ноёздки въ улусы около провала, какъ то: Цыгоновский, Бахайский и Вартаевский, а ближайшіе—Хамнаевский и Яртагаевский посёщиемы были пёнжонъ. — Спасительное ученіе Вёры примято 15 иноредцами. Всё они, по предварительномъ ославниемы по правиламъ Св. Церкви, въ разныхъ числахъ просвёщены крещеніемъ.

Одинъ мальчинъ, 12 лътъ, обучавшійся въ Кударинсконъ бурятскомъ училищъ, усердно просилъ себъ крещенія. Но жы не ръмились удовлетворить его желанію, вопрени указу Правительствующаго Сената отъ 22 янв. 1862 года. Требовалось согласіе родителей, а родители не хотъли и слышать о крещеніи. Мальчикъ знагъ 23\*

христіанскія молитны, понималь списательные доглани; и до того горёль душею на св. вёрё, что нерёдко посёщаль богослуженіе, а по ночань дона вставаль подиться Богу. Линь тояько родители свёдали о раснолошеніяхь своего сына, тотчась взали сто изь училища, и; до сихь порь тщательно блюдуть его въ улувё. Будеть ли онъ когда либо христіаниновъ, Богь вёсть.

Въ ато же время, къ крайнему оторчению нашему, ов тайшею снова произошло непріятное стелявовеніе. Я еще прежде (1) указывалъ одинъ фанчь, мань матьхристіанна лишена была возмонности. врестить: своего малолётниго сына, отобраниаго и воспитывавшагося род. ственниками въ явычестве. Нынь, 19 менр., нъ доже Твароговскаго священника; пришка нь намъ другая хрин стіанка-вдова, съ просьбою крестить ся 11-льгинню дочь, и съ горькимъ заявлениемъ, что донь ея находится у диди-язычника, что нужно достать ес оттуда; но номимо ся-матери; потому что оца изъ спрахи преслидования боится отврыто предъявить свои права на дожы хотя и родную. По этому двау, снова было еднаяно сношеніе съ тайшею. И что же? Тайша составні оть имени матери-христіанни подписку въ томъ, что она не желавть крестить своей дочери безь согласія дианязычника; а потомъ и сама мать, жившая раные съ своимъ крещеннымъ сыномъ (мужъ ся умерь также христіаниномъ) у русскихъ, по слабости харавтера, ундечена въ улусъ и тенерь живетъ тамъ въ юртв и во власти того же язычника. 

На обратномъ пути въ Посольский монастирь из правднику Ласхи, 20 марта, мы провёдывали на хандалии-

(1) Христ, Чт. 1863 г. августь.

Digitized by Google

. :

скои урочнаць родоваго старосту Сувора Сонтоева; хотя и видались съ нимъ неръдко въ Думъ. Суворъ по прежнему осылался на отца, а старинъ на этотъ разъ сказаять: "креститься мужно всёмъ взаразь, не отставая другь отъ друга; а родовным не иначе на это сотласятси, накъ если правительство дастъ имъ больще земли; такъ какъ хандалинское урочище не богато угодьями". - Съ Суворомъ мы разговаривали между прочимъ о непотребности шаманскихъ жертвъ. Суворъ согласился, что невозможно угодить Вогу, Творцу міровъ, приношенісиъ мертвечним, гнилыхъ шкуръ и голыхъ костей, Ояъ далъ объщение очистить свой улусь, а потомъ и другіе ему подвёдомственные оть заражающихъ гнилью вознухъ шананскихъ шертвъ. И дъйствительно, онъ даль но своему улусу приказъ, Буряты собрали съ полей; огородовъ и дворовъ жертвы и предали ихъ огню. На страстной недвав въ Посольскомъ монастыръ крещены два сврея и присоединенъ къ православію 1 римскій MATOINES.

Третья поёздка предпринята была по вскрыти р. Селенти, въ послёднихъ числахъ апрёла и продолжанась до 7-го іюня.

Посёщеніе улусовъ лётнимъ путемъ представляло большія труднооти; ибо улусы расположены за рёками Селенгою, Хараузомъ и на островахъ, образуемыхъ протоками; а переправъ нёть. Потому заботы наши сосредоточены были въ это премя на ближайщихъ нъ Думѣ улусахъ- хамнаевскомъ и яртагаевскомъ. Кромѣ того, благопріятные случан для проповёди представляли въ истъ частые и большіе сугланы, собиравшіеся въ Думѣ по общественнымъ дёламъ. Возвёнцая благовременно и безеременно слово спасенія, въ этотъ церіодъ мы пріобрёли для св. Церкви 25 человёль, — въ токъ знокё мамана двоеженца.

7-го Іюня мы оставили Думу и возвратились въ Посольсяъ, за неимъніемъ постоянной и удобной квартиры, Необхедимо требовалось откальное помъщение. Миссія въ это время состояла изъ четырехъ человфкъ: мисоіонера, сотрудника его П. Данилова, послушника П. Берденникова и толмача. Насмъ квартиры для четырехъ человбить, въ тасномъ помбщения, вместо съ хозяевония, стониь денегь; а между твиь не представляль никакихь удобствъ. А если еще взять во внимание, что двери наней квартиры постоянно были открыты для приходящихъ инородцевъ, крещенныхъ и язычниковъ: то нужда въ особомъ помъщения для мносін дъладась самою настоятельною. Къ нашему счастію, въ это время сдвлался празднымъ одинъ общественный домигъ, бывшій нъкогда подъ училищемъ, и отдававшійся подъ постой безъ всяной пользы для общества. Мы предложили христіанамъ свои виды на этотъ домъ, и бывъ обнадежени ими, отложили свои дельнъйщия дъйствия впредь до устройства дома.

Однакожъ въ концё іюня мы снова снённым сюда къ празднику св. апостоловъ Петра и Павла, въ честь которыхъ, накъ мы говорили выше, устроена мёстными христіанами часовня. Послё обёдни, совершенной мнено 29-го іюня въ сосёднемъ, полуразрушенномъ отъ земастрясенія, храмъ села Кударинскаго (въ 5 верстахъ) совершенъ былъ въ думскую часовню крестной ходъ, установленный мёстнымъ обычаемъ. За молебномъ, собранію христіанъ сказано было ноученіе "о взаимиомъ согласія и вспомоществованія въ нуждахъ, и объ участія въ жалкомъ состоянія язычниковъ, блуждающихъ во тънъ невъдрнія". На праздникъ собралось нъсколько и непрещеяныхъ; но по тъснотъ часовни изъ язычниковъ никто не могъ присутствовать при богослужении. Они телпились около жидовъ-торгащей, пользовавшихся простотою инородцевъ. Нельзя не пожалёть, что инородцы мало понимаютъ выгоды торговли или, върнъс, не такъ предпримчивы, чтобы завести свою мъстную ярмарку, гдъ могли бы безъ дальнихъ заботъ на своей зомлъ производить сбытъ своихъ произведеній.

Праздникъ ознаменованъ былъ для насъ прещеніемъ одного бурята, нареченнаго во имя апостода языковъ----Павломъ.

Посяё того мы поседились на заимкё Посольскаго монастыря, на острову въ 5 верстахъ отъ с. Тварогова. Около заимки есть улусы, на островахъ—Дикомъ, Коздиномъ и Березовскомъ; но по значительной прибыли воды въ Селенгё, невозможно было проникать туда черезъ протоки, въ бродъ. А потому едёсь мы имёди дёло только съ бурятами, занимавшимися на острову промысломъ осетровъ и съ старообрядцами, работавшими на монастырскихъ покосахъ.

Въ половинѣ іюля, пользуясь случаемъ, мы переправились вверхъ по Селенгѣ въ селеніе Шустовское, а оттуда въ Кудару, но не безъ затрудненій, представивнихся отъ разлива ръкъ Харауза и Бугутура. Въ Кударѣ мы получили отъ тамошняго священника свѣдѣніе, что тайша послѣ нашего праздника вздумалъ совершить свой языческій праздникъ. Предводительствуя толпою всадниковъ — азіатцевъ, въ одно утро, тайша ѣхалъ чрезъ Кудару. Что значитъ такой необычный поѣздъ? спросилъ встрѣтившійся съ тайшею знакомый ему священникъ. "Архи сацуху́ (вино брызгать)", отвитали тайша и, замитивъ священнику, что истрича съ пойомъ не къ добру, поскакалъ дальше. Праздникъ состоялъ въ моленьи и шаманскомъ угощени водкою и баранами на "Толстомъ мысу", видийющемся изъ с. Кударинскаго съ юга, верстахъ въ восъми.

Мы вздили на Толстой мысь, спустя полторы недвля, послё указаннаго происшествія. Толстой мысь есть уваль, отдёлившійся оть Байкальскихь горь, идущихъ къ Верхнеудинску и Варгузину, и выдавшійся мысомъ противъ Кудары. При подошвъ его недавно была протока р. Харауза, протекавшая чрезъ Кудару и изобиловавшая карасями. Она образовалась въ 1830 году послё наводненія, заливавшаго всю эту мёстность съ селами и деревнями. Но въ прошломъ году, отъ землетрясенія, какъ видно, поднявшаго здёсь грунтъ, протока эта совсёмъ уничтожилась. Подъ уваломъ довольно врасивымъ амфитеатромъ раскинуты тальниковые кусты. На самомъ увалъ растутъ чтимые бурятами сосны и березы. Три вривыя дерева, съ перевитыми стволами были увёшаны лентами, платками, разноцвётными лоскутами, бълками, зайцами, стклянками съ аракою и русскою водкою. Все это приносится въ жертву шутхурятамъ (бѣсамъ). Около деревъ видны были свѣжія пепелища. Тутъ приносилась кровавая жертва и сжигались кости идоложертвенныхъ животныхъ. Мольбище это находится въ такой мъстности. гдъ буритскихъ владъній нътъ ни одной пяди. Немало мы дивились тому, какъ русскіе дозволяють своимъ сосёдямъ язычникамъ на ихъ собственной землъ, почти на самыхъ пашняхъ, совершать шаманскія моленія и припосить позорныя жертвы. Но дёло въ томъ, что русскіе боятся перстомъ прикоснуться къ бъсовскимъ березамъ, или наступитъ на шаманскую вещь. Чтобы дать урокъ суевърнымъ и очистить самое мъсто, мы посъвли и изрубили шаманскія березы, а на мысу въ посрамленіе язычества водрузили большой деревянный кресть съ мъднымъ Распятіемъ.

Ва тёмъ, по прещеніи одной бурятки, возвратились въ Посольскій монастырь.

16-го августа, по распоряженію начальства, мы должны были слёдовать въ Селенгинскій Троицкій монастырь. Отправляясь туда на неопредёленное время, мы почли нужнымъ еще заёхать въ Думу, — и не даромъ. 18-го августа крещена жена одного шамана, извёстная по своему богатству въ цёломъ вёдомствё.

На пути въ Селенгинскій монастырь мы встрётили до 30 человёкъ духоборцевъ, переселявшихся на Амуръ изъ Туруханскаго края. Всё они, мущины, женщины и дёти пъли дорогою на манеръ русскихъ пъсенъ псалмы Давидовы и свои самодёльные гимны. Мы до того были заинтересованы этою встрёчею, что прошли съ ними до трехъ верстъ, въ разговорахъ о предметахъ, составляющихъ для нихъ камень претыканія. Наставникъ этого общества, старикъ лътъ 50, какъ видно, считалъ себя исполненнымъ духа Божія и такимъ же почитался огъ всей братіи. Онъ увёряль насъ, что духоборцы всё отъ мала до велика знаютъ наизустъ псалмы Давидовы, а совершенные-и всю библію. Знаете ли вы евангеліе? Спросили мы старика. Наставникъ отвѣчалъ утвердительно. А знаете ли то мъсто евангелія, гдъ Спаситель установиль для всёхь вёрныхь таинство своего пречистаго Тела и Крови? Знасмъ.-Почему же вы оставили это святвищее, спасительное и необходимое для нашего освящения таинство? Въдь Спаситель прямо сказаль:

«аще не снѣсте илоти Сына человѣческаго, ни піете крови его, живота не имате въ себѣ. Ядый мою плоть и піяй мою кровь, имать животь вѣчный.» Старикъ отвѣчалъ: «смотри, какъ бы это твое тайное не сдѣлалось явнымъ. Что́ такое тайна? Нѣсть тайна, яже не открыется.» Затѣмъ, онъ далъ знакъ одной женщинѣ, и она съ твердою поступью рѣзко прочла духоборческій сумволъ, гдѣ совершенно отвергалось святѣйщее таинство евхаристіи: «хлѣбъ—оть ишеницы, вино отъ гроадія; туть нѣтъ тайны!» Мы ужаснулись, слыша своемысліе простаго русскаго крестьянина, извращающее смыслъ евангелія и христіанстве.

Въ концѣ августа и до подовины сентября вода постоянно прибывала. Селенга, Хараузъ и Бугутуръ вышли изъ береговъ и залили окрестности, погубили покосы. Мосты снесло и путевое сообщеніе прекратилось. Всѣ улусы кударинскихъ бурятъ, расположенные по рѣкамъ Селенгѣ, Хараузу и на островахъ, затопило. Буряты, исключая христіанъ, постигнутые новымъ бѣдствіемъ, въ отчаяніи приходили въ какое-то изступленное состояніе, бродили, какъ сумасшедшіе. Они искали убѣжища въ селахъ, деревняхъ, на дорогахъ, въ лѣсахъ. Семействъ 50 перекочевало на Баргузинскую степь. Съ половины сентября вода начала быстро понижаться, рѣки вошли въ берега, и возстановилось путевое сообщеніе.

Въ концё октября мы получили возможность возвратиться въ Думу. Заботами христіанъ и новаго засёдателя Думы, избраннаго христіанами, Горбунова, приготовлено было для насъ отдёльное помёщеніе въ порожнемъ общественномъ домикв. За совершеннымъ отсутствіемъ домашнихъ службъ, намъ пришлось прирубить анбаръ, которымъ на первый разъ и можно довольствонаться при написть побольшомъ хоряйстве. На отопленіе квартиры требуется не болже 30 рублей въ годъ.

Въ этой пвертиръ, на время служенія миссін, ны понфетные ная постоянного жительства своего толмача и приютная двухъ новокрещенныхъ мальчиковъ, обучающихся русской граноть. Въ томъ не домъ на зимнее время учреждено домениес богослужение - всемощныя и часы; а для преуспранія въ борьбе съ шаманствомъ положено совершать молебствія св. Архистратиту Миханлу, грозному воеводё сних небесныхъ и сокрушителю силь сопротивныхъ, святителю Николаю, всемірному Христову ревнителю и великомученику Георгію, побъдителю исконнаго змія. Богослуженіе охотно постщается изстными инородцами, а неръдко и приходящими изъ улусовь. Желающіе -- нибють возможность оставаться на сутан и более. Для назыданія ихъ предлагаются духовно-правственныя картины, съ объяснениемъ изображаемыхъ ими предметовъ. Эти полезныя картины пожертвованы намъ однимъ казалскимъ туристомъ, недавно постившимъ нашу миссію.

Въ ноябрѣ и до 22 декабря посѣщены нами тѣ мѣста, куда трудно было проникнуть лётомъ, именно: улусы тыкереновскій, на среднемъ устьё р. Селенги, мехахановъ, бакъевскій и дуланскій лёсъ, куда перекочевали многіе изъ бурять, гонимые наводненіемъ. Страшную картину представляеть здёсь при-байкальская мёстность! Съ сѣвера отъ Думы и съ востока – къ провалу (въ 6 верстахъ) вся почти мёстность покрыта ледяною корою, оставшенося отъ наводненія, такъ что вы видите передъ глазами одно море, да провалище. Большан часть бурять уже перешла на зиму въ свои прежнія юрты, засыпала ледъ наводомъ и живеть на немъ, готовась реоною

на новыя перекочевия. На Дуланъ, владънія русскихъ, буряты насноро срубние въ рвсу юрты, и по легкой добычё дровъ для своихъ костровъ, живутъ св наслажденіемъ, можно сказать, только настоящею минутою. Они расчитывають на уступку самовольно занятой ими земли, со стороны своихъ сосвдей - крестьниъ Ойнырскаго и Дубининскаго селеній. Но крестьяне сами потеривли отъ минувшаго бъдствія (землетрясенія) большія лишенія и потому не очень рады незваннымъ гостямъ, забравшимся въ ихъ владёнія. Самые лучшіе икъ покосы версть на 5 находятся теперь подъ водою. Въ нынёшнюю осень, правда, они воспользовались травою съ носившихся по провалу зыбуновъ (летучіе острова), частію выплывшихъ изъ-подъ-воды осенью; но эта случайвая добыча ничего не объщаеть вь будущемъ, а въ пастоящемъ значительно уронена гибелью скота, заходившаго на эту легкую почву или, върнъе сказить. дернъ, отставшій отъ почвы. Провалище подонню къ Оймару на 100 саженей отъ крестьянскихъ дворовъ. Подлё самаго селенія проходить глубокая трещина, наполнившаяся водою изъ Байкала. По ней лежить нашъ путь на Дуланъ. Современенъ здёсь долженъ образоваться новый залявь Байкала, если только самое мвето устоить противь землетрясения. Крестьяне съ ужасомъ разсказывають о минувшень браствін. Глыбы земли въ полторы сажени вышиною и болже мгновенно взрывало новидимою силою и ставило ребромъ; огромные пласты переставляло съ мъста на мъсто, вивств съ соснами и всею древесною растительностію. Среди ужасовъ кары Вожіей, заметимъ котати, крестьяне видять и перстъ Божій, пекущійся о никъ. Вода остановилась во 100 CHRCHARD OTS HATS, MALADIA HAS CRADMICHA LIVOORAMI тронцинами, но селенія остались невредницыми; сидою природы видимо руководила особенная сила Божія, сосредоточивая свой карающій мечь по преимуществу на улусахъ щаманскихъ, стоявщихъ на Цаганскомъ урочищѣ.

24-го ноября, въ день св. велиномуч. Екатерины, которой нооващень одинь изь понавловь нолуразруненнаго Кударинскаго храма, послё об'ёдни, преосвященный Веніанних изволить цосвтить Думу и нашу мносіонерскую квартиру. Новокрещенные въ большомъ числь съ нетерпъніенъ ожидали архипастырокаго благословенія. Одни только нев'єрные оставались равнодущными, или вёрнёе — пристрашными къ этому знаменательному посъщению. Преосвященный возносиль здъсь о народъ молитвы въ престолу Божію, и витесть съ нами юные христіане молились о просв'ященіи заблуждающихъ. Послѣ молебствія преосвященнымъ врещенъ одинъ инородецъ и нареченъ Петронъ. На другой день въ 8 часовъ вечера, Санъ Господь глаголалъ ожестввшему сердцу язычниковъ въ трусъ. Землетрясение, разъ . только слишенное нами въ 1863 году, продолжалось около 5 секундъ съ подземнымъ гуломъ и бурею.

22-го декабря мы оставили Думу, окрестивъ въ послёднюю поёздку 30 человёкъ.

Всего въ цстекшемъ году при нашемъ служения обращено обоего пола 84 души.

Нѣкоторые изъ новокрещенныхъ уже приступили къ осѣдюму водворенію. Въ прежнихъ инородческихъ кодоніяхъ—Хараузинской и Шустовской вновь построено З дома и отведено 10 усадебъ. Остается присовокупить, что развитіе гражданственности, о которой такъ заботится правительство, не иначе возможно, какъ только путемъ христіанства, единственно в'врнаго и надежного истоника просв'ященія. Всё попытки просв'ятить бурнть номимо христіанства доселё оставались тщетными и скор'ве служная во вредъ и самимъ бурятамъ и русской политикѣ (<sup>1</sup>).

PS. Желающів участвовать въ христіансковъ просвёщеніи забайкальскихъ язычниковъ матеріальнымъ вспоможеніемъ миссіи благоволять присылать свои пожерчвованія во Посольскій мокастырь па Бойкаль на ими ийстоятеля Забайкальской миссіи ир. Веліамию, Епископё Селеніинскаю.

25 янв. 1864 года. Кудар. Степ. Дума.

Мосольскій Ісромонахъ Мелетій.

## **OBBBBBBB**

### овъ издании

# воскреснаго чтенія

въ 1864-65 году.

Журналъ Воскресное Чтеніе, издаваемый при Біевской Духовной Академія, будетъ продолжаться и въ слёдующемъ своемъ (ХХҮШ) году, который начинается длемь се. Пасяч, Поставляя своею задачею содъйствовать христіанско-правственному образованію русскаго общества, по духу православной

(\*) Доржи Банзаровъ, кандидатъ казанскаго университета, примъроиъ своимъ, какъ нельзя лучие, доказанъ шесь вредъ не-христіаненито обращенія бурятъ. Проповъдуя бурятамъ поддержку своей національности, онъ самъ спустился наконецъ до послъдникъ границъ бурятскаго циинзиа. жеркви, Редакція удерживаеть въ основъ то направленіе, какое усвоено журналу его основателями. Не выставляя здъсь общихъ черть программы его, довольно извъстныхъ любителямъ христіанско-назидательнаго чтенія Редакція считаетъ долгомъ точиве обозначить тв особемныя стороны, съ какихъ будетъ развиваться въ вемъ поставленная общая задача и тотъ особенмыя хврактеръ, какой приметъ это развитіе. Такимъ образомъ, иъ ряду ститей извидательного свойства и общаго, христіанскообразовательного содержанія, служащихъ къ уразумѣнію Слова Божія, Богослуженія православной церкви и т. д., Редакція дастъ, между прочимъ, видное мѣсто очеркажа изъ жсизни христіанской черкей особенно христіанскихъ пастырей, селтителей и священниковъ древней церкей общей и русской.

Важнёйшая же особенность въ развитін общей задачи журнала будетъ съ наступающаго года состоять ез приспособления окурнала ка современнымъ потребностяма народнаго образованія. Съ этою цёлію Редакція на страницахъ его помёститъ рядь статей, назначенныхъ собственно для народа и народныхъ школь.

Кромъ поученій и беслов, раскрывающихъ приспособительно въ пониманію народа предметы въры, мысли и жизни христіанина, статьи этого рода представятъ посльдовательный рядв чтеній и разсказово изв исторіи библейской, общей черковной и русской. Въ статьяхъ этихъ, харавтеръ которыхъ опредляяется для Редакцій жизненностію и цельностію содержавія, простотою и ясностію изложенія, Редакція имбетъ въ виду дать готовое, общепригодное чтеніе для народа и готовое пособіе, руководство для народныхъ учителей. Редакція въ настоящую пору думаетъ, что дело это представляеть одну изъ нанболёе настоятельныхъ потребностей. При удовлетворенія этой потребности, Редакція будетъ руководствоваться твиъ взглядомъ ва харавтеръ христіанско-народной педагогіи, какой отчасти высказанъ ею и будетъ, по временамъ, разъясняемъ въ особенныхъ статьяхъ по этому предмету.

Редакція Воскреснаю Чтенія приметь съ благодарностію статьи, присылаемыя со стороны для помъщенія въ ся журналь и почтетъ долгомъ удовлетворить за оныя авторамъ ихъ матеріальнымъ вознагражденіемъ, если они того пожелаютъ, по роду и достоинству статей.

*Журналь* по прежнему будеть выходить ст праздника се. Пасхи, еженедъльно, нумерами, оть 1 до 2 листовъ каждый.

Имъя въ виду назначение журнала, въ его народнопедагогическихъ статьяхъ, для церковноприходскихъ школъ и ихъ учителей, Редакція находитъ нужнымъ уменьшить цёну своего изданія. Цвиа за годовое изданів Восиреснаю Чтеніт, брая пересылки и доставки, ТРИ руб. сер.; са пересылкою со вст города и доставкою на домя во Кіевт ЧЕТЫРЕ (смпсто прежнихо 5 р. 50 к.).

Подписка на получение Воскресного Чтенія принимается; въ Редакцій его при Кіевской Духовной Академія, въ Привленіяхъ всвхъ Духовныхъ Семинарій, въ Духовныхъ Учиницахъ, и въ С.-Петербургъ у книгопродавца Н. П. Кораблевч.

Въ Редакція Воскреснаго Чтенія можно получать волные экземпляры этого журнала и за прежніе годы: І (1737—38); II (38—39), IV (40—41), V (41—42), VI (42—43), VII (43—44), VIII (44—45), IX (45—46). X (46—47), XI (47— 48), XII (48—49), XIV (50—51), XV (51—52), XVI (52— 53), XVII (53—54), XVIII (54—55), XIX (55—56), XX (56— 57), XXI (57—58), XXIII (59—60), XXIV (60—61), XXV (61—62) XXVI (1862—63) и XXVII (1863—64. Цъна за экземпляръ каждаго года, (кромъ послъднято (ХХVІІ, съ цересылкою три рубля серебромз.

Цъна ХХУП г. 4 р. съ пер.

Выписывающіе не менте 10 экземвляровъ платятъ по 2 руб. 50 коп. за экземпляръ, 25 руб. за 10 экземпляровъ, съ перес. Выписывающіе за всъ слъдующіе годы (І—П, ІУ—ХП, ХІУ—ХХУП) платятъ 55 руб. съ перес. и въ томъ и другомъ случать безмездно получаютъ Указатель статей содержащихся ез 25-ти годахъ Воскреснаго Чтенія. При чемъ Редекціею допускается разсрочка въ полученіи денегъ, не далте ппрочемъ одного года.

Выписывающіе Указатель отдёльно платать 50 к. беат, пересылки.

Подписавшіеся до полученія сего объявленія на Воскресное Чтеніе ХХУШ года и выславшіе болѣе 4 руб, излишокъ считаютъ за Редакцією и могутъ располагать имъ по своему усмотрѣнію.

Въ тойже же Редакціи можно получать Труды *Riesckoü* Духовной Академіи за 1860, 1861, 1862, 1863 и 1864 годъ. Цена за первый 4 рубля, за второй, третій, четвертый и пятый по 6 руб. съ пересылкою.

Digitized by Google

## НЪСКОЛЬКО СЛОВЪ О РУССКОМЪ РАСКОЛЪ.

# (по поводу врошюры: "земство и расколъ", а. щапова, 1862 года.)

#### (Окончаніе).

Но если, какъ старались мы доказать, расколъ живеть одними религіозными интересами, если раскольники отдёляются отъ Церкви и православнаго общества собственно изъ-за въры, будто бы неправо исповъдуемой православною Церковію, — то что же значать въ такомъ случав нападки раскольниковъ на разнаго рода существующія государственныя учрежденія и гражданскіе порядки? Не значить ли это, что расколь недоволенъ не однѣми перемѣнами церковными, но и реформами государственными, и что слъдовательно онъ составляеть не чисто религіозную общину, но вмёств и гражданскую, и именно въ смыслъ оппозиціи податнаго земства централизаціи, стёснившей гражданскую свободу народа, права мысли и совѣсти, легшей тяжелымъ гнётомъ на жизнь народную и проч. и проч. Что раскольники недовольны не только господствующею Церковію, но и существующимъ государственнымъ порядкомъ, объ этомъ мы уже говорили. Только причины недовольства раскольниковъ "всероссійскою имперіею" далеко не тв, какія указываеть г. Щаповъ, и именно - онъ скрываются не въ стремлении раскольниковъ къ .ч. п 24

гражданской свободъ, угнетаемой будто бы абсолютизмомъ власти, централизаціей, — не въ стремленіи ихъ къ дучшему земскому устроенію по изстариннымъ своенароднымъ началамъ, - помимо государственныхъ распоряженій, стёснительныхъ для земскаго дёла, но въ своеобразномъ взглядѣ раскольниковъ на перемѣны не только церковныя, но и гражданскія. Г. Щаповъ говорить (1), что еще Алексъй Михаиловичь, при которомъ и начался расколь, "государство свое правиль по своей волѣ, и того ради писался самодержцемъ", что еще этотъ царь началъ болѣе другихъ московскихъ государей сдавливать земство, что еще при немъ народъ много страдаль оть прибыли государевой казны, оть тяжкихъ налоговъ, отъ притеснения бояръ (стр. 21 – 5). И однакоже какъ относился къ власти расколъ въ это время? Онъ съ полнымъ довъріемъ обращался къ царю съ своими челобитными, съ върноподданническими чувствами просиль его защитить старую, правую въру и ни однимъ словомъ не выразилъ своего недовольства самодержавіемъ царя, его государственными распоряженіями, стёснительными для земства. Правда недовольство народа тяжелыми для земства мърами правительства выражалось и въ правленіе Алексвя Михаиловича — бунтами и побъгами; но расколъ не принималъ въ этомъ никакого участія, а если и принималъ, то только потому, что онъ сосредоточивался въ томъ же самомъ народъ, который не могъ вынести своего горя — злосчастья. Если же, какъ думаетъ г. Щаповъ,



<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) Угнетеніе земства, по словамъ г. Щапова, началось еще съ Іоанна III и съ сына его Василія Ивановича, который, по словамъ лѣтописи, первый повелълъ писать себя самодержцемъ и приялъ на себя областвыя титла (стр. 68).

расколъ возсталъ на защиту правъ земства, то какъ объяснить то, что онъ молчалъ объ этихъ правахъ предъ Алексвемъ Михаиловичемъ, а заявлялъ предъ нимъ желанія другаго рода — чисто религіозныя. Объясненіе очень простое. Расколу тяжелы были не распоряженія власти свътской, стъснявшія права народа, но распоряженія власти церковной, будто бы губившей правую въру. И вотъ доколъ царь не объявилъ себя окончательно на сторонъ послъднихъ распоряженій, раскольники относились къ нему, какъ къ царю, съ покорностію и довріемъ. Такъ было въ самомъ началѣ раскола, когда Аввакумъ, Никита, Лазарь, епископъ вятскій Александръ и др. подавали царю свои прошенія, дабы "онъ старое благочестіе взыскаль и святую церковь отъ ереси оборонилъ и на престолъ патріаршескій пастыря православнаго учиниль, вмѣсто волка и отступника Никона злодвя" (1); такъ было и до самой смерти Алексвя Михаиловича. Соловецкіе бунтовщики не прежде ръшились биться противъ государевыхъ ратныхъ людей, какъ получивъ отказъ на свою челобитную, въ которой писали: "повели, Государь, намъ быти въ томъ же благочестіи и преданіи, въ коемъ чудотворцы наши... угодили Богу... Аще ли твой великаго государя, помазанника Божія и царя. гнъвъ на насъ гръшныхъ изліется... лучше намъ временною смертію умрети". Опять ни слова о дълахъ гражданскихъ, и все - только о въръ. Замъчательны въ этомъ случав сдова пр. Аввакума въ посланія, писанномъ имъ Алексвю Михаиловичу уже изъ Пустозерскаго острога. Прося царя обратиться къ древнему

(1) Жит. Аввак.

24+

благочестію, нарушенному будто бы Никономъ и еко послёдоватедями архипастырями русскими, Аввакунъ писаль: "нечего уже намь говорить съ ними: все дъдо въ тебѣ, царю, затворилося и за однимъ тобою стоитъ" ( !). Изъ этихъ словъ видно, что расколъ ходатайствовалъ предъ Алексвемъ Михайловичемъ единственно за ввру и ходатайствоваль въ той надеждъ, что царь, быть можеть, сознаеть неправоту перемёнь перковныхь, сдёланныхъ Никономъ, и заступится за древнюю, правую вёру. Самыя строгія мёры царя противъ раскола объяснялись до времени послёдователями его недоразумёніемъ со стороны царя, признавались дъйствіями, внушенными ему другими, и нисколько не умаляли въ раскольникахъ преданности власти. "Чвмъ больше ты насъ оскорбляешь, писаль Алексвю Михайловичу тоть же Аввакумъ, мучишь и томишь, темъ больше мы тебя, царя, любимъ и молимъ Бога о тебъ до смерти твоей и своей" (<sup>2</sup>). Правда и противъ Алексвя Михайловича уже слышатся упреки со стороны раскола, -- и его нъкоторые расколоучители называли не "владыкой, а мучителемъ", но за что? Не за угнетеніе имъ земства, не за обременительныя распоряженія его противъ народа, а за то, что "царь съ Никономъ отступи отъ св. православныя въры, и всю церковь Божію отъ всего благольнія обнажи" (<sup>3</sup>).—Таковы были отношенія раскола къ свътской ядасти при Алексвъ Михаиловичъ. Въ слъдующее за тъмъ правленіе Өеодора Алексъевича и въ правленіе Софьи Алексвевны расколь не измёняль своихь отно-

) Русск. раск. старообр. стр. 91.



<sup>· (&#</sup>x27;) Разск. изъ истор. стар. Максим. стр. 97.

<sup>)(&</sup>lt;sup>с</sup>) Тамъ же стр. 99.

шеній къ царской власти и съ довъріемъ обращался къ ней съ твми же просьбами о защитв старой въры. Өеодору Алексвевичу Аввакумъ пишетъ письмо, ВЪ КОторомъ умоляетъ царя помочь дёлу раскола. "Аще не ты по Господъ Богъ, кто намъ поможетъ" (1). На Софью Алексвевну раскольники надвялись еще больше, -- такъ что, явившись въ 1682 году въ отвётную палату прямо и смъло говорили: "мы пришли сюда побить челомъ великимъ государямъ о старой православной вёръ, чтобы они повелёли патріарху и властямъ служить по старымъ книгамъ, на семи просфирахъ, а не на пяти и употреблять на просфирахъ трисоставный вресть, а не прыжъ латинскій. Если же патріархъ не изволитъ служить по старымъ книгамъ: то поведъди бы ему дать съ нами праведное разсмотрвніе отъ божественныхъ писаній, почему онъ на это несогласенъ и за что предаеть проклятію и казнить людей, держащихся старой вѣры, какъ недавно казнилъ Соловецкій монастырь" (2). Изъ этихъ словъ видно, что даже въ 1682 г. раскольники хлопотали предъ властію только о томъ, чтобы она возстановила старую въру, и самыя казни приписывала власти не свътской, а духовной. А между тъмъ, повторимъ, и въ указываемое нами время народъ нашъ страдаль, терпёль много зла. Спрашиваемь опять: чёмь объяснить эту сосредоточенность раскола на однихъ религіозныхъ интересахъ, если онъ имѣлъ въ виду не вѣру, а свободу и благосостояние земства?

Со временъ Петра 1-го отношенія раскольниковъ къ свътской власти измъняются. Съ этого времени раскольники дъйствительно начинаютъ протестовать не только

<sup>(1)</sup> Опис. сочинен. раск. А. Б. ч. П, стр. 37.

<sup>(&</sup>lt;sup>s</sup>) Истор. р. раск. стр. 222-3, изд. 1-е.

противъ Церкви, но и противъ государства, выражаютъ недовольство не только перемёнами церковными, начавшимися въ патріаршество Никона и продолжавшимися послё него, но и преобразованіями чисто гражданскими, нововведеніями государственными. Но эта перемёна въ расколё произошла не потому, будто бы онъ еъ этого времени оставилъ религіозные интересы и сдёлался гражданской демократической общиной, но вслёдствіе другихъ причинъ, опять, чисто религіозныхъ.

Мы уже замёчали, что до воцаренія Петра раскольники главной причиной всёхъ своихъ несчастій считали власть церковную. Она, по мнёнію раскольниковъ, была виновна въ перемёнё вёры, она преслёдовала анаеемой ревнителей древняго благочестія, — по ся же внущенію и обольщенію казнила раскольниковъ и власть свётская, которая поступала такъ только потому, что была введена въ обманъ касательно справедливости требованій послёдователей старины (<sup>1</sup>). Поэтому-то, осыпая

<sup>(1)</sup> Мысль, что власть свётская введена въ обманъ властію церковною, кокъ видно изъ сочинений раскольническихъ, долго оставалась въ расколъ (Сбор. Кельсіев. вып. перв. стр. 211-12). Впрочемъ наряду съ этою мыслію стала высказываться раскольниками послёдняго времени и другая совершенно противоположная ей мысль, будто со временъ Петра, съ учрежденія Св. Сунода, сама власть церковная стала диствовать во всемъ по приказанію власти свътской. "Тогда убо прежде сего ону преимущую надо всёми власть упраздни (Петръ), читаемъ въ Цвётникё Евеимія, основателя секты странниковъ, сирвчь патріарше лице отстави, яко хотяще въ намъреніяхъ онъхъ языческихъ дълъ ему препятствовати и состави Синодъ... И тогда убо оная духовная власть ничтоже нача безъ повелёнія его действовати, якоже и нынё видимо есть: вся бо воля отъяся отъ духовныхъ гражданскою властію; не могуть бо воспретити и отлучити отъ своея церкви ядущихъ въ посты и въ постные дни мясо и имущихъ женъ наложницъ, или въ операхъ творящихъ бёснованіе на воскресные и господскіе праздники, всуе бо о постёхъ и воздержаніи и циломудрім и прочемъ проповидаютъ". (Кельсіев. вып. четверт. стр. 265-6).

власть церковную и ся представителей всевозможными ругательствами и клеветами, раскольники, какъ мы видвли, съ почтеніемъ относились къ власти свётской, надвясь, что она рано или поздно пойметь правоту ихъ и защитить ихъ святое дёло. Съ водареніемъ Петра раскольники увидёли, что они жестоко ошибались, разсчитывая на возвращение прежняго порядка вещей, при посредствъ свътской власти. Петръ великій въ первые же годы своего царствованія показаль ревнителямъ старины, что онъ не только не намъренъ защищать ихъ дела противъ власти церковной, но напротивъ поставилъ своей задачей къ прежнимъ реформамъ, тяжелымъ для раскольниковъ, присоединить новыя преобразованія, --намъренъ совершенно пересоздать Русь православную, начиная съ самой власти церковной и оканчивая посабднимъ гражданиномъ, которому приказалъ преобразиться по иностранному образцу. Можно понять, какъ должны были посмотръть раскольники на новаго царя, ръшившаго я совершенно уничтожить любимую ими старину и объявившаго, что всякій, кто вздумаль бы противиться его нововведеніямъ, будетъ считаться врагомъ государя и государства и получить достойное возмездіе. Если реформы Петра возбуждали недоумёнія, неудовольствія, ропоть и даже явное противодъйствіе даже въ лицахъ, принадлежавшихъ къ Церкви и потому считавшихъ царя-царемъ православнымъ, помазанникомъ Божіимъ; то что же сказать о раскольникахъ, которые по тому одному, что Петръ ръшительно объявилъ себя на сторонъ новыхъ порядковъ въ Церкви и противъ раскола и вообще старины, считали его еретикомъ, царемъ неправославнымъ? Если и объ Алексъв Михайловичь, относившемся въ расколу болье снисхо-

дительно, оказывавшемъ даже милости нёкоторымъ его вождямъ и дъйствовавшему иногда противъ ревнителей старины строго только будтобы по необходимости, по настоянію патріарха, --если и объ Алексвв Михайловичё нёкоторые раскольники позволяли себё говорить "такія слова, что не тодько написать, но и помыслить страшно, "----то легко себъ представить, какіе толки поднялись въ расколѣ о Петрѣ, гласно объявившемъ себя противъ всякой старины, а слёдовательно и противъ раскола. Еще и прежде носились между раскольниками неясные толки о послёднихъ временахъ, о кончинё міра, объ антихриств. Еще дьяконъ Өедоръ писалъ: "вездъ бо бысть послъдняя русь: здъ бо и отъ сего часа на горшая происходити будетъ царьми неблагочестивыми." Первые расколоучители указывали даже своимъ послёдователямъ лица, которыя, по ихъ мнёнію, были если не антихристы, то по крайней мъръ предтечи его. Лица, заклейменныя именемъ врага рода человъческаго, сощли со сцены, кончины міра еще не было, но мысль о послёднихъ временахъ не переставала занимать умы раскольниковъ. И вотъ является Петръ, который, "увъровавъ самъ въ поганыхъ нѣмцевъ", начинаетъ принуждать къ тому же и всёхъ своихъ подданныхъ, который уничтожаетъ патріаршество, обращаетъ монастыри въ богадъльни для раненыхъ солдатъ, не соблюдаеть установленныхъ Церковію постовъ, который, самъ перерядившись въ нёмца, приказываетъ сдёдаться нёмцами и своимъ подчиненнымъ, бръетъ имъ бороды, образъ и подобіе Божіе, одъваеть ихъ въ нъмецкіе каотаны, --- который взался перемёнить то, что во власти одного Бога, — времена и льта, установивъ праздновать начало новаго года 1-го января, вмъсто 1-го сентября,

какъ будто "могъ государь перемёнить солнечное теченіе", который наконець, ревнуя римскому преданію, сталь гнать и мучить въ древлеотеческомъ преданіи пребывающихъ старовърцевъ, истребляя отъ земли память ихъ, называя ихъ раскольниками и еретиками и заблудинками и погибщими". Смотря на всё эти дёла великаго преобразователя, раскольники приходили къ одному заключенію, ---тому, что дъйствительно настали послёднія времена и царь Петръ Алексвевичь — не царь, а антихристь.--Не мёсто здёсь показывать, какъ могло составиться у раскольниковъ такое страшное понятіе о великомъ преобразователъ земли русской. Если, какъ показывають современныя свидётельства, и весьма многія лица православныя, даже образованныя по своему времени, чуждыя всякихъ мистико-апокалипсическихъ воззръній, не прочь были считать Петра Великаго врагомъ въры, то въ раскольникахъ, напуганныхъ предсказаніями первыхъ расколоучителей о послёднихъ временахъ, подобный взглядъ могъ составиться еще легче и скоръе. Мы обратимъ внимание на другую сторону предмета, именно на то, на сколько искренности было въ върованіи раскольниковъ, будто Петръ-антихристь. Г. Щаповъ, желая доказать свою мысль, что со временъ Петра расколъ получилъ гражданско-демократическое направление и, оставивъ въ сторонъ дъло въры, занялся одними интересами земства, говорить, что и мнѣніе раскольниковъ о Петрѣ, какъ антихристѣ, заставлявшее ихъ бъжать изъ сель и городовъ въ лъса и пустыни, было не искреннимъ убъжденіемъ раскола, а только оболочкой, подъ которой онъ скрывалъ цёли чисто житейскія, практическія, именно-стремленіе народа въ самостоятельному, независимому земскому устроенію (стр. 89—91). Правда ин это? Въ отвѣть на этотъ вопросъ послушаемъ, что говорять объ этомъ предметъ современники Петра, свидътели его дълъ. "Не знаю, что и дёлать, говориль солдать Растригинь, хочу бёжать изъ полка; я не признаю, что онъ у насъ государь; OHP антихристь" (1). Ужеди можно думать, что, говоря эти слова, Растригинъ шутилъ, зная, что есть Преображенскій приказъ, гдё и не за такія рёчи подымали на дыбу? "Петръ антихристь. Онъ и сына своего не пощадилъ, билъ его, и царевичь не просто умеръ. Знамочто-де Государь его убилъ, понеже онъ царевичь въ городѣ (въ крѣпости) содержался", говорияъ попть Лебедка (2). Какими выгодами земства могъ руководствоваться духовникъ Меньшикова, произнося такія страшныя слова о Петръ, если бы мысль, что онъ антихристь, не была его искреннимъ убъжденіемъ? Въдь казнь у тіунской избы, которую понесь Лебедка за свои слова (<sup>3</sup>), не такая вещь, чтобы пріобрѣталась шуткой? Или воть послушаемъ, о чемъ бесвдуютъ между собой собравшіеся въ Керженскихъ лёсахъ раскольники: "слушайте, говорилъ, обращаясь къ народу, учитель Кузьма Андреевъ. Ныньче уже въ мірѣ антихристь есть и никто души своей не спасеть, аще не придеть въ намъ-христіанамъ, а которые ныньче живуть въ мірѣ, помруть, и намъ тъхъ поминать не надо и не довлъетъ" (4) Когда же одинъ изъ слушателей этой проповѣди, казакъ Левшутинъ, сталъ послѣ доказывать, что Петръ не антихристь, а государь благочестивый, ходить въ церковь

(4) Тажъ же стр. 561.



<sup>(&</sup>lt;sup>4</sup>) Раскольн. двла XVIII стол. Есип. Т. 1, стр. 14.

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) Тамъ же стр. 13.

<sup>(</sup>в) Тамъ же стр. 49.

и под., раскольникъ отвѣчалъ: "куда-де какую притчу сказываешь ты про Петра. Въ книгахъ писано, что онъ антихристь дукавь и къ церкви прибъженъ будеть и ко всёмъ милостивъ будетъ; а что Петръ въ церковь хо-**ДИТЬ---И ВЪ ЦЕРКВАХЪ НЫНВ СВЯТОСТИ НВТЪ, ДЛЯ ТОГО ЕМУ** и не возбраняется". Такимъ образомъ самыя дъла благочестія не спасали Петра отъ имени антихриста, потому что признавались лицемърными. Потомъ когда разговоръ о Петръ, какъ антихристъ, затянулся, одинъ изъ раскольниковъ замѣтилъ:" да что, полно говорить, страшно; называемъ его антихристомъ, а нътъ ли его здъсь, въ дъсу. Видите вы и сами, какое смятение между нами<sup>и</sup> (1). Чего бы, кажется, страшиться раскольникамъ, жившимъ въ дремучихъ Керженскихъ лъсахъ, если бы мнёніе ихъ о Петрё, какъ антихристь, не составляло ихъ искренняго, задушевнаго убъжденія? А наконецъ Гришка Талицкій, носившійся съ своими тетрадками о Петръ-антихристъ, какъ съ самою дорогою святынею, читавшій ихъ и друзьямъ и знакомымъ-до тёхъ поръ, пока не попалъ на костеръ, а Варлаамъ Левинъ, не знавшій отъ мысли о Петрѣ-антихристь покоя ни днемъ, ни ночью, ни въ Петербургъ, ни въ Пензъ, доколъ не была отсѣчена ему голова (2), развѣ эти и подобные имъ проповъдники ученія о послъднихъ временахъ и объ антихриств-въ лицв Петра жертвовали своими головами не по убъжденію въ томъ, что проповъдывали? Нътъ; думать, что ученіе раскольниковъ (и не однихъ ихъ) о Петръ, какъ антихристъ, было не искреннимъ ихъ убъжденіемъ, а только мистической оболочкой, подъ ко-

<sup>(&#</sup>x27;) Тамъ же стр. 564-5.

<sup>(3)</sup> Тамъ же статьи "Варлаамъ Девинъ" и "Григорій Талициій".

торой ревнители старины маскировали совершенно другія, гражданско-демократическія стремленія, значить или не знать современныхъ свидётельствъ объ этомъ предметъ, или, зная ихъ, не понимать ихъ сиысла.

Но какъ скоро составняюсь у раскольниковъ мизніе о Петрв, какъ антихриств, тогда уже всв преобразованія его, даже чисто гражданскія, ни мало не относившіяся къ въръ, должны были представиться раскольникамъ дълами богопротивными и встрътить въ нихъ оппозицію себъ. Раскольники очень хорошо знали, что антихристь, по ученію отцевъ Церкви, "ничто же заповъдуетъ истинно или здраво, но вся дожна и законопреступна и богопротивна" (1); и воть во всёхъ распоряженіяхъ Петра, каковы бы они ни были сами по себъ, они стали отыскивать темную, антихристіанскую сторону. Мы не споримъ противъ того, что многія нововведенія Петра, напр. подати, паспорты, рекрутчина и др., были тяжелы для раскольниковь и сами по себъ, какъ тяжелы они были и для православнаго народа; мы только утверждаемъ, что еслибы эти нововведенія исходили отъ руки царя православнаго, по мнёнію раскольниковъ, они не возбудили бы въ ревнителяхъ старины того горячаго протеста, какой явился въ расколѣ противъ распоряженій Петра, по его мнѣнію, антихриста. Мало этого: всматриваясь въ жалобы раскольниковъ на Петра, нельзя не замътить, что нововведенія его не нравились раскольникамъ именно тою своею стороною, которую мы указываемъ, т. е. замётными слёдами въ нихъ уклоненія отъ строго-религіознаго духа предковъ, отъ православныхъ началъ древней Руси. Прочитайте

<sup>(1)</sup> Кельсіев. вып. четв. стр. 260.

напр. знаменитое распольническое сочимение: "объ антихристь, еже есть Петръ І"; въ немъ высказанъ протесть раскольниковъ противъ многихъ нововведеній Петра, самыхъ стёснительныхъ для народа, --и эти нововведенія осуждеются раскольниками не потому, что они ложились тяжвимъ гнётомъ на народъ, а потому, что или начинались вопреви редигіознымъ върованіямъ раскольниковъ, или дёлались, по ихъ мнёнію, съ злою цёлію — окончательно погубять православную вёру, — а главное происходили отъ антихриста. Такъ раскольники возстали противъ заведенной Петромъ переписи народной, но не потому, что она каждаго русскаго дълала крёпостнымъ государству, а потому, что цари блаючестисые Иванъ Васильсвичь, Өедоръ Ивановичь, Михаилъ Өедоровичь и даже Алексъй Михайловичь, бывшій въ благочестія до Никона патріарха, не двлали подобнаго народнаго исчисленія, -- потому еще, что истинные христіане отъ самаго крещенія своего бывають записаны въ книги животныя у самого Царя Небеснаго, --что, записываясь въ ревизію вмёстё съ никоніанами, пришлось бы раскольникамъ считаться за одно съ людьми нечестивыми, что ревизія вообще дёло нечестивое, такъ какъ отъ ней уклонился бъгствомъ во Египетъ самъ Христосъ Спаситель и за нее былъ наказанъ Богомъ трехдневною моровою язвою, истребившею 70,000 человъкъ, самъ царь пророкъ Давидъ, —и наконецъ главное потому, что ревизія внушена была Петру гордостію жившаго въ немъ духа лукаваго съ хитрою цёлію, "дабы ни единъ могъ скрыться рукъ его". Завопіяли раскольники и противъ даней многихъ, наложенныхъ Петромъ на своихъ подданныхъ, но опять не потому, что онв отягощали народъ, а съ чисто-религіозной точки зрънія на дело. потому, что дани назначены были се душе, а "душа есть невидямаго существа Божій образь, дебельствомъ плоти одбяна, невидима и неосязаема, должна есть приносити Создателю своему дань душевную, въру правую, надежду несомнённую и любовь нелицемёрную", - потому еще, что дани брались и съ умершихъ до новой ревизіи, а это -- знакъ послёднихъ временъ и царствованія антихриста, по ученію Меоодія Патарскаго. Не понравились раскольникамъ и паспорты, учрежденные Петромъ, но не потому, что они каждаго прикралляли къ мъсту и сословію и такимь образомъ лишали народъ свободнаго перехода съ мъста на мъсто для торговли и разныхъ промысловъ, но потому, что на паспортахъ изображается двуглавый орель, --- мнимая печать антихриста, и следовательно зивисеть оть нихъ значить подчиняться самому антихристу, --- потому еще, что выдача паспортовъ твсно связана съ сборомъ податей, а предвломъ, съ котораго обыкновенно двлается раскладка разнаго рода налоговъ, полагается "новый --- янусовскій годъ" съ 1-го января, тогда какъ, по ученію отцевъ перваго вселенскаго Собора, "новое лъто" начинается съ 1-го сентября. "Воистинну исполнися тайнозрительное откровение и власть перваго звъря вся творити предъ нимъ, и творяше землю, и вся живущія на ней, да поклонятся первому звёрю, глаголя: "рёши мое дъло, покорно прошу пожаловать паспортъ!" Онъ отвъщаетъ: "отдай подушное съ новаго году, и еще нътъ ли иныхъ недоимокъ, ибо на моей землъ живешь". Возстали раскольники и противъ рекрутскаго набора, 3aведеннаго Петромъ (указ. 1705 г.), но опять главнымъ образомъ потому, что солдаты должны подчиняться антихристу и поставленнымъ отъ него властямъ, что во-

обще служба создатская въ томъ видъ, вакъ она устроена была при Петръ, раскольникамъ кажется противною въръ. Содать стали брить, а это, по мнъвію раскольниковъ, --- гръхъ и очень тажкій; солдатамъ усвоена такая костюмировка, которая не подходитъ подъ мърку древняго, всеспасительнаго одъянія". наконець въ военномъ быту скоръе, чъмъ во всякомъ другомъ, можно оскверниться проклятымъ зеліемъ, еже есть табакъ", пойсть въ постъ мяса, выпить "чортова издълія"--водки и проч. Раскольники не противъ войска; они сознають нужду въ немъ для государства, только имъ хотблось бы, чтобы войско составляли "казаки и ратники брадатые со крестами сиръчь стръльцы благовърные". Наконецъ раскольники подняли протестъ противъ изданныхъ Петромъ "новыхъ законоположеній по духовному и по гражданскому расположенію", противъ "регламентовъ и указовъ", положившихъ начало у насъ новому судоустройству; но и эта послёдняя антипатія раскольниковъ вытекала не изъ сознанія ими того, что Петръ своими регламентами положилъ начало у насъ бюрократическому чиновничеству, тяжелому для народа, что онъ своими "новыми законоположеніями", общими для всей имперіи, нарушиль "издревле установленные *прадские* законы<sup>4</sup>, по которымъ въ древности города и области управлялись "на всей своей воль, жили по своимъ, отеческимъ законамъ и обычаямъ", что своимъ назначеніемъ разныхъ властей по судамъ и цриказамъ лишилъ народъ права выбирать себъ земскихъ властей, посадниковъ, излюбленныхъ годовъ и старость, земскихъ судей, – а просто потому, что "въ законоположеніяхъ" Петра раскольники видёли желаніе великаго преобразователя уподобиться папѣ римскому и средство въ искоренению въ России православной въры. "Яко же напа въ Римъ, тако и сей лжехристось нача тонити и льстити и искореняти остановъ въ Россіи православныя вёры, и свои новые умыслы уставляя и нова законоположенія полагая по духовному и по гражданскому расположению, состави многіе регламенты и разосла многіе указы во всю Россію съ великимъ угроженіемъ о непремённомъ исполненіи оныхъ" (1). Въ послёдствія времени раскольники придумали новыя причины, по которымъ имъ кажется богопротивнымъ наше судоустройство и судопроизводство, ведущее свое начало отъ временъ Петра I-го. "Иносказательный, духоборный судь, читаемъ въ Барнаульскихъ отвътахъ, сидятъ судіи духоборные, бритые жиды, губы жареныя (оть сигаръ) и табакомъ носы набитые, и табакерки лежать предъ ними, и на ствнъ у нихъ поставленъ крыжъ латинскій... А на престолъ промежду ихъ стоитъ богоотчужденное нъкое зерцало и прочія Богомъ ненавидимыя иносказательныя духоборныя книги... и въ зерцалъ написанъ богопротивный человъкъ сиръчь Петръ Первый, ихъ законодавецъ и пастырь и новый Христосъ, сирѣчь антихристъ". Описывая затёмъ, каковы должны быть суды и судьи, Отвъты продолжаютъ: "прежде были благочестивые суды и присутственныя мъста... Какъ прійдешь въ присутственное мёсто, во первыхъ узриши на показанномъ мёстё кресть животворящій или святую икону. А судіи сидять въ порядкъ, и по образу и по подобію Вожію, хотя князь, или судія, или бояринъ, а всъ въ

<sup>(&#</sup>x27;) Мы пользовались этимъ раскольническимъ сочиненіемъ по изданію его въ Чтеніямъ Моск. Импер. общ. истор. и древ. Россін 1863 г. книга 1-я.

бородахъ, и промежду ихъ законъ Вожій, сирвчь, въчное евангеліе и седнью вселенскими Соборами утвержденное кормило, душевный корабль, сирвчь книга Коричая и прочія Вогомъ вдохновенныя (книги)... Такъ судили по закону сирѣчь по-небесному, т. е. по писанію и такъ право судили и такъ подобаетъ быти суду праву. И аще кои противятся сему праведному суду, яко самому Христу и святымъ его противятся и повинны будуть всякому суду." (1) Такимъ образомъ, повторимъ, распоряженія и нововведенія Петра, самыя даже тяжелыя для народа, возбуждали въ раскольникахъ протестъ и негодование не потому, что эти распоряженія были стёснительны для земства, сковывали его свободу, нарушали его древнія права, — и далеко до Петра земство наше не могло похвалиться льготною жизнію, — а потому главнымъ образомъ, что въ нововведеніяхъ преобразователя земли русской раскольники видвли нарушение древняго благочестия и православия, понимаемаго самымъ узкимъ образомъ, и особенно потому, что преобразованія исходили, по мнёнію раскольниковъ, изъ рукъ антихриста. А что это такъ, можно видёть изъ того, что подъ вліяніемъ мысли о Петръ, какъ антихристъ, раскольники протестовали противъ такихъ его распоряженій, которыя никоимъ образомъ не затрогивали выгодъ земства и были совершенно безразличны даже для узко понимаемой въры раскольнической. Что напр. нехорошаго и стёснительнаго для народа могло быть въ принятіи Петромъ имени Перваю? И однакоже раскольники возстали и противъ

() Письм. о раск. Мельн. стр. 88-90.

Ч. Ц.

25

этого названія. "Восхищая себѣ превысочайшую славу Сына Божія, читаемъ въ той же исторіи о Петръ, первенство Господа нашего Ісуса Христа, яко свидътельствуеть Апокалипсись глава 1: "Азъ есмь адоа и омега, первый и послёдній, не имъя ни начала дней, ниже конца вёковъ"; и тако той лжехристосъ, восхищая на себя славу Сына Божія превысочайшую, именовася Петръ Первый". Только религіозный фанатизмъ и самое задушевное убъждение, что Петръ-антихристь, могли внушить раскольникамъ мысль сдёлать такое сопоставление. Или чёмъ напр. виноватъ Петръ, что онъ родился отъ втораю брака Алексвя Михаиловича съ Натальею Кириловной Нарышкиной, и однакоже раскольники поставили ему въ вину и это обстоятельство. А смотря на Петра, какъ на антихриста, раскольники самымъ естественнымъ образомъ могли дойти до мысли и о томъ, что молиться за него-грѣхъ и грѣхъ непростительный. И вотъ является въ нъкоторыхъ толкахъ раскола правило: не молиться за Царя. Это правило, какъ мы уже говорили, составилось не подъ вліяніемъ демократическихъ тенденцій раскола, какъ думаетъ г. Щаповъ, а просто въ томъ убъжденіи, что молитва за царя-еретика, антихриста, будетъ не во спасеніе, а въ гръхъ., По паденіи Рима, читаемъ въ одномъ раскольническомъ сочинения, за отступниковъ святая апостольская Церковь не повелѣ молитися, и папино имя изъ книгъ изгладила, дабы не поминалося имя папино во святыхъ церквахъ-того ради, что онъ предотеча антихристовъ. А кольми паче самъ антихристъ врагъ Богу и святымъ горекъ; и какъ можемъ таковому честь воздавать, о здравіи и о спасеніи и о побъдъ на враги Бога мо-

ить" (1). Ясна причина, по которой ивкоторые рескольники въ парствование Петра перестали молиться за Царя. Мы не можемъ указать опредвленнаго времени, когда собственно нёкоторые раскольники приняли за правило: не молиться за царя; но знаемъ, что и при Петръ не всъ изъ нихъ ръшались на такой смъцый шагь. Многіе изъ современныхъ Петру раскольниковъ, стёсняясь въ совъсти молиться за Петра, но въ тоже время считая слишкомъ большою новостію не молиться за царя, придумали нёчто въ родё средняго пути, именно стали молиться о Петръ, чтобы онъ позналъ истинную въру., Вотъ поповщина, говорилъ одинъ раскольникъ въ керженскихъ лёсахъ, они передъ нами правы: они за царя Бога молять, а у насъ коли кто спрошаеть, какъ мы Бога за царя модимъ? Мы, какъ и сказать---не знаемъ, и только молимъ: обрати Господи Петра въ нашу христіанскую въру" (2). "Мы за государя (Петра) Богу за здравіе не молимъ. разглагольствовали старицы Варсонофія и Досифея, а молимся о возвращении, чтобы онъ возвратился въ истинную вёру, а сретическую вёру покннулъ" (3). Значить, раскольники возстали противъ Петра и перестали молиться за него не потому, что онъ своими распоряженіями стёсняль народь, а потому, что онъ, по мнёнію раскольниковъ, былъ "ненавистникъ истинной въры, противникъ Богу" (4), еретикъ, антихристъ.

Новымъ доказательствомъ того, что оппозиція раскольниковъ Петру проистекала не изъ гражданскихъ,

25\*

<sup>(1)</sup> Сборн. разн. стат. л. 16, рукоп. нашей библіотеки.

<sup>(\*)</sup> Роскол. двла XVIII ст. т. 1, стр. 565.

<sup>(\*)</sup> Такъ же т. П., стр. 40.

<sup>(4)</sup> Тамъ же стр. 41.

демократическихъ стремдений раскода, а изъ религисъ. ныхъ върованій раскольниковъ, поторыя не могли примириться съ нововведениями преобразователя, служить то обстоятельство, что вскорѣ послѣ смерти Петра, когда возбужденный имъ въ раскольникахъ ознатизмъ нёсколько поутихъ и ревнители старины немного успокоились, является у нихъ совершенно другой взглядъ на тѣ самыя учрежденія Петра, противъ которыхъ при жизни преобразователя раскольники возставали со всею силою. И замѣчательно: раскольники начинають спокойные смотрыть на такія учрежденія Петра, которыя всего болёе обременяли народъ и расколъ. Такъ, по свидётельству историка Выговской пустыни, стёснительный указъ о двойномъ подушномъ окладъ съ Выговцевъ, послѣдовавшій уже по смерти Петра (1726 г.), но на основании его прежнихъ указовъ, былъ встръченъ въ выговскомъ скиту не только безъ неудовольствія, но даже съ радостію. "И отъ того времени Выговскую пустыню отръшиша заводскихъ работъ, наложила двойные подушные деньги, такожде и женскій полъ переписаща и наложища и на нихъ платежъ и начаша платить по вся годы, ст радостню окупая древне-(1). Необходимость платить церковное благочестіе" правительству довольно порядочное количество денегь побудила Выговцевъ только усилить свою торговую двятельность и разбогатъть. А между тъмъ платежъ двойнаго оклада предоставляль имь право свободно. пребывать въ расколъ. Въ другомъ раскольническомъ сочинении, написанномъ не раньше половины прошлаго стольтія, мы находимъ даже похвалу Петру І-му за

(') Истор. Выг. пуст. 1862 г. стр. 189.

Digitized by Google

его распоряжение о переписи народа и въ томъ числъ раскольниковъ и о наложени на нихъ двойнаго оклада. "Дабы впредь на хранящихъ древнее благочестие не возшумъло какое нибудь паки новое смущеніе, и того ради умысли (Петръ) въ текущее отъ созданія міра 7224-е, а воплощенія Бога Слова въ 1716-е літо, записавъ тъхъ непріемлющихъ Никоновыхъ новыхъ преданій, обложить ихъ противъ казеннаго государственнаго подушнаго семигривеннаго окладу вдвое, и при записаніи томъ за непріятіе ими реченныхъ новинъ, по желанію духовныхъ властей, раскольниками именовати ихъ попусти, и козыри червленныя на плещу съ малымъ стоячимъ на выи ихъ желтымъ козыремъ же носити повель, да знають вси тьхъ единъхъ древняго благочестія усердныхъ защитниковъ, сбираемыхъ же съ нихъ по тому двойному окладу за расколъ денегъ въ свою государственную сумму положить не изволиль, но оставиль ту меду въ наслёдіе духовныя паствы двлателемъ, да тіи прежде отъ плода своего вкусять (накая здая иронія!): и тако великаго того монарха разсужденіемъ остася въ покои древлелюбительное Христово стадо и досель пребываеть безь повреждения" (1). Самый догмать: не молиться за царя, въ которомъ по преимуществу г. Щаповъ видитъ доказательство гражданскаго демократизма раскольничьяго, - скоро послѣ смерти Петра сталъ терять свою силу у раскольниковъ и ревнители старины, наравив со всёми другими сынами отечества, стали мало по малу молиться за царскую власть, хотя и съ своими особенностями. О принятіи въ 1739 году Поморцами молитвы за царя мы

<sup>(1)</sup> Сбор. разн. стат. л. 4.

уже говорнан прежде. И хотя эта новость на первыхъ порахъ возбудная въ раскольникахъ другихъ толковъ саную горячую полемику противъ Выговцевъ, но скоро и Осдосвевны, назвавшіе Поморянъ Самарянани за то, что они, въ слёдствіе коминссін Самаряна, приняли молитву за царя, сами, если не всё, то по крайней мёрё многіе, стали въ послёдствін времени молиться за царскую власть (<sup>1</sup>). Только Филиповцы и Странинии остались навсегда вёрны правилу: не молиться за царя. Но объ нихъ рёчь послё.

Такниъ образонъ мы не отвергаемъ мысли г. Щапова, что расколъ съ начала XVIII столътія, со временъ Петра I-го, сталъ заявлять протесть не только противъ православной Церкви, но и противъ государства или имперіи всероссійской, что раскольники съ этого времени стали возставать не только противъ церковныхъ перекинъ, но и противъ гражданскихъ и государственныхъ распоряжений власти; только мы утверждаемъ, что причины недовольства раскольниковъ Петронъ, какъ преобразователемъ государства, заключались не столько въ томъ, что нововведения Петра были ствснительны для народа, лишая его многихъ правъ и привиллегій, ограничивая его свободу, сколько въ антихристіанскомъ, по мнѣнію ревнителей старины, духв этихъ нововведений, въ ихъ неправославии, нечестіи. По нашему мнѣнію, раскольники скорѣе помирились бы съ новыми учрежденіями Петра, какъ бы тяжелы они ни были для земства, еслибы эти учрежденія не затрогивали болёзненно вёками сложившихся вёро-

<sup>(&#</sup>x27;) Самое раннее свидательство объ втомъ относится къ 1757 году; подробнае объ втомъ см. въ Хр. Чтен. 1863 г. ч. Ц, стр. 31---36.

ваній раскольническихъ и главное-еслибы они исходили оть руки царя, меньше предаянаго иновърнымъ обычаямъ. Мы не споримъ противъ того, что многія распоряженія Петра могли болъзненно дъйствовать на раскольниковъ и сами по себъ, безъ отношенія къ религіознымъ убъжденіямъ ревнителей старины, а просто по ихъ нововости и тяжелому вліянію на земство. Но въ этомъ случав недовольство раскольниковъ Петромъ сходилось съ недовольствомъ всего населенія Россіи, всёхъ влассовъ общества, и не составляло особенности, отличавшей расколъ отъ православія. Преобразованія Петра, какъ извёстно, казались стёснительными и вызывали ропоть и неудовольствіе и въ самомъ православномъ населении; многими распоряженіями великаго преобразователя смущались нерёдко лица самаго высокаго положенія въ обществв и болве образованные, чемъ раскольники. Дёло доходило до того, что мысль о Петрё, какъ антихриств, слушалась со вниманіемъ даже пастырями Церкви; молиться за Петра считали иногда гръхомъ даже въ православныхъ монастыряхъ (1). Самымъ ръзкимъ заявленіемъ недовольства русскаго народа многими стёснительными распоряженіями Петра можеть служить подметное письмо подьячаго Докукина и множество другихъ подобнаго рода писемъ, число которыхъ къ концу жизни Петра доходило до того, что правительство не находило времени производить по нимъ разслёдованія и просто приказывало жечь ихъ, не распечатывая (<sup>2</sup>). Только напрасно г. Щаповъ на основания письма Докукина старается доказать, что

(2) П. С. З. т. Ү, № 2,877.

<sup>(&#</sup>x27;) Раскол. двл. ХУШ ст. т. 1, стр. 133-155.

расколь при Петрв и стояль собственно за тв интересы земства, которые указывались подъячимъ, какъ нарушенные Петромъ, и что раскольники бъжали въ лъса. и пустыни не для того, чтобы скрыться отъ антикриста и спастись, содержа древнюю вёру, а потому, что жизнь въ городахъ и селахъ, въ слъдствіе новыхъ законоположеній Петра, стала для народа невыносимою (стр. 89-159). Подъячій Докукинъ, какъ мы уже имъли случай довазать (1), быль не раскольникъ, какъ думаеть объ немъ г. Щаповъ (стр. 99), но чисто православный; поэтому жалобъ его на стёсненіе Петромъ земства и всего вообще русскаго народа нельзя приписывать расколу. Мы не противъ того, что и раскольники могли сочувствовать и, конечно, сочувствовали воплямъ Докукина по той простой причинъ, что и они принадлежали въ земству, права котораго старался защищать Докукинъ; только сосредоточивать всё интересы раскола временъ Петра въ однихъ этихъ вопляхъ значить утверждать то, чего нёть въ подметномъ письмё Докукина. Пусть г. Щаповъ отыщетъ изъ временъ Петра другое вакое либо письмо, писанное раскольникомъ, а не православнымъ, въ которомъ бы говорилось "О пользв народной, чтобъ какъ было легче отъ податей", пусть притомъ уничтожитъ всв письменные памятники временъ Петра, свидътельствующіе о томъ, что раскольники вооружались противъ гражданскихъ нововведеній Петра потому, что видъли въ нихъ еретичество, антихристіанство; тогда мы согласимся, что раскольники времени Петра преслёдовали не религіозные, а чисто гражданскіе интересы, и составляли об-

(') См. Хр. Чт. 1863 г. Дек. стр. 517-18.

щину граждански-демократическую, а не религіозную. А безъ подобнаго рода доказательствъ мы можемъ допустить развё только то, что во времена Петра въ расколь появилось много и такихъ людей, въ родъ Докукина, которые возстанали противъ нововведений преобразователя между прочимъ и нотому, что они были тяжелы для народа. Эти лица, не будучи раскольниками, оставляли однакоже православное общество, сдавленное Петромъ, и бъжали въ расколъ, потому что находили въ немъ туже ненависть къ преобразователю, какую питали въ нему и сами. Этимъ обстоятельствомъ и объясняется съ одной стороны необычайное распространеніе и усиленіе раскола во времена Петра, съдругой-появление въ немъ, такъ сказать, гражданскихъ раскольниковъ. Но всматриваясь ближе въ жалобы этихъ людей, нельзя не замётить, что и въ ихъ нерасположени къ Петру довольно большую роль играли религіозныя върованія. Такъ напр. и самъ подъячій Докувинъ, жалующійся на то, что Петръ лишилъ народъ "свободной жизни, домовъ и торговъ, земледъльства и рукодъльства, и всёхъ прежнихъ промысловъ и грацкихъ издревле уставленныхъ законовъ" и проч., --- начало всего этого зносчастья видить въ "зависцё и губителё христіанскаго рода-діаволь" (намекъ, что Петръ дъйствовалъ подъ вліяніемъ духа злобы, а отсюда недалеко и до анти. христа), --- а потомъ съ неменьшею же скорбію сътуетъ и о томъ, что Петръ лишидъ христіанскій родъ "христіанскихъ добрыхъ дълъ и всякаго въ благочестіп живущихъ чостоянія", что по его распоряженію "платья церемъници, главы и брады обрили и персоны своя ругательно обезчестили". "Нъсть въ насъ, продолжаетъ Докукинъ, вида и доброты и разньствія съ иновър-

ными языки, купно съ ними пиртествуемъ, ядимъ, піемъ. веселимся, живемъ и посъгаемъ, якоже сушно съ своими христіаны, тожде и съ ними иновърными языки и съ иными бесурманы, последствуемъ ихъ нравомъ и закономъ, забывъ страхъ Божій, и христіанскія законы уничтожили, среды, пятка и постовъ... равную съ ними пищу ядимъ, смъсншася языкомъ и двломъ ихъ навыкоша, а свои христіанскія об'вты опровергоша... и правый путь у насъ изчезоша, страннымъ и невъдомымъ путемъ пойдоша... от востоку очи свои зажмоща и глевны свои въ быство на западъ обратиша (1)<sup>4</sup>. Ссылаясь на подметное письмо Докукина въ подтвержденіе своего мнѣнія о томъ, что расколъ со временъ Петра сталъ преслъдовать жизненные, практические интересы земства, оставивъ въ сторонъ защиту въры, -г. Щаповъ многія изъ приведенныхъ нами жалобъ Докукина опустиль; почему это? Понять не трудно. Эти жалобы не только не подтверждають взгляда г. Щапова на расколъ, какъ на граждански-демократическую общину, напротивъ показывають, что даже тв изъ земскихъ людей, которые заявляли свой протесть противъ государственныхъ, стёснительныхъ для народа, реформъ Петра, были, подобно раскольникамъ, недовольны этими реформами, между прочимъ, потому, что они не мирились съ религіозными понятіями массы. Такъ и должно было быть. Петръ, какъ извёстно, всё новые порядки въ своей новой имперіи заводиль по образцамъ западныхъ европейскихъ государствъ. А на 38падъ почти всѣ наши предки до временъ Петра (и даже послё) смотрёли одинаково съ раскольниками, ---

(') Раск. дыл. XVIII ст. т. I, стр. 183.

именно, какъ на область всего неправославнаго, еретическаго, антихристіанскаго. Удивительно ли послѣ этого, что не только раскольники, доведшіе подъ вліяність ученія первыхъ расколоучителей суровый взглядъ свой на западъ до крайнихъ предъловъ, но и православные смущались преобразованіями Петра, между прочимъ, потому, что они нарушали православныя преданія народа, казались еретическими, или по крайней мёрё заимствуемыми оть сретиковъ какъ бы съ цёлію истребить въ Россіи православіе, и по тому самому нечистыми. И намъ думается, что еслибы Петръ, ръшившись преобразовать свое государство, чаще, употребимъ выражение Докукина, обращалъ свои очи на востоко, а не на западъ, русскій народъ съ большею охотою покорился бы его нововведеніямъ, хотя бы они были еще тяжелёе для земства. Русскому человёку не привыкать къ горю-злосчастью. Онъ испытываль его во все время своей многовъковой жизни, - несъ такія испытанія, при одномъ воспоминаніи о которыхъ душа цвпенветь оть ужаса, какъ было напр. во времена Грознаго, когда царь, опутанный своими-опричниками, дошель въ своемъ ожесточения до самозабвения, -- русскій народъ несъ всё бёды на своихъ плечахъ и, признавая въ нихъ кару Божію за свои гръхи, только опланиваль свою горькую долю и ни разу не подумаль стать за свои права, лишь бы только не трогали самой драгоценной святыни его-веры православной. А если и были иногда неудовольствія между народомъ и царемъ, напр. при Годуновъ, они происходили отъ того, что народъ подозръвалъ царя въ приверженности къ "безбожному западу" и въ распоряженіяхъ его ви-

дёль опасность для своего православія (1). Въ этомъ послёднемъ случаё — народъ русскій подымался весь, какъ одинъ человъкъ, и готовъ былъ отстаивать свою святыню, не щадя ни себя, ни другихъ. Когда сдълалось извёстнымъ въ Москвѣ, что царь-самозванецъ дер. жится датинской въры, не соблюдаетъ постовъ и проч., русскій народъ не затруднился лишить головы того; кому нёсколько времени передъ тёмъ цёловалъ кресть. Мы увидимъ, что и бывшіе при Алексвъ Михаиловичъ и послъ бунты народные предпринимались не противъ царя, нарушавшаго жизненные интересы земства, а или противъ частныхъ лицъ, --- бояръ, воеводъ, безъ въ. дома царя доводившихъ народъ своими неправдами до ожесточенія, или и противъ царя, но какъ нарушителя ввры православной. И намъ важется, повторимъ опять, что еслибы не возникло у насъ при Петръ между властію и народомъ недоразумвній религіозныхъ, еслибы Петръ своими реформами не затронулъ болѣзненно вѣ-**ВОВЫХЪ, СВЯЩЕННЫХЪ ПРЕДАНИЙ НАРОДНЫХЪ, ТОГДА НЕ** только православное население Росси приняло бы безъ особеннаго неудовольствія всё его нововведенія, но и раскольники отнеслись бы къ нимъ менње враждебно. Но великій преобразователь не пощадиль религіозныхъ чувствъ своего народа и достигъ чрезъ это того, что не только люди; отделившиеся отъ Церкви, стали въ опнозицію и государству, сдёлались врагами царя, но и сами православные стали подозрительно смотрёть на распоряженія власти и подчинялись имъ только механически, уступая силь. Отъ того-то и досель въ массв, въ народв незамътно почти никакихъ слёдовъ

(') Русск. раск. стар. Щапов. стр. 98.

вліянін Петровской реформы. Все ограничилось только верхними, болье способными въ измёненіямъ, слоями общества, а глубина, сердце Россіи, народъ по прежнему живетъ въ преданіяхъ старины, по правиламъ Домостроя, по обычаямъ православныхъ предковъ. Отъ того-то и расколъ, ставшій за православную старину, такъ живучь доселё и встрёчаетъ себѣ въ народѣ живое сочувствіе.

Все, что мы говорили досель объ отношении раскола въ свътской власти и государственному устройству Россіи, относится ко времени Петра. Какъ же заявлялъ себя расколь въ этомъ отношения въ послёдующее время и-до нашихъ дней? "Россійскіе Императоры, говорится въ одномъ раскольническомъ сочинении (<sup>1</sup>), отъ Петра и до оковчанія въка вси преемницы престола его, исполнители законовъ онаго, разныхъ его узаконеній, живъ образъ его пишуще". Понятно послѣ этихъ словъ, какъ должны были относиться раскольники и нослё Петра къ власти свётской и ся распоряженіямъ. Если наши цари, по мнёнію раскольниковъ, продолжають дёло Петра, то очевидно, что всё дёйствія преемниковъ Петровыхъ должны были встръчать въ раскольникахъ тоже нерасположение, съ какимъ отнеслись они и къ реформамъ Петра, и, прибавимъ, по темъ же самымъ причинамъ, которыя заставляли ревнителей старины непріязненно смотръть на дъйствія Петра и которыя мы указали. Такъ дъйствительно и было и есть. какъ свидътельствуютъ объ этомъ письменные раскольнические памятники. Поповщина, которая и при Петръ молилась за царя и смотръла на всъ дъйствія преобра-

(1) Чт. Моск. Ист. Общ. 1863 г. кн. 1, отд. У, стр. 68.

зователя более снисходительно, и после и до настоящаго времени находится въ тёхъ же отношеніяхъ къ свътской власти и ся распоряженіямъ. Безноповщина, провозгласившая Петра антихристомъ и всё его государственныя учрежденія заплеймившая вменемъ антихристіанскихъ, доселё продолжаетъ смотрёть на царскую власть, какъ на представительницу зла и ко всёмъ ея распоряженіямъ относится самымъ враждебнымъ образомъ. Впрочемъ во взглядъ на свътскую власть и ея дъйствія произошли у безпоповцевъ послъ Петра и нёкоторыя перемёны. Одни изъ нихъ, именно Поморцы, Өедосвевцы и др., не рвшаясь признать ложною мысль о водареніи у насъ антихриста въ лицъ Петра, допустили въ послъдствіи времени нъкоторое ограниченіе этой мысли въ придожении ся къ преемникамъ Петровымъ и стали учить, что въ Россіи послё Петра дарствують не настоящіе антихристы, следующіе одинь за другимъ, а только слуги его, исполнители его воли (1). Поэтому, признавая всё действія власти не-

(') Воть какъ разсуждають нынёшніе Осдосвевцы объ антихриств: "внтихриста разумъй дьявола, ни на какое лицо не моги указывать. Злобою духъ лукавый въ человъцъхъ царствуетъ. Апостолъ рече: не всякому духу въруйте: духъ есть духъ Божій и духъ лесть. Владыка Христосъ - небесный царь, діаволъ -- царь преисподній. Аще кто волю Божію творить, Богь пребываеть въ немъ Духонъ Святымъ и сохраняетъ его отъ всякаго зда; аще кто водю діавода творитъ, надъ тёмъ власть имветь діаволь: что ему въ умъ вложить, то и нехотя творить, зане рабъ его есть, рабы и нехотя творять волю господей своихъ. Аще вто не върусть Господу Ісусу Христу, разумъй таковаго чужда и подъ властію діаволею пребывающа. Діаволл, духонъ царствуетъ, дужомъ дъйствуетъ, духомъ обладаетъ и духомъ рабы себъ творитъ не чувственно, в разумно, устроивъ все по своему хотанию чрезъ слугъ своихъ. Всёхъ ищетъ потопить діаволъ: однихъ увлекаетъ славолюбіенъ и завистію, иныхъ сластолюбіенъ и человёкоугодіенъ, овыхъ сребролюбіенъ". (Кельсіев. сборн. прав. распор. о раск. выпуск. четв. стр. 234).

православными, антихристіанскими, эти сектанты стали относиться къ самой власти менёе враждебно, ввели у себя молитву за царя и, хотя съ неудовольствіемъ, подчяняются общимъ государственнымъ законамъ, платятъ подати, исполняютъ другія повинности (<sup>1</sup>) и вообще ведутъ себя такъ, что, по видимому, сходятся въ своемъ

(1) Вотъ разсуждения Поморцевъ и Осносвевцевъ о модитев за царя и о податяхъ. "О иновърныхъ властяхъ по псалтири въ прочихъ указанныхъ мъствхъ и о обращения ихъ молити. Молю убо прежде всвхъ творити моленія за царя и проч... (слов. Апостола). Но аще речеть вто, яко не за всёхъ, но за вёрныхъ: егда глаголетъ за царей, не быша тогда благочестввін царіе... Сице намъ божественная Писанія повелавають молитися о еллинахъ же и сретикахъ, паче о вразахъ, да и тін въ разумъ истинный пріндуть и въ въру обратятся. Оть писанія Аеннагора енлосоеа ко кесаремъ поганскимъ: ны за державу вашу всегда Бога модимъ, дабы вамъ все благоподучно успъвало, то и намъ полезно есть, да мирно житіе имамы. Мы за его Императорское Величество Бога молниъ, по реченному псалиопъвцемъ: Господи спаси царя и услыши ны, и всякаго блага его благодюбивому Величеству доброхотно желаемъ. Мы и прочихъ градоправителей и градоначальниковъ должны не судити, но честно почитати. Царіе воспропов'ядуются благочестивія, а не яко невърнія, ниже иномудрствующія. О милости всіхъ ісрей обычныя модитвы о дюдехъ и Божін наслёдін творить, во еже спастися ему и христіанскому нашему возвыситися роду, воція: спаси Господи люди Твоя и общая молитва — Господи помилуй — воспѣвается какъ о царъхъ, яко предстоящихъ благочестивымъ, такъ и о въръ подвизающихся, въ таковыхъ о благочестивыхъ царъхъ моленіяхъ возглашаются высочайшіе титулы благовёрія и благочестія". (Тамъ же стр. 204). Это слова Поморцевъ;--а вотъ разсуждение на допрост о томъ же Өедосъевца: "о благоденствін и долгольтін царя и царской фамилін молюсь; но Богъ молитвъ моихъ не пріемлеть о твхъ, кто не радзетъ и не защищаеть нась, страждущнять правовърныхъ и кто оказываеть помощь лукавымъ богопротивнымъ грекамъ... Благочестивъйшими и благовърными царя и всю царскую самилію признаю тогда, когда они станутъ въровать въ истиннаго Ісуса, а не Інсуса, антихриста, и когда освободять нась, върующихъ въ древнюю церковь и страждущихъ въ ваточения, отъ вашего дожнаго трехперстнаго духовенства, которое состоить изъ щепотниковъ, осквернившихъ Церковь и въру" (Кельсіев. Сборн. вып. перв. стр. 220 и 221). О дани Поморцы разсуждають такъ: "въ покоренія даремъ пребывающимъ не винословити; зане и Христосъ Богъ св. Петру за Себе и за него повелъ дань воздати. Греки у Туотношеніи къ власти съ поповщиной (1). Но тогда кажь нъкоторые изъ безпоповцевъ стали учить послѣ Петра, что антихристь царствуеть въ Россіи не чувственно, а духовно, что власть свътская — только орудіе его, и на этомъ основаніи поставили себя въ менѣе враждебное отношеніе къ ней и ко всѣмъ ея распоряженіямъ, другіе, именно Филиповцы и особенно Странники, развили ученіе о воцареніи въ русскомъ царствъ сына

рокъ купуютъ себъ покой, купуютъ вольность церковную, купуютъ вольность благочестія для души своей. Сице и вси выгопустынные жители подъ иго данничества и мірскихъ судищъ подвержены и отъ лѣта 7214 во всякомъ даннословіи не точію мірскихъ сравнительно, но и сугубо содержанія ради древняго благочестія опредъляются; но Христосъ и апостоловъ преданія повелъваютъ Бога боятися, царя почитати, и Божія Богови и Кесарю Кесарева отдаяти. Сія вся Богу помогающу благое отъ Божіихъ писаній и благопокорное разсужденіе общежительство сіе источаетъ" (Сборн. Кельсіев. вып. четверт. стр. 206 — 7). "За что даемъ дань, спрашивается въ одномъ ведостевскомъ сочинения, и отвъчается:- не за службу, не за въру ихъ, но за обладание и за имущую имъ власть по попущенію святаго Бога. Дабы никто не имълъ на насъ гнъва, во еже до конца обидъти: аще требуетъ врагъ злата - дадите, аще ризу - дадите, аще почести - дадите, аще въру хощеть отъяти-мужайтеся всячески. Мы въ послёднее время живемъ и потому всяку дань даемъ всякому просящему, дабы не предалъ врагъ на муку, или бы не заточилъ въ незнаемое мъсто. Христосъ насъ научаетъ не помътати себе въ напасти, не давати мъсто гнъву. Самъ Владыка бъжа отъ Ирода во Египетъ и въ Кормчей правила повелёваютъ дати злата и тъмъ избъжати муки; неповинна творить давшаго, а речетъ: лучше изволи погубити злато, нежели душу" (тамъ же стр. 232-3).

(<sup>1</sup>) Мы говоримъ вообще объ указанныхъ сектантахъ, а не о частвыхъ лицахъ того или другаго толка, которыя иногда не сходятся съ общимъ взглядомъ толка на власть. Такъ напр. между Федосъевцами даже въ настоящее столътіе, въ царствованіе Александра Благословеннаго, являлись на Преображенскомъ кладбищъ, столько облагодътельствованномъ этимъ Императоромъ, лица, которыя учили, что и за него гръшно молиться, за что и были осуждаемы общимъ голосомъ сектантовъ. (См. объ этомъ въ Хр. Чт. 1863 г. ч. II, стр. 31). Точно такъ же по изслъдованію особой коммисіи въ 1821 году оказалось; что петербургскіе Федосъевцы Волковскаго кладбища не молились за царя (Сборя. прав. распор. о раск. Кельсіев. вып. четв. стр. 235). погибели до крайнихъ размъровъ и стали проповъдывать, что не только Петръ былъ антихристь, но и всв послёдующіе за нимъ Императоры русскіе, какъ продолжатели дёла Петрова, суть также антихристы, и потому всё распоряженія ихъ богопротивны, велуть къ погибели и ни подъ какимъ видомъ не должны быть принимаемы къ исполнению послъдователями древняго благочестія. Само собой понятно, что о молитвъ за царя, по ихъ понятію, антихриста у этихъ сектантовъ не могло быть и ръчи. Мы не можемъ указать, по какимъ историческимъ причинамъ и психологическимъ побужденіямъ развилось у Филиповцевъ и у Странниковъ учение объ антихриств до такихъ крайностей; но скажемъ, что подобный исходъ двла былъ у нихъ довольно послёдователенъ. Въ самомъ дёлё, если, какъ учили раскольники (и не одни они), Петръ былъ антихристъ, то и послъдующіе за нимъ Императоры русскіе, продолжавшіе устроять свое государство на началахъ, положенныхъ Петромъ, могли и должны были быть признаны со стороны раскольниковъ также антихристами. А отсюда самое естественное заключение -- то, что подчиняться власти подобныхъ лицъ, исполнять ихъ рас. поряженія, какихъ бы вещей они ни касались, и особенно молиться за нихъ-гръхъ и гръхъ непростительный. Остается одно изъ двухъ: или въ случав вліянія подобной власти умирать, -- сожигаться, какъ и двлають большею частію Филиповцы, или бросить самое общество, которымъ управляетъ антихристъ, разорвать съ нимъ всё связи и бѣжать въ пустыню, на что ръшились Странники. Повторяемъ: Heдостатокъ свъдъній объ указанныхъ сектантахъ не позволяетъ указать, какъ и когда возникло въ расколъ ч. п. 26

Digitized by Google

такое ученіе, какъ оно развивалось съ теченісиъ времени и принядо наконець тоть видь. Въ какомъ существуеть въ настоящее время; но указанное нами отношеніе Филиповцевъ и Странниковъ въ свётской власти н ея действіямъ могло установиться само собою на основания учения ихъ объ антихриств. Только о Филиповцахъ можно сдёлать нёсколько предположеній для объясненія ихъ фанатически-враждебнаго взгляда на гражданскую власть. Основателемъ этого толка быль бъглый стрёлець, называвшійся до постриженія въ монашество Фотіемъ. Выть можеть, воспоминанія Фотія о вазняхъ, ванимъ подверглись стръльцы при Петръ, были первымъ основаніемъ къ составленію ученія Филповцевъ; а потомъ несчастное столкновение Филиповцевъ съ представителемъ власти въ лицъ Самарина, кончившееся страшною смертію самого учителя ихъ (1), дало новый толчекъ враждебному взгляду сектантовъ на царя и довело этотъ взглядъ до религіознаго фанатизма, способнаго на всякія крайности. А Евеимій, основатель секты Странниковъ, принадлежалъ сначала, какъ извёстно, въ Филиповскому толку и держался его ученія. Значить, основание для того учения, какое сталъ проповъдывать Евоимій, отделившись отъ Филиповцевъ, уже было положено; стоило только развить его, и уродливая система ученія Странниковъ была готова. Какъ бы впрочемъ ни было, только и въ настоящемъ случав мы сталкиваемся съ г. Щаповымъ и находимся вынужденными, во имя правды, вступить съ нимъ въ полемику. Высказывая свой взглядъ на расколъ, какъ на гражданскую демократическую общину, взявшую на свои пле-

(') Ист. русск. раск. стр. 275.

Digitized by Google

че защиту попранныхъ государственною властію правъ земства, г. Щаповъ хотя и говорить, что подобное направленіе въ расколѣ началось со временъ Петра, но неръшительно. Болъе ръшительное слово его объ этонъ предметь относится въ Филиповцамъ, получившимъ свое начало только въ 1737 году (стр. 55 - 6), и окончательное-ко второй половине прошлаго столетія, когда появилась въ расколё секта Странниковъ (1). Въ Филиповцахъ г. Щаповъ видитъ болёе рёшительныхъ гражданскихъ демократовъ, чёмъ въ другихъ безпоповцахъ, а со второй половины XVIII стольтія, съ появленія секты Странниковъ, въ расколѣ, по его словамъ, окончательно "выработывается чисто политическое направленіе", такъ что съ этого времени "ученіе раскола вивсто прежняго редигіозно-полемическаго направленія становится на жизненно-народную почву, изъ нея развивается и получаеть жизненныя данныя и силы". Странники или, какъ называетъ ихъ г. Щаповъ, бъгуны это чисто полятические демократы, и притомъ самые отчаянные, которые избрали бъгство, какъ "единственный путь рёшительнаго, фактическаго, дёятельнаго и всежизненнаго, всецълаго отрицанія всякой государственной кръпостности, кръпостности правительственной, ревизской, паспортной, подушно-податной, служебной, номъщичьей и церковно-јерархической". Въ подтвержденіе своего взгляда на Филиповцевъ г. Щаповъ ссылается на то, что эти сектанты не молятся за царя и отрицають всё повелёнія и установленія власти. Это правда, только подобное явленіе нисколько не доказы-

26\*

<sup>(&#</sup>x27;) "Земство в раснолъ" стр. 158 — 9; снес. стр. 48 и статьи его "Бъгуны" во "Времени" 1862 г.

расть гражданскаго демократизма Филиновцевъ, а. объясняется ихъ редигіознымъ ученіемъ, именно, ихъ взглядомъ на власть царскую, какъ антихриста. Въ подтвержденіе нашихъ сдовъ, вмъсто всякихъ разглагольствій, цослушаемъ лучше самихъ Филиповцевъ, какъ они на допросахъ объясняють свой взглядъ на власть и свое отношение къ ней. "По неимънію священниковъ и діаконовъ, говорилъ инокъ Неофитъ на допросъ, мы не читаемъ эктеній, ими произносимыхъ; замъняются же онъ произношеніемъ модитвы: Господи помилуй-столько разъ, сколько она поется при чтеніи эктеніи и этимъ замъняется молитва за государя и весь міръ. Тропарь и кондакъ Животворящему вресту у насъ читается такъ: "спаси Господи люди Своя и благослови достоянія своя, побъды благовърнымъ на сопротивныя даруй и Своя сохраняя крестомъ люди". Имени государя не помъщаемъ въ этой молитвъ потому, что сомнаваемся, блаювърный онз, или ньть, оставляя это на судъ Божій. Молимся же за государя вообще со всемъ міромъ въ словахъ: "спаси Господи люди Своя" (1). Здъсь не нааванъ прямо государь антихристомъ, а сказано только, что Филиповцы сомнъваются въ его благовъріи и потому не молятся за него. Но въдь это -- допросъ, на которомъ обыкновенно раскольники лишнияз словъ не говорять изъ опасенія, по ихъ словамъ, "за правду въ острогъ насидъться, плетей отвъдать и въ закавказскій нрай угодить" (2). Съ другой стороны если бы Филиповцы составляли оппозицію свётской власти не въ сабдствіе религіозного разномыслія съ нею, а по при-

(э) Тамъ же, вып. перв. стр. 194.

:

<sup>(\*)</sup> Сборн. прав. распор. о раск. Кельсіев. вып. четв. стр. 246.

чинамъ гражданскимъ, въ такомъ случав следовало бы ожидать, что они будуть согласны напр. съ Странниками, которые, по мизнію г. Щапова, возстають противъ власти тоже по политическимъ побужденіямъ. А исжду твиъ мы видимъ на двлъ, что какъ Филиповцы чуждаются Странниковъ, не имвютъ съ ними никакихъ снощеній, называють ихъ сретиками, такъ въ свою очередь и Странники не щадять самыхъ оскорбительныхъ наименованій для Филиповцевъ (1). Чёмъ объяснить это явленіе? Тъмъ, что указанные сектанты при общемъ нерасположении въ власти вслёдствіе фанатическаго взгляда на нее, какъ на власть антихристіанскую, имъють и нёкоторыя особенности въ своихъ вёрованіяхъ, и эти особенности религіозныя имѣютъ въ глазахъ сектантовъ такую важность, что изъ-за нихъ они, забывая общую вражду свою въ власти, ссорятся между собою, Но если бы, какъ думаетъ г. Щаповъ, религіозныя върованія раскольниковъ были только оболочкой, подъ которой сектанты стараются скрыть свои политическія тенденціи, въ такомъ случав раздоръ ихъ между собою изъ-за этихъ върованій, доходящій часто до отврытой вражды, быль бы немыслимь. Что же касается наконець Странниковъ, то дъйствительно въ учении ихъ дышеть, повидимому, такой рьяный гражданскій демократизмъ, который могъ бы быть свойственъ самымъ отъявленнымъ западнымъ революціонерамъ. Странники не признають никакой власти, проповёдують свободу и всеобщее равенство, требують (некоторые) общности имънія и проч. (<sup>2</sup>), — однимъ словомъ: это, повиди-

(\*) Тамъ́ же, стр. 260, 262, 276 и др.

<sup>(1)</sup> Сбори. прав. распор. о раск. вып. четв. стр. 251 и 267.

ному, депократы-коммунисты самые отчазнные. Но пусть не спущается православное общество присутствіємь въ средь его такихъ безпокойныхъ людей, — пусть будеть повойно и правительство. вибя у себя въ подчинения яниъ, воторыя не хотять знать вняакой власти. Если бы эти люди слядали свою дикую систему ученія подъ ваїяність гражданскихъ стремленій въ разнузданности, иь свободь, похожей на своеволіе, — въ таконъ случав атветвительно они могли бы быть опасны для власти и гражданскаго порядка если не сами по себь, то по прайней мэрэ въ рукахъ злонамэренности... Но побужденія, которыя двигають этими людьми во всёхъ ихъ дийствіяхъ и отношеніяхъ въ власти и существующему порядну вещей, которыя лежать въ основании ихъ сумазбродной системы ученія, двлають этихь людей скорве жалкими, чвиъ опасными. Эти побуждения суть ложное, доведенное до фанатизма, убъждение, что власти наши со времени Петра — антихристы, сосуды дьявола, что Церковь существующая — жилище духа лукаваго, что всё, кромё Странниковъ, слуги сатаны, что все, существующее нынъ на Руси святой, или про-Изведено антихристомъ, или заклеймено его скверною печатію, что даже раскольники не-Странники - еретики, слуги антихриста, такъ какъ живутъ въ обществъ подъ его властію, что наконецъ "въ настоящіе послёдніе дии антихристовой прелести единственно спасительный путь сущимъ въ въръ – путь тъсный, нуждный **и прискорбный, еже** не имьти града, ни села, ни дому<sup>4</sup>, 1 разорнать съ обществомъ всё связи и бъгать изъ одного мъста въ другое, скрываясь отъ руки сына погибели. Другими словами: основания, по которымъ Странники являются въ своемъ учения гражданскими демокра-

тами, чисто редигіозныя, и слёдовательно эти сектанты если и не безвредны, за то и не такъ опасны, какъ если бы они проповъдывали свое ученіе по принципамъ чисто политическимъ. Не безвредны, HOTOMY что Странники, въ силу своего ученія, не живуть общею всёмъ русскимъ жизнію, выдёляютъ себя изъ общества, а слъдовательно лишають его своего содъйствія, своей помощи, своихъ рукъ и силь; но и не особенно опасны для власти и существующаго порядка вещей-частію по своей малочисленности, по своему невъжеству, но еще больше по особенностямъ своихъ началъ, изъ которыхъ самое главное: бъгать отъ антихриста, чтобы не подчиниться его волё и не погибнуть во въки. Не могутъ быть опасны Странники даже при вліяніи на нихъ стороннемъ, чужеземномъ, или и туземномъ. Всякій, кто не принадлежить къ ихъ сектъ, -- слуга антихриста; и какъ бы кто ни былъ красноръчивъ на словахъ и щедръ на объщанія, странники не послушають его и не пойдуть за нимъ, твиъ болве, что, по ученію Странниковъ, основанному ими на словъ Божіемъ, антихристъ можетъ пасть отъ десницы одного только I. Христа. Мы не споримъ противъ того, что отдёльныя личности изъ секты Странниковъ, подъ вліяніемъ своего религіознаго фанатизма, способны на самыя рёзкія проявленія своей вражды къ власти, особенно если она будеть относиться къ нимъ немиролюбиво; но подобныя безумныя выходки составляють исключеніе и притомъ не составляють особенности секты Странниковъ, а общи всёмъ раскольникамъ-безпоповцамъ. Такъ еще при Петръ Великомъ, когда Странники, какъ отдельная секта, и не существовали, являлись фанатики-раскольники, которые готовы были посягнуть на жизнь Императора (<sup>1</sup>). Возможность подобнаго явленія ужасна; но причины его скрываются не въ общемъ демократически-революціонномъ направленіи раскола, а въ религіозномъ настроеніи отдъльныхъ личностей, доходящемъ иногда до изступленія, до фанатизма, — въ томъ несчастномъ настроенія, которое заставляетъ нъкоторыхъ раскольниковъ самовольно итти на костеръ и сожигаться. Долгъ власти употреблять всё средства къ тому, чтобы не раздражать этихъ больныхъ людей и не доводить ихъ до поступковъ, которые напоминаютъ о сумасшествіи. Въра — самая дорогая святыня для человѣка; изъ-за ней и для ней онъ можетъ рѣшиться на все, можетъ сдѣлаться самъ мученикомъ, можетъ, при превратномъ направленіи вѣры, замучить и другаго.

А что дъйствительно Странники выдълили себя изъ православнаго общества по принципамъ религіознымъ, а не гражданскимъ, въ этомъ каждаго могутъ убъдить самыя сочиненія ихъ (<sup>2</sup>) Мы съ своей стороны сдълаемъ только нъсколько краткихъ замъчаній объ этомъ предметъ. И вопервыхъ, намъ кажется, что ученіе Странниковъ объ отношеніи ихъ къ власти, какъ анти-

Digitized by Google

<sup>(&#</sup>x27;) Хр. Чт. 1863 г. ч. Ш., стр. 228-9.

<sup>(\*)</sup> Желающій познакомиться съ ними можеть обратиться къ четвертому выпуску сборника прав. свёд. о раск. Кельсіева, въ которомъ помёщено нъсколько сочиненій, излагающихъ со всею подробностію ученіе Странниковъ, и вромѣ того можеть прочитать исторію о Петрѣ 1-мъ (Чт. Моск. Истор. Общ. 1863 г. кн. 1, отд. Y, стр. 52 — 71). Это послёднее сочиненіе, очевидно, написано также Странникомъ и относится не ко времени Петра, какъ думаетъ авторъ статьи: "состояніе русскаго раскола при Петрѣ 1-мъ" (Хр. чт. 1863 г. ч. III, стр. 219), но къ началу настоящаго столѣтія. Когда мы говорным о взглядѣ раскольниковъ на преобразованія Петра, то ссыдались на вто сочиненіе. Въ этомъ случаѣ, пожалуй, мы допустили неточность, но не такую важную, чтобы г.

ł

христу, и существующему порядку вещей доведено до самыхъ крайнихъ предвловъ въ следствіе того, что другіе раскольническіе толки, пропов'єдуя тоже ученіе о наступлении царства сына погибели, ставили себя иногда въ такія отношенія къ власти, которыхъ Странники никакъ не могли примирить съ мыслію о водареніи на землё антихриста. Такъ, по обличеніямъ Странниковъ, не только поповцы, но и безпоповцы-Поморцы, Өедосвевцы, даже Филиповцы не только записывались подъ двойной окладъ, наложенный на раскольниковъ, и тъмъ, по мнѣнію Странниковъ, "антихриста признали правовърнымъ, а себя зловърными и отступниками", не только брали въ случав нужды паспорты, а вмвств съ ними и печать звпря, но иногда во избъжание преслъдованій со стороны власти притворялись православными, записывались въ исповёдныя росписи и даже въ случаё крайности, особенно предъ смертію, чтобы не встръчать препятствій въ погребенію, исповъдывались у православныхъ священниковъ и причащались въ право. славныхъ церквахъ, принимали къ себѣ во время праздниковъ православное духовенство и свътскихъ чиновниковъ, поступали на разныя должности-съ объщаніемъ служить върой и правдой нечестивой власти, шли

Щаповъ имълъ основаніе упрекнуть насъ за нее, такъ какъ онъ самъ пользовался этимъ сочиненіемъ для той же самой цѣли (русск. раск. етарообр. стр. 106—9). Мало этого: мы сдѣлали даже уступку г. Щапову, когда, на основаніи сочиненія настоящаго столѣтія, говорили с недовольствѣ раскольниковъ гражданскими реформами Петра. Этимъ мы не котимъ сказать, чтобы раскольники—современники Петра были довольны его преобразованіями, а только выражаемъ ту мысль, что при Петрѣ раскольники, вѣроятно, не такъ отчетливо объясняли себѣ реформы преобразователя въ смыслѣ антихристіанскихъ, какъ это случилось послѣ, но смотрѣли на нихъ просто, какъ на дѣла богопротивныя, противныя вѣрѣ и вѣковымъ преданіямъ, какъ на нечестивую иноземцину.

въ военную службу, или по крайней изръ нанимали вивсто себя рекруть и такимъ образомъ другихъ вводили въ нечестіе, даже принимали участіе въ построеніи православныхъ храмовъ, а "въ праздники и табельные царскіе дни плошки запаляли и свѣчи сальныя на окнахъ<sup>4</sup>, -- однимъ словомъ старались во внъшней жизни ни чёмъ не отличаться отъ православныхъ, утёшая себя тою мыслію, что въру можно соблюдать и "кромъ устнаго исповъданія въ сердцъ и дълъхъ" (1). Такое двоедушіе раскольниковъ всвхъ толковъ и лицемъріе ихъ предъ властію-антихристомъ показались Странникамъ до того возмутительными и несогласными съ обязанностями истиннаго христіанина, что они ръшились, вопреки всёмъ своимъ собратіямъ по вёрё, разорвать всё связи съ обществомъ, надъ которымъ властвуетъ сынъ погибели. И вотъ является ученіе, которое заповёдуеть истинному христіанину не только не подчиняться власти, какъ антихристіанской, и всёмъ ся распоряженіямъ, но избъгать ръшительно всего, что могло бы какимъ бы то ни было образомъ связывать Странниковъ съ міромъ, въ которомъ царствуетъ сынъ погибели. Отъ того-то Странники не только не записываются въ ревизіи, не платять податей, не исполняють никакихь государственныхъ и гражданскихъ постановленій, но считаютъ гръхомъ даже жить среди православнаго населенія и убъгаютъ (2) въ пустыню, въ которой одной, по

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Кельсіев. вып. четв. стр. 274 — 277. Уменьшенію фанатизма раскольниковъ и болёв замётному сближенію ихъ съ православнымъ обществомъ, по всей вёроятности, способствовали снисходительныя мёры противъ раскола Императрицы Екатерины II. Въ ся же царствованіе явилась и секта Странниковъ.

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) Мы не оспариваемъ мысли г. Щапова, что еще до появленія секты Странниковъ у насъ развито было до большихъ размъровъ "обгун-

ихъ мнѣнію, можно спастись, какъ чуждой власти антихриста. "Узнать истину невозможно иначе, говорилъ одинъ Странникъ на допросѣ, какъ избѣжаніемъ властей и живя въ пустынѣ" (\*). Мысль о царствованіи на землѣ сына погибели не только легла въ основаніе всего ученія Странниковъ, но, такъ сказать, вошла въ плоть и кровь сектантовъ, такъ что они видятъ печать антихриста даже въ такихъ вещахъ, которыя не только

ство". Бъжали на волю крестьяне отъ "крѣпостности податной и помъщичьей", бъжали солдаты отъ службы тяжелой, бъжали-всъ, недовольные правительствомъ за его стъснения земства, -- бъжали и раскольники... только посладние бъжали изъ сель и городовъ въ ласа и пустыни, а нерияко и за границу, не въ следствіе указанныхъ причинъ, а по побужденіямъ чисто религіознымъ-изъ опасенія быть вынужденными принять "новую еретическую" въру, или отъ гоненій на "старую истинную" ввру. А что это такъ, видно напр. изъ следующихъ словъ вышедней недавно за греницей распольничьей книги, подъ заглавіснь: "церковная исторія": "здъсь по крайней - мъръ возведемъ окрестъ мысленныя очи свои и пробъжимъ общимъ взглядомъ не токмо по россійскимъ предъламъ, но и по всей Европа, а частью и Азія для чувствительного понятія... како изъ той божественной ограды столь разгнаны были словесныя овцы, что наполнились ими горы и холмы и непроходимыя дебри. Населились отъ вековъ незаселяеныя отдаленныя сибирскія и кавказскія горы; умножились россійскимъ народокъ области: малороссійская, бъдорусская, польская и бессарабская. Надълились тъмъ же удъломъ въ значительномъ числъ цълыхъ обществъ многія державы: Турція европейокая и азіятская, Валахія, Молдавія, Австрія и Пруссія. И се таковое безчисленное множество россійского народа, и многое число духовенства, отъ иноческаго и священническаго чина, единственно по причиню невозможности внутрь России содержать древле-церковныхъ чиновъ и уставрев, которое тамъ запрещено было подъ жестокимъ притесненіемъ и казнію, вынуждены были оставить всю приверженность свою къ отечественной природь, и искать прибъжища и свободы впры въ чужихъ предълахъ" (ч. III, стр. 148-9). Странно только, что г. Щаповъ какъ бы не обращаеть вниманія на эти слова, приведенныя имъ въ статьв: "Въгуны", и по прежнему бъгствораскольниковъ и въчастности Странниковъ объясняетъ недовольствомъ народа налогами, податями, рекрутчиной и другими стеснительными для земства распоряженіями власти ("Время" — "Бъгуны, ст. 2-я въ концъ).

(4) Сборн. прав. распор. о раск. Кельсіева, выпускъ четверт. стр. 264.

не стёснительны для земства, но еще приносять ему несомибниую пользу. Такъ напр. Странники отъ всей души ненавидять учреждаемые на случай голода, по распоряжению правительства, запасные хлебные нагазины. и пользоваться пособіень изъ этихъ нагазиновъ считають грёхомь непростительнымь. Это оть того, что ия полученія хлёба нэъ запаснаго магазина нужно взять билеть съ печатью, которая, по мивнію Странняковъ, есть скверная печать антихристова (1). Или что напр. нуживе въ житейскомъ быту можетъ быть денегъ? Однакоже странники (хотя и не всё) и ихъ не берутъ въ руки, потому что на деньгахъ двуглавый орелъ-тоже антихристова цечать. Скажуть, пожалуй, что все это-маска, хитрость, употребляемая сектантами для того, чтобы скрыть свои заднія мысли-граждански-демопратическія? Но во первыхъ, что за разсчеть отпазываться отъ денегъ, когда онъ-необходимая статья для всевозножныхъ предпріятій? Во вторыхъ-раскольники другихъ толковъ, знающіе, разумвется, больше нашего тайны и задушевныя стремленія своихъ собратій, прямо говорять, что Странники сами чуждаются денеть и другихъ осуждаютъ за владёніе ими именно въ слёдотвіе мысли, что на нихъ печать антихриста. Вотъ что говорится напр. въ одномъ еедостевскомъ сочинения, написанномъ въ опровержение взгляда Странниковъ на деньги. "Портреты и литеры царскія на златв и сребрв и при твхъ царяхъ (нечестивыхъ) были и не безъ ума: каковъ царь, таковъ портретъ и на деньгахъ и литера. И Христосъ вопроси: чіе лице, указуя сребренникъ? Отвъща же: кесаревъ. И рече: воздадите убо Ке-

<sup>(&#</sup>x27;) Кельсіев. вып. четвер. стр. 254 и 290.

сарева Кесареви, а Бомая Богови. Виждь отъ сего и разумъй-деньги не касаются въры, непротивны закону, аще вто съ разумомъ имъетъ ихъ. Здато и сребро Богомъ сотворены: продать, купить и милостыню сотворить, свѣчу и масло купить въ жертву Вогу и на всякую потребу. Многіе святые куплю творили: эри о томъ въ продогахъ и четьминсяхъ" (1). Чтобы понять такое фанатическое нерасположение странниковъ ко всему, что исходить отъ власти, нужно припомнить, что тогда какъ другіе безпоповцы прововъдують духовное нии разумное пребывание въ мір'в антихриста, по учению странниковъ, сынъ погибели царствуетъ нынъ чувственно----въ лицъ царей следующихъ однаъ за другимъ. "По въръ моей разумъю, говорилъ на допросъ 1851 года одинъ странническій наставникъ, Осипъ Семеновъ,--что теперь пришель антихристь, который явился не въ одномъ человъкъ, а во множествъ людей постепенно; со времени отставшаго отъ въры патріарха Никона царство антихристово настало и представитель этого царства есть вашъ господинъ Императоръ, какъ потомокъ Петра Великаго, до котораго еще можно было жить нъ мірь, не укрываясь въ пустымю, но съ народной переписи нельзя спастись въ мірѣ" (2). "Зри и внимай, нисаль въ наставление своимъ ученикамъ одинъ оедосвевскій наставникъ, не плотію антихристь царствуетъ, но невидимо и разумно, а не такъ, какъ бъгуны говорять. Во плоти всякому-бы можно видеть, а кольми паче бы тому более видеть можно, кто по куплямъ обходить разныя государства, но не тако, а Богь даль

- (1) Кельсіев. вып. четв. стр.233-4.
- (\*) Тамъ же, стр. 285.

разумьть по неалобными сердиямъ" (1). Съ другой стог роны но мало усиливали враждебный взглядъ Странниковъ на власть и нсе, что отъ нея исходитъ, стёснитедьныя мэры противъ раскольниковъ. Въ книгъ Хронографъ в читаль, признавался на допросъ тоть же Осипь Семеновь, что св. отцы вельди платить дань и Діоклитіану парю, если не будеть стёснять ихъ иначе не призназать его власти; и я платиль бы дань ващему Государю, если бы онъ не запрещаль намъ исповадывать ист тивную въру, и признаваль бы его власть" (2). "Аще вы, парю, завлючиль свое показание другой Странникъ въ 1848 году, повелини соблюсти православную въру. аноже днесь пребываю, долженъ воздать дань, честь и поклоненіе; аще же ни, то ниже чести, ниже поклона, ниже дани, что и подписую собственноручно Дометіанъ **Θеофановъ**, рабъ Христовъ<sup>(1)</sup> (<sup>3</sup>). Такимъ образомъ очевидно, что Странники не признають существующей власти не по демократически-демагогическимъ стремдені. ямъ своимъ въ анархіи, къ безначалію, не потому, чтобы имъ была ненавистна власть вообще сама по себъ, но потому, что цари, по мнанію сектантовь, нечестивы, антихристы. "Царя и власть считаю нужными, говориль на допросъ тоть же Дометіань Өеофановь, потому что ни одна земля безъ царя быть не можеть; но того, по повелёнію коего Странниковъ и христіанъ содержать въ темницахъ, за царя не почитаю, а за мучителя" (4). "Подъ сводъ законовъ не подхожу, говориль другой фанатикь, потому что Государь расколь-



end the set of

<sup>(&#</sup>x27;) Кельсіев. вып. четв. стр. 235, снес. стр. 275.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 285.

<sup>(</sup>в) Тамъ же, стр. 287.

<sup>(4)</sup> Тамъ же.

никъ; христіаниномъ его не прязнаю, потому что онъ отсталь оть истинной въры, ---и потому власти его не подчиняюся. Пусть, что хочеть, со мной творить: върно Господь меня предаль, я должень воспріять и смерть. Если бы вздумалъ признать власть Государи, то обмануль бы этимъ Бога" (1). А послё этого не трудно уже понять, какой смысль имветь проповёдь Странниковъ о равенствъ всъхъ, о свободъ и проч. Не признавая власти государей и поставленныхъ имъ чиновъ, какъ нечестивыхъ, Странники естественно пришли къ мысли, что нынь, когда ньть и не можеть быть благочестивой власти, всв христіане (т. е. они и, пожалуй, другіе раскольники) дожны быть равны между собою, какъ слуги одного и тогоже Царя небеснаго, а не какъ граждане одного и тогоже государства. Потому что Странники очень хорошо знають, что разные "чины и власти" существовали у насъ и въ то время, когда, по ихъ мнѣнію, въ Россіи царствовало православіе и благочестіе. "Властей мірскихъ я признаю только твхъ, говориль одинь раскольникь на допросъ 1855 г., кои пôставлены были царемъ, а не императоромъ. Начальниковъ надъ нами правовърными нынъ вовсе нътъ никакихъ, а прежде были бояре и воеводы, (<sup>2</sup>). Свобода же, какой добиваются Странники и которую проповёдують они со всёмъ жаромъ, это не свобода отъ всякаго начальственнаго надзора и контроля, неръдко стъслительнаго и несправедливаго, не воля-двлать всякому, что ему угодно, но свобода религіозная, свобода Христовой (3) въ-

э) Тамъ же, стр. 221.

<sup>(1)</sup> Кельсіев. вып. четвер. стр. 285.

<sup>(\*)</sup> Тамъ же, стр. 276.

вы, которую исповёдують сектанты, --- независимость отъ властей, которыя нечестивы (1), "свобода сваниельская, или независимость отъ міра, который весь во зав лежить, такъ какъ крестоносецъ долженъ быть внё міра" (<sup>2</sup>). "Покорившиеся ему (указу 1722 г. -- о томъ, чтобы раскольники, записавшіеся подъ двойной окладъ, ученія своего не распространяли и книгъ старыхъ у себя не держали) трижды отреклись отъ Христа, писалъ Евоимій въ 1787 г. къ московскимъ старцамъ, ибо, назвавшись раскольниками, Никона отступника со встами послёдователями правыми быти разрёшиша, ересь его оправдаща, и весь соборъ святыхъ съ самимъ Господомъ осудиша, сирвчь Его ученіе похулиша. У нечестивыхъ бо просиша, дабы имъ позволили въру Христову пріяти, яко какую купленную рабу" (<sup>3</sup>). И въ другомъ мъстъ: "нъсть этого видъти въ писаніи, егда бо познавъ истину человъцы, у нечестивыхъ властей своихъ спрашивались, да позволятъ имъ въру Христову имѣти, но содѣяша бо вѣру во Христа раболѣпну. Вы (Федосвевцы и Филиповцы) егда во 2 и 3 ревизіи требовасте, да позволять вамь ону имвти, безстудное и скверное дело сіе являете быти. Имя бо Христово преславно и свято, паче же и христоименито есть: сего ради и мы Христовы люди нарекохомся" (4).

Наконецъ не малымъ подтвержденіемъ того, что Странники возвели въ догматъ бъгство для освобожденія себя не отъ "крёпостности" всякаго рода, тяжелой для народа, а отъ подчиненія антихристу, могуть служить

<sup>(4)</sup> Кельсіев. вып. четв. стр. 255.

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) Тамъ же, стр. 274.

<sup>(</sup>в) Тамъ же, стр. 255.

<sup>(4)</sup> Тамъ же, стр. 267.

чать называеные бугуны мірскіе ная жиловые. Извуство, что сента Странниковъ разділяется на два разряда: на былиет странствующият, которые разрывають вся связи съ обществоиъ и дълаются въ собственномъ сямол' бродягани, проводя всю жизнь въ переходахъ съ одного миста на другие, и на страников жиловыха, мірсикач, которые, и нослё принятія странинческие ученія, живуть въ городахь и селахь, ни чвиъ не отличалсь оть другихъ распольниковъ, и только при концв жизни предаются недолговременному и недалекому странствованию, а иногда предъ самою смертию ограничиваются только переходомъ изъ одного дона въ другой, чтобы умереть Странникомъ. Еслибы секта Странникорь проновъзмвала бъгство, какъ средство нъ выxony Hyb Tamenato Holomenis, Bb Ranowb Haxonetca HHSшіе влассы нашего общества, благодаря "криностности правительственной, ревизской, пасмортной, подушпо-нодатной, служебной, пом'вщичьей и церковно-iepapхнческой", въ такомъ случав бынны мірскіе составляля бы необъяснимое явление въ сектв. Потому что, жива въ обществъ, они не освобождаются отъ тяжелыхъ обязанностей и отношеній къ власти, и принятіе ими странническаго учевія въ такомъ случав представляется безсмыслицей. Еще большей безсмыслицей должно признать тогда обычай мірскихъ бъгуновъ предаваться странствованию хотя не надолго, хотя предъ смертию. Г. Щаповъ говоритъ, что странство для мірскихъ бъгуновъ--одна тольно формальность. Но кроив того, что подобный взглядъ на дъло не мирится съ основною идеею ученія Странниковъ, есть основаніе думать, что странствование, которому предаются хотя не надолго мірскіе бъгуны, составляеть, по учению сектантовъ, самый важ-Ч. Ц. 27

ний шагь въ из жизни, безъ которало желозичения cance checenie. They, no clobant canoro v. Illaucos, въ 1812-13 годахъ между Странниками нискъ споръ. с TOND. AOABRO AN ADCENTS BCTYHAIOIRNES BD. HES COPRAвів до выхода ихъ въ странство. Подобнаго спора не могло бы и быть, селибы, странствование, для мірскихь бытувовь, по мысли себтантовь, было одною тольно сорнальностию. Тогда и самое перекрещивалье не инъло бы смысла. А нежду твиъ оно заповбдуется основателями секты Странниковъ, какъ основной догматъ (\*). Но если существование въ секть Странниковъ мірскить бъгуновъ представляется нельпостію - въ топъ случать вогда мы будеть смотрёть на сектантовь, конь на граж: данскую общину, ръшившуюся выдълиться изъ общей жизни русскаго сдавленнаго простонародья, по чисто житейскимъ разсчетамъ, -- то при взглядъ на Странияновъ, какъ на общину религіозную, указанное явленіе объясняется очень просто. Ученіе Странниковъ по своей смраости не можеть не нравиться многимъ любителямъ старины, нарушенной Петромъ I. Но жертвы, ваникь требуеть это ученіе, до того велики, что не всякій можеть ръшиться на нихъ. И вотъ являются люди, которые, вполны сочувствуя мыслямъ сектантовъ, не имъють однакоже въ себъ достаточно силь, чтобы мысли оти придагать къ дёлу, къ жизни, и потому, поотупивъ въ секту, остаются до времени въ: антихристовомъ царствъ, не чуждомъ нъкоторыхъ и пріятныхъ для ихъ жизни вещей, и только предъ смертію, когда уже житейскіе интересы теряють цёну для человёка, предаются нелегкому странотвованию, какъ единствен-

(\*) Кельсіев, вил. четвер. стр. 270.

Digitized by Google

ר ה

ному средству освободиться оть власти антихриста и пріобрёсть вёчное спасеніе. Мірскіе бёгуны-это, по нашему мивнію, люди, для которыхъ двло вёры и снасенія-не послёдняя статья, но и не до такой степени важная, чтобы они готовы были жертвовать ему всёми благами міра сего, т. е. люди, какихъ не мало можно найти и въ православномъ обществъ. Если позволить сравнение, то жиловые бъгуны по своему отношению въ върв и въчному спасению могутъ быть сравнены съ твия христіанами первыхъ вёковъ Церкви, которые, познавъ истину Христову еще въ молодости, отдагали однакоже ръшительное вступление въ Церковь посредствомъ крещенія до старости, или по крайней мъръ до бользни, и делали это потому, что считали тяжелымъ разотаться до времени съ прежнею, пріятною для чувственности, языческою жизнію и обречь себя на подвиги благочестія, требуемые Евангеліемъ. Это-люди, религіозное настроеніе которыхъ обозначено еще въ Апокелипсисъ (III, 15 и 16).

Такимъ образомъ, какъ всякій можетъ видёть изъ всего вышесказаннаго, не только вообще въ расколѣ, но и въ самыхъ крайнихъ по своимъ выводамъ безпоповщинскихъ толкахъ раскольническихъ, нѣтъ ничего противогосударственнаго въ смыслѣ политически-демократическомъ, а есть только большее или меньшее нерасположеніе иъ власти и ея постановленіямъ въ слѣдствіе религіознаго разномыслія съ нею и — немиролюбиваго отношенія ея къ заблуждающимъ. Поэтому смотрѣть на расколъ, какъ на чисто политическую, а не религіозную, общину и предполагать въ немъ какія то граждански-демократическія тенденціи, значитъ, по нашему мнѣнію, или не знать раскола и его стремленій,

 $27^{*}$ 

или еще хуже-клеветать на него... Вогь знасть, для какихъ цълей. И однакоже подобный взглядъ на расколъ существуеть (хотя появился въ литературѣ очень недавно) и признается большинствомъ свътскихъ писателей единственно върнымъ. На какихъ же основанияхъ опирается такой взглядъ и насколько прочны эти основания? О многомъ, что приводять въ доказательство граждански-демократическаго направления раскола, у насъ уже была ръчъ и—не въ пользу основательности такого мития. Теперь коснемся коротко другихъ оснований, приводимыхъ защитниками "новаго взгляда" на расколъ.

Прежде всего г. Щаповъ указываеть, какъ ва доназательство гражданскаго демократизма раскольниковь, на бунть Стеньки Разина (стр. 46 - 7). Но въ бунтв Стеньки Разина видъть вмъстъ и бунтъ раскода, по нашему мнёнію, болёе, чёмъ несправедливо. Если донскіе казаки, принимавшіе участіе въ этомъ народномъ движеніи, и были раскольниками, такъ это потому, что въ то время и очень многіе изъ православныхъ были въ извъстномъ смыслъ раскольниками, т. е. крестились двумя перстами и содержали другія обрядовыя разности, признанныя послё неправильными. Въ то время, какъ буйствоналъ Разинъ, раскола, какъ отдъльнаго отъ Церкви и государства общества, еще не было. Точно также и бунтъ Соловецкій ничего не говорить въ пользу мысли г. Щапова (стр. 48). Правда, бродяги изъ шайки Стеньки Разина, скрывшіеся въ Соловецкомъ монастыръ отъ преслъдованія закона, выскавывались прямо противъ царской власти; но лица, которыя защищали дёло раскола, находились совершенно въ другихъ отношенияхъ къ царю. Какъ мы уже гово-

рини, они прежде посылали Алексвю Микайловичу челебитную, въ которой, изъявляя полную покорность царю, проснан только одного, чтобы имъ позволено было служить по старопечатнымъ книгамъ. И если поска, въ сладотвіе отваза на ихъ просьбу, рашились на отврытое сопротявление власти, то сдёлали это противь воли, по принуждению, --потому, что бывшіе въ нонастыръ интежники изъ шайки Разина захватили въ свои руки всю власть и, сдёлавшись сами противникаин царю, требовали того же и отъ другихъ. Какъ гласнтъ правдивая исторія, многіе жители Соловецкаго монастыря, не желая оказаться противниками царской власти, просились вонъ изъ монастыря, другіе бѣжали няъ него тайно, и даже самъ Геронтій, авторъ челобитной, написаль "приговоръ, чтобы противъ государевыхъ людей не биться и монастыря не запирать", за что и попаль въ темницу. Такихъ ли людей обвинять въ гражданскомъ демократизмъ? Что же касается пудожскихъ движеній Емельяна Иванова, Власки "лихаго вора" и другихъ (стр. 49), то и на нихъ нельзя смотрёть, какъ на граждански-демократическія движенія раскола. Это были движенія религіознаго фанатизма, вызванныя преслъдованіями раскола со стороны правительства и кончавшіяся, какъ извъстно, тъмъ, что, будучи не въ состояніи отстоять предъ войскомъ свою древнюю въру, Фанатики сожигались, въ надеждв получить мученическій вънепъ.

Гораздо серьезнѣе указаніе г. Щапова на бунты стрѣлецкіе, бывшіе въ Москвѣ въ 1682 году, по смерти Өедора Алексѣевича (стр. 52 — 4). Но если справиться съ исторіей и смотрѣть на ея свидѣтельства безъ всякой предзанятой мысли, въ такомъ случаѣ и въ этихъ бунтахъ ны не найденъ достаточенто основния обванять расколь въ граждансконъ демовратилив, въ стремленіяхь полнтическихь. Прежде всего бунть стральцовъ, начавшійся 15-го кая 1682 года в продолжавшійся тоя нея, не вибять никакого отношения въ раскону. Туть дъйствовали одни стральцы, просто вакъ стральцы, а не какъ раскольники, -- дъйствовали не противъ власти, а напротивъ въ ся пользу, дъйствовали притомъ по проискамъ и прямому внушению Соови и Милославскаго, имъвшихъ въ виду свои цели. Софье хотвлось устранить отъ управленія царствонъ Петра и самой сдвлаться правительницей государства за "скорбностію головы" Іоанна; и воть для достиженія этой цбан она обращается за помощью къ стръльцамъ, потому что въ нихъ заключалась тогда вся сила, встудаеть съ ними въ сделку и намеренно позволяеть имъ буйствовать въ Москвъ. Второй бунть стръльцовъ, кончившійся соборомъ въ Грановитой палатв, действительно быль бунтомъ раскола. Но чего домогались стрильцы, руководимые Хованскимъ, подстрекаемые Нинитой Пустосвитомъ и другими вождями раскола? Достяточно прочитать челобитную, поданную стръльцамираскольниками на соборъ, и еще сочинение Саввы Романова, раскольника, очевидца описываемыхъ событій, чтобы видёть, что всё стремленія этого движенія были направлены къ одному: возстановить въ Москвв и во всемъ царствъ старую въру. О ниспровержени власти у стрванцовъ-раскольниковъ не только не было и мысли, напротивъ ови прямо говорили Софьъ, своей прежней покровительниць, а теперь двиствовавшей уже противъ мятежниковъ: "пора вамъ, Государыня, давио въ монастырь; полно вамъ царство мутить; намъ бы цари были ворровы, а и безъ васъ нуето не будетъ"(1). Правда Милославскій, встрътивъ въ Хованскомъ сомерника и желая уронить его въ глазахъ Сооьи, писалъ ей: "Хованский питаеть опасные замыслы. Онъ не безъ пели ласкаетъ стрельцовъ, привазываетъ ихъ къ себе всевозможными снисхожденіями и въ тоже время возстановляеть противъ правительства. Онъ замышляеть истребить знативйшихъ бояръ, духовенство и самый домъ царский и сдълаться царемъ русскимъ" (<sup>2</sup>). Ho если Милослевский и не клеветаль на Хованскаго, все же замыслы послъдниго несправедливо было бы связывать съ расколомъ-потому только, что Хованский быль распольнить и въ подчинении у себя имълъ стръльцовъ ---раскольниковъ же. Сооъя не была раскольницей, однаноже пользовалась услугами стрельновъ; чтобы погубить родственниковь Петра - Нарышкивыхв. 330

Посят йсего сказайнаго нами уже можно видъть несправедливость мысли г. Щапова, будто расколъ есть ничто иное, какъ воплощеніе духа Стеньки Разина, духа стрёльцовъ, будто въ немъ возведены въ доктрину всё элементы бунтовъ народныхъ (стр. 52). Если расколъ и принималъ иногда участіе въ народныхъ движеніяхъ, (какъ было и послё указанныхъ бунтовъ, напр. во время бунта въ Астрахани (1705 г.), при Пугачевѣ и др.), то вовсе не для того, чтобы выразить свою оппозицію власти и достичъ какихъ-либо граждански-демократическихъ цѣлей, а просто или по увлеченію, свойственному массѣ народной, легко поддающейся обольщенію людей смѣлыхъ и хитрыхъ, или

(\*) Муравьев. раск. обличаем. своею истор. стр. 109. (2) Русск. Вёстн. 1856 г. ст. "прайление царевня София", стр. (394.

Digitized by Google

всего чаще---съ цълію отстоять свою старую вару, а если можно, то сдёлеть ее и господствующею на Руси святой (1). И мы думаемъ, что мечты нъкоторыхъ о томъ, будто въ расколъ тантся гражданскій демократическій элементь, которымъ при случав можно воспользоваться, не болёе, какъ мечты. Русскому человёку не по натурѣ подобныя затѣи, а расколь, провозгласивній, какъ догматъ, какъ несомивнную истину, что нынѣ уже царствуеть антихристь, всего менье способенъ отдаваться какимъ-либо надеждамъ на лучшее будущее. Въ этомъ случав мы вполнв согласны съ г. Мельниковымъ, который говоритъ, что для раскода "ндеаль гражданскаго устройства существуеть въ отдаленномъ, невозвратномъ прошедшемъ, а въ будущемъ ему представляется только грозный призракъ антихриста, который долженъ пасть, по не отъ руки людей, а отъ десницы Самого Інсуса Христа, какъ сказано въ Апокалипсись; а за паденіемъ антихриста немедленно настаеть воспресение мертвыхь, страшный судь, райскія утёхи для вёрныхъ и вёчный огонь, вёчный скрежетъ зубовъ для невърныхъ. Торжества своихъ общинъ раскольники не ожидають: такое торжество было бы противно ихъ религіознымъ верованіямъ... Поэтому разсчитывать въ будущемъ на какую дибо политическую двятельность раскольниковь, какъ гражданской партіи, какъ status in statu, значитъ не понимать ни бывшаго, ни тёмъ еще менёе (болёе) современнаго духа раскола... Что бы ни предстояло Россіи въ будущемъ, раскольники, по духу своихъ върованій, не только неспособны быть политическими деятелями, но

<sup>(\*)</sup> Packos. ghs. r. II, crp. 100-107.

даже и орудіемъ такихъ дъятедей... Они слъпо и не разнышляя благогов'ють только предъ внёшностію, передъ обрядомъ давно умершей старины. Симпатіи ихъ тольно въ ней одной, и отъ того на современное состояние общества они смотрять, какъ на состояние упадка, и вибсть съ твиъ, какъ на отвержение русской народности, а на будущее, какъ на еще большій упадовъ. Это-Дотова жена, обернувшаяся назадъ и оставшаяся неподвижною" (1). Признавая вполнъ справедливыми приведенныя слова, мы не хотимъ сказать, что раскольники довольны существующимъ порядкомъ государственной и общественной жизни, --- ивтъ, они признають его неправильнымъ, даже неправославнымъ, еретическимъ, антихристіанскимъ, только далеки отъ мысли перемёнять его на другой, такой, о какомъ мечтають наши либералы. Другими словами: въ настоящемъ порядкъ вещей раскольники видять дурную сторону не въ стёсненіи государствомъ древнихъ правъ и привиллегій русскаго народа, не въ абсолютизмъ власти, не въ централизаціи, не въ преобладаніи государственной казны въ ущербъ земству, а въ сочиненности порядка на измецкій сретическій ладъ, по иноземнымъ поганымъ образцамъ, съ нарушеніемъ древнихъ обычаевъ благочестивыхъ и православныхъ, --- въ томъ, что "нынъ царь не въ бородъ, одъть не въ парчу и жемчугъ, не водится подъ руки боярами, тоже бородатыми, не пьющими проклятаго зелья-табаку",-что по судамъ нынъ сидятъ не бородатые бояре, по городамъ не бородатые воеводы", что нынѣшніе судьи не строго соблюдають посты, не ходять по субботамъ въ баню,

(<sup>1</sup>) Письи. о раск. стр. 91-2.

а по воскресеньямъ-за крестными ходами, не вздятъ часто по святымъ обителямъ на богомолья, дозволяютъ народу "бъсовскія игры и ристалища, яже отъ Бога отводять, къ бъсомъ же на пагубу приводятъ", не истребляють театры, не запрещають танцы, музыку, маскарады, не воздвигають гоненія на богохульное, заморское просвъщение, не судять по градскому закону Кормчей вниги и пр. и пр. (1). Воть чего хотвлось бы раскольникамъ, вотъ ихъ идеалъ гражданской и политической жизни. Очевидно, въ подобныхъ желаніяхъ нътъ ничего противогосударственнаго, а видна только привязанность раскольниковъ къ старинъ, соединенная съ щепетильнымъ религіознымъ взглядомъ на вещи, по которому самыя условія гражданскаго и общественнаго быта имъ хотвлось бы подчинить религіозному обряду, церковному вліянію. А что слова наши не фантазія, а дъйствительная правда, въ этомъ убъждаютъ насъ сочиненія самихъ раскольниковъ такихъ толковъ, которые по справедливости считаются крайними въ расколъ по оппозиціи ихъ правительству. Такъ напр. Странники, не только не признающіе никакой власти, какъ антихристіанской, но даже возставшіе противъ общественныхъ и семейныхъ узъ, рисуя идеалъ гражданскаго общества, царя не только считаютъ первымъ звѣномъ въ этомъ колесь, но трактуютъ его, какъ солнце на земль, какъ Христова намыстника, только имъ хотълось бы, чтобы царь былъ благочестивый и управляль бы отъ всякихъ неподобныхъ дълъ, кои богопротивны", напр. "отъ піанства и отъ бъсовскихъ пъсенъ и въ воскресенье торговать запрещалъ и про-

(<sup>4</sup>) Письм. о раск. стр. 87.

чія Богу неугодныя діла" (1). Скажемъ короче: раскольники могуть возставать противъ правительства, если оно слишкомъ немилостиво будеть относиться къ нимъ; но отвергать вообще царскую власть не въ духѣ раскода, какъ и вообще не въ духѣ русскаго народа.

Послё всего сказаннаго нами о несостоятельности твхъ данныхъ, на которыхъ г. Шаповъ основываетъ свой взглядъ на расколъ, какъ на гражданскую, демократическую, антигосударственную общину, неизбвжно раждается вопросъ: какъ могла явиться мысль, будто въ расколь тантся политическое, противогосударственное начало? Не высказывая никакихъ соображений о субъективныхъ побужденіяхъ къ такому вэгляду на расколь, мы укажемь только объективныя основанія, которыя, по нашему мнёнію, могли подать поводъ приписывать расколу гражданскія, демократическія стремленія. Подобнымъ основаніемъ могли послужить существующія въ Россіи секты, которыя подъ религіозной оболочкой дэйствительно скрывають политическія тенденціи и ждутъ торжества своихъ партій еще въ настоящей жизни. Таковы молокане, скопцы, хлысты и др. Такъ модокане ждутъ Араратскаго царства, паденія Ассура (если читать на обороть, то выйдеть: русса) и тысящелётняго всемірнаго покоя. Хлысты и скопцы ожидають торжественнаго возвращенія "изъ невъдомой Иркутской стороны ихъ искупителя-батюшки царя Петра Ш-го Өедорыча". Тъ и другіе думають, что когда осуществится ихъ чаяніе, наступить зодотой вѣкъ. Но этоть зодотой въкъ наступить, по ихъ мнёнію, только тогда, когда падетъ царствующая династія и воцарится

(') Письи. о раск. стр. 90,

нетинно законный, но страждущій теперь государь Петръ Өедорычь. Такой бредь, при всей его дикости, дъйствительно ножеть нивть дурныя последствія и для государства и для власти, особенно если взять во внинавіе необывновенную простоту и дов'врчивость нашего народа по всевозможнымъ таниственнымъ разсказамъ. Эта довърчивость въ массахъ обыкновенно спить, но только до поры, до времени. Изувърство, особенно въ рукахъ неблагонамъренности, можетъ разбудить ее и направить въ произведению большихъ безпорядковъ. Примъръ недалевъ. Всякій знаеть то несчастное время, когда тоже самое имя, которое скопцы почитають живымъ и безсмертнымъ, было присвоено простымъ ка-Закомъ, и народъ увлекся въ слёдъ за нимъ мятежными волнами, и нашлись даже священники, которые потому только не исполнили приказания самозванца поиннать на эктеніяхъ супругу его "благовърную государыню императрицу Устинью Никифоровну", что не имъли на то указа изъ св. Сунода... Но относить всъ указанныя нами секты къ расколу и считать ихъ за одно съ нимъ значитъ не понимать дъла, не знать ни раскола, ни означенныхъ сектъ. "Въ простомъ народъ, говорить г. Мельниковъ, который собственныя дъла. если не постигаетъ ясно, то всегда чуетъ върно, ни духоборцы, ни молокане, ни хлысты, ни скопцы и имъ подобные не считаются и не называются раскольниками. Эти темныя, по выражению самого народа, секты существують у насъ совершенными особняками: не только православные, но и самые раскольники дичатся послёдователей этихъ сектъ, питаютъ къ нимъ какоето отвращение и даже суевърный страхъ, весьма близкій къ страху чорта или въдьмы, считають ихъ какими-то загадочными кудесниками, плюють и крестятся при одномъ воспоминании объ нихъ. По понятіямъ простаго народа, и православнаго и раскольниковъ, эти сектаторы — такое явленіе, которое ни на что не похоже въ обычномъ ходъ и развитіи русской народной жизни. И всэ последователи этихъ сентъ отрешаются отъ интересовъ современной гражданской жизни простаго русскаго народа, они совершенно равнодушны къ успёхамъ развитія этой жизни, еще менёе имёютъ они сочувствія къ преданію, ко временамъ прошлымъ. Для нихъ все въ ихъ баснословномъ будущемъ" (1). Действительно стоить познакомиться хотя бытло съ ученіемъ указавныхъ сектантовъ, чтобы видвть, что они не имъють вичего общаго съ раскольниками. Тогда вакъ послёдніе ратують за одну бунву въ имени Спасителя: Інсусъ, первые сибло изобрбли себв новаго Батюшку-искупителя и воздають ему божесное почитаніе. Тогда какъ раскольники ставятъ намъ въ вину то, что въ молитвъ Вогородицъ мы читаемъ: благодатная вытесто: обрадиванная, скопцы не задумались пріобрёсть себё новую богородицу - Акулину Ивановну. Однимъ словомъ: указанные сектанты, по своему ученію, не только не раскольники, но даже не сретики, а совершенно антихристіане. А между тёмъ г. Щаповъ, развивая свой взглядъ на расколъ, какъ на гражданскую, демократическую общину, пользуется для своей цели ученіемъ и указанныхъ сектъ (стр. 39, 40, 43-47 и др.). Справедливо ли это, можеть видъть всякий.

in-rel.1-10-2

И. Нальскій,

(') Письма о раск. стр. 81-2.



## ПЕРВЫЕ ХРИСТІАНСКІЕ ИМПЕРАТОРЫ (\*).

.

## (Окончанів).

Весь вопросъ Никейскаго Собора, говоря словами Единбургскаго Обозрвнія, состояль въ следующемъ: "что содержала и чему учила съ самаго начала Церковь»? Когда Арій, ставъ предъ Соборомъ и отвергнувъ тё видоизмёненія, на которыя оба Евсевія были склонны согдаситься, открыто объявилъ, что нашть Господь не Богъ, а только причастникъ божества въ томъ смыслъ, въ какомъ и другіе люди, согласно съ Св. Писаніемъ, причастники божества; то его положенія, выслушанныя всёми, вызвали общее осужденіе.

Евсевій (историкъ) предложилъ было исповъданіе, составленное имъ самимъ, въ которомъ о въчномъ Словъ просто повторялось выраженіе Ап. Павла: перворожденъ всея твари — πρωτότοκος πάσης κτίσεως. Но Аванасій великій, который хотя и не занималъ еще епископскаго престола (ему было 27 лътъ), но уже руководилъ Соборомъ, видълъ, что такой языкъ, хотя онъ языкъ истинный, не опредъляетъ вполнъ предмета в что здъсь нуженъ новый терминъ, новый отчасти по формъ, но не по существу смысла. Этимъ терминомъ, какъ извъстно, было слово — единосущный (ὑμούσιος). Вообще въ ученіи въры надобно избъгать новыхъ терминовъ. Но

<sup>(\*)</sup> Первыя двъ статьи помъщены въ 6 и 7 №№ Христ. Чтенія за настоящій годь.

настонщее изобрётеніе оправдыне кось необходиностію; нотому что еретини упверидали, нто Сынъ Божій иной чноотаси или сущности (іξ ітерає мкос йошає, ито Онъ премённемъ или измённемъ (трептос й алдоіась), что Онъ премённемъ или измённемъ (трептос й алдоіась); оно затёмъ оправдано быхо благословеніемъ свыше, нотому что этотъ терминъ съ тёхъ поръ сталъ, пробнымъ намнемъ истивной в'кры, и Церковь вседенская никогда не рённалась отмёнить, или какъ набудь изиёнить его. Нодобно слову Троица, коти слова-единосущный нётъ въ Св. Писаніи, но оно выражаеть смысяъ Св. Писанія.

Полуаріанское ученіе, составлиннеся изъ уступокъ обликь сторонанъ православной и сретической, еще болёе занутывало мысли върующихъ, чёмъ положенія самого Арія. Оно было даже опаснёе: полуаріанами были лица умиыя, занимавний высонія мёста при дворѣ и въ администраціи имперіи. Оно нашло себѣ многочисленныхъ приверженцевъ въ томъ разрядѣ людей, поторые всегда существовали и всегда будутъ существовать, — людей, любящихъ занимать, такъ называемую, золотую средину. Такимъ людямъ надобио показать, что ихъ положеніе не всегда бываетъ свободно отъ опасностей.

Между людьми честными и равно между людьми сомнительнаго характера встръчаются лица, избъгающія прайностей всяваго рода. Они часто бывають удивительно полезными дъятелями. Во времена спокойныя, когда ихъ опасснія ограничиваются одними намъреніями, противоположными ихъ основному направленію, они частю держать сторону правую. Но во времена безпокойныя имъ не всегда можно держаться такого простаго образа поледенія. Забывая, это истина и правда суть нёчко

Digitized by Google

реальное само въ себъ, п что увлонение отъ никъ, поаожинь, незначительное, все таки есть заблуждение, они изибляють свое знамя согласно съ тономъ линь, окружающихъ ихъ; они съ удовольствіень дунають и гово. DETL. ЧТО ОНИ НЕ ВОЗДНІЕ ЛЮНИ--- ДАЖЕ ВЪ ТАКОНЪ СЛУЧАВ, когда они твердо держатся убъжденій, которыя считались за врайнія ним самими дванцать л'ять равыше. И когда такіе люди, будучи сами не замішнаны въ геройскую борьбу, встрёчають геройски ратующяхь, они сланкомъ способны считать яхъ дюдьми безпокойными, неуступчивыми, немиролюбивыми, неосторожными и т. д. Этимъ способонъ, ны думаемъ, только и можно объяснить тайну того недоуврія. нелое иблоторые наз современниковъ св. Азанасія великаго чувствовали нъ нему, и того успъка, какой имъдо полуаріанское ученіе, — ученіе срединное между православнымъ и еретическимъ. Въ настоящее время, можетъ быть, найдется не мало людей, которые, еслибы они жили во время св. Асавасія, по своей осторожности и изъ опасенія крайностей находились бы между полуаріанами.

Нисколько неудивительно, что народная вёра, подъ ниечатлёніемъ великости Нинейскаго зрёлища, допустила нёкоторые особенные разсказы относительно этого велинаго событія, — чудесным исторіи, не носящія на себё никанихъ слёдовъ критическаго изслёдованія, но которыя служать доназательствомъ, какое живое внечатлёміе было произведено на умы христіанъ того времени первымъ вселенскимъ Соборомъ. Разсказываютъ, напр., что подписи Хризанція и Мусонія, двухъ енископовъ, скончавшихся въ продолженіе засёданій Собора, были найдены вмёстё съ поднисями другихъ епископовъ ямянхъ — подъ никайскимъ сумводомъ, что ихъ ямена были: «вофіскити» и цли пентри зрякопісных, очерніхної нопрубляримато.

HARM SLAFOYCCURRENC DASCRASH, ARHSenHER COBCDUCTHER. ногоричесной достоворности, служать однавожь свидытеньсевень безанскуственнаго, простедушкаго удивления новоль въ двлу никейскихъ Отцевь. На сомонъ двлу Лухь Св. своинь соприсутствиень на Соборь совершние баны венное чур. чёмь: о какихь разоказывають народныя преданія. Мадая Азія, вдв христіанская Церкань держала свой первый верковный судъ, за нъскольво сгодини неекь симь была особенно прокозодятельна HE BORRAFO DORA CYCEBEDIA H BROLYZACHIA OLLOCOOCKIA H DOантіозныя, Философія и повзія находили для себя завсь побщинов млого посбывание. Южный берегь этой странка попрывани развалины Трои, блестящаго поприща гомеинченные героевь. Не было зайсь ни одного цвётуниго горда: вдоль берега Іонійскаго моря, не было острова на Архипедара, который не хвалился бы покревительствоить неного вибудь божества или рожденаемъ того или другато мудреца. Самосъ имълъ храмъ Нептуна, и быль мрсторождениемъ Писагора. Аполлонъ Клепроскій и Діана Ефесская были почитаемы на твхъ не самыхъ берегахъ, где учили Өалесъ и Анаксимандръ, и газ Геранцить впервые увидель свёть. Но продолжительные усилія обитавшаго здёсь народа — понять и выразние существо Божіе произвели до этого времени волько: сонныя грезы, наоловъ и чудовищъ. И менње, чёмъ въ шесть недёль, триста человёкъ, незнакомыхъ другъ другу, събхавшихся съ противоположныхъ концовь мара, говорящихъ различными языками, составляють точную и сильную формулу ученія о божественномъ естествъ, - формуду, перешедшую всв океаны и ч. п. 28

прошестви полуторыхъ тысячь лёръ, пре одой окон нечности шивынаованнаго мора: до нимпой, вы ускиненныхъ деревняхъ, на Альнахъ, на вегзействекъ стрекъ вахъ океана, открытыкъ новййшею предприливностия KOFIS TODESCTBERHOE BOCKDECKER: SOROCHVERHIE BORDE NACTE RE HOOY FOLOBEL. HOCHERING OFE TEFES ES SCHOOL. CALIMITCS, MERIC, MORTODSIOMOC. OFWHILE TOTL MC THENE во славу Единосущной Троицы". inter a sub-REP. 100 . Сочинение, разсматриваемое нами, раздълено на линвы, изъ которыхъ каждая носить одно заглавіе. Прин SHACKCH, MLI HOLOSPHTCILICO. CMOTERNE HO LOCTORHCTRO-ICO. кого цлана. Въ накоторыкъ случаяхъ онъ хореню сеъ отвётотвуеть дёлу: но мы думаемь, что если книж не состоить изъ однихъ разлыщаеній объ исторія вийсто самой исторіи, то лучше держаться рода оглавлений, употребленнаго Гиббономъ, т. е. дълать подробные неречисления предметовъ, содержащихся въ той или другой главь. Пятая глава, на воторой мы теперь останавливаемъ вниманіе своихъ читателей, богата интересными предметами. Таковы (мы понменуемь немногіе): законъ объ уничтожении гладіаторскихъ игръ, упорство Рима въ язычествъ, неудовольствіе, питаемое жителних его противъ императора, въ сердий уже христіанича, опровержение легенды, будто Константинъ крещенъ былъ въ Римѣ (1), посъщение Константиновой материю Еденою Іерусалима, ся открытія здёсь, ся постройки и ся смерть.

(<sup>4</sup>) Эта исторія, повторявшаяся ийкогда войми католическими писателями, теперь совершенно оставлена. Даже Рорбахеръ, который въ своей Церк. исторія вполив слёдуетъ Баронію, въ этомъ пункть оставляеть явтописца. Но крещальница римская такъ долго на всемъ Эападё счи-

Digitized by Google

Слѣдующан глава свободна, по крайней мѣрѣ, отъ упрека въ томъ, что она носитъ одно заглавіе. Она посвящена, за исключеніемъ двухъ или трехъ страницъ, на которыхъ авторъ разсуждаетъ о церковныхъ дѣлахъ, ёдинственно и исключительно предмету, обозначенному въ заглавіи, — основанію Константинополя. Она показываетъ, какъ многое могутъ сдѣлать, и какъ многаго не могутъ сдѣлать усилія одного человѣка, пытающагося создать въ два года новую столицу міра.

Болже 2000 лётъ прошло со времени персидскаго полководца Мегабаза, сказавшаго, что поселенцы, основавшіе Халкидонъ, непремённо были слёпы, иначе они никогда не выбрали бы такого мёстопребыванія, ибо насупротивъ лежитъ мёсто далеко лучшее (<sup>1</sup>). Приговоръ послёдующаго времени оправдалъ судъ храбраго вождя. Византія остается до сихъ поръ, можно сказать, завиднымъ для всёхъ націй городомъ міра.

Константинъ, котораго имя, не смотря на турецкое владычество, до сихъ поръ привязано къ этой столицѣ, основалъ ее частію, какъ замѣчаетъ Брогли, слѣдуя политикѣ Діоклетіана, частію потому, что былъ увѣренъ въ невозможности сдѣлать изъ Рима христіанскую столицу. Внутренняя, общественная система, введенная Константиномъ, знаменуетъ собою эпоху переворота. Вообще говоря, попытка чрезъ основаніе новой столицы остановить паденіе состарившейся имперіи лишь доказала, что имперія должна пасть.

талась мъстомъ крещенія Константина, что Брогли съ сожальніемъ привнаетъ неосновательность легенды. Римскій народъ долго еще будетъ и самъ върить и путешествующимъ говорить о своей крещальницъ, какъ о мъстъ крещенія перваго христіанскаго императора.

(1) Ирод. кн. IV, гл. 144.

28\*

Великій, средненѣковой повть, урожденець Флоренція, согласно съ духомъ своего времени, даеть астрологическое объясненіе тому, почему Константинъ, основавшій Константинополь, не имѣлъ такого блестящаго успѣха, какъ Эней, основавшій Римъ (¹). Эней, говоритъ онъ, цлывя изъ Трои въ Италію, слѣдовалъ теченію солнца отъ востока къ западу, а Константинъ наоборотъ. Брогли, который не отрицаетъ тоже, что попытка отчасти не удалась, приписываетъ неудачу болѣе земнымъ причинамъ. Онъ, если мы только вѣрно поняли его мысль, объясняетъ неуспѣхъ тогдашнимъ незнакомствомъ съ истинными началами политической экономіи.

Противъ мнѣнія, что Константинополь ничего хорошаго не сдѣлалъ для цивилизаціи и блага міра, авторъ протестуетъ съ особенной силой. "Все, что существуетъ и чему дозволяется существовать, то входитъ въ пданы Божіи"; Константинополь былъ опекуномъ, сохранившимъ для всей новѣйшей Европы римское право, "которое было самымъ высшимъ идеаломъ правды, о какомъ только мечталъ человѣческій умъ прежде пришествія Евангелія". Мы, съ своей стороны, прибавимъ, что для Европы Славянской онъ былъ, кромѣ того, апостоломъ христіанства.

Слишкомъ поздно мы замътили, что предприняли и сдълали нъчто большее, чъмъ только представили сокращенный обзоръ вышедшихъ четырехъ томовъ исторіи Брогли. Статья выходитъ слишкомъ велика, и послъдній томъ останется неразобраннымъ нами, пока появленіе заключительныхъ главъ, объщаемыхъ авто-

(1) Dante, Paradiso, VI, 1.

Digitized by Google

рожъ, не дастъ намъ случая возвратиться снова къ этому, замъчательному въ европейской литературъ послъднихъ годовъ, труду. Мы указали много важныхъ предистовъ, о которыхъ Брогли разсуждаетъ; еще больше мы должны были опустить. Но одно, мы увърены, мы выполнили, ото—взятую на себя обязанность познакомить нашихъ читателей съ тъмъ умственнымъ богатствомъ, которое разсыпано на страницахъ Брогли.

Минуя побёды Константина надъ Готами и Сарматани, мы снова обращаемъ вниманіе читателей къ Александрія. Здёсь, въ 328 г., Асанасій быль избрань на еписконскій престоль, сдёлавшійся празднымъ со смертію Александра, и съ этихъ поръ онъ занимаеть въ исторіи болёе видное мёсто, чёмъ даже какое занимають преемники Константина. Событія, сопровождавшія это избраніе, разсказаны съ живостію и силою въ разбираемомъ сочинения, и мы согласны съ Амперомъ, разбиравшимъ въ Revue de deux Mondes исторію Брогли, что практическое знакомство съ дъйствительными спорами много облегчило автору трудъ понять и, такъ сказать, войти въ споры и взаимные перекоры тогдашнихъ партій. Мы не можемъ теперь описать здёсь сценъ на соборъ въ Тиръ, ряда хитростей, которыми Арій пытался преклонить къ себъ слухъ Константина, и изгнанія св. Аванасія въ Триръ. Арій, какъ извъстно, явился въ Константинополь, коварно и софистически согласился на опредвленія Никейскаго Собора (Сокр. кн. 1, гл. 38). Царь, не подозръвая хитрости, приказалъ Константинопольскому епископу Александру принять Арія въ общеніе. Это было въ одну изъ субботъ 936 г. Въ Константинополъ начались волненія. Между твиъ епископъ Константинопольский Александръ,

боясь козней ересіарха, наложиль на себя пость и слезно молиль Господа о томъ, что если ученіе Арія истинно, то пусть самъ епископь не увидить дня, назначеннаго для состязанія съ еретикомъ; а если истинная въра есть въра, содержимая епископомъ, то пусть Арій, какъ виновникъ всёхъ бёдъ, получить наказаніе за свое иечестіе.

Нѣсколько минуть спустя, послё того, какъ импера, торъ отдалъ епископу свое приказаніе. Арій шелъ со всёми знаками торжества по городу; окруженный друзьями, онъ съ ними нарочно разговаривалъ громко, чтобы проходящіе могли зам'втить его торжество. Въ. то время, когда онъ подходилъ къ Константиновскому Форуму, онъ почувствовалъ себя внезапно нездоровынъ, и удалился въ сторону въ уединенное мъсто. Тамъ постигла его мгновенная, непредвидённая смерть, и этоть факть внезапной смерти, къ нашему безконечному благоговвию, останется наввки неизгладимымъ на страницахъ исторіи. Арій, опровергатель божества Того, кто умеръ за насъ, погибъ въ самый часъ своего торжества; подобно апостолу, предавшему Божественнаго • Учителя, у Арія лопнуло чрево и всѣ внутренности вышли вонъ.

"Самое ученіе его трудно опредѣлимо; но его имя зохранило печальную извѣстность, время отъ времени служа нарицательнымъ для всѣхъ тѣхъ, которые въ мірѣ, обновленномъ христіанствомъ, покушаются дишить человѣчество его главнаго права на славу и его единственной надежды на спасеніе." Том. II, стр. 362.

Въ слъдующемъ году (337) въ день св. Троицы умеръ великій императоръ, котораго жизнь составила такую эпоху въ исторіи Церкви; умеръ, по собственному жег

Digitized by Google

аанию принявий предъ смертно тайнство йрещения, которов онъ до твхъ поръ отдагаль (1).

. Еще до получения неограниченной власти въ имперія, — стать на сторону христіанъ — вто требовало саимго винсонаго мужества, и мы една им можемъ вообразпъъ, сколько страннаго заключало въ себъ подобное ръзнение Константина при тогдашнемъ положении венней.

Что утвержденіе, накъ косподствующей, въры въ Распятаго, подобно всъмъ реформамъ въ мірѣ, сопровожданось серьёзными испытаніями всякаго рода для реформатора, противъ этого едва ли кто будетъ спорить. Но чтобы, безъ утвержденія господства, христіаметно могао войти въ жизнь общества и совершить то, что оно на самомъ дълъ совершило, это трудно допустить.

<sup>11</sup> Влагедарный востокъ признатъ и признаетъ Константина святыкъ. Другіе судьи напротивъ видятъ всё его дййствія, не исключая и его обращенія къ христіанокву, въ самомъ неблагонріятномъ свътъ и приписывеютъ эту перемйну только побужденіямъ земной политики. Приговоръ Нибура, повторяемый потомъ большинствомъ писателей, имъвшихъ случай касаться Константина, представляется намъ крайне невърнымъ, и мы не можемъ понять, какимъ образомъ могъ его составить и усвоить писатель, хорошо знакомый съ христіанскою и языческою литературою того времени. Мы могли бы доказать, что многіе изъ сактовъ, принимаемыхъ знаиенитымъ критикомъ XIX въка, имъютъ сомнительную

(1) Это отлагательство крещенія вовсе не было рёдкостію въ те время; еще Тертулліанъ его одобряеть. Его внушалъ страхъ потерять мужество во время гоненій.

. : ·

....

1

· Digitized by Google

достонёрносць, и чио сущения его недологовленны. Не мы обращаемся тъ неложению дёла у Брогли-самону лучнему, нелое только намъ прикодилося истрёзать у западныхъ писателей.

"Часто спрашивають, чео руководно Нонстоничени въ его обращении: чувство ни истинной втры или тонвій политическій резсчеть? Отвёть на этоть вепрось зависить отъ смысла, даваемаго искренней въръ, в отъ проявленій, въ какихъ хотять видётьсе. Если не признавать другаго рода вёры, вромё мохаяннаго сокруч шенія, преобразующаго порочное сердце, опвращающая го его отъ земныхъ предметовъ и очищающаго отъ человъческиять страстей; то тадая въра не обитала ил сердна Констанціева сына, честолюбиваго и часто жа стокаго, до самой предсмертной болёвни. Но если убъжденіе въ истинахъ, открытыхъ въ Евангелія, открытыхъ въ говёние предъ сверхъ-естественной салой Христовой и вредъ авторитетомъ Церкви, твердая ръшниость остат ваться въ покорности Христу и Его Церкви и за Христово ученіе идти на встрійчу всімь запрудненіямъ в опасностямъ, живое и глубокое удиниение истина, ---если вев эти чувства, вполны заслуживають того, что+ бы считать ихъ признаками искреннято и сознательнато убъжденія: тогда невозможно ни на млеуту усументься въ искренности обращения Константина. Нинакое всоистически-политическое побуждение не могло имъть мъ: ота здёсь: внезанное неповёданіе Константиномъ повой вёры отчуждело отъ него больную половину его нолданныхъ и порывало связь со славными воспомиланіями и преданіями римской имперіи. Еслибы онъ, однажды признавъ себя христіаниномъ, принесъ сюда одну только заботливость государя о неограниченной власти, то

им никогда: би не узиділя Константны праникающий укаотіс по внутренніх разсужданны Церких, не укадоль бы во немь соедивенія разгиствой ревисти и неріннисьвности дійствій; онь просто стану бы разнерикалься ділеми Церки безь всяких преній. Ва нерикалься ділеми Церки безь всяких преній. Ва конфрий, обладавшенть всіми средскими заставнов примить свою водо, нерімнительность, которан мети кроискодить польно изъ солістливости (нев онасенія, какь бы не сдійать чего противнаго истиніти правдії, служнать направаних допозательствовать доброй збрій епо".

Слава людей большею честно зависить оть нанности одбылій, среди поторыхъ они. жили, и не одно славные има ебязано своеко. Внамениюстко онуцайнымъ спечения янъ оббасти. Судьба Константина разлительно не такова. Въ немъ нипротакъ величіе ста даха мрамрачаетъ онаку дъргаля. Между сларсянных его заротвенский и между нео личными достоинствами мянакъ сътть (и не межетъ быть) правильного отношения причины и дийотвы... Несмотря на это исторія такъ немного знаетъ государей, подобныхъ Конотантину, ----государей, посвятивникъ служенно благородному дёлу свою виноть и свое честолюбіе, что она имъетъ право, встрёчансь съ тановыми, требовать для нихъ справедляюсти людей, и надъяться на особенную милость Божію въ имъ.<sup>(4)</sup> Т. П; стр. 330.

Мы донная наконець до III тома. Онъ открывается: св. Асанасіенъ въ Римб. Разсуждая о вознышения панъ, не необхедимо все это принисываль недостойнымь интригамъ и свётсному честолюбно. "Римъ", говорить антличалинъ Гуссей (Нивзеу) въ сноемъ сочинения противъгаленсана, пъ это время и нёкоторое время: послё нріобрателя небо председительство честя ченолько козния ennekonami .... My vermanie n. Grocio / Elskovio (ph fel brochin бъдними: Цернинсь, но также свенись правослевновъ, CROWN'S MYRECTRON'S H HCKYCTBON'S, CS KARHME OF B товаль за истину противъ разнообразныхъ заблуждена". Но есян Юлій стоняь за правую сторону и блавородно-защищать дъло Азанасия, то этого ниванъ не« ная сназать о его пресмники Либерій, державшенся аріанскихъ заблужденій. Мы не буденъ разбирать его дастній, только зам'ятинь, что этоть безспорный историческій заявть никонить образовть не мирится съ удьтранонтанской теорісй, пропов'язнощей непогр'вшимость всяху напъ вообще и каждаго въ особенности въ на лахъ въры, и вроповидуемой большею частко ринскокатолическиха писателей. Брогли, възсядар за де-Мастромъ н многими другими говорить, что Либерій дейн OTBORGAD TOALDO, KARL TRETHIE YENTOIL, ABBAR, OTHERS резунівль, что солябы онъ дійствоваль оронціально, вакъ наца, то въ своемъ паденія онъ увленъ бы за собою и Вселенскую Церковь. Мы нисколько: не расположены предотавлять это различіє между частными и публичными действіями человёка однимь только хигросплетеніень; потему что различіе это всегда воблюдалось въ офенціальныхъ сосрахъ. Нътъ посланника въ міръ. ноторый бы ожедневно не. совершаль действий, которыя. должны быть понимаемы, какъ частныя действія и за воторыя нація его не отничаеть. Когда, виронемъ, сидятся: примънить ного различіс частныхъ нь оффиціальныхъ дъйствій къ несчастному паденію Либерія: въ вріанотво, то мы не можемъ удержаться, пробы не замётять, во 1) что нелегко понять, какъ такое действе Либерія, кань подвись подъ вріанснимъ самволоны, мо-:

MORS CHIES CURTECHO ' GOTHERN' ZERTWEEN'S IES RARONS акбудь стископа, такъ больше-чат первенскихующемъ епископъ; и во 2) то положение, будто нубличима дъйотвія перваго спископа Римснаго ник: Нароагенскаго авлають отвётственною всю Церновь, ницё, кажется, не вотричается у леликных христичнскихи учителей того HZ5 ABFYCTHER, BB ROTODOC, REMOTCH, HC OTEBURLE одинъ Римскій ученый: "Каковы бы ни были Марцеллинъ, Марцеллъ, Сильвестръ, Мильтіадъ (епископы римскіе), Менсурій, Цециліанъ (епископы кареагенскіе) и аругіе, пусть укорнють икъ, въ)чемъ хотять, это нисколько не вредеть Церкви, распространеньой но всему земному шару: ихъ невинность никониъ образонъ на вънчаетъ насъ, и равно ихъ неправда не осуждаетъ" (1). Вавсь инть и намека на различение въ епископанъ чая стныхъ и общественныхъ дъйствій; --- Августинъ пряно говорить, что пусть верховные еписконы Анвін нан Италія дёлають, что хотять, Вселенская Церковь намало не потернить отъ этого.

... Мы не можемъ вмёстё съ авторомъ слёдить дальнёй шей судьбы Аванасія. Это очень прискорбно; потому что едва ли это не самый лучшій очеркъ жизни св. исповёдника; здёсь необыкновенно удачно въ повёствованіе о страданіяхъ Аванасія вставляются извлеченія изъ его сочиненій. Впечатлёніе, оставляемое изображеніемъ Бро-

(<sup>1</sup>) Prorsus qualescunque, fuerint Marcellinus, Marcellus, Silvester, Melchiades, Mensurius, Caecilianus atque alii quibus objiciunt pro suâ dissensione quod volunt, nihil praejudicat Ecclesiae Catholicae toto terrarum orbe diffusee: nullo modo eorum innocentia coronamur, nullo mode eorum iniquitate damnamur. Tom. IX. pp. 542, 543 (ed. Ben.). Tpartarb, изъ котораго заимствовано мъсто это, одинъ изъ многихъ, напиеваны 10 Августинемъ: прочивъ Донатистовъ.

·· · · ·

san, будеть, беть соннания, на различные уми различ-20. 10 THREEMED OF DESOND ONO OVACTS BRENCETS, RAKE мы замёчали и прежде, оть вопроса: дёло, за которое такъ много ратоваль св. Асенасій, было али нъть достойно трудовь и безпокойствь всей его продолжительной жизни? Дело, канъ мы выше показали, было величнишей важности, и это еще болже возвышаеть въ низать наждаго православного христіанина образь архіепископа александрійскаго. Другіе современники его новазывали недостатокъ провицательности, или поддавались влиниямъ страха или лести, или, охраняя истину, становились жестокими и суровыми по отношению нь своинь друзьянь, или не полезывали должнаго повиновенія своему государю: "вь одномъ Асанасів во все продолжение этой борьбы не видно ничего другато, кроий того; что достойно мудрому человёку дёлать, Я оправедливому претерпіть. Положеніе дваз того вренени было таксе: полстолётія тянулся сноръ о томъкоторая изъ двухъ сторонъ возметъ въ концѣ верхъ, та ли, которая имъла все и всъхъ на своей сторонъ, наи другая, воторая не имбла ничего и никого, кромб Бога в смерти, ---Вога, какъ защитника невинныкъ, и смерти, какъ предъла всёхъ земныхъ тревогъ".

Между тыть язычество, послѣ ниспроверженія его оружіемъ и политикою Константина, вступило въ новый весьма замъчательный оазисъ. Во время царствованія Констанція II (онъ скоро сдѣлался единственнымъ государемъ) оно сдѣлало еще одну попытку возвратить себѣ потерянную власть. Оно завело теперь свои собственныя школы, въ которыхъ начали обращать въ аллегоріи всю мисологію древнихъ поэтовъ; оно завело своихъ профессоровъ магія; въ ночитанія Миэры сно начено:::созданить систему борошечтскія, по вийнийсять инд'я интичную больнюе скодство съ христіянствомъ, въ неоялатонической Александрійской швол'я оно имъло родъ своего собственнаго.

Это посябднее усные язычесныть мудрецовъ не сотинось безиладнымъ: "Промыть по тамислиеннымъ и премудрымъ планамъ своимъ еще разъ допустить язычеству возобсть на тронъ, еще разъ воздвигнуть коненіе, чнобы потоять оно пало на къки" (1). На этотъ разъ мы заключниъ свой обворъ картиной, которал поскужить прынчнымъ .понцемъ настоящей статък и исходнымъ пунктомъ слъдующей, если Богъ поможетъ возвратиться къ этому предмету.

Событів, изображаеное въ картяні, пронеходить въ Асинать весной 355 года; Асины уже боліе не отчизна знаменитыкъ государственныхъ людей, уже не владычица морей, не оні — отчизна искусства, силософія, нозвія и краснорічія, еще есеміриал академіл.

И здёсь, гдё учился Цицеронъ и куда стправыть онъ учиться своего сына, здёсь, гдё изучаль онлосооно Горацій, здёсь, гдё Аврелій Антонинъ научныся самой лучшей мудрости, камую только явычество могло сообщить, --здёсь въ настоящее время, среди толны учения ковъ со всёкъ концовъ цивилизованного міра, особения замётны и стоять, такъ сказать, на первомъ планѣ троя витомцевъ: два изъ нихъ очень дружны между собой, третій, хогя не другъ ихъ, но хорошо знаетъ ихъ. Всѣ трое усердно преданы занятіямъ грамматикой, наторіей, шоззіей, астрономіей, ариаметиной, геометріей, дане мен дициной; всѣ трое дълаютъ большіе уситым въ шехуствѣ мыслить и издагать мысли. Но какъ различно упол.(\*) Брогия, т. Ш, отр. 332. требнийс, поторослова одбларть нов спонть прирадч акть даровь и пріобрётенныхъ зналій! Одкнь будеть на или Богослова: другой — другь первато — надь дноч накть Ваоннік,: спрекона Каспри Капрадонійской, велинаго: Тресій получить поретру, но нозврадится къ зак блунденіять свенхъ язычествовавникъ предковы и бук деть навъстенъ подъ имененъ Юліана.ототупника.

: Есян явычество представлянось ная Юліяна вы самонти прижденательность видь, то, вначеть, христанство вж CBOURD, OROCCHINO: SEMETHILINE ; IIO BHCOROMY. ADOLOHICHENDY ноекставителяхъ было для него: весьма испонвлекательно. Аріанинъ Констанцій истребилъ новль шотомвовъ Конспании Хлора, исключая Юліана и брата его Галла. Но скоро и Галлъ, царевичь сдабый и тупоумный, тоже быть умершенска. Юліань, встречавшійся сь спон собизми александрійскими софистами в тайно напосвая емый ими любовно нь азычеству, научилоя соединать навю линства съ ненавистнымъ иля него образомъ своето двокородного брата, который, какъ аріанина, през следуя великаго Азавасія, подобнымъ же образомъ пресабдоваль и явычество, и щадиль день за день Юліа. на, раздумывая бросить ди и стольторьну, али прен доставиль сму наслёдовань императорскую власть, право на воторую давало ему родство съ императоромъ: Напи замъчанія объ исторіи восхожденія Юліана во власти и употреблениц. какое овъ сдълаль изъ ней, мы отложины до другаго времени, а теперь обратимся из нь твих нашимь общимь запечаниямы, которыми мы объщались веннючить свою статью. 6 10 1 10 1 , **\***\* The state of the second states and the second states and -617 . . E ti 🗘 . i.

Требуется болье общирная и болье нубокая ученость,

чёночникого побладбения михриковы спронежстие суждение объюбъень ужа в внани у автора, налисавшаго лежащів THERE HANN TORSE, HE ROTOPSIC NON CROPALINCH OUPATINTS SHIP MARIE CRONXDERERSTORED, HO'ORRADINGRACL N. OVS DFOTO, MAN однакоже, находимъ возвожнымъ привести нъкоторыя черты сравнения Врогии съ другими писателями не придания, впрочемь, своимъ сарвамв: рашительнаго значения; - Очень было желаньно, чтобы эта часть исторія бый як такотольно насторовань нами набудь, вто бы не быль, подобно Гиббону, невърующамъ, или, нодобно Тилиъмону сотлетьниють, и кто бы не сотружался, подобно Неандеруч нь изскидования о системахъ мижний и развити нией до того, честы забыть о живыхъ людяхъ, кто бы довольно быль знакоть съ политичесною жизнію, что бы выйти въ запрудчения такихъ государственныхъ дъятелей, важь Константинъ, и вотораго религіозное усердів ділало бы его въ тоже время способнымъ сочувствовить св. Антонію и Аванасію великому. Этинъ желаніямъ удовлетворяеть сочивение Брогли, хотя, конечно, очень возможная вещь, что другие, болеве способные судить объ этомъ дълв, могуть въ нёкоторыхъ отношеніяхъ ноставить Вроган ниже своихъ соперниковъ.

При всёкъ тажиихъ заблужденіяхъ Гиббона въ тонѣ изслёдованія и въ харантерѣ сужденій, надобно допу отить, что авторъ исторіи "уцадка и падепія римскей имперіи" исполнигъ дъло, за ноторое не зачёмъ браться въ другой разъ. Онъ первый изъ матеріаловъ, самыхъ необработанныхъ, воздвигнуть величественное эданіе, поторое называютъ храмомъ безъ божестве и алтаря, пъ ноторомъ то тамъ, то въ другомъ мѣстѣ можно найти опмбки и недосмотры, касающіеся подробностей, но которое въ цёловъ никогда не будеть разрушено. Врогч ин часто съ уснёнсять найгадаень нь Гиббона; одинскиты; накъ на много потрёншвостей указаль Броган, если оравщить ихъ съ огроиностию Гиббонова труда! Въ отноинения къ оригинальности послёдсваний авторъ "L' Еслlise et l' empire romain au IV siècle, по нашему мнѣнію, должанъ быть поставленъ ниже автора Histary of decline and fall of Romain Empire, поторый номогъ ему болёв, можетъ быть, чёмъ онъ осанаетъ, и безъ лотораго онъ едне ли бъ рённыен предърянить свои соб: сявенных улювносьных изысканая.

. Предоставляеть оражнузамь, у поторынь до Броган существоваль азыый радь біографонь и историковь, ная ковы: Жуанвидь, Фрузсоарь, С. Симонь, Лякретелль, Сисмонди, Тилаьмонъ, Флёри, Дюцанъ, бролья Тьерри, Мишле, Тьерь, Баранть, дать прилячное изсто нежду ними новому историку. Но для насъ несомивено, что одинь изъ современныхъ ораацузскихъ выслителей, которало им не поименовали, хотя, ножеть быть, и устунасть Брогли въ силъ и партинности повъствования, по нзявни во внименіе совершенно непронутую почву, на ноторой онъ производилъ свеи изыскания, онъ должено быть поставленъ выше. Сынъ и наслёдникъ герцога Брогли не посттуеть на насъ за то, что мы отзываемся съ такимъ уваженіемъ о товарищѣ его отца-по мили стерству-г. Гизо, авторь "Исторіи цивнанзація: во Франціи" и "исторіи цивиливаціи въ Европів" и недавно вышеднихь "Мемуаровъ". Что васается до слога, до наяцергра и блеска, которымъ нелкзя не удивляться въ этихъ, томадъ, то аранцузские притики и въ числё ихъ Амперь, можеть быть, вправь были утверждахь, что у Брогли нёскольно меньше ясности и богатства явыка, чёма у Аненен Тьерри или Вистора Кузена. Но въ языя

къ Брогли замътны единственно ему принадлежащия оритинальныя особенности; подобно лорду Маколею, онъ хладнокровно допускаеть тавтологію и никогда не избъгаеть повторенія одного и тогоже слова, какъ скоро идея, которая должна быть выражена, тождественна. Эта самая оригинальность языка делаеть труднымъ переводъ сочиненія Брогли почти столько же, какъ и сочиненій Маколея на другіе языки.

Въ трудъ Брогли встръчаются по мъстамъ ссылки и указанія на ученыхъ восточнаго берега Рейна. Въ яєности и силь изложенія, въ живописности повъствованія, въ красноречіи разсказа германскіе историки, по нашему мивнію, далеко уступають своимъ галликанскимъ соперникамъ. Такъ напр., даже единовърцы и глубочайшіе почитатели Мёлера конечно сознаются, что его глубокое твореніе о св. Азанасів скучно читается вслёдствіе постоянно вставляемыхъ разсужденій, высказываемыхъ тономъ доктринальнымъ, и вслъдствіе анализа сочиненій св. Отца, къ которымъ онъ отсылаетъ читателя. Но не смотря на расположенность германскихъ ученыхъ-тонуть въ отвлеченныхъ умозрѣніяхъ, которая особенно вредитъ историку, широта воззръній и сила мысли никогда не встръчаются въ такомъ величіи у французскихъ и англійскихъ мыслителей, какъ у германскихъ. Въ сравнени съ Мёлеромъ и Доллингеромъ г. Брогди кажется для насъ менъе зръдымъ мыслителемъ, чёмъ эти писатели, занимавшіеся тёмъ же предметомъ.

Но послё всёхъ этихъ сравненій, очевидно, нёсколько примрачающихъ славу разбираемаго нами труда, посль указаній точекъ различія между нашими взглядами и взглядомъ Брогли, сочинение его всё таки остается для 29

Ч. П.

Digitized by Google

насъ удивительнымъ по своей ясности, глубокой и совъстливой изслёдовательности; ---оно результатъ поразительнаго трудолюбія, зрълой мысли, замъчательнаго историческаго такта и самое красноръче въ немъ употребляется со вкусомъ и въ мъсту. Мы не скажемъ иперболы, если скажемъ, что многіе предметы, которыхъ касается Брогли, ни въ одномъ новъйшемъ сочинении не разсмотрёны болёе прилично и болёе достойно. Сочинение его способно оказать великую услугу скептическимъ и вольнодумнымъ умамъ Франціи: они могутъ научиться изъ его книги, что въра Христова совмъстима съ широкими взглядами и что заблужденія существовали во всѣ времена Церкви, какъ неразлучныя не съ самимъ христіанствомъ, а съ падшей человѣческой природой, которая при самыхъ бдагопріятныхъ обстоятельствахъ не вполнъ покоряетъ себя игу Христову.



## о церковномъ состоянии англии.

ИСТОРИКО-СТАТИСТИЧЕСКІЙ ОЧЕРКЪ.

Вслёдствіе общихъ всёмъ христіанскимъ церквамъ условій внутренняго процвётанія и успёха, знакомство съ церковнымъ состояніемъ въ чужихъ краяхъ не мало можеть способствовать къ лучшему, болёе правильному сужденію о нашихъ собственныхъ церковныхъ вопросахъ; при знакомствъ съ явленіями, въ которыхъ выражается церковная жизнь западныхъ народовъ, легко можно замётить многое, вполнё достойное нашего изученія, и съ другой стороны не мало такого, что должно служить для насъ предметомъ предостереженія. Но сюда привходить еще другое обстоятельство, по которому знакомство съ бытомъ и внутреннимъ устройствомъ именно англійской церкви можеть въ настоящее время быть весьма не лишнимъ дъломъ для насъ православныхъ. Англійская церковь въ многихъ отношеніяхъ является болье близкою къ намъ, чъмъ другія христіанскія общества, и сама, чувствуя это, она нерёдко въ своихъ нёдрахъ проявляеть пока, правда, частные и обособленные, но тъмъ не менъе знаменательные признаки сочувствія къ православію. При усиливающемся на западъ, въ послъднее время, стремленіи къ возсоединенію церквей, весьма въроятно, что попытки сближенія съ нашею церковію будуть обобщаться и усиливаться какъ въ англійской, такъ и въ родственной ей американской церкви; 29\*

мы имъемъ основанія для этихъ предположеній. Вообще. увъренность въ той практической пользъ, которая можетъ быть плодомъ болъе обстоятельнаго знакомства съ церковнымъ бытомъ западныхъ христіанскихъ обществъ. была для пишущаго эти строки побудительною причиною къ тому, чтобы заняться историко-статистическимъ очеркомъ церковнаго состоянія Англіи. Сообщаемое мною въ этой статъ основано частію на личныхъ наблюденіяхъ при неоднократномъ пребываніи моемъ въ Англіи и при посильномъ стараніи узнать и увидъть всё, что могло быть доступно для меня въ области церковнаго быта англичанъ; частію оно основано на сочиненіяхъ, вполнъ достовърныхъ по сообщаемымъ въ нихъ свъдъніямъ, но по языку мало или вовсе недоступныхъ для большинства нашихъ читателей. Ручаясь поэтому вполнъ за върность сообщаемыхъ свъдъній, я долженъ въ тоже время предупредить читателей, что статьи мои далеко не обнимають собою всвхъ разнообразныхъ сторонъ англійской церковной жизни; надъюсь, что время и средства позволять мнв въ последствіи докончить начатый нынъ трудъ и довершить недостающими здъсь чертами картину церковнаго устройства, въроученія, богослуженія и богословской учености англійской, епископальной церкви.

Такъ какъ рѣчь идетъ собственно объ епископальной церкви Англіи, то нелишне, можетъ быть, будетъ присовокупить къ сказанному еще слѣдующее: съ тѣхъ поръ какъ въ нашей богословской литературѣ стали касаться англійской церкви, у насъ сдѣлалось употребительнымъ выраженіе "гай-чёрчъ" (hiqh church), т. е. высокая церковь. Выраженіе это означаетъ не всю епископальную церковь, а только богословское направленіе извъстной части ся, въ противоположность направлению другой партии, извъстной подъ именемъ "Low church". Сама же церковь епископальная на оффиціальномъ языкъ Англіи носить названіе: "The united church of England and Ireland (соединенная церковь Англіи и Ирландіи) или еще просто: The establiched church (утвержденная или господствующая церковь).

I.

Въ то время, когда Лютеръ въ Германіи выступилъ на поприще реформатора, ничто не предвъщало, чтобы Англія также возстала противъ папской власти. Оставались въ Англіи еще нёкоторые послёдователи Виклефа, сочувствовавшіе, конечно, начавшимся въ Германіи реформаціоннымъ движеніямъ; но не имъя никакого вліянія и въса въ обществъ, эти слабые остатки прежнихъ неудавшихся реформаціонныхъ попытокъ не могли быть опасными для латинской церкви въ Англіи. . Тогдашній самовластный и деспотическій король Англіи Генрихъ VIII-й сначала явился ръшительнымъ врагомъ реформаціи, преслѣдовалъ строгими наказаніями приверженцевъ новаго ученія и даже самъ написалъ книгу въ защиту ученія о семи таинствахь церкви. Но когда папа отказался исполнить желаніе Генриха относительно развода его съ первою его супругою, то этимъ поданъ былъ неожиданный поводъ къ расторжению союза Англи съ римскою церковію. Этимъ вмёсте положено было основаніе тому своеобразному характеру, которымъ до нынь англійское протестантство отличается оть прочихъ протестантскихъ обществъ. Германские реформаторы не нравились Генриху; ихъ горячность, личвыя осворбленія, нанесенныя Генриху Лютеромъ и наконець опасныя для государственнаго быта движенія, проявившіяся, вслёдствіе реформаціи, въ такъ называемой крестьянской войнъ и въ смутахъ анабаптистовъ, -- всё это въ соединении съ почтениемъ Генриха въ догматическому ученію римской церкви и съ его желаніемъ господствовать надъ церковію самовластно сдёлало его одинаково нерасположеннымъ къ усвоенію германскаго протестантства и къ удержанію папства. Казалось, что онъ клонится то на сторону одной партіи, то на сторону другой, а между тёмъ онъ умёлъ подчинить себё и ту и другую. Объявивъ себя самого главою англійской церкви и запретивъ, подъ страхомъ строгихъ наказаній, всякое сообщение съ римскимъ дворомъ, Генрихъ приступиль къ учрежденію новаго порядка церковныхъ дёль, равно отличнаго отъ оснований какъ реформация, такъ и римской церкви. Съ одинаковымъ произволомъ распоряжался Генрихъ какъ внутреннимъ устройствомъ церкви и ся въроученіемъ, такъ вмъстъ и церковными имуществами. Вездъ, гдъ поднято было въ XVI въкъ знамя возстанія противъ римской церкви, реформаціонныя смуты сопровождались опустошеніемъ и похищеніемъ церковныхъ и монастырскихъ имуществъ; но нигдъ эти опустошенія не достигали такихъ размёровъ, какъ въ Англін.

При молодомъ преемникъ Генриха VIII-го, Эдуардъ VI-мъ, дъла нъсколько перемънились. Явились въ Англіи друзья и приверженцы германскихъ и швейцарскихъ реформаторовъ, — люди, привыкшіе уже на континентъ заниматься пропагандою новыхъ идей, и ихъ-то дъятельности, равно какъ содъйствію нъкоторыхъ англійскихъ богослововъ, надобно приписать то, что англійская цер-

ковь усвоила себѣ въроученіе весьма близкое къ реформатскому. Послё кратковременнаго торжества католицизма при королевѣ Маріи, приступлено было, по возшествія на престоль Елизаветы, къ окончательному устроению вновь образовавшейся въ Англи протестантской церкви. 39-ю членами англійскаго въроисповъданія утверждено было въ новой церкви въроученіе близкое по духу своему къ ученію Кальвина. Впрочемъ два главныя отличія кальвинизма (ученіе его о св. Евхаристіи и о предопредѣленіи) выражены въ членахъ англійскаго въроисповъданія въ такомъ смягченномъ видъ, что эти послёдніе болёе какого либо другаго символическаго сочиненія реформатовъ близки къ аугсбургскому въроисповъданію. Сближаясь такимъ образомъ въ своемъ ввроучения съ германскими и швейцарскими протестантами, англійская церковь однако существенно отъ нихъ отличалась: она въ главныхъ чертахъ удержала свое прежнее іерархическое устройство безъ всякаго сближенія съ церковными учрежденіями реформатскихъ обществъ; три степени церковной іерархіи были признаны основанными на словъ Божіемъ и на практикъ первенствующей церкви; власть епископская осталась неприкосновенною, съ тёми только измёненіями въ положении іерархическихъ лицъ, которыя неизбъжны были вслёдствіе введенія новаго вёроученія и признанія государя главою церкви. Капитулы удержали свое прежнее положение и сохранили отчасти свои прежнія права; по отношенію къ частнымъ церковнымъ постановленіямъ избъгали также по возможности всякихъ измѣненій и составленная при Эдуардъ, на основаніи древнихъ постановленій, книга богослужебныхъ чинопосльдований (book of common prager) была пересмотръна и

нолунила видь, сохраненный ею за немногими измёненіями до настоящаго времени.

Въ теченіи немногихъ годовъ вся церковная реформа была окончена; въ Англіи явилась церковь, очищенная отъ многихъ дъйствительныхъ злоупотребленій римскихъ и въ тоже время свободная отъ многихъ крайностей протестантскихъ; она должна была, по мысли своихъ членовъ, служить среднимъ путемъ между двумя ръзко противоположными крайностнии западнаго христіанства (<sup>1</sup>). Вся дальнъйшая исторія англійской церкви въ теченіе послъднихъ трехъ столітій есть какбы непрерывная борьба съ этими крайностями.

Неизмённое сохраненіе установившихся такимъ образомь формъ церковной жизни составляло одну изъ главныхъ задачь царствованія Елизаветы. Съ этою цёлію явился такъ называемый act of uniformity, который, нодъ угрозою строгихъ взысканій, обязывалъ не дёлать имкакихъ измёненій или прибавленій въ утвержденномъ чинѣ общественнаго богослуженія (common prager book); съ этою же цёлію и гражданскія должностныя лица и владётели церковныхъ бенефицій должны были нодъ црисягою обязаться блюсти за неприкосновенностію церковныхъ учрежденій. Однако всё подобныя мёры не могли воспрепятствовать образованію оппозиціи, скоро достигшей значительной силы. Нёкоторые члены англій-

(1) Англійская епископальная церковь постоянно хвалилась твиъ, что она сохранила себя свободною отъ крайностей протестантскаго субъэктивизма и примкнула къ первобытнымъ учрежденіямъ христіанской церкви. Уже въ 1636 году Гроцій писалъ такъ: In Anglia vides, quam bene рессерети dogmatum noxiorum repurgatio, hac maxime de causa, quod qui id sanctissimum negotium procurandum suscepere, nihil admisсигтип поги, nihil sui, sed ad meliora saecula intentum habuere oculorum seicen difinitemos distarat. of Europe (Baudry's edit.) III. 35. ской церкви, искавшие себъ во время царствования Марія безопасности на континентъ, познакомились тамъ оъ внутреннимъ церковнымъ устройствомъ кальвинскихъ обществъ. Они возвратились въ Англію съ живымъ желаніемъ ввести подобное же устройство и въ своемъ отечествъ и уничтожить всё, что казалось имъ остатвами папизма. Многіе изъ этихъ людей сдёлались въ послёдствін сами духовными лицами въ англійской церкви и начали нападать на нёкоторыя частныя принадлежности общественной церковной жизни (какъ-то на употребленіе церковныхъ облаченій) и затёмъ скоро и на всё вообще устройство англійской церкви. Пока образовавшаяся такниъ образомъ оппозиція нападала только на предметы второстепенной важности, на нее смотр'ли сквозь пальцы и сначала даже готовы были сдёлать некоторыя уступки для прекращенія разногласій. Но скоро пуритане, какъ сказано, простерли свои няпаденія на всё коренное устройство епископальной церкви и, не довольствуясь предоставленною имъ териимостью, захотёли сдёлать свои воззрёнія господствующими, хотъли уничтожить епископскій санъ и ввести реформатство со всёми его крайностями; вмёстё съ тёмъ оказалось, что стремленія ихъ были противны монархическому устройству государства и значенію короля, какъ главы церкви; вслъдствіе этого приняты были противъ нихъ болѣе строгія мѣры. Воспламененные встрѣченнымъ ими сопротивленіемъ, пуритене быстро росли количествомъ и силою; они сдёлались тёмъ опаснёе для епископальной церкви, что у нихъ не было недостатка ни въ сильныхъ и вліятельныхъ покровителяхъ, ни въ талантливыхъ руководителяхъ. При ближайшемъ преемникъ Елизаветы они имъли еще больше успъха, и при

Карлъ 1-мъ имъ удалось на время достигнуть того, что такъ долго составляло предметъ ихъ стремленій: санъ епископскій быль уничтожень, введено было въ церкви пресвитеріанское устройство, и всё духовныя лица, не хотвышія согласиться на сдвланныя преобразованія (около пятой части всего духовенства Англін), лишились своихъ должностей. Торжество пресвитеріанъ продолжалось однако не долго и скоро имъ пришлось раздѣлить свое владычество съ сектою, происшедшею изъ ихъ собственныхъ нъдръ; секта эта извъстна подъ именемъ индепен*дентовь*, или какъ они сами называютъ себя-конрегационалистовъ. Эти послъдніе не хотъли, подобно пресвитеріанамь, остановиться на полпути; въ своемъ полномъ церковномъ демократизмѣ они явились стольже рѣшительными противниками синодовъ и пресвитеровъ, накъ и епископовъ, предатовъ и капитудовъ; они признавали всякую частную религіозную общину вполнѣ независимою церковію съ правомъ суда надъ своими пасторами и членами, безъ всякаго посторонняго вмѣшательства; они не признавали за гражданскимъ правительствомъ права вмѣшательства въ религіозныя дѣла церковныхъ общинъ или права давать одному церковному обществу преимущество предъ другимъ (1).

Все внутреннее устройство, данное церкви при Елизаветъ и ея ближайшихъ преемникахъ, было такимъ образомъ уничтожено; оно пало вмъстъ съ паденіемъ королевской власти, даровавшей ему свою законную силу. Но по окончаніи англійской революціи Карлъ II,



<sup>(\*)</sup> Coetum quemlibet partienlarem esse totam integram et perfectam ecclesiam ex suis partibus constantem immediate et independenter (quo ad alias ecclesias) sub ipso Christo, говорится въ составленномъ Робинсономъ въроисповъдании индепендентовъ.

вступивъ на престолъ отцевъ своихъ, началъ свое правленіе возстановленіемъ епископальной церкви съ ен прежними правилами и значеніемъ. Послё нёкоторыхъ совъщаний съ знатиъйшими представителями пресвитеріанъ и прочихъ нон-конформистовъ (1) введены были нъкоторыя измъненія въ церковномъ богослуженіи. Многія изъ духовныхъ лицъ нон-конформистовъ саблались пасторами епископальной церкви, а иные изъ нихъ достигли высшихъ ісрархическихъ степеней; большинство однако отказалось оть подчиненія вновь установленному церковному авторитету. Новый act of uniformity (1661 г.) утвердилъ всъ обычан и обряды, которые предъ тёмъ, въ теченія почти 100 лётъ, составляля предметь жалобъ и недовольства пуританъ; этимъ "актомъ" требовалось, чтобы всё духовныя лица, всё народные учители, всв члены англійскихъ университетовъ изъявили полное согласіе свое со всёмъ содержаніемъ церковныхъ уставовъ; имъ же опредълядось, чтобы священники, поступившіе на должность во время владычества пресвитеріанъ и индепендентовъ и слёдовательно не принявшіе рукоположенія отъ епископа, вновь были рукоположены по предписаніямъ церкви. Около 1000 священниковъ, не исполнившихъ къ назначенному сроку этого предписанія, были отставлены отъ своихъ мёсть. Король, благопріятствовавшій папистамь, желаль ради нихъ болве умвреннаго обращенія съ нон-конформистами; но всѣ усилія его оказались тщетными при противодъйствіи духовенства и парламента; слъдствіемъ этого было введение весьма недавно еще (30 лътъ тому назадъ) отмѣненнаго закона, по которому всякій,

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ назывались всё несоглашавшіеся на принятіе возстановленныхъ королевскою властію учрежденій епископальной церкви.

поступающій въ Англіи на государственную службу и вообще всв. занимающіе какую нибудь общественную должность, должны менбе чёмъ чревъ годъ по своемъ поступлении принять причастие въ епископальной церкви, какъ знакъ подчиненія ся уставамъ. Первоначально этотъ законъ былъ направленъ собственно противъ иапистовъ и не относкися къ протестантскимъ диссентерамъ, которые тогда безъ внёшняго принужденія имѣли обывновение пріобщаться въ епископальныхъ церквахъ, --обыкновеніе, отчасти сохранившееся донынъ. Король Іаковъ II старался всёми возможными мёрами возстановить въ Англіи катодицизмъ въ его утраченныхъ правахъ; но изданный имъ съ этою цёлію эдиктъ вёротерпимости послужилъ поводомъ къ свержению его самого съ престола. Мъсто его занялъ Вильгельмъ Ш, который, будучи призванъ изъ Нидерландовъ, умълъ съ свойственною ему осторожностію ввести въ Англію начала въротернимости. Такъ называемымъ act of Toleration, получившимъ силу закона въ 1689 г., уничтожены быля всё стёснительныя для диссентеровъ постановленія прежняго времени, съ тёмъ однако, чтобъ диссентеры подъ присягою обязались признать законность существующаго образа правленія, объщались не держать никакихъ тайныхъ собраній и не отказывались отъ платежа податей, установленныхъ въ пользу духовенства епископальной церкви. Духовенство диссентеровъ получило право свободно проповъдывать и совершать священнодъйствія съ условіемъ, чтобы они подписались подъ 39-ть членовъ англійскаго вфроисповъданія, за исключеніемъ нёкоторыхъ пунктовъ, спеціально относившихся въ епископальному устройству церкви; молитвенные домы диссентеровъ (Meeting-Honses) по-

Digitized by Google

ставлялась подъ попровительство завоновъ (1). Въротерпимость эта была почти въ томъ же объемъ дарована квакерамъ, только не унитаріямъ и всего меныше папистамъ. Одновременно съ этимъ составленъ былъ правительствомъ планъ къ соединению епископальной первы съ прочими протестантскими сектами страны для болёе успёшнаго противодёйствія общими силами возраставшему вліянію папизма; но проэкть этоть не имълъ успвия. Протестантскіе нон-конформисты получили такимъ образомъ свободу въроисновъданія, и три главныя партіи ихъ (Three Denominations)---пресвитеріане, баптисты и индепенденты составили между собою союзъ (въ 1692 году) для общаго содъйствія другъ другу; тв изъ нихъ, которые соглашались приступать къ Евхаристіи въ общеніи съ церковію, могли пользоваться встми гражданскими правами и занимать государственныя должности. Тёже, которые не исполняли этого требованія правительства, не могли наравив съ прочими пользоваться гражданскими правами и подвергались даже неръдко разнымъ обидамъ и преслъдованіямъ. Были сдъланы разныя попытки къ тому, чтобы воспрепятствовать этому угнетенію диссентеровъ, и при первыхъ короляхъ изъ ганноверскаго дома, видъвшихъ въ диссентерахъ своихъ естественныхъ союзниковъ противъ низложенной династіи, правительство поддерживало всё сдёланныя законодательной власти предложенія въ пользу диссентеровъ; но общественное мивніе и многіе изъ членовъ парламента, видівшіе въ каждой уступкѣ диссентерамъ затаенное нападеніе на господствующую церковь, были еще слишкомъ сильны.

<sup>(1)</sup> Hallam, Const. Hist. III, 452.

Хотя законы противъ диссентеровъ такимъ образомъ остались неизмёнными, они однако на дёлё потерали мало по малу свою действительную силу, и диссентеры имбли доступъ ко многимъ гражданскимъ привиллегіямъ за долго до измъненія прежнихъ стъснительныхъ для нихъ законовъ (1). Несравненно тяжелъе было положеніе католиковь. Рядомъ строгихъ правительственныхъ узаконеній, вызванныхъ предубъжденіями и духомъ нетерпимости, равно какъ политическими связями котоликовъ съ иностранными, враждебными Англіи державами и привязанностію ихъ къ династія Стюартовъ, положение ихъ сдълалось почти невыносимымъ. Изъ-за въры своей католики не имъли права засъдать въ парламентв, они не могли пріобратать недвижимыхъ имуществъ ни чрезъ наслъдство, ни какимъ либо другимъ путемъ; переходъ изъ протестантства въ римскую въру наказывался смертію; они не имбли доступа ни къ какимъ общественнымъ должностямъ; имъ запрещено было приближаться въ Лондону ближе разстоянія 10-ти англійскихъ миль и нарушеніе этого закона наказывалось значительнымъ денежнымъ штрафомъ; никогда они не могли, безъ особеннаго разръшенія, удаляться болъе чёмъ на 5 миль отъ мёста своего жительства; запрещено было имъ владъть оружіемъ и лошадью, превышавшими по своей цённости 5 фунтовъ стеря.; всё церковныя требы католиковъ должны были совершаться протестантскимъ пасторомъ, въ приходѣ котораго они жили; католическія духовныя лица, бывшія по мёсту рожденія подданными англійскаго правительства, подлежали уголовному суду и наказывались, какъ измънники,

<sup>(&#</sup>x27;) Edinburgh Review, Nov. 1811, p. 149 n gas.

если они свыше трехъ дней пребывали въ Англіи безъ присяги въ върности статутамъ епископальной церкви; висванца ждала всякаго, кто сталь бы давать имъ пріють въ своемъ домъ (1). Еще болье жестоки были постановленія англійскаго законодательства относительно ирландскихъ католиковъ. Впрочемъ нигдъ почти эти варварскіе законы не были приводимы въ исполненіе во всей ихъ строгости; благодаря болѣе человѣколюбивому настроенію многихъ изъ блюстителей закова, католики въ разныхъ мёстахъ воздвигали безпрепятственно свои канеллы, проповёдывали, совершали литургію и таинства. Волненія, сопровождавшія первую попытку въ уничтоженію наиболёе тягостныхъ постановленій противъ католиковъ, были таковы, что могли удержать самыхъ ревностныхъ друзей вёротерпимости отъ дальнвишихъ стремлений этого рода. Наконецъ, въ 1778 г. сдълано было парламенту предложение произвести нъкоторыя улучшенія въ гражданскомъ положеніи англійскихъ католиковъ. Лордъ Жоржъ Савиль, сдълавшій это предложение, сказаль предъ парламентомъ, что онъ имъ хочеть спасти честь протестантской вёры; уничтоженіемъ жестокихъ предохранительныхъ мёръ противъраспространенія католичества была бы, говорилъ онъ, приложена къ двлу основная мысль реформаціи о несправедливости всякаго принужденія въ дёлахъ вёры; законы, уничтоженіе которыхъ онъ предлагалъ, были постыдны для человъчества; они расторгали основы общественнаго благосостоянія и отравляли всякій источникъ семейнаго счастія. Предложеніе лорда Савиля было единодушно

(') Walter, Kirchenrecht aller Christlichen Confessionen 10 Aufl. 53, S. 113.

принято объями налатами и явилось узаконенів, оснобождавшее католиковъ отъ присяги статутамъ евископальной церкви и даровавшее имъ часть отнятыхъ у нихъ гражданскихъ правъ, если они только обяжутся присятою оказывать правительству подданничесную вёрность и послушание. Этотъ законъ получиль сначала силу для Англіи и Ирландіи; но когда въ слідующень году захотъли ввести его и въ Шотландіи, то у пуританъ пробудилась прежняя ихъ ревность; въ Эдинбургв, а затъмъ и въ Лондонъ и въ другихъ городахъ соединенныхъ королевствъ образовались общества, которын съ угрозами требовали соблюденія прежнихъ строгихъ законовъ противъ папистовъ; общества эти избрали своимъ представителемъ лорда Гордона, человъва чрезвычайно фанатическаго, владевшаго тою безотчетною смелостію и вообще теми качествами, которыя попреимуществу годны для предводителя разгоряченной народной толпы. Во главѣ 10000 человѣвъ Гордовъ отправился въ залъ собранія нижней палаты и предложилъ палатѣ прошеніе за многочисленными подписами. Когда палата значительнымъ большинствомъ своихъ го- . лосовъ отказалась приступить къ разсмотринію этого дбла, пока толпа, осаждавшая парламенть подъ предводительствомъ Гордона, не удалится, --- то этотъ послёдній даль своимъ сподвижникамъ знакъ начать явное насиліе и опустошеніе. Всъ католическія церкви и капеллы Лондона, не исключая и техъ, которыя состояли подъ покровительствомъ пословъ католическихъ державъ, были разрушены; многія общественныя зданія сожжены; тюрьмы были разломаны и преступники выпущены; всв общественныя дёла остановились, магазины и торговыя лавки закрыты и общее смущеніе

сарлановь трих снартро, жоо одновременно сь ражиз еранцузскій едогь угрожаль берегемь Англія. Не ранъе какъ уже по процестви 10 дней удалось воору. женною снясю прекратить эти страшныя смуты, среди которыхъ погибно окодо 1000 неловъкъ (1). Нъсколько лътъ спустя послъ этихъ событій правительство нашлось вынужденными даровать ирландскимь католикамь нъкоторыя гражданскія дьготы, тавъ что изъ прежнихъ стёснительныхъ для католической вёры законовъ остались въ прежней силъ только тв, по которымъ натодики не могди вступать въ парламенть и занимать нъкоторыя изъ высшихъ государственныхъ должностей. Когда наконецъ послё долгихъ совещаний состоялось административное соединение Англии и Ирландии, и прежній независимый парламенть ирландцевь вошель вь составъ соединеннаго imperial parliament, то извъстный Питть даль католикамъ надежду на пріобретеніе равныхъ правъ съ ихъ протестантскими согражданами. Въ одной изъ своихъ ръчей, сказанной въ нижней палатъ 21 апръля 1800 года, Питтъ намекаетъ на необходимость новыхъ постановлений въ пользу католиковъ, и онъ очевидно имълъ намъреніе содъйствовать сравненію гражданскихъ правъ католиковъ съ правами прочихъ подданныхъ англійскаго правительства. Но тогдашній король Георгъ III считаль допущеніе католиковь до участія въ законодательной власти несовмъстнымъ съ данною имъ при коронаціи присягою блюсти неприкосновенность господствующей епископальной церкви, и можно было предвидёть, что онъ не решится дель свое согласіе на новыя уступки католикамъ; Питтъ

(<sup>1</sup>) Шлоссеръ, Geschichte d. 18 Jahrh. 3. В. 2. Abth. S. 295. Ч. П. 30



принужденъ быль поэтому отказаться оть своего намъренія (1). Вопросъ о такъ называемой эмансипаціи католиковъ былъ не разъ опять поднятъ въ теченіе послёдующихъ годовъ и вёроятно еще надолго остался бы нервшеннымъ, еслибы подъ покровительствомъ извъстнаго О'Коннеля не образовался сильный католическій союзъ, который побудилъ правительство къ требуемымъ уступкамъ, подъ опасеніемъ въ противномъ случав гражданской войны. 13 апръля 1829 г. состоялось наконець полное уравнение правъ католиковъ съ протестантами; въ силу такъ называемаго Roman Catholic Relief Bill всякій католикъ, кромъ священниковъ и монаховъ, получилъ доступъ въ объ палаты парламента, во всъ корпораціи и общественныя должности, за исключеніемъ немногихъ, которыя не могли быть ввърены католикамъ безъ ущерба для господствующей, епископальной церкви. Признано было однако необходимымъ, чтобы католики, при вступленіи въ парламентъ, дали присягу-не пользоваться своимъ общественнымъ положеніемъ ко вреду или въ ущербъ протестантской вёры. Въ силу этого закона католики могутъ участвовать въ подачѣ голосовъ даже при рѣшеніи вопросовъ, прямо касающихся внутренняго устройства и управленія протестантской епископальной церкви. Въ верхней палать католические члены обыкновенно воздерживаются отъ подачи голосовъ въ преніяхъ этого рода; но въ нижней палатъ католики обыкновенно очень мало стъсняются данною ими присягою и неръдко всъми зависящими отъ нихъ мърами содъйствуютъ ръшению воиросовъ, влонящихся ко вреду господствующей церкви.

<sup>(\*)</sup> Pitt, Speeches in the House of Commons. III, 258. Hegewisch, Uebersicht der irländischen Gesch. S. 271.

Π.

Савланный нами историческій очеркъ судьбы англійской церкви привелъ насъ къ періоду, который въ полномъ смыслё можетъ назваться эпохою въ исторіи епископальной церкви. Чрезъ пріобрѣтеніе диссентерами и католиками полныхъ гражданскихъ правъ и чрезъ допущение ихъ къ государственной администрации положение церкви существенно измёнилось. Друзья епископальной церкви не могли не замътить опасностей, вытекавшихъ для нея изъ уничтоженія прежнихъ ствснительныхъ для иновърцевъ законовъ и изъ принятія чуждаго и враждебнаго церкви элемента въ законодательныя собранія. Первые годы по установленіи новаго порядка вещей были безъ сомнѣнія самымъ критическимъ періодомъ для англійской церкви со времени совершившагося въ ней переворота въ 17 въкъ. Дъть 25 тому назадъ можно было по справедливости сказать, что существование англійской церкви въ ея прежнемъ положенія подвержено было сильной опасности и разныя явленія общественной и административной жизни Англіи, по видимому, предвъщали близкое окончаніе владычества епископальной церкви, для которой, по видимому, предстояла необходимость уступить значительную часть своихъ прежнихъ правъ другимъ религіознымъ обществамъ, католическому и диссентерскимъ. Сила диссентеровъ зависвла не отъ количества ихъ, которое часто преувеличивается разными авторами, но на дълъ едвали превышаетъ 5-ю часть народонаселения Англіи (1). Значеніе ихъ не зависить также отъ того,

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Мы не причисляемъ методистовъ къ диссентерамъ, такъ какъ они никогда не ставили себя вмъстъ съ диссентерами въ враждебное отно-30\*

чтобы они занимали важныя государственныя должности или владѣли значительными матеріальными средствами: сами органы диссентерства сознаются въ томъ, что "the dissenting interest" лишился своего прежняго вліянія какъ на высшіе, такъ и средніе классы общества, что не надобно искать диссентеровъ между богатыми негоціантами или между вліятельными фабрикантами, что врачи и юристы (the professional classes) почти совершенно оставили ихъ общество и что молодое поколѣніе не воспитывается также въ духѣ диссентерства. Диссентеры всегда, за ръдкими исключеніями, принадлежали къ той части общества, которая стоитъ какъ бы на границъ между среднимъ сословіемъ и чернью: они нашли и находять себъ послъдователей въ числъ купцовъ и людей безбъдно живущихъ своими средствами, но ни въ могущественной англійской аристократіи. ни въ представителяхъ науки и высшаго образованія, ни съ другой стороны въ бъднъйшихъ влассахъ общества диссентерство не распространяется (1). Тотъ именно классъ общества, въ которомъ диссентеровъ всего больше, пріобрёль на основаніи упомянутой реформы новую силу и вліяніе. Если къ этому присоединить гот сподствующее стремленіе нашего въка производить преобразованія въ области всвхъ древнихъ учрежденій и

шеніе къ епископальной церкви. Они напротивъ относятся всегда съ уваженіемъ къ учрежденіямъ господствующей церкви и, можетъ быть, со временемъ, сновь съ, ней соединятся.

(\*) B5 англ. журналѣ Fraser's Magazine, N 86, Febr. 1837, p. 146 гражданское положеніе диссентеровь опредъляется такъ: Dissenters, generally; are not af the pooresh classes of the community, nor are they an average representation of the middle classes. They are chiefly found amoug those sections Whied border on the two, the labouring and the middle classes; not being absolutely poor nor yet rich; not quite ignorant; nor yet well educated<sup>4</sup>.

·- :

обычаевь, то становится понятнымъ, какая опасность угрожала общественному положению епископальной церкви. Опасность для господствующей церкви увеличилась еще болье вслыдствіе того, что именно въ разсматриваемое нами время члены и представители ся были заняты мыслію о нёкоторыхъ важныхъ реформахъ во внутреннемъ ся быту и устройствъ (1). Чтобы способствовать скорэйшему производству предполатавпихся реформъ, сами друзья церкви разоблачили многія злоупотребленія въ завёдыванія церковными имуществами, въ раздачъ духовныхъ должностей и въ употребленія духовныхъ бенефицій. Недостатки въ церковной практикъ становились ясными и извъстными для всякаго, но дъйствительныя достоинства церкви и превосходство ся принциповъ предъ крайнимъ демократизмомъ диссентерства и абсолютизмомъ католичества, словомъ, всв двиствительныя достоинства церкви были мало извёстны толий и ускользали для многихъ изъ вида. Диссентеры получили съ этого времени политическое значение, котораго они прежде не имъли; они соединились съ ульта-либеральною партіею гражданскаобщества, требовавшею коренныхъ реформъ во ra всемъ, слъдовательно и въ церкви. Въ началъ нынъфняго стольтія казалось, что старинная вражда между церковію и отступившимися оть нея религіозными обществами изчезала: диссентеры дъйствовали неръдко за одно съ церковію для удовлетворенія разныхъ: религіозныхъ потребностей Англіи; они содбиствовали церкви въ распространени слова Божія и въ проповъди христіанства между язычниками; въ подобныхъ дълахъ

(1) Смотр. ниже.

люди всёхъ партій соединялись независимо отъ своихъ догматическихъ и обрядовыхъ разногласій. Лучшіе диссентерскіе писатели изъявляли свое сочувствіе успѣхамъ церкви и ревностнымъ служителей ся усиламъ на пользу распространенія "небесной истины и духовнаго винограденка Господня". (1) Но съ тъхъ поръ, какъ диосентеры въ союзъ съ своими древними врагами напистами выступили на поприще политическихъ преній, авла совершенно перемёнились; прежняя борьба ихъ съ господствующею церковію возобновилась съ новою сидою, хотя въ нёсколько измёненномъ видё. Вопросы, составлявшие предметь спора въ 17 въкъ, были теперь забыты, и ихъ мъсто заступили другіе. Духовное платье и церковныя облаченія, противъ которыхъ такъ много говорено было прежними нон-конформистами, съ теченіемъ времени успѣли войти въ употребленіе у самихъ диссентеровъ; инструментальная музыка при богослужени, прежде бывшая въ глазахъ диссентеровъ тяжкимъ грѣхомъ, является теперь у нихъ самихъ дѣломъ обыкновеннымъ; вмёстё съ игрою на органахъ введены нынѣ почти у всѣхъ диссентеровъ ораторіи, симфоніи, кантаты, церковные концерты и другіе виды духовной музыки, къ немалому соблазну тёхъ немногихъ, которые донынъ остаются върными строго-пуританскимъ началамъ своихъ предковъ. Названіе "капелла" (chapel), признанное нъкогда старыми диссентерами остаткомъ папистическаго суевърія и потому замъненное выражениемъ "домъ собрания" (meeting house), также сдълалось нынъ у нихъ общеупотребительнымъ, и

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Много подобныхъ свидътельствъ собрано въ статьъ объ англійской церкви въ Американскомъ журналъ: "The New York Review", № IY, April 1838, р. 253 и дал.

вообще по внушнимъ церковнымъ порядкамъ диссентеры звачительно сблизились съ церковію. Даже кинта церковныхъ молитвъ (prayer book) употребляется нёкоторыми изъ диссентерскихъ партій. Объ всемъ подобномъ следовательно уже нечего было спорить, и нападки диссентеровъ на церковь должны были избрать себв новую опору, новый предметь. И двиствительно найдено было новое оружіе для борьбы съ церковію: между тъмъ какъ у большинства прежнихъ диссентеровъ не было сомнѣнія въ законности того отношенія государства къ церкви, по которому первое оказываетъ свое покровительство послёдней и содёйствуеть ей своими законами и средствами (<sup>1</sup>), новѣйшіе потомки ихъ провозгласили въ своихъ собраніяхъ и печатно, что господствующая церковь должна насть, потому что существование ся, по ихъ мивнию, противно Священному Писанію, и что всякое употребленіе общественныхъ денежныхъ средствъ и всякая подать въ пользу духовенства и для поддержанія редигіовныхъ интересовъ беззаконны и болье способны противодъйствовать, чемъ способствовать предполагаемой цэли. Они не хотэли, чтобы въ Англіи церковь пользовалась какимъ либо участіемъ или покровительствомъ со стороны гражданской власти (<sup>2</sup>) и отрицали право представителей государ-

<sup>(1)</sup> Изъ извъствыхъ мнѣ символическихъ книгъ дассентеровъ Вестминстерское исповъданіе англійскихъ пресвитеріанъ (Westminster confession) съ особенною ясностію выражаетъ мысль объ обязанности гражданскаго правительства блюсти за неприкосновенностію церковныхъ постановленій и за исполненіемъ законовъ церкви.

<sup>(\*)</sup> Мы увидимъ послѣ, что въ Англін, точно также какъ въ другихъ протестантскихъ земляхъ, главное средство къ содержанию духовенетва господствующей церкви заключается въ нодушныхъ повицностяхъ и поборахъ, которые, будучи соразмъряемы съ средствами и общественнымъ положениемъ всякаго гражданина, имъютъ, но основени граждан-

ственной власти содийствовать успёхамъ христіанской виры и ся служителей общественными средствении и занонами. "Пусть", говорили диссентеры, "государсь деримпен той или другой виры въ типни своего домалинито усдинения; но въ качествъ правителя государства онъ не долженъ покровительствовать ни одному религіозному обществу въ ущербъ другимъ". Иногда впрочемъ диссентеры забывали свою собственную теорію и искали у парламента содействія своимъ религіознымъ интересамъ и въ особенности правительственныхъ распориженій для лучшаго соблюденія воскреснаго дня.

Посредствоиъ лекцій религіознаго содержанія, посредствомъ проповідей и многочисленныхъ популярныхъ анстковъ и брошюръ диссентеры старались распространить свои мысли въ массъ народа и доставить имъ болѣе прочную опору; виъстъ съ тъмъ они стремились иъ тому, чтобы подорвать въ обществъ авторитетъ спископальной церкви. Какъ радикальное средство для исправленія церковныхъ недостатковъ, диссентеры пред-

скаго законодательства, (гражданское) обязательное значение для всего народонаселенія наравня оз повинностями государственными. Этоть путь обезпеченія духовенства приносить на практикъ многочисленныя и очевидныя выгоды для успъха церковно-религіозныхъ интересовъ; онъ даетъ правительству возможность безбъдно и прилично обезпечить духовенство безъ всякаго обременения государственной казны; онъ доставляетъ всякому служителю церкви содержание вполнъ достаточное и опредъленное соотвътственно величинъ прихода и дълаетъ его независимымъ отъ прихотей и капризовъ прихожанъ. Путь этотъ является вийсти съ тимъ законнымъ и догическимъ; ибо если. съ чимъ всякий согласится, на каждомъ членъ гражданскаго общества лежитъ обязанность внести свою, зекономъ опредълнемую лепту на покрытіе государственныхъ раскодовъ и общественныхъ потребностей, то не должно ли и церковное общество имать право точно также и на томъ основания пребовать отъ всявато изъ своихъ членовъ опредълениего ежетоднаго эвноса для покрытія своихъ расходовъ и нуждъ.

лягали отнятіе церковныхъ кмуществъ; "въ этомъ случаз", говорная они, "общественная казна обогатится такими значительными, новыми средствами, что она легко можетъ взить на себя дальвайшее обезпечение дуловенства, а церковнан десятяна со всеми другими сборами въ пользу духовенства сдвлается почти излишнею. He ограничивансь одниши словами, диссентеры нашли новое средство вредить установленному порядку церповныхъ дълъ. Англійскія церкви, какъ зданія оффиціаль. ныя, поддерживаются также государственною властію и ся предписаніями: всякій землевладблець, въ имбніи котораго находится церковь, обязанъ закопомъ поддерживать ее независимо отъ того, посвщаеть ли онъ эту церковь, или нътъ; напротивъ, мъсто молитвенныхъ собраний диссентеровъ, какъ частные домы, не пользуются никакою поддержкою со стороны извъстныхъ, закономъ къ тому обязанныхъ лицъ; подобно духовенству диссентерскому, ихъ храмы также существують при помощи частныхъ добровольныхъ вносовъ лишь и пожертвований со стороны членовъ секты, и когда вти послёдние большинствомъ голосовъ решили закрыть какую нибудь диссентерскую канеллу (по ветхости или по другой причинъ), то канедла продается и можетъ получить какое нибудь другое, вовсе не церковное назначеніе. Напротивъ, когда церковные старосты (1) нашли, что церковное зданіе, принадлежащее господствующей церкви нуждается въ значительномъ ремонтъ или разширения, то они, если нътъ при церкви особаго, па то назначеннаго фонда, созывають мёстныхъ землевладъльцевъ и по обсуждени дъла налагають на прихо-

<sup>(1)</sup> Лица, избираемыя прихожанами для наблюденія за матеріальными средствани и Иуждами приходской церкви.

жень экстренную церковную подать (church rate), могущую также служить нь удовлетворению другихъ нуждь общественнаго богослуженія. И хотя бы большинство присутствующихъ не находило, чтобы требуемое исправление или разширение церковнаго здания было необходимо, тёмъ не менёе старосты, на которыхъ лежить отвётственность за поддержание церкви въ приличномъ и благолъпномъ видъ, имъютъ право, въ соединени съ меньшиствомъ, сдълать на вовхъ жителей прихода налогъ, достаточный для собранія требуемой суммы и производить самый сборь чрезъ мэстныхъ представителей гражданской власти. Въ прежнія времена случан сопротивленія или несогласія со стороны прихожань на сборы этого рода встречались весьма рёдно, и потому сюда относящаяся часть законодательства была довольно неопредвленна, въ особенности не было ръшено, какому авторитету принадлежить окончательное рёшеніе діла, ногда мийнія прихожань раздвлялись. Оказалось темъ более необходимымъ дать большую опредбленность производству дбль этого рода, что многіе изъ диссентеровъ отказывались отъ вносовъ въ пользу храмовъ епископальной церкви и потому приходилось разными принудительными мёрами гражданскаго въдомства взыскивать съ нихъ эти повинности. Вслёдствіе этого диссентеры стали повсюду жаловаться на то, что они, будучи принуждены поддерживать свое собственное богослужение, должны еще вносить повинности въ пользу чужаго. Чтобы произвести на публику болёе сильное впечатлёніе, органы диссентерства разсказывали печатно разныя трогательныя исторіи то о бёдной вдовё, которая была вынуждена продать свою завётную библію, чтобы внести свою

долю повянностей, неложенныхъ для пріобрётенія въ церкви какого либо пустаго украшенія, то о бъднакъ, который долженъ былъ продать съ молотка, свой послёдній стуль для удовлетворенія какихь то воображаемыхъ церковныхъ нуждъ. Происходившія по мёстамъ непріятныя столяновенія побудили правительство къ обсуждению этого вопроса, и въ 1834 году тогдашний членъ министерства, лордъ Алторпъ (Arthorp) предложилъ парламенту планъ, по которому диссентеры получали всв льготы, какія только могли быть совивстны съ коренными правами епископальной церкви, какъ церкви государственной и народной. Въ силу этого цана часть упомянутыхъ повинностей должна была на будущее время покрываться добровольными вносами лицъ, принадлежавшихъ въ епископальной церкви, равно какъ деньгами, пріобрътаемыми при отдачъ въ наемъ церковныхъ свдалищъ, -- недостающее за твиъ должно было покрываться доходами государственнаго казначейства. По собраннымъ справкамъ оказалось, что церковная подать со всей Англіи составляла въ послёдніе годы сумму въ 597,000 фунтовъ стерлинговъ (около 4 хъ милл. руб. сер.); изъ этой суммы 248,000 фунтовъ стеря. были израсходованы на ремонты церквей, прочее же на другія церковныя нужды и въ особенности на содержание духовныхъ лицъ. Правительство теперь предложило, чтобы 250,000 ф. стерл. ежегодно были выдаваемы на церковь общественною казною, и чтобы остальная сумма добывалась упомянутыми путями (добровольными вносами, отдачею въ наемъ церковныхъ съдалищъ). Предложение это было принято представителями церковныхъ интересовъ, но диссентеры воспротивились на томъ основании, что если прежнія подушныя в поземельныя церковных повинности будуть замёнены новыми расходами государственнаго казначейства на церковь, то дъла собственно нисколько не перемёнятся; потому что ноъ ихъ же средствъ, или точнёе изъ ввимаемыхъ съ нихъ государственныхъ нодатей и сборовъ составляется общественная казна: они протестовали вообще противъ всякой денежной поддержки епископальной церкви, будеть ли эта поддержка взиматься съ нихъ непосредственно или чрезъ государственное казначейство (1). Положение дълъ осталось и остается въ прежнемъ своемъ видъ и споры о такъ называемомъ Church rates (дерковныхъ повинностяхъ) продолжаются донынъ; диссентеры еще въ послёднее время неоднократво дёлали въ парламентё попытки къ уничтожению этихъ вовинностей, однако поиытки эти донынв еще остаются тщетными. Диссентеры сами себя лишили сочувствія общественнаго мивнія клеветою и несправедливыми обвиненіями на епископальную церковь. Многіе, прежде сочувствовавшіе имъ и готовые способствовать исполнению ихъ желаний, отступились отъ нихъ и даже немалое число диссентерскихъ духовныхъ лицъ объявили публично, что они отступаются отъ общества, къ которому принадлежали и прекращають свое участие въ издании журналовъ, служащихъ органами влеветы на господствующую церковь. Чемъ более консервативная партія въ теченіи ближайшаго къ намъ времени пріобрътала силы и вліянія въ обществъ, и въ особенности чвиъ болье сама епископальная церковь стала сознавать свою высокую религіовную задачу и стала преодолёвать препятствія въ

(<sup>1</sup>) Fraser's Magazin Nº 76, Febr. 1837, p. p. 145-160.

пріобрѣтенію истинно благотвориаго вліянія на эей плассы общества, тъмъ болѣе значеніе и вліяніе диссентеровъ стало упадать и ослабъвать. Дѣятельное участіе, принятое въ теченія послѣднихъ десятилъ́гій диссентерскимъ духовенствомъ въ разныхъ политическияъ демонстраціяхъ, также мало поблагопріятствовало имъ въ общественномъ мнѣніи. Въ количественномъ отношеніи диссентеры также слабѣютъ (<sup>1</sup>). Офонціальныя данныя могутъ съ достаточною ясностію свидѣтельствовать о томъ вліяніи и сочувствіи, которое пріобрѣтено епископальною церковію въ англійскомъ народѣ.

Нечего говорить о томъ, что защитники и представители церкви не остались безгласными при нападкахъ и клеветахъ диссентеровъ. Завязалась борьба, которая почти всегда со стороны церковной партіи была ведена съ умомъ, умѣренностію и съ сознаніемъ справедливости защищаемаго ею дѣла. Такъ какъ диссентеры преимущественно оспаривали необходимость и нужду государственной церкви, то защитники послѣдней особенно собирали всѣ свидѣтельства, которыя могутъ быть заимствованы изъ опыта и исторіи всѣхъ временъ въ подтвержденіе мысли о законности гражданскаго покровительства и оффиціальной поддержки церкви. Подобно тому, какъ диссентеры искали опору для своихъ имѣній въ Священномъ Писаніи (<sup>2</sup>), и цер-



<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Предъ нами лежить отчеть за 1856 годь; по этому отчету видно, наприм., что изъ числа сочетавшихся въ Англіи бракомъ въ упомянутомъ году 130,509 паръ приняли благословеніе въ епископальныхъ храмахъ; 7,660 паръ-евъ диссентережихъ канеллахъ; 3,027 -- въ римско-католическихъ церквахъ и 4,068 вступили въ гражданскій бракъ безъ всякаго церковнаго освящения.

<sup>(\*)</sup> Воть миста Св. Писанія, на которыя есылались диссентеры: царетво Мое не оть міра сего и проч. Іоан. 18, 36; Господь повельть проповідникамъ благовіствованія жить оть благовіствованія, 1 Корин.

ковная партія прибътала къ свидътельствамъ слова Божія и ссылалась то на ееократическое устройство іудейскаго царства, то на примъры Мелхиседека, Давида, Іосафата и т. под. Споры эти подали поводъ къ появленію въ Англіи отрасли литературы, богатой статистическими и историческими свъдъніями о гражданскомъ и религіозномъ положеніи этихъ двухъ партій, о ихъ возэръніяхъ, средствахъ и дъятельности.

Отлагая затёмъ до другаго случая раскрытіе религіознаго значенія диссентерства, мы обратимся въ слёдующей статьё къ описанію внутренняго устройства и быта епископальной, англійской церкви.



9, 14; Наставляемый въ учени пусть делится всёмъ добрыжь съ наставникомъ, Гал. 6, 6; — просимъ васъ, братія, уважать трудящихся у васъ и начальствующихъ надъ вами въ Господё и вразумляющихъ васъ и почитать ихъ преимущественно съ любовію за дело ихъ, 1 Сол. 5, 12—13. Давая этимъ мёстамъ своеобразное толкованіе применительно къ своей цёли, диссентеры выводили изъ нижъ занлюченіе, что слово Божіе запрещаетъ церкви владётъ имуществами и пользоваться осоиціальною поддержкою гражданскаго правительства. Seeley's Essays, р. 50 и далёе.

# оглавление

ľ

# второй части хрисгіанскаго чтенія за 1864 годъ.

## I.

#### ХРИСТІАНСКАЯ ЖИЗНЬ И ДВЯТЕЛЬНОСТЬ.

|                           |   |   |   |   |   |   |   | Ompune. |
|---------------------------|---|---|---|---|---|---|---|---------|
| Вѣра—утѣшеніе въ старости | • | • | • | • | • | • | • | 3 — 15  |

# II.

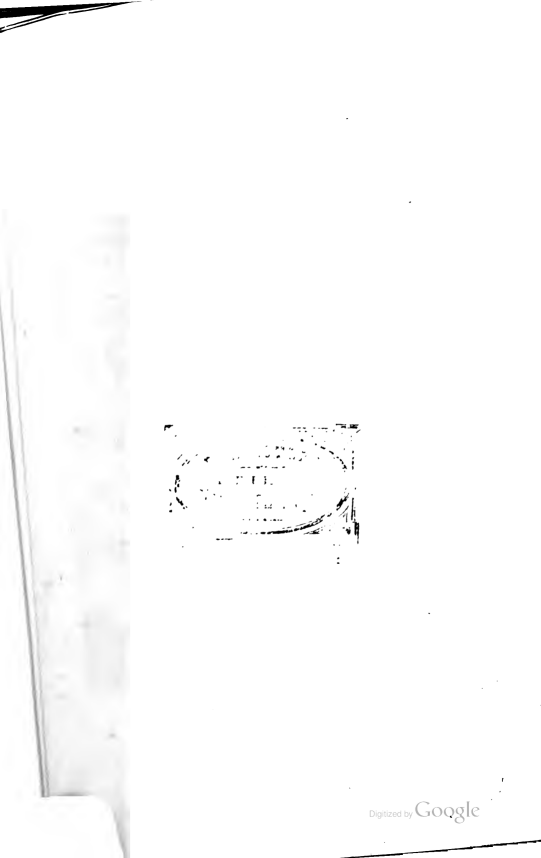
## JAENO-BOLOCHOBCKIA H3CHBAOBANIA

| Характеръ св. апостола | Павла | • | • | • | • |  |  | 16 — | 42 |
|------------------------|-------|---|---|---|---|--|--|------|----|
|------------------------|-------|---|---|---|---|--|--|------|----|

#### III.

## СОВРЕМЕННОЕ ОБОЗРЪБИЕ ЦАРКОВЗМАЪ ДВАЪ И БОГОСЛОВСКОЙ ЛИТЕРАТУРИ.

| Нѣсколько словъ о русскомъ расколѣ (По поводу бро-          |           |
|-------------------------------------------------------------|-----------|
| шюры: «Земство и расколъ»—А. Щапова). 43—97. 259—302. 3     | 871 — 428 |
| Духовныя семинаріи въ Испаніи 🛛                             | 98 - 128  |
| Забайкальская миссія 1                                      | 29 — 160  |
| Первые христіанскіе императоры. —Критическій обзоръ         |           |
| СОЧИНЕНІЯ: L'Eglise et l'Empire Romain au quatrième siècle; |           |
| par M. Albert de Broglie 161-186. 303-333. 4                | 29 — 450  |
| Взглядъ на стремленія протестантовъ къ унія.—Кри-           |           |
| тический очеркв                                             | 34 350    |
| Изъ записокъ миссіонера (свящ. Малкова) 2                   |           |
| Изъ записокъ забайкальскаго миссіонера ( <i>iepom. Me-</i>  |           |
| 1emis)                                                      | 351 368   |
| О церковномъ состоянія Англія                               | 451 — 487 |







This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Digitized by Google

Please return promptly.

