

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

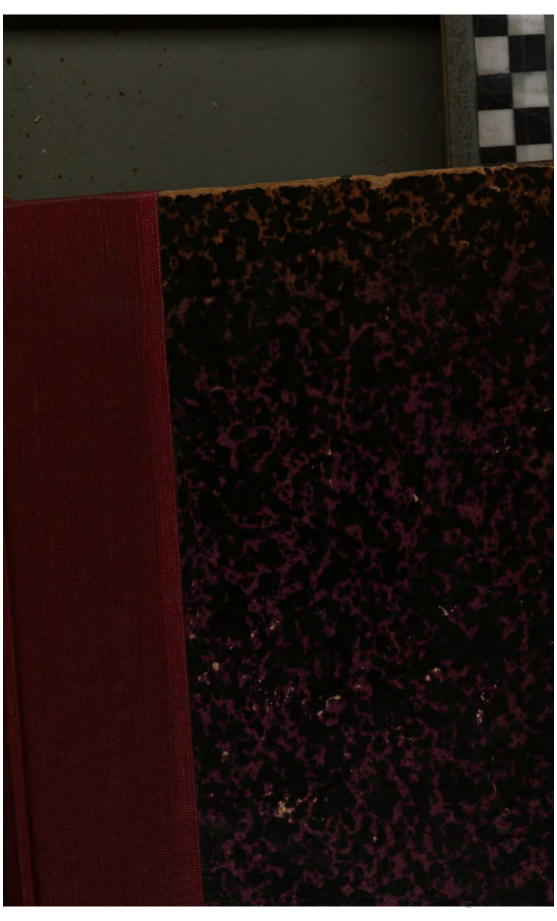
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



C 528.82

# Marbard College Library



FROM THE BEQUEST OF

JOHN HARVEY TREAT

OF LAWRENCE, MASS.

(Class of 1862)



# HCTOPHYECKOE SYEHIE

овъ

# ОТЦАХЪ ЦЕРКВИ.

# Филарета

АРХІЕПИСКОПА ЧЕРНИГОВСКАГО И НЪЖИНСКАГО.

# томъ і.

ИЗДАНІЕ ВТОРОЕ, ИСПРАВЛЕННОЕ И ДОПОЛНЕННОЕ.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ.

Изданіе книгопродавца И. Л. ТУЗОВА.

1882.



Отъ С.-Петербургскаго Комитета Духовной цензуры печатать дозволяется. С.-Петербургь. Іюня 24 дня 1881 года.

Цензоръ Архимандритъ Ісокоръ.

# BBEILEHIE:

# § 1. Понятіе объ отцахъ церкви.

Чтобы составить себв понятіе о томъ, что такое историческое учение объ отцахъ церкви, надлежить напередъ составить понятіе о самыхъ отцахъ церкви.

Съ перваго взгляда понятно, что наименование отца въ учени объ отдахъ церкви-наименование не собственное. Еще въглубокой древности почтительное наименованіе отца давали наставникамъ и учителямъ истины, и это значило более, нежели одну почесть. Симъ выражали то, что какъ обыкновенный сынъ одолженъ обыкновенному отпу жизнію физическою, достойный ученикъ достойному учителю одолженъ бываетъ рожденіемъ для жизни достойной человіва, образованіемъ высшихъ силь души; симъ вмісті выражали и образъ взанмныхъ отношеній учителя и ученика: учитель называль ученика сыновъ, -- это былъ голосъ души искренней и любящей; ученикъ называль учителя отцемь и выражаль тёмь покорную довёренность въ учителю, ту довъренность, подъ условіемъ которой совершается самое образование ученика. Эти названия слышимъ мы въ ветхозавътномъ откровеніи: Отче, Отче, взываеть Елисей въ удаляющемуся на небо пророку-учителю (4 Цар. 2. 12). Тамъ извъстны намъ сыны пророческіе-ученики пророковъ (4 Цар. 4, 1. 14. 2, 5. 7. 15. 4, 38). Съ особенною полнотою выражаетъ глубокомысленное значеніе отца и сына Премудрость Божія у Соломона: Сыне, аще прішмо глаголь моея запов'вди, скрысши во себь, послушаеть премудрости твое ухо и приложиши сердце твое къ разуму: тогда уразумпьеши страхъ Господень и познаніе Божіе обрящеши (Прит. 2, 1. 2. 5. сл. 3, 1).

Такое употребленіе наименованія отца и сына принято и въ церкви христіанской и принято въ полной чистоть и обширности значенія, такъ какъ мысли и чувствованія, соединявшіяся съ тыми названіями, болье, нежели гдь либо, освящаются въ Христіанствь. Υιὸς δὲ πᾶς ὁ παιδευόμενος καθ' ὑπακοὴν τοῦ παιδεύοντος "СЫНЪ есть всякій тоть, кто учится съ покорностію учителю", такъ говорить Клименть александрійсьій  $^1$ ).

Соединяя такое понятіе объ отцъ, какъ учителъ съ мыслію о первви Христіанской, получаемъ понятіе объ отців, какъ о наставник Христовой церкви. Церковь Христова есть царство истины и святости, основанное Христомъ Господомъ и силою Св. Духа, дъйствующаго чрезъ избранныхъ своихъ, всегда живое въ членахъ своихъ (1 Петр. 2, 4. 5. 2 Кор. 6, 8. 1 Тим. 3, 15. Ефес. 2, 20—22); а высокая честь быть избранными орудіями Духа Божія предоставдена отцамъ церкви. Такъ, отецъ церкви есть тотъ, кто учитъ и образуеть подъ вліяніемъ Духа Божія, по правиламъ, даннымъ церкви Духомъ Св. Въ ряду великихъ действователей-отцевъ Апостоды Христовы безъ сомнинія занимають первое мисто и Ап. Павель самъ именовалъ себя отцемъ церкви кориноской: аще бо и многи пъстуны имате о Христъ, но не многи отцы: о Христъ бо Іисуст благовъствованіем аз вы родих (1 Кор. 4. 15.) в). Но Апостолы не только устрояли наставленіями живые храмы живаго Бога въ сердцахъ современниковъ, но ихъ наставления по тому самому, что были непосредственною волею Христа и сами они находились подъ особеннымъ управленіемъ Духа Утёшителя, составляють непреложный законъ для всей церкви Христовой; посему и составляють они особенный, высшій, разрядь дійствователей, — съ беннымъ именемъ посланниковъ Христовыхъ-Апостоловъ 4, 11. 1 Кор. 12, 28). Отцами же церкви Христіанской собственно именуются следовавшіе за Апостолами учители церкви, оставившіе посл'ёдующимъ временамъ свои писанія съ силою возрождать духовныхъ чадъ о Христъ; это тъ преемники духа апостольскаго, которые и могли по дарованіямъ богопросв'вщеннаго ума и хот'вли по благодатной чистотъ души предлагать и предложили въ писаніяхъ чистую истину Христову, стия Божіе, дтиствующее во спасеніе. О такомъ значеніи отца говорить между прочими мудрый Василій в., когда находить въ Христіанств'в духовныхъ отцевъ (πατέρες πνευματικοί) и говорить: "кто воспріемлеть оть кого либо образъ благочестія, тоть какъ бы образуется (біапдаттєтаі) имъ <sup>3</sup>).



<sup>1)</sup> Strom. 1, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Св. Ириней также называль Апостоловь отцами (adv. haer lib. 3. с. 1).

 $<sup>^{3}</sup>$ ) Op. T. 1 p. 150 и вдысь же те́хvоv е́оті πνευματιχόν τοῦ διδασχάλε ὁ μαθητής T. 3. p. 308.

# § 2. Частныя свойства отцевъ церкви: по отпошенію къ уму—христіанская образованность.

Въ общемъ понятіи объ отцахъ церкви не трудно различить частныя черты ихъ. Такъ какъ отцы церкви должны рождать и воспитывать для истины Христовой чадъ, или что тоже, возводить людей на высшую степень духовнаго образованія: то это ваеть, что въ нихъ самихъ необходимо предполагается высшая стеобладають тёмъ духомъ. пень духовной образованности, что они боторый должны сообщать другимъ, въ большей мѣрѣ. Спаситель сравниваеть какъ Апостоловъ, такъ и преемниковъ ихъ съ свътомъ которымъ долженъ освъщаться міръ (Мате. 5, 14). Какъ же безъ яснаго знанія візры Христовой, безъ способовь въ тому, чтобы отвівчать всякому вопрошающему о въръ, могли бы отцы церкви быть такии свътомъ? Знанія, пріобрътенныя частнымъ человъкомъ изъ опыта своего и только для себя самаго, могуть быть сколько нибудь достаточны для собственнаго его спасенія: но для того, чтобы руководствовать къ истинъ Христовой цёлыя тысячи надобно имёть иного свъденій, много читать и много размышлять (1 Тим. 4, 13— 16). Впрочемъ образованность, какую естественно предполагать въ отце церкви, должна собственно относиться къ делу истины Христовой. Совершенно вопреки понятію объ отцахъ церкви поступили бы. богда бы стали смотръть на нихъ, только какъ на литтераторовъ, упуская изъ вниманія силу Христіанскаго духа: у пропов'єдниковъ креста Христова сила не въ словъ, а въ духъ; если есть сила духа, если есть умъ близкій къ уму Христову: то несомнінный знакъ, что такой умъ-умъ отца церкви (2 Тим. 3, 14-17). Обширность и тверлость знаній для изучающаго истину Христову естественна болье, нежели для кого либо другаго: но только въ томъ смыслъ, что изучаеть онъ истину Христову (2 Тим. 3, 7). Такъ и Св. Кириллъ алекс. указываеть отцевь въ техъ мужахъ церкви, которые "всеми славатся за правоту и твердость догматовъ" 1). Письменныя произведенія завлючають вь себь духъ учителя и симъ то духомъ возраждаются для церкви чада не одного, а разныхъ временъ. Безъ нихъ последующія времена теряють изъ вида значеніе лица, какъ отца цервви. Пусть примъръ жизни, пусть устное наставление съ силою дъйствують на современниковъ; но для потомства последнее бываетъ потеряннымъ сокровищемъ и перваго никакое жизнеописание не пе-





<sup>&#</sup>x27;) Apol. ad orient. de anathem. 8 Op. T. 2. p. 73.

редасть въ такомъ видъ, чтобы выраженъ былъ духъ наставника со всею полнотою и точностію, при томъ примъръ представляетъ вниманію только частныя мысли и правила. Такимъ образомъ необходимою принадлежностію отца церкви служитъ духовная образованность ума, обнаруживающаяся въ письменныхъ произведеніяхъ.

#### § 3. По отношению иъ волъ-святость.

Нельзя отдёлять отъ мысли объ отцё церкви и мысли о мужё святой жизни. Чистота разумёнія истины находится въ связи съ чистотою жизни. Чистые сердцемъ зрятъ Господа. А учитель живой истины Христовой, по свойству самой истины, долженъ быть примёромъ жизни одушевленной истиною. Нельзя быть и тому, чтобы въ такяхъ лицахъ, каковы отцы церкви, примъръ жизни оставался безъ вліянія на усп'яхъ истины (Мат. 5, 13). Къ тому же надобно любить истину, чтобы преподавать истину во всей ея чистотъ: въ комъ не достаетъ искренности въ отношеніи къ истинъ, кто не въ состояніи жертвовать для истины ничемъ: тотъ конечно не замедлить оскорбить истину, когда, или надобно терптъть скорбь за истину, или вогда можно пріобръсть что нибудь въ пользу страстей любимыхъ; сердце человъческое-лукаво; надобно много трудиться налъ собою, чтобы не дозволять тайной страсти произносить ръшение о томъ или другомъ предметв. Апостольскій духъ таковъ: "мы наставляемъ не по мечтательному самообольщенію, не по нечистымъ побужденіямъ и не съ лукавствомъ: Тако глаголемъ, не аки человьком угождающе, но Богу искупиающему сердца наша (1 Сол. 2, 3, 4); а духъ апостольскій долженъ по возможности выражаться и въ преемникахъ апостольскихъ, каковы отцы церкви (2 Тим. 2, 3-5. 15. 1 Тим. 4, 12). "Ни гоненія, ни мученія, ни угрозы императоровь, ни жестокость правителей и никакое другое бъдствіе и насиліе со стороны еретиковъ не могуть отклонить насъ оть православной вёры, опредёленной на никейскомъ соборё, коему слёдовать совътуемъ вамъ и всъмъ върующимъ": такъ писали отцы перваго вселенскаго собора западнымъ епископамъ 5). Таковъ общій характеръ отцевъ церкви!

### § 4. Духовное помазаніе и ограниченія его.

Если соединимъ ту и другую принадлежность отцевъ церкви и духовное просвъщение и духовную жизнь въ одномъ томъ же-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Өеодоритъ ц. и. кн. 5 гл. 9.

лиць: то само собою открывается еще новая черта отцевъ церквиобитаніе въ нихъ Духа Божія. Безъ благодати Духа Утешителя не можеть быть въ падшемъ человъкъ ни духовнаго просвъщения. ни жизни духовной. Следов. если въ отце церкви должны быть и духовное просвъщение и жизнь святая: то необходимо должно быть и помазаніе Духа. Такъ и церковь называеть отцевь божественными. богоносными, богомудрыми, богоглаголивыми 6). Правда, одни пророви и Апостолы были подъ такимъ непосредственнымъ вліяніемъ Духа Божія, что не сами они глаголали, а Духъ Отца небеснаго глаголаль въ нихъ, и отъ того писанія ихъ-писанія-богодухновенныя (Мат. 10, 20, 2 Петр. 1, 20, 21). Но Богъ, говорить Апостолъ, поставивъ въ церкви, во первыхъ Апостоловъ и пророковъ, поставиль за темъ пастырей и учителей (1 Кор. 12, 28. Еф. 4, 11). Значить, учители церкви также находятся подъ управленіемъ Духа Божія, дійствующаго для созиданія тіла Христова. Только несомненю, что степень, какую по показанію Апостола, занимають учители церкви въ области, освъщаемой Духомъ Божіимъ, есть степень низшая въ сравнении съ степенью апостольскою. Учение апостольское, объясненное опытами исторіи, показываеть, что духовное просвещение учителей церкви подлежало зависимости отъ ихъ личных свойствь и дарованій и умножалось въ душахъ ихъ по мёрь преспранія въ жизни духовной (2 Тим. 1, 6, 3, 14); пребывая въ любви они пребывали въ Богъ, и, очищаясь дъятельною любовію. становились жилищемъ Божіимъ (1 Іоан. 4, 16). Обитаніе въ нихъ Духа Св. иногда обнаруживалось даже необывновенными знаменіями. но никогла не было преобладающимъ, какъ въ Апостолахъ, а всегла оставалось въ связи съ нравственнымъ ихъ состояніемъ.

# § 5. a) Отношеніе отцевъ къ св. Писанію.

Ни высокое просвъщение ума, ни высокія качества сердца сами по себъ, какъ собственность сына Адамова, не избавляють самыхъ высокихъ людей отъ мнѣній, обывновенно возникающихъ въ немощной природы человѣческой, и потому не всегда согласныхъ съ истиною. Отселѣ высшимъ судилищемъ для дознанія несомнѣнной вѣрности мыслей отцевъ церкви остается Слово Божіе. Оно, какъ Слово Божіе, а не человѣческое, немерцающій свѣтильныхъ путей человѣческихъ, всегда вѣрный учитель истины (2 Петр.

<sup>6)</sup> См. службы въ нед. св. отцевъ, въ нед. отцевъ вселен. соборовъ.



Digitized by Google

1, 12); оно, какъ Слово Божіе, всегда имѣетъ право на то, чтобы быть высшимъ судіею всѣхъ мыслей человѣческихъ. Оно, какъ глатолъ Божій къ людямъ вѣрно изображаетъ и неизмѣнно сохраняетъ благую и спасительную волю Божію о людяхъ. Отселѣ отцы церкви и сами повѣряли свои мысли Словомъ Божіимъ, и заповѣдали другимъ повѣрять ихъ тѣмъ же Словомъ Божіимъ. "И мнѣ не вѣрь, говорилъ Св. Кириллъ іерусалимскій, когда говорю тебѣ просто, когда не будешь имѣть доказательствъ на слова мои изъ Писанія ибо твердость нашей вѣры зависитъ не отъ словъ отборныхъ а отъ доказательствъ изъ Писанія" 7). Св. Златоустъ поучалъ: "если бы и мертвый возсталъ, если бы и ангелъ сшелъ съ неба: болѣе всего надобно вѣрить Писанію ибо оно устроено Господомъ ангеловь, Господомъ мертвыхъ и живыхъ" 8). Такъ учили Василій в. 9). Григорій нисскій 10). Августинъ 11) и другіе 12).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Кирил. Оглаш. 4 стр. 37.

в) Златоустъ 4 Бес. о Лазаръ. Тоже онъ въ объяснения 99-го псал.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Василій в. повъряль мысли Григорія чудотворца и Діонисія александр. и писаль: «должно писаніями повърять то, что говорять учители и согласное съ писаліємъ принимать, а несогласное отвергать и всячески отвращаться тъхъ, которые держатся таковаго ученія». (Подвижн. соч. о въръ).

<sup>10)</sup> Св. Григорій нисскій: «писанія Василія—рѣдкость и не уступаютъ никакимъ памятникамъ, кромѣ Новаго Завѣта, который написанъ подъ руководствомъ Духа Вожія». На Шестодневъ; сл. на псалмы тракт. 10.

<sup>11)</sup> Августинъ: «я нвучился только книгамъ Св. Писанія отдавать ту честь, чтобы вършть въ непогръщимость ихъ, другія же книги читаю я съ тою мыслію, что какъ бы святы и учительны ня были сочинителя пхъ не потому одному считаю за истину, что они такъ думали и писали». Ер. XVIII ад Ніегопутицт с. 1. п. 3. Онъ же писалъ: «Кто не внаетъ, что Св. Писаніе каноническое столько предпочичитаются всъмъ послъдующимъ писаніямъ епископовъ, что о немъ совершенно неумъстны споры и сомивнія,—върно ли, право ли то, что какъ признано, находится въ немъ? А посланія епископовъ, если въ нихъ есть какое дибо уклоненіе отъ истины, дозволительно обличать словомъ болье мудрымъ, большею важностію другихъ епископовъ, соборами.... Самые полные соборы (plenaria) прежняго времени исправляются послъдующими, когда опытомъ вещей открываютъ то, что было сокрыто и дознаютъ танвшееся дотолъ,—безъ споровъ зависти, съ смиреніемъ святымъ, въ миръ всеообщемъ, съ любовію христіанскою». De baptismo cont. Donatistas 2. 3.

<sup>13)</sup> Св. Амвросій Ер. 47. Т. 3 р. 152. П. Фотій въ письмѣ въ аввилейскому архіспископу: «Мало ди было затруднительных» положеній, которыя вынуждали многих» отцевъ частію неточно выражаться (τὰ μὲν παραφθέγξασθαι), частію геворить по прамѣненію въ обстоятельствамъ при нападеніи враговъ, а иное и по чоловѣческому невѣденію, воторому подпали и оне..... Если же иные и говорили неточно (παραφθέγξαντο), или по неизвѣстной для насъ причйнѣ уклонились даже отъ пута, но изслѣдованій не было и никто не вызываль их» въ дознанію истины: мы оставляюмь их» въ числѣ отцевъ точно также, какъ бы и не говорили они того, оставляюмь их» въ числѣ отцевъ

Послъ сего понятно, что самое служение отцевъ церкви людить въ томъ и состоитъ, что они объясняютъ Слово Божие въ подминомъ его видъ, а не открываютъ истинъ не извъстныхъ Слову Божию. Понятно и то, что духовное помазание отцевъ церкви не можетъ не соразмъряться съ върностию учения ихъ св. Писанию: напротивъ чъмъ глубже проникается душа того или другаго учителя духомъ наставлений Божихъ, учениемъ Духа Утъпителя, тъмъ обильнъе является въ ней духовное помазание.

#### § 6. б) Отношеніе къ церкви.

Сколько странно было бы, если бы кто, именуясь отцемъ церкви, воспитываль детей такихь, которыхь нельзя было бы назвать чадами церкви: столько же, по самому понятію о церкви, необходимо предполагать въ отпъ церкви зависимость его отъ церкви. Церковь, потому самому, что живеть Духомъ Божіимъ и основана на ученіи Прорововъ и Апостоловъ, становится судією надъ принадлежащими къ ней. Внимательная къ Слову Божію она опытами вековъ дознаеть смыслъ Слова Божія и следовательно она въ состояніи произносить судъ о дарованіяхъ и произведеніяхъ ума учителей перкви.— Внимательная въ изволенію Духа Божія, она признаеть святость того или другаго лица, когда видить изволеніе на то Духа Божія, а не изволеніе людей и следовательно голось ся-верный свидетель о нравственныхъ качествахъ учителя церкви. - Такимъ образомъ внутреннее общеніе учителя церкви съ церковію Христовою, --общеніе по вірв и жизни, -- составляеть принадлежность отца церкви. Нначе сказать дополнительною чертою отца церкви служить признаніе его за отца церкви со стороны церкви, признаніе, основанное на удостовъреніи Духа Божія. Такъ никакого нъть сомнънія для насъ, что въ числъ отцевъ церкви, состоять всъ тъ учители церкви, которые признаны церковію за угодниковъ Божінхъ по удостовівренію въ томъ Господа. Напротивъ отзывы частныхъ лицъ о достоинствъ учителей, при всей важности свидътелей, не могутъ имъть неизмінной силы для всіхъ случаевъ. Такія одобренія церковнымъ зицамъ, показывая въ нихъ нъкоторыя добрыя качества, не всегда исключають недостатки, неприличные высокой личности отца церки. Пятый вселенскій соборь говорить: "Не поможеть нечестивымъ



мень частію за знаменитость ихъ жизни и славу добродателей, частію за непорочность вары ихъ въ прочихъ отношеніяхъ, но не сладуемъ тамъ словамъ ихъ, гда могращим они».

(защитникамъ лжи), если случится, что некоторые написали что нибуль въ ихъ пользу. И св. Василій писалъ нъчто подобное объ Аполлинарів, но твив не освободиль его оть осужденія 13). Такъ и 2-е правило 6-го вселенскаго собора одобряетъ Өеооила и Тимооея александрійскихъ, только какъ учителей благочинія церковнаго. Но извъстно, сколько немощи Өеофила нанесли бъдъ св. Церкви, по дълу Святителя Златоустаго, и ни онъ, ни Тимоеей не признаны церковію въ числъ святыхъ. Если же говоримъ мы, что для достоинства отца церкви необходимо признаніе его въ семъ званіи со стороны церкви: то такого признанія неограничиваемъ одними календарями греческой или славянской церкви, такъ какъ неполнота ихъ очень изв'ястна. Въ греческомъ календаръ нътъ св. Имарія поатьерскаго: но и жизнь, и писанія его, и отзывы исторіи въ томъ числ'є и отзывъ 5 вселенск. Собора 14), поставляють его въ число веливихъ отцевъ церкви. Потому, при вопросв о признаніи того или другаго лица церковію за отца церкви, надобно справляться не только съ календарями греческимъ, римскимъ, коптскимъ, сирскимъ, но и со всёми памятниками перкви.

# Отечественный періодъ; разность отцевъ и отличіе ихъ отъ другихъ лицъ.

Можно ли назначить предъль, далъе котораго не простиралось бы существованіе отцевъ церкви? Если какой либо можетъ быть назначенъ: то только тотъ, которымъ окончится существованіе воинствующей церкви Христовой; другаго же предъла не было и быть не можетъ. Св. Духъ всегда обитаетъ въ церкви, всегда просвъщаетъ умы и сердца върующихъ, всегда дъйствуетъ въ избранныхъ мужахъ, смотря по нуждамъ времени. Потому и въра одна и ученіе одно, какъ у древнихъ учителей, такъ и у самыхъ новыхъ. "Время, говоритъ св. Асанасій, не дълаетъ никакого различія между нашими учителями; древнъйшіе нисколько не важнъе позднъйшихъ: всъ

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Labbaei Concil. T. 5 p. 489.

<sup>14)</sup> Въ третьомъ засъдании пятый вселенся. соборъ говорилъ: «Мы слъдуемъ во всемъ св. отцамъ и учителямъ церкви: Асанасію, Иларію, Василію, Григорію богослову, Григорію нисскому, Амеросію, Августину, Ососилу, Іоанну констант., Кириллу, Льву, Проклу. Принимаемъ все что предложили они о правой въръ, въ осужденіе сретиковъ. Принимаемъ и другихъ святыхъ и православныхъ отцевъ, которые въ святой Божіей Церкви непорочно проповъдывали правую въру до конца жизни». Labbaei Concil. Т. 5 р 435.

они равно отцы" 15).—Какъ церковь Христова будеть существовать до скончанія міра, такъ до скончанія міра будуть являться въ ней дія нуждь церкви избранныя орудія Духа Божій. Позволяя дійствовать въ мірів духу міра, Духъ Божій попускаеть сему духу изчінять ціли и средства его; но вмістів посылаеть сильную помощь свою соотвітственно нуждамъ времени. Его силою свойство и дарованіе избранныхъ мужей въ скорбяхъ времени очищаются и улучшаются, получають образованіе соотвітственное времени и ті сторови преданной церкви истины, которыя, по нападеніямъ духа вречени, требують боліве яснаго изложенія и боліве ощутительной тверчени, получають то и другое трудами избранныхъ учителей церкеви. Такимъ образомъ во всіхъ віжахъ могуть быть мужи съ качествами необходимыми для отцевъ церкви и мнінія людскія, назначающія то шестой, то тринадцатый вікъ \*), не иміноть основанія себі въ предметів.

Всв ли однако отцы церкви украшены были одинаковыми пренуществами? Конечно всв они действовали подъ вліяніемъ одного и того же духа и излагали одну и туже истину Христову. Но Духъ Божій действоваль въ избранныхъ своихъ съ одной стороны по иврв нуждъ церкви, съ другой—по расположениямъ учителей. Отсель не могли не произойти разности между отцами церкви. Первыя времена христіанства отличаются особеннымъ обиліемъ даровъ духовныхъ. И учители тъхъ временъ имъли за собою преимущество, вотораго не имъли другіе, близость въ богодухновеннымъ проповъдникамъ истины.—Въ последующія времена Духъ Божій сообщать дары свои не въ такой мёрё; опыть предшествовавшихъ выковь содылался наставникомъ для послыдующихъ и естественныя пособія разума послушнаго въръ стали болье нужны. Духъ Божій, не дъйствуя ни въ комъ непреодолимо и ни въ комъ не уничтожая личныхъ силъ и дарованій, какъ всегда, такъ особенно во времена. слъдовавшія за первыми временами христіанства, предоставляль мъръ преуспъянія въ жизни духовной и мъръ просвъщенія ума пособіями различными быть мітрою личной важности того или другаго учителя. Отселъ случалось, что въ одно и тоже время являлись многіе великіе мужи церкви; но одинъ изъ нихъ былъ великъ въ одномъ отношеніи, другой-въ иномъ; одинъ имълъ въ особенномъ обилін такія св'ядінія, какихъ не было въ другомъ и третьемъ. По

<sup>\*)</sup> Шестой въкъ назначали предъломъ отцевъ протестанты, а 13 в. -- паписты.





<sup>45)</sup> Ep. de Conc. Rimin. p. 757.

этимъ-то качествамъ различали отцевъ церкви и современники ихъ и въка послъдующіе.

По существеннымъ чертамъ высокой отеческой личности можемъ мы узнавать въ томъ или другомъ лицъ отца церкви и отличать отцевъ церкви отъ другихъ лицъ, болве или менве уважаемыхъ въ исторіи. Такъ какъ самая существенная черта въ лицъ отца церкви есть являющаяся не для современниковъ только, а и для въковъ послъдующихъ, сила слова его, возраждающая къ духовной жизни; то странно было бы видеть въ числе отцевъ церкви твхъ, которые не оставили никакого писанія сильнаго для возрожденія въ духовной жизни 16). Съ другой стороны тѣ древніе учители, въ которыхъ исторія не отличила никакихъ особенныхъ добродётелей, а писанія не повазывають близости ума ихъ къ уму Христову, по справедливости должны быть названы только церковными писателями, но не отпами церкви. Ихъ писанія могуть имёть важность, какъ свидътельства о мысляхъ церкви того или другаго времени: но недостатки въ чистотъ жизни и въ чистотъ ума показывають, что какъ сами они не вполнъ возрождены были для духовной жизни, такъ мало способны они отраждать другихъ для той же жизни. Впрочемъ не надобно забывать, что въ отношеніи къ нъкоторымъ лицамъ церкви еще не довольно прошло времени для того, чтобы узнать волю Божію о нихъ, прославляющую святыхъ своихъ по своему усмотренію. Потому, если высокія качества изв'єстныхъ лицъ, ихъ высокая образованность и подвижническая жизнь, не подлежать сомнинію и они пользуются уваженіемъ церкви, хотя и не въ числъ святыхъ: то, не дозволяя себъ безъ воли Духа Божія называть ихъ св. отцами, должны мы признавать ихъ энаменитныйшими учителями церкви, иначе, следуя примеру церкви, должны называть ихъ блаженными учителями, блаженными отцами и ставить въ следъ за св. отцами. Таковы напр. П. Фотій, Өеофилактъ болгарскій, Маркз ефесскій.



<sup>16)</sup> Эту странность видимъ у Перманедера. Онъ ставитъ въ числт отцевъ многихъ папъ 4—7 в. напр. Сириція, Іоанна І, Вонисатія, Симплиція (Patrologia P. 1. р. 20. 22. 29. 80. 33), тогда какъ они едвали умели и писать. Онъ же относитъ къ писателямъ церковнымъ, но не къ отцамъ, св. Софронія П., пр. Особана, св. Никисора П. Эти странности зависятъ отъ того, что не принимаютъ на себя труда съ точностію опредълить существенныя черты отцевъ церкви.

#### § 8. Ученіе объ отцахъ церкви; частные предметы его: жизнь отцевъ, ебзоръ сочиненій.

Составивъ такимъ образомъ понятіе о предметѣ, которымъ должно заниматься историческое ученіе объ отцахъ церкви; легко составимъ понятіе о самомъ ученіи. Историческое ученіе объ отцахъ церкви предлагаетъ свѣдѣнія о тѣхъ преемникахъ апостольскаго званія, которые, по дарованіямъ богопросвѣщеннаго ума, могли, и по благодатной чистотѣ души, хотѣли предложить и предложили въ писаніяхъ своихъ христіанское ученіе.

Первый частный предметь этого ученія, иначе называемаго Патристикою, -- жизнь отца. Жизнію писателя объясняются писанія его: внъшнія обстоятельства и внутреннія расположенія сочинителя сообщають не только особенный характеръ изложению сочинения, но иногда опредвляють и содержание сочинения. Этоть общій законь, при условной зависимости отцевь отъ дъйствій благодати, простирастея и на отцевъ. Съ другой стороны образъ жизни входитъ, какъ видъли, въ составъ званія отцевъ церкви и слъд. жизнь отца не можеть быть оставлена безъ вниманія въ Патристивъ. Но а) частныя обстоятельства той или другой жизни входять въ составъ ученія объ отцахъ въ той мірів, въ какой они соприкосновенны съ главнымъ характеромъ отцевъ какъ учителей церкви. Потому дъйствія и обстоятельства, которыя входили въ кругь жизни учителя и имѣли вліяніе на его сочиненія, должны быть предметомъ преимущественнаго вниманія въ Патристикъ и на обороть ть, которыя остались безъ следа для званія учителя, могуть быть пройдены молчаніемъ. б) Тавъ какъ между отцами церкви есть различіе, опредъляемое ихъ личными качествами и преимуществами: то и въ историческомъ ученіи объ отцахъ надобно обращать вниманіе на характеристичесвія черты жизни и ученія, отличающія одного учителя отъ другаго. Исторія лиць безъ личныхъ характеровъ не есть исторія лицъ, а безпрътная исторія какого-то незнаемаго лица; а въ исторіи отцевъ личными вачествами и преимуществами опредъляется важность того или другаго учителя въ ряду другихъ учителей, объясняются мъра и видъ вліянія ихъ на другихъ. в) Не надобно забывать и того, что невърныя свъдънія о лицахъ историческихъ ничего не говорятъ о ихъ славъ, какъ бы великолъпны они ни были; такія свъдънія только оскорбляють чувство истины; тогда вакъ истины самой по себь достаточно для славы великихъ мужей. Значеніе исторической

науки требуетъ, чтобы свъденія ся были не только върны, но и отчетливы. Потому въ ученіи объ отцахъ свъденія о ихъ жизни должны быть ограждены свидътельствами върными, чтобы не могли подвергаться сомнъніямъ или укорамъ въ легковъріи.

За біографією отца долженъ следовать обзора сочиненій его. Это очевидно по понятію объ отцъ церкви. Что же долженъ заключать въ себъ обзоръ отеческихъ сочиненій? Прежде всего надобно показать виды въ какимъ относятся сочиненія отца. Такое раздівленіе сочиненій уже само по себ'я поважеть, чему можно учиться у того или другаго учителя и чего нельзя найти у него? Если бы въ ученіи объ отцахъ церкви представляемъ былъ только перечень сочиненій ихъ: то это и для простаго любопытства доставляло бы не много пищи; между тъмъ отцы цервви писали сочиненія не для празднаго любопытства, а для назиданія ума и сердца во спасеніи. Посему сообразно съ значеніемъ отеческихъ сочиненій налобно обращать вниманіе на значеніе того или другаго сочиненія и преимушественно на значение тъхъ, которыя опредъляють собою въ писатель отна церкви. Въ частности при обозрвніи отеческихъ толкованій писанія нельзя, какъ очевидно по роду сочиненія, входить въ подробное изложение содержания ихъ. Здёсь должны быть повазаны духъ и направление толкователя, средства, какими владёлъ онъ для толкованія, и усп'єхъ его въ своемъ д'єль. Подобное тому остается наблюдать при обозрвніи ораторскихъ сочиненій. Когда же надобно разсматривать въ томъ или другомъ лицъ учителя въры и благочестія: то необходимо повазать содержаніе и качества важивищихъ сочиненій его. Что дівлать, когда надобно обозрівать краткія мысли, наставленія, бесёды, письма отцевъ? Подвергать каждое изъ нихъ подробному анализу-трудъ утомительный и въ тому же безплолный; онъ не привель бы къ уясненію духа учителя, а только затемниль бы образь его множествомь неважныхъ подробностей. Для того, чтобы понять духъ писавшаго ихъ, довольно изложить въ точномъ порядкъ ученіе, содержащееся во встуль мелкихъ сочиненіяхъ, удерживая собственныя слова учителя, или же дълать извлеченіе такихъ мість, которыя особенно выражають собою духъ учителя.

> § 9. Значеніе догматическаго ученія отцовъ въ историческомъ ученіи объ отцахъ. Разсмотрѣніе подлинности сочиненій.

Говорять: "главная задача Патристики изследовать и раскрыть 1) жизнь каждаго отца, 2) его сочинение и 3) его учение догмати-

жжое<sup>2 17</sup>). Но поставлять догматическое ученіе отцевъ такою же собор частію Патристики, каково изследованіе сочиненій или жизя значить не понимать своего предмета. Отцы Церкви столько же заботились для церкви о чистоть въры, сколько и о благочестіи, педлагая последнее иногда въ наставленіяхъ исторіи, —а для веры билочестія ревностно занимались объясненіемъ Св. Писанія. Потому та Патристика, которая обращаеть исключительное вниманіе на догматическое ученіе отцевь, теряя изь вида и толкованія писанія и наставленія въ благочестін, извращаеть собою понятіе объ отцахъ церкви, выставляеть ихъ не въ ихъ точномъ видъ. Съ другой стороны послѣ обзора содержанія догматическихъ сочиненій предлагать отгально догматическое ученіе отца значить или то, что уличають сами себя въ невърномъ показаніи содержанія сочиненій, или повторають одно и тоже на перекоръ правильному разсуждению о дыт.—Такимъ образомъ догматическое учение отцевъ нять въ Патристивъ то мъсто, которое указываетъ правильное лопическое размышленіе. Пусть по важности предмета оно займеть собою вниманіе болёе чёмъ какой нибудь предметь историческій; но оно не должно исвлючать собою другіе предметы отеческих сочиненій или занимать столько же м'вста, сколько жизнь отца церкви-

Въ Патристикъ, вромъ жизни и обзора сочиненій, есть еще предметь, на который по справедливости слъдуетъ обращать вниманіе. Какъ ученіе историческое, Патристика должна признавать то или другое сочиненіе за собственность отца церкви не иначе, какъ утверждаясь на прочныхъ основаніяхъ. Судъ о подлинности и цълости древнихъ сочиненій принадлежить преимущественно археологической критикъ. Но и Патристика измънила бы характеру исторіи, если бы все извъстное подъ именемъ того или другаго отца, безъ всякой повърки, выдавала за его сочиненіе. Послъдняго нельзя допускать еще и по другой важной причинъ. Подложныя сочиненія или подложныя мъста сочиненій, украшенныя то по волъ злонамъренной, то по недальновидной простоть, именами великихъ учителей, могутъ измънять собою понятіе о томъ или другомъ учитель, а что еще



<sup>17)</sup> Въ Христ. Чт. 1846. 7, 2 статья: «Взглядъ на Патристину какъ на науку». Эта статья говорить о всемъ самымъ рёшительнымъ тономъ: но вместе съ тамъ, наполнена ошибками всехъ родовъ. Въ отношени къ предметамъ Патристики ча повторяетъ чужія ошибки. Перманедеръ, Люмперъ, Мелеръ, также отделяютъ въ Патристике особую часть для изложенія ученія о догматахъ. Почему? Такъ воштся со временъ немиролюбивой Схоластики и ея преемницы—реформаціи! Въ сущвести же предмета натъ причинъ тому!

важитье, могуть вводить неосмотрительных въ заблужденія опасныя. Потому Патристика, чтобы не сообщить ложнаго понятія объ отців и не возбудить вредных мыслей, не въ правів уклоняться отъ тяжкаго труда, каково разсмотрівніе подлинности древних сочиненій. "Каждый христіанинь, говорить вселенскій соборь, когда случится ему слушать или читать какія либо подложныя книги, должень отвергать ихъ" 18). Впрочемъ показанныя причины разсмотрівнія подлинности сочиненій опреділяють и преділь самаго разсмотрівнія.

### § 10. Періоды исторіи отцевъ и общіе обзоры.

По понятію объ отцахъ церкви исторія отцевъ обнимаєть ряды времень до самаго поздняго времени. Какъ въ каждомъ изъ отцевъ церкви есть свои особенныя качества отличающія его отъ другихъ: такъ должны быть отличія, по которымъ одивъ рядъ отцевъ долженъ оказываться несходнымъ ни съ предшествующимъ, ни съ последующимъ рядомъ учителей. Духъ Божій действовалъ въ церкви какъ уже замъчено, соотвътственно нуждамъ времени. Въ исторіи отцевъ отличія періодовъ ея опредъляются частію особенными предметами изученія истины Христовой, частію особенными способами изученія; иначе он'в зависять отъ обстоятельствь, которыя заставляють обращать особенное вниманіе на изв'єстныя истины и довольствоваться опредёленною мёрою просвёщенія. Отцы церкви не могли такъ отръщаться отъ духа своего времени, какъ отръщены были Апостолы. Общее направление умовъ и нравовъ, прикасаясь къ нимъ вызывало въ нихъ то сочувствіе, то противод'яйствіе. Для святыхъ цёлей пользовались они лучшими мыслями современной имъ философіи и встми способами современнаго просвъщенія. Если же обличали извъстныя заблужденія и пороки: то возбуждались къ тому твиъ, что видвли и слышали вокругъ себя. Съ другой стороны двятельность ихъ находилась въ связи не только съ ходомъ человъческаго образованія, но и съ состояніемъ политическихъ обществъ. Оть того-то после эпохъ плодоноснейшихъ по произведеніямъ богопросвъщеннаго ума встръчаются эпохи малоплодныя, гдъ только изр'вдка являются произведенія достойныя великих учителей церкви. Враги церкви готовы указывать на эти эпохи малоплодія въ укоризну церкви Христовой. Дело исторіи отцевь въ объясненіе этой малоплодности увазать на состояніе общей образованности

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Двян. 7 вселен. собора у Ляббея Т. 7. р. 476.

того времени и на обстоятельства политическія и тімъ показать, то неограведливо приписывать церкви то, что не принадлежить ей.

Въ исторіи отцевъ церкви различаются слідующіе періоды: первый періодъ объемлеть отцевъ съ 70 до 312 г., ближайшихъ преемниковъ преданія апостольскаго, подвизавшихся преимущественно противъ язычества и іудейства; здёсь ученики апостольскіе должны быть отличены оть следовавшихъ за ними учителей: по своей близости къ Апостоламъ и по занятому отъ нихъ духу они съ именемъ мужей апостольских занимають въ церкви первое мъсто послѣ Апостоловь. Второй періодъ объемлеть тѣхъ, которые съ 312 до 620 г. защищали противъ человъческихъ своеволій откровенное ученіе о Сын'я Божіем и св. Дух'я; зд'ясь четвертый в'якъ (312—420 г.) р-взко отличается отъ вс'яхъ посл'ядующих»: это в'якъ величайшихъ светилъ церкви. Государство дало тогда свободу церкви и высовое просвъщение открылось какъ слъдствие борьбы язычества съ христіанствомъ; пятый и шестой въка были уже учениками и подражателями золотаго въка просвъщенія христіанскаго. Въ *третьем* періодъ включаются отцы 620—850 г., которымъ надлежало защищать преданныя истины противъ магометанъ и иконоборцевъ. Борьба съ последними заставила обратить особенное внимание на устройство богослуженія, тогда какъ варварство послёдователей Магомета опустошило многіе изъ разсадниковъ просвъщенія. Въ четвертом період 850—1450 года, или до взятія Царяграда Турками, борьба съ своеволіями Рима и павликіянь. Это время постепеннаго изнеможенія греческой имперіи, обезсиливаемой столько же военными успъхами исламизма, сколько непріязненными дъйствіями папиз-ма. Въ пятомъ являются обличенія противъ снова возродившихся ересей первыхъ въковъ и раскольниковъ.

Обзоръ особенностей каждаго періода или эпохи отцевъ долженъ предшестновать частному изученію учителей. Это будеть способствовать правильному разумёнію діятельности и писаній отцевъ; а съ другой-избавить отъ непріятности въ частномъ изученіи отцевъ говорить нісколько разь объ одніхъ и тіхъ же обстоятельствахъ премени. Общее обозрініе періода или эпохи должно заключать віз себі указаніе на нужды времени, которыми возбуждалась діятельность учителей церкви, на способы образованія, какія доставляла современность; а для того и другаго случая должно по мітрів надобности, объяснить современное состояніе церкви. Прямымъ слітвіємъ всего будеть опреділеніе важности учителей того времени.

истор. учение объ отц. церкви. т. І.

Digitized by Google

# § 11. Важность ученія объ отцахъ.

Важность ученія объ отцахъ церкви понятна.-Отцы церкви оставили въ писаніяхъ своихъ чистое, ясное, близкое къ уму и сердцу ученіе о в'вр'в и святой жизни. Кром'в же ученія о в'вр'в и нравственности въ писаніяхъ ихъ много глубокихъ изследованій о предметахъ созерцательныхъ, много свъдъній по разнымъ наукамъ, много святаго искуства въ словъ. Многіе изъ нихъ по дарованіямъ ума и по познаніямъ превосходили всёхъ ученыхъ современниковъ. Потому-то еще съ 5 въка начали составлять извлеченія изъ отеческихъ писаній для общаго назиданія. Одн'в изъ этихъ извлеченій завлючали въ себъ толкованія на св. писаніе (Catenae Patrum, σειραί).— Другія содержали въ себ'я мысли отцевь о вакомъ либо погмат'я въры и особенно противъ монофизитовъ или противъ моноеслитовъ. Св. Дамаскинъ составилъ параллели, собравъ мъста изъ писаній отеческихъ соотвътственныя изреченіямъ св. писанія. Какъ ни полезны были всв подобныя извлеченія; но въ отрывкъ не всегла можно видъть точную мысль нисателя и даже можно встръчать несообразность тамъ, гдъ ея нъть по намерению писателя; только въ связи мысль получаеть ясный и определенный образъ. При чтеніи отрывочныхъ мъстъ остаются неразръшимыми вопросы: точно ли принадлежать слова тому писателю, съ именемъ коего онъ приводатся? Въ точномъ ли видъ приведены онъ? Въ какихъ обстоятельствахъ и по какимъ побужденіямъ писано сочиненіе? Кто таковъ сочинитель? Въ вакой степени былъ онъ образованъ? Гораздо лучше изучать отеческія творенія по самымъ твореніямъ ихъ, чёмъ по извлеченіямъ. Только это не для всёхъ возможно, такъ какъ не для всёхъ доступны изданія оригинальнаго ихъ текста и даже перевода. Къ тому же сколько надобно времени, сколько надобно труда, чтобы прочесть всё сочиненія даже одного Златоустаго учителя! Что же свазать о всёхъ сочиненіяхъ всёхъ отцевъ церкви? Потому то очень много значить, когда ученіе объ отцахъ церкви въ необширномъ объемъ представляетъ намъ, что, когда и какъ раскрываемо было отцами церкви; доставляеть всё необходимыя свъдънія о личности каждаго изъ нихъ, о его твореніяхъ, изображаетъ съ возможною точностію духъ и направленіе учителя церкви.

# § 12. Пособія для ученія объ етцахъ.

Сколько важно и полезно ученіе объ отцахъ церкви, столько же трудно представить это ученіе въ видѣ вполнѣ удовлетвори-

тельномъ. Сколько свъдъній и какъ разнообразны свъдънія, которыя дожны войти въ составъ его! До сихъ поръ ученые успъли разработать по Патристикъ нъсколько матеріаловъ, написали нъсколько книгъ или для первыхъ трехъ въковъ <sup>19</sup>), или для первыхъ шести въковъ <sup>20</sup>): но полной Патристики еще нътъ ни одной. Пособія какими остается за тъмъ пользоваться при изученіи отцевъ церкви, ограничиваются почти только сочиненіями о церковной литературъ. Вотъ лучшія изъ нихъ:

- 1) Послѣ Исторіи Евсевія, въ которой есть извѣстія о нѣкоторыхъ учителяхъ предшествовавшаго ему времени и приведены мѣста изъ нѣсколькихъ сочиненій отеческихъ, каталогъ церковныхъ писателей—сочиненіе блаж. Іеронима—есть первое пособіе. Въ каталогѣ изчисляется 135 писателей первыхъ четырехъ вѣковъ съ показаніемъ сочиненій ихъ. Это первый опытъ и потому опытъ не виольѣ удовлетворявшій и блажен. Августина <sup>21</sup>). Геннадій марсельскій и Исидоръ севильскій продолжали каталогъ Іеронима до 7 вѣка, но въ ихъ трудахъ мало пользы для Патристики, частію потому, что свѣдѣнія ихъ слишкомъ кратки, а болѣе потому, что они занимаются преимущественно западными писателями <sup>22</sup>).
- 2) Библютека П. Фотія говорить почти о 300 сочиненіяхъ <sup>23</sup>). Въ ней ученый учитель показываеть содержаніе сочиненія, дѣлаетъ отзывы о достоинствѣ сочиненія, иногда разсуждаеть о подлинности или цѣлости сочиненія. Это не есть хронологическій обзоръ писателей, а замѣтки о тѣхъ сочиненіяхъ, которыя читалъ Фотій.—Критикѣ Фотія отдають честь всѣ ученые.
- 3) Римскіе писатели много занимались исторією церковной литтературы. Лучшіе труды: а) Эли Дюпемя "новая Библіотека цер-

Digitized by Google

<sup>&#</sup>x27;9) Lumperi Historia theologico-critica de vitis, scriptis S. Patrum, Aug.
Vindel. 1783—1799, tom. 1—13.8 Möhler Patrologie, Regensburg 1840. Permanederi
Bibliothek, T. 1—2 Landshuti 1841—1845. Winter Geschichte der ältesten Zeugen
Lehrer des Christenthums, München 1814.

Dan. Tobenz Institutiones, usus et doctrina Patrum, Vindob. 1779 ed.
 auct. 1814. Walch Bibliotheca Patristica ed. nov. Ienae 1834. Locherer Lehrbuch
 d. Patrologie, Mainz. 1836 Annegarn Handbuch d. Patrologie, Münster 1839
 Goldwitzer Patrologie verbunden mit Patristik. Narnb. 1834. Fessler institutiones
 Patrologiae, Beniponte, t. 1, 2. 1841.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Op. Augustini T. 2. p. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Всв три каталога (Геронима, Геннадія и Исидора) съ критическими и № торическими замъчаніями надалъ Fabricius: Bibliotheca ecclesiastica. Hamburg 1718.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Photii Bibliotheca, grae. lat. cum scholiis A. Schotti, Genev. 1613. ed <sup>100</sup>v. gr. ex rec. Beckeri Berolini 1824.

ковныхъ писателей" <sup>24</sup>); живымъ и легкимъ слогомъ описываетъ, кромѣ жизни ихъ, содержаніе и достоинство сочиненій; критика смѣла и безпристрастна въ отношеніи къ папизму, но иногда ошибочна въ другихъ отношеніяхъ. б) *Реми Селье* "Исторія священныхъ и церковныхъ писателей" <sup>25</sup>). Писана съ тѣмъ, чтобы противупоставить ее Дюпеневой исторіи и точно многое дополняетъ и поправляетъ она у Дюпена; особенно же замѣчательна она тѣмъ, что показываетъ содержаніе почти каждаго сочиненія: но у сочинителя не доставало талантовъ Дюпеня.

- 4) Сочиненія протестантовь— Кава "Исторія церковныхъ писателей" съ здравою вритикою, но небогатая свѣдѣніями <sup>26</sup>); Удина "Комментарій о писателяхъ церкви" <sup>27</sup>) до 17 вѣка, дополняєть Кава, но съ вритикою ошибочною тамъ, гдѣ говоритъ протестантъ; Фабриція "греческая Библіотека" <sup>28</sup>): драгоцѣнное сочиненіе особенно по отношенію къ учителямъ греческой церкви 7-го и послѣдующихъ вѣковъ, о которыхъ такъ мало говорять всѣ прочіе,-но здѣсь только перечень сочиненій.
- 5) Галландова Библіотева отцевъ <sup>29</sup>), кром'є сочиненій отеческихъ содержить историческія и критическія св'єдімія объ отцахъ и ихъ сочиненіяхъ. Тоже встр'єчается въ н'єкоторыхъ отд'єльныхъ изданіяхъ твореній того или другаго отца церкви.
- 6) Четьи-Минеи Святителя Димитрія, который для трехъ книгъ своихъ пользовался ученымъ трудомъ болландистовъ зо), составляютъ единственное отечественное пособіе для изученія отцевъ церкви, но почти только для изученія жизни ихъ.



 <sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Ellies Du Pin des autres ecclésiastiques, Par. 1686—1714 in 47 tom. 8.
 <sup>28</sup>) Remy Cellier Histoire générale des autres sacres et ecclésiastiques, Par 1724—763 in 24 tom. 4.

Cave Historia litteraria script. ecceles. recogn. et emend. Basil. 1741. f.
 Casimiri Ovdini Commentarius de scriptoribus ecclesiae, Lipsiae 1722 in 3 tom. f.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Alb. Fabricii Biblioteca graeca ed. nov. cura Harlesii Hambur. 1790—1809. T. I—XII. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) And. Gallandi Bibliotheca vet. Patr antiquorumq. scriptorum Venet. 1755. T. 1—12 f. Supplementum, venet. 1781 f. Трудъ въ высшей степени полезный, но къ сожаланію неоконченный за смертію автора. Съ 1845 г. начали издавать въ Парижъ «Полный курсъ патрологіи» (Patrologiae cursus completus), новое изданіе отцевъ и писателей церковныхъ, съ богатыми пособівми для Патристики, которое должно заключать въ себъ до 300 томовъ in 8°.

<sup>30)</sup> Bollandi et societatis Acta Sanctorum, quotquot toto orbe coluntur. Antwerpiae 1643—1794. LIII tomi f.

# ПЕРІОДЪ ПЕРВЫЙ

# отдъленіе первое. Въкъ мужей апостольскихъ

ОБЩІЕ ОБОЗРЪНІЕ.

🖇 13. Понятіе о мужахъ Апостольскихъ, ихъ способы нъ просвѣщенію.

Тъ, которые, научась въръ Христовой у самыхъ Апостоловъ, раздъляли съ ними труды проповъди евангельской и писаніями распространяли между людьми свътъ истины Христовой, по преимуществу именупотся мужсами Апостольскими, какъ слушатели и преемники Апостоловъ.

Мужи Апостольскіе пользовались такими пособіями просв'ященія, какихъ посл'я нихъ нельзя уже было им'ять.

а) Они были очевидцями дівній Апостольских , отпечатлівавших на себів духъ Христовъ; они были постоянными слушателями живых ваставленій Апостольских ,— и эти наставленія были чистымъ источнивомъ, изъ котораго заимствовали для себя и других духовное просвіщеніе мужи Апостольскіе. Яжее слышала еси от мене, писалъ Апостоль ученику своему Епископу Тимовею, сія предажда впрныма человтькома, иже довольны будута и иныха научити (2. Тим. 2, 2). И Тимовей выполняль заповідь Апостола. Тоже, что извістно объ учитель языковъ и его ученикахъ, говоритъ Св. Ириней о прочихъ Апостолахъ и особенно объ Ап. Іоаннів: къ нему, такъ какъ долів прочихъ Апостоловъ оставался онъ на землів, "стекались Пресвитеры слушать выставленія" 1).— Евсевій 2) и Іеронийъ 3), говоря объ избраніи Пан-

<sup>1)</sup> Показывая Валентеніанамъ, что вкъ ученіе ложно, а ученіе Св. церкви върво,—Св. Иряней пишетъ: «всъ Пресвитеры, стекавшіеся въ Азія къ Іоанну, учени-

тена въ наставника Александрійскаго огласительнаго училища, говорятъ, что такіе учители были въ Александріи со временъ св. Евангелиста Марка; а что говорятъ сіи писатели о св. Маркѣ, т. е. что, пребывая въ Александріи, онъ основалъ какъ бы разсадникъ великихъ учителей, по справедливости можетъ быть приложено ко всѣмъ Апостоламъ; мѣста, гдѣ они пребывали и учили, бывали училищами и разсадниками Апостольскихъ мужей. Впрочемъ, если говоримъ мы, что Апостольскіе мужи изучали истины Христовы съ голоса Апостоловъ; то показываемъ только преимущество, какимъ пользовались исключительно мужи Апостольскіе, а не то, чтобы не изучали они Св. Писанія. Тому же Тимоею, которому Апостолъ напоминалъ о своихъ устныхъ наставленіяхъ, предписывалъ онъ: внемаи чтенію (Тим. 4, 13. сл. 2. Тим. 3, 14. 17).

б) Усовершаясь наставленіями устными и письменными Св. Апостоловъ, мужи Апостольские внутренно просвъщались духомъ благодати въ особенномъ обиліи; слово Христово, слово Апостольское, переходя, по дъйствію благодати, во внутреннюю жизнь ихъ, становилось живымъ словомъ и светомъ духа (Тим. 4, 7. 8. Іоан. 3. 24. 4. 16) и взаимно давало свободу обильно нисходить свету благодати на ихъ умы и сердца (1 Іоан. 4, 16. 2, 27).—Св. Игнатій писаль къ Филадельфійцамъ: "свидътель мнъ Тотъ, для Коего связанъ я, что я узналъ не отъ плоти человъческой, но св. Духъ возвъстилъ мнъ: безъ Епископа ничего не дълайте". 1) Мужи Апостольские жили тогда, какъ духъ благодати могущественно покорялъ упорство людей особеннымъ обиліемъ знаменій и чудесь, а для успъха ихъ наставленій они сами иногда облекались силою знаменій. Впроченъ какъ ни обильно просвъщались духомъ благодати мужи Апостольскіе, они были только учениками Апостоловъ- и тогда, какъ Апостолы были учениками самаго Духа Утъшителя, мужи Апостольскіе слушали Аностоловъ и просвъщались благодатію только по мітрі свободнаго приближенія къ духу благодати. "Ни мив, ни другому подобному мив, говорить ученикъ Апостольскій

ку Господа свидътельствуютъ, что тоже самое предалъ Іоаннъ, а онъ пробылъ съ ними до временъ Траяна. Нъкоторые же изъ нихъ видъли не только Іоанна, но и прочихъ Апостоловъ и тоже самое слышали отъ нихъ». Adv. Haer. lib. 2. с. 32. р. 148.

 $<sup>^2</sup>$ ) Н. Е. 5. 10. "Въ тоже время управляль школою мужь внаменятый ученостію Пантень, єх αрхаїн єднє διδασκαλείας τῶν ἱερῶν παρ' αὐτοῖς συνεςῶτος, такъ какъ училище священныхъ наукъ существовало у нихъ по древнему обыкновенію". сл. Н. Е. 2. 16. Chronicon ad 42 an. ар. Мајит t. 8. Coll. vet. p. 376 Romae 1833.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) De vir. illustr. c. 36. Pantenus juxta quandam veterem in Alexandria consuetudinem, ubi a Marco Evangelista semper ecclesiastei fuere doctores, tante prodentiæ et eruditionis, tam in scripturis divinis, quam in seculari literatura, fuit.

<sup>4)</sup> Пославіс къ Филадельфійцамъ. § 3.

св. Поликариъ, не достигнуть въдънія блаженнаго и славнаго Павла, который върно и обильно поучаль слову истины" <sup>5</sup>).

### § 14. Предметы дъятельности.

Враги, съ которыми надлежало бороться устными и письменными наставленіями мужамъ Апостольскимъ, большею частію, были тв же, съ которыми боролись и Апостолы. Разврать ума и сердца довель языческую религію до крайней порчи и философію до сомивнія въ возможности знать что нибудь: и однако этотъ разврать быль жизнію народовъ, его любили и потому не хотъли мънять на другую жизнь. Іуден потерявъ въру и благочестіе отцевъ, довольны были суевъріями и частію обычании языческими. Развратъ ума и сердца, породивъ язычество и ічдейство, недоволенъ быль твиъ: ставъ любимою жизнію народовъ, онъ въ борьбъ съ чистою истиною, не желая уступить ей своего мъста, породиль сперва грубыя заблужденія, потомъ ереси болье утонченныя. Такъ явились въ борьбъ съ истиною Христовою христіане іудействовавmie и тв, которые соединяли мнимое въдъніе (2 Тим. 6, 20. 1, 4. 7. 1. Тим. 3, 9) сокровеннаго христіанства съ понятіями—то іудейства и язычества, то одного, или јудейства, или язычества. Къ јудействовавшимъ относились Евіонеи и Назареи—грубне буквалисти древняго закона, не видъвшіе во Христь ничего болье, кромь простаго человъка 6). Совершенно противоположнаго направленія были Іуден а) Дожеты, допускавшіе въ І. Христь, какъ въ лиць высшемъ человька, твло только призрачное, а не истинное  $^{7}$ ); б) Элиезашты, не приносившіе жертвъ Тудейскихъ, но принимавшіе образаніе и признававшіе Сына Божія и Духа Св. только за силы Божін (Сефироты) <sup>8</sup>). в) Египетскій Іудей Кериноз вводиль въ Ефесь генеалогію (1. Тим. 1, 4) считая Творца міна за одинъ изъ зоновъ, Інсуса за человъка, Христа

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Послан. Филип. § 3.

<sup>6)</sup> Епифаній haer. 30. Евсевій Н. Е. 3, 27. Библ. истор. 593. Евіонен явились со времени разрушенія храма и иначе назывализь Минеи. (Егезинъ ар. Euseb. 4. 22) Іеровинъ: dum volunt et Judaei esse et Christiani, hec Iudaei sunt, nec Christiani. (Ер. ad Augustinum 89). Евіонен ненавидъли Апостола Павла, какъ провищественнаго проповъдника живой въры.

<sup>7) 1.</sup> Іоан. 1. 2. 4. 3. 2 посл. ст. 7 Климентъ Александрійскій Strom. 3. 13. Өсодоритъ Fab. Haeret. 1. 8. Іеронитъ Apostolis adbuc in sæculo superstitibus, adhuc apud Judæm Christi sanguine recenti, phantasma Domini corpus asserebatur. adv. Lucifer. Т. 4. р. 2. р. 304. Одни изъ нихъ говорили, что виъсто Христа вострадалъ Симонъ Киринеанинъ (Ириней adv. Haer. 1. 24. Епифаній haer. 24. § 3), другіе подставляли Іуду Искаріота (Evang. Barnab. in Fabric. cod. apocripho T. 3. 377).

<sup>\*)</sup> Образовались изъ Ессеевъ во время Траяна. (У Епифанія Нег. 19. Хахльчема сокровенная силь); Евсевій Н. Е. 6, 30. Өеодоритъ Негет. Fab. 1, 7. Предмественниками ихъ были Колосскіе Философы Іудейства и особенно Филонъ.

за новаго эона, низшедшаго на Іисуса при крещеніи, для возвѣщенія людямъ невѣдомаго Бога; къ сему присоединяль онъ мечтаніе о видимомъ тысящелѣтнемъ царствѣ Мессіи <sup>9</sup>). *Лжееименное* вѣденіе обратилось къ тому, что бы сближать то Александрійскій эманатизмъ, то Персидскій дуализмъ съ откровенными понятіями для объясненія происхожденія зла въ мірѣ. *Маркіонъ*, слушатель сирскаго гнсстика, <sup>10</sup>) допуская начали доброе и злое, заставляль вѣрить въ безплотнаго Христа, какъ разрушителя всего злаго, между тѣмъ кавъ Василидъ <sup>11</sup>) и Валентинъ <sup>12</sup>), каждый по своему, позволяли истекать изъ перваго начала эонамъ, помѣщая между ними Слово и Духа.

Такова толпа ложныхъ Христіанъ, съ которыми надлежало бороться мужамъ Апостольскимъ среди борьбы съ открытыми врагами—Іудеями и язычниками.

# § 15. Характеръ сочиненій и число мужей Апостольскихъ.

Какъ искренніе ученики Апостоловъ, мужи Апостольскіе подражали ревности ихъ о распространеніи и защищеніи истины Христовой, по мъръ и свойству нуждъ—времени.—Такъ какъ внутренніе враги церкви Христовой вводили съ собою раздъленія между послъдователями Христовыми, то мужи Апостольскіе преимущественно заботились о соединеніи върныхъ Христовыхъ подъ управленіе пастырей—преемниковъ Апостоль-

<sup>9)</sup> Ioan. 1. 8. Библ. Истор. 592. Neander K. G. H. 445-50).

<sup>10)</sup> Урожденецъ Синопы Понтской; въ Римъ ок. 142 г. слушалъ онъ Сирійца Кердона, но выдумаль свон новыя мечтанія. У Кердона два начала: Христосъ съ призрачною плотію разрушитель зла и нътъ воскресенія мертвыхъ (Ириней adv. haer. Т. 1. 27. Августинъ de haer. с. 21); Маркіонъ между дмуми началами поставляль третіе, проистэкшее изъ Бога и создавшее вещественный міръ. Богъ благій источное начало духовъ; Творецъ вещественнаго міра—строгій (δικαῖος) Богъ Іудей скій; злое начало—языческій Гогъ. Для того чтобы освободить людей изъ подъвласти строгаго Бога, Благій послалъ сына своего Іисуса, который являлся въ призрачной плоти. Сообразпо съ сими мыслями Маркіонъ ненавидълъ буквальность Іудейскую, требовалъ самаго строгаго аскетизма, и имълъ весьма многихъ последователей Ириней adv. haer. 1. 28. 3. 5. Климента Ал. Strom. 3. с. 7. р. 899. Евсевій 4, 11; Өеодорятта 1. 24. Епиевній haeret. 11. Tertull. adv. Marc. Neanders К. G. 517—34.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Училъ въ 125 г. въ Александрін и Персіи. У него всего 365 порожденій и рядовъ зоновъ. Разность повъствованій о Василидъ отъ того, что ученики его нъсколько измънили его ученіе. О немъ самомъ Климентъ Ал. Strom. 4. Объ ученикахъ Ириней 1, 28. Докетизмъ и ослабленіе въ нравственности принадлежатъ ученикамъ.

<sup>13)</sup> Въ Александрін жилъ при Адріанѣ (Chronicon Hieron. ad 17 an. Hadriani), окол. 140 г. пришелъ изъ Александрін въ Римъ, ок. 160 г. умеръ въ Кипрѣ. У него 15 мужескихъ и 15 женскихъ воновъ. См. ученіе его въ Цер. Истор. Иннокентія стр. 54. Валентинъ принималъ и ветхій и новый завѣтъ: но толкованіе его самый напряженный аллегоризмъ. Секта его, не смотря на баснословное разрожденіе зоновъ, существовала долго.

ской власти. Надменное веление испорченной природы, вводя разстройство во внутреннее и вившнее состояние Церкви, предъявляло права на повиновение только себъ; мужи Апостольские указывали на учение Апостоловъ, какъ духоносныхъ провозвёстниковъ воли Божіей, на ученіе, воторое не только читали они въ писаніяхъ Апостольскихъ, но и слынали сами отъ Апостоловъ. Учение Апостоловъ состояло не въ препрътельныхъ человъческія мудрости словесьхъ, но въ явленіи духа и силы; писанія мужей Апостольскихъ, при любви ихъ къ Апостоламъ, какъ Отцанъ (1 Тим. 2, 1. 1, 2. 4), отпечатлъвали тоже свойство ученія Апостольскаго; онв также дышать простотою и искренностію, сильны селою истины. Самая вившняя форма ихъ выражала простоту; онв писаны въ видъ писемъ. Христіане соединены были тогда тъсною любовію, а любовь делится съ другимъ чувствами и мыслями; скорби или недостатвы другаго считаетъ своими и спешитъ помогать другому въ нужде; о своих ли, или чужихъ, нуждахъ говоритъ она говоритъ въ словахъ не пвогихъ, безъ искусственныхъ, но съ силою чувства живаго и искренняго. Мужи Апостольскіе писали такъ, какъ пишеть любовь святая.

Не много писаній и писателей изв'єстно нын'в изъ в'яка мужей Апостольскихъ. Это отъ того, что пока живы были очевидцы Слова, они одни-сіи немощные міра-покоряли міръ ученію Христову; а ихъ ученикамъ оставалось слушать наставленія ихъ; при нихъ наставленія Апостольскія были еще живы въ душахъ вірующихъ, голосъ Апостоловь еще какъ бы звучалъ въ слухв у всехъ; и преемники служенія Апостольскаго, благоговъйные предъ Апостолами, не дерзали возвышать голоса своего для наставленія церкви. Святой Игнатій Богоносецъ не хочетъ именоваться наставникомъ Ефесянъ именно потому, что они удостоились слушать ученіе Апостола Павла, получили посланіе его. "Не такъ заповъдаю вамъ, пишеть онъ къ нимъ, какъ бы я значиль нівчто. Хотя и въ узахь я за имя Інсуса Христа, но еще не совершился въ Немъ. Теперь начинаю быть ученивомъ и говорю съ вами, какъ съ обществомъ наставниковъ моихъ" 13).--Кротв того люди и ихъ страсти лишили позднее потомство многихъ совровищь древности. Враги христіанъ старались истреблять христіанскія сочинения и по временамъ сожигали все, что успъвали находить въ мъстахъ молитвенныхъ собраній ихъ. Время своєю ѣдкостію также помогало усиліямъ враговъ. Такъ потерялись напр. апологія Аристида, обличенія Агриппы и Ариста а).

Къ большему сожально были люди, имъвше охоту портить священную древность. Одни движимые благочестиемъ, но безъ прозръния

<sup>13)</sup> Посл. къ Есес. § 4. 12.

а) Насколько словъ изъ обличенія Агриппы Василиду—у Галланда Bibl. Рыг. Т. 1.

впередъ, укращали свои сочиненія именами великихъ мужей, или вносили свое въ чужое сочиненіе <sup>14</sup>); другіе тоже дізлали съ намібренія пи явно непріязнятиными для чистой своей візры <sup>15</sup>), такимъ образомъ поз -

15) Еретики болъе или менъе искусно выдумали, какъ писалъ еще св. Ириней (adv. haer. 1. 17), множество апокрифовъ или подложныхъ писаній. Между прочимъ извъстны а) у Евіонеевъ; на) восхожение Іакова, занимавшее итсто двяній Апостольскихъ, (Epiphan. haer. 30, § 16) 66) составленное ими Евангеліе Евреевъ, иначе Евангеліе двънадцати (Epiphan. haer. 30 § 13), которое они предпочитали другимъ (Ісороним. adv Pelag. lib. 3) и о которомъ уже зналъ св. Игнатій (Посл. Смирн. § 3. Іероним. adv. Pelag. lib. 3. c. 1. an. Grabe Specil. Pat. 1. 15—30 de vir. illustr.—de Jacobo Евсевія Н. Е. З. 25. 27 см. объ Оригенъ). вв) Путешествія Петровы, записанныя Климентомъ (Епиф. haer. 30. с. 15) и другія двянія Апостоловъ (Епифаній іb. с. 16) смот, о Климентъ Римскомъ б) Элкезантамъ надобно прицисать: аа) Еваниеліе Египтянь, въ которомъ сотъ лица Спасителя прикровенно и таинственно предлагались наставленія» и которымъ въ последствін «пользовались Савелліане» (Ецифаній haer. 72 § 3); оно изв'ястно было Клименту Римск. (2 Посл Корино. § 12). Клименту Алекс. (lib. 3. Strom. p. 445. 452. 453) и отвергнуто какъ Климентомъ такъ и Оригеномъ (см. объ Оригенъ) бб) Имъ же принадлежитъ Eваммеліе Петрова, какъ о томъ писаль Серапіонъ Епископъ Антіох. (+211 г.), подвергавшій изследованію сіє Евангеліе (Евсевій Н. Е. 6. 12); оно отвергнуто и Оригеномъ (см. объ Оригенъ), в) Очень извъстны Евангеліе и Апостоль Маркіона, который изъ Евангелія св. Луки составиль своє Евангеліе, а изъ прочихъ внигь Н. З., принимая только 10 посланій Апостола Павла, изміниль посланія Апостола по своему, вивсто пославія Ефесянамъ составиль пославіє Лаокидіанамъ (Hug, Einleitung in N. T. Th. 1. S. 69. 1826). Евангеліе Маркіона издаль Thilo-Codex Apocryphus, 1832 Lips. T. 1. p. 401-486. Посланіе Лаодикійцамъ-Anger d. Laodicenenbrief, г) У Василида были: ва) свое Евангеліе (Оригенъ Hom. 1 in Luc. Т. 3. р. 932 33), иначе называвшееси толкованіемъ на Евангеліе (Евсевій Н. Е. 4, 7. см. объ Оригент); бб) пророчества пророковъ Варнавы и Варкофа (Евсевій Н. Е. 4. 7) записанныя Исидоромъ сыномъ Валентина (Климентъ Strom. lib. 6 p. 641).

<sup>14)</sup> Такъ составились между прочимъ: а) дъянія Павла и Өеклы. Тертулліанъ (de Baptis. c. 17) и Іеронимъ (de scrip. c. 6) пишутъ, что какой-то пресвитеръ Малоазійскій описаль съ разными прикрасами дізнія Павла и Өеклы и назваль свой вымысель сочинения Павла; Ап. Іоаннъ, узнавъ о томъ, спросилъ: почему онъ такъ поступилъ? Пресвитеръ отвъчалъ: по любви къ Павлу; Апостолъ лишилъ его сана. Дъяній Апост. 13 и 14 гм. Thilo acta Thomae praet. p. Llx. Grabe specil. 1. р. 81. 89. полите у Галланда Bibl. Patr. T. 1. 6) Застит 12 Патріархост—не совствить искусная, котя и назидательная, проповтдь христіанина іудея (см. гл. 3 и 12) въ Гудеямъ, составленная по разрушения Іерусалим. храма (гл. 3. 9. 15. 16) и извъстная Оригону (Ист. 15 in tome); изд. Грабо (specil. lat. Т. 1), Галдандомъ T. 1. Bibl Patr.); есть и въ слав. ркп. Лавр. Библ. Nitzch-De testam. Patriarch. Vitemb. 1810. в) Книга Іакова Іерусал., въ последствіи навванная первоевателіємь Ап. Іакова, о которой знали уже св. Іустинъ (Dialog. cum Tryph. c. 78), Климентъ Александр. (Strom. 7. 889) Оригенъ (Гат. 2 Comm. in Matth. p. 223), Григорій Нисскій (orat. in diem nat. Christi t. 3. p. 342. 344) Епифаній (haer. 79. § 5. 7); изд. Тиломъ in cod. Аростурно Lips 1837 г.).—Не говоримъ о такихъ сочиневіяхъ каковы 10 книгь Авдія Вавилонянина объ Апостолахъ; онъ говорить о себъ, что самъ видваъ Спасителя, а выписываетъ слова изъ Егезиппа (180 г.); пишетъ, по его словамъ по еврейски, а слогомъ скуднаго латыниста и пр.

вену потомству досталось не многое изъ чистыхъ плодовъ ума мужей Апостольскихъ и предоставленъ еще трудъ различать произведенія великихъ отъ произведеній немощи человіческой. За исключеніемъ сочиненій котя и полезныхъ, но не болье какъ произведеній писателей церковнихъ 16), до насъ дошли писанія не многихъ мужей Апостольскихъ; тасовы: Св. Климентъ, Игнатій, Поликартъ, Эрмъ, Варнава, Кодратъ и Папій.

# ЧАСТНОЕ ОБОЗРЪНІЕ.

# § 16. Жизнь св. Климента.

Клименто, епископъ римскій, по происхожденію, римскій язычникъ 1),— къ въръ во Христа обращенъ былъ Апостоломъ Петромъ 2); въ проповъданіи въры былъ сотрудникомъ Учителю языковъ; вмъстъ съ нитъ (ок. 53 г.) страдалъ въ Филиппахъ; раздълялъ опастности и труды Апостольскаго служенія въ другихъ мъстахъ 3). Его-то, какъ говорятъ Оригенъ, Евсевій и другіе 4), называетъ Апостоль однимъ изъ своихъ споспъшниковъ, коихъ имена написаны въ книгахъ животныхъ 5); древніе единогласно называютъ его мужемъ Апостольскимъ 6), и Св. Ириней говоритъ, что онъ обращался съ блаженными Апостолами и жилъ между ними; былъ ими наставляемъ, слушалъ ихъ проповъдь, и ихъ

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Очень важны для исторін современныя записки о мученичестві: а) св. Ниатія (изд. Котельеромъ—Ор. Patr. Apost. Antwer. 1724. Т. 2. р. 157); б) св. Поликарпа (Евсевія ц. ист. 4, 15 поливе Котельеръ ibid. р. 193. Руннарта Асtа. Матt. (inc.). в) св. Симфорозы и чадъ ея (Ruinart. acta Mart. Gallandi Bibl. Patr. Т. 1), г) св.; Фелицитаты (Ruinarti ibid. Gallandi Bibl.); д) о св. Іакоет Ап. и св. Симеонъ еп. (Евсевія цер, ист. 2, 29. 3, 20. 32).

¹) На происхождение его отъ язычниковъ рим. намекаютъ и слова 1 посланія, представниъ себъ воинствующихъ подъ повеляніями вождей нашихъ». § 37; а во 2-мъ посланіи Климентъ прямо говоритъ, что (§ 1) прежде обращенія ко Христу полимея дереву и камиямъ. Евхерій Ліонскій говоритъ (Epist. ad Valerium): Clemens vetusta prosapia Senatorum atque etiam stirpe Caesarum, omni scientia refertus omniumque liberalium artium peritissimus. Но вто надлежаго сказать о Флавіть Климентъ, страдавшемъ при Домиціанъ, а не о Климентъ Епископъ, о которомъ ничего подобнаго не говорятъ сочиненія его.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Оригенъ Philocaliae cap. 22 п. Зосима: beati Petri apostoli disciplinis imbutus (у Баровія ad an. 1417. § 20) сл. пр. 6. 7.

<sup>\*)</sup> Здатоустъ въ 1 Бес. на 1 посл. Тим. въ 13 Бес. на посл. Фидип.

<sup>&#</sup>x27;) Оригенъ in Joh. 1, 29. Ор. Т. 4, р. 153) Евсевій Н. Е. 13, 15. Епифаній Натез. 27, § 6. Іеронимъ de vir. illustr. § 15.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Филип. 4. 3. сл. Дъяній 16, 39.

<sup>•)</sup> Іеронимъ Catalog. illustr. vir. c. 15. Руфинъ de adulter. lib. Origens Кли-

преданія были предъ взорами его 7). При такой связи съ Апостолами и въ частности съ Ап. Петромъ въроятно преданіе римское, что въ римскаго епископа Клименть назначень быль Апостоломъ Петромъ: но при этомъ несомивно извъстіе Иринея и Евсевія, что Климентъ вступиль въ управленіе Церковію послъ Лина и Анаклета <sup>8</sup>). По свидѣтельству Евсевія св. Клименть управляль римскою церковію съ 12 года Домиціанова царствованія (съ 92 г. по Р. Хр.) и до 3 года Траянова или до 101 г. христіанскаго и пастырская заботливость его простиралась не на одну римскую церковь, что видимъ и по сочиненіямъ его. При Траянъ онъ сосланъ былъ за имя Христово въ Херсонесъ Таврическій, гдв словомъ върн утемалъ вернихъ, сосланнихъ за веру въ тажкія работы, чилесами обратилъ многихъ язычниковъ ко Христу, и скончался мученически <sup>9</sup>). Мощи Апостольскаго мужа въ последствіи взяты были изъ Херсонеса св. Кириллома и Менодієма въ напутствіе и свидетельство объ истинъ Христовой при проповъдническомъ служении ихъ славянскимъ племенамъ, а часть ихъ-св. глава-съ такою же върою принесена была въ Россію равноапостольнымъ Владиміромъ \*).

<sup>7)</sup> Contr. haer. Тоже Евсевій Н. Е. 5, 6. Руеннъ: Praefat. translat. explan. Origen. inep. ad Rom. Оригенъ cont. Cels. lib. 3 praef. de princip. 2, 3.

<sup>8)</sup> Тертулліанъ de praescr. haeret. § 32 Romanorum (ecclesia) Clementem a Petro ordinatum edit. Тоже у Іеронима de illustr. vir. § 15. Руфинъ praes. ad. recognit. Quidam requirunt, quomodo, cum Linus et Anacletus in urbe Roma ante Clementem hunc fuerint episcopi, ipse Clemens ad Jacobum scribens sibi dicat a Petro doceodi cathedram traditam. Поелику во время Тертулл. въ Римъ не могли не знать о Клементовыхъ бесъдахъ (пр. 48), то не преданіе Римское надобно выводить изъ Климентовыхъ бесъдъ, а изукрашенный и преувеличенный разсказъ бесъдъ— изъ преданія Римскаго (противное Schliemann Clementinen—118—124. Gamburg 1844). Евсевій говоритъ, что Линъ былъ Епископомъ съ 68 до 80, Анаклетъ съ 80 до 92 г. Климентъ съ 92 до 101 г. (Н. Е. 3, 13. 15. 34. 5. 6. Ириней adv. haer. 3. 3).

<sup>•)</sup> Хотя греч. дѣянія ето мученичества (напеч. у Котельера) не признаются во всѣхъ частяхъ достовърными, но главныя сказанія ихъ послѣ свидѣтельства Руенна (de Origene t. 1 р. 778) и Зосимы (Ep. 2 ап. 417) не подлежатъ сомивънію. Кромѣ того Евсевій упоминаетъ о проповъдническомъ служенія его (H. Е. 3. 34); Іеронимъ говоритъ о храмѣ, воздвигнутомъ въ его память (Catal. с. 15); а храмы въ первыя времена воздвигались преимущественно надъ гробами мучениковъ. Діонисій Коринескій (у Евсевія 4, 23) въ письмѣ въ римской церкви хвалилъ вту церковь за то, что она издавна имѣетъ обыкновеніе посылать утѣшеніе осужденнымъ на рудокопни; в это опять служитъ подкрѣпленіемъ сказанію о подвигахъ римскаго пастыря въ Херсонесѣ.

<sup>\*)</sup> Martyrium S. Clementis ap. Coteler. Т. 2. р. 819. "Кириллъ и Месодій" Горского въ Москвитянинъ 1843 г. 488. 2. пр. 42. стр. 219. Четь-Минея 11 Маія. О храмахъ воздвигнутыхъ у Славянъ Кирилломъ и Месодіємъ во имя св. Климента. см. Ист. первоб. Христ. церкви у Славянъ стр. 82.

§ 17. Харантеръ его, какъ учителя церкви; первое посланіе къ Коринеянамъ; содержаніе сего посланія.

Сочиненія св. Климента запечатлівны духомъ ученика Апостольскаго и преимущественно духомъ Ап. Павла. Словами сего Апостола часто говорить онъ вийсто того, чтобы говорить своими словами; живая побовь къ Искупителю, коею отличаются посланія Учителя языковъ, видна всего боліве и въ писаніяхъ Климента; любовь его къ братіямъ виражается въ твердомъ, но кроткомъ, обличеніи ослівленнымъ. Влагоговійная любовь его къ Богу выражается въ сильныхъ и живыхъ изображеніяхъ величія Божія и силы Искупителя. Языкъ сочиненій его отличается правильностію и чистотою классическихъ твореній Греціи; а вийсть съ тымъ онъ есть языкъ христіанскій, съ образами и выраженіями св. писанія и особенно Ап. Павла.

Первое посланіе св. Климента къ Кориноянамъ, несомнънное по своей подлинности 10), составляетъ драгоцънный памятникъ ученія мужа Апостольскаго. Древняя церковь смотръла на это посланіе съ великить уваженіемъ. Евсевій 11), называя посланіе св. Климента великимъ

<sup>10)</sup> Егезиппъ (ар. Euseb H. E. 4, 22) приводилъ мъста изъ сего посланіи, какъ подлиннаго посланія мужа Апостольскаго; то, что говорилъ Ириней о посланіи Климента (adv. hæres 3, 3), вполив относится къ извъстному нынъ первому посланію Климента. Оригенъ ссылался на одно мъсто сего письма, которое читается въ выпъшнемъ посланіи (пері арх. lib. 2 с. 3. § 6 сл. посл. Климента § 20); Климентъ элекс. приводилъ нъсколько мъстъ, и онъ всъ читаются въ дошедшемъ до насъ посланіи Климента, (Strom. 1, 7. р. 339. 8 р. 773, сл. посл. Кор. § 48. Strom. 4, 17. р. 609, 610 и посл. Кор. § 1, 9—12, 17, 18, 48—53. Strom. 5, 12. р. 593 носл. Кор. § 20). Тоже Кирилъъ Іерус. (оглаш. 18, 8. посл. Кор. § 25), Епифаній (Нæres 27, § 6 посл. Кор. § 54), Іеронимъ (lib. 14 Comm. Ies. 82, 13. посл. Кор. § 16. Lib. 1. Com. ad Ephes. 2, 2. посл. Кор. § 20. ibid lid. 2 ad. 4, 1 посл. Кор. § 49).

<sup>14)</sup> Н. Е. 3, 16. Ириней называетъ это посланіе весьма сильнымъ: (ар. Euseb. 5, 6); Фотій — достойнымъ уваженія (Cod. 126); Іеронимъ повторяєть слова Евсевія (Catal. 1, 18); Кириллъ Іер. (Catech. 18, 18) и Еписаній (hær. 30, 15. 27. 6) также одобряють его. Въ древивищемъ Александр, спискъ греч. Библін, который п. Кирилль Лукарисъ препроводилъ въ Англію, это посланіе написано посла каноническихъ посланій св. писанія; сей списокъ Библіи написанъ въ 325 г. благочестивою Египтанкою Осклою, и съ него-то въ первый разъ напечатано было Климентово восланіе Юніемъ въ Оксоорд'я 1633, потомъ in Biblia Polyglotta Londini. Изданія обояхъ пославій нъ Кориновнавъ-Cotelerii Patrum, qui temp. Apost. floruerunt (Barnabae, Clementis R. Hermae, Ignatii, Policarpi) opera omnia cum martiriist Antwerpiæ 1698. 11. f. auct. et emendata ibid. 1724. Ваттонь вновь пересмотраль тексть по ркп., во многомъ исправиль и издаль: (Epist. S. Clem. gr. lat.—Cantpbr. 1718). Его рецензію приняли Frey: Patrum Apost. opera. (Clementis Ignatii, Polycarpi Epistolae cum martyriis posteriorum) variis annot. illustr. Graec. lat. Basil. 1742. 8. Russelius S. Patrum Apostol. opera (Barnabae, Clementis, Ignatii) opera geneina et Ignatii interpolatae etiam epist. cum versionib. var. lection. select. virorun notis Londini 1746. 11. 8. Gallandi—Biblioth. Patrum (T. I-XIV. Venet.

и *удивительным*, говорить, что оно во многихъ церквахъ было читаемо всенародно. Послъднее видно и изъ словъ Діонисія коринескаго епископа 2 въка <sup>12</sup>).

Посланіе Климента, отличаясь Апостольскою простотою и силою, писано по окончаніи Домиціанова гоненія (ок. 97 г.), по случаю нестроеній, появившихся въ церкви коринеской 13). Отъ того, что нъкоторые, по гордости и зависти, стали присвоять себв первенство, во второй разъ появилось въ кориноской церкви несчастное разделение; при Ап. Павлъ такое раздъление остановлено было силою Апостольской власти. Теперь искатели чести и власти дошли до того, что, образовавъ себъ партію, стали лишать власти тъхъ, воторые получили первенство и власть по чину церкви и проходили служение свое съ доброю славою. Имъ тяжело было учиться у другихъ и они ръшились разрушить порядокъ, установленный Господомъ церкви; они хвалились своими дарованіями, а между тімь касались сомнівніями и догмата о воскресеніи мертвыхъ. Не находя средствъ въ своей церкви къ прекращенію пагубнаго безпорядка, лучшіе члены коринеской церкви обратились съ требованіемъ помощи въ церкви римской; и Климентъ, при первомъ удобномъ случав, когда сама римская церковь стала отдыхать отъ тяжкаго гоненія, отъ имени всей римской церкви послаль увъщательное посланіе коринеской церкви 14).

<sup>1765—1781).</sup> Т. І. Hornemann Scripta genuina graeca P. P. Apostol. graec, lat Hafniae 1828. 29. 111. 8. Ios Hefele Patrum Aposter. op. (Barnabae, Clementis Ignatii, Polycarpi Ep. et Ep. ad. Diognetum) graece lat. brev. annot. et proleg. instr. Tubingae 1839. 8. D. Briefe d. Apost. Vater. d. Clemens Polycarp. Ignatius mit Anmerk. S. Wocher. Tübing. 1829, 1830. Переводъ в замъчанія послъдняго очень хорошія.

<sup>13)</sup> Діонисій писаль къ Римлянамъ: «сего дня провождали мы святый день Господень; въ оный читали посланіе ваше, которое и всегда будемъ читать для нашего наставленія, равно какъ и первое, писанное намъ Климентомъ». (Euseb. 4, 23). О чтеніи посланія въ храмъ говорять Іеронпиъ (de vir. illustr § 15) и Фотій (Bibl. cod. 113).

<sup>13)</sup> Споръ о времени, когда писано посланіе, рѣшаетъ частію самое посланіе. Въ самомъ началь его § 1, говорится о бъдствіяхъ, постигшихъ римскую церковь, отъ которыхъ однако она стала отдыхать. Въ § 44 читаемъ: «тѣхъ, которые самими Апостолами, или послъ нихъ другими достославными мужами поставлены и служили стаду Христову неукоризненно, и притомъ въ теченіи долгаго времени, отъ всѣхъ получили одобреніе, несправедливымъ считаемъ лишать служенія». Отселъ видимъ, что посланіе писано въ концѣ тяжкаго гоненія и спустя долгое время послѣ смерти Апостола коринескаго; слѣд. не при Неронѣ, а вскорѣ послѣ смерти жестоваго гонителя Домиціана. При томъ Ириней (adv. baer, 3, 3. Euseb. 5, 6) и Егенипъ (ар. Euseb. 4, 22) говорятъ, что раздоръ возникъ въ Коринеѣ уже при самомъ Климентъ, а не при Ап. Павлѣ и Петрѣ; и Климентъ, называя церковь коринескую древнею, говоритъ о первомъ раздорѣ, какъ о происходившемъ «въ началѣ Евангелія», т. е. во время давнопрошедшее.

<sup>14)</sup> См. § 1 и Иринея adv. haer. 3, 3.

Содержаніе посланія таково: послів привівтствія, одобривь вівру Емененнъ, ихъ добродътели и духовныя дарованія, которыми они были 6 паты (§ 1, 2), Пастырь указываетъ имъ на источникъ, изъ котораго возникли между ними безпорядки, —на гордость: яde, nu, pasширь, утолсть и отвержеся возлюбленный, говорить онь инъ стовани Мичсен (Втор. 32, 15) и продолжаеть: «отсель безчестные лоди возстали противъ честныхъ, низкіе противъ знатныхъ, глупые противъ умныхъ, младшіе противъ старшихъ». § 3. Повазавъ пагубныя действія надменной зависти въ примерахъ и между прочимъ въ Даванъ и Авиронъ (§ 4, 5), убъждаетъ къ покаянію и смиренію (6-15), и особенно указываеть на Господа, выражая вивств Апостольскую въру въ Сына Божія и Духа Святаго: «жезлъ величія Божія Господь нашъ Інсусъ Христосъ, не пришелъ въ блескъ великольнія и славы, хотя и могъ; но въ смиренномъ видъ, какъ предрекъ о Немъ Духъ Святый 15). Затемъ (§ 16) приводить пророчество Исаіи о смиренномъ рабъ (Ис. 53) Ісговы и пъснь Давида (псал. 21, 7—8). Укажавъ еще на нъсколько примъровъ смиренія (§ 17, 18), обращаеть внимание на безпредъльную благость Творца и Промыслителя, устроившаго во всемъ опредъленный порядовъ (§ 19-22) и говоритъ: «будемъ почитать начальниковъ своихъ (пропровремень), уважать пресвитеровь». — Дъйствіями того-же Творца природы и върностію Его въ объщаніяхъ обличивъ сомніввающихся въ воскресеній мертвыхъ (23-28), убъедаеть жить достойно избранныхъ Вожінхъ (29-36), причемъ высокими чертами описываеть Искупителя Інсуса. «Онъ, говоритъ, Первосвященникъ нашихъ приношеній--заступникъ и помощникъ въ немощи нашей. Посредствомъ Его возводимъ на высоту небесъ взоры наши,--чрезъ него отверались очи сердца нашего». Потомъ повторяетъ о Немъ слова Исалиопъвца, приведенныя Апостоломъ (Исал. 103. 4. 2, 8. 109. 1. Евр. 1). Продолжая убъждать въ сохранению церковной подчиненности, приводить въ примъръ порядовъ воинскій и устройство частей тала нашего (§ 37—39), потомъ описываетъ чинъ, учрежденвый Господомъ и Апостолами, указывая вмёстё и на чинъ ветхоза-вытный (40—44). «Все, что повелёль намъ Господь, должны мы совершать въ порядкъ въ учрежденныя времена. Онъ повелълъ совер-шать приношенія и службы 16), не случайно и не безъ порядка, но въ опредъленныя времена и часы. Также гдв и чрезъ кого благоугодно Ему совершать сіе, самъ опредълиль высочайшимъ своимъ изволеніемъ... Первосвященникамъ свое дано служеніе, Священникамъ свое назначено тето, и на Левитовъ свои возложены должности, мірской человѣкъ

<sup>15)</sup> И выше въ § 2 называетъ страданія Христовы «страданіями Бога».

<sup>&</sup>quot;) Слово-приношеніе, жертва—Св. Ириней (adv. haer. 4, 34) употребляеть жертву Евхаристія.

(λαιχὸς ἄνθρωπος) обязанъ своими мірскими правилами. Христосъ посланъ отъ Бога, Аностолы отъ Христа; то и другое происходило въ правильномъ порядкъ по волъ Божіей. Апостолы проповъдывали по селамъ и городамъ; первыхъ върующихъ, по духовномъ испытаніи, поставляли въ Епископовъ и діаконовъ для тъхъ, кои примутъ въру... Апостолы знали отъ Господа нашего Інсуса Христа, что будетъ раздоръ о Епискоиствъ. По сей самой причинъ они, получивъ совершенное предвъдъніе, поставили вышеозначенныхъ служителей и при томъ перелали правило преемства, дабы когда они почіють, другіе испытанные мужи принимали на себя служение ихъ» (§ 40, 42. 44). Затвиъ следуетъ убъждение возмутителямъ покоя прекратить своеволия, а правомыслящимъ быть сиисходительными ко врагамъ общаго сословія. Въ такомъ духъ изображены высокія свойства любви не незнакомой самымъ язычникамъ (§ 45-56). «И такъ вы положивше начало возмущеню, покоритесь пресвитерамъ, научитель покорности, отложивъ тщеславную дерзость язычника» (§ 57). Посланіе оканчивается молитвою о кориноянахъ и просьбою, чтобы скорве прислали съ извъстіемъ о двиствіи посланія (§ 58, 59).

Такое содержаніе посланія, показываеть, что это посланіе весьма важно для догматическаго ученія, преимущественно же для ученія о церковной іерархіи и таинствахь <sup>17</sup>), объ Искупитель Сынь Божіемь <sup>18</sup>) о воскресеніи мертвыхь а) о канонической важности Св. Писанія <sup>19</sup>); въ немъ изображаются и главныя обязанности христіанина, особенно любовь и смиреніе <sup>20</sup>).

§ 18. Второе посланіе нъ Коринеянамъ и два другія; сочиненія, не вполнѣ или со всѣмъ не принадлежащія ему.

Кром'в сего посланія до насъ дошло *другое посланіе* Климента къ Кориноянама, но не въ полномъ вид'в. Евсевій иншеть о церковномъ

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Особенно § 21, 40, 42, 44, 51, 52.

<sup>18)</sup> Особенно § 2, 16, 33, 36, 49, 50.

a) Cm. § 24-27.

<sup>19)</sup> Кромъ встхозавътныхъ книгъ п посланія Евреямъ (§ 10, 38.) св. Клименть повторяєть слова (въ § 13) изъ Евангелія Матеел 7, 1. и Луки 6. 36, 38, изъ Дъяній Апостольскихъ (въ § 2), изъ посланія къ Римлянамъ (въ § 35); изъ обоихъ къ Коринеянамъ (§ 47, 36, 56, 30, 21) изъ 1 Солун. (§ 38),—и что особенно достойно замъчанія, приводитъ мъста не только изъ 1 посл. Ап. Петра (§ 2, 49, 38, но изъ 2-го (§ 7. сл. 2 Петр. 2, 5. § 11 сл. 2 Петр. 2, 6, 9) и изъ посланія Іакова (§ 10 и 17 сл. Іак. 2, 23. § 23. сл. Іак. 1, 18. § 30. Іак. 4, 6, 2, 21. § 49. Іак. 5. 20. Въ § 47 говоря о первомъ расколъ коринескомъ, онъ пишетъ: "Возмите посламіе блаженнаго Павла Апостола, то, что писаль онъ вамъ въ началь Евангелія. Подлинно о Духъ онъ писалъ", и пр. Въ § 45 говоритъ: Знаете, корошо внаетевы возлюбленные, Свящ. писаніе и совершенно вникли въ глаголы Вожія (та λо́ую Өгой).

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Особенно въ гл. 16-21, 49-50.

женія сего посланія слёдующее: "Надобно знать, что изв'єстно и друга посланіе Клемента, но достов'єрно знаємъ, что оно не столько извістно какъ порвое; поелику древніе не пользовались имъ" <sup>21</sup>). Тоже посратъ и другіе <sup>22</sup>).

Въ семъ посланіи Св. Клименть поучаєть, что "надобно намъ такъ миншаять о Інсусь Христь, какъ о Богь (ф. тері Огої) какъ о Судів кивихъ и мертвыхъ"; убъждаєть быть благодарными къ Нему, какъ приведшему изъ мрака язичества во свъть Божій; благодарность же доказывать не одною върою въ Него, но особенно исполненіемъ заповъсей Его. За тъмъ говоритъ, что жизнь человъческая раздълена на два въка, вопощіе одинъ противъ другаго: на въкъ настоящій и въкъ булущій; первый изъ нихъ проповъдуєть о нечестіи, вторый повельваєть отрекаться отъ нечестія; первый въкъ—въкъ покаянія, и въ немъ мы моженъ все дълать для избавленія себя отъ гнъва Вожія, ожидающаго въ будущемъ въкъ. Въ отрывкъ 2-го посланія изображаєтся Божеств. природа Духа Божія и дъйствія Его, какъ освятителя сердецъ. "Духъ сей свять и праведенъ; онъ исходить отъ Отца, Онъ—Его могущество, Его воля и являєть въ себь полноту славы Его" 22).

3. Въ недавнее время изданы еще съ именемъ Климента два скружныя посланія къ доветвенницамъ <sup>24</sup>). Въ первомъ изъ нихъ восхваляется дівственная жизнь и показывается значеніе ея; дівство, говорить наставникъ, состоить не въ одной тілесной чистоті; должна бить чистота въ сердців. Второе посланіе содержить въ себі правида и наставленія для подвижниковъ дівства. Подлинность этихъ посланій подвергають сомнівнію. Но о дівстві писаль и Ап. Павель; духъ посланіяхъ Св. Климента; въ нихъ есть нівсколько містъ совершенно сходнихь сь наставленіями перваго посланія Коринеянамъ <sup>25</sup>). Въ защиту подлинности ихъ говорять и древніе. По словамъ Іеронима св. Климентъ

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) H. E. 3, 38.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Ісронимъ: fertur et secunda eius nomine epistola, quae a veterlbus reprobatur. (Catal 15); эти слова, какъ очевидно, составляютъ повтореніе словъ Евсевія в слова тотъ же должны вивть смыслъ, какъ и слова Евсевія; Фогій, (Bibl. cod. 93), вовторяя тотъ же отзывъ, прибавляеть замічаніе о литературномъ достонистві посланія. Соd. 126. Въ посліднемъ Апостольскомъ правилі упоминаются два посланій Климентовы. Въ спискі Александр. Библін читаемъ: "Климентово первое посмые", "второе посланіе Климента".

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Cm. Grabii Specileg. Patr. P. 1. p. 268, 288, 300. Cotelerii Patr. Apost 1 p. 498.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Wetstenii Novum testamentum graecum cum variant. lect. Amstelod. 1757. Потокъ надали ихъ: Gallandus in Biblioth. Patr. T. I. Mansius in concil. T. 1. с. 144, 157.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) См. 1 Кор. § 27 и 1 посл. нъ давств. § 4. 1 Кор. § 4 и 1 нъ давств. § 8. истор. учение объ отц. церкви. т. г.

писалъ "посланіе къ Евнухамъ ради царствія Божія", гдъ говоритъ "о чистоть дъвства" <sup>25</sup>); а по словамъ Епифанія поучаль дъвству и хвалилъ Илію, Давида и Сампсона <sup>26</sup>) а все это видимъ въ сихъ посланіяхъ <sup>27</sup>).

Съ именемъ Св. Климента римскаго извъстно не мало сочиненій, которыя или вовсе не принадлежать сему Апостольскому ученику, или принадлежать только частями содержанія.

а) восемь книг постановленій (біататай (Апостольских чрезъ Климента для Епископовъ <sup>28</sup>) сочиненіе весьма замічательное для исторіи древняго благочинія и обрядовъ, котя писано оно не св. Климентомъ — Первыя 6 книгъ составляють особое цілое — съ именемъ ученія (бібатхадіа). — Особый составь его видінь какъ изъ внутренняго додержанія 6 книгъ <sup>29</sup>), такъ изъ внішнихъ несомнінныхъ признаковъ, саковы а) заключеніе въ конці 6-й книги, б) наименованіе ученія, каваемое этимъ книгамъ въ нихъ самихъ <sup>30</sup>); в) списки тіхъ же 6 книгъ съ

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Cont. Iovianum lib. 1. Sunt Evnuchi, quos castravit non necessitas, sed voluntas propter regnum Dei. Ad hos et Clemens, successor Apostoli Petri, cuius Paulus Apostolus meminit, scripsit epistolas omnemque sermonem de virginitatis puritate contexuit.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Наег. 30. § 15. "Клименгъ обличаетъ ихъ всецвло въ окружныхъ посланіяхъ, имъ писанныхъ, когорыя читаются во всехъ церквахъ... Ибо онъ одобряетъ Илію, Давида, Сампсона и Пророковъ... Онъ учитъ девству".

<sup>27)</sup> О дівствіт говорится во всіми главами обонки посланій (исключая 14 и 15 гл. 1 посл.); приміры древних віз 1 посл. гл. 6 во 2 посл. гл. 20 См. Пинтерле D. zwey Briefe d. heil. Clemens von Rom and Jungfrauen aus dem syrisch. übersetzt. mit Anmerkungen. Wien 1827.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Заглавів всему сочиненію въ 85 прав. Апостольск. у (Bibl cod. 112, 113), въ концѣ 8 книги. (Mansi 1. 596 въ Апост. правилѣ (αἰ διαταγαὶ ὑμῖν τοῖς ἐπισκόποις ἀὶ ἐμοῦ Κλήμεντος ἐν ὀκτὼ βιβλίοις προσπεφωνημέναι). Новѣйшія и лучшія 
ивслѣдованія о семъ сочиненіи: Krabbe ub. d. Ursprung. u. d. Inhalt d. app. Constitutionen d. Clemens. Hamb. 1829. Drey Untersuchungen tib. d. Constitutionen 
und Canones d. Apostel. Tübingen 1830). (Послѣдній писалъ независимо отъ перваго, 
но согласно съ Краббе). Віскеї Geschichte d. Kirchenrechts, Giessen 1843. s. 62—70. 
144—177.

<sup>39)</sup> Надписи 6 книгь: 1, о мірянахъ; 2, о Епископахъ, пресвитерахъ и пр. 3, о вдовидахъ; 4, о нищихъ; 5, о мученикахъ; 6, о еретикахъ. Здъсь видно одно цълос. Но седьмая и самая книга заключаютъ въ себъ даже противоръчія съ 6-ю книгами. Ученіе о десятинахъ во второй книгъ (2, 25. 28), въ седьмой (7, 29) и осьмой (8, 30) и каждый разъ разное, а частію совсъмъ несогласное по содержанію. Въ 6-й и 8-й книгъ (6, 14. 8, 35) Іаковъ братъ Господень представляется живымъ; а въ 8-й (8, 46 выставляется уже два преемника его. Drey S. 84. f. Седьмая книга собственно для Епископовъ (7, 3); а предшествовавшія для всей церкви: но собиратель всему цълому то, что принадлежить одной седьмой книгъ.

 $<sup>^{30}</sup>$ ) См. 1, 1. 2, 39. 6, 14. 18. По Ковленеву и Венскому списквиъ 1-я гл. 1-й кн. начивается Кадоліх дібасхаліа тері лаїхої. Напротивъ въ концъ 7-й кн. по тъмъ же списквиъ біатауаі.

писть ученія—въ сирскихъ, арабскихъ и эніопскихъ, собраніяхъ церковних правилъ 31). Такъ какъ содержаніе ученія согласно съ тімъ, что морять о состояніи церкви учители 2-го и 3-го вівковъ, какъ напр. гоюрится адісь о гоненіяхъ язычниковъ на христіанъ 32), изъ числа еретиковъ упоминаются Евіонеи, особенно же Валентинъ и Маркіонъ, которихъ ученіе особенно сильно было въ началі 3-го вівка 33); трефется крещеніе еретиковъ, какъ требовали Фирмиліанъ и Кипріанъ 34); то отселів по праву заключаетъ, что ученіе написано было въ 3-мъ вікъ 35). Подтвержденіемъ сему служить и то, что между древними св. Епифаній первый приводить міста изъ 6 книгъ ученія 36). Что же кясается до св. Климента римскаго: то ему ни въ какомъ смыслів это ученіе не можеть принадлежать, какъ показываеть содержаніе ученія 37). Седьмая и осьмая книга постановленій собраны изъ разныхъ частей. Основаніемъ седьмой книги служили постановленія (бісататай) и черковныя правила св. Апостоловъ чрезъ Климента, извістная досей какъ на греч. языків, такъ въ переводахъ эвіопскомъ и араб-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Въ первый разъ разсмотрвлъ по рукописямъ сирскій, арабскій и зеіопскій переводы шесты книгь Биккель (Gesch d. Kirchenrechts s. 144—177); результатъ изслідованій его слідующій: а) содержаніе ученія въ восточныхъ переводахъ тоже, что и содержаніе 6 книгъ греч. ученія; б) въ сирскомъ перевода по мъстамъ сокращень подлинный текстъ; арабскій и зеіопскій съ точностію выражають смыслъ словъ греч. текста, но въ нихъ противъ греческаго и сирскаго текста прибавлено особое вступленіе. Биккель приводить и много містъ изъ переводовъ, сличая съ греч. гекстомъ; разділенія на 6 книгъ ніть въ переводахъ, а сочиненіе разділено только на главы.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) См. 4. 9. 5, г. 3. 3, 12—15. 2, 46. 52. 62. Но на Христіанскихъ Императоровъ и ижъ правленіе изтъ и намека.

<sup>38) 6, 1—11.</sup> Drey s. 65—70.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) См. 6, 15. 5, 6. О прочемъ Drey s. 73-80.

аз) У Фотія жалуются на аріанство постановленій Апостольскихъ Bibl. cod. ll2, 113). Но въ тахъ же постановленіяхъ встрачаются и мысли вовсе не согласныя съ аріанствомъ; неопредаленность же выраженій о Сына Божіемъ не превышаетъ той, какая видна у учителей трехъ ваковъ. *Drey s.* 64. 93. 122. 177. 192.

<sup>36)</sup> Настез. 45. § 6. буквально согласно съ пост. 1, 1 сходныя мъста пост. 5, 13. 15. 18—20. Настез. 70 § 12. Пост. 5, 20. Настез. 70. § 11. Но приводимыя Епичания слова изъ постанов. Апост. о празднованія Пасхи (Настез. 70. § 10. 11.) совершенно противное говорять тому, что читается пост. 5, 17 на Греч. и въ вост. переводахъ. Сіє последнее зависелю безъ сомивнія отъ собирателя 8 книгъ. Хотя Епичаній называеть сочиненіе в словомъ біста́сє́є, но онъ же пишеть: «въ постановленіяхъ Апостольскихъ говорить божественное слово, и ученіе (διδασχαλία) Настез. 80. § 7.

<sup>37)</sup> Здёсь говорится противное тому, о чемъ пишетъ св. Климентъ въ посланіи (сл. § 25 пост. 5, 9); здёсь Ап. Петръ поучаетъ (2, 29), что Валентинъ и Сатурнинъ тили заблужденію, — тогда какъ эти еретики жили послё временъ Апостольскихъ; чостановленія преподаются 12 Апостолами «въ присутствіи Павла и седми діаконовъ», в Стеранъ умерщвленъ прежде обращенія Павлова.

скомъ <sup>38</sup>); эти постановленія составлены послѣ посланія Варнавы <sup>39</sup>) и не позже, какъ въ началѣ 3-го вѣка <sup>40</sup>). Основаніемъ 8-й книги служили ученіе и постановленія (διατάξεις) Апостоловъ чрезъ Ипполита, записанныя св. Ипполитомъ въ началѣ 3-го вѣка <sup>41</sup>). Нензвѣстный собиратель соединилъ ученіе и постановленія (διαταγαί, διατάξεις) въ одно цѣлое изъ 8 книгъ; но при этомъ, какъ само по себѣ понятно, не обошлось безъ нѣкоторыхъ перемѣнъ <sup>12</sup>); собиратель писалъ свое цѣлое въ Сиріи, гдѣ составлено и ученіе <sup>43</sup>), и конечно не позже, какъ въ концѣ 3-го вѣка <sup>44</sup>). Достоинство всего собранія постановленій можно выразить словами Епифанія: "хотя нѣкоторыми не принимаются они, но нельзя и вовсе отвергать ихъ; поелику въ нихъ содержится много относящагося до благочинія церковнаго и ничего противнаго вѣрѣ <sup>45</sup>)".

желем» (Gesch. d. Kirchenr. s. 107—132. о ркв. s. 88. 180. f.).

39) Нравственныя правила постановленій очень сходны съ нравственною частію посл. Варнавы Bickel s. 9—92.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Греч. текстъ въ первый разъ сличевъ съ Эсіопский переводомъ Биккелема (Gesch. d. Kirchenr. s. 107—132. о разъ s. 88. 180. f.).

 $<sup>^{40}</sup>$ ) Между, Апостолами отличается отъ Ап. Петра Ап. Киеа, также какъ настаиваль на сіе различіе по отношенію къ Гал. 2, 11, 14. Климентъ Александр. (у Евсевія Н. Е. 1, 12), но нивто послѣ Климента. Въроятно это сочиненіе имѣютъ въ виду древніе, когда говорять о διδαχ  $\dot{\eta}$  т. 'Αποςόλων. Евсевій поставляеть διδαχ  $\dot{\eta}$  между сомнительными (Н. Е. 3, 25) прежде посланія Варнавы (сл. пр. 35), Аевнасій (Ерізt. fest.) между впокрифическими, но полезными, наравнѣ съ книгою Ермы; у Никифора διδαχ  $\dot{\eta}$  'Αποςόλων изъ 200 строкъ, что согласно съ величиною постановленія,—а διδασχαλία Климента изъ 2600; подобнымъ образомъ—въ одной рукописи διδαχ  $\dot{\eta}$  'Αποςόλων упоминается вмѣстѣ съ ученіемъ (διδασχαλία) Климента и ученіемъ Игнатія (Coteler. Patr. Apost. 1. 192. 2, 282). Въ самомъ постановленіи встрѣчается наименованіе сочиненія — διδαγ  $\eta$  \$ 5.

<sup>41)</sup> См. въ статью о Св. Ипполить Римскомъ.

<sup>42)</sup> См. прим. 29, 36. Особенно много перемънъ сдъдано собирателемъ при внесеніи въ свое цълос 7-й и 8-й книги, какъ открывается при сличеніи съ источ-

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Это видно изъ сирскаго наименованія мъсяцевъ (5, 14. 17, 20. 28), изъ молитвы за Еводія епископа антіохійскаго (8, 10), изъ сходства ученія съ поврежденнымъ текстомъ посланій св. Игнатія (пост. 6, 2. къ Магнез. § 3; пост. 6, 5. къ Филад. 4, 2, пост. 6, 8. къ Филип. § 4. Филад. § 6. Тралл. § 11. пост. 6, 10. Смирн. § 6. пост. 6, 13, Филад. § 2. 3. пост. 2. 1, 21. 26. Магнез. 3. 6. Смир. 9. 4); равно и изъ особеннаго употребленія ученія въ восточныхъ церквахъ.

<sup>44)</sup> См. пр. 36. 49. Пресв. Тимоеей въ началь 6-го в. приводитъ слова изъ 6-й книги апосоликой (Coteler. 1. 192); въ срединь 8-го в. Максимъ Исповъд. приводитъ сеедьмую книгу Апостольскихъ поставовленій» (Coteler 16); неизвъстный Латинскій толкователь св. Матеея, жившій въроятно прежде 6-го въна, приводитъ сосмую книгу canones Apostolorum» (ad Math. 25, 18). См. Кгарре s. 67 Fabric. Bibl. grae. 7, 25. ed Harl. Мъста позднихъ канонистовъ (пр. 31) у Комельери (Patr. Apost. 1, 192. у Монфокона Bibl. Coisl. р. III. у Фабрица Bibl. grae. 7, 26. 11, 571. 584 ed Harl).

<sup>45)</sup> Haeres. 70. § 10. cs. np. 35. 49.

6) 85 правиль Апостольских, переданных чрезъ Климента <sup>46</sup>), а исключениемъ не многихъ, принадлежатъ первымъ временамъ христинства. Нъкоторыя изъ нихъ составляютъ повторение правилъ, предложенныхъ въ посланияхъ Апостольскихъ <sup>47</sup>); другия по духу своему принадлежатъ времени близкому къ Апостоламъ <sup>48</sup>); на иныя изъ нихъ встръчаемъ указания въ началъ 4-го въка, какъ уже на древния <sup>49</sup>). Но нъкоторыя указываютъ на времена Императоровъ Христинскихъ: таковы прав. 35. о Митрополитахъ, прав. 30. 31. 83. 84. относительно домогательства церковныхъ должностей при помощи гражданской масти, о совивщени церковныхъ должностей съ гражданскими; таковы же пр. 43. 60. о чтецахъ, извиахъ и иподиаконахъ, прав. 27. о бракъ перковнослужителей. Такихъ правилъ конечно не передавалъ св. Климентъ. Собрание извъстныхъ нынъ правилъ принадлежитъ по всей въроятности тому же мъсту, гдъ собраны и постановления, т. е. Сирия и конечно одному и тому же времени <sup>50</sup>).

<sup>46)</sup> Изсявдованія: Beveredius codex canonum Ecclesiae primitivae Lond. 1764. Amstel. 1697. (Извлеченіе вать сего сочиненія въ Христ. чт. 1841); Redenbrecht dissert. de canon. Apostol. et cod. Eccl. Hisp. Vratisl. 2818. Krabbe de codice canonum, qui Apost. dic. Gott. 1829. Drey Untersuch, (пр. 28).

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Прав. 1. 2. 9. 10. 13—18. 21— 26. 36—40. 42—46. 47. 49. 59. 61. 80. Дрей несправедина по отношению жъ накоторымъ изъ этихъ правилъ. S. 241. 269. 255. 257. 273. 74. 242. 251. 271. 291. 300.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Прав. 19. 28. 50. 77—79. 41—51. 53. 65.

 $<sup>^{49}</sup>$ ) Извъстно, что правила 9-16. 29. 32-41 весьма сходны съ правилами Антіохійского Собора. См. сличеніе у Бевереджія 1 с. и въ Христ. чт. (пр. 46). Выяжель (Gesch. s. 80. 81) говоритъ, что Апост. правила извлечены изъ Антіох. и въ довазательство сличаетъ Ант. 4. и Апост. 28. Ант. 20. и Апост. 37. Ант. 25. и Апост. 41; но эти примъры показывають только, что послъднія короче первыхъ и больше вичего; напротивъ Ант. 9 прав. сходное съ 35 Апост. прямо указываетъ 🗠 «древній кановъ отцевъ нашихъ». Тоже Ант. 21 и Апост. 14. Ант. 3. и Апост. 16. Василій в. въ канон. посл. пр. 3 указывая на древнее правило, приводить 25 вр. Апост. Самыя несомивнныя указанія на собраніе Апостольск. правиль находятся въ двяніяхъ Конст. Собора 394 г. (хадос оі αποςολικοί κανόνες διορίσαντο Mansi 3. 851. Апост. пр. 74), Ефесскаго Собора 431 г. (ἀκολυθία ἐκκλεσιαςική, κανών, еххдеотартької верцої Mansi 4. 1133. 1138. 1228). Впроченъ Бевереджій, а за нямь и Христ. чт. (пр. 46) не обратили вниманія на то, что слово хауфу имветь общирное и разное значеніе: такъ въ указываемомъ ими посланіи Александра еп. алек. спосодихос качом указываеть на Тит. 3, 10, 2 Ioan. 10. 11 въ другихъ случаяхъ указанія на "дровнее правило", или "Апост. правило" вовсе не относятся въ собранію Апостольскихъ правиль: тековы указанія Анкир. пр. 21. Никейск. 13. 15. 18. Гангр. 21. Лаод. пр. 1 и это отъ того, что слово: "канонъ древній, Авостольскій канонъ" означаль иногда вообще обыкновеніе освященное древностію. leponumb Epist. ad Lucinium 28. Unaquaeq. provincia praecepta maiorum leges apostolicas arbitretur.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) На это указываетъ употребленіе сирскаго наименованія мѣсяцевъ въ пр. 37. указаніе 85 пр. на 8 книгъ Апост. постановленій (прим. 28), равно употребленіе

в) съ именемъ Климента римскаго извъстны еще соиданія (recognitiones) св. Климента, иначе называемня путебыми записками его (itinerarium,) дъяніями (gesta) или принісмт Ап. Петра съ волхвомъ Симономъ, и извъстныя нынъ въ латинскомъ переводъ Руфина. Это сочиненіе писано нераньше 171 и не позже 217 г. Въ немъ приводится отрывокъ изъ разговора Вардесана, жившаго при маркъ Авреліъ, и дълается намекъ на указъ Имп. Каракаллы (211—217) о правъ римскаго гражданства. О немъ знали Оригенъ зі) и кромъ Руфина Епифаній, одобрявшіе его з²), тогда какъ Евсевій и Іеронимъ говорили о немъ невыгодно зз). При такой древности сочиненія разсказы его о событіяхъ съ Климентомъ и его родными не лишены въроятности. На греческома языкъ извъстно сокращеніе дояній Климента, или извлеченіе Климентовой исторіи изъ записокъ Климента, иначе называемое бесъдами, но здъсь гораздо болъе неправославныхъ мыслей, чъмъ въ запискахъ записках

Наконецъ r) еще менъе достойны пера Климентова пять писемъ Климента  $^{55}$ ).

Апостольских правиль въ восточных церквах, гдт они извъстны были въ переводах сирскомъ, арабскомъ и вейопскомъ. Bickel s. 107—108. 200—212. О въкоторых равностях правиль по спискамъ Drey s. 415. f. Bickel s. 72. Отвывъ Діонисія младшаго (въ концъ 5 в.) in Ep. ad. Stephan in principio canones, qui dicuntur apostolorum, de graeco transtulimus, quibus plurimi consensum non praebuere facilem. Хронологическій кодексъ 7-го в. (Vöell. 2, 790); "помъщаемъ и текъ называемыя правила Апостоловъ, єї хаї τινες αυτούς αμφιβόλες διά τινας αιτίας ήγήσαντο хотя ихъ нъкоторые по нъкоторымъ причинамъ считали сомнительными".

<sup>51)</sup> Philocalia c. 20 Comm. in Matth. 26. 6.

<sup>59)</sup> Haeres. 30. с. 15. Руфинъ Praefat. in libr. recognit.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Іеронимъ in Catalogo script. Евсевій Н. Е. 3, 3. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>) Здѣсь Ан. Петръ говорить словами Платона и Аристотеля. На вопросъ: почему сынъ Божій такъ долго не воплощался; сочиньтель отвѣчаетъ: "Адамъ и Христосъ—одно и тоже между собою; уже первый человѣкъ образованный руками Божійми, имѣлъ въ себѣ духъ Христовъ и странствовалъ въ мірѣ, пока въ свое время помазанный милостію Божією вошелъ въ покой вѣчный". Отношеніе Бога Отца къ Сыну Божію представляется несогласно съ св. писаніемъ. Въ одномъ мѣстѣ Премудрость представляется стяжаніемъ Божіимъ и съ нею, какъ съ душею своею, соединяется Христосъ (Нот. 16. § 12); въ другомъ единосущіе Сына съ Отцемъ выставляется такимъ же, каково сходство души человѣческой съ Божествомъ, какъ произшедшей отъ Бога. (§ 15—17). Отвергается вѣчность мученій (Нот. 3 § 6) и Моисей ставятся на равнѣ съ Христомъ Інсусомъ (Нот. 8. § 5—8).

<sup>55)</sup> Лже-Исидоръ внесъ два письма Климента въ число папскихъ посланій съ значеніемъ декретовъ для всей церкви (Mansi 1, 91—124, 125—150). Но всё пять писомъ Климента—самый досадный вымыслъ невѣжества. Въ первомъ изъ нихъ Климентъ пишетъ къ Ап. Іакову Іерус. после смерти Ап. Петра, тогда какъ Ап. ваковъ далеко прежде Ап. Петръ скончался мученически; во второмъ томъ же Ап. Іакову Климентъ преподаетъ наставления о таниствахъ, о свящ. одеждахъ: грубое

### § 19. Св. Игнатій Богоносецъ.

Изнатый Богоносецъ, по словамъ Златоуста, "общнивъ Апостоловъ въ ръчахъ и въ томъ что неизреченно" 1), ученикъ Ап. Іоанна 2) в слушатель Петра 3),—послъ Эводія епископъ антіохійскій по назначеню Апостоловъ 4).

Въ продолжени 40 летняго правления Церковію онъ быль, по словамъ Златоуста, образцемъ добродетелей. Въ гоненіе Домиціаново онъ, какъ пишутъ ученики его, "кормиломъ молитвъ и поста, неутомимостію въ ученін, ревностію духа противодействовалъ волненію, чтобы не потонулъ кто либо изъ малодушныхъ или неопытныхъ"... Во время бъдствій и после того "Священникъ Божій просвещалъ душу каждаго объясненіемъ писанія". По свидетельству Сократа св. Игнатій въ подражаніе пенію чиновъ Ангельскихъ ввелъ въ церковь антиохійскую пеніе антифонное.

Влизка была душа его въ Господу Інсусу; онт носиль Его, какъ санъ говорилъ, въ своемъ сердив: но онъ сворбелъ еще о томъ, что не достигъ любви ученика Інсусова, — желалъ мученичествомъ тесне соединиться съ Господомъ своимъ. Наконецъ приблизилось время и для того, чтобы исполнилось желаніе святой любви.

Траянъ, въ языческой слѣпотѣ приписывавшій побѣды свои надъ Дажани слѣпынъ боганъ своинъ, въ походѣ противъ Пареянъ прибылъ (въ 106 г.) въ Антіохію и потребовалъ къ себѣ Игнатія. "Кто ты

вевъжество! въ четвертомъ въ Юлію и Юліану предписываются Іудейскія омовенія въ такомъ видъ, что безъ нихъ невозможно чистота сердца: грубое суевъріе!

Всв неподлинныя сочиненія Климента (Constit. Canon. Recobnit. Clement. Epist.) изданы Комельеромъ и Галландомъ см. пр. 11. Въ В-яв Моск. Комитета дук. цензуры, кранится въ рук. русскій переводъ постановленій Апостольскихъ.

<sup>1)</sup> Златоусть въ 42 Бесада о св. Игнатів Т. 2, р. 592.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Мученичество св. Игнатія въ Христ. чт. 1822, оно описано очевидцами (§ 5, 6, 7), объ изданін подлинника см. обозр. въка Апост. прим. 14; Chronicon Eusebii ex versione Hieronymi ad an. 11 Traiani.

<sup>3)</sup> Григорій двоесловъ Ер. 37 ad Anastasium antioch.

<sup>4)</sup> Оригенъ (Hom. 6 in Lucam) называетъ «вторымъ после блаженнаго Петра Епископомъ». Евсевій пишетъ (H. Е. 3, 22), что Игнатій, вторый епископъ, былъ преемникомъ Еводію избранному Апостолами. Въ постановленіяхъ Апостольскихъ (7, 46) сказано, что Еводій и Климентъ управляли церковію въ одно и тоже времи—одинъ по избранію Ап. Петра, другой по избранію Павла; Златоустъ (ibid.) говоритъ, что Климентъ избранъ въ Епископа Ап. Петромъ; по словамъ Өеодорита (Dialog. 1. р. 49. Т. 4).—Игнатій преемствовалъ Ап. Петру. Согласныя эти мивнія полагаютъ, что Игнатій и Еводій управляли въ одно и тоже время, одинъ церковію измишиковъ, другой церковію изъ Іудеевъ и что Игнатій на время уступалъ правлене Еводію, потомъ после него управляль одинъ.

таковъ злой духъ, былъ первый вопросъ Императора, что нарушаешь законы наши, да и другихъ побуждаешь къ тому же"! Игнатій отвъчаль: "Вогоносца не называють злымъ духомъ: злые духи бъжатъ отъ рабовъ з Вожіихъ; если ты думаешь, что я непріязненъ имъ: согласенъ и считаю это себъ за честь". Траянъ спросилъ: а кто такой богоносецъ? "Тотъ, кто имъетъ Христа въ своемъ сердцъ", отвъчалъ Игнатій. И такъ ты думаешь, что мы не имъемъ въ душъ боговъ, кои помогаютъ намъ противъ враговъ? сказалъ Траянъ. Игнатій отвъчалъ: "ты по заблужденію величаешь языческихъ бъсовъ богами: Единъ есть Богъ и единъ Христосъ Іисусъ, Единородный Сынъ Отца". Ты говоришь о томъ, что распятъ при Понтів Пилатъ, сказалъ Траянъ. "Да, о томъ, отвъчалъ Игнатій, который распялъ на крестъ мои согръщенія вмъстъ съ ихъ виновникомъ". Траянъ произнесъ опредъленіе предать Игнатія въ Римъ на събденіе звърямъ для забавы народа 5). Игнатій благодарилъ Господа, что удостоилъ его совершенной любви къ Нему,—узъ Апостола и наложилъ на себя оковы.

На пути Игнатія въ Римъ Епископы и Пресвитеры стекались лобызать Исповъдника — ученика Апостольскаго и онъ увъщавалъ удаляться всего болъе еретиковъ б). Предвидя, что въ Римъ върные Христовы будутъ домогаться, какъ бы избавить его отъ жестокой мученической смерти, Игнатій отправилъ въ Римъ посланіе, которое все состоитъ изъ выраженій пламенной любви къ Господу, желающей одного — страдать за имя Его. "Воюсь вашей любви, писалъ онъ, чтобы она не повредила мнъ... не дълайте для меня ничего, кромъ того, чтобы я пожренъ былъ Вогу... Прошу васъ, не имъйте ко мнъ неумъстной привязанности. О еслибы сподобился я звърей, приготовленныхъ для меня! Я пшеница Вожія, и долженъ быть измолоть зубами звърей, чтобы быть чистымъ хлъбомъ Христовымъ..... Мое желаніе распято; нътъ во мнъ огня любящаго вещество; а находится во мнъ вода живая, которая говорить: иди ко Отцу".

Это посланіе писаль онъ изъ Смирны и отсель же писаль къ Ефесянамъ, къ Магнезіянамъ и Тралліанамъ. Пребываніе въ Троадъ посвятиль онъ для посланій къ Филадельфійцамъ, Смирнянамъ и Поливарпу.

Послъ труднаго путешествія съ десятью "леопардами 1)" — жесто-

<sup>5)</sup> Кромъ записокъ о мученичествъ, Св. *Ириней* adv. haeres. 5, 28. У Евсевія Н. Е. 3, 16.

<sup>•)</sup> Euseb. H. E. 3, p. 114.

<sup>7)</sup> Посл. Рим. § 5. Бауръ вакъ изъ того, что Игнатій, находясь въ рукахъ воиновъ, писалъ посланія, такъ и изъ того, что Игнатій изъ Смирны писалъ въ Римъ, гдв подучено письмо прежде него, выводилъ сомивнія противъ путешествія Игнатівва въ Римъ. (Tübing. Zeitschrift f. Theologie 1836 T. 3. 1839 T. 3). Но

ким воинами, прибыль онъ въ Римъ и святое желаніе его исполнилось; гоюдиме звъри цирка растерзали тъло его <sup>8</sup>);—остались только не иногія самыя твердыя части, на утвшеніе върныхъ; ночью Священно-пученикъ явился скорбъвшимъ ученикамъ и обрадованными учениками святые останки его отвезены, "какъ драгоцвиное сокровище", въ Антіохію. Это было въ 107 году <sup>9</sup>).

### 🗣 20. Семь посланій св. Игнатія: слогъ ихъ и общее содержаніе.

Св. Поликариъ, съ которымъ Игнатій соединенъ былъ узами любви, инсалъ къ Филадельфійцамъ: "посланія Игнатія, которыя онъ ко мнѣ инсалъ, вмѣстѣ съ прочими, сколько ихъ у насъ есть, согласно съ волею вашею послали мы къ вамъ; онѣ присоединены къ сему посланію. Въ нихъ вы найдете большую пользу: они содержатъ въ себѣ вѣру, териѣніе и всякое назиданіе во Господѣ нашемъ 10)". Св. Ириней приводить слова изъ извѣстнаго посланія Игнатіева къ Римлянамъ и говорить о посланіи къ Филипійцамъ 11). Оригенъ свидѣтельствовался словами посланія къ Римлянамъ и къ Ефесянамъ 12). Не говоримъ о другихъ 13).

если и оставнить въ сторонъ свидътельства Иринея, Евсевія и другихъ; знаемъ однако, что у Римлянъ не запрещалось узникамъ видъться съ друзьями и родственниками. См. Дъяній 28, 16. 30, 31; изъ Смирны въ Рямъ было два пути, одинъ моремъ, другой сухимъ путемъ (Tafel de via Egnatiana 1837. 18, 41); Игнатій отправился сухимъ путемъ чрезъ Троаду и Македонію, безъ сомивнія по желаніямъ воиновъ; а инсьмо отправлено моремъ; если положить и то, что сухимъ путемъ оно было мославо, и тогда оно могло скоръе придти въ Римъ, чъмъ прибылъ Игнатій, остававливавшійся для свиданія съ церквами.

<sup>8</sup>) **Кромъ записокъ Ор**игенъ Homil. 6, in Luc. Здатоустъ Homil. in S. Ignatium § 5. Op. T. 2. p. 599.

9) По запискамъ очевидцевъ св. Игнатій "совершилъ подвить свой при Консулахъ Суръ и Сенеціонъ" 10 декабря; а Созій-Сенеціонъ былъ Консуломъ въ четвертый разъ и Ликиній Сура въ третій разъ, именно въ 107 году, какъ это доказалъ Вурмъ: De ponderum, nummorum et mensurarum et de anni ordinandi rationibus ар. Romanos et Graecos. Stutgard. 1820. 8. Походъ противъ Пареянъ, о которомъ говорится въ запискахъ, долженъ быть признанъ за первый походъ въ отличіе отъ втораго бывшаго въ 112 г. По свидътельству Діона и Зонары Траннъ получилъ назване Оптима за побъду надъ Пареянами. Но на монетахъ Траннъ вивстъ съ тъмъ, какъ называется оптимомъ, называется 5 Консуловъ, тогда какъ шестое консульство вринялъ онъ въ 112 году. А на одной монетъ названъ Кесаремъ Германикомъ, Давскимъ, Пареянскимъ.—И вийстъ выставленъ десятый годъ его; слъд. Траянъ быль побъдителемъ Пареянъ уже на 10 году правленія своего, или что тоже на 107 г. посять Рожд. Хр.

40) Ap. Euseb. H. E. 3, 36.

<sup>11)</sup> Ap. Euseb. ibidem изъ § 4 посл. Рим. о посл. Фидип. Adv. haeres 3, 3. Ap. Euseb. 4, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Prolog. comm. in cantica—привод. слова изъ § 7 Рим. Hom. in Luc. привод. слова § 19 посл. Е е с.

<sup>13)</sup> Изъ посл. Есес. § 7 приводятся слова у св. Асанасія (Epist. de Synod.

Іеронимъ <sup>14</sup>) и Евсевій перечисляють всё 7 посланій св. Игнатія; а послёдній кратко показываеть самое содержаніе каждаго изъ нихъ <sup>15</sup>). Все, что говорять древніе о содержаніи посланій св. Игнатія, видимъ въ 7 дошедшихъ до насъ краткихъ посланіяхъ св. Игнатія <sup>16</sup>). Потому подлинность посланій св. Игнатія выше всякаго сомивнія и тѣ, которые по недовольству противъ ученія ихъ особенно о св. церкви домогались заподозрить подлинность ихъ, напрасно потеряли труды <sup>17</sup>).

Слогъ посланій св. Игнатія— живой и сильный. Мысли и чувствованія, быстро слёдуя однё за другими, оставляють перерывы въ теченіи мыслей, или вводять новое и неожидаемое; образы смёняются однё другими; сила мыслей и чувствъ, не находя выраженій въ обыкновенныхъ формахъ языка, дёлаеть нарушенія правиламъ языка и безъ того стёсняемаго сирскими формами. Отъ того много надобно употребить вниманія и труда, чтобы вёрно понимать и выражать подлинный текстъ Игнатія.

На одномъ Греческ. языкъ для классического употребленія посланія св. Игнатія изд. Тиломъ: Epist. S. Ignatii Halae 1821. Послъ Котельера текстъ посланія вълучшемъ видъ изданъ Смитомъ Охоп. 1709. За нимъ слъдовали Галландъ Горнсманнъ, Фрей Руссель Гефеле см. о Климентъ пр. 11.

Русскій переводъ пославій Св. Игнатія помѣщенъ въ Христ. чтен., но онт частію многословенъ, частію и невѣренъ; впрочемъ и не легко переводить посланіп писанныя пламенною любовію ко Господу.

Arunini et Selevcien.) и Фотія (Cod. 222); мъста взъ посл. къ Поликарпу приведены у Антіоха (Homil. 124 de vener. sacerd.) и у Дамаскина. Изъ пославій къ Смирнинамъ, Ефесинамъ, Тралліанамъ приведены слова Феодоритомъ Dialog. Eranistes p. 33. 86. 154.

<sup>14)</sup> De vir. illustr. с. 36. Здась онъ приводитъ и слова изъ посланій иъ Смириянамъ § 3 и Римлянамъ § 4, 5 и въ толи. Евангелія Матееева (adv. 18 с.) выписываетъ слова изъ посланія иъ Ефесянамъ.

<sup>16)</sup> Н. Е. З, 36, и кромъ того приводитъ § 5 посл. къ Римл. и З § посл. Ефес.

<sup>16)</sup> Семь посланій св. Игнатія, упоминаемыхъ древними, дошли до насъ въ двоякомъ видъ: въ краткомъ и нъсколько распространенномъ видъ. То, что приводятъ Евсевій (Н. Е. 3, 36) и Аванасій (de Synodo Selevcien. р. 222) изъ пославій св. Игнатія, читается въ краткихъ пославіяхъ и не находится въ пространныхъ; и слъд. первыи болъе древня, чъмъ послъднія, приводимыя въ первый разъ Стефаномъ Гобаромъ, т. е. въ 1-й половинъ 6-го въка (ар. Photium in Bibl. cod. 232). При томъ пространныя пославія наполнены распространеніями и дополненіями, которыми хотъли пояснить Игнатія; тогда какъ въ краткихъ нътъ ничего похожаго на сокращеніе пространныхъ; языкъ здъсь сильный и краткій, какимъ могъ быть языкъ сочинителя.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Послъ Кальвина и Лютера особенно жестоко нападали на посланія Богоносца Сам. Банаже, Ларрокень, Казим. Удинь, Іоан. Даллей. Но Псарсонь со славою для себя и для истины опроверть вст нападенія ихъ (Pearsonii Vinditiae Ignatianae, insertae in Cotelerii ed. Patr. Apost. T. 2 р. 284—342). Въ новъйшее время только Баурь кое-что говорилъ противъ посланій. Но его легко опровергли Роте, Гефеле и друг.

Главное содержаніе посланій Игнатія (исключая посланія къ Риммамъ) составляють двіз мысли: а) соблюдать подчиненность власти ієрархической и б) удаляться еретиковъ; и та и другая мысль соединяется въ одной слідующей: сохранять единеніе церковное въ духів віры.

"Благоговъйно, чтя волю избравшаго насъ, писалъ Богоносецъ, вы должны повиноваться имъ (Епископамъ) безъ всякаго лицемърія; тотъ, кто обманулъ бы сего видимаго Епископа, посмъялся бы надъ Невидимичь... Прошу васъ, старайтесь все исполнять въ единомысліи Божіемъ подъ предсъдательствомъ Епископовъ, занимающихъ мъсто Бога, Пресвитеровъ, составляющихъ соборъ Апостоловъ... Какъ Госнодь безъ Отца, по своему съ Нимъ единенію, ничего не тверитъ ни чрезъ Себя, ни чрезъ Апостоловъ: такъ и вы ничего не дълайте безъ Епископовъ и Пресвитеромъ; и не думайте, чтобы что-либо, совершаемое вами отдъльно, могло быть правильно; въ общемъ собраніи должна быть у васъ одна моцитва, одно прошеніе, одна мысль, одна надежда, въ любви и непорочной радости" 18). Безъ Епископа непозволительно ни крестить, ни совершать вечерю любви, но что одобритъ онъ, то и благоугодно Богу" 19).

Объ еритикахъ писалъ св. Игнатій: "Предостерегаю васъ отъ звърей, облеченныхъ въ человъческій видъ: вамъ надобно не только не принимать ихъ, но если, можно, и не встръчаться съ ними, а только молиться за нихъ... Не обманывайтесь, братіе, прелюбодъйцы не внидуть въ Царствіе Божіе... Чтожъ будетъ съ тъмъ, кто разстлъваетъ ложнить ученіемъ въру Божію, за которую расиялся Христосъ 20) Не обманывайтесь. Кто слъдуетъ учителю раскола, не внидетъ въ царствіе Божіє; кто ходитъ по ученію еретическому, тотъ не сообразенъ страданію Христову 21). Св. Игнатій называетъ еретиковъ то отравителями, а ученіе ихъ ядомъ 22); то звърями во образъ человъческомъ 23, или общеными псами, которые кусаютъ изподтишка и часто на смерть 24. Св. Игнатій былъ исполненъ нъжной любви и потому признавалъ въротерпиюсть 25. Тъмъ не менъе чистая въра для него—самое дорогое сокровище души и союзъ съ церковію—условіе спасенія; потому-то враги чи-

<sup>18)</sup> Посл. жъ Магнез. § 3, 6, 7.

<sup>19)</sup> Посл. Смирн. § 8. См. еще посл. Ефес. § 3, 3, 6. къ Тралл. § 2, 7. «Кто безъ Епископа и Пресвитерства и Діаконовъ совершаетъ что-нибудь, тотъ не чистъ въ совъсти своей». (§ 3) «Безъ нихъ нътъ церкви». (§ 12) Посланіе Поликарпу превмущественно изображаетъ права и обязанности Епископа.

<sup>20)</sup> Eeec. § 16.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Филад. § 3 тоже § 8. Есес. § 16.

<sup>23)</sup> Tpana. § 6. 9.

<sup>23)</sup> Eec. § 4.

<sup>\*)</sup> Eeec. § 7.

<sup>25)</sup> Eeec. § 10.

стой въры и союза церковнаго для него предметъ отвращенія и негодованія.

Призывая верных къ подчинению церковной власти и отклонля отъ еретиковъ, св. Игнатій изображаетъ Христа Інсуса, какъ начальника единой живой въры, обнимающей собою и древнее и новое откровеніе и въ животворномъ духъ сей въры убъждаетъ искать и ръщеніе сомивній и правила для всей-жизни. "Я прибъгаю къ Евангелію какъ къ телу Інсусову" (т. е. какъ бы къ самому телесно-присутствующему Інсусу) "и къ Апостолямъ, какъ къ Пресвитерству церкви" (т. е. какъ бы они были живые Правители церква). И Пророковъ дюбить надобно, поелику и они предвозвъстили Евангеліе, уповали на Христа. Убъждаю вась, не дълайте ничего по любопрънію, но по ученію Христову. Некоторые, какъ слышаль я, говорять: если чего не нахожу въ древнемъ (писанія), то не върю Евангелію.... А для меня древнее — Інсусъ Христосъ, не преложное древнее - Крестъ Его, Его смерть и воскресеніе, въра Его (πίστις ή δι 'Αυτοῦ), ученіе принесенное Имъ 26). Старайтесь утвердиться въ догматахъ Господа и Апостоловъ, дабы все, что творите, имъло благой успъхъ, внутренно и наружно, въ въръ и любви, въ Сынъ и Отцъ и Духъ, въ началъ и концъ" 27). "Господь Інсусь есть дверь Отца, которою входять Патріархи, Пророки, Апостолы и Церковь, чтобы достигнуть единенія съ Богомъ. То и другое, древнее и новое, превосходно. если вы въруете въ любви. Въра есть начало жизни, любовь конецъ; та и другая въ совокупности отъ Бога... Итакъ христіанство состоить не въ испов'яданіи, но въ сил'я въры, когда кто соблюдеть върность до конца" 28).

#### § 21. Предметы въры и дъятельности, излагаемые при расирытіи главныхъмыслей. Подложныя посланія.

При подробномъ раскрытіи главныхъ мыслей Св. Игнатій прежде всего, по обстоятельствамъ времени, объясняетъ личность Христа Іисуса. Въ отраженіе ученія Эвіонеевъ изображаетъ онъ божество Его со всею ясностію. "Христосъ Іисусъ, говоритъ Богоносецъ", прежде вѣковъ былъ у Отца и наконецъ явился" <sup>29</sup>). "Онъ вѣчное Слово Отца" <sup>30</sup>). Онъ—Сынъ Божій и Богъ <sup>31</sup>). "Еъ человѣкѣ Богъ, въ смерти истинная жизнь, и изъ Маріи и изъ Бога" <sup>32</sup>). Чрезъ Него открылось намъ Божество <sup>33</sup>).

<sup>26)</sup> Филод. § 5. 8. 9. сл. Магнез. § 8. Смирн. 7. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>27)</sup> Филад. § 4. О пользъ общественной молитвы § 4. 5. 13. О взаимной любви § 14. Посл. Тралл. § 8. Филад. § 7.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Eeec. § 14.

<sup>99)</sup> Къ Магнез. § 6.

<sup>30)</sup> Къ Магнез. § 8.

<sup>31)</sup> Eoec. § 18. Marnes. § 8.

<sup>33)</sup> Eoec. § 7.

<sup>34)</sup> Кл. Магнез. \$ 8. Сл. Евимовского о Божествъ Сына Божія М. 1837 г.

Въ обличение Докетовъ Игнатій показываетъ человъческую природу Христа Іисуса и ея дъйствія. Онъ "истинно родился отъ Дъвы, крестился отъ Јоанна, истинно пригвожденъ былъ за насъ во плоти, при Понтів Пилать и Иродъ Тетрархъ". "Истинно страдалъ, какъ истинно и воскресилъ Себя, не такъ, какъ говорятъ нъкоторые невъры, будто пострадалъ Онъ призрачно (то бохето), сами будучи призрачными; какъ мудрствуютъ, такъ и поживутъ они, тъни безтълесные и духи зме" <sup>34</sup>).

Защищая человъчество Христа Інсуса противъ Докетовъ св. Игнатій приведенъ быль къ тому, чтобы говорить о значеніи св. Евхаристіи. Докеты, отвергая въ Христь истинное человъчество, должны были дойти и доходили до того, что отвергали Евхаристію, какъ нипочему ненужную. Какую же въру церкви предполагаетъ имъ Апостольскій мужъ? "Они, говорить онъ, удаляются отъ евхаристіи, потому что не исповъдують съ нами, что евхаристія есть плоть Спасителя нашего Іисуса Христа, та плоть, которая страдала за насъ и которую Отецъ воскреснять по своей благости" зъ ). Ясно, по ученію церкви, какъ Сынъ Божій въ вочеловъченіи облеченъ былъ истинною плотію и кровію, такъ истинная плоть и кровь Его находится въ евхаристіи. Ученіе противоноложное тому—ученіе еретиковъ. Въ другой разъ св. Игнатій называеть евхаристію врачевствомъ безсмертія, противоядіемъ противъ смерти з 6).

Излагая ученіе о личности Іисуса Христа противъ Эвіонеевъ и Доветовъ, съ одной стороны въ краткихъ, но ясныхъ словахъ показывалъ овъ троичность лицъ Божественныхъ <sup>37</sup>), съ другой объяснялъ цѣль воплощенія Сына Божія. "Онъ все претерпѣлъ для насъ, чтобы мы спаслись, и страдалъ истинно, какъ истинно и воскресилъ Себя" <sup>38</sup>).

Предписывая поворяться св. церкви, св. Игнатій естественно объясняль полное значеніе церкви Христовой <sup>39</sup>). Учрежденіе Іерархіи церковной признаваль онъ не дёломь человіческимь, а діломь Божішть, діломь Христа Господа <sup>40</sup>). Показываль три степени іерархіи—степень Епископа, какъ представителя самаго Господа <sup>41</sup>). степень Пре-

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Смири. § 1. 2. Къ Поликарпу § 3. «Того ожидай, который выше времени, безвременнаго, невидимаго, но видимаго для насъ, неподверженнаго страданию, но етраждущаго для насъ, Того, который по всёмъ отношеніямъ терпёлъ за насъ».

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Смирн. § 7.

<sup>36)</sup> Eeec. § 20.

<sup>37)</sup> См. выше пр. 27. «Повинуйтеся Епископу и друг., какъ Іисусъ Христосъ— Отцу по плоти и Апостолы Христу, Отцу и Духу, дабы было единство духовное и талесное». Магнел. § 1. 13.

зв) Ееес. § 2. см. еще пр. 34. 28.

<sup>29)</sup> Um. np. 18-22.

<sup>40)</sup> Къ Магнез. § 3. сл. пр. 12.

<sup>44)</sup> Магнез. § 6. «Убъждаю-старайтесь творить въ единомысли Божіемъ, съ

свитеровъ, какъ представителей Апостольскихъ <sup>42</sup>), степень діаконовъ, какъ поставленныхъ не для земной пищи и питія, "но такихъ, которымъ ввърено служеніе Христу Господу, раздаяніе таинъ алтаря" <sup>43</sup>).

Для нравственнаго ученія превосходно наставленіе св. Игнатія о дівствів. "Если кто можеть пребывать въ чистоті, къ славі плоти Господней: пусть пребываєть со всімь смиреніемь. Если же хвалится тімь: погибшій—тоть" 44). Не много словь, но какъ много мыслей о дівствів! Здівсь показано и высшее значеніе дівства—стремленіе къ подражанію самому Господу, и его обязательность для однихъ желающихъ по сознанію способности и духъ, въ какомъ надобно проводить жизнь дівственную.

Посланіе къ Римлянамъ—высокое изображеніе духа мученичества. Посланіе къ Поликарпу— образецъ наставленія для пастыря.

Съ именемъ св. Игнатія изв'єстны еще 8 другихъ посланій, въ томъ числ'в два къ Іоанну Богослову: но он'в ни по слогу, ни по со-держанію, не принадлежитъ Богоносцу, и о нихъ не знала древность 45).

# § 22. Св. Поликарпъ Смирнскій.

Съ великимъ именемъ Игнатія неразд'вльно имя друга его о Господ'в св. *Поликарна* Смирнскаго Епископа.

И онъ, какъ пишетъ ученикъ его Ириней, обращался съ Апостолами и съ многими изъ тъхъ, которые видъли Господа 1); любимый ученикъ Ап. Іоанна, онъ, имъ и рукоположенъ былъ въ Епископа Смирнскаго 2). Изъ собственныхъ словъ его извъстно, что онъ обращепъ ко

согласія Епископа, начальствующаго въ образв Божіемъ, пресвитеровъ—образв синедріона Апостольскаго и діаконовъ, любезныхъ мнв, которымъ ввърено служеніе Христу Іисусу». Тралл. § 2. «Когда повинуетесь Епископу, какъ Іисусу Христу: то живете не по человъчески, а по Іисусу Христу».

<sup>42)</sup> Смирн. § 8. «Всё повинуйтесь Епископу, какъ Інсусъ Христосъ—Отцу, и пресвитерству—какъ Апостольмъ и діаконовъ чтите какъ заповедь Божію». Сл. пр. 41.

<sup>43)</sup> Магнез. § 7. 13. Тралл. § 13. Филад. § 7. см. пр. 41. 42.

<sup>44).</sup> Посл. жъ Поликарпу § 5.

<sup>45)</sup> Два посл. къ Богослову и одно къ Богоматери писаны на латинскомъ діалектъ и явились не ранъе XIII в. Въ письмъ къ Маріи Коссобольской, смерть Игнатія относится ко времени епископа Климента; письмо къ Герону говоритъ о Манихенхъ; въ письмъ къ Филипійцамъ осуждаются празднующіе пасху вивстъ съ Іуденми; а св. Игнатій самъ такъ праздновалъ (см. о Поликарпъ пр. 2). Въ посланіи къ антіохійцамъ Игнатій привътствуетъ чтецовъ и заклинателей, неизвъстныхъ при св. Игнатіъ. Таково же къ Тарсянамъ.

<sup>1)</sup> Ириней adv. haer. 3, 3. Υπό Αποςόλων μαθιτευθείς και συναναςραφείς πολλοῖς τοῖς τῶν τὸν Χριςὸν ἐωρακόσιν. Евсевій Н. Е. 3, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іеронимъ: Policarpus, Iohannis discipulus et ab eo Smyrnae Episcopus

Христу изъ язычества <sup>3</sup>). Ученикъ его живыми чертами описываетъ, какъ онъ и въ самой старости твердо помнилъ, что слышалъ отъ оченидевъ Слова, съ любовію разсказывалъ ученикамъ своимъ, что видеть и слышалъ у возлюбленнаго Іоанна <sup>4</sup>). Пастырь Смирнскій, находясь въ тъсной дружов съ св. Игнатіемъ, дълилъ заботы его о нерквахъ Божіихъ; а по смерти его онъ остался "Вождемъ цълой Алім <sup>5</sup>).

При Антонинъ добромъ заботливость о поков церкви и спасеніи вску привела Поликарпа съ востока на западъ- въ Римъ. Здесь онъ иногихъ изъ последователей Валентина и Маркіона успель обратить къ православію. Самъ Маркіонъ, случайно встретившійся съ нимъ въ Риме, сказалъ съ дерзостію: "узнай насъ". "Знаю тебя—первенца сатаны" 6). отвъчалъ ему ученикъ Іоянна 7). "О Боже мой! до какого времени дожель я, — и это должень я видеть " в), восклицаль онь въ тяжкой скорон объ унножени ересей; такъ любиль онъ истину Христову, такъ дорожилъ ею и такъ отвращался отъ лжи и лжеучителей! Но онъ же телерь. когла римскій епископъ Аникита не соглашался съ его мивність о времени празднованія Пасхи, не только не расторгь съ нимъ сорза, но въ знакъ тесной любви совершилъ праздникъ въ самомъ Римъ по обыкновенію своей церкви, а Аникита по своему чину. Такъ поступалъ Апостольскій мужъ, когда шло дёло о предметв, не касавшенся основаній вёры. И благоразумная любовь его остановила волненіе, котороє было возникло въ церквахъ по сему предмету. Это было въ 158 г. <sup>9</sup>).

Нѣсколько десятковъ лѣтъ управлялъ Св. Поликарпъ смирнскою церковію, когда приблизилось время и его послѣдняго подвига. При Маркъ Антонинъ жестокое гоненіе горѣло въ Азіи. Пастырь скрылся отъ гонителей, чтобы втайнъ укрѣплять чадъ своихъ въ вѣрѣ и тернѣніи. Потомъ открытый сыщиками едва вступилъ онъ въ амфитеатръ,

ordinatus, totius Princeps fuit Asiae. De vir. illustr. § 17. Тоже Тертулліанъ de ризекст. haeret. с. 32. Евсевій (Н. Е. 3, 36) пишетъ: "Поликарпъ собеседникъ Апостоловъ, рукоположенный на епископію смириской церкви очевидцами и слугами Господа". Но последнее сказаво не въ строгомъ смыслъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Тогда еще не зналъ я Бога, когда вы наученные Павломъ познали его". Посл. Филеп.

<sup>4)</sup> Ириней въ посл. въ Флорину-у Евсевія Н. Е. 5, 20.

<sup>5)</sup> Іеронимъ de vir illustr. § 17. см. пр. 2. Слова явычниковъ въ опис. мучен.

<sup>•)</sup> Mpunen adv. haer. 3, 3. Chronicon paschale. p. 257.

<sup>7)</sup> По слованъ Дидина Алек, и Апост. Іовниъ далъ подобный отвътъ Василику. Parallela Damasceni T. 2 p. 341.

<sup>\*)</sup> Евсевій Н. Е. 5, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ириней 3, 3. Ісронимъ de vir. illustr. § 17. Евсевій Н. Е. 5, 24. 4, 14. Время событія появзано у сего последняго въ Хроникъ; да и оно же приблизительно можетъ быть определено по времени Аникиты.

какъ предстоявшіе услышали голось съ неба: "кріпись и мужайся Поликарпъ". Проконсулъ потребовалъ, чтобы Поливарпъ хулилъ Христа. "Восемьдесять шесть лёть, отвёчаль старець, служу Ему я и Онъ ни чъмъ ни оскорбилъ меня. Кавъ могу хулить Царя моего, который спасъ меня? У меня есть звъри сказалъ проконсулъ. "Требуй ихъ; добрыхъ мыслей не мъняемъ мы на худня". Проконсуль грозилъ огнемъ. Поликарпъ увазалъ ему ва огнь неугасимый. Глашатай провозгласилъ: Поликариъ-христіанинъ, и тогда неистовое суевъріе само открыло, сколько и чемь известень быль Поликарив. "Это учитель Азін, отець христіань, истребитель нашихъ боговъ", кричали толин. Они посившили, и особенно Іуден, собрать дровь для костра, и Поликариъ сказаль хотввшимъ пригвоздить его къ костру: "оставьте меня. Тотъ, Кто даетъ мнъ сиды терпъть огонь, дастъ силы быть на костръ и безъ гвоздей неподвижнымъ". Готовый въ пищу огню св. Поликарпъ возарълъ на небо и произнесъ хвалу Трінпостасному: "Отче возлюбленнаго и препрославленнаго Сына Твоего, чрезъ Котораго мы получили познание о Тебъ!.. За все хвалю Тебя, благословляю Тебя, прославляю Тебя, купно съ въчнымъ и пренебеснымъ Іисусомъ Христомъ, возлюбленнымъ Твоимъ Сыномъ, съ Которымъ Тебв и Св. Духу слава и нынв и въ будущіе въки. Аминь". Когда огонь сильно разгорълся, то принялъ видъ свода, подъ которымъ Исповъдникъ Св. Троицы оставался невредимымъ. Наконецъ ожесточенное нечестіе вонзило мечь въ грудь Мученика. Такъ скончался въ глубокой старости (въ 166 г.) "Учитель Апостольскій и Пророческій".

Ученики Св. Поликарпа выразили при семъ полное уваженіе къ своему учителю и то, какъ понимали они это уваженіе. Іудеи просили проконсула, чтобы сокрыто было тёло Поликарпа, дабы иначе, какъ говорили они, христіане не стали вм'єсто Христа покланяться Поликарпу "Они не понимають, говорять на это ученики Поликарпа, что христіане покланяются только Христу, такъ какъ Онъ—Сынъ Божій, а мучениковъ искренно любять, какъ учениковъ и последователей Господа, за ихъ любовь къ своему Царю и Наставнику" 10).

<sup>(0)</sup> См. посл. Смириской церкви о муч. св. Поликорпа у Евсевія Н. Е. 4, 15. 16. Въ Христ. чт. 1821. 2. Сіе посл. изд. Котельеромо (рат. арозт. Т. 2 р. 193—203), Шмитомо (Epist S. Ignatii et Policarpi Oxon. 1709), Галландомъ. (Bibl. Patr. Т. 1). Лучшія изданія мученичества Якобсоново (Epist. S. Ignatii, Policarpi Oxon. 1838), Гефелево (Patrum Apostol. operae Tubingo 1842). Піонієво жизнеоп. (іп Actis S. ad 26 Іоан. въ четь-мин. 23 Февр.)—подложное "Пострадаль же блаж. Поликариъ во вгорой день мъсяца Ксаненка, за семь дней до Календъ Апръля, въ великую субботу, въ осмомъ часу. Первый день смирискаго Ксаненка соотвътствуетъ 25 Марта, и слъд. днемъ кончины св. Поликариа было 26 число Марта. Годомъ мучен. кончины св. Поликариа нъкоторые (Пеарсонъ, Галландъ, Люмперъ) поставляли 147 г., но если св. Поликариъ было въ Римъ при Аникатъ, который ввошелъ на

### § 23. Посланіе нъ Филадельфійцамъ—и другія сочиненія.

**Кром'**в номянутой хвалебной *молитвы* св. Поликарна, вполн'в высокой по содержанію и записанной свид'в телями мученичества его, время сохранило для насъ посланіе его къ Филадельфійцамъ.—Оно писано вскор'в посл'в кончины друга его Богоносца <sup>11</sup>).

Въ семъ посланіи, подлинность котораго не подлежить никакому солнанію 12), св. Поликарпъ, одобривъ благочестіе и въру Филипій-цевъ (§ 1), убъждаеть ихъ усовершаться въ плодотворной въръ "въ Того Которому все покорно, Которому все дышащее служить, Который придеть судить живыхъ и мертвыхъ" (§ 2. 3); въ частности преподаеть наставление брачнымъ, вдовамъ, діакониссамъ (§ 4), діаконамъ, оношанъ, дъвамъ (§ 5), пресвитерамъ. "Пресвитеры, пишетъ должны быть сострадательны и милостивы ко всемъ; они должны обращать заблудшихъ, посъщать больныхъ, не презирать ни вдовъ ни сироть, ни бъдныхъ; удерживаться отъ гнъва отъ всякаго пристрастія и несправедливаго сужденія; должны быть далеки отъ всякаго корыстолюбія, не дов'врять наговорамъ на третьяго, не быть слишкомъ строгими въ судъ, а твердо помнить, что всв мы повинны гръху" (§ 6). Далее говорить противъ проповъдниковъ лжи: "кто не исповъдуеть, что Інсусъ Христосъ пришелъ во плоти, тотъ антихристь; кто не признаетъ свидътельства крестнаго, тотъ отъ діавола; кто будеть искажать ученіе Господне по собственнымъ похотямъ и станетъ отвергать воскресение и судъ: тотъ первенецъ сатаны" (§ 7). Убъждаетъ къ теривнію прижъромъ Того, "Который все претерпълъ за насъ, дабы намъ жить въ Немъ" и примъромъ исповъдниковъ въры (§ 8-10). Съ скорбію любви упомянувъ о корыстолюбіи одного недостойнаго пресвитера и жени его, убъждаеть остерегаться корыстолюбія. Наконецъ заключаеть посланіе молитвою, да "Богъ Отецъ... и въчный Первосвященникъ Сынъ Божій Інсусъ Христосъ возрастить васъ въ въръ и въ совершенной **Бротости"**, и просить молиться за Царей и прочихъ властей <sup>13</sup>).



канседру не прежде 157 года: то несправедливость того мизнія очевидна. Въ печатной хроникъ Евсевія мученичество отнесено къ седьмому году М. Авреля (167 по Р. Х.), въ изкот. спискахъ къ шестому (166 г.).

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Іеронимъ Catal. 3, 3. О времени, когда писано см. § 3 и 13. пославія къ Филад. По сему показанію надобно положить, что посланіе писано или въ 107, или въ началъ 108 года.

<sup>12)</sup> Кромв *Иримея* (ad. haer. 3, 3) съ похвалою говорять объ ономъ *Евсевій*, который приводить и слова изъ § 9 и 13 сего посланія (Н. Е. 3, 36), также изъ § 1. 2. 5. 7, 10 (Н. Е. 4, 14), *Іеромимъ* (Epist. 28 ad. Lucinium de vir. illustr. § 17). **Ромій** (cod. 126) и другіе.

<sup>43)</sup> Греч. подлинникъ посланія не дошель до насъ въ полномъ видѣ; въ древъеть лат. переводѣ оно читается все. Посланіе св. Полнкарпа издано Котельеромъ 
Patr. Apost. 1724), Шмитомъ (Охоп. 1709), Голландомъ (Bibl. P. 1765), Данцемъ истор. учение объ отпахъ перкви. т. 1.

Св. Поликариъ говоритъ въ посланіи своемъ большею частію словами Евангелій и посланій Апостольскихъ: онъ приводить слова изъ перваго посланія Петрова, что замѣчалъ и Евсевій <sup>14</sup>), и слѣд. оно весьма важно для канона св. писанія.

О достоинствъ сего писанія св. Ириней <sup>15</sup>) говорить, что "заботливые о своемъ спасеніи могутъ видъть въ немъ характеръ въры Поликарповой и проповъдь объ истинъ". Подлинно въ немъ видимъ ясныя свидътельства и о Божествъ Сына Божія, и о человъчествъ Христа Іисуса, и о значеніи смерти Его, и о воскресеніи мертвыхъ.

Ириней, ученикъ св. Поликариа, свидътельствуетъ, что св. Поликарпъ "писалъ посланія то къ цельнь церквань для ихъ укрепленія, то къ нъкоторымъ братіямъ, преподавая имъ наставленіе и увъщаніе 16)". А Іеронимъ въ одномъ мъстъ 17) пишетъ, что св. Поликарпъ писалъ противъ Эвіона, въ другомъ говорить о себъ, что ему приписывали лат. переводъ писаній Поликарна, но отъ котораго онъ отказывается, признаваясь, что не считаетъ себя способнымъ достойно передать на другомъ языкъ такія высовія писанія 18). Пр. Максимъ упоминаеть о посланів св. Поликарпа къ аовиской церкви 19). Нынв кромв посланія Филипійцамъ, изв'ястны въ древнемъ латинск. перевод'я нівсколько ответнова св. Поликарна съ изъяснениеть изречений Спасителя. отвъты, отличающиеся простотою Апостольскою, замъчательны любовію къ словамъ Спасителя, для которой дорого точное ихъ; изъ нихъ видимъ, что тогда извъстны были и были пронимаемы общимъ уважениемъ только четыре Евангелия, т. е. Матеея, Марка, Луки и Іоанна 20); отвіты составляють, какъ віроятно, часть

<sup>(1818</sup> Jenae), Гефеле, Горневиномъ (см. о Климентъ); Русск. пер. въ Хр. чт. 1821. 1. Нъм. пер. d. Brife d. Apostol. Väter. von Wocher. Tübing. 1830.

<sup>14)</sup> Евсевій Н. Е. 4, 14. сл. посланіе § 1. 2. 5. 7. 10. Іеронямъ de vir. illustr. § 17.

<sup>15)</sup> Ириней adv. haer. 3, 30.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Ap. Euseb. H. E. 5, 20.

<sup>17)</sup> Lib. advers. Heluidium.
18) Epist. 52 ad Licinium.

<sup>1°)</sup> Предисловіє къ Ареопагиту у Лямбеза comm. Vindob. 3, 187.

<sup>30)</sup> Эти отвъты найдены въ собраніи толкованій отцевъ, которое было составлено на латинск. языкъ Викторомъ Капуанскимъ ок. 480 г. Въ первый разъ издалъ пхъ Февирдень въ замъчаніяхъ на 3 книгу Иринея, взявъ изъ рукописи весьма дровней: потомъ они напечатаны Котельеромъ (Patr. Apost.) и Голландомъ (Bibl. Patr. Т. 1). Противъ подминности ихъ выставляють а) слова: legitur et in dolio ferventis olei pro nomine Christi beatus Ioannes fuisse demersus. Но если и принять эти слова за неприличныя Поликарпу, впрочемъ долго жившему послъ Іоанна, а еще долъе послъ Домиціана: и тогда упрекъ будетъ относиться пока только къ списку латинскаго перевода. б) Слова о Ан. Іаковъ братъ Іоанновомъ: novissimus martyrio sublatus: но въ греческомъ стояло конечно ἔρχατος, по Исихію тоже, что πротос, а переводчикъ приняль ее въ смыслъ žоуатоς.

тых наставленій мужа Апостольскаго, которых слупателемь бываль св. Ириней; "могу пересказать, писаль сей ученикъ Поликарпа, бесёды его съ народомъ... какъ припоминаль онъ слова Апостоловъ, какъ и что слышаль отъ нихъ о Господъ и всъ его сказанія согласны были съ писаніемъ <sup>21</sup>)". Пр. Максимъ <sup>22</sup>), Беда и Адо упоминають о книгъ его "διδαχή ученіе"; послъднее, какъ въроятно, тоже, что и отвъты, дошедшіе до насъ <sup>23</sup>).

## § 24. Эрмъ.

Какъ сочинение мужа Апостольскихъ временъ извъстна была древнить книга Эрмы: Пастырь, извъстная и нынъ.

Оригенъ признаетъ писателя Эрму за того Эрму, котораго привытетволь Апостоль въ посланіи къ Римлянамь (16, 14); і) Евсевій н Іеронимъ передаютъ такое мивніе, какъ древнее преданіе 2). Въ самой книг в Эрмы объ Эрмъ говорится слъдующее: онъ былъ родомъ Грекъ, но жиль въ Римъ 3); быль въ супружествъ съ язычницею, но которая, какъ онъ надъялся имъла быть сестрою его во Господъ 4). До обращенія своего онъ подвергался паденіямъ; по излишней родительской любви дозволиль дівтямь предаться порокамь и наказань биль поведеніемь ихь; супруга заставляла его теривть непріятности 5); такимъ образомъ за гръхи домашнихъ Господь послалъ на него тяжелое испытаніе, --- изъ богача онъ сталъ бъднымъ 6). Но, наказуя, Господь вивств и миловаль его, - на время покаянія поручиль его особенному храненію Ангела 7). И сей то Ангелъ, явясь ему въ видъ Пастыря, преподалъ ему ваставленія въ жизни; наставленія сін не только самъ Эрмъ выполняль жаботливо <sup>6</sup>), но, по волъ того же Ангела, предлагаетъ ихъ на письмъ другимъ, для пользы общей 9). Время кончины св. Эрмы доподлинно не извъстно, но въроятно она послъдовала ок. 100 года.

<sup>24)</sup> У Евсевія Н. Е. 5, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Предисловіе къ Ареонагиту, Lambe. comm. Vindob Т. 3. р. 187.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Повъствованіе св. Поликарпа о кончинъ Евангелиста Іоанна, сохраняющееся въ изкот. ркп., безъ сомитнія есть подложнос.

<sup>1)</sup> Lib. 10. comm. Epist. ad Romanos v. 14. c. 16. De princip. lib. 1. c. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Евсевій Н. Е. 3, 3. Ісронинъ: Hermam, cuius Ap. Paulus ad Romanos scribens meminit. asserunt auctorem esse libri, qui apellatur Pastor ed apud quasdam Graeciae ecclesias etiam publice legitur. Revera utilis liber. De vir. illustr. § 20.

<sup>3)</sup> Past lib. 1.1. Vis. 1. c. 4.

<sup>4)</sup> Lib. 1. c. 1. § 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Lib. 1. c. 1. § 3.

<sup>6)</sup> Lib. 1. c. 2. § 3.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Lib. 2 prolog.

<sup>\*)</sup> Lib. 3. c. 10 § 2. 3.

<sup>°)</sup> Lib. 1. c. 3. § 12. 13.

#### § 25. Его инига — Пастырь.

Древнее преданіе о писатель книги Пастырь, какъ объ извъстномъ для Ап. Павла, подтверждается и содержаніемъ книги и началомъ извъстности ея въ церкви. Изъ книги—Пастырь видно, что она писана въ Римъ, во время Климента предстоятеля римскаго 10, по окончаніи одного гоненія 11) и во время другаго 12); почему надобно положить, что она написана во время Домиціанова гоненія ок. 95 года; и слъд. писатель книги,—по показанію самой книги, могь быть тымъ Эрмою, котораго привътствоваль Ап. Павелъ въ посланіи Римлянамъ (16. 14). Съ другой стороны извъстно, что еще прежде Оригена св. Ириней 13, Климентъ 14) и Тертулліанъ 15) уже ссылаясь на книгу Пастырь, притомъ, какъ на книгу времени Апостольскаго. Посему извъстіе неизвъстнаго, хотя и древняго, римскаго писателя, будто эта книга произведеніе Гермік брата ІІ. Пія 1—вовсе не върно 16).

Книга Пастырь, по назначеню, окружное письмо, написана слогомъ простымъ на греческомъ языкъ, хотя въ полномъ видъ дошла до насъ на латинскомъ языкъ <sup>17</sup>).

Содержание ея-исторически-правственное.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Past. lib. 2. § 4. Сл. пр. 10—12. Память его въ Греческ. церк. Ноябр. 5 и Гонв. 4, у Римлянъ Маія 3.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) Ермъ говоритъ уже о мученикахъ, которые "уже получили награду у Бога, претеривли за имя Его мученіе отъ лютыхъ зяврей, бичеванія, темиццы, кресты". (Lib. 1. vis. 2. с. 4): говоритъ, что мучениковъ было много. Lib. 1. vis. 3. с. 12).

<sup>12)</sup> Изображаетъ гоненіе (Vis. 4 с. 3 ар. Galland. Т. 1. р. 67) тами чертами, какими Тертулліанъ. (Apolog. § 5) изображалъ гоненіе Домиціаново.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Adv. haer, 4. 37. "Хорошо изрекло *писаніе*, которое говоритъ: прежде всего върь, что Богъ есть единъ". См. Mandat. 1. Никакъ недьзя и подумать, чтобы Ириней ок. 190 г. могъ назвать писаніемъ сочиненіе не мужа Апостольскаго.

<sup>14)</sup> Lib. 1. Strom. in fine пис. въ 194 г. См. о Климентъ и выше пр. 1. 2.

<sup>15)</sup> Lib. de Oratione c. 12. nucan. BL 196 r. Cm. o Teptyanians.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Сочиненіе изд. послъ Мураторія у Галланда Т. 2. р. 208 у Руса (Reliquiae s. Т. 4. р. 5, 30—33). Сл. пр. 17.

<sup>17)</sup> Нынвший Лат. тексть ея самъ собою показываеть, что книписана была на гр. языкв; Іеронимъ говорить (Catal 20), что ена извъстна была болбе Грекамъ, чвиъ Латинянамъ. Къ сожалвнію Латинскій переводъ такъ теменъ, что по мъстамъ съ трудомъ можно доходить до мысли Эрмы; онъ уже извъстень быль Тертулліану и въроятно Гермесъ, брать П. Пія, быль переводчикомъ, изъ чего образовалось мнъне о томъ же Гермесъ (прим. 16), какъ писатель книгь. (Routh. reliquiae f. 4. 5. 31—33). Довольно мъстъ греч. текста сей книги сохранено въ бесъдахъ Антіоха в въ подложной книгъ Аевнасія къ князю Антіоху (Opera S. Athanasii ex ed. Monfauconii Т. 2. р. 292 Fabric. Bib. Grae. Т. 5). Лучшія изданія книгь—Пастырь Комельсрово (Patr. Apost. 1724), Голландово, (Bibl. Patr. Т. 1. 1788) Гефеле (Patr. Apost. op. Tübingae 1842. 8). Тишендоровь издалъ греч. текстъ 5 видъній и 4 запольщей. Codex Sinaiticus Petropol. 1862.

Въ первой книге описываются четыре видпиня. Въ первоиъ покмани Эрив его грехи; во второмъ преподаны наставленія о покаяніи
вевинной простоте и повелено возв'єстить о наступленія б'єдствін. Въ
третьемъ показано строеніе столпа Церкви. Въ четвертомъ является
верь готовый поглотить целый городъ, и Ангелъ, останавливающій
веря; а въ объясненіе сказано, что зв'єрь-образъ б'єдствія грядущаго
на Церковь.

Во *второй* внигь предложены *заповъди*, воторыя передаль Эриъ Ангель,—о страхь Божіемь, о милосердін, о соблюденіи правды въ словахь, о покаяніи и пр.

Въ третьей книгъ—притчи или подобія, которыми объясняеть эрть различныя, большею частію, нравственныя истины. Напр. человъкъ богатый, подкръпляемый молитвами бъднаго, уподобленъ виноградной лозъ, поддерживаемой вязомъ.

О достоинств'в сей книги св. Асанасій отзывается такъ: "есть и другія книги, хотя не каноническія, но которыя отцы запов'ядали читать приступающимъ къ в'тр'в и желающимъ получить наставленія въ благочестія; таковы: Премудрость Соломона, Іисусъ сынъ Сираховъ и Пастирь 18). Тоже мизніе древней церкви о сей книг видно изъ словъ Евсевія и Іеронима 19).

Древніе учители свидітельствовались сею внигою, какъ стоющею особеннаго вниманія <sup>20</sup>). Имя того, кого Апостоль языковъ только что



<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Epist. Paschalis T. 2 р. 963. (39 — 40), сл. de Synodo Nycaena T. 1. р. 226. Въ сочин, о воплощения (Т. 1. р. 49) называется полезитишею книгою и ея мыслями обличаются манихен.

<sup>19)</sup> Евсевій; «Поелику Апостолъ Павель въ привътствіяхъ между прочини упомянуль объ Эрмъ, коему, какъ есть преданіе, принадлежить книга Пастырь; то вадобно знать, что нъкоторые сомнъваются о ней, не поставдяя ее въ чисдо книгъ непререкаемой важности. А другіе признають необходимою книгою, особенно полезво для твхъ, которымъ надобно получать первоначальное наставление въ върв». Н. Е. 3, 3. Историкъ выражается здёсь не точно. Тъ, которые не считали сей книги вытою непрережаемой важности, т. е. каноническою, считали однако ее полезною для отлашенныхъ въ въръ, или что тоже при объяснении первонач. истинъ въры; и это было общее инвые, какъ видно изъ словъ Асанасія, Ісронима (de vir. illustr. с. 20) в Руфина (de Symbolo Apost.). Особенное мизніе, приближавшее сію книгу къ ванонич., принадлежало только Оригену, который и выражается о томъ въ видъ личнаго мижнія: «сочинсніе, говоритъ, весьма подезное, и какъ думаю, божественновложновенное». Но такого мижнія ни почему недьзя назвать основательнымъ; самъ Оригенъ въ другомъ мъстъ говоритъ: et in libello Pastoris, si cui tamen scriptura illa recipenda videtur. similia designantur. Hom. 8 in numeros ca. De principiis 4. 2 § 3. Comm. in Matth. T. 14. et T. 2. p. 644.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Св. *Ириней* (adv. haer. 4, 37) и *Аванасій* (De incarn. р. 49) пользуются сею кингою въ потверденіе того, что Богь есть Творецъ міра. Тотъ же Аванасій (de decr. syn. Nicaenae p. 211), *Клименть*, (Strom. 6 р. 345), *Тертулліанъ*, (de отат. 1, 12) приводять слова ея въ подкръпленіе правственныхъ правилъ. См. еще

привътствоваль въ посланіи, безъ сомнѣнія еще не означаетъ мужа не погрѣшительнаго, или безъ мнѣній собственныхъ; самыя видѣнія Эрмы какъ состоянія лица обыкновеннаго не могутъ имѣть той важности, какую имѣли видѣнія Апостоловъ <sup>21</sup>).

Вся вторая книга—книга заповъдей, заключаетъ въ себъ превосходныя правственныя наставленія; много назидательнаго и въ третьей книгъ.

Въ нятой притчъ исповъдуетъ, что Христосъ, "жилъ въ образъ раба, страдалъ, умеръ за наши гръхи а)". Въ девятой притчъ Эрма изображаетъ необходимость въры во Іисуса Христа: показывая церковь подъ видомъ башни построенной на скалъ,—онъ говоритъ, что "скала и дверь въ нее есть Христосъ Іисусъ: въ царство Божіе нельзя войти иначе, какъ сею дверью". Здъсь же пишется: "Сынъ Божій древнъе, всякой твари, такъ что Онъ былъ въ совътъ Отца своего о сотвореніи твари.... Имя Сына Божія—великое и неизмъримое, имъ поддерживается весь міръ". Троичность лицъ Божества показывается у Эрмы чертами ясными 22). Соединеніе Божества съ человъчествомъ въ Іисусъ Христъ Эрма представляетъ нъсколько по своему: онъ представляетъ человъческую природу Христа Іисуса и состояніе страданія ея въ видъ положенія раба; Божество же Іисуса Христа именуетъ Духомъ, дъйствующимъ въ человъчествъ и прославляющимъ человъчество 23). Эрма го-

Максима in Cap. 4 libri de vir. nominitus. Аріане думали найти подкръпленіе для себя въ гъхъ словахъ ея, которыя говорятъ о Единомъ Творцъ міра: но св. Асанасій. замътивъ, что эта книга не каноническая, справедливо говорилъ, что тамъ говорится не о твореніи Сына. (Т. 1 р. 223, 224).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Ieponumo Unde et in libro Pastoris, si cui tamen placet illius recipere lectionem, Haermae primum videtur Ecclesia cano capite; deinde adolescentula et sponsa crinibus adornata Lib. 2 Comm. in Osce ad cap. 7 vers 9. Lib. 3 simil 5. c. 6.

a) Lib. 3. Sim. S. c. b.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Lib. 3 Sim. 5, c. 5, 6. Lib. 2. Mand. 12, с. 1 о Духѣ Св. 23. О Божествѣ Сына Божія. Simil. 9. lib. 3. c. 12—14. Simil. 5. c. 6. lib. 3.

<sup>33)</sup> Ермъ, объясняя притчу о помъстьъ, говорить; «Вселенную онъ называеть помъстьемъ... Владыкою называется Тотъ, Кто все сотворилъ (т. е. Богъ Отецъ), сынъ же Духъ Св., а рабъ Сынъ Божсій». Связь мыслей показываетъ, что слова о Рабъ и Духъ надобно относить къ одному и тому же Христу Інсусу: Ермъ разумъетъ подъ рабомъ человъческую природу Христа Інсуса, а подъ Духомъ Божественную Его природу. Ибо онъ продолжаетъ: «Итакъ сіе тъло, въ которое введенъ Духъ Св. (т. е. божеств. природа) рабски обращалось... Но поелику во всякое время повиновалась Духу св. (т. е. человъческая природа повиновалась божествен.), мужественно подвизалось вывств съ Духомъ св. то, бывъ истинно, принято Богомъ... И такъ призвалъ въ совътъ и Сына (т. е. Христа страдавшаго въ человъческой природъ)... Чтобы, т. е. и сему тълу, которое служило Духу Св., дано было нъкоторое мъсто сосъденія, дабы иначе не казалось, что будто потеряло оно награду».

ворить объ Ангелахъ и въ частности объ Ангелѣ Хранителѣ <sup>24</sup>), о таинствахъ крещенія, исповѣди и брака <sup>25</sup>).

## § 26. Св. Варнава—писатель посланія.

Между немногими остатьями глубовой древности сохранилось для насъ посланіе съ именемъ Ап. Варнавы.

Св. Варнава быль родомъ Кипрянинъ и левитъ: по любви Христовой онъ отдалъ все свое имущество Апостоламъ на пользу общую 1). Онъ первый ввелъ Савла, страшнаго тогда своимъ именемъ, въ общество хрестіанъ и какъ извъстный по въръ и дарованіямъ Духа св. 2), посланъ былъ Апостолами устроить антіохійскую церковь, потомъ вмівсть съ Павломъ онъ посланъ былъ на проповъдь къ язычникамъ 3): съ самоотвержениемъ 4) (въ 45 и 46 г.) проповъдывалъ имя Христово въ Кпирь и малой Азін 5). По возвращеній въ Антіохію въ 50 году возмущение ложныхъ чтителей Моисея открыло Варнавъ и Павлу случай побазать свободу евангельского духа: Варнава говориль, что не должно возлагать ига Моисеева на обративщихся къ въръ язычниковъ: Церковь антіохійская отправила тогда его съ Павломъ въ Герусалимъ предложить дъло Собору Апостоловъ 6). Спустя нъсколько времени Варнава вмъстъ съ Павломъ во второй разъ отправился на проповъдь къ язычникамъ, но своро разлучился онъ съ Павломъ и, взявъ съ собою Марка, отправился въ Кипръ 7). Въ 54 году опять видимъ его въ Антіохіи вмъстъ съ Павловъ; здъсь неосмотрительное подражение Варнавы, Петру прос-

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Lib. 1. Visib. 3. c. 4, 5. Lib. 2. Mand. 6. c. 2. Lib. 3. Simil. 8. c. 3.
<sup>25</sup>) O πρειμεμία Simil. 9, c. 16 o Μεποβάμα: Poenitentiae iustorum habent fines. Impleti sunt dies poenitentiae omnibus sanctis: gentibus autem poenitentia usq. in novissimo die. Camun Simil. 9. c. 14. Visib. 3. c. 5. Simil. 7. Simil 9. c. 6. O σρακά: Quid ergo si permanserit in vitio suo mulier? Et dixit: dimittat illam vir et vir per maneat. Quid si dimiserit mulierem suam et aliam duxerit. ipse moechatur.... Debet recipere peccatricem, quae poenitentiam egit. sed non saepe.... Praeceptum est vobis, ut coelibes maneatis tum vir tum mulier. Mand. 4. c. 1. Si vir vel mulier alicujus dicerrit et nupserit aliquis illorum numquid peccat? Qui nubit, non peccat. inquit; sed si per se manserit, magnum sibi conquirit honorem apud Dominum.—Serva ergo castitatem et pudicitatem et vives Deo. Mand. 4. c. 4.

¹) Двян. 4. 32—37. По словамъ Климента Алекс. (Strom. 2, 2. р. 410) Евсевія (Н. Е. 1, 12, 21) и Епифанія (Наст. 20, 4) Варнава былъ однимъ изъ 70 учевиковъ Господа.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Дъян. 11, 19, 26, 30.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Двян. 13, 1—4.

<sup>4)</sup> Дъян. 14, 11-25.

<sup>5)</sup> Дъян. 13, 3—12, 43, 46—50, 14, 5—7.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Дънн. 14, 2. Гал. 2, 1. 9.

<sup>7)</sup> Дъян. 15, 39, 41.

тертое до лицемърія, навлекло на варнаву обличеніе Павла <sup>8</sup>). Въ 56 году учитель языковъ отзывался о подвигахъ Варнавы съ уваженіемъ (Кор. 9, 6). Какъ долго послѣ того продолжалось служеніе его въръ, не извъстно; извъстно только, что послѣднее время служенія своего провель онъ въ Кипръ; здъсь онъ скончался мученически и здъсь въ послѣдствіи обрѣтено было св. тѣло его, а на персяхъ—св. Евангеліе отъ Матоея на еврейскомъ языкъ. По содержанію посланія его видно, что онъ скончался никакъ не прежде 72 года <sup>9</sup>).

#### § 27. Посланіе его.

Извъстное нынъ посланіе Варнавы извъстно было Клименту и Оршену и оба они безъ всякаго сомнънія называють его посланіемъ Ап. Варнавы 10). Бл. Іеронить писалъ: "Варнава Кипрянинъ; онъ же Іосифъ Левитъ, поставленный въ Апостола языковъ виъстъ съ Павломъ, составилъ одно посланіе, служащее къ назиданію Церкви, которое читается между писаніями апокрифическими" 11). Евсевій причисляетъ это посланіе къ неподлиннымъ (νόθοι): но по связи мыслей его видно, что онъ говоритъ это не въ отношеніи къ происхожденію его, а къ канонической важности; объясняя самъ себя, онъ называетъ это посланіе спорнымъ (ἀντιλεγόμενον), т. е. такимъ, которое иные хотъли считатъ даже каноническимъ; и къ тому же разряду причисляетъ книгу Эрмы, посланія Климента 12). Изъ словъ Оригена видно, что еще Целсъ читалъ посланіе Варнавы, а Целсъ пользовался извъстностію при Имп. Адріань ок. 130 г. Самъ Варнава пишетъ объ Іудеяхъ: "за то, что вели они войну, разрушенъ храмъ врагами (Римлянами); теперь самые слуги

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Гал. 2, 13.

<sup>9)</sup> Осодоръ чтецъ lib. 2 Александръ янокъ випрскій въ похвальномъ словъ св. Варнавъ (Laudatio S. Barnabae; Acta et Passio S. Barnabae in Cypro e Mss. cod Vatic grae. lat in Bollandi Act. Sanct. Sunii 2, 431). Мацохій (Comm. in vet. marmor. Colend. p. 570—572) довольно въроятною выставляетъ мысль, что св. Варнава скончался въ 76 г.

<sup>10)</sup> Климента: «Н Варнава, тотъ, который проповъдываль вийстъ съ Апостоломъ въ служения язычникамъ, говоритъ: «пишу вамъ просто: горе мудрымъ о себъ». Strom. 2, 7. р. 447. Посл. § 4, кромъ того Strom, 5, 8. 445. посл. § 1. Strom. 2, 20 р. 489. посл. § 16. Strom. 2, 15. р. 464. посл. § 10. Strom. 5, 8. р. 677. посл. § 10. Оригенъ: «написано въ соборномъ послании Варнавы». Cont. Cels. lib. 1. § 63. р. 378. Кромъ того De princ. lib. 3. с. 2. § 4. Lib. 1. Comm. Ep. ad. Roman. T. 4. р. 473.

<sup>11)</sup> De vir. illustr. § 6.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Η. Ε. 3. 25. Εν τοῖς νόθοις κατατετάχθω και τῶν Παύλη πράξεων ή γραφή, ὅ τε λεγόμενος Ποιμήν και ἡ ἀποκάλυψις Πέτρη, και πρὸς τοῦτοις ἡ φερομένη Βαρνάβα Επιζολή... ταῦτα μέν πάντα τῶν αντιλεγομένων ἄν είη. Въ другомъ мѣстѣ (Н. Е. 6, 14) говоря, что Климентъ Алокс. объясняль вев книги св. писанія, прибавляєть: «не опустиль и спорныхъ (ἀντιλεγομένους), т. е. Іудина и прочикъ соборныхъ посланій, Варнавы и такъ называемаго откровенія Петрова».

**риснін** знаменитаго ісрусалимскаго храма, и слід. показывають, что мізні писано около 72 года, въ віжі мужей Апостольскихъ.

Не удивительно, что въ новыя времена много было споровъ о полминости посланія Варнавы 14). Допуская мысль, что это посланіе привадлежить Апостолу Варнавъ, невольно спрашиваещь себя: какъ могло бить, чтобы посланіе Апостола не признано было каноническимъ, а названо апокрифомъ? Не показываетъ ли это, что это посланіе напрасно носить название Ап. Варнавы? Но и Эпафродита Ап. Павелъ называеть Апостоломъ (Филип. 2, 20), хотя никто не думаеть, чтобы Эпафродить быль тоже, что Ап. Петръ или Павель. Апостолы, которыхъ нисанія составляють правило віры и жизни, были призваны саминь Господомъ; Павелъ-сосудъ благодати сталъ Апостоломъ не отъ человъкъ. на чрезъ человъка, но явленіемъ Інсуса Христа; онъ не получалъ наставленій отъ людей; тайны Христовы открыты ему были Самимъ Боготь (Гал. 1, 1. 12—20. 2, 1. Еф. 3. 1). Варнава же не быль въ числа 12 Апостоловъ; не быль онъ и призванъ званіемъ чрезвычинить, отъ самаго Бога, напротивъ извъстно, что посланничество поручено ему было Апостолами: Потому название Варнавы Апостоломъ не даеть права отвергать подлинность посланія Варнавы.

Послѣ сего можно помириться и съ тѣмъ, что въ посланіи очень часто встрѣчаются аллегорическія толкованія, которыми мало дается цѣны неторическому значенію ветхозавѣтныхъ обрядовъ 15). Ученики Апостоловъ, если они были изъ Іудеевъ, болѣе или менѣе сохраняли въ себѣ то настроеніе мыслей, какое получали въ Синагогѣ. Учитель языковъ водъ непосредственнымъ и постояннымъ наставленіемъ Духа св. могъ столько возвыситься надъ Іудейскимъ своимъ воспитаніемъ, что, удерживая откровенную силу за таинственнымъ толкованіемъ В. Завѣта, отвергъ всѣ преданія Іудейства. Но Варнава не былъ Павломъ; Онъ самъ говорить намъ объ источникѣ своего знанія: "Внимайте, пишетъ онъ, что говорить намъ объ источникѣ своего знанія: "Внимайте, пишетъ онъ, что поворить Вюденіе (үрфыс): уповайте на Інсуса, имѣющаго явиться вамъ во плоти" 16). Эти слова взяты, какъ видимъ у Климента алекс., изъ свиги: вѣденіе 17); въ такихъ книгахъ сохранялось много вѣрныхъ мы-

<sup>13)</sup> См. § 16 посл.

<sup>19</sup> Въ прошедшенъ столътія болье было такихъ, которые отвергали подлинчесть посльнія; въ нынвшненъ увеличнось число защитниковъ. Неандеръ 1828 г. Гламанъ 1828, Гусъ 1829, Винеръ 1838, Газе 1841 г. Семишь 1842 г. Гефеле 1843 г. возставали противъ подлинности посланія. Напротивъ Ганиъ 1818 г. Бермольдъ 1819, Блеккъ 1828, Гизелеръ 1831 г. Келльнъ 1832 г. Бречнейдеръ 1833 г. Гюрике 1838, Мелеръ 180 г. Перманедеръ 1842 г. защищали подлинность его.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) См. особенно § 5—11.

<sup>16)</sup> Hocz. § 6.

<sup>17)</sup> Strom. lib. 5. с. 10. Варнава замънилъ только слово Мессія словомъ Інсусъ.

слей, завъщанныхъ преданіемъ: но вмѣстѣ съ тѣмъ много было и человѣческаго произвола. Мужъ Апостольскій не выставлялъ себя тѣмъ, чѣмъ онъ не былъ, и это возвышаетъ его въ ряду подобныхъ ему: "я не какъ учитель, говоритъ онъ, но какъ равный съ вами, изъясняю вамъ нѣкоторыя наставленія" 18).

Посланіе св. Варнавы состоить изъ двухъ не равныхъ частей <sup>19</sup>): въ первой (1—17) излагаются мысли о въръ, во второй (18—22) преподаются правила жизни.

Въ первой части писатель после приветствія говорить, что намъреніе его показать, какъ пророки говорили о новомъ завъть, который завлюченъ воплощениеть Сына Божія; и потомъ показываеть, что ветхій Завъть, согласно съ ветхозавътнымь писаніемь, замънень новымь (\$ 2-4); словами Пророковъ показываетъ, что Господь вочеловъчился и пострадаль съ темъ, чтобы своею смертію доставить спасеніе человъку (§ 5. 6). При семъ писатель показываеть ясными словами божественное достоинство Искупителя. "Господь восхотълъ пострадать за нашу душу, хотя онъ есть Господь всей вселенной, и хотя прежде устроенія въковъ Отецъ говорилъ Ему: сотворимъ человъка по образу и по подобію нашему". Далее въ обрядахъ закона указываетъ ту истину, что Христу надлежало пострадать за насъ и темъ окончить существование жертвы и ветхаго служенія Богу (7—12); темъ же путемъ приводитъ къ убъждению въ томъ, что завътъ обътований относится къ христинамъ и на мъсто разрушеннаго Герусалимскаго храма христіане служатъ живыми храмами Богу (13-17).

Во второй части наставляеть такъ: "два пути жизни—путь свъта и путь мрака". Чтобы идти путемъ свъта, которымъ идутъ и Ангелы Божія, надобно, говоритъ, благоговъйно любить Бога дълиться съ ближними всъмъ и ничего не считать своимъ, кротко обращаться съ рабами, повиноваться властямъ уважать учителей въры. Изложивъ за тъмъ дъла пути мрачнаго, убъждаетъ помнить судъ Божій и заключаетъ посланіе желаніемъ мира (§ 18—22).

И такъ первая часть посланія—апологія христіанству противъ іудеевъ. Мужъ апостольскій, приводя мъста В. Завъта, хотя большею частію приводитъ ихъ по греческому переводу, какъ доступному для всъхъ, но два мъста (Быт. 2, 2. Ис. 28, 16) читаетъ по подлинному еврейскому, тексту. Значеніе страданій воплощеннаго Сына Божія объяснено

<sup>18)</sup> Посл. § 1.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Посланіе изд. Котельеромъ (Patr. Apost. 1724 Рюсселемъ (Patr. Apost. Londin. 1746), Голландомъ (Bibl. Patr. T. 1), Гефеле (Patr. Apost. Op. brev. annot. et Proleg. instr. grae. lat. Tubingae 1842) Греческій текстъ первыхъ 5 главъ посланія изданъ Тишендорфомъ: Bibliorum codex sinaiticus. Petrop. 1863. Русскій переводъ: Писанія мужей апостольскихъ. М. 1863.

подробно. "Господу благоугодно было отдать тёло свое на разрушеніе светное, дабы освятились мы прощеніемъ грёховъ, т. е. чрезъ окропеніе кровію Его... Сынъ Божій Онъ же Господь и будущій Судія живыть и мертвыхъ, пострадалъ съ тёмъ, чтобы обновить въ насъ жизны свертными язвами; такъ и должны мы вёрить, что Сынъ Божій не наче, какъ за насъ, преданъ былъ на страданіе" 20). О действіи крещеня такъ учить онъ: "Мы вступаемъ въ воду покрытые немощами и грехами и выходимъ оплодотворенные въ сердцё страхомъ Божіймъ и уповень на Христа Іисуса во святомъ Духв" 21). Къ миёнію времени надобно отнесть мысль посланія, что міръ долженъ окончиться съ окончаніемъ 6000 лётъ 22).

Апостолу Варнав'в приписывали еще *Евангеліе Варнавы*, но безъ всякаго сомичнія подложное <sup>23</sup>).

## § 28. Св. Кодратъ Епископъ Аоинскій: жизнь его, апологія посланіе къ Діогнету.

"Кодрать, учение Апостоловь, такъ пишеть бл. Іеронимъ, тогда, какъ Публій афинскій Епископь увінчань быль вінцемъ мученическить за віру, поставлень быль на его місто и собраль своею віврою
м заботливостію церковь разсівнную страхомъ. Когда Адріань, во время пребыванія въ Афинахъ, посвіщая елевзинское святилище и, посвятясь
почти во всі таинства Греціи, подаль поводъ ненавистникамъ христіанъ
вірующихъ и безъ указа императорскаго: онъ представиль Адріану книгу
въ защиту візры нашей, весьма полезную, исполненную візры и ума и
постойную ученія Апостольскаго". 1)—Апологія Кодрата, представленвая въ 126 г. столько имізла успізка, что Адріанъ выдаль указъ не
осуждать никого безъ уликъ въ виніз 2). Слушатель Апостоловъ, славный даромъ пророчества 3), скончался мученически около 130 года 4).

Евсевій въ началь 4 въка писаль: "и досель есть у многихъ братій рычь (Кодрата къ Имп. Адріану), есть она и у насъ; изъ нее

<sup>»)</sup> Посланіе § 5, 7. См. еще § 12. 6.

<sup>21).</sup> Посланіе § 11.

<sup>21)</sup> Посланіе § 15,

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Fabricii codex apocryphus N. T. Hamb. 1732.

<sup>&#</sup>x27;) De vir. illustr § 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іеронина Chronicon ad VI an. Hadriani. Въ письми въ Магну: tantac admirationis omnibus fuit, ut persecutionem gravissimam illius excellens sedaret ingenium.

<sup>3)</sup> Евсовій Н. Е. 3, 37. 5, 17. Chronicon Eusebii ad 10 an. Adriani. Ісронимъ Epist. 70 n. 4 ad Magnum 1, 42.

<sup>4)</sup> Память его въ греч. церкви Сент. 21, а въ римской—26 Маія. Аста Sanct. 26 Маіі. Т. 6, 357 s.

ясно видны и умъ и Апостольская върность его <sup>5</sup>). Апологія Кодрата существовала и во время Іеронима; существовала и въ 6 въкъ <sup>6</sup>). Но въ наши позднія времена досель не отыскали ничего болье изъ драгоцънной Апологіи, кромъ словъ сохраненныхъ Евсевіемъ, которыя впрочемъ стоятъ цълой книги.

Вотъ слова, которыя приводить изъ нее Евсевій:

"Дъла Спасителя нашего всегда были явны, такъ какъ онъ дъйствительно были. — Исцъленные Имъ и воскрешенные изъ мертвыхъ не только были тогда, какъ были исцъляемы и воскрешаемы, но и послъ того во всякое время; они жили на землъ, но долго еще и послъ отшествія Его, такъ что нъкоторые дожили и до нашего времени" 7).

Этими словами Св. Кодратъ даетъ видъть Императору, обманутому хитростями людей, кормившихся языческою религіею, какое безміврное различіе отдівляетъ чудотворца отъ обманщика и тіже слова для всякаго другаго составляютъ неотразимое свидітельство объ историческомъ значеніи евангельскихъ чудесъ.

До насъ дошло послание из Диогнету. Сочинитель его называетъ себя "ученикомъ Апостоловъ и учителемъ язычниковъ" в), христіанство представляется въ немъ какъ совершенно новое явленіе в). По тому и другому признаку оно безъ сомнѣнія писано мужемъ Апостольскимъ и въроятно св. спископомъ Кодратомъ 10). Посланіе дышетъ христіанскимъ одушевленіемъ, любовію высокою къ истинѣ Христовой; языкъ его чистый, слогъ живой и картинный, искуство нигдѣ не мѣшаетъ естественности и силѣ мыслей, рѣчь льется прямо изъ сердца святаго. Сочинитель, говоритъ блаж. Фотій, не старался о томъ чтобы украсить искусствомъ

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ercebil H. E. 4, 3.

<sup>6)</sup> Въ 6 въкъ Евсевій епископъ солунскій, обличая въ 10 книгахъ евтихіанина Авдрея, приводилъ слова св. Кодрата (Фотія Віві. сод. 162): но ни сочиненія Евсевія, ни сочиненія Андрея нынъ не извъстны.

<sup>7)</sup> Евсевій Н. Е. 4, 3. Routh reliquiae f. T. 1.

<sup>\*)</sup> Ad Diogn. Τ. Η. Αποςόλων γενόμενος μαθητής, γίνομαι διδάσκαλος εθνων.

<sup>9)</sup> Ad Diognet. § 1.

<sup>10)</sup> Новъйшіе всё признають посланіе въ Діогнету посланіемъ мужа Апостольскаго. Гефеле издаль его между сочиненіями мужей Апостольскихъ: Patrum apostol. орега, gr. lat. Tubingae 1839. Въ прежнее время нъкоторые признавали сочинителемъ посланія Аполлоса, о которомъ говоритъ св. Павелъ, между прочимъ и по красноръчивому слогу посланія. Но Аполлосъ не сказалъ бы того, что говоритъ сочинитель посланія: «силу сего усмотръвъ Апостолъ укорлетъ одно въдъніе необращенное въжизнь, когда говоритъ: разумъ кичитъ, любовъ созидаетъ». Посланіе къ Діогнету издавали между сочиненіями св. Іустина (Ор. Iustini, ed. Sylburgii. Heidelb 1593 ed. Магапі Paris. 1742. Ор. Patrum, ed. Oberthur. Wirceburgii 1777—779). Но по указаннымъ отличіямъ оно не можетъ принадлежать св. Іустину и слогъ его вовсе не слогъ Іустина. По ркп. сочинитель его не названъ по имени.

регорики естественную красоту своей философіи; изложеніе его сильно и вукообразно, но безъ прикрасъ" 11).

Діогнеть, образованный язычникь, желаль узнать 12) христіанскую рештію и вывъдываль, гдъ могь: "какому Богу върун и какое сожршая служеніе, христіане такъ презирають міръ?" По его желанію в посланін изображается суетность боговъ (§ 2), неразумное суевъріе удеевъ (3-5), высокая и неземная жизнь христіанъ. "Христіане, юворить онь, не отличаются оть других в людей ни ивстомъ происхожденія и жительства, ни языкомъ, ни жизнію гражданскою... Они живуть въ городахъ своихъ, какъ странники, принимаютъ во всемъ участіе, какъ граждане и все терпятъ, какъ путники... Живутъ во плоти, по не для плоти, повинуются законамъ, но своею жизнію стоятъ выше забоновъ. Ихъ не знають, но обвиняють, убивають ихъ, но они живы, бъдни они, но обогащають другихъ, ничего не имъютъ, а всегда довольни... Душа находится во всехъ членахъ тела и христіане — во всехъ концахъ земли" (§ 5. 6). Откуда все это? "Это—не дъла человъка, это-сила Божія" (§ 7). Кто основатель веры христіанской? "Самъ всемощный Богъ, Творецъ міра, ниспослалъ съ неба истину, святое и непостижимое свое Слово... Пришедшій къ намъ Строитель вселенной, Тоть, чрезъ Котораго Богь совершиль небеса, положиль предвлы морю, Котораго совъти сохраняются стихіями, по манію коего солице совернаеть теченіе свое, Которому покорно небо и все, что на неб'в, земля и все, что на ней... Прежде пришествія Его на землю никто не виділь Бога, никто не могъ знать Его; Онъ самъ явился и теперь является въръ; въръ дано преимущество видъть Его" (§ 7. 9). Онъ поздно авился піру? Нъть, еще отъ въчности благій Богь опредълиль Его для пра. А что люди досель предоставлены были страстявь ихъ, --- это чужно было для того, чтобы опытомъ дознали они, какъ мало способны они сами по себъ достигнуть царствія небеснаго (§ 10). За тъмъ мужъ Авостольскій, въ предостереженіе отъ людей, "нарушившихъ предълы въры, назначенные Апостолами и преданіемъ отцевъ", отсылаетъ Діогнета въ церкви вселенной, гдъ можетъ быть найдено все, что Слово проповъдало дюдямъ для ихъ спасенія; при этомъ самвчаеть, что въ христіанствв жание и жизнь -- въ тесной связи, ни вернаго знания не можеть быть безъ чистой жизни, ни жизни правильной безъ знанія. Въ заключеніе говорить: "пересмотри со всемъ усердіемъ, обсуди со всемъ вниманіемъ эти истины и-ты узнаешь, какими благами ущедряетъ Господь любищихъ § Его" (11 12).

<sup>&</sup>quot;) Biblioth. cod. 125.

<sup>13)</sup> Діогнеть какъ видно, знакомъ быль съ іудействомъ: ому говорять кое-что
• законъ. Но онъ быль образованный язычникъ, для котораго нужно доказывать
кторією человъчества нужду въ христіанствъ.

Посланіе, какъ апологія въръ, сочиненіе превосходное, это одна изь лучшихъ апологій, по силь ея. Но трудно рышить, болье ли имьеть достоинствъ это сочинение какъ апологія, или какъ изложение въры Апостольской. О Сынъ Божіемъ ученикъ Апостольскій представляеть самое ясное, самое точное ученіе (§ 7, 9). Онъ называеть Его собственнымъ (τόιος), единороднымъ (μονογενής), Сыномъ Божіимъ (§ 9), Словомъ непостижимымъ для человъческаго ума, строителемъ вселенной, Царемъ и Судією міра, Богомъ и Господомъ (§ 10). Столько же опредъленно учитъ о искупительномъ значении смерти Христовой. "Когда пришло время, которое назначилъ Богъ для явленія своей Благости... тогда приняль Онъ на себя наши гръхи. Онъ отдалъ собственнаго Сына въ искупительную цену за насъ, -- Святаго за нечестивыхъ, Безгрешнаго за гръшниковъ, Праведнаго за неправедныхъ, Безсмертнаго за смертныхъ... Какое неизреченно-иудрое дъло Творца! Какая неожиданность благодъянія! Неправда многихъ покрыта правдою единаго. — Такъ мы узнаемъ здась два вещи, полную неспособность, совершенное безсилие нашей природы-участвовать въ жизни и потомъ Спасителя нашего, Которымъ невозможное стало возможнымъ" (§ 9).

# § 29. Св. Папій Іерапольскій.

Къ тъмъ славнымъ мужамъ, которые, по выраженію Евсевія, находились "въ первомъ порядкъ преемства Апостольскаго" 1), принадлежитъ и блаж. Папій епископъ іерапольскій. По свидътельству Иринея 2), онъ былъ "слушателемъ Іоанна, другомъ Поликарпа"; блаж. Іеронимъ также называетъ его, "слушателемъ евангелиста Іоанна" 3). Анастасій Синаитъ пишетъ: "между древними наставниками церквей, которые разсуждали духовно о Христовой церкви, считается и знаменитый Папій Іерапольскій, ученикъ евангелиста Іоанна" 4). Также говорили о Папіъ св. Максимъ 5), Андрей Кесарійскій 6), Экуменій 7) и другіе. По словамъ Евсевія, "епископъ Іерапольской паствы былъ мужъ, обладавшій

<sup>1)</sup> Цер. Ист. 111, 37. 39.

<sup>2)</sup> Adv. haeres lib. V. c. 33 n. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Epist. 76. n. 3. Op. 1, 450.

<sup>4)</sup> Lib. VII Contempl. anag. in Hexaemeron in 1 tom Bibl. Patr. p. 223 ed. Paris.

<sup>5)</sup> Scholia ad. c. 7. § 2. Areopagitae.

<sup>6)</sup> In Apocalypsin c. 34. T. 1. Bibl. Patr. p. 1572. Paris 1644.

<sup>7)</sup> Іп act. Apost. с. 2 р. 1. Только Евсевій (Цер. Ист. 3, 39) не хотвлъ признать Папія ученикомъ Апостольскимъ, но это было частное мизніе его, несогласное съ общимъ преданіемъ.

метороннею ученостію и знаніемъ шисанія" <sup>8</sup>), Іеронимъ не считалъ ем способнымъ переводить его и Поликарца: ложный слухъ, пишетъ онъ къ знакомому, дошелъ до тебя, будто переведены мною книги святыхъ Папія и Поликарца: ни занятія, ни силы мои не дозволяютъ мнѣ выратать такія вещи съ приличнымъ изяществомъ на древнемъ языкъ" <sup>9</sup>).

Когда бы дошли до насъ сочиненія такого мужа въ полномъ видѣ ать! Но Евсевій говорить: "Папію приписывается пять книгъ подъ аглавіемъ: изъясненіе Господних изреченій" 10). Но намъ извѣстны только короткіе отрывки изъ этихъ книгъ.

Самый драгоцівный отрывова есть тоть, вы которомы говорить Пашій о евангелистахь Марків и Матеей. «Марків, истолкователь Петра, пинеть онь, съ точностію записаль все, что запомниль, хотя и не держался порядка словь и діяній Христовыхь, потому что самь не слушаль Господа и не сопутствоваль Ему. Вы посліндствій— онь быль, какъ сказано, съ Петромь, но Петры излагаль ученіе сы цілію удовлетворить нужамь слушателей, а не съ тімь, чтобы бесінды Господни передать по порядку. Посему Марків нисколько не погрівшиль, описывал нікоторыя собитія таків, каків припоминаль ихів: онь заботился только о томь, каків бы не пропустить чего нибудь слышаннаго или не переиначить... Матеей записаль бесінды Господа на еврейскомы языків, а переводиль музь, кто каків могь» 11).

Въ предисловіи къ своимъ книгамъ Папій писалъ: "Я не премину изложить тебъ, что хорошо узналъ отъ старцевъ и хорошо запомнилъ и присоединить объясненія для подтверженія истины, потому что держался я не тъхъ, которые подобно многимъ, говорятъ много, а тъхъ, которые учатъ истинъ; я соображался не съ тъми, которые припоминаютъ чужія заповъди, а съ тъми, которые держатся заповъдей, преданныхъ отъ Госнода для въры и происходящихъ отъ самой истины.—Если мнъ случалось встръчать кого либо, обращавшагося со старцами: то я заботливо распрашивалъ объ ученіи старцевъ, напримъръ, что говорилъ Андрей, что Петръ, что Филиппъ, что Оома или Іаковъ, что Іоаннъ или Матеей или кто другой изъ учениковъ Господа, что Аристіонъ или пресвитеръ Іоаннъ, ученики Господни. Ибо я полагалъ, что бишжныя свъдънія не столько принесутъ мнъ пользы, сколько живой и болъе внъдряющійся голосъ» 12).

<sup>&</sup>quot;) Цер. Ист. 3, 36. Евсевій и здѣсь не въренъ себъ: сперва называетъ онъ Палія образованнымъ человъкомъ, а потомъ (говоритъ что) онъ "человъкъ не великагс ума". Ibid.

<sup>\*)</sup> Epist. 71. n. 5.

<sup>10)</sup> Цер. Ист. 3, 39.

<sup>&</sup>quot;) Евсенія цор. ист. 3, 39.

<sup>12)</sup> Евсевія цер. ист. 3, 36.

По словамъ Евсевія, Пацій приводиль свидітельства изъ перваго посланія Петрова и изъ перваго посланія Іоаннова; излагалъ исторію жены, которую обвиняли предъ Господомъ во многихъ гръхахъ. О содержанін книгь Папія говорить еще Евсевій, что "онъ повъствуєть, что въ его время воскрешенъ мертвый и что Тустъ прозванный Варсавою «выпиль смертоносный напитокъ и по благодати Господа не испыталь вреда», приводиль «и некоторыя сказанія и преданія Аристіона о бесвдахъ пресвитера Іоанна»; "разсказываетъ много другаго, что будто дошло до него по неписанному преданію, именно передаеть нівкоторыя неизвъстныя притчи и наставленія Спасителя"; говорить и о томъ, что "по воскресении мертвыхъ наступить царство Христово на этой самой земль телесно и будеть продолжаться тысячу льть». «Думаю, прибавляеть Евсевій, что такую мысль онь вывель изъ апостольскихъ сказаній, не понявши сказаннаго Апостолами таинственно, въ образахъ" 13) Ириней, ученикъ Папія, передаетъ сказаніе его о притчв Спасителя, на которой основываль Паній мевніе о видимомъ царствв Христовомъ 14).

Извъстіе Папія о предатель Іудь, упоминаемое Аполлинаріемъ лаодивійскимъ и Экуменіемъ <sup>15</sup>) въ полномъ видь излагается у Өеофилакта <sup>16</sup>).

# второе отдъление.

Съ 140 до 312 г.

# овщее овозръніе.

🖁 30. Предметы занятій: а) защищеніе вёры противъ язычниковъ и Іудеевъ.

Главный предмета, на который обращено было вниманіе учителей 2-го и 3-го в'вковъ было язычество въ его борьб'в съ в'врою. По той м'вр'в, какъ в'вра Христова более и более стала поражать идоловъ сердца, по всёмъ областямъ имперіи страсти возставали съ большимъ неистовствомъ на истину; он'в окружили теперь себя клеветами на христіанъ и христіанство, и христіане подверглись неслыханнымъ жестокостямъ. Вс'в состоянія въ мір'в языческомъ были больны и каждое со-

<sup>13)</sup> Евсевія ист. 3, 39.

<sup>14)</sup> Adv. haers. V. 33. § 3, 4.

<sup>\*5)</sup> Слова ихъ у Миня: Patrol. V, 1259.

<sup>16)</sup> In acta Apostolorum У Миня ibid.

смийе еще имъло свою больны и всъ больные возстали на тъхъ, коприх нослалъ Господь врачевать больной міръ. Сльпая чернь страда болье всего невъжествомъ; жрецы и многіе другіе находили въ
вической религіи прибыльное ремесло; политика правительства была
физорука и земна, философія языческая, если только върила чему нифузъ, то развъ сльпой судьбъ ), или мечтамъ воображенія больнаго 2).
Всь же страдали невъденіемъ Бога истиннаго. Ударъ въры всего прежве поразилъ того идола, который воздвигнутъ былъ въ сердцахъ ремесенныхъ. Отселъ клеветы на христіанъ раздались въ умахъ черни;
чернь, какъ и всегда, повторяла клеветы съ оглушительными криками,
веобдуманно, передавая ихъ въ самомъ безобразномъ видъ; больная и мамодумная политика на слово върила жрецамъ и черни и предписала
истреблять людей «новаго и вреднаго суевърія» 3).

При такихъ обстоятельствахъ надлежало не столько проповъдывать въру, сколько показывать лзычникамз ихъ собственное состояніе и отношеніе въры къ лучшимъ требованіямъ ихъ духа, надлежало показывать, что болье святаго для ума и сердца, болье благодътельнаго для всего человым нигдъ нельзя найти, какъ только въ въръ Христовой. И Господь возденгнулъ на сіе дъло мужей силы, коихъ умы и сердца понимали и чувствовали достоинство истины Христовой, а любовь скорбъла о плъненіи сердецъ людскихъ страстями. Имъ же надлежало защищать Христіанство и противъ Іудейства, уже приближавшагося къ летаргическому своему сну. Такихъ образомъ явились знаменитые Апологетты христіанства.

### § 31. б) Обличеніе еретиковъ—и в) изсятдованія по канону св. писанія.

Въ то же время къ новымъ трудамъ вызывали еретики христіанства. Мужи Апостольскіе еще не им'яли времени обличить заблужденіе встать современныхъ еретиковъ письменно, а между т'ямъ секты еретиковъ умножались. Съ 150 до 310 г. см'яшеніе темныхъ началъ язы-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Маркъ Аврелій-Стонкъ; а Лукіанъ при Траянъ и Адріанъ открыто сив-

<sup>2)</sup> Поронрів, Плотинъ. Гностики.

<sup>3)</sup> Такъ называетъ христівиъ Светоній in vita Neronis § 16. Плиній послятого, какъ (110—120) пытнами дознаваль, въ чемъ состоитъ христівиство, доносиль Автонину, что это не болве, какъ superstitio prava et immodica. Lib. 10. Ep. 97. Гакой же отзывъ у Арріапа in Epistol. lib. 2. с. 9. lib. 4. с. 7. Отселв понятно, по ве съ енлосоевии надлежало имътъ дъло апологетамъ христіанства, а прежде всего съ судьями, которымъ и писаны апологіи, потомъ съ другими подобными людьща, о которыхъ сказано. Противъ христіанства писалъ только Епикуреецъ-Цельсъ выступленный мечтатель Поремрій (род. въ 233 г.); а Комикъ-Лукіанъ и Героклъ, туми Діоклитіановъ, у котораго енлосоейи достало только на то, чтобы Филостратовъ романъ объ Апполоніт Тіанскомъ сравнивать съ Евангельскимъ описаніемъ Іреста Івсуса (Lactantius de mort. регесць с. 16. Instit. divin. lib. 5. с. 2. 3.), почти ве стоятъ и того, чтобы считать ихъ между писавшими противъ христіанства.

чества съ началами христіанскими защищали и распространяли преимущественно Валентіанс и Маркіониты <sup>4</sup>), и потомъ (съ 260 г.) Манесъ <sup>5</sup>). Новые внутренніе враги въры приняли новый характеръ. Ближе ознакомясь съ началами христіанскими, люди, какъ они ни испорчены, не могли отказать въръ Христовой въ признаніи ея превосходства предъ прежними мивніями; грубая языческая примъсь была почти оставлена и строптивая природа стала извлекать сомивнія свои изъсамыхъ началъ христіанства. Праксей <sup>6</sup>). Осрото Византійскій <sup>7</sup>) и Ностъ <sup>8</sup>) обратились къ основному предмету христіанской въры—къ

<sup>4)</sup> Къ допускавшимъ 1) два начала присоединились а) около 160 г. Вардесанъ. который признаваль Благаго Бога за Творца міра, а тело за карательную темняцу души, во Христъ допускалъ только призрачное тъло и отвергалъ воскресение мер гвыхъ (Евсовій Н. Е. 4. 30). Епифаній haer. 56. Ефремъ Спр.). Посявдователи его особенно сильны были во время св. Ефрема; б) ученикъ Маркіона Левкій Харскъ, составлений свое ученю около 160 г. (Pacianus Ep. 1. 63. Phryges se a Leucio animatos mentiuntur). По словамъ Епифавія (haer. 51. 56), онъ защищаль Божество Сына Божія противъ евіонесвъ, но только не по мысламъ учениковъ Ап. Іоанна, (какъ напротивъ пишетъ Епифаній); онъ хульно говорилъ о Богв Іудеевъ, называн его Виновникомъ зла; по его митнію Богъ Благій Христосъ и Онъже Отецъ и Сынъ, Христосъ не имветъ двиствительной плоти; бракъ-нечистота, такъ какъ матерія-340 (Cm. Photii Bibl. cod. 114. 113. Augustin de fide cont. Manich. c. 38) 2. Memду Эманатистами извъстенъ сталъ Карпократь съ сыномъ своимъ Епифаномъ, приблизившійся въ ученіи къ пантензму и въ вравственности къ полной безвравственности вивств съ подобными себв антитактами. (Клим. Алев. Strom. 3 р. 512. Ириней 1. 2. 6. Өеодоритъ Fab. Haer. 1.6).

<sup>5)</sup> Евсевій (Н. Е. 7. 32), Еписаній (haer. 66), Өсодорить (fab. haer. 1, 20) и восточныя повъствованія (Abulfarady hist. dynast. 82 Hyde Hist. vet. sect. Pers. 280) Сл. Weismann Gesch. d. Glaubenslehre Th. 1 s. 142—184. Neanders K. G. 1. 2. Abth. s. 873. Мани-ученый Персъ-училь: двъ есть области—область свъта и областы прака; надъ первою Владыка—Богъ, надъ второю—Гиле духъ зла: изъ первой взяты души, изъ послъдней—тъла; Христосъ—свътлая Сила; но сотворенвая, какъ и Духъ св., освобождаетъ души изъ оковъ вещества; Мани-Параклетъ посланный очистить христіанское ученіе, испорченное послъ Христа. Мани отвергалъ В. завътъ, испортилъ весь новый, выдавъ свое евангеліе (Арценегъ), свои тайны, главы, сокровище. Сообразно съ теоротич. началами Мани запретилъ бракъ, мясо и вино. Манихейство поглотило прежнія системы дуализма и долго жило на востокъ и западъ.

<sup>6)</sup> Родомъ изъ Малой Азіи, извъстный смълостію противъ язычниковъ въ концъ 2-го нъка; въ Римъ потомъ въ проконсульской Африкъ, училъ, что Богъ для крестныхъ страданій соединился съ лицомъ І. Христа, Духъ св.—Сила Божія. Теrtullianus adv. Praxeam.

<sup>7)</sup> Кожевникъ византійскій, но ученый, при Маркъ Авролів въ 192 г. отрекался Христа; въ Византіи и Римъ упрекали его за то, но онъ сталъ настапвать, что отрекся человъка. Изъ послъдователей его, которые въ Римъ имъли и епископа, извъстенъ Артемонъ, иначе Артемъ, оставившій имя артемонистамъ, иначе называвшимися алогами, т. е. отвергавшими Слово, описываемое въ Евангеліи Іоанна,

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Родомъ изъ Смирны, въ половинѣ 3-го въка распространилъ въ Малой Азін учевіе Өсодота; въ 245 г. на Соборѣ Ефесскомъ отлучевъ отъ церкви вмъстѣ съ братомъ своимъ. Ипполитъ Cont. Noetum. Епифаній haer, 57. fab. haer. 33.

Бълтву Сына Божія и опровергали сей предметь въры началомъ едивълія. Верилаз <sup>9</sup>) Савелій <sup>10</sup>) и Павель Самосатскій <sup>11</sup>) выводивъл того же начала опроверженіе личнаго бытія Сына Божія и Дув Святаго. Въ одно время съ Праксеемъ, Монтанъ <sup>12</sup>), разстроенві мечтатель, представиль себъ, что Параклеть, объщанный Сыномъ
жизеть въ немъ—Монтанъ и его общество есть общество духовныхъ
метіанъ, для которыхъ запрещенъ вторый бракъ, не дозволено уклоиться отъ гоненія, падшіе не братья и пр. Съ тъмъ же духомъ надменмі мечтательности явилось общество Новата <sup>13</sup>), проповъдовавшаго нераличю строгость въ отношеніи къ падшимъ и младенцамъ, въ послъдствіи
фединившееся съ монтанистами и общество Мелетія александрійскаго <sup>14</sup>).

**Когда такимъ** образомъ заблужденія время отъ времени умножались, и учители лжи, кромъ того, что вносили свои толкованія и слова въбогодужновенныя книги, иногда выдумывали свои каноническія книги <sup>15</sup>),

12) Родомъ изъ Мизійскаго мъстечка Артабы, сосъдняго съ Фригіею, постоянно зержался во Фригіи и особливо въ деровив Пепувъ; почему и ученики его назывались Пепузіанами, Фригій цами. Общества монтанистовъ являлись въ Капіадокіи, Галатіи, Клінкія, Константивополъ и Африкъ. Евсевій Н. Е. 5. 14—19. Епифаній haer. 48.

<sup>\*)</sup> Епископъ Боцры Аравійской, изв'ястный и сочиненіями, училъ, что Івсусъ Христось до воплощенія существоваль не какъ лице, но какъ умъ и воля въ Богъ; во волющение онъ—обоженный челов'якъ. Противъ него Оригенъ у Евсевія Н. Е. 5. 30 33. Іеронинъ de vir. illustr. с. 60.

<sup>49)</sup> Училъ: «въ Божествъ одно лице (μία ὑπόςασις), одно существо (μία ουσία); силъ в Духъ Св. обнаруженія—представители (πρόσωπα) Отца. Ученіе Савелія въ 1 эккъ перешло въ Месопотамію, Понтъ и Римъ; изъ словъ Августина видно, что сво в въ 5 въкъ еще крылось въ Нумидін и Африкъ, но въ 6 въкъ истребилось. Евесвій Н. Е. 7. 6 Епифаній haer. 62. Θеодоритъ fab. haer. 2. 9.

<sup>13)</sup> Новать пресвитерь отвергаль крещевіе младенцевь, не принималь падшихъ замваль общество свое обществомъ чистыхъ—хадарої, осуждень въ Кареагенв и Римъ въ 251 г. Евсевій Ніз. Ес. 6. 43—46. Сократь 1, 10, 15.

Walch Ketzerhistorie Th. 4, 355. См. о Петръ Алекс.

<sup>45)</sup> О сочинени инигь подложныхъ еретиками и порча канона Керинеомъ, езичения, Василидомъ и Маркіономъ см. въ общемъ обозраніи вака мужей Апотольскихъ. Посла того занимались составленісмъ дожныхъ книгъ:

<sup>1)</sup> Встать болье *Левкій* Харинъ, иначе называющійся въ рукоп. Луцій, Левтиній, **Леони**дъ, Селевкъ, вм'ясто Харина Ненеохаратъ (см. зам. 4); онъ составить:

аа) Обхожевнія (περίοδοι) Апостоловъ или подробное описаніе дѣяній Петра Photius cod. 114. Synopsis Athanasii Т. 2 р. 202. Августивъ de actiis Felic. lib. 1 с. 6 de fide contra Manichaeos с. 38. Евсевій Н. Е. 3. 3. Ісронимъ de vir. illustr. с de Petro)—тоже, что иначе извѣстно подъ именемъ Лина, Андрея,—(Епифаній Мат. 42, § 1. 51. § 1. Инокентій 1. Ер. ad. Exsuperium § 7), отличное отъ опи-

естественно было, чтобы учители церкви обратили теперь вниманіе на отдівленіе богодухновенных книгъ, какъ неприкосновенной святыни, отъ всякихъ произведеній человіческаго ума и на приведеніе ихъ во всеобщую извістность. Это дійствительно и было предметомъ самыхъ ревностныхъ трудовъ просвіщенныхъ учителей сего времени. Въ томъ же духізанимались въ это время не только толкованіемъ св. писанія, но критическимъ разсмотрівніємъ текста и переводомъ на разные языки; такъ составились переводы Св. писанія Италіянскій и Сирскій 16).

#### § 32. Пособія просвѣщенію необычайныя и обыкновенныя.

Для всёхъ такихъ подвиговъ Благодать Христова укрепляла учителей церкви какъ внутреннею своею помощію, такъ и внёшними зна-

санія мученичества Ап. Андрея, которое по праву признается довъреннымъ во всемъ (изд. Еріst. Praesbyt. Achaiae de martyr. S. Andreae Ap. Woogium Lipsiae 1749 г.), Номы (изд. Тило Lips. 1823), Навла (Оригенъ Т. 21 іп Johan. p. 298 сd. Нистії; Евсевій Н. Е. 3, 3), Іоаппа (Евсевій Н. Е. 3, 25; Епифавій haer. 42. § 1; Synopsis Athanasii t. 2. p. 502); Латинское извлеченіе изъ двяній Іоанна сдълано канимъ-то Мелитономъ, греческое извъстно съ именемъ Прохора (изд. іп В. М. Patr. t. 2. orthodox 1. 85. частію въ Четь Минеи Сентября 26 См. Thilo Acta Thomae р. LXXV) и завлючаеть въ гл. 6. противоръчіе съ Евсевіемъ (Н. Е. 3, 24) и Ісронямомъ (de vir. illustr. de Johanno), въ гл. II о построеніи храма въ Римъ при Домиціанъ, въ гл. 2 о пребыванія Евангелиста у банщика и о волхвъ, содержить если не вымыслъ чистый и сказву, то обезображенную правду; въ Синопсисъ Асанасія названо апожрифомъ.

- 66) Повъствовавіе о смерти Богоматери (Gelasii decret, de apocr. Sermo ad Paulum et Eustachi, Hieronimi); Латинское извлеченіе отсюда сдълано Мелитономъ. Греческое извъстно съ именемъ Іоанна Богослова. Григорій Турн. lib. 1; miracul. с. 4) Изд. Bibl. M Lugduni Tom. II. p. 2.
- 2) Марколівне, отрасль Валентина, выдали Евангеліе млиденчества Іисусова (Ириней adv. haer. 1, 20); это тоже самое, что вначе называлось Евангеліем Вомы (Оригенъ Hom.1 in. Luc. Tom. 3, р. 902), словами израильтинина Оомы; съ именемъ Евангелія Апостола Оомы было въ особенном употребленіи у манижевъ (См. Thylo cod. apocry: praef. р. LXXXIX. Самое Евангеліе изд. имъ—Lips. 1832). Самъ Валентинъ извъстенъ по своевольному толкованію св. писаніи и особенно Евангелія (Тертул. de praescr. 37. 388).
- 3) Карпократіане выставляли преданія Ан. *Матюін*, иначе Евангеліе Матеія. (Климентъ Алекс. lib. 2. Strom. p. 380. Евсевій Н. Есl. 3. 25, 29. 7. p. 748, 765. Оригенъ Нот. 1 in Lucam. Tom. 3 p. 932).
- 4) Манихен особенно любили апокриом (Faustus ap. August. cont. Faust. 17 Tom. 8. p. 306).
- <sup>16</sup>) Въроятно въ половинъ 2-го въка составлены переводы новаго Завъта на Латинскій и Сирскій языки. О Латинскомъ переводъ Августинъ говоритъ, что онъ составленъ primis fidei temproribus, т. е. когда только основалась мъстная церковь и называлъ сей переводъ по мъсту происхожденія его Италійскимъ (lib. 2 de dotr. с. 11 6), но не Римскимъ. Тертуллівнъ говорилъ уже о Латинскомъ переводъ, какъ существовавшемъ прежде него, отзываясь объ немъ не совставъ выгодно: callida aut simplex eversio (т. е. mala versio) in usum exiit См. de Monogamia С. 11 adv. Prax. с. 5. lib. 2. adv. Marcion. с. 4. Время происхожденія Сирскаго перево-

нани, которыхъ и въ это время совершалось такъ много, что совренаикъ ихъ св. Ириней не находитъ возможнымъ исчислить ихъ <sup>17</sup>).

Между тык, съ одной стороны, необычайное обиле необычайныхъ жиеній назначено было для необычайнаго времени, каково было время вына и прославленія на землів Сына Божія— Спасителя міра; съ другой мывовенныя человическія пособія образованности, освященныя употребинемъ ихъ въ славу въры въ Ап. Павлъ, имъвшемъ дъло преимущестжию съ мудрыми въка, особенно нужны были для времени, слъдовавваго за въвомъ Апостольскимъ. Такъ мы видимъ, что послъ Апостомев самъ Господь то призываль на служение въръ получившихъ образование человъческое, тогда еще языческое, -- то учредивъ во время Апостоловъ степень учителей, отличную отъ степени Апостоловъ, вверилъ ниь дело образованія будущих учителей церкви. Апостоль писаль мужу Апостольскому: яже от мене слышаль еси, сія предаждь вырнымь чеменкомъ, иже и иныхъ довольни будуть научити, т. е. зная, что несонквовенные способы просвыщения въ выры не всегда будуть въ церкви, да и еслибы были они, ихъ не надобно ожидать съ пренебрежениемъ къ жильовеннымъ, Апостолъ повелъваетъ приготовлять наставленіями наижинхъ людей къ званію учителей. Обстоятельства показывали, ми борьбы съ образованными язычниками и іудеями нужна была и образованность человъческая; она же нужна была для обличенія еретиковъ, падмевавшихся веденіемъ сокровенныхъ тайнъ Божінхъ. Такимъ образомъ, чувствуя нужду въ просвъщени, христіане отдавали дівтей своихъ даже въ язическія школы; "нужда, говориль Тертулліань, извиняеть обучающагося, такъ какъ онъ иначе не могъ обучаться" 18). Такимъ же образомъ надлежало появиться и училищимо собственно христіанскимъ, сколько по крайней мъръ могли позволять то обстоятельства времени.

### § 83. Училища въ Александрін, Несарін и другія.

Мы знаемъ изъ словъ Евсевія и Іеронима, что въ Александріи, гдѣ '°) былъ знаменитый музей наукъ словесныхъ математическихъ и философскихъ, еще со временъ Апостольскихъ основалось христіанское училище (διδασχαλείον ίερῶν λόγων). училище огласительное (τὸ τῆς κατηχήσεος

та Нобаго Завъта съ точностію не опредълено; извъстно только, что Вардесанъ въ Спрія въ 160—180 г. писаль уже много сочиненій на спрекомъ языкъ, въ опроверженіе между прочинъ Маркіона, и сочиненій его переведены были на греческій языкъ; а это заставляєть предполагать, что прежде того могли и конечно озаботились перевесть новый Завътъ на языкъ спрскій. (Евсевій Н. Е. 4. 28. Деодорить fab. haer. 1. 22. Ісронимъ de Bardesana). О переводъ в. завъта на спрскій языкъ не сомнънью взявстно, что онъ существоваль во 2 въкъ, если только не былъ сдълавъ еще врежде; во 2 в. извъстень уже былъ и переводъ спрскаго в. завъта на греч. языкъ.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Contr. haer, lib 4, c. 41. Ca. lib. 2, 57, 58. EBCCBIR H. E. 5, 18, 5, 3.

<sup>13)</sup> Lib. de idololatria.

<sup>&#</sup>x27;') Straho in Geograph. 17 § 8.

дібаскадейом) 20). Въ началь въ немъ преподавались только первоначальныя наставленія въ въръ 21) для желавшихъ получить крещеніе, а вижстъ съ темъ приготовлялись и самые огласители. Аоинагоръ 22) и Пантенъ (189-195 г.) въ званіи начальниковъ сего училища, цервые силою дарованій своихъ соединяли въ наставленіяхъ своихъ ученость богословскую и филосовскую, но еще не столько, сколько преемникъ Пантена Клименть, одобрявшій слушателямь своимь философію, какъ руководство къ въръ 23). Преемникъ Климента Оригенъ распространилъ кругъ предметовъ ученія въ этомъ училищь. Необычайное стеченіе желавшихъ слушать у него то оглашенія въ христіанской вірів, то наставленія въ тайнахъ слова Божія, то наконецъ пріобретать сведенія въ философскихъ, словесныхъ и математическихъ наукахъ заставило Оригена разделить слушателей своихъ на два разряда: тъ, которые должны были слушать первоначальныя наставленія въ вірів, также какъ предварительныя философскія науки— пауки словесныя и ариеметику, поручены были Іероклу; а себъ Оригенъ предоставилъ преподавание высшихъ наставлений въ въръ и высшихъ философскихъ познаній 24). Послів Оригена были начальниками <sup>25</sup>) въ семъ училищъ Діонисій (223—264), Піерій (265—281 г. <sup>26</sup>), Өеогность (282—289 г.) <sup>27</sup>), Серапіонь (290—295), Петръ муч.

<sup>20)</sup> Евсевій Н. Е. 6. 3. Слич. 6. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Евсевій (б. 6) говоритъ, что Оригенъ въ первыхъ лѣтахъ своихъ слушалъ Климента.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Филиппъ Сидетъ in fragm. de doctoribus scholae Alexandr. Афинагоръ Философъ извъстенъ по апологіи, которую подаваль онъ Марку Аврелію,—и по составленію о воскресеніи мертвыхъ (Ивд. Grae. lat. Coloniae 1567 витстъ съ сочин. св. Іустина. Paris. 1615. 1636).

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Пантенъ слушаль ученяковъ Апостольскихъ (Евсевій Н. Е. 5, 10. 6, 16. Choronic Alex. р. 7. Фотій bibl. cod. 118 р. 297. Cod. 119).—Евсевій (Н. Е. 5, 9. 10): «На первомъ году Коммода (въ 180 г.)—Юліанъ избранъ быль въ епископа александр.; тогда-же (т. е. 181 г.) Пантенъ управляль тамошнямъ училищемъ нарныхъъ. См. Никифора Каллиста 4, 32.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Cm. Strom. lib. 7 p. 710; lib. 4 p. 500; lib. 1 p. 275, 284,

<sup>25)</sup> Порядовъ начальниковъ показанъ Филиппомъ Сидетомъ; о каждомъ подробно и съ показаніемъ свидътельствъ гоноритъ Герикке въ превосходномъ своемъ сочиненіи: de Schola Alexand. Par. 1 et 2 Halae Sax. 1824; о нъкоторыхъ будетъ сказано ниже.

<sup>26)</sup> Іеронимъ: Pierius, Alexand. Ecclesiae Presbyter, sub Caro et Diocletiano principibus, eo tempore, quo eam Ecclesiam Theonas Episcopus regebat, florentissime docuit populum, et in tantam sermonis diversorumq tractatuum, qui usque hodie extant, venit elegantiam, ut Origenes iunior vecaretur. Constat, hunc mirae (fuisse) ἀσχήσεος et appetitorem voluntarie paupertatis scientissimumque dialecticae et rhetoricis artis. de vir. illustr. c. 76. Фотій (сод. 118, 119), называя Піерія начальникомъ училища и мученикомъ, пишетъ, что овъ оставнять послъ себи 12 книго между прочимъ о Пасхъ в на Пророка Осію (Сл. Іеронима prolegom. in Hoseam.); Фотію извъстно было толкованіе Піеріея на Евангеліе Луки, а Іерониму толкованіе на первое посланіе къ Корвиеннамъ (Еріst. 31 ad Рамтасh. Т. 4. р. 2. р. 243). Но все это для насъ потеряно.

<sup>27)</sup> Кромъ Сидета Фотій (Cod 106) называеть Осогноста Блаженнымъ и Тол-

(295—312), которые всѣ привлекали ревностью своею многихъ слуштелей въ александрійское училище, а особенно Піерій, котораго назнали вторымъ Оригеномъ и который имѣлъ помощникомъ Ахилла <sup>28</sup>).

Когда Оригенъ, оставивъ Александрію, основаль свое пребываніе въ *Кесаріи* Палестинской, то здёсь (въ 233 г.) основано имъ новое умлище, въ которое со всёхъ сторонъ стекались слушать знаменитаго учителя. Св. Памфилъ (въ 278 г.) возобновилъ это училище, закрывнесся со времени заключенія Оригена въ темницу; ученикъ Піерія обогатилъ *Библіотеку* 29) этого училища множествомъ книгъ и прославиль знаменитостію своихъ слушателей 30).

Въ *Іерусалимъ* извъстна была по крайней мъръ *Библіотека*, основанная Александромъ—другомъ Оригена <sup>31</sup>), если только вмъстъ съ тъмъ не было и училища, подобнаго тому, каковымъ было въ началъ своемъ александрійское училище <sup>32</sup>).

Въ тоже время какъ св. Памфилъ возобновлялъ кесарійское училище, св. Дукіанъ, пресвитеръ антіохійскій, открылъ (около 282 г.) училище въ Антіохій за ), самъ прежде того слушавши толкованіе писыя въ Эдесст у исповъдника Макарія за ).

### § 34. Направленіе учителей и перечень Отцевъ.

Антіохійское училище, позже другихъ основанное, стало изв'ястно особенно въ 4 в'як'я; тогда обнаружилось особенное паправленіе образовавшихся въ этомъ училищъ. Напротивъ особенный духъ александрійскаго училища, такъ давно основаннаго, обнаружился во вс'яхъ учителяхъ сего времени, получившихъ зд'ясь образованіе. Климентъ, Оригенъ, Александръ, Діонисій, Григорій, Петръ—вс'я отличались однимъ и тъкъ же стремленіемъ къ духовнымъ созерцаніямъ, хотя не вс'я въ оди-

ковникомъ (Εξηγήτης); св. Асанасій свидътельствовался Осогностомъ въ спорахъ съ аріанами, поміщая его между древними чудными мужами (de sin. Nicae с. 25 Photius Bibl. cod. 232) Не многія маста наъ его ύποτυπόσεις и изъ соч. о хулів на Св. Духа изданы Голландомъ Т. 3. Bibl. Patr. Полите Русъ Reliquiae Sacrae Т. 3. р. 221 seqq.

<sup>28)</sup> Евсевій Н. Е. 7. 32. Никвооръ Кал. 6, 35.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Івронимъ: Beatus Pamphylus Martyrquum Demetrium Phalereum et Pisistratum in sacro Bibliothecae studio vellet aequare, imaginesque ingeniorum, quæ vera sunt et aeterna monumenta, toto orbe perquisiverit: tunc vel maxime Origenis libros persequutus Caesariensi Eclesiae dedicavit. Epist. ad Marcell de vir. illustr. c. 75. Івронимъ много находиять для себя пособій въ сей Библіотекъ. См. de vir. illustr. c. 3. 75. Comm. ad Titum c. 3.

эо) Никифоръ Калл. Н. Е. 5, 18 См. объ Оригенъ и Памоилъ.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Евсевій 6, 20. пользовался рукописями сей библіотеки при составленіи своей яерковной Исторіи.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Къ сему предположенію водетъ особенно образованіе св. Кирилла Іеруса-

<sup>23)</sup> Евсевій Н. Е. 7, 99. 32. См. ниже о св. Луківив.

<sup>24)</sup> Acta 88. ad 15 et 17. Jannuarii.

наковой степени; при различіи ихъ внутреннихъ расположеній и частію внѣшнихъ обстоятельствъ, это направленіе болѣе или менѣе обнаруживало свон дѣйствія въ ихъ толкованіи писанія, а частію въ изложеніи догматовъ и во взглядѣ на философію человѣческую. Тоже направленіе въ сочиненіяхъ св. Іустина и Өеофила, коихъ образованіе совершалось подъ вліяніемъ той же Платоновой философіи, которую любили въ Александріи. Совсѣмъ другая особенность замѣчается въ сочиненіяхъ св. Иринея, который, бывъ слушателемъ мужа Апостольскаго, въ особенности любилъ Апостольское преданіе— и защищалъ имъ вѣру противъ своеволія еретиковъ; уклоненіе его отъ созерцаній, хотя не простиралось до пренебреженія созерцаніями зъ для насъ понятными нѣкоторыя особенныя мысли его. Тоже видимъ въ сочиненіяхъ Мелитона сардійскаго, получившаго образованіе въ Малой Азіи, гдѣ образовался и св. Ириней съ ученикомъ своимъ Ипполитомъ. Въ малой Азіи долго пребывали Апостолы и образовали многихъ учениковъ; отъ того здѣсь сохраняли самую теплую любовь ко всему Апостольскому.

При такомъ различіи въ направленіи учители сего времени удержали и одинъ общій характеръ— стремленіе излагать ученіе болье или менье систематически, по требованіямъ логическаго размышленія, съ употребленіемъ въ свою пользу всьхъ доступныхъ свъденій. Знаніе исторіи, философіи, миоологіи, разныхъ върованій поставляло ихъ въ возможность выставлять христіанство въ сравненіи съ человъческими ученіями и доказывать божественное происхожденіе ученія Христова и земное порожденіе человъческихъ миьній; разнообразіе свъденій, подверженное обработкъ логическаго размышленія, выставляло въ выгодномъ свъть образованность ихъ предъ міромъ языческимъ и іудейскимъ и возвышало защищаемую ими въру предъ судомъ того же міра.

Прилагая философію къ объясненію вѣры, нѣкоторые изъ учителей, при всѣхъ талантахъ и даже при искреннемъ благочестіи, не удержались въ предѣлахъ законнаго употребленія разума и не избѣжали ошибокъ. Къ извиненію ихъ служитъ и то, что опыту еще не когда было научить ихъ осторожности въ дѣлѣ научнаго объясненія откровенной вѣры, а духъ времени мистическаго философствованія сильно дѣйствовалъ на умы ихъ.

Изъ учителей церкви 2 и 3 въковъ <sup>36</sup>) въ ряду св. Отцевъ стоятъ св. *Іустинъ* философъ, *Өеофилъ* ант., *Мелитонъ*, *Діонисій* коринфскій,

<sup>35)</sup> Adv. haeres lib. 1 c. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Къ учителить сего времени относятся: а) Леннагоръ оплософъ+180 г. (пр. 22); Елемипъ наъ еврея хрістіанинъ+180 г. писавшій исторію въ 5 кн. но изъ которой допіли только отрывки (изд. Грабе Specil. Patr. 2, 205—214); Татіанъ оплософъ+180 апологетъ (Ароюдіа изд. а Магапо Paris 1740), Родонъ учившійся у Татіанв, при Комиодъ и Северъ пис. противъ Маркіона и толкованіе на шестодневъ (отрывки у Руба Reliquiae 1, 345—356); Эрмій онлософъ ок. 189 г. осмъявшій язычество (соч. изд. вмёстъ съ соч. Іустина и Татіяна Раг. 1742); Максимъ ісрусал. епископъ, сочинитель оплисофскаго разсужденія о началь зла (in Philocalia Origenis с. 24): Папитель+203 г. (пр. 23); Минуцій Феликсъ защитникъ христіанства, +210 г.

Іноллинарій, Ириней, Серапіонт, Ипполитт, Кипріянт, Григорій протв., Діонисій алекс., Архелай касхарскій, Өеона алекс., Филей Гунтскій, Григорій просвітитель, Памфилт, Лукіянт, Менодій н св. Петрт алек. Діятельность и сочиненія Тертулліана, Климента шек. и Оригена иміни общирное вліяніе на современниковь; по многими отношеніями сочиненія ихъ важны и во всякое время. При такомъ жаченіи ихъ нельзя не обратить на нихъ вниманія, хотя они не достигли званія св. Отцевь, а остаются только великими учителями.

(Dialogus Octavius ed. a Gronovio Lugd. В. 1709, Longosalisu 1760. 1773. а Muralto. Тигісі 1836); Юлій Африканець—245 пис. хронику (части ея въ хроникъ Синкедла, Евсевія я Іероника) и два письма (іп Gallandi Bibl. Т. 2); Кай пресвитеръ римскій—220 г. пис. противъ монтаннста Прокла (отрывни іп Gallandi Bibl. 2, 304); Діонисій римскій еп.—269 г. извъстный нынъ по остаткамъ писемъ (Gallandi Bibl. 3. 538 s.); Анатолій въ 270 г. лаодик. еп. пис. пасхальный канонъ (іп. 3 Т. Bibl. Gallandi) и наставленія въ ариеметикъ (Fabricii Bibl. gr. 1, 274); Піэрій (пр. 28), Амисандръ еписк. Ликопольскій—300 г. извъстный по сочиненію о мижніяхъ манявыхь (Combefisii auct. 2 Т. Gallandi Bibl. Т. 4).

б) Свидетели мученическихъ подвиговъ, оставившіе записки: 1. о муч. св. Посява-посланіе Ліонской церкви (у Евсевія ц. и. 5, 1-3); о муч. св. Кипріана дет записки (у Руннарта Acta Matryrum sinc. Т. 3), писанныя въроятно діакономъ Поитемъ, который составиль и біографію св. Кипріана (il id.); 3, о муч. св. Іустина оплосова, напрасно признаваемаго въ Чет. М. (Іюл. 1) за «другаго Іустина» (Ruin. 1, 120); 4. о муч. Петра, Андрея и дъвицы Діонисіи (а не Діонисія) ок. 250 г. (Ruin. 1. 363. Ч. М. 18 Мая); 5, о муч. Юлія и др. 234 г. (Ruin. 3, 271. Ч. М. 24 Апр.); 6, Поліськта 247 г. (Acta SS. ad 13 Febr. Ч. М. 9 Янв.); 7, о муч. Піонія 250 г. (Ruin. 1, 323. Ч. М. 11 Март.): Акакія еписк. 250 г. (Ruin. 1, 350. Март. 31); Максима 250 (R. 1 359. Мая 14); о муч. отр. Кирпала 250 г. посланіе візроятно Фирмына еписк. Кесар. (Ruin. 2, 106); 8. Трисона 251 г. (Ruin. 1, 371. Февр. 1); 9. Фруктуоза + 259. (Ruin. 2, 50), Іакова и др. 259 г. (Ruin. 2, 58); Монтана и др. 250 г. (Ruin. 2, 72); 10. Хрисанов и Дарьи-зациски пресвит. Уаріана и Арминіи во распоряжению П. Стесана + 260 г. (Act. SS. ad 17 Januarii p. 283. Surius ad 25 Octob.); о муч. Никифора 260 г. (Ruin. 2, 33. Ч. М. 3 Февр.); 11. о муч. Льва п Парегорія—274 г. (Ruin. 3, 263. Февр. 18); 12. о муч. Трофима, Савватія и Доримедонта+277 г. (Act. SS. ad 19 Sept.); 13. о муч. Клавдія в др.+285 г. (Ruin. 2, 137. Окт. 29); 14. Вонифатія—290 г. (Ruin. 2, 174. Дек. 19); 15. св. Екатерины— 296 г. записка таурура́рв Аванасія служителя вя (Lambec Com. Vind. 8, 388); 16. о муч. Өеодога и 7 дввъ+303 г. записки очевидца *Нила* (Ruin. 2, 285 Ч. М. 18. Maa); 18, о муч. Викентія 304 г. (Ruin. 2, 343. Ноябр. 11); Өеодоры я Дидима ЭМ г. (Ruin. 2, 410. Anp. 15); діак. Евила 304 г. (Ruin. 2, 429. Авг. 11); Филиппа списк. Ираклійскаго 304 г. (Ruin. 2, 435); Тараха, Проба и Андроника-304 г. (Ruin. 8, 1. Ч. М. 9 Овт.); Агапів, Хіовін и Гумны—304. (Ruin. 2, 400. Апр. 16); 19. о муч. Иринен еписк. сремскаго-+305 г. (Ruin. 2, 420. Март. Мајана и Василиска — 305 описанје современное (у Сурји 9 Янв. Мъс. 8 Янв.); 20. Филея и Филорома-+306 (Ruin. 3, 158); 21. Квирина еписк. сисційстаго въ Паннопів + 309 (Ruin. 3, 165); Маркелла 11. + 309 г. записки нотарієвъ (у Сурія 9 Янв. Мъс. 8 Янв.); 22. о муч. Петра Обселана-311 (Ruin. 3, 174. Ч. М. Las. 12), Маркіана и Никандра 311 г. (Ruin. 3, 276. Ч. М. 5 Іюн.); Патрикія еп. Toyceraro (Ruin. 3. 282. Man 19).

### ЧАСТНОЕ ОБОЗРЪНІЕ.

### § 35. Жизнь Св. Іустина.

Посл'в мужей Апостольскихъ первое м'всто занимаетъ св. *Густинъ* философъ по имени и образованію, Учитель церкви съ ревностію и духомъ Апостольскими, по страдальческой кончинъ мученикъ Христовъ.

Іустинъ родился (ок. 105 г.) въ Флавіи Неаполь,— нынфинемъ Наплузв или древнемъ Сихемв. Неаполь тогда былъ населенъ Греками и Римлянами и въ немъ господствовалъ греческій языкъ. Отецъ Іустина Прискъ и двдъ Вакхъ были язычниками; твиъ же былъ и Іустинъ 1).

Господь одарилъ Іустина и дарованіями ума и любовью къ наукамъ, и Іустинъ съ жаждою искалъ истины; въ немъ видимъ, чёмъ можетъ быть врожденняя любовь къ истинъ по отношению къ въръ, когда ей только не дають превратнаго направленія страсти. Стремясь къ истинъ, Іустинъ какъ самъ описываетъ, обратился сперва къ стоику: по отъ него не узналъ ничего новаго о Богъ, такъ какъ и самъ стоикъ не зналъ Бога и не считалъ нужнымъ знать. Густинъ перешелъ къ перипатетику, который черезъ насколько дней сталь просить отъ Іустина платы за свою мудрость; это глубоко оскорбило Тустина, безкорыстно искавшаго истины; съ скорбію, оставивъ заботливаго о корысти перипатетика, онъ обратился къ пивагорейщу. Тотъ слишкомъ уважалъ свою тайную мудрость, и потребовалъ предварительныхъ свёдёній въ музыкъ, астрономіи, геометріи, какъ въ наукахъ приготовительныхъ въ созерцанію высшей красоты. Іустинъ добродушно сознался, что онъ не занимался этими науками, и писагоресцъ не принялъ Густина въ число учениковъ. Это не ослабило однако въ Густинъ любви къ философін. Онъ встрътился съ платоникоми, и въ его беседахъ нашелъ многое по душть своей. " Мнъ нравились, говоритъ Густинъ, размышленія о предметахъ міра невещественнаго; созерцаніе идей окрыляло мой умъ; въ короткое время я успъль столько, что началь считать себя мудрымъ и надвялся въ скоръ созерцать самаго Бога"! Въ одинъ разъ. когда для размышленій онъ шелъ въ уединенное місто, на берегь моря, встретиль онь старца; важностію взора и кроткимь спокойствіемь лица старецъ внушилъ Тустину почтеніе къ себъ, — вступивъ съ нимъ въ бесвду, Густинъ хвалилъ предъ нимъ философію; это подало поводъ старцу беседовать о веденіи истины; онъ говориль Іустину о первомъ



вновникъ всего, указывая на начальный источникъ знанія о Богъ въ срадъ человъческомъ; нотомъ обратился къ высшимъ тайнамъ Божіимъ и доказываль, что ихъ не зналъ Платонъ и не можетъ знать самъ по себъ разумъ человъческій, что въдъніе о нихъ можетъ сообщить только самъ Богъ, и оно предложено въ писаніяхъ мужей, которые древнъе всъхъ философовъ, въ писаніяхъ пророковъ, которые были научаемы самить Духомъ Божіимъ и открыли высшую тайну Искупителя Сына Божія. Въ заключеніе старецъ совътовалъ Іустину молиться, чтобы Сынъ Божій самъ открыль ему въдъніе истины Его. "Тогда возгорълся во инъ отнь, говоритъ Іустинъ, и возпылала любовь къ пророкамъ и къ тъмъ, которые были любезны Христу. Старецъ ушелъ и я размышлялъ съ собою о словахъ его; чувствовалъ, что теперь-то нашелъ я единую, истиннную, спасительную философію" 2). Считаютъ въроятнымъ, что эта бесъда происходила за стънами Ефеса съ св. Поликарпомъ 3).

Въ областяхъ Имперіи тогда жестоко преслѣдовали христіанъ <sup>4</sup>), взисили на нихъ разныя клеветы. Іустинъ смотрѣлъ на подвиги воиновъ Христовыхъ и видѣлъ, что эти люди не могутъ быть такими, какими котъли выставлять ихъ. "Человѣкъ, преданный страстямъ,—человѣкъ, для котораго все блаженство составляютъ земныя наслажденія, не можетъ встрѣчать смерть съ радостію " разсуждалъ Іустинъ <sup>5</sup>). Это укрѣпило духъ его въ вѣрѣ во Христа, и на 30 г. своей жизни (ок. 133 г.) <sup>6</sup>) овъ рѣшительно принялъ христіанство. Въ мантіи философа онъ путешествовалъ послѣ того по разнымъ странамъ съ желаніемъ искренцимъ
подѣлиться и съ другими тѣмъ сокровищемъ, которымъ обладала теперь
душа его; ревностно препирался съ Іудеями, язычниками и еретиками <sup>7</sup>).

Digitized by Google

<sup>2)</sup> Разговор. съ Трисон. § 2—7 р. 218—225. О томъ, что Іустинъ до обращения въ въръ занимался Писвгоромъ и весьма любилъ Платона есть свидътельства и въ другихъ сочиненияхъ его Apolog. 2. § 12 р. 26 de resurrect—§ 10. р. 595.

<sup>3)</sup> Евсевій (Н. Е. 2. 3) и Месодій (ар. Phot. cod. 234) говорять, что беседовавшій съ Іустиномъ быль мужь Апостольскій; беседа происходила на берегу мори. Это сообразно съ положеніемъ Есеса, по вовсе не сообразно съ положеніемъ Напаузы Неаполя; гоненіе противъ христіанъ (см. зам. 4) свиръпствовало въ малой Азія в Греців, но не въ Палестинъ. Слова Іустина: «Не давно пришелъ въ нашъ городъ весьма знакомый съ Платономъ»,—относятся въ мёсту разговора съ Трисовомъ (Зам. 13).

<sup>4)</sup> Это гоненіе, происходившее при Адріанв, воздвигнуто было чернію и льстившими ей областными правителями.

<sup>5)</sup> Anosor. 2 § 12.

<sup>6)</sup> Епифаній Наст. 46. Евсевій Н. Е. 4. 8.

<sup>7)</sup> Разговоръ съ Трифономъ § 8. «Желалъ бы я, чтобы и всё сдёлавшись тімъ же чёмъ я, усвоили тоть же духъ и не были лишены словъ Спасители; самый сладий покой чувствуещь, когда размышляещь о нихъ». Тамъ же § 82. "Кто можетъ проповёдывать истину и не проповёдуетъ; тотъ будетъ судимъ Богомъ". О флюсовской мантіи Тертулліанъ (de pall. c. 6): gaude pallium et exsulta: melior

При новомъ Императоръ, Философъ Маркъ Авреліъ, снова стали гнать христіанъ. Трое изъ учениковъ Густиновыхъ 13) замучены были въ Римъ префектомъ Урбаномъ. Густину хорошо извъстна была ненависть,

jam te philosophia dignata est, ex quo christianum vestire соерізtі. Разговоръ съ Трие. § 1.

в) Евсевій Н. Е. 4. 5. Ириней 1, 31. см. наже пр. 14.

 <sup>9)</sup> Мученич. Св. Густина § 3. *Іеронимъ* Catal. § 23. ludum litterarum enexit 10) Густинъ Апол. 1 § 26 и 57. Евсевій Н. Е. 4, 11. Ириной adv. haer. 4:

<sup>14</sup> p. 233. Фотій Biblioth. cod. 125. Кедринъ hist. compend. p. 205.

<sup>11)</sup> Начало Апологія: «Самодержцу Титу Елію Адріану Антонину благочествому Августу Кесарю и Вериссиму сыну Философу и Лукію природному сыну Философа Кесари и усыновленному сыну благочестиваго» и пр. Здёсь Маркъ Аврелій, котораго Адріанъ повельть именовать Вериссимомъ, названъ только Философомъ, но еще не Кесаремъ; поелику же Консуломъ былъ онъ въ 139 г. и Кесаремъ названъ въ 140. (Capitolin. vita Marci § 6): то и Апологія подана конечно не позже 139 г. Евсевій въ хроникъ (ed Mecci in Coll. vet. auct. Т. 4) относитъ ее къ третьему году Автонина 1. т. е. къ 140 г. Это весьма близко къ заключенію изъ надписи Апологіи. Положеніе христіанъ, какимъ представляется оно въ Апологію также заставляетъ относить Апологію къ первымъ годамъ Антонина. Густинъ пишетъ: "мы говоримъ, что Христосъ родился при Кириніъ за 150 лътъ". (Аполог. 1 § 46. d. 71): но Ароюдет, не хронологъ. См. о Давидъ Ароl. 1. § 42. р. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Евсевій Н. Е. 4, 12. 13. Орозій Н. Е. 1, 14. Зонара Annales 12. 1.

<sup>13)</sup> Н. Е. 4. 18. Тоже Свида.—Капитолина in vita Антов. § 5. У Іудеевъ Рабби Тарфона "богатый Свищенвикъ" сотоварищъ Рабби Акибы извъстнаго возстаніемъ противъ Имперіи (Сл. жизнь Тарфона въ кн. Juchasin in Zemach. David и разговор. съ Тарфономъ § 2, въроятно тогъ же "знаменитъйшій изъ Евреевъ" Трифонъ. Кромъ свидътельства Евсевія слова Іустина въ разговоръ (§ 80 р. 177), порядокъ разговора, такъ часто перерываемый внезапными вопросами—показываютъ что разговоръ съ Трифономъ—историческій случай, а не сочиненіе.

<sup>&</sup>quot;) Мучен. Св. Іустина "Я живу, отвъчаль Густинъ, надъ Марціанскою банею и во все это время (а въ Римъ пришель я теперь въ другой разъ) не знаю другаго сборнаго мъста, кромъ того".—Христіанск. Чтеніе 1841 г. ч. 2. 467. Ruinarti acta Martyrum simera Veronæ 1731.

<sup>15)</sup> Птоломей и два другіе. Apolog. 2 сл. муч. Св. Іустина § 2. 3.

ракую питають къ нему язычники и іуден за ревность въ въръ. Но то не удержало его подать (ок. 165 г.) другую Анологію Императору 16) • Сенату въ защиту преследуемой истины Христовой. "Я знаю, писалъ св. Іустинъ, что философы уловять меня своими ковами, ожидаю сего оть Крескента". Такъ и случилось. Циникъ Крескенть-врагъ въры Христовой, уличенный Густиномъ въ недальномъ, но надменномъ, умъ и въ развратной жизни, оклеветаль Густина и предаль суду 17). Въ чемъ состоить учене христіань? — спросиль Іустина префекть Рустикъ. "Мы въруемъ въ Бога Творца видимыхъ и невидимыхъ и исповъдуемъ Госвода Інсуса Христа Сына Божія, предвозвівщенняго Пророками-Виновника и Учителя спасенія, Судію всехъ людей", отвечаль Іустинь. Послушай ты, который дунаешь, сказаль Префекть, что нашель истинную философію: если по всему твлу будуть бить тебя бичами и потомъ обезглавять: увъренъ ли, что взойдешь на небо? "Да, надъюсь, отвъчалъ Ізстинъ, получить объщанное Имъ (Христомъ), если претерплю то, о чемъ ти говоришь". Какъ? ты думаешь взойти на небо? сказалъ Рустикъ. .Не только думаю, но совершенно увъренъ въ томъ, такъ что и соменію неть места" 18), отвечаль Исповедникь. Съ твердостію перевесь св. Іустинъ после того страданія и, по выраженію Евсевія 19), увънчалъ святую жизнь святымъ мученичествомъ". Это было въ 166 юду 20).

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Apolog. 2. § 3. Tamians con. Grace. § 19. Escesia chron. ad Olymp. 232. leposeurs de vir. illustr. c. 23.

<sup>18)</sup> Мученичество Св. Іустина у *Руинарта* (Acta Mart. Lincera Т. 1 р. 132).— Пресектъ Юлій Рустикъ былъ Стоическій Филососъ, учитель М. Аврелія; Императорь считаль его другомъ и возвель его въ званіс Консула и Пресекта Рима. Digest. с. 49. lib. 1. Capitol. vit. M. Anton. § 3. Themistius orat. 34 р. 451. 463.

<sup>19)</sup> H. E. 4, 16.

<sup>20)</sup> Chronicon. Alexandr. ed. Raderi p. 666 Евсевій (Н. Е. 4. 16), Іеронинъ (catal. § 23), Фотій (cod. 125). Semich üb. Todes Jahr Iustins des Martyrers in

#### § 36. Сочиненія: 1-я апологія.

Нынъ извъстныя апологетическія сочиненія св. Іустина суть слъдующія: двъ Апологіи, увъщаніе Eллинамъ, о воскресеніи, разиворъ съ Tрифономъ  $^{21}$ ).

Содержаніе 1-й Апологіи таково: съ уваженіемъ, почтивъ Императоровъ именемъ благочестивыхъ и съ увъренностію въ достоинствъ христіанъ, которыхъ однако презирали, поставивъ себя въ числъ христіанъ, съ твердостію говоритъ Іустинъ Императорамъ: "вы называетесь благочестивыми и философами: но таковы ли вы на самомъ дълъ, окажется ниже. Мы предстали предъ васъ не съ тъмъ, чтобы льстить вамъ; мы просимъ васъ, чтобы вы произнесли судъ съ строгимъ и внимательнымъ разсудкомъ" (§ 1). Потомъ онъ начинаетъ опровергать одну за другою причины, по которымъ гнали христіанъ и вмъстъ объяснять христіанскія истины.

Христіанъ гнали за одно имя христіанъ. Философъ повазываетъ: "за одно имя, безъ прикосновенныхъ ему дѣлъ, не осуждаютъ и не хвалятъ... Мы даже не считаемъ за справедливое обращаться съ просьбою, когда за одно имя признаютъ худыми... но позаботьтесь о себъ" (§ 3. 4). Потомъ указываетъ на причину ненависти къ христіанамъ за одно ихъ имя—на діавола, какъ на единственнаго врага истины (§ 5).

Христіанъ называли безбожниками. Философъ отвѣчаетъ: "признаемся, что мы безбожники въ отношеніи къ мнимымъ богамъ, но не въ отношеніи къ Богу истиннѣйшему... мы чтимъ благоговѣйнымъ поклоненіемъ Его и Его Сына пришедшаго отъ Него и предавшаго это ученіе намъ, а равно и Духъ пророчественный; воздамъ сію почесть словомъ и истиною, открыто преподавая всякому желающему научиться тому, чему сами мы научены" (§ 6).

Показываеть, истинные христіане не отрекаются отъ Христа единственно потому, что дорожать истиною Божією для спасенія въчнаго

Въ русскомъ переводъ Апологія первая и вторая въ христ. чтен. 1825. 1840. Выбранныя мъста изъ сочиненій св. Іустива (двъ Апологія; о монархів, выписка изъ Іустинова разговора съ Трифономъ, Москва 1783); переводъ по языку—устарълый.

Studien und Kritiken 1835. Еписаній очевидно ошибается, когда говоритъ, что Іустинъ пострадаль при Адріанъ; но справедливо называеть Пресекта Рустикомъ. Память св. Іустина 1 Іюля.

<sup>21)</sup> Лучшее изданіе сочиненій св. Іустина послѣ Кельнскаго 1686 г. "Парижское Мараново (ор. S. Justini omnia, quae extant una cum epist. ad Diognetum item Tatiani, Athenagorae, Theophili Antioch et Hermiae philosoph cum appendice grae lat. Paris 1724). Оно же перепечатано, не безъ замѣчаній Обертюромъ (Ор. S. Justini Wiceburg. 1 777—78. III). Галландомъ in Bibliot. Patr. Т. 2. Орега S. Justini omn. grae lat. ed. Otto. Т. 1—3. Jenac. 1842. 1843 съ краткими, но полезными замѣчаніями; Минемъ (Patrologiae t. VI).—Отдѣльныя изданія нѣкоторыхъ сочиненій: Dialogus cum Tryphone cum notis grae. lat. ed. Sam. Jebb. Londin. 1719. 8. Aprologiae duae et Dialogus c. Tryphone grae. lat. cum notis Thirlby Lond. 1723. f. Apologia 2. graece in usum praelect. ed. a Brauno Bonn. 1830 г.

§ 7. 8): не приносять жертвь богамь потому, что эти боги не боги, а твореніе рукь человіческихь, которыя ихь обтесывають, обрубають, мавять, долбять; (§ 9) и еще потому, что Богь Духь не требуеть дертвь вещественныхь (§ 10).

Представляетъ на видъ, что христіане ищутъ не земнаго, а небеснаго и за нихъ говоритъ здравый умъ (§ 11—13).

Тъпъ, что все предсказанное "Сыномъ Отна всъхъ и Посланникомъ" исполнилось на дълъ, доказываетъ святость истины своей (§ 14.
15). Тоже доказываетъ внутреннимъ превосходствомъ ученія созерцательнаго и дъятельнаго; при семъ указываетъ на согласныя мивнія лучшихъ
язычниковъ и присовокупляетъ: "впрочемъ да будетъ вамъ извъстно,
что только то вполнъ истинно, что сказываемъ мы, узнавъ отъ Христа
и отъ предшествовавшихъ Ему Пророковъ, которые древнъе вашихъ писателей. И надлежитъ върнть словамъ нашимъ не потому, что мы говорачъ сходное съ ними но потому, что говоримъ истину, такъ какъ научить насъ сему Інсусъ Христосъ, одинъ собственно родившійся отъ
Бога и Первенецъ и Сила, а по волъ Его сдълавшійся человъкомъ для
вътвивенія и возвышенія рода человъческаго (§ 16—33).

Жизнь преступную ведуть, продолжаеть Апологеть, не христіане, а еретики развратние, которыхъ однако язычники почтили даже божескою честію (§ 34. 35); ту же нечистоту указываеть и въ языческой религіи (§ 36. 37).

Разсказываеть, какъ совершается христіанское богослуженіе, на которое взводили низкін клеветы язычники, и показываеть превосходство его предъ обрядами язычества (§ 38. 89). Онъ говорить, что въ священныхъ собраніяхъ читались писанія Апостольскія и пророческія. О св. Евхаристіи передаеть онъ такое върованіе церкви: мы пріемлемъ сіе не какъ простой хлібоь и не какъ простое питіе: но мы научены, что пища сія, надъ которой произнесено благодареніе при посредстві молитвы слова Его, по преложеніи питающая нашу кровь и плоть, есть кровь и плоть Самого воплотившагося Інсуса (§ 36).

Въ заключение убъждаетъ не оскорблять справедливости въ отношени къ христіанамъ и прилагаетъ указъ Императора Адріана о нихъ.

§ 37. Вторая апологія: увъщаніе нъ Еллинамъ; сочиненіе **о** воскресеніи.

Вторая апологія, подлинность которой, какъ и первой, не подлежить сомнівнію <sup>21</sup>), не такъ богата содержаніемъ, какъ первая: но это



<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Указанія самаго Іустина въ примъч. 22. Евсевій ошибочно называєть первую пространную апологію второю, и краткую первою. Но извлеченія его изъмнимо-второй Іустиновой апологія всъ читаются въ извъстной пынъ первой апологія. Н. Е. 4, 8. Аполог. 1 § 29. 31. 68. Н. Е. 4, 11. Апол. 1. § 26. Н. Е. 4, 12. Апол. 1. § 1. Равно извлеченія изъ краткой апологіи, Евсевіевой первой, читаются во второй апологіи. Н. Е. 4, 17. Апол. 2. § 3. Н. Е. 4, 17. Апол. 2. § 2.

потому, что сочинитель не считалъ нужнымъ повторять сказаннаго въ первой <sup>22</sup>). Вторая апологія—дополненіе къ первой, вызванное новымъ гоненіемъ противъ христіанъ. Сказавъ о поводъ къ апологіи (1-3), св. Іустинъ отвъчаетъ на возражение враговъ въры: почему христіане не убивають себя, если смерть благодъяние для нихъ? Отвътъ тотъ, что жизнь дана Богомъ и только по его распоряжению можно оставлять ее; потому самоубійство не доведеть до цели-до блаженства. Напротивь свободное исповедание истины предъ врагами ея, когда оканчивается смертію, благоугодная жертва Богу (§ 4, 5). Второе возраженіе: если Вогъ-защитникъ христіанъ, почему допускаетъ Онъ убивать ихъ? Философъ показываетъ главную причину тому въ борьбъ ала съ добромъ, открывшейся съ произвольнаго паденія духовъ и допускаемой Благимъ Творпемъ свободы. Злые духи ненавидять христіанъ, потому что териять оть нихь жестокія пораженія. Поелику же Благій Богь есть вивсть и Правосудный: то настанеть время, когда и злымъ духамъ и ихъ ученикамъ-явычникамъ отдано будетъ по деламъ ихъ, а христівне, за невинимя страданія, ув'вичаны будуть славою и блаженствомъ (§ 6-9). Страданія христіанъ, которыхъ невинность не могли не признавать и люди, подобные Марку Аврелію, тревожили многихъ сомивніями. Св. Іустинъ общею исторією доказываеть, что лучшіе люди всегда терпівли отъ злыхъ людей и твиъ торжествовали надъ зломъ. Онъ указываеть на философовъ Сократа, Гераклита, Музонія и другихъ. Если же, говорить Философъ, и подобные люди, которые такъ слабо знали Премудрость ввиную, -- охотно тершвли; какъ же христане, которымъ такъ извъстно въчное Слово Отца Небеснаго, могутъ не съ радостію отдавать жизнь свою за ученіе Христово? А если такъ охотно страдають они: то безъ сомнинія не какъ виновные (10-14).

Древнимъ извъстно было сочинение св. Густина— "обличение Еллинамъ" <sup>23</sup>). Мъста, приводимыя нъкоторыми изъ обличения, читаются
въ нынъ извъстномъ уепицании (παραίνεσις) Едлинамъ <sup>24</sup>). Слъд. это
одно и тоже сочинение. Его назвали "увъщаниемъ" по начальнымъ словамъ его.— "Начиная увъщание къ вамъ", такъ начинаетъ сочинение
свое сочинитель.— Обличениемъ же назвали это сочинение иотому, что это
название близко къ содержанию его. Напрасно противъ подлинности увъщания указываютъ на несходство увъщания съ апологиями Густина <sup>25</sup>). Мысль

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Св. Густинъ не ръдко говоритъ въ краткой апологіи: «какъ прежде сказали», указывая на пространвую апологію. См. Apol. 2. § 4, р. 91 и Apol. 1. § 10. р. 48 Apol. 2. § 6. р. 33 и Apol. 1. § 23. р. 57. § 63. р. 81. Apol. 2. § 8. р. 34 и Apol. 1. § 46. р. 71.

<sup>23)</sup> Евсевій Н. Е. 4, 18. Іеронимъ de vir. illustr. 33. 37. Фотій (Bibl. c. 232) говорятъ, что св. Іустинъ писалъ «обличеніе (žλεγγον) язычникамъ».

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Стефанъ Гобаръ у Фотія, Bibl. cod. 232. Св. Дамаскинъ Parallela tit. 18.

<sup>15)</sup> Неандеръ удивляжея, отъ чего Густинъ не гоноритъ въ увъщании о внут-

ибщантя и апологіи одна и таже, и именно та, что чистая истина тольвъ откровеніи. О противорѣчіяхъ греческой философіи самой себѣ св. Істинъ говорилъ и въ апологіяхъ <sup>26</sup>); не молчалъ онъ и о томъ, что тественно то, что въ апологіяхъ Философъ, поставивъ себя въ обороштельное положеніе противъ злобы языческой, называвшей христіанство невизною, указывалъ философамъ Императорамъ въ природѣ человѣчестой начала истины, священныя и для язычника и для христіанина: то столько же естественно для апологета и то, что онъ имѣя дѣло съ языческою мудростію, гордою своими твореніями, выставляеть въ увѣщаніи заблужденія языческой религіи и мудрыхъ язычества во всей наготѣ.

Содержаніе ув'вщанія: послів вступленія, (§ 1. 1) а) показываеть заблужденіе и нечестіе въ произведеніяхъ поэтовъ и въ сочиненіяхъ филогофовъ (2—7); б) изображаетъ достоинства откровеннаго ученія и особеню древность его (§ 8—13); в) доказываетъ, что все лучшее, что только есть у поэтовъ и философовъ, занято изъ откровенія (§ 14—38).

Св. Месодію и Іерониму \*) изв'єстна была книга св. Іустина о когрессній.

Весьма значительная часть сего сочиненія сохранена св. Дамаскиимъ. Сочиненіе—достойное св. Философа. Это филосовско—богословское размышленіе о предметъ, столько казавшемся страннымъ для языческаго философа.

#### § 38. Разговоръ съ Трифономъ.

Разговоръ съ Трифономъ—сочинение общирное. Подлиность его несомивна. Евсевий не только считаетъ его между сочинениями св. Густина, но приводить многия мъста его въ томъ самомъ видъ, какъ онъ читаются нынъ <sup>28</sup>).

Разговоръ, кромъ вступленія (§ 1—10), заключаеть въ себъ три части. Въ первой разръщаются два предубъжденія: христіане не исполняють закона Моисеева и они же поклоняются Распятому.

Первое предубъждение разръшается такъ: христіане не исполняютъ брядоваго закона отъ того, что обязательная сила его кончилась съ принествіемъ Мессіи; по ученію Пророковъ назначеніе закона—временно; брази не нужни, когда явилась истина. "Купелію крещенія и въденія Бога мы достигли въры, по Пророку, и мы исповъдуемъ, что только

ревнемъ всеобщемъ источникъ въдънія истины. *Арендтъ* (Quartal. christ. 1834) въсмъдъ за другими считаетъ это за твердое доказательство тому, что увъщаніе не вринадлежитъ св. Іустину. Тоже Мелеръ Patrologie f. 224—226.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Cm. Apol. 1. § 2. § 10. p. 95. § 13. p. 97. Apol. 1. § 4. p. 46. § 44. p. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Cm. Apol. 1. § 44. p. 59. 60.

<sup>\*)</sup> Epist. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Евсевія цер. ист. 4. 18. Іеронимъ de vir. illustr. 8. 23. истор. ученів объ отц. церкві, т. і.

это проповѣданное имъ крещеніе есть вода жизни, которая можетъ очищать кающихся. А вы копаете цистерны безводныя и безполезныя. Къ чему служитъ то омовеніе, которое орошаетъ только плоть? Ваши сердца полны гнѣва, зависти, ненависти" и пр. (§ 11—17). Что есть полезнаго въ обрядахъ, это взято отъ Патріарховъ, а они достигли правды безъ омовеній. Иначе обряды только обузданія легкомысленному народу (§ 18—29). У христіанъ есть законъ высшій, безъ котораго нѣтъ спасенія ни для кого. "Ни египтянамъ, ни дѣтямъ Моава, ни дѣтямъ Эдома не приноситъ пользы обрѣзаніе. Но пусть будетъ Скиеъ или Персъ, только бы зналъ Бога и Христа Его и соблюдалъ вѣчные уставы: онъ обрѣзанъ превосходнымъ, спасительнымъ, обрѣзаніемъ, онъ другъ Вожій и его дары пріятны Богу" (§ 17—30).

Противъ втораго предубъжденія св. Іустинъ говоритъ, что Пророками предвозвъщено двоякое пришествіе Христово, одно смиренное и безславное другое—грозное и славное. Въ одномъ и томъ же лицъ Пророки указываютъ то Господа воинствъ, то рождающагося и страждущаго. И такъ соблазнъ Іудея оскорбляетъ Пророковъ (§ 31—47).

Во второй части разрѣшаются три недоумѣнія Трифона: Христосъ есть Богъ вѣчный, вмѣстѣ съ тѣмъ Онъ человѣкъ и человѣкъ распятый. "Это кажется мнѣ не только странно, но и глупо", говоритъ Трифонъ.

Разрышая недоумынія Трифона св. Іустинь говорить, что Трифонь и послы сказаннаго досель должень признать за вырное, что Ійсусь есть Мессія и, разрышивь новое сомныніе его, пришель ли Илія? указываеть Трифону на Богоявленія Патріархамь, гдь Ангель Божій отличается оть Бога Творца и вмысть является сь свойствами Божества, потомь на изреченія Пророковь подобнаго содержанія, особенное вниманіе обращаеть на слова Исаін 7, 14, (§ 48—85). Соблазнь креста Апологеть ослабляеть предзнаменованіями креста: воздытыми руками Моисея для молитвы, зміємь вознесеннымь на древо и словами псалма: ископаша руць мой; за тымь показываеть, что, по пророчествамь, Мессій надлежало не только пострадать, но и воскреснуть (86—108).

Третья часть вразумляеть Трифона въ томъ, что върующіе въ Христа Іисуса должны были, по пророчествамъ, наслъдовать обътованія Божіи. Прежде всего объясняется здъсь пророчество Михея, о обращеніи язычниковъ, потомъ пророчества Захаріи и Малахіи о приношеніи духовныхъ жертвъ (§ 109—119); показывается, кто таковы чада Авраама? (120—133). Объясняются Образы цереви (134—141). Въ заключеніи Трифонъ благодарить христіанскаго учителя за наставленія (§ 142).

#### § 39. Потерянныя сочиненія Св. Іустина; сочиненныя сомнительныя и подложныя.

По свидътельству Евсевія, св. Іустиномъ написаны были: "внига юдь заглавіемъ Повець (фалта»), тавже зампчанія о душт, гдё онъ предлагаль рёшенія различныхъ вопросовъ и, приводя едлинскія мнёнія, общаль въ другомъ сочиненіи отвергнуть ихъ и изложить собственное петніе. Евсевій писаль: "есть, говорить, въ разныхъ рукахъ братій очень много и другихъ произведеній Іустина" и указываетъ на сочиненіе его противъ Маркіона 29). Самъ Іустинъ въ первой апологіи упоминаль о своемъ сочиненіи противъ ересей. Всё эти сочиненія св. Іустина для насъ потеряны и извёстны только краткіе отрывки разныхъ сочиненій его 30).

За то подъ именемъ Іустина явились и нынъ извъстны сочиненія, то несомитьно подложныя, то сомнительныя.

Къ сомнительнымъ относятся:

- а) Книга *о единовласти*, противъ многобожья. По словамъ Евсевія <sup>21</sup>) и Іеронима <sup>32</sup>), св. Іустинъ писалъ о единствъ Божіемъ и доказывалъ это единство не только изъ св. писанія, но и изъ языческихъ очиненій. Но сочиненіе о единовластіи заключаеть въ себъ выписки изъ Софокла, Еврипида и другихъ и ни слова изъ св. писанія, составля нежду тъмъ полное сочиненіе <sup>33</sup>). При томъ, это не болѣе, какъ сборникъ кое-какихъ мѣстъ изъ поэтовъ, мало достойный великаго философа.
- 6) Слово из Еллинами по названию сходно съ внигою Тустина противъ Еллиновъ", которую знали Евсевій и Фотій <sup>34</sup>). Но въ словъ не говорится ни слова о злыхъ духахъ, ни о спорныхъ пунктахъ между грестіанами и язычниками, что составляло содержаніе вниги противъ Елиновъ" <sup>35</sup>). Притомъ слогъ раскращенъ цвътами воображенія безъ сли и жизни, что не принадлежить въ слогу Густина.

ээ) Евсевін цер. ист. 4, 18.

<sup>30)</sup> Изданы Маранонъ, Галандомъ, Миномъ.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Ист. цер. 4, 18.

<sup>22)</sup> De vir. illustr. § 23.

в) Слова: Έγὸ δὲ, ὡς μιχρῷ πρόσθεν ὑπέςην, φιλόθεω τῆ γνῶμη χεχρημένες, φιλανθρώπφ χρήσομαι τῆ φωνῆ, не указывають на предшествовавшія свидътельства писанія будто бы потерянныя, но на то, что досель читается впереди ихъ. Смысль словь тоть: Я, какъ прежде положиль, буду говорить въ духъ боголюбиюмъ, языкомъ боголюбивымъ". Маранъ слова Евсевія в μόνον ἐχ τῶν παρ ἡμῶν γράφων, αλλ', даеть такое значеніе: "онь не изъ писаній нашихъ доказываеть, а только изъ языческихъ сочиненій". Но такому толкованію никто не вършть, какъ ме согласному съ значеніемъ оборота рѣчи. Значеніе выраженія у Евсевія Н. Е. 4, 25 6, 3. De vita Constant. 1, 58. 2, 27.

<sup>4)</sup> Фотій Bibl. cod. 125.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Евсевій Н. Е. 4, 18. Фотій Віві. cod. 125.

### Явно подложныя сочиненія:

1) Вопросы съ отвътами Еллинама, — они говорятъ о манихеяхъ. 2) Отвыты православным -- сочинение 4-го выка. Оно говорить объ Иринев (quaest. 115), Оригенв (quaest. 82) и манихеяхъ (quaest. 127). 3) Опровержение Аристотелевых мниний и по содержанію и по слогу сходно съ отвътами еллинамъ, о матеріи, о видъ и движеній зв'яздъ. 4) Изложеніе впры-сочиненіе д'яльное и Леонтій визант. приводилъ мъста изъ него съ именемъ Іустина (Cont. Nestor. lib. 3. с. 10). Но оно писано после появленія Арія и Евтихія: такъ ποκαзωβαίοτο слова его: Τριάς, μόνος εν τριάδι, όμοούσιος, τρία πρόσωπα, εξ ύιὸς καὶ δύο φύσεις. Въроятно оно писано Іустиномъ сицилійскимъ, писавшимъ въ концъ 5 въка письмо къ Петру Фулону. 5) Письмо къ Зенть и Серену, назидательное по содержанию нравственному, не извъстно было древнимъ и, ни по слогу, ни по содержанію, не походить на сочиненія св. Іустина. Сочинитель пишетъ: "надобно заботиться о дътяхъ, — таковымъ принадлежитъ царствіе небесное. Не надобно пренебрегать больными и не следуеть говорить: я не привыкъ служить. Преступенъ стыдъ-стыдиться того, какъ бы не подумали, что если работаемъ своими руками, мы бъдны и безпомощны" (§ 19). Прекрасныя наставленія, но они могли быть преподаны только аввою монастыря, а не св. Іустиномъ, мученикомъ втораго въка.

#### 🖁 40. Характеръ Св. Іустина — учителя, важность сочиненій его.

Всё древніе высоко уважали св. Іустина, какъ знаменитьйшаго учителя Церкви. По словамъ св. Меюрдія, Іустинъ «мужъ недалекій отъ Апостоловъ и по времени и по высокимъ качествамъ» <sup>36</sup>); по отзыву Епифанія— «мужъ святой и боголюбивый, весьма много занимавтійся вѣрою» <sup>37</sup>); по словамъ Евсевія— «заслужившій общее удивленіе» <sup>38</sup>). Фотій говоритъ, что св. Іустинъ былъ глубокій философъ христіанскій, а еще болье онытный въ языческомъ любомудрін <sup>39</sup>). Отзывъ Фотія вѣрно изображаетъ отличительный характеръ Іустина. Фотій конечно указываетъ въ Іустинъ общирныя свѣдѣнія его въ предметахъ вѣры и системахъ философскихъ. Но св. Іустинъ былъ философъ по духу своему; таковъ онъ былъ въ жизни, таковъ онъ и во всѣхъ сочиненіяхъ своихъ. Съ вѣрнымъ познаніемъ откровеннаго ученія онъ соединялъ глубокій взглядъ на христіанство. Онъ излагаетъ свои

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) У Фотія Віbl. cod. 234.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Haeres. 46, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Н. Е. 4, 11. См. еще отзывы Тертулліана Cont. Valent. § 5. Татіана (Эт. ad. Graec. p. 259.

<sup>39)</sup> Bibl. cod. 234.

ши не въ той формъ простаго наставленія, въ вакой излагають ихъ пли Апостольскіе; онъ изслъдываеть, сравниваеть, повъряеть. Говоря с язычникомъ объ истинахъ христіанскихъ онъ вводить язычника въ нашипленія о нихъ, излагаетъ предметы отчетливо и ясно, чтобы оставть потомъ язычника безотвътнымъ предъ его совъстію за невъріе. Геворитъ-ли съ Іудеемъ Трифономъ? онъ излагаетъ смыслъ пророчечихъ словъ, не оставляя испытующаго взора на истины.

Главная діятельность его діятельность апологета. Необходиность времени, діяла враговъ, заставили его обратить много вниманія а случайныя клеветы противъ христіанства и оправдывать христіанство противъ этихъ клеветъ. Тімъ не менте онъ вводиль читателя своего въ самыя основанія христіанства, открываль самый духъ его, ттобы видіяли божественное достоинство его для всіхъ временъ и для всіхъ народовъ. Потому-то апологіи его противъ язычества, при важвости своей для исторіи христіанства, сохраняють важность апологіи христіанской всіхъ временъ.

Сочиненія св. Іустина и особенно разговоръ его съ Трифономъ вкана важны для изученія Св. писанія.

Іустинъ только близкій ко временамъ Апостольскимъ приводить піста изъ всёхъ четырехъ Евангелій, какъ книгъ боговдохновенныхъ. Это весьма важно для убъжденія позднихъ временъ въ канонической важности писаній евангельскихъ 40). Ему изв'ястно первое посланіе къ Кориноминамъ 41). Онъ говорить объ Апокалипсисъ и писателя его называетъ Апостоломъ Іоанномъ 42).

Греческій тексть Ветхаго Завіта, приводинни Іустиномъ, иногда подходить къ еврейскому подлиннику и нынів встрічается только въ ніжоторыхъ греческихъ спискахъ В. З., а иногда вполнів, соотвітствуя еврейскому, совершенно разнится отъ списковъ LXX и сходенъ съ текстомъ Осодотіона и Симмаха. Это дастъ право заключать, что св. Іустинъ, не знавшій еврейскаго, пользовался какимъ нибудь древнимъ христіанскимъ переводомъ В. З., которымъ пользовались потомъ Осодотіонъ и Симмахъ 13).

<sup>40)</sup> Сл. Мате. 3, 11. Dial. p. 268. et 316. Мат. 11, 12—25. Dial. p. 271. 301. 399. Лук. 1, 37. Dial. p. 327. Мат. 5, 20. Dial. p. 333. Мат. 7. 19. 21.—Apol. 2 p. 64. Мат. 1, 21. Apol. 2 p. 75. Мат. 9, 13. Apol. 2 p. 62. Мат. 11, 27. ibid. p. 95. Dial. p. 336. Лук. 9, 22. 10, 19. 22. 41. Dial. p. 302. 327. 301. 337. Мат. 21, 13. Dial. p. 325.—Марк. 3, 17.—12, 30. Apol. p. 63. Dial. p. 333.—Iоан. 3, 4. 5. 1, 40. 4. 10.— Apol. 1. p. 89. Dial. p. 316. 342. и пр. евангел. повъствованія о чудесахъ извъсты были и Трифону Dial. p. § 10. Сл. Winer Iustinum M. Evangeliis canonicis изи fuisse. Jenae 1819.—Zarstav, de Iustini M. biblicis studiis, Wratislaviae 1832.

<sup>&</sup>quot;) Cohortatio § 35.

 <sup>43)</sup> Dial. § 28. 81.
 43) Мъста В. З. сходныя у Іустина съ Еврейскимъ текстомъ 1. Цар. 17, 14.
 46. 3, 12.

Послё сего понятно, что если Густинъ не рёдко одобрялъ переводъ 70 и укорялъ современныхъ евреевъ въ порчё еврейскаго текста: то это не значитъ, что онъ признавалъ безусловную важность перевода 70. Густинъ говорилъ о достоинстве сего перевода всего более потому, что Гудеи со времени изгнанія ихъ изъ Герусалима, пренебрегая всёмъ греческимъ, несправедливо пренебрегали и переводомъ 70, и холодность свою къ убъжденіямъ христіанства закрывали словами: не такъ въ еврейскомъ. Показанія Густина о происхожденіи перевода 70 въ главныхъ чертахъ оказываются сходными съ разсказами Госифа Флавія и Филона и однаво не во всемъ согласны онё между собою 44). Въ томъ нётъ сомнёнія, что дерзость и злонамѣренность раввиновъ, современныхъ Густину были велики. Но справедливо и то, что обвиненія Густина въ порчё еврейскаго не всё оказываются вѣрными и допускались иногда безъ строгой повѣрки 45).

Превосходне разсуждаеть св. Густинь о боговдохновенности пророковъ и писателей свящ. канона <sup>46</sup>). «Я никакъ не осмълюсь и подумать, говорить философъ, чтобн писанія могли быть противны одно другому. Если-же какое мъсто и покажется миъ такимъ, то я признаюсь, что нехорошо понимаю его» <sup>47</sup>). Такой отзывъ философа учить многому.

Въ разговоръ съ Трифономъ св. Іустинъ первый изъ христіанскихъ учителей собралъ и объяснялъ пророчества и предзнаменованія о Христь и христіанской Церкви. Для перваго опыта естественно, что принимаются иныя мъста за пророчественныя, тогда какъ въ строгомъсмыслъ они не имъютъ такого значенія; для дъла-же апологета довольно было и того, что современная ему раввинская ученость была не противъ такого объясненія, вмъстъ съ тъмъ у св. Іустина многія мъста Ветхаго Завъта превосходно поняты и объяснены.

Для ученія о вюрю сочиненія Іустина содержать въ себѣ превосходныя наставленія. И это отъ того, что онъ долженъ быль защищать многіе догматы противъ кривыхъ толковъ язычниковъ и Іудеевъ.

«Мы признаемся, говорить онъ, защищаясь отъ обвиненія въ безбожій, мы признаемся, что безбожники мы въ отношеній къ такимъ мнимымъ богамъ, но вовсе не въ отношеній къ истинному Богу; мы благоговъйно чтимъ Его и Его Сына, пришедшаго отъ Него и Пророческій Духъ 48). «Мы чтимъ Творца міра въ томъ видъ, какой приз-

<sup>44)</sup> Cm. Cohort. p. 13. Apol. p. 72. Dial. § 68.

<sup>45)</sup> Напр. овъ говоритъ, что «Гуден выбросние нѣкоторыя слова изъ книги Ездры такъ, гдѣ говорится у него о законѣ Паски». И приводитъ эти слова. Но Ездра не писалъ такихъ словъ, какія усвояетъ ему Густинъ.

<sup>46)</sup> Cohort. § 8. Apol. 1. § 31.

<sup>47)</sup> Dialog. cum Tryphone.

<sup>48)</sup> Apol. 1. § 6.

шев достойнымъ. Мы научены, что Наставникъ тому—есть Истинный Сить Божій. Мы ставимъ Его на второмъ мізстів, а на третьемъ Проречекій Духъ 4°). Увітровавшіе во Христа омываются у насть водою во Ви Отца всізхъ и Владыки Бога и Спасителя нашего Інсуса Христа і Духа Святаго» 5°).

Особенно ясно и точно учение Іустина о Божествѣ Сына Божія. По словамъ его Сынъ Божій «собственно одинъ рожденный отъ Бога, Его Слово, первородный—и сила <sup>51</sup>); Слово, существующее съ Нимъ прежде созданій» <sup>52</sup>), Господь и Богъ <sup>53</sup>), Творецъ и Правитель міра <sup>54</sup>).

Іустинъ признаеть Ангеловъ личными существами съ свободною волею 55), но увлекается мивніемъ времени о паденіи духовъ 56).

Всеобщую порчу людей выставляеть послёдствіемъ рожденія отъ грішныхъ родителей и потому не дівломъ частнаго произвола. «Не зная перваго рожденія, говорить онъ, по необходимости рождаемся отъ нечестию сівмени, чресъ смішеніе родителей и воспитываемся въ худыхъ обичать и нечестивыхъ уставахъ; потому-то необходимо, чтобы были и не чадами необходимости и невіздівнія, а избранія и світа и пріяли в воді прощеніе грізховъ; надъ тівмъ, кто желаетъ возродиться и пуждается въ прощеніи грізховъ, и произносится имя Отца всізхъ и Господа Бога» <sup>57</sup>). Св. Іустинъ указываетъ и на историческое проистожденіе грізха отъ первыхъ человівковъ <sup>58</sup>).

Отсель онъ выводить и нужду въ Искупитель, въ Которомъ показиваеть единственнаго Просвътителя міра <sup>59</sup>), въчнаго Священника, принесшаго себя за гръхи людей <sup>60</sup>) и истиннаго Царя, который, побъдивь всехъ враговъ Божіихъ, откроетъ въчное царство <sup>61</sup>).

Ясно и точно ученіе его о таинствахъ крещенія и евхаристіи <sup>62</sup>). Послѣдняя судьба міра объяснена у св. Іустина подробно <sup>63</sup>). Отъ шънія времени о тысящелѣтнемъ царствѣ Христовомъ не былъ онъ свобенъ <sup>64</sup>). Превосходно разсуждалъ онъ съ язычникомъ о воскресеніи

<sup>49)</sup> Apol. 1. § 13.

<sup>50)</sup> Apol. 1. § 79. 85. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Apol. 1. § 24.

<sup>53) 1. § 6.</sup> 

<sup>51)</sup> Apol. § 128.

<sup>4)</sup> Dial. 2. § 6. Apol. Epist. ad Diogn. § 9. 10.

<sup>55)</sup> Cm. Dial. § 128. Apol. 1. § 6.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Apol. 1. § 5.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) Apol. 1. § 61. Dial. § 23. 94.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Apol. 1. 3. § 6. Dial. c. Tryph. § 88.

<sup>50)</sup> Apol. § 28. 78.

<sup>60)</sup> Dial. § 94. 95—105. Apol. 1. § 50.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) Apol. 1. § 60.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Apol. 1. § 79. 80. 89. 66. 67. 86. Dial. § 41. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Dial. § 39. 49. 80. Apol. 1. § 8. 12. Apol. 2. § 2. 10.

<sup>&</sup>quot;) Dial. § 30. 81. 139.

мертвыхъ. «Если бы ты еще не былъ твиъ, чвиъ ты теперь, т. е. если-бы не родился облеченнымъ въ такое твло, каково твое, и кто нибудь, указывая съ одной стороны на каплю крови, а съ другой на образъ твоего твла, сказалъ, что изъ этой крови составятся кости и плоть и образуется такое твло, какое видишь: ты не повърилъ-бы тому, пока собственными глазами не убъдился-бы въ дъйствительности событія. Между твиъ ты самъ знаешь, что твло рождается не иначе. Убъдисьже твмъ, что твло и по разрушеніи, ввъренное землъ, какъ съмя, можетъ, по слову Божію, въ назначенное время принять новую жизнь и облечься безсмертіемъ. Спрашиваю, достойно-ли судятъ о могуществъ Божіемъ, когда говорятъ, что каждая вещь возвращается въ первое свое состояніе и Богу невозможно возвести ее въ иное состояніе» 65)?

### § 41. Св. Өеофилъ Антіохійскій.

Близокъ по духу къ философу Іустину св. Өеофилъ еписко пъ Антіохійскій. Рожденный въ язычествъ, онъ получилъ общирное образованіе того времени, но узналъ объ истинъ изъ св. писанія. "И самъ я не върилъ, говоритъ онъ, воскресенію, а теперь върю, послъ того, какъ внимательно размышлялъ; я обрълъ св. писанія св. Пророковъ, которые Духомъ святымъ прорекали о пропедшемъ такъ, какъ оно происходило, о настоящемъ такъ какъ оно происходитъ и о будущемъ въ томъ порядкъ, какъ оно совершится. И такъ, когда я увъренъ, что происходящее нынъ предсказано было: то не остаюсь болъе невърующимъ, а върю, повинуясь Богу 1).

По смерти Эрота—пятаго епископа антіох., св. Өеофилъ возведенъ былъ (въ 168) на престолъ антіохійскій <sup>2</sup>).

Пастырской двятельности его предлежало много трудовъ и онъ двиствоваль со всею ревностію въ св. вврв. "Такъ какъ въ это время, пишетъ Евсевій, еретики готовы были погубить стадо Божіе и подобно плевеламъ опустошали чистую ниву апостольскаго ученія: то пастыри церкви по всему міру напрягали силы свои, чтобы истребить ихъ, и разогнать этотъ родъ дикихъ звврей; они утверждали братію частію увъщаніями и предостереженіями, частію наставленіями еретиками, то устными, то письменными. Въ числь ихъ вступаль въ бой съ еретиками и Өеофилъ, какъ это видно изъ сочиненія его противъ Маркіона" 3). Далье Евсевій говорить, что Өеофилъ писалъ и противъ Гермогена и

<sup>65)</sup> De resurrect. § 1.

¹) Книга къ Автол. § 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Евсевій Н. Е. 4, 19. 20, Іеронимъ Catal. c. 48. Ep. 151. ad Algasiam quaest. 6.

<sup>3)</sup> H. E. 4, 24.

из томъ сочинени приводиль свидътельства изъ Апокалипсиса Іоаннова <sup>4</sup>). По другимъ памятникамъ извъстно, что Ософилъ писалъ еще кратси, но прекрасныя, наставленія въ назиданіе церкви, иначе—огласительныя поученія <sup>5</sup>). Самъ Ософилъ говоритъ, что писалъ онъ "Бытое піра", гдѣ разсуждалъ о родословіяхъ Патріарховъ, о діаволѣ искуситель перваго человѣка и о ничтожествѣ боговъ <sup>6</sup>). Къ тому же занивася онъ толкованіемъ св. писанія <sup>7</sup>) и наконецъ трудился для просивщенія язычниковъ.

Онъ управляль церковію 13 лёть и скончался ок. 181 г., переживь тяжкое время Императора Марка Аврелія <sup>8</sup>).

### § 42. Сочиненіе его — инига о въръ, ся содержаніе и важиость.

Изъ множества сочиненій св. Өеофила <sup>9</sup>) до настоящаго времени сохранилась только книга его о въръ <sup>10</sup>). Изв'ястное нын'я съ его именемъ толкованіе на Евангеліе Матеея <sup>11</sup>), заключая въ себ'я м'яста изъ Кипріана, Іеронима и другіе анахронизмы, безъ всякаго сомн'янія, не сотавляеть изв'ястнаго древнимъ екзегетическаго труда Өеофилова <sup>12</sup>).

Автоликъ, для котораго писано св. Пастыремъ антіохійскимъ сочиненіе о впри былъ, какъ показываетъ сочиненіе (кн. 3 § 4, 19), образованный язычникъ, весьма много занимался чтеніемъ книгъ и, какъ

<sup>4)</sup> H. E. 4, 24.

tore Marco Antonino Vero, librum contra Marcionem composuit, qui usque hodie extat; feruntur ejus ad Autolicum tria volumina et contra haeresim Hermocenis liber unus et alii breves eleganter tractatus ad aedificationem ecclesiae pertinentes. De vir. illustr. § 48. y Εвсевія "Έτερά τινα κατηγήτικα βιβλία. Η. Ε. 4, 2.

<sup>6)</sup> Ad Autolyc. lib 2 c. 28-30. lib. 3. c. 19.

<sup>7)</sup> Іероний: legi sub nomine ejus in Evangelium et in proverbia Salomonis сипшентатіов, qui mihi cum superiorum voluminum elegantia et phrasi non videntur congruere (Catal 9. 48). Въ предисловіи въ толкованію на Матвъя онъ же говорить, что пользовался самь толкованіемъ св. Өеоонла на Матеея. А въ письмъ въ Алгазія (Ep. 151. quaest. 6) пишетъ: Theophilus, qui quatuor Evangelistarum libres in unum opus dicte compingens, ingenii sui nobis monumenta dimisit, hae super hac parabola in suis commentariis est locutus.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Въ 3 кн. къ Автол. онъ говоритъ, что Веръ (т. е. Маркъ Аврелій онлосооъ) управляль имперією 19 л. и слъд. пережиль онъ сего государя (180 г.). Къ тому же сочиненіе его для Автолика уже приводиль въ своемъ сочиненіи св. Иривей, писавшій при П. Елевеерів (Adv. hor. 2, 6 п. 2 cod. Antol 1 п. 5; adv. haer. 3, 22 п. 13. ad Autol. 2. 25). Память его Дек. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. выше пр. 5—7.

<sup>10)</sup> Лучшія издавія книги о въръ. S. Theophili—liber de fide notis locupl. gr. lat. ed. Wolfius Hamb. 1724.—Мараново визств съ сочиненіями св. Іустина Par. 1742. Годландово in T. 2 Bibl. Patr.

<sup>11)</sup> Hagana in Bibl. Patr. Colon. 1688 Lugdun. 1677.

<sup>12)</sup> См. выше пр. 7.

кажется, занималъ должность градоначальника. По словамъ же Өеофила, онъ былъ въ другихъ случаяхъ справедливъ и дёятеленъ, но не хотълъ слышать о христіанахъ (кн. 3. § 4, 31) и порицалъ ученіе ихъ (кн. 2. § 1).

Сочинение о въръ писано было не вдругъ, а по частямъ. Въ устной бесъдъ, происходившей послъ доставления Автолику первой книги о въръ, Оеофилъ успълъ смягчить упорство Автолика противъ св. въры и пріобръсть довъренность его (кн. 2. § 1); во второй книгъ Оеофилъ опять приглашалъ Автолика къ бесъдамъ; такъ какъ въ новыхъ бесъдахъ (кн. 2, § 25. 56) Автоликъ все еще выражалъ непреклонность къ истинъ Христовой, то довольно долго послъ того Оеофилъ послалъ къ нему третью часть, которая имъетъ и особенную надпись. Посему-то Лактанцій говоритъ о послъдней части, какъ объ особенномъ сочиненіи de temporibus 15.

Содержаніе первой книги слёдующее: сказавъ, въ чемъ состояли возраженія язычника, Оеофиль превосходно отвёчаеть на требованіе его: "покажи мнё своего Бога... "отвёчаю тебё: покажи мнё твоего человівка,—и я покажу тебі моего Бога. Покажи, что очи души твоей видять и уши сердца твоего слышать". И указывая на то, что нужно для того, чтобы видёть и слышать предметы вещественные, говорить: "Богъ видимъ только для тёхъ, которые могуть видёть Его, т. е. у которыхъ очи душевныя отверсты. Всё иміють глаза, но у нівкоторыхъ они такъ помрачены, что не могуть зрёть свёта солнечнаго: тёмъ не меніе солнце не теряеть блеска своего отъ того что слішне не видять... Если въ человівкі обитаеть грёхъ, онь не можеть созерцать Бога". "Нечестіе омрачаеть тебя и не можешь зрёть Бога" (§ 1—4).

Язычникъ требуетъ: "если ты видълъ, изобрази инт образъ Божій". Ученикъ Христовъ отвъчаетъ, что Богъ непостижимъ и неизобразимъ для человъка, что человъкъ зритъ только постижимыя для него свойства Божіи. (§ 5). За тъмъ описываетъ свойства Его (§ 6) и дъла, какъ Творца и Промыслителя (§ 7—10).

Такъ какъ язычникъ по слъпоть не видитъ Бога: Христіанскій учитель совътуетъ искать врача (§ 11) и указываетъ сего врача въ Словъ, которымъ сотворено все (§ 12). Убъждаетъ его довъриться Слову и доказываетъ, какъ естественна для человъка въра (§ 13). Самымъ върованіемъ язычника убъждаетъ въ въръ въ Бога, оставляя неприкосновеннымъ върованіе, и обличая несправедливость предмета въры— боговъ языческихъ (§ 14—16). Въ заключеніе объясняетъ значеніе осмъиваемаго имъ имени христіанина (§ 17).

Язычникъ не върилъ воскресенію мертвыхъ и требовалъ, чтобы показали воскресшаго мертвеца. Өсофилъ отвъчастъ: "я показалъ бы

<sup>15)</sup> De falsa relig. lib. 1. c. 23. § 2.

тей Воскресшаго, который и теперь живъ: но ты не новъришь и тому". И за тъмъ указываетъ ему въ самой природъ уроки о воскресеніи; собственнымъ примъромъ своимъ убъждаетъ върить ученію о томъ св. писинія (§ 18—19); просить читать писаніе, угрожая судомъ Божіниъ на непокорныхъ волъ Божіей (§ 20).

Во второй книге св. Ософиль, по желанію Автолика, подробно объживеть иживость языческой религии. Замечаеть ему, что смешно чтить за боговъ-идоловъ, сдёланныхъ людыми, (§ 1); и неразумно выдавать людей за боговъ (§ 2. 3), показываеть что противоръчащія мивнія фимософовъ не стоять веры, — Вогь не изменень (§ 4. 5). Обличаеть ланвость осогоній—стихотворцевъ (8. 10); причемъ (§ 2) приводить внолив стихи Арата, котораго одно полустищіе приводилъ Апостолъ (Дъян. 17, 28). Показываеть, что все, что есть хорошаго у язычесвихъ писателей, вполив согласно съ учениемъ Пророковъ; тогда, какъ Пророки, научаемые Духомъ Божіниъ и Словомъ Творческимъ, и Церковь Божія—во всемъ върные наставники (§ 11. 12). Подробно разспятриваетъ Монсееву исторію творенія міра и человіна, показывая сообразность ея съ здравнии разсужденіями разума (§ 23—28), и между прочимъ замъчаетъ, что всв народы считали время седмицами, хотя и не знали причины тому (§ 16). Здісь же онъ (§ 22) употребляеть слово: Триас Тронца по отношению къ лицамъ Божества. "Тои лня, предшествовавшіе творенію світиль, суть образы (τύποι) Тронцы Бога, Слова Его и Его Мудрости". Продолжая разсматривать Монсееву исторію до разсвянія народовь, объясняеть исторію невиннаго и падшаго человівка и разрівшаеть различные вопросы о книгь бытія (§ 29-37). "Можеть быть кто нибудь спросить: смертнымь ли сотворень человъкъ? Нътъ! Что же безспертнымъ? И того не утверждаемъ... Если бы Богъ сотворилъ человы безсмертнымъ, то сотворилъ бы его богомъ. И опять, если бы сотворилъ его смертнымъ: самъ Богъ былъ бы виновникомъ смерти его. Посему Богъ сотворилъ человъка--способнымъ къ тому и другому, чтобы онъ самъ стремился въ безсмертію, сохраняя запов'я Вожію" (§ 36).

Въ третъей книгь— Ософилъ опровергаетъ два обвиненія противъ христіанства, выставленныя Автоликомъ: одно то, что Свящ. книги христіанъ— новы, другое— то, что христіанская жизнь худа. Въ опроверженіе послѣдняго онъ доказываетъ Автолику, что самую худую, безобразную нравственность проповѣдывали и съ противорѣчіями себѣ самиъ языческіе писатели (§1—6); напротивъ ученіе христіанъ проповѣдуетъ самую чистую и самую высокую нравственность, заповѣдуетъ побовь— даже ко врагамъ и осуждаетъ нечистоту въ самыхъ помыслахъ (§ 7—16). Въ опроверженіе обвиненія въ новости св. книгъ подробнымъ разсмотрѣніемъ хронологіи Библейской и языческой осязаемо показываетъ,

что книги св. цисанія древнёе и вёрнёе всёхъ книгъ языческихъ. Въ заключеніе уб'яждаетъ читать тщательно и безпристрастно книгу его (§ 17—31).

Книга о въръ — одно изъ лучшихъ сочиненій древности. Она показываетъ въ сочинитель обширное знакомство съ языческими философами и ноэтами. Мысли сочинителя ея всегда обдуманны и не принадлежатъ къ числу обыкновенныхъ; взглядъ его на ученіе христіанское — взглядъ глубокій и ясный. Таинства христіанскія образованный учитель объясняетъ образованному язычнику по началамъ философскимъ и вмъсть съ тъмъ удерживаетъ върность откровенной истинъ. Все сочиненіе написано съ одушевленіемъ и подъ въяніемъ кроткой любви; слогъ легкій и пріятный; бл. Геронимъ признаваль это сочиненіе лучшимъ по внъшней обработкъ.

По обзору содержанія книги о въръ видно, что кромъ апологетической важности она содержитъ весьма много нужнаго для ученія о догматахъ въры и особенно для ученія о Троичности лицъ Божества 14, о твореніи міра и человъка 15, о послъдствіяхъ паденія человъка 16, о значеніи церкви Христовой 17, о воскресеніи мертвыхъ 18.

### § 43. Мелитонъ Сардійскій.

Къ самымъ яркимъ свътильникамъ восточной церкви 2 въка принадлежалъ св. Мелитонъ епископъ сардійскій (въ Лидіи). Поликратъ, ефесскій епископъ, въ своемъ посланіи на западъ называеть его мужемъ исполненнымъ Духа Св. ¹), а по свидътельству Тертулліана, его называли пророкомъ ²). Онъ получилъ общирное образованіе,—ораторское ³), философское и особенно по предметамъ св. въры ¹). Святая любовь къ памятникамъ въры Откровенной заставляла его предпринять путешествіе по востоку. "На томъ самомъ мъстъ, какъ самъ онъ говоритъ, гдъ происходили проповъдь и событія, я изучалъ книги ветхаго завъта". Возвратясь въ отечество со списками св. книгъ, онъ сдълалъ "извлеченія" изъ св. писанія въ 6 книгахъ "о Спасителъ и о всей въръ нашей" 5).

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Lib. 2. § 10. 15. 22. Lib. 1. § 7.

<sup>15)</sup> Lib. 2. § 18. 24. 27. 28.

<sup>16)</sup> Lib. 1. § 2. 5. Lib. 2. § 25. 27.

<sup>17)</sup> Lib. 2 § 14.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Lib. 1. § 13.

<sup>1)</sup> Евсевія цер. ист. 5, 24.

<sup>2)</sup> lepoвимъ de vir. illustr. § 24.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Іеронинъ пишетъ: «Тертудліанъ въ семи книгахъ за Монтана хвалитъ краснорфије его (Мелитона) и говоритъ, что многіе считаютъ его за пророка». De vir. illustr. § 24.

<sup>4)</sup> О томъ и другомъ говорятъ сочиненія его,

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Евсевія цер. ист. 4, 26,

При Ими. Марк'в Аврелів, какъ Пастырь уважаемый церквами малой лін, св. Мелитонъ въ дук'в евангельскомъ прекращалъ сноръ о времени празднованія наски, волновавшій лаодикійскую церковь по смерти ея пастыря мученика Сагарія 6). Евсевій въ своей хроникъ пишетъ: "въ 237 Олимпіаду (169—172) Мелитонъ сардійскій подалъ (ἐπέδωκαν) Антониму апологію за христіанъ" 7). Выраженіе "подалъ" подаетъ мисль о томъ, что св. Пастырь путешествовалъ въ Римъ, чтобы явиться Императору для представленія ему апологіи. Неутомимую и многостороннюю забетливость св. Мелитона о вѣрѣ и церкви Христовой показывають самыя сочиненія его. Онъ блаженно почалъ вѣроятне въ 177 г. 6) и погребенъ въ Сардахъ, "ожидая, какъ говоритъ Поликратъ, посѣщенія съ неба" 9).

### § 44. Сочиненія его; о канонѣ, ключь.

Самая большая часть сочиненій св. Мелитопа потервна для нась; вазванія сочиненій, повазываемыя у Евсевія и другихъ 10), дають мдёть по крайней мібрів то, какими предметами занимался великій учитель. По названіямъ сочиненій, дівятельность его обращена была: а) ва св. писаніе, оставивъ списокъ канопическихъ книгъ и сочиненія: о жизни пророковъ, объ Апокалипсисть Іоанна, Ключь; б) онъ писань апологію вірів; в) для ученія о вірів сочиненія его: о церкви, о пророчествахъ, о покореніи чувствъ впри, объ истикть, писавныя віроятно противъ Монтана; сочиненін тврі є узора́ти Осої безъ сомивнія не означаєть размышленія о тілесности Божіей "а говорить о воплощенномъ Богь". Въ другомъ сочиненій св. Мелитонъ прямо говорить чоснами тілесными, не слідують принимать въ собственномъ видъ, съ ченами тілесными, не слідують принимать въ собственномъ симслів 11); вотому и отзывъ Оригена, будто Мелитонъ приписываль Богу тілесность, восе не вірень, составляя плодъ излишней любви его къ аллегоризму 12);

<sup>6)</sup> Евсевія ц. ист. 4, 26. 5, 24. См. Ruinarti Acta Martyrum sincera de S. Sahari p. 29. Praefat. p. 64.

<sup>7)</sup> Chronicon ad 237 Olymp. Евсевія ц. ист. 5, 13. 26.

<sup>\*)</sup> Поликратъ въ письмъ къ Виктору (Евсевія ц. ист. 5, 26) упоминалъ о Мелитонъ, какъ уже почившемъ, но между почившими онъ последній и след. почилъ недавно. Письмо писано въ 196 г. Epiphanii haeres. 70. § 9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Евсевія ц. ист. 5, 26.

<sup>(6)</sup> Списокъ сочиненій св. Мелитона у Евсевія цер. ист. 4, 26. у Іеронима de vir. illustr. § 24. Epist. 80. у Гонорія de script. eccles. 1, 25. у Никифора Н. Е. 4, 10. у Анастасія Синанта Hodeg. § 12. 13.

<sup>11)</sup> Въ сочинения: Clavis, анеропоморонческия описания Бога объяснены въ весобственномъ смыслъ. См. Woogii de S. Melitone in Patrologia V. 1225, 1226.

<sup>12)</sup> У Осодорита Quaest. in Genes. XX. 1. 21. Потому переводъ словъ Евсевіевыхъ въ русси. пер. Евсовіевой цер. ист. 1, 277. слідуетъ исправить и весправедливое замічаніе о св. Мелитоні надобно уничтожить.

другія догнатическія сочиненія св. Медитона: извлеченія изъ св. книгъ о Спаситель и о всей нашей впрп, о воплощеніи Христовомъ, о рожденіи Христовомъ, о страданіи Христовомъ, о природпиеловомъ, о душть и тель, о твореніи, о крещеніи, о діаволь, писаны конечно противъ маркіонитовъ и другихъ гностиковъ. г) Обрядовня сочиненія: о Пасать, о дип воскресномъ. д) Нравственнаго содержанія—о странномобіи.

Сохранившееся предисловіе въ извлеченію изъ св. книгъ содержитъ въ себъ драгоцънное для св. церкви извъстіе о каноню св. книгъ. Это-самый первый изъ дошедшихъ до насъ христіанскихъ списковъ каноническихъ книгъ В. Завъта. Вотъ порядокъ и названія каноническихъ книгъ по описанію Мелитона: "пять книгъ Моисея—Битіе, Исходъ, Левиты, Числа, Второзаконіе, Писусъ Навинъ, Судін, Русь, четыре (книги) царствъ, двъ Паралипоменонъ, псалмы Давидовы, Σαλωμόνος παροίμιαι αι και σοφία, притчи Соломоновы, онъ же и премудрость, Евилезіасть, Песнь песней, Іовь, Пророви-Исаія, Іеремія и 12 налыхъ въ одной книгь, Данінаъ, Езекінаъ, Эздра" 13). Заметимъ. что а) Мелитоновъ канонъ есть канонъ древней Іудейской церкви: если будемъ считать у него, какъ считали въ древней церкви 14), двъ книги царствъ и одну Паралипоменонъ: то выдетъ число всехъ книгъ канона 22, то самое, какое было извъстно у Іудеевъ. б) Когда Мелитонъ говорить: Σαλωμόνος παροίμιαι άὶ καὶ σοφία, το подъ премудростію вовсе не разумбеть извёстную нынё книгу Премудрость, а самую книгу Притчей навываеть Препудростію. Таковь и грамматическій смысль словь его и точно также называли книгу Притчей Премудростію Егезипъ, Ириней и другіе 15). И у самаго Мелитона м'вста изъ книги Притчей приводятся подъ именемъ книги Премудрости 16). в) У Мелитона не поименована въ числъ каноническихъ книгъ книга Нееміи: но она и въ древной іудейской церкви составляла одну книгу съ книгою Эздры, также какъ плачь Іереміи составляль одну книгу съ пророчествами Іереміи. г) Книга Есоири пропущена въ нынешнемъ тексте Мелитоновомъ, по всей въроятности, только по ошибкъ писца, такъ какъ иначе не виходило бы іудейскаго счета 24 книгъ канона.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Евсевія церк. ист. 4, 26.

<sup>14)</sup> См. Іосифа Флавія lib. 1 Оригена cont. Appion., у Евсевія цер. ист. 6, 25. Кирила іерус. Оглаш. 4, \$ 35. Оригенъ приводитъ и причину тэкого счета: «какъ 22 буквы еврейскія служатъ введеніемъ въ книжную мудрость, такъ 22 книги Писанія—основаніе мудрости Божіей, и въдънія дълъ святыхъ».

<sup>16)</sup> Евсевія цер. ист. 4. 22. 26. Русинъ перевель слова Мелитона такъ: Salomonis proverbia, quae et Sapientia. Н. Е. 4, 25. Въ 1 посл. Климента читаемъ: «такъ говоритъ ή πανάρετος σοφία ίδου προήσομαι и приводятся слова притчей. 1, 23. § 57.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Въ сочиненін: Clavis подъсловомъ: domus: Domus-caro Salvatoris assumta: vel sancta ecclesia; in Salomonis sapientia: aedificavit sibi domum Sapientia и пр. Woog de Melitone in Patrologia V. 1179.

Сочиненіе— Ключа, сохранившееся въ латинскомъ переводів, есть нито иное, какъ библейскій предметный словарь, въ которомъ объясьми библейскія наименованія предметовъ. Сочиненіе состоить изъ 19 главъ: въ первой—слова о Богів, во второй—о воплощенномъ Сынів Божіемъ, въ 3-й—о высшихъ твореніяхъ, въ 4-й—о дняхъ, годахъ и временахъ, въ 5-й—о числахъ, въ 6-й—о мірів и частяхъ его, въ 7-й—о деревахъ, въ 8-й—о разнымъ родахъ людей, въ 9-й—о нажаніяхъ строеній и т. д. 17).

### § 45. Апологія; о воплощенім Христовомъ; подложное сочиненіе.

**Anoлогія** св. Мелитона сохранилась въ частяхъ, частію въ подлинникъ, частію въ сирскомъ переводъ 18).

"Безстидные доносчики, пишеть св. Мелитонъ, жадные до чужаго, находя благопріятный для нихъ поводъ въ Императорскихъ указа хъ, явно разбойничають, днемъ и ночью грабять людей невинныхъ.... Если это дълается по твоему повельню, пусть дълается, въ порядкъ: но быть не ножеть, чтобы Императоръ справедливый захотъль не справедливаго. Ин охотно получаемъ награды за такую смерть, но просимъ тебя объ одновъ, чтобы ты самъ напередъ узналъ подвижниковъ такой твердости.... наша философія первоначально процвъла среди варваровъ, потомъ въ могущественное правление Августа, предка твоего, встръти лась съ подвластными ему народами - и стала добрымъ покровомъ для твоего царства". Далве, сказавъ, что эту философію гнали только такіе люди, каковы Неронъ и Домиціанъ, пишетъ: "Мы не чтимъ камней безчувственныхъ, но чтимъ Единаго Бога, который прежде всего и выте всего, и Христа Его—истиннаго Бога, предвъчное Слово 19). Христанскій пастырь сь любовію и світлымъ взглядомъ на предметь старастся убъдить Императора философа въ необходимости признавать единаго Бога. "Трудно, говорить онь, вводить на путь истины того, кто долгое время находился въ заблуждении. Но это-возможно. Кто по невногу начинаетъ признавать заблуждение, онъ начинаетъ вспоминать объ истинь. Некоторые думають, что если заблуждають они вместе со многами, то не оскорбляють правды. Неть, не могу извинить ихъ. Если велика глупость одного, твиъ тяжелее глупость иногихъ. Глупостію называю, если человъкъ отступаетъ отъ истины и принимаетъ то, чего выть. Дыйствительность же подлинная то, что есть Богь. Все существуеть Его силою; Онъ не созданъ и не начиналь быть, Онъ отъ

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Migne Patrologia V, 1199. 1223. 1224.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Спрскій переводъ отысканъ только въ наше время; *Cureton* Specilegium Spiacum Londini p. 41—56.

<sup>19)</sup> Отрывки изъ Евсевія и алекс. хрониви in Patrolog. V, 1210-1213.

въчности и до въкъ. Онъ пребываетъ неизмънний, когда все измъняется, не вримъ очами, не объемлемъ умомъ, не изобразимъ словомъ... Если же вто, отступая отъ свъта, называеть Богонъ что либо другое: онъ признаеть тварь Богомъ. Что такое-боги языческіе? Умершіе люди. Что такое идолы? дерево или металлъ. Стыдно свободному уму служить такой осязаемой лась; стыдно не узнавать Того, Кого такъ не трудно ужнать и въ душъ своей и въ цъломъ міръ. Нъкоторые говорять: мы чтимъ то, что предали отцы. Зачемъ же дети бедняковъ или людей необразованных спискивають богатство или образование? зачёмы дёти слещовъ видять и дети хромыхъ ходять? Неть, правда не требуетъ того, чтобы человыкъ слыдоваль предкамъ худо жившимъ; она требуетъ, чтобы отступиль онъ отъ ихъ пути, дабы не погибнуть какъ они. Если отецъ твой шелъ прямою дорогою: иди и ты; но если шелъ худымъ путемъ, уклонись отъ того пути и иди прямою дорогою, тогда и дъти твои пойдуть за тобою. Скорби о томъ, что отецъ твой быль въ заблужденій, — эта скорбь можеть быть полезна ему. А дітямъ твоимъ говори: Богъ есть отецъ всъиъ, Богъ-безъ начала и не созданъ, все подчинено волъ Его. Если этому научишься, о Императоръ Антонинъ, и съ тобою дети твои: передащь имъ въ наследство сокровища, которыя не погибають, спасешь душу твою и души детей твоихъ отъ того, что случится со всёми обитателями земли на правелномъ судъ 20).

Анастасій Синаить сохраниль драгоцівнює місто изътретьей книги Мелитоновой о воплощении Христовомъ (περί σαρχώσεος Χριςοῦ), писанной, какъ говорить онъ, противъ Маркіона. Здівсь св. Милитонъ учить: "Для нелишенныхъ смысла не нужно тъмъ, что творилъ Христось послё крещенія, доказывать действительность, чуждую призрачности (άληθες και άφανταςον), души и тъля Его и одинаковость человъческаго естества Его съ нашимъ. Дъла Христовы послъ крещенія и особенно чудеса показывали и доказывали міру, что во плоти Его сокрыто Божество. Вудучи Богомъ и вместе человекомъ совершеннымъ, Онъ явилъ намъ два свои естества, Божество-чудесами, совершенными въ три года после крещенія, а человечество-въ те 30 леть, когда немощь плоти скрывала знаменія Божества Его, хотя Онъ быль истиннымъ Богомъ предвъчнымъ" 21). Вотъ какъ тчили учители 2 въка о Христъ Інсусъ, когда говорили они не предъ язычниками! Не безъ значенія слова Мелитона для евангельской исторіи; особенно же важны онъ для догматическаго ученія. Ими обличаются Арій и Несторій и Евтихій! Не даромъ писалъ Евсевій: "кто не знаетъ сочиненій Иринея и Мелитона, въ которыхъ они проповидують, что Христосъ есть Богъ и

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Patrol. V, 1225-1232.

<sup>24)</sup> Οδημός § 13. p. 260. ap. Routh. 1. Migne V, 1220.

мысты человыкъ" <sup>22</sup>)? Не сомнываемся, что онъ имыль въ виду преиприственно приведенныя слова Мелитона.

Съ именемъ св. Мелитона извъстно еще сочинение: о взяти или прехождени блаженной Маріи Матери Божіей <sup>23</sup>). Оно встръчается и в славянскихъ рукописяхъ. Но это сочинение безъ сомивнія не привдежить св. Мелитону сардійскому, знаменитому пастырю 2 въка. Составитель сей книги худо зналь о времени Мелитона, если выставлялъ св. Мелитона сардійскаго современникомъ Ап. Іоанна и другихъ Апостоювъ. Впрочемъ это не препятствуетъ признавать свъденія объ успеніи Богоматери, помъщенныя въ этомъ сочиненіи, за достовърныя. Онъ сотласни съ другими памятниками древности и книга писана именно съ тыть, чтобы исправить лживую повъсть о томъ же Левкія <sup>24</sup>).

## § 46. Діонисій, Кориноскій епископъ.

Современникомъ св. Мелитона былъ св. Діонисій, украшавшій коринестр церковь въ санъ пастыря ея 1). Вступивъ на каседру въ 171 г. 2), то "вдохновенную свою дъятельность простиралъ щедро не только на мушненныхъ ему, но и на постороннихъ, стараясь быть полезнымъ ды всъхъ" 3). По словамъ Іеронима славные подвиги его относились ко временамъ М. Аврелія и Коммода 4); онъ скончался мученически ок. 182 г. 5).

Изъ посланія его къ Римлянамъ сохранились следующія слова: посланія весь у вась обычай оказывать всемъ братіямъ различныя быюденнія и посылать пособія многимъ церквамъ, въ какихъ бы городать оне ни находились. Такъ вы облегчаете бедность нуждающихся доставляете необходимое братьямъ работающимъ въ рудникахъ. Посывая свои пособія, вы какъ римляне, соблюдаете отеческій обычай сво-

<sup>&</sup>quot;) Ист. цер. 5, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Оно помъщено въ Латинскихъ Библіотекахъ Отцевъ (Bibl. Pat. lugdun. 11) <sup>2</sup> у Мяна ((Bibl. Patr. V. 1231—1250.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Свъденія здісь тіже, что въ греческомъ повіствованіи Іоанна о кончині Ботоматери, въ Евенмієвой исторіи, у Ювеналія П. Іерус., у Григорія турскаго (Lib. 1. § 11 de gloria Martyr.), въ словахъ Модеста Іер. и Дамаскина. П. Геласій преділяль считать "кпигу о переселеніи Маріи" апокрифическою, но это относится п. Левкієвой Исторіи. Сл. Разсужденіе о праздникахъ Богородичныхъ. М. 1838.

<sup>&#</sup>x27;) Евсевія дер. ист. 4, 21. "Въ тъ времена процевтали въ церкви Егезиппъ,— Бомисій Епископъ коринескій, Пинитъ Епископъ критскій, Филиппъ, Аполинарій, Меминонъ, Музанъ, Модестъ и особенно Ириней. Заключенное ими въ письмена православіе апостольскаго преданія и святой въры дошло и до насъ".

<sup>2)</sup> EBCOBIA Chronicon ad 11 an. M. Aurelii.

Э Евсевія цер. ист. 4, 33.

<sup>&#</sup>x27;) De vir. illustr. § 27.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Память его 8 апръля. Acta Sanct. ad 8 aprilis. истор. учение объ отц. церкви. т. і.

ихъ предковъ римлянъ. Блаженный епископъ вашъ Сотиръ не только сохраняеть этоть обычай, но еще усилиль его, частію темь, что посылаетъ дары святымъ въ большемъ обиліи, а частію темъ, что принимаеть братьевъ-странниковъ, какъ нъжный отець дътей, и утвишаетъ ихъ боголюбезными словами.... Нынъ праздновали мы священный день Господній. При этомъ читали мы посланіе ваше. Мы будемъ читать его и послъ наравиъ съ посланіемъ Климента, писаннымъ къ намъ прежде.... Такимъ увъщаніемъ вашимъ вы соединили жатву, возросшую отъ свянія Петра и Павла, т. е. римлянъ и кориноянъ. Оба они, бывъ въ нашемъ Коринов, насаждали свиена учени и наставили насъ. И въ Италію отправились оба и посл'в того, какъ также наставили и васъ. въ одно и тоже время претерпъли мученичество.... Я писалъ, по просьов братій, посланія. Но посланные діявола наполнили ихъ плевелами, иное исключили изъ нихъ, другое прибавили. За это горе имъ! И такъ неудивительно, если нъкоторые ръшились портить писанія Господни. когла были умыслы на книги такія неважныя "6).

Евсевій перечисляєть семь другихъ посланій св. Діонисія. Къ сожальнію онъ только кратко говорить о содержаніи ихъ. Остается довольствоваться немногимъ дорогимъ. "Изъ посланій Діонисія, пишетъ онъ, одно письмо къ Лакедемонянамъ, заключаетъ въ себъ оглашение въ правой въръ и увъщание къ міру и единенію. Другое къ Аошнянами возбуждаеть къ въръ и жизни согласной съ евангеліемъ. Здъсь упрекаетъ онъ авинянъ за то, что они, пренебрегая такою жизнію, почти отпали отъ въры, съ тъхъ поръ, какъ предстоятель ихъ Публій принялъ мученическую смерть въ бывшее гоненіе. Здёсь же упоминаетъ онъ и о Кодрать, который посль мученической кончины Публія поставленъ былъ у нихъ епископомъ и при этомъ свидетельствуетъ, что его ревностію они снова были собраны и украплены въ вара. Потомъ говорить, что Діонисій Ареопагить, обращенный къ въръ, по сказанію Дъяній апостольскихъ, Павломъ, былъ первымъ епископомъ авинской церкви. Есть еще посланіе къ Никомидійцама, въ которомъ онъ, опровергая ересь Маркіона, твердо стоить за правило въры. Въ посланіи къ церкви Гортинской, а вибств и къ другимъ, находящимся на островъ Критъ, хвалитъ онъ епископа Филиппа, такъ какъ при немъ церковь его прославилась подвигами мужества и убъждаетъ оберегаться коварства еретиковъ. Въ посланіи къ Амастрійской церкви и вивств къ прочимъ въ Понтъ онъ упоминаетъ о Вакхилидъ и Элпистъ, побуждавшихъ его написать посланіе, предлагаетъ толкованіе на священныя писанія, называеть по имени епископа ихъ Пальму, много говорить имъ



<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) У Евсевія въ цер. ист. 4, 23. 2, 15; у Руба Reliquiae S, у Сянкелла Chronogr. p. 341.

ображь и о чистоть и заповъдуеть списходительно принимать всъхъ бращающихся посль паденія, преступленія ли или еретическаго заблужденія. Между посланіями есть посланіе его къ *Гносейцам*ю, въ котороть убъждаеть епископа ихъ Пинита не неволить братію къ тяжкопу игу дъвства, но имъть въ виду немощь многихъ... Наконецъ есть в еще посланіе Діонисія къ Христофорть, върной сестръ, въ котороть наставляеть примъняясь къ ея нуждамъ и преподаеть приличную дуковную пищу 7).

## § 47. Аполлинарій, епископъ іерапольскій.

Въ той же малой Азіи, гдё подвизался св. Мелитонъ сардійскій, въ одно время съ нимъ дёйствовалъ къ славё имени Христова св. Аполинарій іерапольскій 1). Современная церковь видёла въ немъ тверцій оплотъ противъ современныхъ еретиковъ, какъ и противъ скорбей, мадыгавшихся язычниками 2). "Сверхъ знанія вёры онъ былъ обогацъ и внёшнею образованностію" 3).—Монтанъ тогда только что миналъ проповёдывать свое ученіе. Аполлинарій, еще священникъ при Сытитель Аверків іерапольскомъ, по волё пастыря своего, съ твердостію обличалъ заблужденія Монтана 4) и по его же волё написалъ общиное обличеніе нечестивымъ своеволіямъ монтанистовъ 5). Въ санів ещскопа іерапольскаго онъ собралъ въ Іераполь 20 епископовъ, "отсікъ (отъ церкви) Монтана и Максимиллу лжепророковъ, которые боготульно, или какъ говоритъ самъ св. Отецъ, бёснуясь извращали жизнь" 6). Хотя послів знаменитой войны съ Квадами и Маркоманнами

<sup>7)</sup> Евсевія цер. ист. 4, 23.

<sup>1)</sup> См. о Діонисів прим. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Евсевія цер. ист. 5, 16.

<sup>3)</sup> Осодорить de fabul. haeret. 3. 2.

EBCCBIS UCP. ECT. 4, 28. O CB. ABEPRIT Surias ad 22 Octobri, Lipomanes in 6 tomo act.

<sup>5)</sup> Евсевій, (цер. ист. 5, 16) сказавъ, что промыслъ укръпилъ противъ монтанстовъ Аполлинарія іерап. и др. далъе пишетъ: "одинъ изъ этихъ писателей, вачная свое сочиненіе, противъ еретиковъ, даетъ видъть что онъ состязался съ вани и на словахъ. Его вступленіе таково: "Хотя ужъ съ данняго времени ты привамваеть миъ, возлюбленный Аверкій Маркеллъ, написать сочиненіе противъ такъ мамаваемой ереси Мильтіадовой: но я до нынъ удерживался". Руфинъ (Н. Е. 5, 15) в Няквооръ (Н. Е. 4, 23) прямо называютъ св. Аполлинарія сочинителемъ обличенія, посвященнаго Аверкію. Іеронимъ писалъ: «что скажу о Мелитонъ сардійскомъ спископъ, что объ Аполлинарів сеященниктю (sacerdote) іерапольской церкви, о Діонісь воринескомъ епископъ,—которые во многихъ книгахъ изложили происхождене ересей, изъ какихъ онлософскихъ источниковъ вышли онъ? Очевидно, по Іерониу, Аполлинарій писалъ о ереси, будучи еще священникомъ.

Libellus Synodicus у Ляббея Concil. 1, 599; у Балюза р. 5 и Мансія nova collect. Concil. 1, 691.

(174 г.), гдъ войско М. Аврелія спасено было молитвами христіанъ воиновъ <sup>7</sup>), философъ Императоръ запретилъ преслъдовать христіанъ за въру <sup>8</sup>): но такова философія человъческая,—Императоръ философъ не имълъ твердости не согласиться на измѣненіе своего закона и христіанъ снова стали мучить <sup>9</sup>). Христіанскій пастырь, одушевленный святою ревностію, подалъ (въ 176 г.) Императору апологію, гдѣ выставлялъ ему заслугу христіанскаго легіона <sup>10</sup>). Годъ блаженной кончины его неизвъстенъ <sup>11</sup>).

Св. Аполлинарій быль одинь изъ плодовитыхъ учителей церкви. Евсевій пишетъ: "изъ сочиненій Аполлинарія, которыхъ много сохранилось у многихъ, до насъ дошли слѣдующія: слово къ помянутому Императору (М. Аврелію); пять книгъ противъ язычниковъ, двѣ объ истинѣ и двѣ же противъ іудеевъ и сочиненія, писанныя имъ противъ фригійской ереси" 12). Өеодоритъ читалъ сочиненіе его противъ северіанъ, отрасли энкратитовъ 13).

Сократъ поставляетъ Аполлинарія іерапольскаго между тёми учителями, которые "утверждаютъ въ своихъ сочиненіяхъ, какъ нёчто единодушно исповёдуемое нами, что вочеловёчившійся принялъ и душу" <sup>14</sup>).

"Пусть предъ Богомъ скажуть намъ, писалъ Аполлинарій, кто изъ всёхъ ихъ предвёщателей, начиная съ Монтана и его женщинъ, гонимъ былъ іудеями или убитъ нечестивыми? Никто. Кто изъ нихъ взятъ былъ за имя Христово и распятъ на крестъ? Опять никто. Была ли когда женщина бичуема или побита камнями въ синагогахъ іудейскихъ? Нигдъ, никогда" 15).

Въ пасхальной хроникъ сохранились отрывки изъ Аполлинаріева сочиненія о Пасхъ, гдъ есть относящесся и до св. върм. "Нъкоторые, пишетъ древній учитель, по невъденію поднимають спорь объ этомъ. Они достойны прощенія, потому что невъденіе требуетъ не наказанія, а вразумленія. Они говорять, что Господь вкушалъ пасхальный агнецъ съ учениками своими, а пострадалъ въ великій день опръсноковъ; такъ, по ихъ разумънію, говоритъ Матоей. Но ихъ толкованіе несогласно съ закономъ и, какъ кажется, вводитъ несогласіе между Евангеліями.—

<sup>7)</sup> Объ этомъ пишутъ Тертудліанъ (Apolog. c. 5 ad. Scapul. c. 4,), Евсевій (Ист. цер. 5, 5), Іеронимъ (Chronicon ad an. 176), Григорій Нисскій (Orat. 2 de 40 Martyr.).

<sup>8)</sup> Тертулліана Apolog. с. 5. Евсевін Ист. ц. 5. 5. Іеронина Chronicon ad. an. 176

<sup>9)</sup> Это показывають ліонскіе мучевики; см. объ Иринев пр. 7.

<sup>10)</sup> Евсевія цер. ист. 4, 28. 5, 5.

<sup>11)</sup> Память его въ греческой церкви 8 январи, въ римской—7 феврали.

<sup>13)</sup> Евсевія цер. ист. 4, 27. Почти тоже Іероничь de vir. illustr. § 26.

<sup>13)</sup> Fabulae haeret. 2, 21.

<sup>14)</sup> Цер. ист. 3, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Евсевія цер. ист. 5, 16.

Въ 14 день Господь нашъ, истинная пасха, великая жертва, связанъ въто агнца; Сынъ Божій, связавшій кръпваго, осужденъ; судія жиннъ и мертвыхъ преданъ въ руки гръпниковъ, дабы быть распятымъ; мянесенъ на рогъ единорогій, прободенъ въ самый бокъ, источившій въ ребра своего очищеніе, воду и кровь, слово и духъ, погребенъ въ день пасхи съ возложеніемъ камня на памятникъ " 16).

# § 48. Св. Ириней, епископъ Ліонскій: жизнь его.

Св. Ириней, по собственнымъ словамъ его, "еще въ первомъ своетъ возраств слушалъ старца Поликарпа смирнскаго" 1), въ малой Азіи; тамъ же слушалъ и другихъ учениковъ Апостольскихъ 2). Сочиненія его ноказываютъ, что онъ получилъ полное образованіе того времени; коротью былъ знакомъ съ древними поэтами, философами, со всвии современными мивніями, вступавшими въ связь съ христіанствомъ. Тертулліанъ вазываетъ его самымъ пытливымъ изследователемъ всехъ ученій, — отпішт doctrinarum curiosissimus explorator 3); а блаж. Іеронимъ представляетъ его въ примеръ любви къ изученію философіи 4).

Съ востока онъ посланъ былъ въ Галлію Поликарпомъ <sup>5</sup>), вѣролтно для вспомоществованія св. Посину, епископу ліонскому, въ проновъданіи вѣры. Поставленный Посиномъ въ пресвитера <sup>6</sup>), онъ особенно
во время свирѣпствовавшаго (въ 177 г.) въ Галліи гоненія показалъ
"ревность свою къ завѣту Христову" <sup>7</sup>). Когда въ это гоненіе вмѣстѣ
съ многими своей паствы мученически скончался св. Посинъ ліонскій
епископъ, Ириней (въ 178 г.) избранъ въ пресмники ему <sup>8</sup>).

Въ санъ епископа онъ дъйствовалъ съ полною ревностію для славы Госнода своего. "Въ короткое время онъ проповъдію преобразовалъ весь городъ въ городъ христіанскій" <sup>9</sup>). — Когда на берега Роны принесли съ собою свои плевелы послъдователи Валентина, Ириней преслъдовалъ въ своей паствъ и устными и письменными обличеніями <sup>10</sup>), пре-

<sup>6)</sup> Chronicon alexandrinum, ed. Dindorf. 1832 p. 13; Routh 1, 150. 151.

¹) Adv. haeres. 3, 3. § 4. Въ другомъ мъстъ (lib. 5. 30 § 4) говоря объ аповъзнисиеть Іоанна пишетъ: «Апокамисисъ былъ не такъ давно, почти въ нашъ родъ
(স্εδὸν ἐπὶ τῆς ἡμετέρας γενεᾶς), въ концъ царствованія Домиціана».

<sup>2)</sup> Adv. haer. 5, 3. Iepounus Ep. 29 ad Theodoram.

<sup>3)</sup> Cont. Valent. c. 5.

<sup>4)</sup> Epist. ad. Magnum 84.

<sup>5)</sup> Prioris Typeraro Hist. Franc. 1, 29.

<sup>6)</sup> Іеронимъ de vir. illustr. § 35. Евсевія церк. ист. 5. 4.

<sup>7)</sup> Слова исповъдниковъ ліонскихъ въ письмъ къ Елевеерію.

<sup>8)</sup> Тоже письмо: Евсевія церк. ист. 5, 4. Іеронима de vir. illustr. § 35.

<sup>9)</sup> Слова Григорія Турскаго Hist. Franc. 5, 29.

ю) Ириней Praefat. ad 1 libr. cont. haeres, lib. 1. с. 35.

слѣдовалъ посланіями въ Римъ <sup>11</sup>). Въ это-то время писаны были имъ знаменитыя книги его въ "обличеніе лжеименному разуму" <sup>12</sup>).

Римскій епископъ Викторъ позволиль себѣ дойти до того, что произнесъ (около 196 г.) отлученіе на цѣлыя церкви восточныя за то только, что тѣ не согласились съ нимъ во времени празднованія пасхи 13).— Св. Ириней показаль тогда въ себѣ, каковъ долженъ быть истинный христіанскій пастырь въ подобныхъ случаяхъ.—Онъ кротко, но съ твердостію, обличалъ немиролюбиваго и заносчиваго епископа, представлялъ несообразность дѣйствія его съ духомъ Христовымъ, вразумляль въ значеніи разности касательно предметовъ подобныхъ празднованію пасхи, писаль о спорѣ къ другимъ епископамъ и наконецъ довелъ Виктора до того, что тотъ примирился съ востокомъ 14).

Въ жестокое гоненіе Септимія Севера (202 г.) церковь ліонская подверглась страданіямъ болье, чымъ какая либо другая <sup>15</sup>). Св. Ириней перешелъ ко Христу съ тысячами чадъ своихъ <sup>16</sup>), для принятія почестей Пастыря мученика <sup>17</sup>).

### § 49. Сочиненія св. Иринея; содержаніе сочиненія противъ ересей.

Св. Ириней писалъ весьма много сочиненій. Но однѣ извѣстны нынѣ только по названіямъ, отъ другихъ уцѣлѣли незначительные отрывки 18). Въ цѣломъ видѣ дошло до насъ одно сочиненіе его—противъ

<sup>11)</sup> Евсевія цер. ист. 5, 20.

<sup>13)</sup> Первая книга писана около 170 г. такъ вакъ въ ней говорится о Татіанъ, энкратитахъ и монтанистахъ. Въ гл. 21 третьей книги Ириней пишетъ: «нынъ на 12 мъстъ послъ Апостоловъ ванимаетъ епископство Елевеерій;» а виъстъ упоминаетъ о переводъ Феодотіона. Феодотіонъ издалъ свой переводъ при Коммодъ въ 184 г., а Елевеерій скончался въ 192 г. Слъд. все сочиненіе писано между 172 и 190 годами.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Іеронима de vir. illustr. § 43. 45. Chronicon ad 4 an. Severi; Еписанія Настез. 70 § 9. Евсевія цер. вст. 5, 23. 24. Сократа Ист. цер. 5, 22.

<sup>14)</sup> Евсевія цер. ист. 5, 24. Сократа цер. ист. 5, 19. Фирмиліанъ у Кипріана Ер. 76.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Въ Ліонъ тогда, по выраженію Григорія Турскаго, «текли ръки крови христіанской по улицамъ».

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Григорій говорить: «столько умерло въ это время ліонскихъ христіанъ, что я не могъ ни числа, ни именъ ихъ собрать». На древней мозанки въ ліонскомъ храмв число пострадавшихъ вийсти съ пастыремъ своимъ показано до 19000. Усуардъ въ Мартирологи: cum omni fere civitatis suae populo coronatus est glorioso martyrio. (Martyrol. ad 28 Iulii, ed. Solleri Antverpiae 1714 f.). Память св. Иринея въ западной церкви 28 іюля, въ греческой—23 августа.

<sup>17)</sup> Григорій тур. І. cit. Іероникъ ad. с. 64 Esaiae. Quaest. ad Orthod. resp. 115.

<sup>18)</sup> Въ отрывнажъ сохранились: а) письмо въ Флорину о томъ, что Богъ не есть виновникъ зда; б) письмо Виктору (Евсевія цер. ист. 5, 24); в) сочиненіе о върп.—у Пр. Максима (Ор. 2, 152); г) ивсколько отрывновъ изъ другихъ сочиненій изд. послѣ Массюэта Повосіємъ и Мюнтеромъ (пр. 19; д) посланіе ліонской церкви (у Евсевія цер. ист. 5, 1—3), писано, какъ говоритъ Экуменій, св. Иринеемъ. (Ruinarti acta Martyr. sincera).

ресси, сочинение общирное и весьма важное 19). Сочинение противъ ерей или, какъ называется оно самымъ сочинителемъ 19). "обличение и
провержение мисеименнаго знания" (ἔλεγχος καὶ ἀνατροπὴ τῆς ψευδωνύμε
гώσεως)—писано на греческомъ языкъ и сочинитель извиняется въ недетаткахъ искусства по языку, представляя то, что большею частію
пворить онъ "на языкъ варварскомъ" на латинскомъ 20). До насъ дометь грубый, но весьма древній, латинскій переводъ сочиненія; подлиникъ же—только въ отрывкахъ. Подлинность сего сочиненія доказывать
клишній трудъ, хотя Землеръ и возставалъ противъ нея съ сомивніями.
До насъ дошли извлеченія изъ сего сочиненія, сдвланныя Тертулліаномъ 21),
клиріаномъ 22), Евсевіемъ 23): Епифаній буквально перенесъ въ свое
сочиненіе о ересяхъ всю первую книгу Иринея противъ ересей 24). Остакиемъ другія свидѣтельства 25).

Сочинение противъ ересей состоитъ изъ пяти книгъ. Въ первой свить сочинитель говоритъ о валентиніанахъ, что они, какъ дозналъ объ, извлекли ученіе свое изъ всёхъ ересей гностическихъ. Излагаетъ учен ихъ о Богъ, объ зонахъ, о мірѣ и душѣ, о Христѣ и спасеніи. (§ 1—9). Противополагаетъ имъ върованіе церкви,—ея символъ въры (§ 10); указываетъ на разнорѣчія и противорѣчія еретиковъ между собо; выставляетъ генеалогію еретиковъ (§ 10—28). И затѣмъ выставивь еще нѣсколько миѣній гностическихъ о Богъ и мірѣ, оканчиваетъ первую книгу ученіемъ канаитовъ (29—31).

Во второй книгт опровергаетъ мечтанія валентиніанъ объ зонахъ пробазнаетъ несообразность ихъ съ здравнить понятіемъ о Богт (1—12); разбираетъ частныя инсли объ зонахъ, показывая чистый произволъ и неосновательность ихъ (12—19). Опровергаетъ доказательства, кото-

<sup>19)</sup> Лучшее изд. сочиненій Массювтово: S. Irenaei adv. haeres una cum fragmentis, Paris, 1710. cum fragmentis Pfaffii, Venet, 1734. Здась собраны и повърень отрывки самаго подлинника. Изданіе Граббе Охоп. 1708 и изданія Эразмова Basileae 1526. 28. 60. Paris, 1545—567 не исправны. Посла Массювта Мюнтера (Hafniae 1788) и Майо (tom 7 collect. auct. р. 93. 94. 106. Romae 1833) издали выковью отрывковъ подлиннаго текста. Греческій текстъ сочиненія читали Епичаній, Евсевій, Өеодоритъ и др. Латинскій переводъ извастенъ быль Тертулліану и Кипріаву.

<sup>1°)</sup> Praef. ad lib. 2. 4. et 5; in fine lib. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Adv. haer. lib. 1 proem. § 3.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Adv. Valent. с. 5. 25. 36. 37 и пр. болье пяти мъстъ.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Epist. 74 ad Pomp. одно мѣсто.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Цълое отдъление изъ 3-й книги Иринеевой Н. Е. 5, 5. 6. caet.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Haer. 31. c. 9. 33.

<sup>25)</sup> Василій вел. о Св. Духв иг. 29 привель одно мвсто; Августинъ—два con. Julian. 1, 3. 7; Өеодоритъ—семь, praef. ad fab. haer. Особое сочинскіе о книгв Принел Штирена Adolph. Stieren de Irenaei adver. haereses operis fontibus, indole doctrina et dignitate. Comm. histor. Goetting.

рыя извлекали они для себя изъ св. писанія, при пособіи аллегоризма и говорить, что доказательства надобно брать изъ ясныхъ изреченій писанія (20—28). Наконець подвергаеть критикѣ антропологическія мнѣнія валентиніанъ (29—35). При этомъ, обличая ложныя мнѣнія гностиковь о пророчествахъ, указываеть на чудеса, совершающіяся въ церкви, "Нѣкоторые, говорить онъ о вѣрующихъ своего времени, дѣйствительно и истинно изгоняють бѣсовъ, и часто случается, что освобождающіеся отъ нихъ принимають вѣру, становятся членами церкви. Другіе имѣють дарь вѣдѣнія о будущемъ, прозрѣнія пророчества. Иные исцѣляють больныхъ возложеніемъ рукъ. Многіе даже воскрешали мертвыхъ, жившихъ потомъ нѣсколько лѣтъ. Безчисленны дары благодати, которые получаетъ церковь отъ Бога по вселенной, такъ что она во имя Іисуса Христа распятаго при Понтіѣ Пилатѣ, ежедневно совершаеть чудеса ко спасенію язычниковъ".

Въ третьей внигъ св. Ириней опровергаетъ заблужденія основаніи св. писанія, тогда какъ досель поражаль еретиковъ несообразностію ихъ мыслей съ здравниъ смысломъ. "Строеніе спасенія нашего, такъ начинаетъ онъ, узнали мы отъ тъхъ же, отъ кого дошло до насъ Евангеліе. Они прежде пропов'ядывали его устно, а потомъ по вол'в Божіей предали намъ въ писаніяхъ"... Затемъ передаеть историческое сведеніе о порядке происхожденія четырехъ Евангелій (гл. 1). Виставляя на видъ, какъ еретики, когда обличають ихъ писаніемъ, обращаются къ преданію, а бывъ обличаемы преданіемъ, обращаются къ писанію, св. Ириней говорить, что преданіе соблюдается только въ Церкви, въ которой есть несомнънные преемники Апостоловъ и перечисляеть преемниковъ (гл. 2. 3). Обращаясь къ св. писанію, объясняеть различныя изреченія. И такъ вакъ еретики того времени, точно также какъ нынъшніе неологи, въ оправданіе своихъ произволовъ, говорили, что Апостолы въ ученій своемъ приспособлялись къ народнымъ мивніямъ. св. Ириней говорить имъ: "Господь нашъ Іисусъ Христосъ есть Истина (Іоан. 14—6) и лжи въ Немъ нътъ. И Апостолы, будучи ученивами истины, чужды были всякой лжи. Истина не имветь общенія сь ложью. какъ свътъ съ тьмою... Здъсь-то особенно имъетъ мъсто законъ, поражающій проклятіемъ всякаго, вто прельщаеть сліпаго въ пути (Втор. 27, 18). Бывъ посланы взыскать заблудшихъ, просветить слепыхъ, могли ли Апостолы говорить съ таковыми по ихъ мыслямъ, а не по самой истинъ И люди поступили бы несправедливо, когда бы слъпымъ, готовымъ пасть въ бездну, совътовали не оставлять стези опасной. Господь есть врачь, приходившій исцілить болящихь; Онъ самъ говорить: не пришель я призвать праведныхь, но грешныхь въ покаяніе (Лук. 5, 32). Господь сообщилъ ученикамъ своимъ познаніе, и чрезъ него врачеваль болящихь, и грышниковь удерживаль оть грыховь" (гл. 4).

Даже разсматриваетъ ученіе писанія о Творцѣ міра (гл. 5—15). На осмванім ученія Апостольскаго опровергаетъ ученіе гностиковъ о лицѣ Імуса Христа, доказывая, что Единъ и тотъ же есть Іисусъ Христосъ изинный Богъ и истинный человѣкъ; разбираетъ пророчество Исаіи о рожденіи Эммануила отъ Дѣвы и показываетъ цѣль пришествія Христова в землю (гл. 16—25).

Въ четвертой книгъ, доказывая противъ еретиковъ, что по учевір Спасителя и Пророковъ, Единъ есть Творецъ Богъ, объясняетъ,
отчего зависитъ согласіе В. Завъта съ Новымъ, и именно показываетъ, что Христосъ являлся и открывалъ истины Патріархамъ и Пророкамъ, и что Онъ исполнилъ, но не разрушилъ, законъ (гл. 1—12);
объясняетъ превосходство Евангельскаго закона предъ постановленіями
В. Завъта (гл. 13—28), а исполненіемъ пророчествъ въ Н. Завътъ
подтверждаетъ связь Завътовъ (гл. 29—36). Наконецъ, защищая свободу человъка, Ириней ръщаетъ вопросъ: почему Богъ въ началъ не
сотворилъ человъка совершенно неизмъннымъ, а способнымъ къ добру и
алу? (гл. 37—40).

Въ пятой книгъ доказываетъ Валентину воскресеніе мертвыхъ симою Евхаристіи. "Когда растворенная чаша и хлѣбъ пріемлетъ Слово
Божіе и становится Евхаристіею тъла и крови Христовой, коими умножается и укръпляется составъ плоти нашей: какъ же говорятъ, что
плоть не участвуетъ въ дарованіи Божіемъ— въ жизни въчной, если она
питается тъломъ Христа самаго и есть членъ его?" Тоже доказываетъ
всемогуществомъ Божіимъ и обитаніемъ благодати въ тълъ върующаго
(гл. 3—10); въ обличеніе того же Валентина объясняетъ ученіе о пермомъ гръхъ и воплощеніи Сына Божія (11—17), объ отношеніи върующахъ къ Христу и діаволу (18—36). Таково содержаніе обширнаго
сочиненія противъ ересей!

## § 50. Характеръ Cв. Иринея накъ учителя; важность его сочиненій.

Св. Ириней въ дълъ съ еретиками пользуется всею общирностію познаній своихъ, съ діалектическою тонкостію преслъдуетъ враговъ на всьхъ путяхъ ихъ мысли: но вездъ обнаруживаетъ преимущественно одинъ отличительный характеръ—простую душевную любовь къ преданію Апостольскому. Сей отличительный духъ свой выразилъ онъ самъ въ одномъ своемъ письмъ, гдъ такъ пишетъ о себъ уже въ старости: "я быль отровомъ, когда видълъ тебя (Флорина) у Поликарпа. Я помию, что тогда происходило, болъе, нежели нынъ происходитъ. И теперь я могу описать тебъ мъста, гдъ обыкновенно сидълъ и бесъдовалъ бл. Поливриъ; могу описать образъ жизни его, видъ тъла, наставленія, которил говорилъ онъ народу, близкое обращеніе, какое, какъ говорилъ онъ народу, близкое обращеніе, какое, какъ говорилъ онъ имъль съ

Іоанномъ и съ прочими видъвшими Господа, все, что вспоминалъ онъ о сихъ словахъ, что слышалъ отъ нихъ о Господъ.... Я слушалъ это тогда, по милости Божіей, съ ревностію, и писаль не на бумагв. а на сердцв" 26). Бывъ свидътелемъ гибельныхъ слъдствій, къ которымъ приводилъ мечтательный гностицизмъ, домогавшійся преобразовать ученіе Христово, св. Ириней убъждаль всего болье обращаться къ простой въръ въ Слово Вожіе и къ руководству церкви. "Здравни, идущій безопаснымъ путемъ, разумъ, говорилъ онъ, занимается только тъмъ, что Богъ далъ во власть человъку и подчинилъ нашему въдънію; а это есть то, что предъ нашими глазами, что открыто и ясно выражено въ св. писаніи. Лучше быть невъждою, а любовію приближаться въ Богу, нежели слыть многосведущимъ быть и вместе врагомъ Вожінмъ". Приводя после сего слова Апостола: знаніе надміваеть, а любовь созидаеть, онъ такъ объясняетъ мысль Апостола и свою о значеніи знанія: "Это не то значитъ, что будто онъ (Аностолъ) жалуется на истинное знаніе о Богъ, иначе онъ жаловался бы на себя, но то, что онъ зналъ, вакъ нъкоторые надмънные знаніемъ отпали отъ любви къ Богу" 27). Разнороднымъ умствованіямъ гностиковъ св. Ириней противополагаеть единую истину Христову, проповъдуемую Церковію по всей вселенной. "Церковь, говорить онъ, разсвина во всей вселенной, но соблюдаеть ввру, какъ будто занимаетъ она одинъ домъ. Она одинаково въруетъ, какъ будто имъла одно сердце, одну душу. Проповъдуетъ единогласно, какъ будто однъ у ней уста. Какъ солнце-творение Божие-одно и тоже во всемъ миръ: такъ одна и таже проповъдуемая въра сіясть повсюду, всъхъ просвъщаетъ, приводя къ познанію истины" 28). Основаніемъ тому, почему въ Церкви сохраняется одна и таже въра, онъ представляетъ двъ истины: въ Церкви Слово Божіе и въ ней же поставляются тімъ же Духомъ Божіниъ учители віры. Въ Церкви, говорить онъ словами Апостола, Богъ положиль Апостоловь, Пророковь учителей (1 Кор. 12, 28). "Гдв Церковь, тамъ и Духъ Божій, и где Духъ Божій, тамъ и Церковь и всякая благодать <sup>29</sup>). Должно повиноваться Пресвитерамъ Церкви, происходящимъ пресмственно отъ Апостоловъ, и по благоволенію Отца, вм'єсть съ преемствомъ Епископства, получившимъ истинные дары" 30). Основаться на Божественномъ писаніи, которое есть извъстная и несомнънная истинаозначаеть совидать домъ свой на твердомъ камив: а оставя сіе основаться на какихъ либо митияхъ-означаетъ-готовить себъ гибель" 31).

<sup>26)</sup> Посланіе къ Флорину у Евсевія Н. Е. 5, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Противъ ереси кн. 2. ur. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Прот. ерес. кн. 2 ur. 46. Кн. 1. гл. 27.

<sup>29)</sup> Кн. 3 гл. 24.

<sup>80)</sup> Кн. 4. гл. 26.

<sup>31)</sup> Кн. 2 гл. 46. сл. кн. 3 гл. 1. § 1.

О ветхозавѣтномъ канонѣ св. писанія св. Ириней не передаетъ 
предѣленія Церкви: но о Евангеліяхъ прямо говоритъ, что ихъ не 
болѣе и не менѣе, какъ четыре <sup>32</sup>). Апокалипсисъ и три посланія Іонна приводитъ подъ опредѣленнымъ наименованіемъ писаній Іоанна ученна Господня <sup>33</sup>). Въ сочиненіи противъ ересей не приводитъ онъ
тѣстъ изъ посланія къ Евреямъ: но говорилъ о немъ, по свидѣтельству Евсевія, въ книгѣ различныхъ мыслей, не дошедшей до насъ <sup>34</sup>).

Превосходное обличение его всёмъ реформаторамъ вёры, принивающимъ на себя поправлять учение Апостоловъ, будто бы писавщихъ только приспособительно къ своему времени, мы уже видёли 35). Вотъ еще слова его о томъ же: "Безумно утверждать, какъ однакожъ дерзаютъ нёкоторые, выдавая себя за исправителей самыхъ Апостоловъ, будто Апостолы проповёдывали Евангеліе, не получивъ полнаго и совершеннаго вёдёнія. Послё воскресенія Господа нашего Апостолы чрезъ икшествіе на нихъ Духа святаго получили силу свыше и исполнились всём дарами Его. Съ того времени они обладали совершеннымъ знанісмъ и, разойдясь по всёмъ концамъ земли, возвёщали о дарованныхъ мать Богомъ благахъ" 36).

Подробно объясняль св. Ириней отношеніе В. Зав'ята къ Новому <sup>31</sup>); ясно и отчетливо излагалъ ученіе о Бог'я творц'я міра и человіка <sup>38</sup>), о Божеств'я Сына Божія и о лиц'я Христа Іисуса <sup>39</sup>), о воскресеніи мертвыхъ <sup>40</sup>) и о Св. Евхаристіи <sup>41</sup>).

Весьма замвчателенъ символъ въры древней Церкви, выставляе-

"Церковь, пишеть онъ, разсвянная по всей вседенной до концевъ жили, отъ Апостоловъ и учениковъ ихъ приняла въру: во единаго Бога Отца, Вседержителя, сотворившаго небо и землю и моря и все,

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Lib. 3. c. 1. § 1. c. 11. § 7. 8. 9.

<sup>33)</sup> Объ Апоналипсист lib. 4. § 20 р. 256. О посланіяхъ lib. 3. с. 16, § 51. При сень замічательно, что послі того, какъ привель онь слова изъ 1 посланія, слова изъ 2 посланія приводить такъ: «ученикъ его Іоаннъ въ преждепоминутомъ посланія повельваетъ», а такъ заставляетъ думать, что 2 и 3 посланія Іоанна при своей краткости составляли прибавленіе въ 1-му въ спискъ св. Иринея и конечно не его одвого. Слова изъ соб. посланія Іаковлева (Lib. 4. с. 1. § 16 р. 246. lib. 5. § 1 р. 292) и втораго Петрова (lib. 5. 23. р. 321. lib. 5. с. 28) приводятся безъ имени сочинителя.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Евсевій Н. Е. 5, 26.

з )См. содержаніе 3-й книги.

<sup>36)</sup> Lib. 3. c. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Lib. 4. 1—36.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Lib. 3, 10—15. lib. 2, 29—35.

<sup>\*)</sup> Lib. 3, 16—25. lib. 5. 14. 17.

<sup>40)</sup> Liber 5, 3-10.

<sup>&</sup>quot;) Lib 5, 3-4.

что въ нихъ находится, и во единаго Христа Іисуса, Сына Божія, воплотившагося для нашего спасенія, и въ Духа Святаго, чрезъ Пророковъ предвозвъстившаго пришествіе и рожденіе отъ Дѣвы и страданіс и воскресеніе изъ мертвыхъ и во плоти вознесеніе на небо возлюбленнаго Христа Іисуса Господа нашего, а также и явленіе Его съ небесь во славъ Отчей, чтобы возглавить всяческая (Еф. 1, 10) и воскресить всякую плоть человъческаго естества, да предъ Іисусопъ Христопъ Господомъ нашимъ и Богомъ, Спасителемъ и Царемъ, по благоволенію Отца невидимаго, преклонится всяко кольно и да сотворить Онъ судъ надъ всёми; духовъ злобы ангеловъ, согръщившихъ и отпадшихъ, а также неправедныхъ, нечестивыхъ и богохульныхъ людей пошлетъ Онъ въ огонь въчный, напротивъ праведнымъ и святымъ, соблюдавшимъ заповъди Его и пребывшимъ въ любви къ Нему даруетъ жизнь, нетлъніе и въчную славу" 12).

Клерикъ резко обвинялъ св. Иринея въ томъ, будто онъ приводить въ доказательство аллегоріи. Правда, онъ иногда пользуется аллегорическимъ толкованіемъ писанія въ обличеніяхъ еретикамъ: но ръдко и только тогда, какъ есть случай воспользоваться противъ враговъ собственнымъ ихъ оружіемъ. Самъ же онъ не былъ расположенъ къ аллегорическимъ созерцаніямъ и обличаль еретиковъ за произвольное толкование Притчей 43). Не отвергая того, чего не отвергнеть и каждый здравомыслящій, т. е. что и по началамъ психологическимъ и по началамъ въры есть иносказательный образъ мыслей, онъ справедливо замвчаль: "Образь [тожос] по содержанію и сущности своей нівсколько различенъ отъ подлинника; а по облику и очертанію онъ имъетъ сходство съ нимъ и сходными чертами представляетъ настоящимъ то, что еще не есть настоящее " 44). Ошибки Иринея были другаго рода. Относительно накоторыхъ предметовъ, но несущественныхъ предметовъ вары имъль онь свои мивнія, какъ напр. о тысящелетномъ царстве Христовомъ 45), о твлесности духовъ 46).

<sup>42)</sup> Lib. 1. c. 10.

<sup>43) «</sup>Притчей не надобно придагать къ соминтельнымъ предметамъ; цесправедливое дъло соединять не прямо и не очевидно предложенное съ притчами, что придумываетъ каждый по произволу». Lib. 2. c. 27. § 1 Сл. 1 lib. c. 3. 8. 16. Могло ли нравиться ему насильственное аллегорическое толкованіе тогда, какъ пишетъ самъ онъ, гностики для своей пользы превращали въ аллегоріи даже догматическое ученіе Пророковъ и Апостоловъ? lib. 1. с. 8. 9. lib. 2 с. 26.

<sup>44)</sup> Adv. haer. 2 c. 40.

<sup>45)</sup> Adv. haer. 5, 32. et 3. Іеронимъ de vir. illustr. § 35. 20.

<sup>46)</sup> Adv. haer. 4, 16. § 2. lib. 5. c. 29. lib. 2. c. 19. Что каслется до твхт словъ, гдъ говорится о 40 лътнемъ возрастъ Спасителя (Lib. 2. с. 39. 40): то нътъ никакого сомивнія, что онъ или внесены въ текстъ чужою рукою, или повреждены въ нихъ числа. Ириней самъ писалъ о Спасителъ: "Господь нашъ родился около

# § 51. Серапіонъ, епископъ Антіохійскій.

Второй преемникъ св. Особила на антіохійской вабедрѣ, блаж. Серапіонъ, былъ въ числѣ знаменитыхъ современныхъ пастырей Церки, каковы Аполлинарій и Ириней 1). Вступивъ въ управленіе Церковію послѣ Максимина въ 198 г. 2) онъ со всею ревностію подвизался противъ монтанистовъ. Созвавъ на соборъ окружныхъ пастырей, отъ предложилъ имъ обличительное посланіе противъ монтанистовъ и это посланіе подписано было всѣми членами собора 3). "Въ антіохійской церкви, по успокосній Серапіона, принялъ епископство Асклепіадъ и во время гоненій также прославился исповѣданіемъ". Эти слова Евсевія показываютъ, что св. Серапіонъ терпѣлъ, и страданія за вѣру Христову; но онъ почилъ мирно въ 211 г. 4).

"Извъстны слова Серапіона о подвижничествъ" говоритъ Евсевій і), а Іеронимъ пишетъ: "читаются краткія письма его о подвижничествъ" і). "Можетъ быть, у другихъ, продолжаетъ Евсевій, сотраняются и другія сочиненія его. До насъ дошли посланіе его къ Домнину, во время гоненія отпавшему отъ въры Христовой въ іудейскую". Іеронимъ называетъ это сочиненіе книгою. "Кромъ того, говоритъ далье Евсевій, есть книга о евангеліи Петровомъ, съ обличеніемъ лжи ея. Эту книгу написаль онъ для нъкоторыхъ изъ принадлежавшихъ къ росской церкви (въ Киликіи), уклонившихся по поводу той книги отъ правой въры".

"Мы братія, писалъ Святитель, принимаемъ и Петра и прочихъ Апостоловъ, какъ самаго Христа. Но если что несправедливо носитъ ва себъ имена ихъ: мы какъ опытные отвергаемъ, зная, что это не

сорожь перваго года царствованія Августа (lib. 3 с. 25); къ крещенію пришель, когда еще не исполнилось Ему тридцати лѣтъ, но началъ быть какъ бы тридцати лѣтъ". Послів врещенія праздноваль три пасхи, которыя и перечисляеть Ириней. Эти мысли читаются въ томъ же самомъ мѣстѣ, гдѣ нынѣ стоятъ слова о 40 лѣтветъ возрастѣ. Lib. 2. с. 39. Кромѣ того странныя слова о возрастѣ въ самой темъютѣ и запутанности своей заключаютъ признакъ порчи и слѣдуя имъ Ириней долженъ былъ бы върить, что Спаситель распятъ не при Пилатѣ.

<sup>1)</sup> Евсевія цер. ист. 5, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Посять Максимина, преемника Ософилова, вступиять онть на кафедру по словать Іеронима (De vir. illustr. § 41) на 11 году Коммода, а по словамъ Евсевія (Chronicon, р. 672) на 10 году, и сятьд. въ 190 г. Но Лекень (Oriens. chr. 2. 703) в Галландъ (Т. 2. Proleg. 22) словами самаго Евсевія доказали, что это не могло бить прежде 198 года.

³) Евсевія пер. ист. 5, 19. Іеронима de vir. illustr. § 41.

<sup>4)</sup> Евсевія цер. ист. 6, 11. Никифора Патр. Летопись, Синкелла хроника.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Евсевін цер. ист. 6. 12.

<sup>4)</sup> De vir. illustr. § 41.

предано намъ. Вывъ увасъ, я думалъ что вы держитесь правой въры и, не разсмотръвъ поданнаго мит евангелія подъ именемъ Петра, сказалъ: если вы полагаете, что только это причиняетъ между вами несогласіе, то пусть читаютъ его.—Но теперь, узнавъ изъ разсказовъ, что ихъ умъ зараженъ нъкоторою ересью, я опять постараюсь быть у васъ; ожидайте меня, братія, въ скоромъ времени. Мы узнали, братія, къ какой ереси принадлежитъ Маркіонъ и какъ онъ противоръчилъ самому себъ, не понимая, что говоритъ; узнаете это и вы изъ нашего посланія. Намъ привелось достать это самое евангеліе у тъхъ, которые трудились надъ нимъ, именно у учениковъ, предшествовавшихъ Маркіону, и извъстныхъ у насъ, подъ именемъ докетовъ, (потому что многія ихъ митнія заимствованы изъ ученія этихъ еретиковъ). Мы прочитали его и нашли, что хотя многое въ немъ согласно съ истиннымъ ученіемъ Спасителя, однако есть нъчто и несогласное, на что и указываемъ вамъ" 7).

Когда сократь свидътельствоваль, что въ числъ прочихъ и Серапіонъ антіохійскій епископъ выставляль общую въру церкви въ то, что Христосъ, какъ человъкъ, имълъ человъческую душу, то по содержанію сочиненія о Петровомъ евангеліи надобно положить, что эту самую книгу имълъ и онъ въ виду.

# е с. \$ 52. Ипполитъ: жизнь его.

Однимъ изъ знаменитыхъ учениковъ св. Иринея былъ св. Ипполитъ 1), по словамъ Іеронима, сенаторъ римскій и потомъ епископъ 2).
Однимъ изъ главныхъ подвиговъ его былъ подвигъ противъ Ноэта.
Слъдовавшіе одинъ за другимъ римскіе епископы Зефиринъ (201—218 г.)
и Каллистъ (219—223 г.) упорно защищали ересь Ноэта. Такъ пишетъ самъ Ипполитъ въ 5 книгъ противъ ересей. Тогда не думали, что папа—непогръщимъ,—Зефиринъ и Каллистъ слъдовали самой злой ереси, извращали въру въ самомъ важномъ ея предметъ,—въ догматъ о Сынъ Вожіемъ. Св. Ипполитъ съ твердостію обличалъ нечестіе ереси, какъ въ Ноэтъ, такъ въ его ученикахъ Зефиринъ и Каллистъ. Такъ пишетъ онъ самъ. Въ царствованіе Александра Севера Ипполитъ писалъ свой пасхальный кругъ; а супругъ Императора Филиппа (съ 244 г.) Импе-

<sup>7)</sup> Евсевія цер. ист. 6, 12.

<sup>1)</sup> Фогій Bibl. cod. 121. Какъ ученика одного изъ слушавшихъ живыя преданія объ Апостолахъ, Палладій (Hist. Lavs. c. 148) и Кирилъ Скиеск. (vita s. Sabbae ap. Cotel. in monum. Graec. Eccl. Т. 3 р. 354.) называютъ Ипполита παλαιόν καὶ γνώριμον Άποςόλων мужемъ древнимъ и знакомцемъ Апостольскимъ.

<sup>2)</sup> Epist. ad Magnum 70.

ратрицѣ Северѣ посылалъ онъ посланіе <sup>3</sup>). Самое мѣсто каоедры его сближало его съ дворомъ императорскимъ. Онъ былъ епископомъ, какъ говорятъ древніе, пристани римской <sup>4</sup>), или иначе епископомъ пристани близь Рима <sup>5</sup>); епископская каоедра св. Ипполита найдена была на дорогѣ Тивуртіевой, на Веровомъ полѣ <sup>6</sup>). Пруденцій въ своемъ гимнѣ св. Ипполиту пишетъ, что Ипполитъ скончался мученически въ Остійской пристани, и останки его положены на Веровомъ полѣ,—на кладбищѣ; онъ же, воспѣвая подвиги его, называетъ его святымъ учителемъ, пастыремъ тщательнымъ, а язычники въ томъ же гимнѣ называютъ Ипполита главою поклонниковъ Христа, т. е. Епископомъ. Отселѣ видно, что Ипполитъ епископъ, коего каоедра найдена на кладбищѣ Веровомъ, и Ипполитъ, воспѣваемый Пруденціемъ, есть одно и тоже лице. Пруденцій пишетъ: "послѣдній гласъ почтеннаго старца былъ слышанъ такой: пусть они растерзаютъ члены, а Ты, Христе, пріими духъ мой" <sup>7</sup>). Іеронимъ и Оеодоритъ также называютъ св. Ипполита Мученикомъ <sup>8</sup>), но и они не воказываютъ времени кончины его <sup>9</sup>).

§ 53. Св. Ипполитъ, какъ учитель; сочиненія его: а) историческія и для благочинія церковнаго.

Имя св. Ипполита, какъ учителя церкви, было именемъ громкимъ. веодоритъ <sup>10</sup>) считаетъ его между такими великими отцами, каковы был Игнатій и Ириней. Анастасій испов'ядникъ называетъ его священнъйшимъ и великимъ мужемъ, върнымъ свидътелемъ истины <sup>11</sup>). Іеронитъ, именуя его мужемъ знаменитъйшимъ, пишетъ, что онъ, не

<sup>3)</sup> Өсөдөриту извъстно было посланіе Ипполита къ Императрицъ (Dialog. 2. р. 88. Dialog. 3 р. 155.); а въ надписи на каседръ Ипполитовой написано: «увъщаніе къ Северынъ». Оригенъ также писалъ письмо къ супругъ Императора Филиппа. Ісронимъ de script. с. 61. Никифоръ Калл. Н. Е. 4, 31.

<sup>4)</sup> Anacmaciй Апокрясіарій Рямскій in Epist. ad Theodorum ap. Sirmondum T. 3 p. 376.

<sup>5)</sup> Chronic. Alexandr. p. 6. Георгій Синкеллъ in Chronogr. ad an 215. item de Herode.

<sup>6)</sup> Мраморная каседра съ сидящимъ на ней Ипполитомъ устроена не прежде 5-го и не поаже 6-го въка. Первое видно изъ того, что о ней не упоминаютъ ни Геласій Римск., ни Викторъ, говорившіе объ Ипполитъ; о послъднемъ заключаютъ изъ сорим буквъ въ надписи; въроятно, что этотъ памятникъ воздвигнутъ въ 6 въкъ, по случаю споровъ въ Римъ о времени празднованія Пасхи, когда преданные древаму обыкновенію римскому захотъли увъковъчить память о семъ обыкновеніи памятникомъ въ честь того, кто составилъ пасхальный кругъ, близкій къ древнему тругу Римскому, почему на каседръ же начертанъ и Ипполитовъ пасхальный кругъ.

<sup>7)</sup> De coronis XI hymn. de S. Hyppolito.

<sup>\*)</sup> Іеронинъ in Prol. in Matth. Өеодоритъ Dialog. 3 de impatibilo.

<sup>9)</sup> Память св. Ипполита въ греческой церкви 30 января, въ римской 22 августа.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>) Dialog. 3 Opera T. 4. p. 154.

<sup>11)</sup> In Collectan. Sirmondi. T. 3. p. 590.

только пріобрѣлъ у Иринея искусство учителя вѣры, но имѣлъ общирныя свѣдѣнія въ философіи и въ различныхъ свѣтскихъ наукахъ <sup>12</sup>). И вѣрность истивѣ Христовой и общирную ученость показываютъ въ Ипполитѣ самыя сочиненія его, за которыми, по отзыву Фотія <sup>13</sup>), остается еще и то преимущество, что, при ясности мысли и слогѣ изящномъ, въ нихъ ничего нѣтъ, что не относилось бы къ цѣли.

Сочиненія св. Ипполита изчислены на помянутой мраморной каведрів, и это показаніе, согласное съ показаніемъ Евсевія и Іеронима, дополняеть нісколькими сочиненіями списокъ историковъ, сознававшихся, что имъ извістны не всів сочиненія Ипполита и взаимно объясняется показаніями историковъ 14).

По содержанію, сочиненія Ипполита можно разд'влить на историкоканоническія, догматико-полемическія и толковательныя; по образу изложенія сл'вдуєть отличить Бес'вды Ипполита.

Въ первомъ отношени нынѣ извѣстны его сочиненія о Пасхъ и собраніе правиль благочинія Апостольскаго 15). По словамъ Евсевія и Іеронима, Ипполить писаль два сочиненія о Пасхѣ: въ одномь описаль счисленіе времени оть Адама до императора Александра Севера и представиль шестнадца тилѣтній кругь; первая часть сего сочиненія съ именемъ хроники потеряна; думають видѣть ее въ хронивѣ Ипполита опискаго, но напрасно 16); послѣдняя часть сохранилась на каоедрѣ Ипполита. Это самый первый опыть составленія круга пасхальнаго изъ всѣхъ христіанскихъ опытовъ въ семъ родѣ. Ипполитовъ пасхальный кругъ обнималь 16 лѣтъ, по истеченіи которыхъ 14 дню луны надлежало возвратиться къ тому же дню мѣсяца; но такъ какъ

<sup>12)</sup> Epist. ad Lucinium 71 et ad Magnum 70.

<sup>13)</sup> Porit Bibl. cod. 121.

<sup>14)</sup> Сочиненія св. Ипполита, какія только могь найти, издаль Альб. Фабрица Натвигдае 1716 въ двухъ частяхъ. Галландъ во 2-мъ томъ своей библіотеки отцевъ издаль съ новыми дополненіями. Въ недавнее время Анжело Майо издаль Т. 1. Sect. 2. р. 223. Romae 1825—отрывки изъ толкованій на притчи, а въ 1 и 7 томахъ его: Collect. Vet. Autorum изд. 1833 Romae читается еще иъсколько мъстъ изъ сочиненій св. Ипполита. Нъкоторыя сочиненія его переведены были на Арабскій и Сирскій языки еще въ древности. Asseman bibl. ori. Т. 3. р. 15. Fabric. Bibl. Graec. Т. 7. р. 196. 197; повъствованіе св. Ипполита о коринеской дъвственницъ помъстиль въ своемъ Лавзанкъ Палладій (Сар. 148).

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) По отзыву Іеронима (Epist. ad Lucin. 71), Ипполять писаль еще въ разръшение вопроса о постъ въ субботу и о ежедневномъ причащении. Но это сочинение потеряно.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Хроника, изд. Фабриціемъ (Vol. 1. 49); Дюканжъ принимаетъ ее за кронику св. Ипполита; въ ней есть нъчто сходное съ образомъ счисленія, начертаннымъ на каседръ: но она ръшительно не то говоритъ о сыновьихъ Ц. Іосія и о времени плъна Вавилонскаго (sect. 14, 16), что говорится въ подлинномъ предисловіи къ толкованію на пророчества Даніиловы (ар. Fabric. vol. 1. р. 278).

же всегда могло случаться, то кругь распространенъ Ипполитомъ в 112 леть; пределами Паски положены здёсь 21 день марта и 13 авремя; если же случилось бы, что 14 день луны приходился въ субботу, въ такомъ случав Пасху надлежало праздновать чрезъ недвлю юсль того, въ день воскресный, что сходно было съ древнимъ римскить обывновеніемъ 17). Понятно, что трудъ сей предпринимаемъ быть св. Инполитомъ по случаю споровъ о времени празднованія Пасхи. На востовъ въ это время во многихъ церквахъ праздновали Пасху вмъстъ сь Іудеями въ 14 день Нисана; на западъ же въ первый слъдовавшій а твиъ день воскресный. Послику же и это последнее обыкновение не у всёхъ являлось въ одинаковомъ видъ, требуя для опредъленнаго единообразія свідіній хронологических и астрономических то св. Ипполить въ руководство къ опредъленному назначению дня Пасхи составилъ насхальный кругь. Другаго сочиненія о Пасхю сохранилась часть хронивъ Александрійской: здёсь показываеть Ипполить, что Спаситель предъ страданіями своими не совершаль Пасхи вмість съ Іупеями.

Въ надписи на канедрв читаются слова: περί χαρισμάτων Αποςολική παράδοσις. Въ разныхъ греческихъ рукописяхъ 16) читаются сперва: διδασκάλια τ. άγίων Αποςόλων περί χαρισμάτων, потомъ— διατάξεις τῶν άγίων Αποςόλων περί χαιροτονίων δὶ Ίππολίτου. Первая составляетъ 1 и 2 глави напечатанной 8 книги постановленій Апостольскихъ. Вторая же составляетъ въ той же 8 книгѣ главы 4. 5. 16—28. 30. 31. У Коптовъ также извѣстны доселѣ "38 правилъ Абулида (Ипполита)"; на Сирскойъ, извѣстны "постановленія Апостоловъ, (переданныя) Ипполитойъ", а на Арабскойъ "ученіе Апостоловъ (переданное) Ипполитойъ". Текстъ греческихъ рукописей тотъ же, что и въ изданной 8 книгѣ потановленій, исключая незначительныя разности 19). Фабрицъ издалъ

<sup>17)</sup> Prosper. Chronicon. p. 53. О пасхальномъ кругѣ Св. Ипполита См. ldeler. Handbuch. d. Chronologie.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Въ Оксеорд. Barocc. cod. 26 et 185. Вънсной cod. 45. 46 (Lambec. comm. vindob. 8, 905.), Мюнхенской (Hardt. Catal. B. Monac, cod. 380. Arcttin Beiträge 8, 9. 15), Флорентинской (Bandini Catal. Bibl. Laurent. p. 336).

<sup>19)</sup> Значительная разность одна: 22 гл. 8 книги читается такъ: "О чтецахъ я втеей Левій, древле мытарь, установляю: чтеца рукополагай, возлагая на него руку, совершая молитву, говори" и пр. Въ рукописяхъ соотвътствующее сему читается такъ: «Чтецъ поставляется при положеніи на него Епископомъ книги; ибо рукополагается оббе үйр устро те́ватаци". Эта разность говоритъ въ пользу рукошеей съ именемъ Ипполита, а не въ пользу повдняго собирателя постановленій. Протія разности состоять въ словахъ. См. Lumperi Theol. Hist. Crit. Т. 7. р. 330. Въ сомальнію оріенталисты досель мало обращали внаманіе на содержаніе зеіопсиль, сирскихъ и арабскихъ списковъ Ипполитова сочиненія. Ванслебъ бъгло опичать правила Ипполита»; изъ его описанія можно видъть только, что 2—8 правила запискія согласны съ гречес. Const. 8, 4. сл. 10—17 правила съ Const. 8, 32. Асселюв свазаль только (Bibl. orien. Т. 2. р. 408. Т. 3. р. 15), что «постановленія Иппостор. ученіє овъ отц. перкви.

текстъ Апостольскаго ученія о дарованіяхъ и хиротоніяхъ между сочиненіями св. Ипполита. Ничего основательнаго нельзя представить противъ подлинности сего сочиненія: напротивъ извъстно, что во время Ипполита еретики издавали постановленія подъ именемъ Апостольскихъ и это безъ сомнънія могло расположить св. Ипполита къ тому, чтобы описать чистыя преданія Апостоловъ, по свъдъніямъ, дошедшимъ до него отъ Иринея и подобныхъ ему. Заключеніе втораго сочиненія ясно показываетъ, что сочинитель имълъ въ виду монтанистовъ.

### § 54. б) Догматико-полемическія: противъ ересей и противъ Верона.

Изъ числа догматико-полемическихъ сочиненій св. Ипполита нынть извъстны то въ цёломъ, то въ частяхъ: а) о воскресеніи, б) противъ Іздеевъ, гдт пророчествами доказывается достоинство Мессіи Івсуса, в) противъ Платона о началт міра, гдт Ипполитъ пишетъ: "мы въримъ, что тто воскреснетъ не такое, каково нынт, но чистое и неподлежащее поврежденію. Всякому тто возвратится своя душа.... Вст, праведные ли или неправедные, поставлены будутъ предъ Богомъ Словомъ. Онъ Судія пріндетъ сотворитъ надъ всти праведный судъ Отца".... Души праведныхъ до общаго воскресенія остаются въ нть которомъ мъстт покоя, не восходя на небо", г) противъ ересей, д) противъ Верона и Гелика, е) сочиненіе о Христь и Антикристь и ж) Весть на Вістоваленіе ( Ец. Оторомующью поставднія четыре сочиненія очень важны и должны быть ближе разсмотртны.

Евсевію, Іерониму и Фотію изв'ястно было сочиненіе св. Ипполита противъ вспъх ересей 20) и посл'ядній писаль: "сочиненіе противъ 32 ересей начинается съ досиосянь и оканчивается Ноэтовъ и ноэтіанами". До недавняго времени изв'ястна была по изданіямъ только посл'ядняя часть этого обширнаго сочиненія—разсужденіе противъ Ноэта, все же прочее считали потеряннымъ. Но въ 1842 г. на Авон'я отыскана древняя греческая рукопись, въ которой, какъ оказалось по изсл'ядованіямъ, содержится почти 8 книгъ изъ числа 10-ти Ипполитова сочиненія противъ ересей 21). Сочиненіе Ипполитово называется: элбосо-

полита заключаютъ въ себъ содержание вънской греческой рукописи (Lambec. Com 8. 905); а Грабе столько же мало сказалъ объ арабскомъ учени Ипполита. У Вакслеба по крайней мъръ можно видъть, что коптскія правила Ипполита не во всемъ согласны съ содержаниемъ греческихъ списковъ сочинения Ипполитова, что въ коптскомъ переводъ подлинный текстъ иногда сокращается (Histoire de l'église d'Alexandrie р. 280.). Биккель, не зная ничего о содержании восточныхъ рукописей, пускается въдъраныя догадки. Gesch. d. Kirchenrechts. Giessen 1843. s. 61- 186. 189. 195. 221. f.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Евсевій. Н. Е. 6. 22. Іеронимъ Catal. § 61. Фотій Віві. cod. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) S. Hippoliti cont. haereses Oxonii 1851. St. Hippolitus and the Church of Rome. London 1852. Сл. прибавл. къ твор. Отц. М. 1852 г. Первал жинга издана была между сочинениями Оригена. Vol. 1. p. 872—909. Par. 1733 г.

теміе всёхъ ересей". Первое заглавіе относится преимущественно къ первой книгь, которая заключаєть въ себь прекрасный очеркъ древней греческой и отчасти восточной философіи— картину мыслей относительно вакивйшихъ вопросовъ, постоянно занимавшихъ умъ человъческій. Эта картина начертана съ тъмъ, какъ говоритъ сочинитель, чтобы видъли, что у еретиковъ не было ничего своего, а все украдено было изъ языческой философіи <sup>22</sup>). Послъдующія книги заключаютъ разборъ всёхъ ересей въ томъ норядкъ, какъ онъ появились со временъ Апостольскихъ. Въ шестой и седьмой сочинитель многое заимствуетъ у своего учителя Иринея. Десятая книга— сокращеніе всего предшествующаго, съ пространниъ обличеніемъ Ноэту. Это обличеніе замъчательно особенно потому, что инсли Ноэта— любимыя мысли неологовъ.

Св. Ипполить сначала показываеть основанія, которыя виставляль Ноть для своего ученія (§ 1-3). Потомъ, объясняя изреченія Писана, приведенныя Ноэтомъ, противопоставляетъ ему другія изреченія (§ 4-8); какъ выборъ, такъ и объяснение словъ писания — дъло опытвю богослова. Следуеть заметить, что слова о Христе-Воге благосложенномъ во въки (Рим. 9, 5) св. Ипполить объясняеть о Христъ Вогочеловъкъ. Далъе пишетъ Богомудрый учитель: "какъ тотъ, залотыть бы изучить мудрость міра, не иначе можеть достигнуть сего. кагь изучениемъ философовъ; такъ если хотимъ изучать благочестие, достойное Бога, не иначе, какъ изъ божественныхъ писаній должны изучать его. Какъ благоугодно Отцу, такъ будемъ върить; какъ Онъ хочеть преподавать, такъ будемъ принимать. Не по нашей воль, не по соственному въдъню, не причиняя насилія тому, что Имъ преподано, во вакъ Самъ благоволилъ Онъ поучать св. писаніемъ, такъ будемъ инсить" (§ 9). Затемъ следуетъ изложение учения о св. Троицъ по руководству божественнаго Откровенія.

"Онъ (Богъ) быль одинъ и не было Ему ничего современнаго,

ээ) Первая внига съ надписью: φιλοσοφούμενα давно была издана между сочивенями Орвгена (Origenis op. omn. ed. De la Rue m. 1 р. 876 s.); въ предисловія въ эгой внигъ сочинитель говоритъ, что намъренъ вступить въ бой "со встин ересами". Но вто такой этотъ сочинетель, не знали. Гроновій, первый издатель сочинетал, признаваль его за произведеніе Оригена. Но Де-ля-Рю справедливо замъчаль, что сочинитель въ предисловія называетъ себя епископомъ (cd. Orig. 1. 876), а Оригенъ не быль епископомъ. Теперь сомити празращились. Въ первой книгъ св. Имполить послъ предисловія предлагаетъ краткую исторію греческой еплосовіи: а) говорить о ензикахъ Фалесъ, Писагоръ, Эмпедокать, Гераклитъ (гл. 1—6); б) объ Анаксименъ, Анаксименъ, Анаксагоръ, Архелать и др. (гл. 6—11); в) о Парменадъ, Левкиппъ, Демокритъ, Ксенофонъ, Экфантъ, Иппонъ (11—17); г) затъмъ перекодя къ венкамъ, пересматриваетъ ученіе Сократа, Платона, Аристотеля, стоивоть, зивкурейцевъ, академиковъ, брахмановъ и повта Гезіода (гл. 11—26).

когла положиль Онъ сотворить міръ. Онъ помыслиль, восхотёль, изрекъ и создаль его... ничего не было современнаго Ему, -- быль только Онъ самъ. Но Онъ въ единствъ былъ многимъ (ἀυτὸς δὲ μόνος νῶ πολὸς ἦν); поелику не быль ни безъ Слова (адогос), ни безъ мудрости (асофос), ни безъ могущества, ни безъ Совъта. Все было въ Немъ, но Онъ былъ все. Но когда восхотъть Онъ по своему изволеню, то родилъ свое Слово, которымъ создалъ все... Все сотворенное творитъ Онъ; Словомъ родилъ Онъ слово... И вотъ предъ Нимъ другой. Если же говорю я другой: то не говорю два Бога; Онъ какъ свъть отъ свъта, какъ вола изъ источника, какъ лучъ изъ солнца". Въ основание сему приводить слова: въ началь бъ Слово и Слово бъ къ Богу и Богъ бъ Слово. «Если слово было у Бога и было Богомъ: что это значитъ? Разумбетъ ли двухъ Боговъ? не о двухъ Богахъ говоритъ, а объ одномъ, но о двухъ лицахъ, третіе же въ порядкъ существа Божія есть благодатный Духъ Святый. Отецъ одинъ, но два лица, потому что и Сынь Вогъ, а третіе лице Духъ святый". Въ подтвержденіе Троичности лицъ приводить еще повельніе о крещеніи (§ 10—14).

"Новое слово ты вводишь, когда именуещь Сына; Іоаннъ говорить о Словъ, но онъ говорить здъсь аллегорически". Ипполить отвъчаетъ: "нътъ, не аллегорически объясняется онъ. Представляя намъ Слово, которое было въ началъ и нынъ послано, говорить онъ послъ того въ Апокалинсисъ: и видълг я небо отверстое, и се конъ бълый и съдящий на немъ Върный и Истинный, который праведно судитъ и воинствуетъ... И облеченъ Онъ въ одежду, обагренную кровію. И называется имя ему: Слово Божіе. (Апок. 19, 11—13). Видите, братія, какъ одежда, обагренная въ видъніи, означала плоть, въ которой низошло для понесенія страданія непричастное страданію Слово Божіе" (§ 15). Слова, достойныя замъчанія особеннаго, какъ по върному объясненію словъ Евангелиста. такъ и по ученію объ Апокалинсисъ.

"Какъ можетъ рождать Богъ? Ты каждий день видишь причины относительно человъка: но не можешь объяснить, какъ это происходитъ" (§ 16). Затъмъ кратко, но съ необыкновенною ясностію взора излагаетъ ученіе о воплощеніи Бога Слова и цъли восплощенія. "Будемъ върить, братія, по Апостольскому преданію, что Богъ Слово нисшелъ съ неба въ святую Дъву Марію, дабы воплотившись изъ нея и, принявъ душу человъческую—и я думаю—разумную, ставъ всъмъ тъмъ, что составляетъ человъка, за исключеніемъ гръха, спасти падшаго, даровать безсмертіе върующимъ въ Него... Какъ проповъдано, такъ открылся Онъ видимо, новымъ человъкомъ, изъ Дъвы и отъ Духа Святаго, съ одной стороны съ небесною природою, которую принялъ отъ Отца, съ другой съ земною, какъ плоть отъ ветхаго Адама чрезъ Дъ-

ву. Такъ Онъ вступиль въ міръ и открылся видимымъ Богомъ въ человъческомъ тълъ, взошелъ какъ совершенный человъкъ; поелику не
призрачно или съ измъненіемъ, но истинно былъ Онъ человъкомъ". Изстъдованіе оканчивается славословіемъ Слову: "Ему слава и держава со
Отцемъ и Святымъ Духомъ, во святой Церкви, и нынъ и во въки въковъ, аминъ" (§ 17—18).

Сочиненіе *противъ Верона и Гелика*, послѣдователей Валентина, дошло до насъ только въ отрывкахъ <sup>24</sup>).

Веронъ съ последователями допускалъ сліяніе двухъ естествъ во Христв "въ монаду действія"; вериль, что Слово стало плотію чрезъ взивнение Вожества въ человъчество и человъчества въ Божество. Главеня мысли въ дошедшихъ до насъ частяхъ сочиненія Ипполитова суть саваующія: Слово, принимая человівчество не потерпівло никакого извъненія (отрыв. 1); два естества и двъ воли были не сліянны во Христв. Богъ всего сталъ человъкомъ, дабы, страдая плотію, способною къ страданію, искупить весь нашть родъ, повинный смерти" (отр. 2). Объживется, какимъ образомъ Богъ дъйствовалъ чрезъ плоть (отрыв. какь въ двухъ естествахъ оставались неприкосновенными дъйствія ихъ (стр. 4); во Христъ одно лице: "плоть не можетъ измъниться въ Божество" (отрыв. 5). "И такъ благочестиво исповъдуемъ и въруемъ, что для спасенія нашего и для соединенія разрушеннаго Творцемъ всяческихъ нзь Пресвятой присно—Дъвы (астарберв) Маріи, чрезъ воспріятіе цълое, чуждое изивненія, соединивъ съ Собою разумную душу вивств съ чувственнымъ теломъ, сталъ человекомъ по естеству, чуждымъ греха, и вибств Богомъ Словомъ".

Сочиненіе противъ Верона и Гелика стало быть извъстнымъ съ головины 7 въка: но подлинность его отъ того не подлежить сомиънію; поелику слогь его совершенно тоть же, что и въ сочиненіи противъ ересей, и обличеніе Верону въ сущности одинаково съ ученіемъ о воплощеніи, какое видимъ въ обличеніи Ноэту, или въ Ипполитовомъ жо толкованіи на книгу числъ 25) разность только въ томъ, что для Но-



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Анастасій Аповрисіарій римскій (около 640 г.) пишеть, что во время пребыванія своего въ Константинополь, нашель онь книгу св. Ипполита, котыль переписать ее всю, но ее скоро отняли у него, и онь успыль списать только восемь извлеченій изъ сочиненія о Богословіи и воплощеніи противъ Верона и Гелика. Epist. Anastasii ad Theodos. praef. 6 Gangr. in. Sirmondi oper. T. 3. р. 579. Св. Никифоръ исповъдинь тъже восемь отрывковъ сохраниль въ сочиненіи противъ иконоборцевъ, тогда какъ Анастасій написаль ихъ въ переводъ. Эти извлеченія напечатаны Сирмонловь (орега Т. 3. р. 583), Капизіємъ (Т. 1. lection ed. Basnagii), Фабриціємъ; другія части того же сочиненія на греческомъ языкъ не давно напечатаны Маємъ (поу. collect. vet. auct. Т. 7. р. 14. 68).

<sup>25)</sup> Fragment. comm. in. Numer. ap. Fabr. 1. 266. въ гл. 15 говорится, что давъ природы во Христъ составляютъ одну упостась и находятся подъ управленіемъ

эта мысль: "Слово стало человѣкомъ не потериѣвъ измѣненія", предлагалась въ видѣ замѣчанія, опредѣляющаго образъ воплощенія Бога—Слова, а для Верона и Гелика таже мысль раскрывается подробно. Притомъ, если принять, что Веронъ и Геликъ были послѣдователи Валентина, а во время Григорія Богослова уже не было валентиніанъ <sup>26</sup>), то древность обличенія Верона—очевидна.

#### 🖇 55. Сочиненіе объ антихристь. Бесьда на Богоявленія.

Извъстное и древникъ <sup>27</sup>) сочинение св. Ипполита объ антихристъ написано, какъ говоритъ самъ сочинитель, по случаю разговора съ любезнымъ братомъ Өеофиломъ. Прежде, чъмъ приступаетъ къ разсуждению объ антихристъ, св. Ипполитъ разръщаетъ два вопроса: какъ Слово прежде воплощения своего открывало Себя? и какъ Слово Божие воплощенное стало рабомъ? На первый вопросъ отвъчаетъ сравнениемъ Пророковъ съ струнами, а Слово съ ударяющимъ орудиемъ, "коимъ движимые возвъщали Пророки только то, что было благоугодно Богу". Болъе сильнаго сравнения представить нельзя. "Не по своей силъ въщали они", прибавляетъ учитель. Въ отвътъ на второй вопросъ изображаетъ Слово врачемъ, который съ любовию дознаетъ болъзни и бъдняка и богача, людей всякаго возраста и пола (§ 3. 4).

Въ самомъ изслъдованіи объ антихристь рышаеть вопросы: кто такой будеть антихристь? въ какомъ видъ явится? какъ будеть обольщать людей (§ 5—22). Объясняеть видъніе Навуходоносора (§ 23—33), пророчество Исаіи о Вавилонъ (§ —34—46) и видънія Богослова (§ 47—51). Описываеть, какъ богохульно явится нечестивый въ видъ Бога, собереть народы, будеть гнать Церковь и погибнеть (§ 52—60). Наконець описываеть кончину міра, послъдній судъ и Царствіе небесное (§ 61 и слъд.).

Фотій, одобряя это сочиненіе, справедливо замічаль: "впрочемь, когда время пришествія антихристова, коего не открыль Господь и ученикамь своимь, вопрошавшимь о томь, Ипполить осмінился отнести къ 500 году послів Христа, какъ бы по прошествій 6000 літь отъ сотворенія міра должна была настать уже кончина: то въ томъ показаль онъ не совсімь уміренную ревность духа " 28).

Беспьда св. Ипполита на Богоявленія (єїς Θεοφανίας) замівчательна и по догматическому содержанію и какъ образчикъ краснорічня древняго

личности Божественной: плоть сама по себъ, отдъльно отъ Слова, не имъетъ самостоятельности и имъетъ ее въ Словъ; такъ явился Единый совершенный Сынъ Божій.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Orat. 23. p. 404.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Ісрониму (Catal § 61), Андрею Кесар. (Comm. in Apocal. 18, 1. 18. 17), Фотію Bibl. cod. 202.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Biblioth. cod. 202.

учисля <sup>29</sup>). Если бы и не было извъстно значительное число бесъдъ гв. Ипполнта, частію по названіямъ, частію по отрывкамъ 30): одна есы на Богоявленія въ состоянім показать, что Ипполить владель даровъ слова и Фотій справедливо называеть его "пріятнымъ (γλυχύς) тителемъ". Она написана съ одушевлениемъ и языкомъ искренней души, воторый неудержимо проникаетъ душу. Въ первой половинъ проповъдникъ пображаетъ величіе любви и кротости Спасителя, Который, будучи Госнодомъ и Творцомъ, принимаетъ крещение отъ слуги. Во второй описываеть дъйствія крещенія и Духъ благодатный. Воть какъ изображаеть онъ крещеніе. "Отець безсмертія послаль въ мірь безсмертнаго Сина и Слово. Тотъ приходитъ къ людямъ, чтобы омыть ихъ водою н Духомъ, возродить въ нетленіе тела и души; вдохнуль въ нихъ дихание жизни и облекъ всеоружиемъ нетления.... Идите къ нетленному **Брещенію.** — Вотъ вода, растворенная Духовъ! ею орошается рай, ею вивотворится возрожденный человівкь, ею крестился Христось, въ нес приходить Духь Святый въ видь голубя".... (§ 6-8). О Духь-Осытитель говорить: "Сей есть Духь, который носился надъ водами, воторынь движется мірь, стоить созданіе, оживотворяется все. Онь лыствоваль въ пророкахъ; онъ нисшель на Христа. Сей Духъ данъ Апостоламъ въ видъ огненныхъ языковъ; Его испрашивалъ Давидъ, ьогда молился: духъ правъ обнови во утробъ моей.... Симъ Духомъ утвердился камень Церкви. Сей Духъ Утвшитель послань для тебя, чтобы содълать тебя чадомъ Божіннъ" (§ 9). Бесьда заключается наставленіеть— хранить въ себв возрожденіе (§ 9).

#### § 56. в) Толкованіе св. Писанія; сочиненія подложныя.

Судя по свидътельствамъ древнихъ о св. Ипполитъ, должны мы върить, что толкованіемъ св. писанія занимался онъ весьма много: но вът этихъ трудовъ его иное для насъ совстить потеряно, другое не издано. Св. Ипполитъ писалъ толкованія на внигу Бытія, Исходъ за правина в потеряно, другое не издано.

<sup>20)</sup> Самое наименованіе праздника: Θεοφάνιαι "Богоявленія" показываеть, что это быль праздникь не одного крещенія Господня, а, какь видимь и въ памятникахь 4 въка, праздникь крещенія и Рождества Христова. Последнее отчасти видно и у св. Ипполита (§ 8).

во Слова св. Ипполита, извъстны въ отрывкахъ: а) объ Элканъ и Аннъ (у беодорита Т. 4, р. 36. 88); б) второе слово на Даніила (у Евстанія аdv. Psychopar. с. 19); на Пасху (Concil. Lateran. 649 an. у Ляббея Т. 7. р. 293); г) о божествъ (ibid. р. 287); д) о воскресенін (у Анастасія іп Ноdego р. 350); е) на раздъленіе талантовъ: ж) о двухъ разбойникахъ (у беодорита ор. р. 88. 155); з) на начало Исаін; и) на великую пъснь (у беодорита 4, 88. 89. 36). Всъ отрывки собраны и вадавы у Фабриція ор. s. Нірровіті Т. 1. р. 267. 281. Т. 2. р. 32. 145—у Мина Раtrol. 10, 861—867.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Изъ тодиованій на *Бытіе* (Евсевій Н. Е. 6. 22. [еронивъ Catal. § 61

Притчи, Екклезіаста и Пъснь пъсней  $^{33}$ ); на евангелія Матоея, пророковъ Исаію, Езекіиля, Даніила, Захарію  $^{32}$ ), на псалмы, Луки и Іоанна и на Апокалипсисъ  $^{34}$ ).

Въ толкованіи на *шестоднев* св. Ипполить писаль (на 5 ст.), что, въ первый день Богь сотвориль изъ ничего ('εх μὴ 'όντων), въ прочіе же дни образоваль (μετέβαλεν) то, "что сотворено въ первый день"; въ концъ 7 стиха читаль слова: καὶ ἐγένετο οῦτως, чего нѣть у LXX. и что есть въ еврейск. подлинникъ. Впрочемъ толкованіе его на В. Завъть слъдовало тексту 70.

Въ объяснение прит. 9 говоритъ: "повлоняемое и пречистое тъло и кровь каждый день приносятся на таинственной трапезъ, въ воспоминание первой трапезъ, таинственной вечери... Вожественное свое тъло и святую свою кровь далъ намъ вкущать и пить во оставление гръховъ"..

Душа св. Ипполита жила върою въ Господа Інсуса и въ такомъ духъ главною мыслію его о каждой книгъ св. писанія была мысль о Господъ Інсусъ. Фотій говорить о толкованіи его на книгу Пророка Даніила: "хотя не объясняеть онъ пророка буквально, но не опускаетъ смысла". Это сужденіе должно быть отнесено къ толкованіямъ Ипполита

Epist. 41. ad Pamm. et Ocean.) изданы отрывки у Мина Patrol. 10, 583—605. Толкованіе на Исходъ потеряно; но издано кое-что изъ объясненій Числъ и Парствъ Patrol. 10, 605—606.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Изъ толкованій на Данішла, извістныхъ Іерониму de script. с. 61 іп с. 9. Danielis, Фотій сод. 202. 203, Геор. Синкеллу р. 358. 218. напечатаны отрывки Фабриціємъ (Т. 1. р. 271. Т. 2) Симонемъ де Метромъ (Daniel. Secund. 70 Rom. 1772), у Бандины (Catalog. Bibl. Med. Т. 1. р. 24), Майомъ (nova collec. script. Т. 1. р. 49. 161. 1831. Romae), Крамеромъ (Catena in Epist. Cathol. et Apocalipsin. Oxon. 1840) и Миномъ (Patrologiae tom. 10, 634—698). Полное толкованіе остается въ рукописяхъ Ватикана (Майо). Въ этомъ толкованія Ипполить доказываль подлинность Апокалипсиса, какъ пишеть Экуменій у Моноокона Bibl. Coislian р. 275. 278 и Крамера (1. с.). Изъ толкованія на Исайо объясненіе Иса. 38, 5—8. 1, 1. ар Гарг. у Мина; Полное толкованіе на Исайо въ Парижской Библіотекъ сод. 155-157.—Толкованія на Езекіпля и на Захарію—потеряны. Объ этихъ трудахъ знали Іеронимъ Саtal. 61. Евсевій Н. Е. 6. 22. Феодоритъ de іmmutab. р. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Мъста изъ толкованій на *Псалмы* надали Фабрицій изъ Өеодорита (1, 127 s) и Бандини Catal. cod. Laur. Med. Bibl. p. 35. 36). На *Примчи* (1, 1—2. 9, 1) у мина 10, 615—628. 711; у него же кое-что на *Пъснъ пъсней* р. 627—630. Евсевій Н. Е. 6. 22. Іерон. Catal. 61. Анастасій (quaest. 16—41) читали толкованія на всъ эти книги.

<sup>34)</sup> Фромманъ напечаталь накоторыя мыста изъ толкованій Ипполита на Евангелія (Interpraet. N. Test. ex Hippolito Collectae Coburgi 1765). Толкованіе на Евангелів Матеея извыстное Іерониму (Praef. in Matth.) у Лямбеція (Comm. Vind. 3. 163) и отрывки у Фабриція. Іерониму и пр. Ефрему Сирину извыстна была книга св. Ипполита съ толкованіемъ Апокалипсиса (Ор. Syr. T. 1. р. 192). Мыста изъ этого толкованія приводить одинъ Араб. толковникъ Апокалипсиса (См. Evald tib. e. ungedruckten arab. commentar. d. Johann. Apocalypsis Abhandl. tib. orient. u bibl. Literatur. 1 Th. Göttingen 1832).

и на другія ветхозав'єтныя книги. Впрочемъ не надобно забывать и гого, что толкованія св. Ипполита—первый опыть толкованія въ христіанской Церкви.

Съ именемъ св. Ипполита извъстны сочинения, которыя не принадлежать ему; таково-сочинение о кончинь мира и объ антихристь. н по слогу, ни по содержанию не похожее на сочинения св. Ипполита: греческій языкъ его, — испорченный языкъ неученаго; мысли совершенно противныя помъщеннымъ въ поллинномъ сочинения объ антихристъ, напр. имль, что антихристь будеть не человінь, а діаволь; или что души человьческия существують отъ въчности — Это сочинение, извъстно и въ смв. переводъ, по спискамъ довольно древнимъ 35); но оно вовсе не заслуживало бы перевода. Къ тому же разряду относится Вогословіе св. Марін и Іосифа, изв'єстное Никифору Каллисту и не изв'єстное ни одвому древнему писателю. Св. Инполиту принисываются еще известія • 12 Апостолах в 70 учениках Христовых. Между последними выпорые упоминаются такіе, которые обращены были къ въръ Апостовил не видали Господа Інсуса. Никто изъ древнихъ не приводилъ лих извъстій съ именемъ Ипполита. Посему остается оставить подлинють ихъ подъ сомивніемъ 36).

# § 57. Св. Кипріанъ: жизнь его.

Овсцій Цецилій *Кипріан*з, сынъ богатаго Сенатора <sup>1</sup>), страстный побятель наукъ <sup>2</sup>), знаменитый риторъ <sup>3</sup>), до 40 літъ своей жизни роскошный язычникъ, въ 246 г. по убіжденію пресвитера Цецилія принялъ крещеніе и совершенно перемінился въ жизни; сталъ

<sup>35)</sup> Оно не радко встрачается въ слав. ркп. на пр. у Румянцева стр. 269 и сватыня для раскольниковъ.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Впрочемъ въ недавнее время Деличе (De Habacuci Prophetae vita atque etate Fr. Delitsch Lips. 1842), доказавъ полную въроятность того, что Синопсисъ о Пророкахъ и извъстна о 12 Апостолахъ и 70 ученикъхъ Господа, извъстныя съ именеть Дороеея Тирскаго, не напрасно носятъ имя Дороеея—начала 4 в., говоритъ потомъ: "я не опасаюсь стоять ва то, что сочинение Ипполита (о 12 Апостолахъ и 70 ученикъхъ) составлены Ипполитомъ (не Опискимъ и не другимъ какимъ либо, а вмене Остійскимъ, по крайней мъръ они древиъс Синопсиса; можетъ быть Дороеей пользовался ими и прибавилъ иъ преданіямъ новыя преданія". р. 77. Сочиненіе издано Комбеензомъ іп Auctario Т. 2. Paris 1648. Въ славянскомъ переводъ по ркп. на тр. у Румянцева (Опис. муз. стр. 14).

<sup>1)</sup> Пруденцій de coron. hymn. XIII. Жизнь св. Кипріана—въ Христ. чт. 1825.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Св. Григорій Наз. въ похвальномъ словт св. Кипріану кареагенскому и Нип. Евдокія въ своихъ стихотвореніяхъ (Photius cod. 184) говорятъ, что Кипріанъ превде обращенія ко Христу занимался волхвованіемъ, и что безполезные опыты волквованія его надъ исповъдницею Христовою Іустиною, разрушившею чары зна-

строгимъ подвижникомъ; богатства, которыя прежде расточалъ для своихъ удовольствій, раздавалъ теперь б'ёднымъ, время посвящалъ на молитвы и изученіе писанія. Такъ пишеть онъ самъ, описывая чудную перем'ёну, произведенную въ немъ благодатною силою крещенія <sup>4</sup>). Его ревность къ в'ёр'ё и жизни христіанской скоро обратили на него взоры клира и народа; "недолго спустя посл'ё крещенія" поставленъ онъ въ пресвитера <sup>5</sup>). Плодомъ души не давно, но глубоко познавшей истину Христову были сочиненія о тицеть идоловъ и книга свидытельствъ. Чрезъ два года посл'ё крещенія Кипріанъ посвященъ былъ въ пресвитера, а чрезъ годъ посл'ё того, противъ собственнаго желанія, "судомъ Божіниъ и любовію народа" избранъ былъ въ епископа <sup>6</sup>).

Пастырская заботливость его обратилась на устроеніе благочинія і. По ревности къ совершенной жизни христіанской писаль онъ тогда о довственной жизни. Жестокость Новата обратила на себя вниманіе его: в) но діло о Новать остановлено было ужасами наступившаго гоненія. Кипріань извіщень быль о наступленіи бідствія видініємь в). — Какъ скоро объявлень быль указь Декія (250 г.), —чернь потребовала Святителя на смерть 10). Для пользы паствы своей, по наставленію откро-

меніемъ крестнымъ, заставним его сжечь свои книги. Молчаніе Діакона Понтія объ этихъ случаяхъ подало мысль Баронію и др. утверждать, что въ этомъ повъство ваніи смѣшиваются два лица—Кипріанъ кареагенскій и Кипріанъ ант. Но а) Евсевій не зналъ ни въ Никодиміи, ни въ Антіохіи епископа Кипріана,—равно не видно его ня у кого изъ древнихъ. б) Понтій говоритъ: fuerint licet studia et bonae artes devotum pectus imbuerint, tamen illa praetereo: nondum enim ad utilitatem, nisi saeculi, pertinebant т. е. отказывансь говорить о занятіяхъ язычнива, онъ различаеть въ предметахъ занятій Studia et bonas artes науки и изящныя искусства". Въ числѣ наукъ быда тогда и магія—наука о тайныхъ силахъ природы. Во всякомъ же случаѣ молчаніе Понтія не даетъ права ни предполагать двухъ Кипріановъ, ни опровергать повъствованія св. Григорія; в) другія обстоятельства Кипріана кареагенскаго—богатство, знаменитость рода и сана, мученическая кончина описываются св. Григоріемъ, Пруденціемъ и Евдокією точно также, какъ представляется тоже самое у Понтія и по другию памятникамъ древности.

<sup>3)</sup> Lactantii inst. 5, 1. Hieronymi de vir. illustr. § 67 comm. in Jonam proph. c. 3.

<sup>4)</sup> Книга къ Донату помъщ. въ 18 час. Хрис. чтен. впрочемъ въ переводъ не совсъмъ върномъ.

<sup>5)</sup> Іеронимъ. Евсевій.

<sup>6)</sup> Hourit in vita s. Cypriani, ed ap. Ruinart in Actis s. Martyrum T. 2, 24-26.

<sup>7)</sup> Въ 249 г. писаны: Ep. 1 ad presbyteris Farnis consistentes съ запрещеніемъ пресвитеру быть распорядителемъ по завъщанію; Ep. 2. ad Eucratium о новокрещенномъ комедіантъ, которому запрещается заниматься своимъ ремесломъ; Ep. 3. ad Rogatianum fratrem о пресвитеръ, оскорбившемъ бранью епископа; Ep. 4. ad Pomponium.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Epist. 52.

<sup>9)</sup> Epist. 11.

<sup>10)</sup> Epist. 9 ad Roman.

ны, онъ скрылся 11); онъ далъ наставленія клиру кареангенскому на веля гоненій и потомъ постоянно быль съ паствою духомъ въ послапать своихъ то убъждаль къ подвигамъ слабыхъ въ въръ, то утьшалъ врыкихъ воиновъ <sup>12</sup>). Слабость нъкоторыхъ, по страху отрекавшихся Христа, глубоко оскорбила духъ его; неосторожность исповъдниковъ, поз-влившихъ себъ давать разръшение падшимъ непринесшимъ покаяния, уве-ичила душевное его страдание 13). Къ новой скорби Пастыря развратни Фелициссими составиль свое отдъльное общество и соединился съ Новатомъ 14). Когда гоненіе (въ 251 г.) ослабъло. Кипріанъ послі 16 итсячной разлуки съ наствою возвратился въ Кароагенъ и занялся на Соборъ дъломъ о падшихъ и о Фелициссимъ, написавъ предварительно тому сочинение о падших, какъ приготовление къ опредълениямъ Собора. Не кончены были разсужденія о томъ Собора, какъ новый трудъ надлежало принять на себя Кипріану: въ Римъ избраны были два епискова-доброд втельный Корнелій и Новаціанъ назначенный для каосдры по вроискамъ удалившагося туда Новата; объ стороны прислали посольство къ Кипріану, ожидая его решенія. Кипріанъ зналь достоинство Корнели, зналъ и духъ избравшихъ Новаціана и одобрилъ избраніе перваго. —Относительно падшихъ опредълено тогда, чтобы вопреки мивнію Новата не были они лишаемы надежды на примиреніе съ Церковію, но и не были допущаемы къ общенію съ върными безъ предварительнаго по-каянія, какъ допускалъ Фелициссимъ 15). Въ тоже время Пастырь послаль при письмъ свою книгу о единство Церкви къ Римскимъ исповъдникамъ, которыхъ Новать увлекъ въ общество свое 16) и по слову любви его исповъдники въ смущенномъ видъ кающихся просили разръменія у своего епископа <sup>17</sup>). Въ 252 г., по случаю предстоявшаго гоневін, о которомъ многіе извіщены были откровеніемъ, на соборів смягчены были опредъленія о кающихся. На томъ же соборъ Привать, липенный епископскаго сана за преступленія, требоваль вивств съ подобными себъ, чтобы дъло его было снова разсмотръно; получивъ отказъ, отъ объявилъ Кипріана недостойнымъ епископства и посвятилъ витсто

<sup>11)</sup> Понтій vita p. 23. 29. Ep. 5. 8.

<sup>13)</sup> Ер. 5—7. Римскій клиръ Ер. 8 укоряль его за оставленіе паствы; укоризва—недъльная. Писько Кипріана 250 г.: къ страдавшимъ за въру—Ер. 9—11. 13. Ер. 12 къ илиру объ обязанностяхъ къ исповъдникамъ; Ер. 14 къ нему же съ убъждениям заботиться о бъдныхъ. Ер. 37—40 съ похвалами за терпъніе.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Ер. 15 ad confessores—не давать безъ разбора прощенія падшимъ; Ер. 16— 27. 29—36. по дълу о падшихъ.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Ер. 41—43. 49—50 по двлу о Фелициссимъ. О немъ отзывъ: pecuniae sibi commissae fraudator, stuprator virginum, matrimoniorum multorum depopulator atque corruptor dicitur. Вотъ какіе дюди могутъ быть начальниками раскола!

<sup>15)</sup> Письма 251 г. Ер. 44-54.

<sup>46. 51.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Epist. 49. Cornelii ad Cyprianum.

его Фортуната, который немедленно отправиль Фелициссима въ Римъ съ извъщениемъ о своемъ вступлени на епископскую канелру. Корнелий сперва отвергъ Фелициссима, но потомъ, смущенный угрозами, приняли его. Кипріанъ, извъщенный письмомъ самаго Корнелія, кротко объяснилъ Корнелію нетвердость его духа и описаль, кто таковь Новать съ своимъ сообщниками 18). Миръ водворился. Но открылась страшная язва, опустошавшая города и села, и въ слъдъ за тъмъ въ 253 г. гонение Галла на Христіанъ. Тогда-то Кипріанъ явился Ангеломъ Хранителемъ не только для чадъ своихъ, но и для самыхъ язычниковъ. Онъ расположилъ и приивромъ и увъщаніями употреблять все свое на помощь страдавшимъ отъ язвы, кто бы они ни были; 19) «не смотрите на лице страждущаго, писалъ онъ тогда въ трактатв о смертности, они всв ваши братія, двти единаго Отца Небеснаго и пусть язычники видять, что самая смерть не можеть угасить въ христіанинъ любви ко врагамъ». Въ томъ же духъ тогда же писалъ онъ трактатъ о милостыни. и на деле явилъ щедрую милосты нумидійскимъ христіанамъ ограбленнымъ варварами 20). Въ тоже время укръцияль на подвиги мученичества усъщаниемо ко мученичеству. И не смотря на все это, чернь не разъ требовала его на сражение со львами. а христіанъ обвинали въ бъдствіяхъ, постигшихъ Имперію; въ отвращеніе сей клеветы Кипріанъ написаль книгу къ Деметріану 21). Въ первне годы правленія Валеріаново (до 257 съ 254 г.) Церковь отдыхала послъ Галлова гоненія. Кипріанъ пользовался временемъ мира для устройства благочинія; тогда (254 г.) между прочинь, послѣ соборнаго сужденія, писаль онь посланіе въ еп. Фиду о крещеніи младенцевъ. Въ следующемъ году по жалобе западныхъ епископовъ заставиль Стефана рим. епископа отказаться отъ настойчиваго требованія двумъ стойно низверженнымъ епископамъ санъ ихъ 22).

Въ 255 г. открытся споръ о крещеніи еретиковъ. Кипріанъ, слѣдуя обыкновенію своей Церкви и на основаніи той мысли, что внѣ Церкви нѣтъ Духа Божія, а слѣд. и таинствъ, положилъ крестить всѣхъ еретиковъ, обращающихся къ Церкви 23). По духу общенія Церквей Кипріанъ извѣстилъ о соборномъ опредѣленіи римскаго епископа Стефана, но предстоятель римскій не былъ такъ кротовъ, какъ Кипріанъ: въ посланіи къ кареангенскому собору онъ грозно обличалъ африкан. епи-

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Письма 252 г. Ер. 55-60 см. особенно Ер. 55-57. 59. 60.

<sup>19)</sup> Понтій § 8. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Ep. 62.

эт) Письма 253 г. Ер. 61-63. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Ер. 64. 67. 68. Того-же года Ер. 66. отватъ Флоренцію на влеветы Фелимссима и Новапіана.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Опредъленія in Ep. 10. ad Jannuarium. Того-же года о томъ же Ep. 69. ad Magnum. Ep. 71. ad Quintum.

силовъ и отлучалъ ихъ и Кипріана отъ Церкви, если не откажутся от своего опредъленія. Кинріанъ написаль о ревности и зависти 21). И въ 257 году на новомъ многочисленномъ Соборъ, утвердивъ прежнее определение, положиль, чтобы никто изъ епископовъ не именоваль себя гавою епископовъ и чтобы кароагенская Церковь не искала суда у римсвой: это опредъление сообщиль онь и Фирмиліану епископу каппадовійскому, котораго Стефанъ также отлучилъ за согласіе съ Кипріаномъ 25): Въ 257 г. въ гоненіе Вамеріана Кипріанъ посланъ въ заточеніе; тамъ въ откровени показано ему было что еще годъ назначенъ для служенія его на землъ 26). Ровно чрезъ годъ Проконсулъ, вызвавъ Кипріана въ Бароагенъ на судъ, спросилъ: «ты былъ напою этого нечестиваго народа»? Кипріанъ отвічаль: «да». Проконсуль именемь Императора потребоваль, чтобы Кипріанъ принесь жертву богамъ; Святитель отвівчаль рышительнымъ несогласіемъ. Проконсуль объявиль: «долго ты жиль съ вечестивыми мыслями и собраль очень многихъ последователей нечестивому заговору твоему, быль врагомъ римскимъ богамъ и законамъ. Пусть твоер кровію освятится законъ». И написаль на досві: «Оасцію Кипріалу отстив мечемъ голову». Кипріанъ сказаль: «благодареніе Богу». И скончался мученикомъ 27).

#### § 58. Характеръ и сочиненія: а) для Пастыря, д'явственниковъ, страждущихъ и падшихъ.

Всв действія св. Кипріана запечатленн были кротостію и любовію; не зналь онъ себе другаго титла, кром'є смиреннаго имени сопресемтера <sup>28</sup>).—Тоть же духъ кротости и любви дышеть во всёхъ сочиненіяхъ его; нежное благочестіе, какимъ проникнуты он'є, съ силою действуеть на сердце читающаго ихъ. Тертулліана Кипріанъ считаль своимъ наставникомъ, и самыя сочиненія показывають тоже: стоитъ сли-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Ер. 79. 74. 75. Августина de baptismo par. Lib. 1, `4. 28. 2, 13. 3, 16. <sup>35</sup>) Еріst. 72 съ соборными постановленіями: на семъ третьемъ соборъ присутствовало 87 Епископовъ. Ему предшествовалъ въ томъ же 256 г. Соборъ 71 Епископа; о семъ же соборъ Еріst. ad Juhacianum. 73. Того-же 256 г. Ер. 74 sd Pompeium, гдъ опровергаетъ вовраженія Стефана; Ер. 75. Firmiliani ad Cyprianum съ подтвержденіемъ митніямъ Кипріана.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Понтій § 14—18. Въ 256 г. писано письмо въ Немезіану и другимъ исвовідникамъ, гдв утвшаль ихъ въ страданіяхъ. Ер. 77—79. къ Кипріану. Въ 258 г. писаны Ер. 80. ad Successum съ извіщеніемъ о жестокомъ указв Валеріана по мученической кончинъ П. Сикста; Ер. 81. посліднее увіннаніе народу предъ кончиною.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Acta martyrii proconsularia s. Cypriani у Руннарта 2, 46. 47. По актамъ св. Кипріанъ скончался 14 Сент. Память св. Кипріана въ греч. церкви 31 Авг. въ рямской 16 Сент.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Epist. 13. 24. 28 ad presbyt. Quando a primordio episcopatus mei statuerim nihil sine consilio vestro et sine consensu plebis mea privatim sententia gererem.

чить трактаты Кипріана de oratione Dominica и de patientia съ таковыми же Тертулліана, чтобъ увёриться въ томъ. — Но св. Кипріанъ стоить выше своего учителя какъ по сердечной нёжной искренности, съ какою выражалъ онъ благочестивыя свои чувства, такъ и по естественности хода мыслей, по ихъ вёрности, по слогу плавному и болёе правильному. "Блаженный Кипріанъ течеть какъ тихій ручей съ водою самою чистою и пріятною», говорить Іеронимъ 29). Діалектика и созерцанія не были дёломъ Кипріана; душа его была занята практическими нуждами Церкви; эти нужды высматриваль онъ зорко и старался оказывать помощь самую приличвую, устрояль благочиніе Церкви съ ревностію. — Но потому-то самому, что взоръ его рёдко обращался къ созерцанію общихъ началь, сужденіямъ его не всегда доставало всеобщей важности и твердости; онъ были вёрны, но иногда только для извёстныхъ случаевъ, а не на всё.

Сочиненія св. Кипріана <sup>30</sup>) писаны почти всв по случаямъ современнымъ и заключаютъ ръшеніе недоумъній церковныхъ. Самая большая часть ихъ состоитъ изъ писемъ, остальная изъ трактатовъ. По такому содержанію письма св. Кипріана прежде всего драгоцънны для Исторіи Церкви Христовой <sup>31</sup>). Затъмъ главные предметы сочиненій

<sup>29)</sup> Epist. ad Paulinum.

<sup>30)</sup> Лучшія изданія сочиненій: Ригальтово. Paris. 1666 г. съ замъчаніями Памелія и Ригальта; Феллево съ критикою текста, біографією и разсужденіями, съ замъчаніями Персони на хронол. порядокъ писемъ Охопіі 1680. Вгешає. 1690. Paris 1700. Балюзієво изданное Мараномъ въ Парижъ 1726 г. въ Венеція 1728 г. въ Вюрцбургъ 1786 г. Въ русскомъ переводъ всъ сочиненія св. Кипріана изданы Кіевскою Академією. К. 1861. 1862. Въ Христ. чтеніи напечатаны въ переводъ, кромъ книги къ Донату (пр. 3), сочиненія о поведеніи дъвственницъ 1825, о зависти и злобъ 1825, о терпъніи 1832, о мелостынъ 1835, о смертности 1836, о молятвъ Господней 1839, о единствъ церкви 1837. 1 къ Деметріану 1836 пять писемъ 1832, 837, 838—839.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Вотъ перечень писемъ св. Кипріана въ хронологич, порядк**т и**хъ, по Оксфордскому изданію ихъ:

<sup>1)</sup> Письма 249 г. Epist. 1 ad presbyteros Furnis consistentes о пресвитера Виктора, назначавшемъ пресвитера Фавстина въ распорядителя по своему иманію; Ер. 2 ad Eucratium fratrem о нововрещенномъ комедіанта, которому запрещается впередъ заниматься своимъ ремесломъ. Ер. 3 ad Rogatianum о діакона поносившемъ еп. Рогаціана. Ер. 4 ad Pomponium 2. Письма 250 г. Ер. 5 ad clerum Carthagen. съ наставленіями на время гоненій; Ер 6 ad Sergium aliosque confessores съ уващаніемъ быть твердыми; Ер. 7 ad clerum Carthagen. съ изложеніемъ желанія скоро возвратиться въ нимъ; Ер. 8 римск. клира въ Кипріану съ укоромъ за удаленіе отъ паствы. Ер. 9 ad presbyteros roman. съ изъявленіемъ радости о мучен. кончина епископа Фабіана. Ер. 10 ad confessores съ уващаніемъ къ мученичеству; Ер. 11 ad clerum Carthag. объясняетъ причны тяготающаго гоненія; Ер. 12 ad clerum Carthag. объ обязанностяхъ его въ исповадникамъ; Ер. 13 ad Rogatium съ уващаніемъ къ терпанію; Ер. 14 ad presbyt. Carthagen. съ убажденіями заботиться о обядныхъ. Ер. 15 ad confessores не давать безъ разбора падшимъ прощенія; Ер. 16—27. 29—36 съ правилами о падшихъ; Ер. 28 ad Moysen caeterosque confessores

- са. Кипріана Пастырь Церкви и д'явственники, страждущіе и падшіе, амчество и іудейство, ересь и расколы.
- а) Для Пастыря внига о ревности и зависти—золотое сочимене, илодъ истинно-Аностольскаго духа, съ наставленіями о томъ, какъ масть, говорить св. Пастырь, ядовитое растеніе, столько не різдкое, какъ никакое другое; скрываясь въ почві Церковной земли, оно дійствуеть съ разрушительною силою на Церковь и требуеть самаго строгаго вниманія къ себі; всі великія бідствія—илодъ сей страсти: наденіе Ангеловъ и человіна, первое человікоубійство, особенно же бідствія Церкви. Отселі-то разрывается союзь мира, искажается истина расторгается единство, возникають ереси и расколы, нареканія на священниковъ и ненависть къ епископамъ и пр." низка и гибельна эта страсть для души. Посему-то Спаситель поставиль кротость основнымъ закономъ для священноначалія, а любовь отличительнымъ характеромъ учениковъ своихъ. "Какъ діти должны мы подражать Отцу Небесному и идти по слідамъ распявшагося за насъ Господа".

**Письма** къ клиру 5. 12. 38. 40, содержать прекрасныя наставленія для духовенства.

б) Дая довственников книга о поведении довственница, писанная съ теплотою христіанскаго чувства, живо, увлекательно, содержить прекрасныя имсли и правила <sup>32</sup>),—"Дъвственници—цвъты въ вертоградъ Церкви, краса и прославленіе благодати, торжество природы... блистательная часть стада Христова; радуется о нихъ Церковь и въ

тез съ похвалою за благочиние дня воскреснаго. Ер. 37 съ похвалою за терпъние; Ер. 41—47 по дълу о расколъ Фелициссима.

<sup>3)</sup> Письма 251 г. Ер. 44-54 по дълу Новаціана.

<sup>4)</sup> Письма 252 г. Ер. 55 по двлу Новаціана Ер. 56—58 о падшихъ съ правилами

<sup>5)</sup> Письма 253 г. Ер. 61 ad Lucium Рарат съ радостію о его исповъдничествъ; Ер. 62 ad Jannuarium съ пособіемъ для плънныхъ. Ер. 63 ad Caecilium о Евхаристіи. Ер. 64 ad Fidum о крещеніи младенцевъ. Ер. 65 ad Epictetum о пад-

<sup>6)</sup> Письма 254 г. Ер. 66 ad Florentium отвътъ на упреки за Филицисссима. Ер. 67 ad eccles. съ правидами о падшихъ. Ер. 68 ad Stephanum Papam о Новаціанъ.

<sup>7)</sup> Письма 255 г. Ер. 69 ad Magnum о крещеній еретиковъ; Ер. 70 ad Janпчагіт съ правилами о крещеній еретиковъ.

<sup>8)</sup> Письма 256 г. Ер. 72 ad Stephanum Рарат съ правилами о крещеніи еретиковъ. Ер. 73—75—о томъ же.

<sup>9)</sup> Письма 257 г. Ер. 76 утвшенія испов'ядникамъ.

<sup>10)</sup> Письма 258 г. Ер. 80 ad Successum извъстія объ исповъдникахъ и мученикахъ. Ер. 81 ad presbyteros—съ наставленіями, какъ вести себя во время гоненія.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Объ этомъ сочиненіи знали Понтій § 13. Іеронимъ Ер. 18 et 97. Августянъ de doctr. Christ. 4. 21.

нихъ изобильно процевтаетъ славное плодородіе сея Матери" (§ 1—3). Но чёмъ благородные цевтъ, темъ осторожные, темъ внимательные надобно оберегать его (§ 4—6). Св. Кипріанъ особенно убъждаетъ соблюдать простоту въ одежды (§ 7—17), преподаетъ некоторыя другія правила (§ 18—241). Полезныя наставленія для нихъ же въ письмы въ Помпонію (Ер. 4).

- в) Любовь къ страждущимо побудила св. Кипріана написать три прекрасныя сочиненія: о высот'в терпънія, о милосердіи и о смертности. Въ первомъ сочинени показаны въ примърахъ и отзывахъ Цисанія святость и преимущества снисходительнаго терпівнія и изображены печальныя послъдствія нетерпъливости. О томъ же письмо Ер. 13. Во второмъ сочинении, которое читали и древние 33), св. Кипрівнъ говорить: цель воплощения Сына Божия возстановить падшаго человека; для того, чтобы возвесть его на высоту нравственную, предписано ему творить дъла милосердія, которыми очищаются грвхи содъланные послъ крещенія; такъ установиль Господь, такъ предписали Пророки и Апостолы" (§—8). Опасеніе за дітей при разданній милостыни—напрасно: все въ воль Божіей; если Богь благословиль детьми темъ болье добно искать для нихъ благословенія Божія въ дълахъ милосердія (§ 9-21). Время коротко, чтобы опускать случан для дёлъ добрыхъ; а благотворительность такъ высока; она торжество для Ангеловъ, побёда надъ діаволомъ, она безъ мученическаго подвига доставляетъ вівнецъ. Благотворительный, подражаетъ Отцу Небесному. Господь ясно возвътилъ, что въ день суда Онъ будетъ спрашивать о дълахъ милосердія (§ 22-126). Въ трактв о смертности, убъждая не унывать среди язвы, а помогать другь другу, кто бы то ни быль, язычникь ли или върный, живыми врасками изображаетъ величіе христіанина, пренебрегающаго опасностями для спасенія другихъ.
  - О томъ же предметь въ письмахъ Ер. 7. 14.
- г) Книга о падших заключаеть въ себъ превосходныя постановленія о покаяніи. Пастырь а) оплакиваеть въ ней паденія падшихь въ гръхъ (§ 1—4); б) изслъдываеть причины паденія и главную указываеть въ недостаточномъ покаяніи о прежнихъ гръхахъ (§ 5—16); в) представляеть примъры истиннаго покаянія и описываеть, какъ должно каяться, (§ 17—36): "Богъ, говорить онъ, милостивъ и благъ какъ Отецъ; но надобно бояться Его, какъ земнаго судію. Если тяжко гръщимъ, то горько должны плакать. Глубокую рану тщательно и долго надобно лъчить; пусть покаяніе равняется величію преступленія" (§ 35).



<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Іеронить Ер. ad Pammachium 54 Августинъ cont. Julian. lib. 2. § 8—cont. epist. Pelag. ad Bonifac.

#### \$ 50. Апологетическія сочименія.

Апологетическія сочиненія противъ язычниковъ: книга къ Демемріану и о тиротовъ послъднее— не во многомъ оригинальво. Въ первой изъ трехъ частей его говоритъ о происхожденіи и о
пустотъ идоловъ (§ 1—7); во второй о единствъ Божества и объ откровеніи (8. 9.); въ третьей о Божествъ Христа Іисуса и о вочеловъченіи (10—15). Ученіе о лицъ Іисуса Христа изложено съ особенвор опредъленностью; здъсь въ доказательство того, что Христосъ есть
Сивъ Божій. призывая во свидътелей самыхъ язычниковъ, говоритъ,
какъ силою Христовою изгоняеми были бъси изъ бъсноватыхъ

деметріану въ защиту христіанства пишетъ, что не христіанство, а
развратъ и наглыя неправды язычества причиною того, что Иммерія поражена бъдствіями, обличаетъ неосновательность клеветъ языческихъ на христіанъ, показываетъ высокія свойства въры христіанской и изображаетъ низость язычества. Подлинность сочиненія не сомнънка 35).

"Три вниги свидътельствъ противъ Іудеевъ заключають въ себъ родъ краткаго начертанія въры и діятельности христіанской, направленнаго противъ упорныхъ Гудеевъ. Бл. Іеронимъ и Августинъ свидътельствовалъ этими книгами въ спорахъ съ педагіанами. Все сочинение состоить изъ текстовъ писания съ краткими объяснениями. Въ первой книгь словами писанія доказывается, что закону Іудеевъ назначено било отминение, что Христосъ должень быль устроить новый храмъ, вовня жертвы, новое священство, новую церковь, что язычники дол-жни были увъровать во Христа единственнаго Спасителя людей. Во 2-й кн. приводятся свидътельства пророковъ о земной жизни Христа Господа-о делахъ какія подлежало совершить Ему на землів. Третья выга заключаетъ свидътельства преимущественно нравственнаго содержавія. Эта последняя часть—лучшая въ сочиненіи: нравственныя наставменя собраны сильныя, тогда какъ не о всёхъ свидётельствахъ первыхъ частей можно сказать тоже, напр. о псал. 45, 2. Иса. 53, 1. 59, 1. Впрочемъ Балюзъ замъчаетъ, что это сочинение по инымъ спискамъ болье, по другимъ менье содержить въ себь свидьтельствъ.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) О подлинности Августинъ de unic. baptismo 4, 6. Ісронимъ Ер. 83 ad Мадриш.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Лактанцій instit 5, 4. Іеронимъ Ер. 83. Понтій.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Іероникъ Lib. 1 dialog adv. Pelagium § 4. Августинъ Lib. 4 с. 8—10 contra epist. Pelagian сл. Testimon lib. 3. с. 4. et 54. Retract. lib. 2. с. 1. De praedesia

§ 60. Противъ ереси и раскола: о единство Церкви; замъчанія на это сочиненіе и на ръшеніе вопроса о крещеніи еретиковъ; кинга къ Донату о крещеніи; ученіе о другихъ предметахъ въры; подложныя сочиненія.

Ереси и расколы такъ много бъдъ нанесли Церкви во время Кипріана, что нельзя было не чувствовать ихъ пагубы съ особенною живостію. "Ересь, писаль Кипріанъ, синагога сатанн" <sup>37</sup>). Происхожденіе ересей и расколовъ производиль онъ особенно изъ трехъ причинъ---изъ гордаго самолюбія, изъ неповиновенія церковной власти и изъ нетеривливой страсти къ спорамъ. "Вотъ начало еретиковъ и происхождение эломыслящихъ раскольниковъ: желаютъ угождать себъ и съ гордымъ надмъніемъ пренебрегають епископами 38). "Нетерпъливость творить еретиковъ" <sup>39</sup>).—Въ книгъ о единствъ Церкви, писанной, какъ видъли, по случаю раздора произведеннаго Новатомъ въ Римъ, св. Кипріанъ старался обуздать дерзость людей хотевшихъ составлять отдъльныя общества, независимыя отъ законнаго іерархическаго правленія. Въ началъ сочиненія св. Кипріанъ убъждаеть соединять простоту съ мудростію, остерегаться тайныхъ нав'ятовъ сатаны -- ересей и расколовъ и предлагаетъ мысль, что Церковь Божія одна. Эта мысль а) доказывается словами Спасителя сказанными Ап. Петру (Мат. 16. 18), словами Ап. Павла: едино твло, единъ духъ (Epist. 4. 4) и нъкоторыми другими изреченіями Писанія "Епископство одно, хотя каждый Епископъ имъетъ часть свою; Церковь также одна, хотя члены ея съ распространениемъ въры содълались многочисленными 40). б) На возраженіе: существують отдівльныя общества, отвівчаеть, что коль скоро общества составляются изъ людей съ худою правственностію и худыми мыслями, не по духу Христову: то онв сами себя отделяють отъ Церкви. А указаніе на слова: идъже еста два или тріе собрани во имя мое, ту и Азъ (Мат. 28, 20), отклоняеть тыпь, что по смыслу словь здесь разумъются собирающіеся на молитву въ духъ смиренія и любви, въ оградъ Церкви и слъд. не разумъются по гордости составляющія свое общество вив Церкви. Показывая тяжесть грвха вносящихъ раздъленія въ Церковь, изрекаеть на нихъ пророческій приговоръ (2 Тип. 3, 2-9), указываетъ предшественниковъ ихъ въ Дасанъ и Авиронъ. Наконецъ, поставляя на видъ, что примъръ, кого бы то нибыло,

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Epist. 75 ed. Venet. "Нътъ ничего у нихъ, кромъ въродомства и богохульства, пренебрежения къ святынъ и вражды на истину". Epist. 55. al. 59.

<sup>38)</sup> Epist 65 ca. Epist. 55. 194.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Tract de patientia p. 477.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Tome camoe in Fp. ad. Antonianum 55: cum sit a Christo una Ecclesia per totum mundum in multa membra divisa, item episcopatus unus, episcoporum multorum concordi numero sitate diffusus.

ве долженъ располагать никого къ отдъленію отъ Церкви, убъждаетъ со всею любовію держаться единенія съ Церковію. Вотъ содержаніе книч св. Кипріана.

Это сочинение сильно дъйствовало на современниковъ св. Кипріана; оно же обращало на себя особенное внимание и впоследствии. Не одинъ Белляриинъ защищаль инъ мивніе, что вив Римской Церкви ніть спасенія. Выло время, когда пдрезанятые духомъ времени объясняли это сочинение по духу времени своего. Было и такое время когла заставили Бипріана пом'єстить въ этомъ сочиненім слова, о которыхъ вовсе не душалъ Кипріанъ. Воть слова Кипріана съ добавками сиблости (въ изданів Мануччи и Памелія): "Азъ тебъ глаголю; ты еси Петръ и пр. (Мат. 16; 18, 19) (и опять по воскресеній своемъ говориль: паси овиы моя. На немъ единомъ созидаетъ Церковь свою и ему вручаетъ овецъ для спасенія). И хотя всемъ Апостоламъ по воскресеніи своемъ усвояеть равную часть: якоже посла мя и пр. Іоан. 20, 21. 23; но для показанія едиктва своею властію устроиль такъ, чтобы единство начиналось отъ одино (и каоедру поставиль одну). Подлинно тоже самое были и прочіе Апостали, что и Апост. Петръ, имъли равное участіе и въ чести и во высти: но вступление идеть съ единства и первенство дается Петру, даби и Церковь явилась единая (и каседра одна). Тотъ, кто претивятся Церкви, (кто оставляетъ Петрову каседру на которой основана Церковь), можетъ ли надъяться" и пр. Балюзъ неопровержимо доказаль, что слова помъщенныя здъсь въ скобкахъ внесены въ текстъ св. Кипріана чужою рукою; не только въ изданіяхъ предшествующихъ Мануччісву изданію, но въ цівлыхъ 34 древнихъ спискахъ, изъ которыхъ два писаны были болье чемъ за 1000 леть, неть словь о канедръ **п** нервенствъ Петровыхъ; 7 изъ этихъ списковъ—Ватиканскіе и въ нихь то Латиній виділь помянутыя прибавки на сторонів текста (а не въ текстъ), гдъ шисаны онъ разными почерками разнаго времени, и стед. прибавки сделаны одна после другой не въ одно время 41). Такимъ образомъ очевидно, какъ устроились каседра и первенство Петрови въ Римъ для Римскихъ епископовъ. Кипріанъ писалъ, что "Церковь одна и власть Епископская одна, хота члены ея съ распростравеніемъ вёры стали многочисленны, Епископство одно, хоти каждый Епископъ имъетъ участіе въ ономъ". А въ Римъ стали думать и писать, что Церковь Христова-одна Церковь Римская и Епископъ Прави-

Digitized by Google

<sup>&</sup>quot;) См. Balusii notae ad h. librum in ed. op. Cypriani Venetiana 1728. Rigaltii observationes ad s. Cyprianum p. 162. Edm. Ruherii defensio libri de Ecclesiastica potestate 1, 115. Бенедиктинецъ Марамъ, издавая трудъ Балюза, постучнять не совећиъ совъетно; онъ внесъ изкоторыя изъ прибавокъ въ самый текстъ, которыя тотъ назначалъ къ исключенію: впрочемъ Маранъ сознается въ томъ и самъ. Въ Христ. чт. переводъ помъщенъ съ испорченнаго Маранова текста.

тель-одинъ Римскій Епископъ. У Кипріана порядокъ мыслей тотъ: "Епископская власть началась, какъ говорить онъ съ одного, именно Петра".— Отсель заключаеть, что и власть епископская должна быть одна, всв епископы должны быть однимъ цълымъ, равно и Церковь одна; посему расколъ введенный нікоторыми членами низшаго класса, дівло незаконное. Нельзя не замътить, что основание для единства Церкви и власти епископской довольно слабо. Но по самому порядку мыслей очевидно, что Кипріанъ вовсе не имълъ въ виду говорить о первенствъ власти Петровой, --- это было даже противно его дълу съ расколомъ и онъ прямо говорить противное тому; онъ говорить только о первенствъ Петра по времени облеченія властію. Между тімь въ Римів не только устроили для Петра первенство власти, но и первенство для всякаго римскаго опископа, а для большей важности поставили для того и другаго одну канедру. Излишне было бы распространяться о томъ, что мысль о первенствующей власти римскаго епископа сокрушена Кипріаномъ въ ділів его съ Стефаномъ  $^{42}$ ).

Заключеніе изъ мысли своей о единствъ Церкви Кипріанъ выразиль въ дѣлѣ о крещеніи еретиковъ. Церковь одна; слѣд. внъ Церкви нѣтъ таинства <sup>13</sup>). Заключеніе справедливое, когда Церковь единая держится во всемъ единаго духа Христова, или что тоже, когда члены ея, гдѣ бы они ни были, совершаютъ все сообразно съ духомъ вѣры. Иначе выходили донатисты. По отношенію ко времени Кипріана надобно сказать, что тяжкія бѣдствія нанесенныя Церкви дерзкими людьми, разныя своеволія ихъ въ изложеніи символа вѣры, извиняли и излишнюю строгость Кипріана противъ нихъ. По крайней мѣрѣ его дѣйствія при высокомъ нравственномъ достоинствѣ выражали болѣе знанія вѣры, нежели дѣйствія Стефана, самовластно отверзавшаго дверь Церкви всякому скопищу людей <sup>14</sup>). Въ послѣдствіи на соборахъ никейскомъ 325 г. и константинопольскомъ 381 г. Церковь ограничила,

<sup>49)</sup> Соборъ кареагенскій 256 г. (Mansi 1, 951): «Никто изъ насъ не поставиль себя Епископомъ Епископовъ, или не принуждаль собратовь своихъ тираническимъ страхомъ из повиновенію, такъ какъ каждый епископъ остается съ своею свободою для воли и власти». Тоже Ер. 72. ad Stephanum; тъже мысли Еріst. 55, 59, 71, 73. Вотъ какъ думалъ св. Кипріанъ о первенствъ самаго Петра: «И Петръ, котораго избралъ самъ Господь первымъ, когда съ нимъ спорилъ Павелъ о обръзанін, не усвоилъ себъ ничего необычно и гордо, не говорилъ, что за нимъ первенство и что новые и поздніе ему должны повиноваться".

<sup>49)</sup> Въ такомъ духъ писаны письма ad Magnum, ad Jannuarium 1, ad Quintum, ad Stephanum, ad Jubajanum, ad Pompejum Ep. 69—74.

<sup>44)</sup> Нѣкоторые взъ защитниковъ римской каседры (Александръ Наталисъ, Тиллемонъ, Маранъ) старались доказать, что требованія Стесана относились къ еретиканъ нензивнявшинъ въ крещеніи заповѣди о крещеніи; но трудъ напрасвый. Слова Стесана ясны: si quis ergo, quacunque haeresi venerit ad vos, nihil innove-

мак какими еретиками надобно повторять крещеніе; разсужденія соборовъ св. Кипріана и послів того остались въ составів правиль восточной Церкви, но собственно по важности рівшеній о многихъ друтить предметахъ 45).

Есть еще сочинение у Кипріана съ содержаніемъ догматическимъ: жо книга къ Лонати. Злъсь описываеть онъ чулную силу крешенія. Когда я оставался въ глубокой мглъ ночной, носился волнами, мечтавій и сомивній, не понимая жизни моей, далекій отъ света истини: я душаль, — трудно, невозможно, при такихъ привычкахъ моихъ исполвиться надо иною объщанию милосердию божественнаго о возрождении. чтобы оповеніемъ спасительной воды я быль оживлень для жизни новой и чтобы при той же плоти изминился иыслами и лушою... Но вогна возраждающая волна очистила нечистоты прежней жизни. светь тихій и ясный низошель съ Неба въ сердце мое, когда второе рождение духомъ небеснымъ измънило меня въ новаго человъка: чуднымъ образомъ укранился я противъ сомнаній, открылись тайны, осватилось тение... я узналь, что жившее во мнв по плоти для грвха принадлежаю земль, а началось теперь Божіе, живущее Духомъ Святымъ" (§ 1— 5). За темъ описывается жизнь мірская съ ея мутными удовольствіями я выводится заключеніе: покой въ Богь (§ 6—16). Сюда же относятся письмо его о крещенім младенцевъ 46).

Св. Кипріанъ занимался преимущественно нуждами практической жизни. И однако въ его сочиненіяхъ встрѣчаются драгоцѣнныя мысли о вѣкоторыхъ предметахъ вѣры, какъ напр. о тайнѣ муропомазанія <sup>47</sup>), о св. Евхаристіи <sup>48</sup>), о Исповѣди <sup>49</sup>), о Священствѣ \*), о связи Церкви

tur, nisi quod traditum est—ut manus illi imponatur in poenitentiam, (и еще прибалено:) cum ipsi haeretici proprie alterutrum ad se venientes non baptizent, sed communicent tantum... Effectum baptizmi majestati numinis tribuunt, ut qui in nomine Jesu Christi ubicunque et quodocunque baptizentur, innovati et sanctificati judicentur.—Epist. 74 Cypriani.

<sup>45)</sup> Въ первый разъ переведены и внесены въ греческій канонъ письмо къ Янмуарію и протоколъ 256 г. сообщенный 87 Епископами Стефану (прим. 9 и 21) немеретнымъ собирателемъ правилъ въ 686 г. Трульскій соборъ 692 г. также поставилъ ихъ въ числе правилъ. Сирскій переводъ боле исправный, чемъ греч., извъстенъ по списку правилъ 10 в. (см. Gesch d. Kirchenrechts-Bickel. Giessen 1843. S.
43. 199. 243—49). П. Фотій не помъстилъ этихъ статей ни въ собраніи правилъ, ни
въ Номожановъ.

<sup>4)</sup> Epist. ad Fidum 64. ca. Ep. 70 ad Jannuarium, Ep. 73 ad Jubajan.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Epist. 70 ad Jannuar. Ep. 73 ad Jubajan, 72 ad Stephan.

<sup>48)</sup> Lib. de lapsis p. 223. 231, 381. De Orat. Domin. § 18 Epist. 57 ad Cornel. Ep. 63 ad Cecilium.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Epist. 74. ad Jannuarium Ep. 17 ad pleb. Carthagen. Ep. 15 ad confessor. Ep. 16 ad clerum. Ep. 76 ad Magnum. De orat. Dominica § 18. 22. De lapsis § 28. 32. 35.

<sup>\*)</sup> Ep. 45 ad Cornel. Ep. 69 ad Papianum., Ep. 76 ad Magnum; in act. Con-Carthagen.

земной съ небесною  $^{50}$ ), о порчъ природы нашей  $^{51}$ ), о Христъ Спасителъ  $^{52}$ ).

Съ именемъ св. Кипріана изв'єстны сочиненія, о подлинности которыхъ сомн'вваются, какова напр. книга о *эргьлищах* <sup>53</sup>); изв'єстны и такія, которыя безъ всякаго сомн'внія не имъ писаны; какъ напр. о уединеніи клириковъ <sup>54</sup>).

# § 60. Григорій чудотворецъ: жизнь его.

Григорій Неокессарійскій Епископъ и чудотворець, прежде называвшійся Осодоромъ, происходиль изъ знаменитой фамиліи неокессарійской. Отецъ его язычникъ воспиталь его въ язычествъ; Оеодоръ получилъ хорошее образование для того, чтобы быть адвокатомъ; изучилъ законы и тоглашній языкъ законовъ датинскій и решился наконовъ бхать въ Римъ, чтобы тамъ более ознакомиться съ римскимъ правомъ. Но Промыслъ устроилъ судьбу его по своему усмотрению. Неожиданно Осодоръ долженъ былъ вибств съ братомъ своимъ Аоннодоромъ проводить сестру свою въ Кессарію, гдв мужъ ся получиль должность сов'ятника. Изъ Кессаріи онъ могь еще отправиться въ Берить, славившійся училищемъ законовъденія. Но познакомившись (ок. 231 г.) съ Оригеномъ, онъ и братъ 1) его забыли Беритъ и Римъ 2). Оригенъ, по словамъ самаго Григорія, заставиль его сперва искать разбросанныя свиена истины въ системахъ философовъ и пробудилъ любовь къ истинъ; потомъ сталъ излагать начала въры христіанской и объяснялъ св. Писаніе. Послъ осмилътняго пребыванія у Оригена получивъ крещеніе, Григорій возблагодарилъ наставника публичнымъ словомъ 3) и возвратился въ свое

<sup>50)</sup> Epist. 34 Ep. 37. Ep. ad Cornelium; De habitu mulierum.

<sup>51)</sup> Ep. ad Fidum 64.

<sup>53)</sup> См. выше о тщетъ идоловъ.

<sup>58)</sup> Таковы-же книги о благочиніи и благе целомудрін, похвала мученичеству ув'ящавів въ покаянію.

<sup>54)</sup> Т. е. о божествъ-сочинение ни по слогу, ни по содержанию не Кипріаново. Фелль справедливо относить его ко времени Беды. Подобнымъ образомъ книга о главныхъ дъяніяхъ Христовыхъ сочинение Арнольда, современника Бернардова. Кипріану приписывали довольно сочиненій и такихъ, которыя наполнены чистыми баснями, какъ напр. о вечери.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Аеннодоръ былъ впоследствие епископомъ Понта (Евсевий Н. Е. 6, 30. 7. 14, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Григорій Ниссвій въ словъ о чудотворцъ р. 976. Ники . 6. 7.

<sup>3) &</sup>quot;Я думаю, такъ писалъ Григорій объ учитель своемъ, я думаю, онъ говорилъ это не иначе, какъ по внушенію Духа Божія: для того, чтобы быть Пророжомъ и изъяснять Пророжа, нужна Его сила. И никто не можетъ разумѣть Пророжа, если самъ Духъ Божій не сообщитъ разумѣнік своихъ словъ. Сей человъкъ получилъ отъ Бога величайшій даръ—быть переводчикомъ слова Бога къ людямъ, ра-

**имество** съ скорбію о разлукі съ наставникомъ; въ отечестві онъ удалися въ пустыню. Фединъ, епископъ амасійскій, избираль Григорія въ вокессарійскаго епископа: но онъ серылся. Епископъ обратился съ моитвою ко Господу, да призрить на него и на Григорія, который на то время быль въ отдаленіи на три дни пути; вмісто рукоположенія простерши къ Григорію слово, Фединъ посвятиль его Богу, предаль ему градъ неокессарійскій. Посл'в сего вакъ бы влекомый силою Григорій оставиль пустыню и приняль паству, съ обычнымъ впрочемъ рукоположеніемъ 4). Семнадцать только челов'якъ было христіанъ въ Цервки неовессарійской, когда приняль управленіе Григорій, и не болье осталось жычниковь въ Неокессаріи тогда, какъ призваль его Богь въ Перкви Небесной. Множество чудотвореній имъ совершенныхъ усвоили ему на**писнован**ие *чудотворца и другато Моисея* <sup>5</sup>). Въ гонение Декія (250 г.) онъ вивств съ многими изъ своей паствы оставляль городъ и тыть спасъ жизнь свою, которая столько нужна была и для его паствы и для другихъ церквей <sup>6</sup>). Вижств съ Асинодоромъ, братомъ своимъ, енископомъ Понта, онъ (въ 264 г.) присутствовалъ на соборъ антіохійскоть противъ Павла самосатскаго и ок. 270 г. мирно скончался 7).

### § 62. Сочиненія.

·= --== .,

Сочиненія Чудотворца изв'єстныя нын в в):

1) Символь вперы чудесный по происхожденю. Въ 240 г. когда предъ принятіемъ епископскаго званія Григорій занимался въ уединеніи изученіемъ догматовъ вёры, явился ему старецъ почтенный въ сопровожденіи жены блиставшей свётомъ небеснымъ и по волё сей жены (это была Богоматерь, и старецъ Апостолъ Іоаннъ Богословъ) преподаль ему изможеніе христіанской вёры. Григорій передалъ потомъ сей символъ для неокессарійской Церкви своей.—Св. Григорій нисскій, разсказавъ о такомъ происхожденіи символа, прибавляеть: "если кто хочетъ увёриться въ этомъ, пусть выслушаетъ Церковь, въ которой онъ проповъдывалъ и въ которой до нынё хранится подлинникъ писанный блаженною рукою" э). Бл. Макрина, бабка Василія В. и Григорія нисскаго, слушавшая самаго чудотворца, принесла символь его въ Каппа-

зумъть Слово Боміе, какъ Богъ самъ его употреблялъ и изъяснять его людямъ, какъ они могутъ разумътъ". Сл. Іеронима de vir. illustr. с. 165. Евсевія Н. Е. 6, 30.

<sup>4)</sup> Григорій нисскій въ словь о чудотворць р. 976. Никиф. Н. Е. 6. 7.

<sup>5)</sup> Василій в. въ ин. о св. Духътл. 29. Григорій нисси. въ слова о св. Григорів.

Григорій нисси. въ словъ § 23 сл.

<sup>7)</sup> Евсевій Н. Е. 7, 28. Память его Ноябр. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Сочиненія св. Григорія изд. Фоссовъ Paris 1622, Галландовъ Bibl. Patr. Мяновъ Patrolog. Т. 10.

<sup>\*)</sup> Въ словъ о св. чудотворцъ § 10. Часть сія над. при книгъ: правосл. исповъд.

докію и учила по немъ внуковъ 10). Григорій Богословъ также руководствовался этимъ символомъ 11). Руфинъ пом'єстиль его въ своемъ переводѣ Евсевіевой исторіи 12). И пятий вселенскій Соборъ одобряль его 13). Символъ Григорія одянъ изъ самыхъ драгоцівныхъ остатвовъ древности. Онъ не пространенъ: но заключаетъ точное ученіе о трехъ лицахъ Божества, о ихъ единосущіи, о ихъ личныхъ качествахъ, о ихъ дійствіяхъ по отношенію къ человівку. Онъ вполнів достоинъ точнаго изученія. "Единъ Богъ Отецъ Слова живаго, премудрости самосущей и силы... Единъ Господь, единый отъ единаго, Богъ отъ Бога, выраженіе и образъ Вожества, Слово дійственное, мудрость содержащая составъ всего и сила творческая для всего творенія.... и Единъ Духъ св., коего бытіе отъ Бога (έх Өвой τὴν ὅπαρξιν ἔχων), посредствомъ Сына явившійся, т. е. людямъ, образъ Сына совершенный совершеннаго, жизнь, причина живущаго, святыня подающая освященіе... Тройца совершенвая славою, візчностію и царствомъ неразділяемая 14) и пр.

2) Каноническое посланіе писано было чудотворцомъ тогда, какъ Борейцы и Готеы сдълали нападеніе на Понть, о чемъ говорится особенно въ 5 правилъ. Это было при Валеріанъ и Галліэнъ, когда помянутые народы опустошили всю малую Азію и Грецію 15). Во время

<sup>10)</sup> Василій в. въ одномъ письмъ, оправдывая себя предъ неокессарійцами, гоноритъ: "какое доказательство православія нашего можетъ быть очевиднъе того, какъ наше воспитаніе блаженною бабкою Макриною, родившеюся у васъ? Говорю о той знаменитой Макринъ, у которой мы изучали слова блаженнъйшаго Григорін". Ер. 204. § 6. Сл. о св. Духъ гл. 27.

<sup>11)</sup> Въ одномъ словъ (Orat. 31. § 28 р. 574) онъ повторяетъ слова сего симнола: «чтимъ единое Божество, ни славою, ни сущностію, ни царствомъ нераздъльное», и присовокупляетъ: "какъ нъкто Богоносный не такъ давно любомудрствовалъ". Въ другомъ повторяетъ другія слова символа: «ничего нътъ, братія, въ Тройцъ ни служебнаго, ни привходящаго», и опять прибавляетъ: «какъ слышу я глаголющаго одного изъ мудрыхъ». Отат. 40. § 42. р. 725.

<sup>12)</sup> Руфинъ въ своей исторія 2, 25: тотъ же символь написанъ въ латив. псалтири Карла в. (Lamb. comm. 3. р. 266.)

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Concil. T. 2 p. 777 ed. Binii. T. XI. ed. Mansi.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Лучшее изданіе греч. текста съ переводомъ Русина и другаго неизвъстнаго у *Гана*: Bibliothek. d. Symbole, Breslau 1842. Русскій переводъ въ Христ. чт. 1821, и при книгъ: «правосл. исповъданіе въры» М. 1830 переводъ не во всемъ точный.

<sup>15)</sup> Зосима Hist. lib. 1 р. 25 ed. Охоп. 1679. Августивъ Ер. ad Hesichium. Орозій Hist. lib. 7 с. 22 Созом. Н. Е. 2. 12. Зосима: "Борейцы (Ворсуют) и Готеы и Карияне и Уругунды (вст эти народы живуть около Дуная), не оставя ни одной части Италіи или Иллиріи недоступною, раздълили по себт и встит завладъли, такъ какъ никто не противуборствоваль. Борейцы же отважились и на переходъ въ Азію". Далье тъже Борейцы называются Скиевми и говорится, что прежде правленіе было у нихъ наслъдственное. Понятно, что дъло идетъ о славянахъ при карпатскихъ и съверныхъ. Св. Григорій: "вст единогласно говорятъ, что варвары, напавшіе на наши страны, не приносили жертвъ идольскихъ". Это опять черта Славянъ, у которыхъ не было храмовъ съ идолами. Сл. Оригена cont. Celsum 7, 62.

этого нападенія многіе изъ Христіанъ подверглись разнымъ проступкамъ. По сему случаю "священнъйшій папа" Понта, епископъ Авинодоръ, брать св. Чудотворца 16) просилъ у св. Григорія совъта, какъ поступить съ согръщившими. Св. Григорій послалъ (въ 262 г.) правила и въ тоже время писалъ, что посылаетъ къ епископу Евфросину, который можетъ указатъ, кого по правилу (τόπος) существующему въ неокессарійской Церкви можно простить и кого подвергнуть церковному отлученію.

По древнить спискамъ каноническое посланіе къ папъ Понта заключаеть въ себъ 10 правиль; а послъднее правило присовокуплено къ тому же посланію только въ нъкоторыхъ спискахъ <sup>17</sup>). Впрочемъ это не означаеть, что это правило принадлежитъ Чудотворцу, а всего въроятнъе, что оно взято канонистами изъ другаго Григорьева посланія, такъ какъ по словамъ Іеронима и Свиды св. Григорій писалъ не одно посланіе и въ толкованіяхъ церковныхъ правилъ упоминаются качочкай Гругорою <sup>18</sup>).

Какъ названіе— каноническое посланіе объясняется словомъ τύπος— обрать, правило, употребленнымъ съ самомъ посланіи: такъ содержаніе меданія показываеть, что и по назначенію Чудотворца оно было кавическимъ, т. е. правиломъ благочинія 19, хотя собственно для од-

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Въ посланіи тотъ, кому писано посланіе, не назвавъ по имени: но видно, чо оно писано къ предстоятелю Понтской церкви и онъ назвавъ священитёшнить. Папою. Поелику—наименованіе папы въ первыя въка давалось епископамъ заслужившить уваженіе по личнымъ качествамъ; какъ напр. римская церковь называетъ св. Ещіріана (Benedictus Papa, beatissimus atque glorissimus Papa), или Геронимъ въ письмъ къ бл. Августину: Domino vere sancto et beatissimo Papae Augustino; а ещескопомъ Понта въ это времи былъ св. Авинодоръ братъ чудотворца: то отселъ вядно, что каноническое посланіе писано къ сему епископу.

<sup>17)</sup> Зонара объясняль только 10 правиль; тоже у Аристена; столько же въ 8 сискахъ Бодлеевой Б-ки (Reliquiae S. ed. Ruth. Т. 2 р. 459) и въ Флорентійской спискв у Бандини (Catal. Bibl. Florent. р. 468). Вальсамонь объясняль правиль спискв у Бандини (Catal. Bibl. Florent. р. 468). Вальсамонь объясняль правиль С.-Пб. 1839: но только потому, что первое правиль и въ нашей кингъ правиль С.-Пб. 1839: но только потому, что первое правиль правиль: то Напались Алсксандра (Diss. 18, 111) справедливо замътиль, что тъже степени упоминаются въ 7, 8 и 9 правилахъ; но словъ: ахфу бе фул. не нужно ни измънять такъ: ахфу бе тури, какъ измъняль Натались, ни видъть въ нихъ указаніе на слова Ввсилія в. (аd Атрійось сап. 75), какъ хотять видъть Гардуинь, Галландъ, Русь; въ Русскогь переводъ справедливо поняты онъ: «правило глаголетъ»; Св. Григорій и выше (пр. 5) сказаль о правиль тотос неокессарійской церкви сл. пр. 17.

<sup>18)</sup> Іеронима de vir. illustr. 65 и тоже Френульов и Гонорій (de script. lib. 1). Fabric. bibl. grae. 7, 256 ed. Harles. У Бандини въ объяснения правиль по списку Медичин Catal. cod. Laurent. Medic. p. 99. 74.

<sup>19)</sup> Κορμελία αυ πατώ αυ Φαδίω αυ 251 г. (ap. Euseb. 6, 44): κατά τὸν τῆς Εκκλησίας κανόνα, Φηρμαλία κτι Κυπρία (Ep. 75): ut nihil discrepare ab ecclesiastica ragula videatur.

ной понтской Церкви. Между правилами вселенской Церкви въ первый разъ поставлено оно трульскимъ Соборомъ (пр. 2) въ 692 г.—<sup>20</sup>).

- 3) Переложение Екклесіаста, по словать Геронина, «краткое но весьма полезное», приводимое подъ именеть чудотворца тъть же Геронимоть и въ толкованіи Екклесіаста <sup>21</sup>), потыщалось писцами между сочиненіями Григорія Богослова только потому, что носило имя Григорія.
- 4) Похвальное слово Оригену сочинение превосходное по изяществу слога, важное для исторіи церковнаго образованія, частію же и въ догнатическомъ отношеніи. Здёсь между прочимъ ясно говорится о Божеств'в Слова, о насл'ёдственной порч'ё, а заключеніемъ служитъ молитва къ Ангелу Хранителю 22).

Изъ прочихъ сочиненій украшенныхъ именемъ св. Григорія неокессарійскаго одить сомнительны по подлинности, таково «изложеніе втры о св. Троицт для Эліана, «точное изложеніе втры»; Слова: на Богоявленіе, и на встхъ мучениковъ <sup>23</sup>); другія несомитино не принадлежать св. Григорію чудотворцу, — таково пространное изложеніе втры, анасематизмы» и три Бестан на Благовтыщеніе <sup>24</sup>).

<sup>20)</sup> У Іоанна Схоластика помъщается изъ числа отеческихъ посланій только посланіе Василія в, (6-го в.): но у собирателя правиль 7 в. въ предисловіи (у Веллія Bibl. can. 2. 790) приводится: Γρηγορίου Έπισχ. Νεοχέσ. Θαυματ. Έπισολή κανονιχή. Посланіе изд. у Бевереджія (Pandect. can. 2. р. 24); у Галланда (Т. 3. Bibl. Patr.), у Рува (Reliquiae sacrae Т. 2 р. 437—460 съ препрасными замъчаніями); русскій пер. съ греч. тек. въ книгъ правиль С.-Пб. 1839.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>) De vir. illustr. 65 Comm. ad Eccl. с. 4. Ему же принисываютъ Руфинъ Н. Е. 7, 25. Свида, Гонорій; слогъ также не Григорія Богослова, а Чудотворца. Сочиненіе изд. Галландомъ Т. 3. Bibl. Patr.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Сочиненіе изд. Фоссомъ: Ор. S. Gregorii, Par. 1622. Галландомъ Bibl. Pat. отдъльно Биккелемъ Stutgardii 1822.

<sup>\*\* «</sup>Изложеніе вѣры о св. Тронцѣ для Эліана» (недавно изданное Майомъ, Specilegium roman. 3, 605—697) св. Василій не называль подложнымъ, а только сиягчаль выраженія его своимъ объясненіемъ (Epist. 210 ad Neocesar.). Но Леонтій писаль (De sect. act. 8), что оно по суду древнихъ сомнительно. «Точное изложеніе вѣры» (изд. Майомъ Collect. vet. auct. 7, 170—175) по содержанію недостойно св. Григорія, но объ немъ не говорили древніе. Три помянутыя слова—таковы же.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Три слова на Влаговащеніе (перев. въ Христ. чт. 1827. 838. 840), писаны посл'я есесскаго Собора, и в'яроятно принадлежитъ тому Григорію неокесар., который изв'ястенъ быль во время 7 вселенси. собора. По славян. рип. Румянцева. одно изъ этихъ словъ, называется словомъ Григорія архіспископа, (а не епископа) неок. (Музей 671). "Пространное изложеніе в'яры"—сочиненіе Аполлинарія, такъ говорять Леонтій визант. (de Sectii р. 510. 707—712), Евагрій Н. Е. 3, 21 и Евлогій алекс. (у Фотія Вірі. сод. 230). «Анасематизмы» говорять о Несторіз и Евтихіъ. Разсужденіе «о дукть»—твореніе скудной схолястики среднихъ временъ.

# § 63. Св. Діонисій Александрійскій.

Другинъ знаменитымъ ученивомъ Оригена былъ Діонисій великій. епископъ александрійскій. Близкій къ своему учителю по расположеніямъ сердечнымъ, онъ не оставляль своего союза съ нимъ и тогда. какъ Оригенъ уже не жилъ въ Александрін 1). Діонисій, по собственнымъ словамъ его, обратился во Христу путемъ свободнаго изследованія. безпристрастно испытывая ученія человічноскія. Ставъ послів Іеракла вачальникомъ огласительнаго училища, а потомъ епископомъ, онъ слъдовалъ прежнему своему правилу: читалъ и пересматривалъ произведенія еретиковъ и отвергаль ихъ системы не прежде, какъ дознаваль ихъ несправедливость. Одинъ пресвитеръ соблазиялся темъ и говорилъ Ліонисію, что близкое знакомство съ еретическими книгами опасно пля спасенія душевнаго. Но небесный голось, по молитев Діонисія, возвівстиль Діонисію, что онъ можеть читать эти книги, какъ способный обсуживать эти предметы; при этомъ указано ему и на то, что первоначально сей самый образъ действованія быль случаемь къ его обращепів". Я приняль душею это видініе, говориль Діонисій, какъ согласное съ Апостольскимъ изречениемъ, относящимся къ сильнымъ: ујуводв божцьог транебітаг, т. в. умейте вездё находить свою выгоду, или умейте отличать настоящую монету отъ подложной " 2). Кроткій и смиренный, при всемъ умъ своемъ, Діонисій и на касседръ пастырской отличался духомъ вротости и умфренности. Въ свирвное гонение Лекія онъ **УЛАЛИЛСЯ** ОТЪ ГОНИТЕЛЕЙ И СОВСВИЪ НЕОЖИДАННО, НО ПО СВОЕМУ УПОВАНІЮ, проведенть изъ рукть воиновъ 3). Оставаясь въ скрытномъ итесть онъ продолжалъ управлять паствою, посылалъ къ ней письма и довъренныхъ пресвитеровъ 4). Церковь страдала тогда, какъ нельзя болъе, отъ азычниковъ и слабые падали, не вынося пытовъ и мученій; а Новаціанъ раздираль еще Церковь расколомъ. - Св. Ліонисій съ любовію принималь падшихь по ходатайству испов'єдниковь 5); а въ Новаціану писаль: "не менве славно умереть для того, чтобы только не

<sup>1)</sup> Діонисій писаль письмо къ Оригену, когда тоть заключень быль въ темняцу при Деків (пр. Евсев. Н. Е. 6, 45). Фотій говорить, что Діонисій посылаль къ Осоктисту похвольное слово Оригену уже умершему Bibl. cod. 232.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Евсевій Н. Е. 77. Нявнеоръ Н. Е. 6. 8. Апостольское изреченіе, приводиное Діонисіємъ, есть Апостольское преданіе, какъ изреченіе Спасителя оно приводятся въ постановл. Апост. 2, 36, у Оригена Tom. 19 ad Evang. Joh. ad c. 8. 1. 20, у Златоуста: cur in Pentecoste Act. Apost. leguntur, у Ісронима Epist. 152, у Сокрета Н. Е. 3, 16 его приводили и многіе другіе см. Cotelerii notae ad lib. 2 с. 136. Consti. Apostol.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Евсевій Н. Е. 6, 40. 41, у Руннарта Асta Mart. 1, 289—400.

<sup>4)</sup> Encenin H. E. 7, 11. 6. 41.

<sup>5)</sup> OBT ME 6, 42.

раздирать Церкви, какъ и для того, чтобы не принесть жертвы идоламъ. По моему сужденію первое даже выше; потому что въ послѣднемъ случаѣ умираютъ для спасенія своей души, а тамъ для блага цѣлой Церкви 6. И снисходительный пастырь употребилъ все, чтобы на Соборѣ антіохійскомъ (въ 252 г.) возстановить міръ въ Церкви 7.

Въ правленіе Галла вившній покой Церкви позволиль Діонисію обратиться съ пастырскою заботливостію къ усновоенію волненія, произведеннаго арсинойскимъ епископомъ Непотомъ. Онъ не только написаль въ духѣ любви сочиненіе противъ Непота, но въ томъ же духѣ дѣлалъ совѣщанія соборныя съ защитниками Хиліазиа и успѣлъ столько, что всѣ они обратились къ единенію церковному в). Живое участіе принималъ св. Діонисій и въ спорѣ о крещеніи еретиковъ (§ 64); въ этомъ случаѣ миролюбивый пастырь всего болѣе заботился о томъ, чтобы успокоить волненія, произведенныя въ Церкви и успѣлъ удержать римскихъ Первосвященниковъ отъ ихъ неумѣренности в).

Но тогда, какъ св. Діонисій столько подвизался для мира Церкви, Савелій въ Пентаполъ явился съ ересью и заблужденіе его столько было усилилось въ александрійской области, что увлеклись инъ даже нъкоторые епископы. Св. Діонисій собираль соборы, писалъ окружныя посланія противъ Савелія, стараясь разсъять своеволія ума 10).

Эти заботы о внутреннемъ мирѣ внезапно остановлены были (въ 257 г.) гоненіемъ Валеріана. Александрійскій пастырь въ самомъ началѣ гоненія былъ схваченъ и не смотря на болѣзнь отправленъ въ пустыню ливійскую. Но здѣсь онъ имѣлъ утѣшеніе обратить къ св. вѣрѣ многихъ язычниковъ. Успѣхъ проповѣди Діонисіевой раздражилъ префекта Емеліана и Діонисій отосланъ былъ въ другую болѣе дикую

<sup>6)</sup> Онъ же 6, 45. 7. 8. Іеронимъ de vir. illustr. c. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Онъ же 6, 45. 7. 8. Іеронить de vir. illustr. с. 69. Въ тоже время по тому же предмету писаны письма: о покаяніи а) къ Конону Гермопольскому, къ Өеминиду лаодикійскому, къ Мерусану армянскому (Евсев. Ист. 6. 46): б) въ Римъ de officio diaconi, потомъ de pace et poenitentia (Іеронимъ ibid).

<sup>\*)</sup> Евсовій Н. Е. 7. 24. 25.

<sup>9)</sup> Онъ же 6. 46. 7, 5. 7. 9. Діонисій писалъ много писемъ по сему случаю; а) Сточану (Евсевій 7, 2, 4. 5), 6) къ Сиксту преемнику Стечана одно въ 257 г. (Евсевій 7. 5) другое въ 257 г. (Евсевій 7. 9), в) къ Филимону рим. пресвитеру (Евсевій 7, 7); е) къ Діонисію рим. пресв. (у Евсевія 7. 7. 8). См. о св. Кипріант пр. 18. 19. 26. Но такъ какъ изъ многихъ писемъ его сохранилось не многое: то трудно опредълить, особенно при нъкоторомъ разногласіи свидѣтельствъ (Іеронима de vir. illustr. с. 69. Василія в. канон. письмо къ Аменлохію пр. 1) какихъ мыслей о крещеніи еретическомъ держался самъ Діонисій.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Евсевій 7. 6. 26. Іеронимъ de vir. illustr. с. 69. Асанасій амександрійскій о Діонисів.

пустыню, въ пустыню мареотскую. Но отсюда онъ имълъ утвшеніе сносться съ друзьями Христовыми и съ своею паствою 11).

Три года пробыль Діонисій въ заточеніи и при Галліенѣ (261 г.) взвратился къ своей наствѣ, но не для покоя: въ Александріи открывось тогда кровавое смятеніе <sup>12</sup>), за войною слѣдоваль голодъ <sup>13</sup>), за голодомъ язва, свиръпствовавшая съ ужасною жестокостію <sup>14</sup>). Св. Пастирь, заботился о несчастныхъ, кто бы они ни были—язычники или върующіе <sup>15</sup>). Къ тому же для него присоединилась своя скорбъ. Сочиненіе его противъ Савелія возбудило противъ него самаго подозрѣніе въ православіи и онъ долженъ былъ (въ 262 г.) писать апологію <sup>16</sup>).

Тълесныя силы Исповъдника отъ лътъ и трудовъ уже ослабъли, хотя духъ его былъ силенъ. Въ 264 г. приглашали его на соборъ антіохійскій противъ Павла самосатскаго, но онъ уже чувствовалъ близкую кончину, послалъ осужденіе на Павла, и чрезъ нъсколько двей скончался 17).

§ 64. Знаменитость его; сочиненія о своемъ времени, назидательныя для всѣхъ; о благочиніи; догматическое ученіе.

Древность единогласно усвояла св. Діонисію имя великаго 18), а

<sup>&</sup>quot;) Евсевій Н. Е. 10. 11. Въ гоненіе Валеріана писаны письма, сохранившіяся въ частяхъ у Евсевія а) къ Германиону 7. 10; б) къ Домицію и Дидиму 7. 11. Іеронинъ говоритъ о пясьмъ ад Аlexandr. Ессі. de exilio et ad Hieracem in Aegypto Ерізсорит. Подъ первымъ разумътете пясьмо у Евсевія 7. 21. "сопресвитерамъ Александрін", а последнес писано въ 262 г. по возвращенія въ Александрію (Евсевій 7. 22). Письмо къ Фабію (пр. 7), другое къ Домицію и Дидиму и третіе къ амександр. цервви называются Έортаскай пасхальными: въ вихъ Діонисій, увъщевая къ достойному празднованію, назначаетъ временемъ пасхи весеннее равнолектвіе, а кругъ пасхальный опредъляєть въ 8 лютъ. Руннартъ р. 409—417. 401.

<sup>13)</sup> Евсевій 7. 21. 8. 13. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) EBCOBiH H. E. 22 p. 519.

<sup>14)</sup> Евсевій Н. Е. 722 р. 518.

<sup>15)</sup> Евсевій Н. Е. 7. 11. Во время этихъ бъдствій письно инсьмо къ александр. перкви съ утішеніемъ въ бъдствіяхъ голода (у Евсевія 7, 22), называемое у Іеронима de mortalitate. Къ тому же времени относились: а) пасхальное письмо Кортаский жері сарратв, жері уормасіов. б) второе письмо къ Гермаммону (Евсев. 7. 23. Іеронимъ).

<sup>16)</sup> Противъ Савелдія писалъ онъ письма: а) къ Аммону еп. Вероникскому; б) къ Телесфору; в) яъ Евфранору; г) къ Аммону и Евфору. Когда же вти письма в особенно къ Аммону и Евфранору вызвали противъ него обличительное письмо Бонисія еп. римскаго: онъ написалъ четыре трактата (συγγράμματα) къ свое зачищение см. пр. 10. 23.

<sup>&</sup>quot;) Іеронимъ 1 с. Евсевій 7. 27. Өсөдөрить fabulae haerit. 2. 8. Routh reliquiae Sacrae 2. 456—525. Память св. Діонисія Окт. 5 д.

<sup>18)</sup> Евсевій Н. Е. 7. 1. Василій в. Epist. 1 canon. ad Amphiloch. с. 1 (см. киму правиль) Максинъ испов. in. Schol. Dionis. Areopag.

св. Асанасій называль его учителень Вселенской церкви <sup>19</sup>). Діонисій отличался высокою образованностію; коротко знаконь быль какъ съ предметами вёры, такъ съ предметами учености общей. Предметами его сочиненій, которыя дошли до насъ только въ частяхъ и не всв <sup>20</sup>), служать: современныя ему бъдствія, благочиніе церковное, догматы и изъясненіе св. Писанія.

Письма св. Діонисія—върная и поразительная картина соненій противъ Церкви, происходившихъ при Деків и Валеріанв. Таковы письма къ Фабію епископу и въ епископу Герману писанныя при Деків 21); письма къ Германиону, къ Домицію, и къ П. Сиксту, писанныя при Валеріанъ 22) и наконецъ письмо къ Александрійцамъ. Въ последнемъ-поразительна картина подвиговъ любви христіанской, заботливой о больныхъ заразою. "Многіе изъ братьевъ нашихъ, пишетъ свититель, по сильной любви, оставя заботу о своей жизни, а заботясь другь о другь, свыо посыщають больныхь, служать нив постоянно, врачують о Христв; добровольно они умерли вивств съ ними, принимая на себя страданія ихъ, какъ бы привлекая къ себъ бользнь и охотно стирая съ нихъ язвы. Многіе изъ тёхъ, которые, такъ пеклись о больныхъ и возвратили имъ здоровье, сами умерли... Такъ цять лучшихъ братій нашихъ, въ томъ числь діаконы и пресвитеры, и самые знаменитые изъ народа, искали себъ смерти и этотъ родъ смерти по благочестію и твердости въры, никакъ не ниже мученичества. Они брали руками своими и на свои колтна тела святыхъ, закрывали имъ глаза и уста, нянчили ихъ на плечахъ своихъ, укладывали сплетаясь сь ними, обмывали ихъ и одевали въ оденнія... А язычники совсемъ вначе поступали". Вотъ что значить христіанство!

Св. Діонисій старался вводить и утверждать благочиніе не тольво въ церквахъ египетскихъ, но и въ Римъ, въ Арменіи и въ другихъ

<sup>19)</sup> Epist. de sentent Dionis. Tom. 1 р. 194 см. отзывы другихъ у Руса 2 р. 284. 285.

<sup>30)</sup> Св. Діонисій писаль весьма много сочиненій, какъ это показываєть перечень ихъ у Іеронима (De vir. illustr. с. 69) и у Евсевія (см. прим. 4—5. 7—9. 11, 15. 16). Но очень многое няъ нихъ потеряно для насъ. Сочиненія Діонисія, сохраненныя частію Евсевіемъ, частію другими древними писателями, изданы Галландомъ въ 3 т. Библіотеми Отцовъ 1788 г. отдально и съ новыми дополненіями Симономъ де Местромъ Romae 1796 г. Въ 1833 г. Анжело Майо, coll. vet. auct. Romae. издаль еще отрывии изъ сочиненій Діонисія: о природю (Т. 7. р. 98. 107. 108. см. прим. 22), объ обътованіяхъ (р. 11. 108) противъ Непота; изъ письма къ Афродисію (р. 96. 98. 102. 107), изъ письма о упраженній (р. 96 см. прим. 15), изъ Апологіи (р. 96 см. прим. 16. 23). Въ собраніи classici Auctores Т. 10 р. 408. Romae 1830 напечаталь отрывии изъ сочиненій о показмій (прим. 7).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) У Евсевія Н. Е. 6, 40. 41. 42; 7, 11. Письмо къ Фабію у Руннарта: Асta. Martyrum 1, 289—297.

ээ) У Евсевія Н. Е. 7, 5. 10, См. выше прим. 11.

тестахъ; онъ писалъ по сему предмету несколько посланій. Одно изъ висемъ его о покаянія, хотя не въ полномъ видѣ, сохранилъ Евсевій <sup>23</sup>). Изъ числа посланій писанныхъ имъ о благочиніи къ Василиду епископу пентапольскому, одно доселѣ удерживаетъ значеніе церковнаго правила <sup>24</sup>). Заключеніе сего посланія вполнѣ выражаєть духъ, съ какитъ св. Діонисій писалъ для другихъ правила благочинія. Къ подчиненному епископу онъ пишетъ: "эти вопросы предложилъ ты намъ комечно не по незнанію, но съ тѣмъ, чтобы намъ съ тобою быть единомисленными, каковы мы и на самомъ дѣлѣ съ тобою. Я изложилъ свои инсли не какъ учитель, но какъ въ обычной бесѣдѣ съ тобою, со всею простотою: теперь остается тебѣ, разсудительный сынъ мой, самому судить объ этомъ; напиши мнѣ, не представляется ли тебѣ что нибудь болѣе справедливымъ и лучшимъ, или найдешь ты все приличнымъ". Церковь нашла все посланіе полезнымъ и включила въ число церковныхъ постановленій <sup>25</sup>).

Къ догиатическимъ сочиненіямъ Діонисія относятся: трактать о природъ, апологія и сочиненіе противъ Непота.

Трактать о *природъ* философско-богословское сочиненіе, въ которомъ опровергается эпикурейско-атомистическій взглядъ на происхожденіе и судьбу міра: зависимость міра отъ всеблагаго Бога доказывается здісь изъ устройства міра и человіна <sup>26</sup>).

"Когда строится домь и городъ, разсуждаеть св. Діонисій, камни не ложатся сами въ основаніе и не летять вверхъ на стіны, но зодчій кладеть ихъ, каждый на свое місто... Когда говорять, что изъ атомовь составилось прекраснійшее цілое и устроилось ими безъ намівреній и мысли: какъ можно слушать ихъ? Атомы неустроенные недалеко ли ниже паука, когда тотъ ділаеть свое діло такъ старательно? Какъ равнодушно слушать, будто этотъ великій домъ, состоящій изъ земли и неба, по высше-умному устройству, называемый хосрос, получиль свой порядокъ и убранство отъ атомовъ, носящихся безъ порядка и самый порядокъ будто измінился въ мірів? Кто допустить, что постоянныя эти движенія и перевороты произошли изъ какого-то безпутнаго ноше-



<sup>23)</sup> См. прим. 7. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Евсевій (Н. Е. 7. 26) и Іеронить (Catal. 69) упоминають о насколькихъ висьмахъ ить Василиду еп. пентапольскому; но уцалало только одно.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) См. 2-е. правило трульскаго собора *Beveregii* Pandecta 5. 2. Охоп. 1672.— Gallandi Bibl. Т. 3. Книга правилъ стр. 304. у *Руса* съ замъчаніями 2, 385—394. 411.—424. Прежде трульскаго собора (692 г.) посланіе Діонисія помъщалъ между церковными правилами неизвъстный собиратель правилъ 7 въка. (Vellii Bibl. can. 2, 790).

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Части сего сочиненія сохранились у Евсевія (Praeparat. Evang. 14 сар. 23—27). Изд. послъ Галланда у *Руса*: Reliquiae Sacrae T. 4 р. 345—370 съ замъчания р. 371—384, другія изд. Майо (пр. 20).

нія? Кто согласится, что совершеннъйшая гармовія небесь образовалась изъ инструментовъ вовсе не мусикійскихъ и нестройныхъ?"

Изъ книгъ противъ Савелія сохранилось прекрасное размышленіе о томъ что матерія—не безначальна.

Св. Діонисій писаль Апологію въ защиту своего правомыслія. Подозрвніе въ неправомысліи св. Діонисія основали было на томъ, что обличая Савеллія, непризнававшаго во Отцъ, Сынъ и Духъ св. трехъ лицъ, а только три имени единаго Бога, онъ употребилъ выраженія, которыя, какъ казалось, слишкомъ ръзко показывали различіе лицъ; всего же болже оно зависило отъ слабости человической; ибо толкователи словъ его, какъ писалъ Ліонисій, приводили въ своемъ объясненій выраженія его не въ связи и не въ подлинномъ видь; и отъ того только, что Діонисій о словъ-единосущный выражался, что нътъ его въ писанін, поставили его въ число отвергающихъ единосущіе сына Божія со Отцемъ. Св. Діонисій писалъ по сему случаю въ римскому епископу Діонисію четыре посланія, въ которыхъ и продолжаль обличать Савелія и въ защиту свою объясняль, въ какомъ смыслъ употребляль онъ выраженія такъ худо понятыя другими. "Какъ сіяніе въчнаго свъта и Сынъ въченъ; ибо когда свътъ въченъ, то и сіяніе въчно. Свътъ открываеть себя сіяніемъ, свъту необходимо сіять. Когда есть солнце, то есть и сіяніе, есть и день... Богъ-въчный свъть, безначальный и безконечный. И такъ и въчное сіяніе не имъетъ начала и въчно раждается въ Немъ... Когда есть въчный Отепъ: то есть и въчный Сынъ: ибо если есть Отецъ, то есть Сынъ... Оба существують и всегда существуютъ... Изъ такихъ объясненій можно было видъть несправедливость того обвиненія, будто я отвергаль, что Христось единосущень (όμοούσιος) Богу. Я говорю только, что не находилъ сего слова и не читалъ его нигдъ въ св. Писаніи; между тъмъ объясненія, которыя присоединилъ я и о которыхъ они (противники) умалчиваютъ, — не противоръчатъ той истинъ", (т. е. что Сынъ Божій единосущенъ Отцу). "Тъ имена, о воторыхъ говорилъ я, неотдълимы одно отъ другаго. Когда говорю объ Отцѣ: то, не упоминая о Сынѣ, въ имени Отца даю разумѣть о Сынѣ... Присоединилъ я Духа святаго, но прибавилъ и то, откуда Онъ и чрезъ кого посылается... Такъ мы незримое единство расширяемъ до троичности и троичность неуменьшимую сокращаемъ въ единство". Въ заключеніи писалъ: "сообразно съ темъ и мы, принявъ образъ и правило (τύπον καὶ κανόνα) отъ пресвитеровъ, предшествовавшихъ намъ согласно съ ними возсылаемъ благодарение и заключаемъ послание: Богу Отцу и Сыну Господу нашему Інсусу Христу со Святымъ Духомъ слава и держава во въки въковъ 27).



<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Аріане въ свое время не упустили ссылаться на св. Діонисія, какъ на защитника ихъ мизній: но св. Аеанасій защитиль славу вел. учителя особою Аполо-

Случай съ св. Діонисіемъ поучителенъ въ двухъ отношеніяхъ: а) онъ показываеть, какъ неосновательно некоторые и ныне поступають, когда, не находя у древнихъ учителей какого либо слова, введеннаго въ последстви, выдають за дело решенное, что и самой мысли, выраженной тыкъ словомъ, не было у тыхъ учителей; а) примыръ римской церкви, сильно вступившейся за ту мысль, что будто св. Діонисій александрійскій отвергаеть единосущіе Сина Божія съ Отцемъ, показываеть, какъ твердо древняя перковь върила и охраняла въру въ Божество Cura Boxis

#### 🗣 65. Противъ хиліастовъ, толкованіе писанія, подложное сочиненіе.

Въ споръ протиет химіастов св. Діонисій показаль, что иносказательное толкованіе писанія, съ любовію изученное имъ у Оригена, ижьеть основание въ писании и можеть быть употребляемо въ защиту истины. Непоть, египетскій епископь, при жизни своей написаль сочинене противъ аллегористовъ, въ которомъ принималъ тысящельтное варство Христово, изображенное въ Апокалиценсъ, за земное царство съ зеными удовольствіями. Мысль его во время св. Діонисія защищали особенно въ пентапольской области, такъ что произошелъ изъ того расколъ. Св. Діонисій написаль объ обътованіяхь противъ Непота. Въ первой части своего сочиненія онъ объясняль, что обътованія о царствіи надобно принимать не въ чувственномъ видъ, а въ духовномъ и доказаль это превосходно какъ откровениеть, такъ и разсмотрениеть природы человъческой. Во второй части разсуждаеть объ Апокалинсисъ, на которомъ хиліасты основали свое ученіе. Сперва говорить, что этой книги нъкоторые не хотъли признавать произведеніемъ кого либо изъ святыхъ мужей. "Но я, продолжаетъ онъ, не смъю отвергать эту книгу, особенно когда многіе изъ братьевъ високо уважають ее. Я думаю о ней такъ, что она превышаетъ понятіе мое и заключаетъ въ себъ нъкое тайное и чудное понимание вещей особенныхъ". Затъмъ соглашается, что эта книга произведение "святаго и богодухновеннаго мужа и писана Іоанномъ". -- Но не довъряетъ тому, чтобы она писана Апостоложь Іоанножь, хочеть видыть писателя ся въ пресвитеръ Іоаннъ; "думаю, что это нъкто другой (Іоаннъ) изъ бывшихъ въ Азіи, такъ какъ и говорять, что два есть надгробные памятника (μνήματα) въ Ефесь, и тотъ и другой носять на себь имя Іоанна". - Діонисій сди-

Digitized by Google

гіею (Ор. Т. 1. р. 243—262). Василій в. въ одномъ письмі замівчаль (Ер. 41 р. 90). что Діонисій далеко увлекся ревностію противъ Савеллія: но онъ писалъ только по служу: «дошло до насъ многое его, но книгъ еще натъ». Въ последстви въ вн. о Св. Дужи (гл. 29) онъ самъ свидътельствовался сочинениемъ Діонисія. Чит. Ученіе Отповъ Перкви о Божествъ Сына Божія разсужденіе Есимовского М. 1838. истор. Учение объ отц. церкви. т. і.

чаетъ слова и выраженія Апокалипсиса съ посланіями и Евангеліемъ Апостола <sup>28</sup>).

Хотя Діонисій въ дёлё съ хиліастами показываетъ въ себё разсудительнаго критика и желанію его опровергнуть бредни хиліастовъ надобно отдать честь: но основаній сомнёнію его противъ писателя Апокалипсиса нельзя назвать основательными. Ибо а) другаго пресвитера и предстоятеля Іоанна въ ефесской церкви во времена апостольскія не было, кромё Апостола Іоанна, — какъ это изв'єстно между прочимъ изъсловъ Поликарпа, ефесскаго епископа 2 вёка. Два памятника, на которыхъ Діонисій думаетъ основать свою мысль е двухъ Іоаннахъ, могли быть и были посвящены одному Апостолу, какъ объ этомъ и говоритъ по преданію Іеронимъ <sup>29</sup>). в) Св. Поликарпъ смирнскій, ученикъ Апостола Іоанна свид'єтельствуетъ, что Апокалипсисъ писанъ Еванг. Іоанномъ; тоже, какъ вид'єли мы, свид'єтельствовали Ириней и Мелитонъ, жившіе такъ близко ко временамъ апостольскимъ и въ самой Азіи <sup>30</sup>). Слёд. всё историческое не на сторонъ недовёрія Діонисіева <sup>31</sup>).

Нельзя не жальть, что томовательных сочиненія такого разсудительнаго критика, какимъ быль Діонисій, почти всё потеряны для насъ.— Объясняя Лук. XXII. 42, онъ пишеть: "мы касались сего въ матеев и въ Іоанев; скажемъ, если Богъ дастъ, и въ Маркв". И такъ онъ писалъ толкованія на всё четыре евангелія. Но доселё отискано только объясненіе Лук. 22, 42—48 <sup>32</sup>). Евсевій пишетъ о немъ: "въ письмё къ Василиду епископу пентапольскому говоритъ, что написалъ объясненіе на начало Екклезіаста. 33). "Толкованіе на начало Екклезіаста, 1—3 гл. дошло до насъ 34). Кое-что сохранилось еще изъ объясненій на Іова и на нёкоторыя посламія апостольскія" 35).

Тогда- какъ столько сочиненій великаго Діонисія потеряно для насъ имя его не освобождено было отъ того, чтобы имъ прикрыть произведеніе умовъ слабыхъ. Съ его именемъ есть посланіе къ Павлу самосат-

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Евсевій Н. Е. 24. 25.

<sup>29)</sup> De vir. illustr. c. 9.

<sup>30)</sup> Ириней adver. haer. S. 33 см. о Поликарив, Иринев, Мелитонв, Оригенв.

<sup>31)</sup> Впрочемъ Діонисій и въ письмѣ къ Гермаммону у Евсевія 7. 10 (см. прим. 11) приводитъ слова Апок. 13, 5 какъ пророческое свидътельство.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) У *Галланда* Т. XIV, in Patrologia t. 10 р. 1539—1602 у Мина съ дополненіями.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Ист. цер. 7, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Изд. Галландомъ и 10 т. Патрологін Мина.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Изъ тодкованія на внигу *Іова* нѣскодько мѣстъ доводьно пространныхъ сохранилъ Никита ираклійскій, и издаль *Routh* reliquiae T. 2 р. 395—408 съ замѣчаніями р. 425—431. Іеропими Ер. 52 говорить о тодкованіи Діонисія на 1 посланіе коримоннамь; у Экуменія в другихъ приводятся объясненія на посланіе къримлянамь, посланія соборныя и на ев. Матеся Routh. р. 409, 410, 434, 432.

скому, извъстное и по русскому переводу <sup>36</sup>); это посланіе не принадмежить св. Діонисію. Оно а) писано не слогомъ Діонисія; б) о немъ ве знали древніе; а св. Аванасій безъ сомнънія упомянуль бы о немъ въ своей апологіи Діонисію, потому, что въ ней упоминается слово едимосущимый; в) сочинитель худо зналъ Павла, когда по его мнънію Павель допускаль во Христъ два лица, два сына, чего вовсе не было съ Павломъ; г) слово Өгото́хос и другія подобныя показывають, что письмо сочинено послъ никейскаго собора.

# § 66. Архелай, епископъ Касхарскій.

Блаж. Архелай, епископъ Касхары месопотамской, быль мужъ съ общирными познаніями о вёрё и природё, съ умомъ свётлымъ и проницательнымъ, съ ревностію апостольскою къ истине 1), пастырь добрый и попечительный о стадё 2).

Онъ быль первый, который обличаль нечестивое манихейство словоть и писаніемъ. Скиоїанъ, по происхожденію Скиоъ, въ конців втораго въка изложилъ въ четырехъ книгахъ новую философско-религіозную систему, но не усивлъ, хотя и хотвлъ, пріобресть последователей своимъ мыслямъ. Книги его достались Курбику, получившему ученое образованіе; усвоивъ и переработавъ мысли Скифіана, Курбикъ, съ именемъ Манеса, сталъ настойчиво распространять новую мудрость въ Персін. За неудачное леченіе юнаго принца, онъ, какъ обманщикъ, посаженъ быль въ тюрьму. Убъжавъ изъ заключенія, явился въ Месопотамін и сталь здісь процовідывать свое нечестіе <sup>3</sup>). Онъ напасаль письмо, съ изложениет своихъ мыслей, къ Маркеллу, пользовавшемуся уваженіемъ въ Месопотамін, думая чрезъ него пріобръсть вниманіе къ свониъ мыслямъ. — Узнавъ о томъ, блаж. Архелай упросилъ Маркелла пригласить въ себъ Манеса. Между тъмъ Тирбонъ, чрезъ котораго доставлено было письмо Манесово, принятый съ дружескою ласкою, подробно разсказалъ какъ о жизни Манеса, такъ о его ученіи. Когда, по приглашенію Маркелла, явился Манесъ въ Касхары: здісь уже назна-

ээ) Напечатано in M. Bibl. Patr. Lugdun. T. XI, у Мансія collect. canon. T. 1 р. 1038 s. Русскій переводъ въ Христ. чт. 1840 г.

<sup>&#</sup>x27;) Επεφακίκ Haeres. 60 § 8. "Έχων ἐν ἐαυτῷ μετὰ τὸν λόγον καὶ τὸ ζηλωτικὸν τῆς πίζεως § 10 'Ετοιμότατος διὰ τὴν πρὸς Θεὸν πολυποίκιλον γνῶσιν. Φοτίκ lib. 1 adv. Manich. (Montfauc. Bibl. Coisl. p. 356): ἀνὴρ ἱερὸς καὶ περὶ λόγους τούς το θείους καὶ ἀνθρωπίνους περιδέξιος (p. 358). 'Οξὸς καὶ θερμὸς τὸν εὐσεβῆ ζῆλον.

<sup>\*)</sup> Καραπε iepyc. Catech. 6. § 30 ό καλός ποιμήν τῶν προβάτων πρόνων.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Acta disputat. с. Manete § 51—55. Еписаній Наст. 60. § 1. 5. Сократа вст. цер. 1, 22.

чено было публично беседовать Архелаю съ Манесомъ; судьями-посредниками спора выбраны были образованные язычники. Споръ такъ неудачень быль для Манеса, что онь оть стыда сирылся изъ Касхары. Въ ивстечкъ Діодорилъ онъ снова сталъ свять свое ученіе и усивлъ склонить на свою сторону священника Діодора, человъка добраго, но незнакомаго съ тонкостями діалектики. Манесь назначиль публичный споръ. Извъщенный о томъ Архелай, давъ знать Діодору, кто таковъ Манесъ, просилъ не оканчивать спора до его прибытія 4). На площади, среди мъстечка, Манесъ съ ранняго утра началъ разговоръ съ Діодоромъ, какъ явился Архелай. "Позволь мив состязаться съ Діодоромъ ты-епископъ выше меня", сказалъ съ притворною учтивостію Манесъ. Архелай, сказавъ, что эта учтивость неумъстна, вступилъ въ состязаніе съ Манесомъ. Побъла надъ Манесомъ одержана была полная, -- народъ въ негодованіи на нечестіе Манеса хотвлъ бить его. Манесъ убъжалъ въ крипость Арабіонъ 5). Это было въ 277 г. 6). Блаж. Ісронимъ пишетъ: "Археляй, епископъ месопотамскій, написалъ на сирскомъ языкъ книгу о состязани своемъ съ Манихеемъ, выходцемъ изъ Персін, и его книга въ греческомъ переводъ есть у многихъ" 7). Епифаній также свид'втельствуеть, что ревностный пастырь, для назиданія общаго, изложиль письменно весь споръ свой съ Манесомъ 8). Кончина блаж. Архелая последовала вероятно не прежде 280 г.

Подлинность и важность "состязаній касхарскаго епископа Архелая съ ересеначальникомъ Манесомъ" выше всякаго сомнѣнія <sup>9</sup>). Св. Кириллъ іерус. <sup>10</sup>), Іеронимъ, Епифаній, Сократъ <sup>11</sup>), П. Фотій <sup>12</sup>) пользовались сочиненіемъ блаженнаго Архелая, какъ сочиненіемъ весьма полезнымъ, умнымъ и дышащимъ святою любовію къ истинъ.

<sup>4)</sup> Епифаній называєть свящонника Трифономъ, но въ актахъ состязанія называєтся онъ Діодоромъ. Равно ошибочно говорится у Епифанія будто Архелай послаль къ сему священнику «двъ книги» для его приготовленія къ спору съ Манесомъ. По Дъяніямъ Архелай написаль только письмо.

<sup>5)</sup> Acta disputa. c. Manete § 7—13. 40—50. Епифаній Наст. 66. § 7—11.

<sup>6)</sup> По Двяніямъ (§ 27) состязаніе происходило при Имп. Пробъ; по словамъ Евсевія (Chronicon lib. 2. р. 177) это было на второмъ году Проба; а по извъстію П. Льва (Sermo 2 de Pentecoste) при проконсулахъ Пробъ и Павлинъ, слъд. въ 277 г.

<sup>7)</sup> De vir. illustr. § 72.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Haeres. 66. § 25 «Выписку изъ сочиненія Архелая, которое выдаль онъ противъ Манеса».

<sup>9)</sup> Archelai episcopi acta disputat. с. Manete изд. въ древнемъ латвискомъ переводъ Галландомъ in. t. 3. Biblioth. Patr. Миномъ in. 10 t. Patrologiae.

<sup>10)</sup> Оглаш. 6. § 30.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Цер. ист. 1, 22. Разсказавъ начало манихейства говоритъ овъ: «это мы говоримъ не вымыслы, но приводимъ, что прочитали въ сочинени Архелая епископа Касхары, одного изъ городовъ Месопотами».

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Hist. Manichaeor. ap. Montfauc. in Bibl. Coisl. p. 357. 358.

Содержаніе спора съ Манесомъ слѣдующее: Манесъ объявиль о себѣ, что онъ—обѣщанный Христомъ Параклитъ, назначеніе его—очистить христіанство отъ вымысловъ іудейскихъ и возвесть къ высшему совершенству; затѣмъ съ діалектическою тонкостію изложилъ ученіе свое о двухъ началахъ, добромъ и зломъ. Блаженный Архелай съ діалектическою тонкостію раскрываетъ несостоятельность ученія Манесова о двухъ началахъ, показываетъ въ его системѣ противорѣчія однихъ мыслей съ другими, несогласіе ихъ съ опытомъ и исторіею, съ здравыми понятіями о Богѣ и человѣкѣ и наконецъ съ словомъ Божіимъ. Затѣмъ предоставляетъ судить каждому, есть ли въ Манесѣ что нибудь похожее на посланника Божія или не скорѣе ли онъ—человѣкъ съ разстроенною душею 13)?

Манесь отвергаль воплощение Христово. Блаж. учитель доводить до очевидности, что Манесъ разрушаетъ твиъ все святое для христіанина и человъка. "Если по твоему, говорить онъ Манесу, не родился Онъ: то конечно и не страдалъ: нельзя страдать тому, кто не родился. Если же не страдаль: то прочь и имя креста. Если не приняль креста: то и не воскресь Інсусь изъ мертвыхъ. Если не воскресъ изъ мертвихъ: то и никто другой не воскреснетъ. Если никто не воскреснетъ: то не будеть суда. Извъстное дъло, что если я не воскресну: то и не буду судинъ. Если не будеть суда: то напрасный трудъ хранить заповъде Божін, неумъстно воздержаніе: да ямы, и піемъ утръ бо умремз (Кор. 6, 32). Все это соединяешь ты, отвергая то, что родился Онъ етъ Маріи. Если примешь рожденіе Его отъ Маріи: то необходино и страданіе и воскресеніе и судъ и тверды для насъ запов'яди писанія. И такъ не маловаженъ вопрось и очень многое заключается въ одномъ словъ. Какъ весь законъ и пророки состоятъ изъ двухъ заповъдей: такъ все наше упование зависить отъ рождения изъ блаженной Марін" 14).

Воть какъ разсуждаеть Святитель о свободноме произволении. Все, что создаль Богь, создаль весьма хорошо, каждому даль свободное произволение и такимы образомы положиль законы для суда. Грёшить наше дёло, тогда какъ не грёшить — Божій дарь: вы нашей волю состоить грёшить или не грёшить... Подлинно тё, которые хотять, исполняють заповёди, а которые не хотять и уклоняются вы разврать, понесуть приговоры суда. Такъ и нёкоторые изъ Ангеловы, не покорясь велёнію Господа, воспротивились Его волё—и заслужили вёчный огонь" 15).

<sup>12)</sup> Acta disputat. § 14-39.

<sup>&</sup>quot;) Disput. § 49.

<sup>15)</sup> Disput. § 32.

Въ заключени спора съ Манесомъ, показывая, что твердою опорою христіанству служить божественное происхожденіе его, блаж. учитель такъ говорить о важности *Іерархіи*: "мы называемся христіанами по волѣ Спасителя, какъ знаетъ о томъ вселенная и учатъ Апостолы. Прекрасный строитель Павелъ положилъ основаніе церкви, далъ законъ, поставилъ въ ней служителей, пресвитеровъ, епископовъ, предписавъ въ каждомъ мѣстѣ, какъ надлежитъ быть служителямъ Божіимъ, какіе должны быть пресвитеры, каковы тѣ, которые желаютъ епископства. Все это правильно и прекрасно устроенное сохраняетъ у насъ и донынѣ свое положеніе и порядокъ въ семъ дѣлѣ остается неизиѣннымъ" 16).

# § 67. Св. Феона, Епископъ Александрійскій.

Послѣ Максима, преемника св. Діонисію, съ 282 г. управлялъ александрійскою церковію св. Өсона. Онъ поддерживалъ своимъ покровительствомъ александрійское училище, гдѣ при немъ начальниками были пресвитеры Ахиллъ и Пісрій. Болѣе 18 лѣтъ управлялъ онъ паствою 1) и мирно почилъ въ 300 году 2).

Досел'в уцълъло драгоцънное посланіе епископа Осоны начальнику постельничихъ двора императорскаго. Письмо по содержанію принадлежить къ первымъ годамъ правленія Діоклитіанова. Тогда дворъ императора наполненъ былъ христіанами 3). Письмо дышеть благочестіемъ и простотою. Оно все состоить изъ наставленій—жить достойно христіанскаго имени.

"Влагодареніе всемогущему Богу и Господу нашему Інсусу Христу, пишеть св. Оеона: Онъ открыль для всей вселенной въру свою—единственное средство спасенія нашего и не престаеть распространять ее даже среди гоненій мучителей. Напротивь, въ буряхь гоненій, она засіяла какъ золото, очищенное огнемь: истина всегда болье становилась блистательною, чтобы во время мира, дарованнаго добрымь Императоромь, дъла христіань сіяли предъ невърными и славился тыть Богь Отець Небесный. Объ этомъ-то, если хотимь быть христіанами не именемъ только, а дълами надобно намъ заботиться. Если ищемъ славы нашей: ищемъ вещи суетной и измънчивой, которая передаеть насъ смерти. Но слава Отца и Сына, распявшагося за наше спасеніе, спасаеть насъ для въчной жизни, — желанной цъли христіапъ".

"Любезный мой Лукіанъ! не думаю и не хочу, чтобы ты хвалился

<sup>16)</sup> Disputat. § 51.

<sup>1)</sup> EBCeBik H. E. c. 7. 32. § 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Память св. Өеоны въ коптской (египетской) церкви 28 дек., въ римской 23 авг.

<sup>3)</sup> Евсевій Н. Е. 8. 1. 6. Лактанцій de mort. persecut. с. 15.

тыть, что чрезъ тебя многіе во дворѣ Императора познали истину. Надобно благодарить Бога нашего; онъ устроилъ тебя во благое орудіе на дѣло благое и возвысилъ тебя у Императора, чтобы распространялъ ты благовоніе имени христіанскаго въ Его славу и на спасеніе многихъ. Чѣмъ болѣе Императоръ, еще не христіанинъ, довѣряетъ жизнь свою храненію христіанъ, какъ людей вѣрнѣйшихъ: тѣмъ болѣе вы должны быть усердны, старательны и предусмотрительны на счетъ безопасности его, дабы славилось тѣмъ имя Христа и вѣра Его чрезъ васъ, охраняющихъ Императора, распространялась каждый день".

"Отнюдь не должно быть, чтобы за деньги продавали вы доступъ къ Государю или что либо безчестное дълали предъ Государемъ, побъжденные просъбами или мздою. Во всемъ поступайте кротко, прилично, правдиво, дабы во всемъ славилось имя Бога и Госнода нашего Іисуса Христа".

"Должности ваши, къ которымъ вы приставлены, исполняйте тщательно, со страхомъ Божіимъ и со всею любовію къ Императору. Поветвніе государево, которое не оскорбляетъ Бога, считайте происшедшимъ отъ Бога и выполняйте съ любовію, почтительно и съ пріятвостію"...

Давая наставленія частныя, сообразныя съ должностію каждаго, о библіотекар'в пишеть: "если онъ изъ числа в'врующихъ въ Христа: не должно пренебрегать св'втскими сочиненіями и произведеніями язычниковъ, нравящимися Государю. Надобно хвалить поэтовъ за великія дарованія, за находчивость въ изобр'втеніи, за силу и изящество выраженій. Надобно хвалить ораторовъ, надобно хвалить философовъ... Иногда пусть постарается ободрять и свящ. писаніе, которое Птоломей Филадельфъ съ такимъ стараніемъ и издержками перевелъ на нашъ языкъ: пусть похвалить иногда Евангеліе и Апостолъ, какъ писанія богодухновенныя, можеть быть коснется д'вло до Христа, пусть мало по малу объяснить божественность Его".

Обращаясь въ общимъ правиламъ, говоритъ между прочимъ: "пусть не проходитъ ни дня безъ того, чтобы въ свободное время не читали вы что нибудь изъ свящ. писанія,—ни что такъ не питаетъ душу и умъ, какъ свящ. чтенія; отъ нихъ получите особенно ту пользу, что будете проходить должности ваши терпіаливо, благочестиво, въ любви Христовой и будете пренебрегать всімъ временнымъ для обітованій візчныхъ, которыя превосходять всякій умъ и вамъ доставять візчное блаженство.

Будь здоровъ и счастливъ, милостивый Господинъ мой Лукіанъ <sup>4</sup>). Прекрасныя картины жизни христіанской среди язычества! Если

<sup>4)</sup> Посланіе св. Өеоны изд. у Руса Reliq. s. T. 3.

хотите, найдете не мало нужнаго и для ученія о въръ. Видите, имя Христа Іисуса каждий разъ произносится не иначе какъ имя Господа нашего; достоинство Его—достоинство Божества; Онъ пострадаль за наше спасеніе; драгоцівны слова и о св. писаніи.

## § 68. Св. Филей, епископъ Тмуитскій.

Благородный по происхожденію, богатый и осыпанный почестями світскими, Филей отказался отъ всего для нищеты Христовой и быль поставлень въ епископа Тмунта,— міста рожденія своего 1).

При средствахъ, какія давали ему происхожденіе и богатства, онъ быль образовань лучшимь образомь въ светскихъ наукахъ; но любиль болье всего мудрость христіанскую 2). При Максиминь Геркулів областини правитель Оиванды Кульціанъ вызваль его въ Александрію, чтобы склонить къ отречению отъ въры. Дошедшія до насъ проконсульскіе акты состязанія Филея съ префектомъ, поучительны 3). "Когда положенъ быль Филей на амвонъ, префекть Кульціанъ сказаль ему: "хочешь быть здравымъ? Всегда я здоровъ и живу трезво". Кульціанъ сказаль: "пожри богамъ". Филей отвъчалъ: "не приношу жертвъ". Почему? "Потому что св. Писаніе говоритъ: истребится тотъ, кто приноситъ жертвы богамъ, кромъ Единаго Бога". Префектъ Кульціанъ сказалъ: какія жертвы угодны Богу твоему? Филей отвіналь: "сердце чистое, чувства искреннія, слова истины-пріятны Богу"... Кульціанъ сказалъ: Павель не простякъ ли? Не по сирски ли разговариваль? Филей отвъчаль: "нътъ, онъ былъ Еврей и разговаривалъ по гречески, и обладалъ мудростію-высшею". Кульціанъ сказаль: ты скажень, что быль онъ выше Платона? Филей отвъчалъ: "не только Платона, но умиъе былъ всъхъ философовъ, ибо переувърилъ мудрыхъ". Побереги языкъ твой и принеси жертву. Филей отвечаль: "не приношу, потому что берегу душу свою. Душу свою берегуть не только христіане, но и язычники. Возьми примъръ Сократа. Когда вели его на смерть: тутъ была жена

¹) Іеронить de vir. illustr. § 78. Евсевій Н. Е. 8. 9.

<sup>2)</sup> Escesit H. E. 8. 9. 10.

з) Мученическій діяній св. Филея у Румнарта: Acta mart. sincera Т. 3. р. 157. 163. О нихъ вналъ Іеронийъ: disputatione Actorum habita adversus judicem, qui cum sacrificare cogebat, pro Christo capite truncatur. Catal. § 78. Евсевій (Н. Е. 8 10) говоритъ о мученической кончинъ св. Филея; но не говоритъ всего того, что пишетъ Іеронийъ, и слъд. Іеронийъ слъдустъ не Евсевію, а какъ показываютъ и слова его,—актамъ. Другіе греч. акты мученичества, не столько древніе, изд. Комбенизомъ Triumphi Matyrum Paris 1660. По рип. извъстно повъствованіе Метаераста о мученичествъ св. Филея и Филорома (Routhii Reliquiae s. 3. 387. 388). И слъд. несомнъвно, что въ греч. церкви праздновалась память св. Филея. По римскому мартирологу память св. Филея и Филорома еевр. 4.

его съ дътьми, онъ не воротился, а охотно принялъ смерть". Кульціанъ свазаль: Христосъ быль Вогъ? Да, отвъчаль Филей. Чъмъ ты убъжденъ, что быль онъ Вогъ? Филей отвъчаль: "слъпыхъ заставиль видъть, глухихъ слышать, прокаженныхъ исцълиль, воскресъ изъ мертвыхъ, нъмымъ даль языкъ и многія болізни уврачеваль, — воскресъ изъ мертвыхъ и сотвориль многія другія знаменія и чудеса". Кульціанъ сказаль: Богъ распятый? Филей отвъчаль: "распялся за наше спасеніе. При томъ наль, что долженъ быть распять и терпіть поношенія, и однако предаль сбя, чтобы все вытерпіть за насъ. Свящ. писанія предсказали это о Немъ, ті писанія, которыя иміють Іуден и которыхъ не исполняють. Вто хочеть, пусть идеть и смотрить, такъ ди это". Кульціанъ сказаль: сслибы ты быль бізденъ и дошель до такого безумія: я не побереть бы тебя. Но ты такъ богать, что можешь питать цізлую область; потому-то пощажу тебя и убізкдаю—принести жертвы. Филей отвізчаль: "не приношу и тізмъ берегу себя." Віздная жена твоя смотрить на тебя. Филей отвізчаль: "Онъ, призвавшій меня въ насліздіє славы своей, силень и ее привать". Адвокаты, должностные, префекть, всіз сродники уговаривали сто поберечь жену и позаботиться о дізтяхь. Все было напрасно. Св. Филей другь его Филоромъ охотно лишились головы. Это было въ 307 г.

Изъ темницы върный пастырь Христовъ писалъ Тмуютанамъ увъщаніе въ мученичеству. Значительную часть превосходнаго посланія сотранилъ для насъ Евсевій. Кромъ главной мысли о мученичествъ здъсь видниъ ясное ученіе о божествъ Христа Іисуса и о вочеловъченіи Сына Божія для нашего спасенія; здъсь же и поразительная картина страданій, которымъ подвергали христіанъ за имя Христово.

"Такъ какъ блаженные мученики, съ нами бывшіе, писалъ св. Филей, знали, что всё такіе приміры и превосходные памятники намодятся въ св. писаніи: то безъ всякаго недоумінія, устремя чистый взорь въ Богу и охотно різшаясь на смерть за благочестіе, твердо устояли въ своемъ званіи. Они хорошо знали, что Господь нашъ Іисусъ Христосъ вочеловічился для нашего спасенія, чтобы и грізхъ истребить и доставить тамъ нособія для входа въ жизнь візчную. Онъ не считаль за хищеніе равнымъ быть Богу, но умалиль самъ себя, приняль видъ раба и по шду оказавшись человіжомъ, смириль себя даже до смерти и смерти врестной".

Другое посланіе писано было въ тоже время св. Филеемъ отъ пени четырехъ епископовъ къ Мелетію, епископу ликопольскому. Мелетій гайно и безъ въдома св. Петра, архіепископа александрійскаго, посвятилъ въ Александрій двухъ искателей чести въ священство, имъя въ виду презъ нихъ составить себъ партію въ Александрій. Эту дерзость постышим обличить св. исповъдники епископы въ письмъ къ Мелетію. Предметь весьма замъчательный для церковнаго благочинія!

"Есть законъ отцовъ и праотцевъ нашихъ, котораго ты не можешь не знать, установленный по чину божественному и церковному (ибо все установлено ими по волъ Божіей и по ревности въ лучшему): въ чужихъ епархіяхъ не следуеть никому изъ епископовъ совершать рукоположенія. Этотъ законъ очень важенъ и мудро установленъ. Напередъ надобно со всею точностію испытать поведеніе и жизнь поставляемыхъ. Потомъ надобно отклонять всякое смущение и безпорядовъ. Каждый и своею епархіею едва можеть управлять со всёмъ тщаніемъ и обдуманно должень находить достойных служителей между тами, съ которыми онъ проводить все время и которые воспитаны подъ его рукою. А ты дервнулъ всвиъ пренебречь; -- не иринялъ во внимание ни послъдствий, ни закона блаженных отцевъ нашихъ, преемниковъ Христовыхъ по закону преемства, ни достоинства великаго епископа и отца нашего Петра, отъ котораго всв мы зависимъ по упованію о Господ'в Інсусв Христв. Не умилостивился ты и нашими темничными страданіями, ежедневными и разнообразными поношеніями и скорбями. Ты скажешь: я поступиль такъ въ отсутствіе пастыря, по нуждамъ паствы опустошенной, чтобы не увлекались многіе невірностію многихъ. Но очень извістно, что паства не имівли нужды въ томъ" 1).

## § 69. Григорій, просвътитель Арменіи.

Пригорій просевтитель—первый архіеписковъ Арменів. Сімнъ Анака изъ царскаго рода Артакидовъ, оставшись сиротою въ дітствів, вырось и получиль христіанское образованіе въ Кесаріи каппадовійской. Вступивъ потомъ въ службу къ Тиридату, возведенному на армянскій престоль Діоклитіаномъ, Григорій отличался преданностію князю, но вмісті пламенізть ревностію къ св. истинів. Арменія тогда, за исключеніємъ немногихъ мість і), была еще языческою. Григорій сміло проповідываль св. истину слівнить язычникамъ. Тиридатъ торжественно приносиль съ дворомъ своимъ жертвы Артемидів. Одинъ Григорій не принять участія въ ділі нечестія. "Я візрно служу царю земному, хочу быть візрнымъ и небесному", говориль онъ Тиридату. Царь армянскій хотіль быть покорнымъ слугою Діоклитіану и желаль дізлать только пріятное звізрскому гонителю христіанъ. Выслушавъ изъ усть Григорія исповізданіе истинъ христіанскихъ, онъ веліль предать Григорія жестокимъ истязанізмъ и

<sup>4)</sup> Оба посланія св. Филея изд. у Галланда Bibl. Patr. Т. 4. у Руса съ замъчаніями Reliquiae s. 3, 375—400.

<sup>1)</sup> Первыми проповъдниками евангелія въ Арменіи были Апостолы Вареоломей и Өаддей. Тертулліанъ въ 205 г. указывалъ христіанъ въ Арменіи (adv. Judaeos сар. 7). Но христіанство было по мастамъ только въ малой Арменіи. Здась были мученики при Діомлитіана.

въ позорномъ видъ водить по улицамъ города. Это повторялось нѣсколько разъ. За тѣмъ Григорій, брошенъ былъ въ ровъ, въ жертву голодной смерти. Наконецъ свѣтъ истины побѣдилъ тъму. Изъ устъ Григорія Тиридатъ смиренно выслушалъ проповѣдь евангельскую и самъ южелалъ, чтобы Григорій посвященъ былъ кесарійскимъ архіепископомъ Леонтіемъ въ архіепископа Арменіи <sup>2</sup>). Это было 290 г. Св. Григорій ссновалъ множество храмовъ и посвятилъ нѣсколько епископовъ для Арменіи, распространивъ свѣтъ евангелія и между дикими племенами васпійскаго побережья и Кавказа. Вѣрный ученикъ смиреннаго Іисуса скончался въ смиренномъ уединеніи ок. 305 г. и потомство почтило его достойнымъ именемъ просептителя <sup>3</sup>).

Неизвъстный сочинитель похвальнаго слова св. Григорію говорить о неиъ: "онъ съ пламенною ревностію наставляль по богодухновенному писанію: написаль мудрыя бесёды и научиль весьма многіе народы" 1). Нынъ извъстны на армянскомъ языкъ 23 Бесёды Григорія просвътителя в вложеніе въры для царя и народа Арменіи, къ сожальнію еще не відання 5).

# § 70. Св. Памфилъ мученикъ.

Памфиль, кессарійскій пресвитерь, знаменитый по роду, по богатству родителей, по образованію и наконець по нищеть духовной и мученическому подвигу, первоначальное образованіе получиль въ Берить мъсть своего рожденія 1). Отказавшись отъ видовъ на свътскія должности, слушалъ Піэрія, начальника александрійскаго училища 2). Возвратясь въ Палестину, облеченъ былъ саномъ пресвитера и занялся учении трудами для пользы другихъ 3). Онъ устроилъ въ Кесаріи библіотеку, обогатилъ ее твореніями отцовъ, которыя частію самъ списы-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Кесарійскій архіопископъ в въ посл'ядствія посвящаль архіопископовъ Арменія. Это видно взъ писемъ Василія в. Ер. 121 (195) ad Theod. Ер. 122 (313) ad Poemin.

<sup>3)</sup> О жизни его—пространно Агаевнгель, севретарь Тиридата,—на греч. in Act. 88. ad 30 Sept. (въ Ч. М. 30 сент. совращение) и Моисей Хоренскій Нізt. Armen. Ven. 1805 сл. Шопена опис. армян. области стр. 118. 278. 294. 295. 306. 667. С.-Пб. 1852.

<sup>4)</sup> Слово изд. въ латин, переводъ по тремъ армян, рип. изъ которыхъ одна 1 въка, между сочин. Златоуета, ed. Montfauc. Par. 1838. Т. 12 р. 1068.

<sup>5)</sup> Въ Париж. ркп. 1255 г. (Ор. Chrysost. ed. 1838 Т. 12 р. 1068). По словамъ Шопена собраніе наставленій Григорія называется Ачичапатюмь. Опис. Арм. 188. ст. пр. 4.

<sup>&#</sup>x27;) Acta martyr. ap. Fabricium § 3. 7 (op. S. Hippoliti), ap. Gallandum Bibl. T. 4 in Act. SS. Junii T. 1 p. 64 s.

<sup>2)</sup> Фотій Bibl. cod. 118. 119. Acta martyr. § 2.

<sup>3)</sup> Escesifi H. E. 7. 32.

валъ, частію пріобрѣталъ вездѣ, гдѣ только могъ, и рукописи его столь ко были пѣнимы, что Іеронимъ, доставъ одну изъ нихъ—толкованіе Оригена на 12 пророковъ,—считалъ себя Крезомъ <sup>4</sup>). Съ ревностію распространяя христіанское образованіе, онъ успѣлъ воспитать мучениковъ, каковъ былъ Эдессій, отличавшійся высокою образованностію и жизнію <sup>5</sup>). Оправдывалъ вѣру свою въ Господа особенными дѣлами милосердія до того, что дѣлилъ съ бѣдными все, что имѣлъ <sup>6</sup>); считая богатства духа выше земныхъ сокровищъ, покупалъ и списывалъ рукописи, чтобы надѣлять ими неимущихъ <sup>7</sup>); вообще жилъ какъ христіанскій философъ <sup>8</sup>).

Въ 307 г. за имя Христово онъ взять быль префектомъ Урбаномъ подъ стражу, вытерпълъ страшныя истязанія и послъ того два года томился въ темницъ, гдъ и скончался мученически <sup>9</sup>).

Бл. Іеронимъ пишетъ, что св. Памфилъ по смирению ничего не писалъ кромъ писемъ <sup>10</sup>). Слова Іеронима вполнъ справедливы по отношенію къ духу Памфила, справедливы и въ томъ отношеніи, что Памфилъ могъ болъе писать, чъмъ писалъ: но имъ писаны не однъ письма.

1) Св. Памфилъ ревностно занимался исправленіемъ текста 70. Писцы уже успъли и въ его время внести ошибки въ текстъ 70, исправленный Оригеномъ, или списывали съ списковъ вовсе неисправленныхъ. Св. Памфилъ досталъ подлинникъ экзапловъ Оригеновыхъ и по нему, равно и по другимъ спискамъ, исправилъ В. и Н. Завъты, сопровождая нъкоторыя мъста краткими объясненіями и оглавленіями; особенно же обращалъ вниманіе на Новый Завътъ. Сей исправленный текстъ столько былъ уважаемъ, что по словамъ бл. Іеронима былъ въ общемъ употребленіи во всъхъ церквахъ, находившихся между Александріею и Антіохіею 11). Съ сего текста снимали списки не для одной Палестины, но и для другихъ церквей 12). Когда блаженный Константинъ уви-

<sup>4)</sup> Іеронимъ Ер. ad Marcellam 34 Т. 1. p. 154 De vir. illustr. § 3. 75.

<sup>5)</sup> Acten d. heil. Märtyrer d. Morgenlands aus dem Syrisch. überset. von. P. Zingerle T. 2. s. 162.

<sup>6)</sup> Евсевій о Палест. мученикахъ гл. 11. Христ. Чт. 1823, Acta Mart. § 7.

<sup>7)</sup> Іеронимъ adv. Rufin. lib. 1. § 9. Т. 2. р. 465.

<sup>8)</sup> Acta mart. § 7. Escesin H. E. 7. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Евсевій о Палест. мучен. гл. 7. 11. (Христ. чт. 1823), Іеронимъ de vir. illustr. § 75. Память св. Памфила февр. 16.

<sup>10)</sup> Іеронимъ adv. Rufin. lib. 3. с. 4.

<sup>11)</sup> Praefat. ad Paralipom.

<sup>19)</sup> Монфоконо видаль въ карасруйской ісвунтской библіотек списокъ пророческихъ книгъ, гда посла пр. Ісремія замачено, что списокъ составлень съ тетрапловъ писанныхъ св. Паменловъ. Prolegom. ad Hexapla с. 11. § 4. Онъ же описываетъ списокъ посланій Ап. Павла, исправленный, какъ замачено писцемъ, съ собственной рукописи хранившейся въ кессарійской библіотекъ. Віві. coisi. cod. 202. р. 251.

дель въ созданновъ имъ царственномъ городъ умножение христіанъ: то онъ письмомъ просилъ Евсевія епископа кессарійскаго прислать ему 50 зучшихъ списковъ Библіи для новаго города <sup>13</sup>). Такимъ образомъ текстъ исправленный Оригеномъ и пересмотрънный св. Памфиломъ въ 303 г. явился въ столицъ имперіи. Дошедшій до насъ древнъйшій амександрійскій списокъ Библіи заключаеть въ себъ текстъ самый близьій къ тексту экзапловъ, и слъд. текстъ пересмотрънный св. Памфиломъ уже въ 4 в., если не ранъе, перешелъ и въ Египетъ.

Часть труда Памфилова для текста Библіи составляеть дошедшее до нась изложеніе глава книги Дъяній. Евоалій епископь въ 462 г. воспользовался спискомъ сего труда Памфилова изъ кессарійской библіотеки, прибавивъ свое разділеніе стиховъ. Послі того изложеніе Памфилово вошло во всеобщее употребленіе, несправедливо иногда нося имя труда Евоаліева 14).

2) Св. Памфилъ тогда, какъ содержался въ темницъ, писалъ Апологію за Оршена: такъ пишутъ Евсевій, Сократъ, Фотій и др. 15). Евсевій самъ былъ очевидцемъ сего труда Памфилова и въ послъдствій дополнилъ пять книгъ Памфила шестою 16). Іеронимъ сперва самъ писалъ тоже 17). Но потомъ въ жаркомъ споръ съ Руфиномъ объ Ористъ домогался опровергнуть это извъстіе, но безъ всякихъ историческихъ доказательствъ, и тъмъ не ослабилъ, а усилилъ историческую правду 18).

Сочиненіе написано было въ видѣ писемъ къ исповѣдникамъ палестинскимъ, осужденнымъ на рудокопныя работы. Въ дошедшей до насъ первой книгѣ, послѣ письма и общаго замѣчанія объ ученіи Оригена, излагается ученіе Оригена а) о Богословіи и въ частности положеніе его: что не согласно съ ученіемъ преданнымъ церкви апостолами, то не истина; б) о Богѣ Отцѣ; в) о Божествѣ Сына Вожія; г) о Духѣ Св.; д) о воплощеніи Сына Божія; е) объ историческомъ смыслѣ писанія; ж) о воскресеніи, з) о казняхъ грѣшникамъ, и) о душѣ, і) объ

<sup>13)</sup> Евсевій de vita Constantini lib. 4. с. 36.

<sup>&</sup>quot;) Изложение издано Монфокономъ Bibl. coisl. p. 72. Фабриціенъ Op. s. Hyppolyti T. 2. p. 209—217. Галландомъ Т. 4. Bibl. Patr. Крамеромъ Catena in Acta Apost. Oxon. 1838.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Евсевій Н. Е. 6. 33. Сократъ Н. Е. 3. 7. Никифоръ 10. 14 сл. прим. 16.

<sup>16)</sup> Фотій Bibl. cod. 118. «Читана внига Муч. Паменла и Евсевія въ шести гонахъ, изъ которыхъ пять составлены Паменломъ въ то время, какъ содержадся онъ въ темница, въ присутствіи Евсевія, а шестый томъ оконченъ Евсевіемъ послѣ гого, какъ мученикъ лишевный жизни мечемъ, отошелъ къ Богу къ которому стремился онъ». Тоже говоритъ объ апологіи неизвъстный апологетъ Оригеновъ у Фотія сод. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) De vir. illustr. § 75.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Lib. 2. adv. Rufin. c. 4. T. 2. p. 541 solum Rufinum sub Martyris nomine edidisse см. у Де-яя-рю, гдъ пряведены и разобраны возраженія Іеронимовы Ор. Отід. Т. 4. р. 7—15.

измъненіи душъ. Предлагая слова Оригена, св. Памфилъ прибавляетъ и свои собственныя сужденія. Изъ прочихъ книгъ сочиненія Памфилова дошло только извлеченіе Фотія <sup>19</sup>).

3) Наконецъ недавно издано *извлечение св. муч. Памфила изв* апостольского собора вз Антіохіи <sup>20</sup>); трудъ зам'вчательный для исторіи церковнаго благочинія.

# § 71. Св. Лукіанъ м., подвиги жизии его.

Въ тоже время, какъ кессарійская церковь украшалась св. Памфилонь, для антіохійской украшеніень быль св. Лукіанг, ся пресвитерь.

Сынъ благородныхъ родителей самосатскихъ, Лукіанъ получилъ образованіе, соотвътствовавшее происхожденію его—и былъ приготовляемъ въ свътскимъ должностямъ. Но по смерти родителей, раздавъ имущество бъднымъ, онъ обратился къ исповъднику Макарію въ Эдессъ и слушалъ наставленія его въ изъясненіи св. писанія 1). Жизнь велъ онъ строго подвижническую. Посвященный въ санъ пресвитера антіохійскаго, завелъ училище въ Антіохіи. Съ ревностію и успъхомъ проповъдывалъ имя Христово Іудеямъ и язычникамъ, "самъ же прилъжаше ученію божественныхъ книгъ и многи отъ Эллинъ обращаще къ Богу" 2). — Въ началъ Діоклитіанова гоненія въ 303 г. онъ въ Никомидіи былъ въ числъ исповъдниковъ въры и извъщалъ антіохійскую церковь о мученической кончинъ св. Аноима никомидійскаго епископа 3). Возвратясь въ Антіохію онъ въ 311 г., по доносу Савелліанина, былъ схваченъ и представленъ въ Никомидію, гдъ тогда находился Имп.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Первая книга въ Латинскомъ переводъ Руфина—издана у Де-ля-рю Ор. Origen T. 4 у Руфа (Галланда) Reliquiae Sacrae T. 4. р. 289—342. Т. 3. р. 259—279 у Галланда Bibl. Patr. T. 3.

<sup>1)</sup> Древнее повъствованіе in Actis sanct. ad 7 Jann. p. 75 ad 18 Jannuarii p. 358. Евсевій Н. Е. 9, 6. Созоменъ Н. Е. 3, 5. Здатоусть въ словъ о св. Лукіанъ "онъ былъ образованъ въ свътскихъ наукахъ". Т. 2. р. 526.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Прологъ 15 Окт. Іероничъ de vir. illustr. § 77. Евсевій Н. Е. 9, 6. Древнее повъствованіе in Actis.

<sup>3)</sup> Chronicon. Alexandr, ad an. 303 p. 277.

Максимиліанъ, представилъ апологію за въру мучителю префекту <sup>4</sup>) и брошенъ былъ въ темницу въ тяжкихъ оковахъ, на жертву голодной сверти; голодъ терзалъ его, но напрасно предлагали ему языческую пищу, напрасно подвергали снова пыткамъ; на всъ вопросы отвътъ его былъ одинъ: я христіанинъ <sup>5</sup>). Отягченный оковами, снъдаемый голодотъ, онъ лежалъ въ темницъ на спинъ и не могъ сдълать никакого движенія; соучастники страданій его желали въ приблизившійся праздикъ Богоявленія соуть шиться съ нимъ въ послъдній разъ трапезою Христовою. Тотъ, кто готовилъ себя въ жертву Господу, совершилъ на собственной груди страшное тайнодъйствіе и въ назначенный имъ день скончался мученически <sup>6</sup>).

#### § 72. Исправленіе греческаго текста Библіи.

Самынъ знаменитымъ ученымъ трудомъ Луківна было исправленіе греческаго текста Библіи.

Бл. Іеронимъ пишеть: "Лукіанъ, мужъ знаменитѣйшій, пресвитеръ церкви антіохійской, столько трудился надъ писаніемъ, что доселѣ нѣ-которые экземпляры называются Лукіановыми" 7).

Тоже самое, что заставило св. Памфила въ Палестинъ пересмотръть греческій текстъ В. Завъта, побудило и св. Лукіана, жившаго въ Сиріи и малой Азіи, подвергнуть пересмотру текстъ всей Библіи—какъ В. такъ и Н. Завъта. Св. Лукіанъ видълъ въ св. текстъ, какъ нишутъ Свида и Метафрастъ, ошибки, внесенныя не только временемъ, но и людьми злонамъренными, и потому ръшился употребить труды и свъденія свои на то, чтобы передать Церкви текстъ исправнъйшій. Онъ обратился прежде всего къ еврейскому подлиннику, для чего предварительно изучалъ языкъ еврейскій; по мъсту рожденія зная языкъ сирскій, онъ съ помощію языка столько близкаго къ еврейскому, безъ сочивнія хорошо узналъ подлинный текстъ В. Завъта; кромъ же подлиника онъ имъль въ виду и переводи времень греческаго анеологія



<sup>4)</sup> Евсевій Н. Е. 8, 13. 9, 6. Руфинъ Н. Е. 9, 6. древн. повъств.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Св. Златоустъ въ словъ о св. Лукіанъ Т. 2. р. 528.

<sup>•)</sup> Филосторій Н. Е. 2, 13. древи пов'єств. греч. Анеологій. Златоусть: «вчера Господь нашъ крестился водою, а нын'в рабъ его крещается кровію". Эти слова съ одюй стороны подкр'япляють изв'явстіе Филосторія, съ другой говорять, что во время Златоуста память св. Лукіана праздновалась 7 генв. Такъ досел'я по римскому Мартирологу: но въ греческой церкви въ посл'ядствіи перенесли на 15 окт., отд'яливъ 7 гаваря для собора Предтечи.

<sup>7)</sup> De vir. illustr. § 77.

<sup>\*)</sup> Свидв. (Λουχιανός νοθεόει): «Онъ зналъ, что св. книги приняли много подмежаго, такъ какъ и время въ нихъ повредило, многое, при непрестанной перемъза одного на другое, и нъкоторые худые люди пристранные къ еллинизму покушались изменть смыслъ ихъ, и посъяли въ нихъ много опаснаго. Посему онъ, пересмотревъ

говорить, что св. Лукіань передаль никомодійской церкви В. и Н. Завіть написанный въ трехъ столбцахъ (убуращийской церкви В. и Н. Завіть написанный въ трехъ столбцахъ (убуращийской сріосай) 9).— Это извістіе вполні віроятно и не трудно угадать, что помінцаль св. Лукіань въ трехъ столбцахъ. Уже по тому самому, что св. Лукіанъ родился въ Сиріи, могли бы мы положить, что онъ не упускаль изъ вниманія древняго сирскаго перевода Пешито и тщательное разсмотрініе списковъ Н. Завіта приводить къ несомнінной увіренности въ томъ что св. Лукіанъ дійствительно иміль въ виду Пешито; ибо отличія сего перевода повторяются и въ тіхъ спискахъ, которые сохранили въ себі сліды Лукіанъ поміщаль тексты еврейскій, сирскій и греческій.

Характеръ Лукіановой рецензіи можно видёть въ словахъ бл. Іеронима;онъ писалъ: "кратко замвчу, чтобы вы знали, что иное есть изданіе то, которое Оригенъ и Евсевій кессарійскій и всв греческіе писатели называють хомуй, т. е. общимъ и простымъ (communem atque vulgatam) и которые нынъ многіе называють Лукіановымь, а иное изданіе LXX толковниковъ то, которое находится въ Экзаплахъ" 11). По этимъ словамъ тексть св. Лукіана быль столько близокъ къ тому тексту, который еще Оригенъ называлъ общимъ, что въ последствии во время Іеронима слова: текстъ общій и текстъ Лукіановъ, были слова однозначущими, иначе текктъ Лукіановъ потому назывался общимъ, что въ немъ не было дополненій, внесенныхъ Оригеномъ въ свой текстъ изъ другихъ переводовъ. Такъ описывается текстъ Лукіановъ и въ Асанасісвомъ синопсись, только еще съ большею ясностію: "онъ (Лукіанъ) разсмотрель прежніе переводы и еврейскія книги и обращаль тщательное вниманіе на то, чего не доставало, или что было лишнимъ и все правиль въ своемъ мъстъ" 12). Евоимій Зигабенъ пишеть, что тексть Лукіановъ не заключаеть въ себъ вставокъ другихъ переводчиковъ 13).

вст писанія, возобновиль ихъ съ еврейскаго языка, въ которомъ онъ быль весьма свъдущъ и много труда посвятиль на нсправленіе ихъ. Никита ираклійскій (въ предисловіи въ псалмамъ) о Лукіант: «книги Гудеевъ переложиль на нашъ языкъ». Синопсисъ Аеанасія: «онъ разсмотръль прежніе переводы и еврейскія книги».

<sup>°)</sup> Cm. Acta sanct. ad. 7 d. Jannuarii. Тетраплы Оригена также называются τετρασελιδόν Montfauc. p. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Это дознано особенно по отношенію въ Новому Завѣту, гдѣ и легче дознать можно. Гукъ доказалъ, что Лукіанова рецензія читается между прочимъ въ рукописяхъ Мос. Синодальной Библ.—въ Евангеліи. N. 5. 43. 12. въ Апостолѣ N. 333. 45. 4. 334. 364. 328 (по Маттееву каталогу). Примѣры у него же (Einleit. in die Schrift. d. N. Test. Stuttgard. 1826. S. 209—214) и у Эйхюриа (Einleit. in das N. Test. 2 B. S. 295—298).

<sup>11)</sup> Epist. 106 ad. Sunniam. et. Fretelam.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Iut. op. S. Athanassii T. 2 p. 103.

<sup>13)</sup> Предисловіе въ Псалмамъ.

Согласни съ этимъ свидѣтельства Свиды и Никиты ираклійскаго <sup>14</sup>). По всѣмъ свидѣтельствамъ исно видно, что а) текстъ св. Лукіана съ преимущественною точностію представлялъ текстъ 70; б) что ошибки исновъ, измѣненія переводчиковъ разныхъ; вставки и опущенія противъ сврейскаго текста, внесенныя не самими LXX, св. Лукіанъ исключалъ собразно съ еврейскимъ текстомъ и съ переводомъ сирскимъ. Но в) а недостаткомъ свидѣтельствъ неяснымъ остается, откуда св. Лукіанъ дополнялъ общій тексть 70 въ тѣхъ случаяхъ, когда въ немъ не достано слишкомъ многаго по спискамъ, какъ находилъ Оригенъ <sup>15</sup>)? Надобно положить, что св. Лукіанъ пользовался и экзаплами Оригена, и это отчасти подтверждается списками, сохранившими въ себѣ остатки Лукіановой рецензіи <sup>16</sup>).

Трудъ св. Лукіана, въ предохраненіе отъ враговъ вірн, во вреня исповеднического подвига его сохраненъ быль въ стене, где ящивъ сь рукописью залить быль известью и здесь найдень быль при благовърномъ Константинъ <sup>17</sup>). Послъднее было, какъ въроятно, въ то время, когда св. Елена надъ чудесно-спасенными мощами св. Лукіана водянтав въ 326 г. великолъпный краит въ Дрепанъ, названный въ жеть ся Еленополемъ <sup>18</sup>). Съ сего времени переводъ, пересмотрънный а. Лукіановъ, началь входить во всеобщее употребленіе. Вл. Іеронивъ говориль о своемъ времени: "Константинополь даже до Антіохіи одобраеть экземпляры Мученика Лукіана" 19). Это значить, что тексть Лукіановъ принять быль въ церковное употребленіе прежде всего въ калой Азін и Сирін, тогда какъ въ Палестинъ оставался таковымъ тексть экзапловъ. Между темъ александрійскій списокъ Библін конца 4 в. представляеть книгу Іова не по тексту экзапловъ, а по рецензів св. Лукіана, и след. тексть св. Лукіана въ конце 4 века биль вывестенть и въ Египте 20). Безъ сомитения вичесте съ темъ, какъ Константинополь время отъ времени входилъ въ значение средоточія для всего православнаго и текстъ св. Дукіана получалъ значеніе более значительвое, и единствомъ ісрархической власти предохраняемъ быль отъ порчи.

<sup>14)</sup> Cm. np. 8.

<sup>45)</sup> См. объ Оригенъ примъч. 42. 43.

<sup>16)</sup> Особанно это видно изъ рецензін инити Іова, сохранившейся въ Алексанврійскомъ спискъ. См. Breitinger's (Vetus Test. grae. ex cod. MS Alexandrino vol.
1—4. Tiguri Helvet. prolegom ad T. 4-tum); Amersfoordt de variis lection. Holmeнап. р. 113. в. 1815. Частныя указанія на толкованіе тв Еррев (Montfauc. р. 34)
есобеню въ инита Іова, по словамъ Моноокона, принадлежать можеть быть Оригеву: во скоръе они принадлежать Лукіану. см. прим. 8.

<sup>17)</sup> Синопсисъ Азанасія.

<sup>14)</sup> Chronicon. Alexandr. ad. an. 327. Никифоръ 8. 31. Сократъ Н. Е. 1. 26.

<sup>19)</sup> De vir. illustr. c. 77. Praefat. ad Paralipom.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Breitinger. 1 с. (пр. 16). Bardt praelim. ad Hexapla p. 90—96. встор. учение объ отц. цереве. т. г.

По крайней мъръ по отношенію къ тексту. Н. Завъта дознано, что въ константинопольскомъ текстъ, или въ текстъ св. Дукіана, подлинный текстъ апостольскій сохранялся въ лучшемъ видъ, чъмъ въ другихъ спискахъ <sup>21</sup>).

#### § 73. Апологія, символъ вѣры, и др. сочиненія.

Евсевій писаль, что св. Лукіань, представленный къ областному начальнику за въру, возвъстиль небесное царствіе Христово сперва словоть чрезь Апологію, потомъ и дълами <sup>22</sup>). Рубинь въ своей исторіи отчасти сохраниль самую апологію <sup>23</sup>). Здѣсь апологеть, говоря о воскресеніи Христовоть, говориль: "воспользуюсь свидѣтельствоть самого мѣста, гдѣ это случилось; самое мѣсто соглашается со мною.—Голговская гора, разсѣвшанся подъ славою креста, та пещера, которая по отверстіи входовъ преисподней, снова возвратила одушевленное тъло, чтобы болѣе свѣтлыть вознеслось оно на небо... Привожу вать во свидѣтели самое небо, которое узрѣвъ, что дѣлаютъ нечестивне на землѣ, въ полдень сокрыло свѣть свой. Поищите въ вашихъ лѣтописяхъ и вы найдете, что при Пилатъ, когда страдалъ Христосъ, день прерывался солнечныть затмѣніемъ <sup>24</sup>).

Епископы антіохійскіе собора 341 г. предлагали симеоло вторы въ св. Троицу и говорили, что сей символъ весь написанъ рукою самаго Лукіана, пострадавшаго въ Никомидіи <sup>25</sup>). Древній, но не извъстний по имени, сочинитель книги о св. Троицъ говорить, что сей символъ принадлежить св. Лукіану. Св. Асанасій и Иларій сохранили тоть же символъ въ своихъ сочиненіяхъ, какъ замъчательный памятникъ въры и ни слова не сказали, чтобы сей символъ не принадлежалъ св. Лукіану <sup>26</sup>) При Валентъ соборъ тарсскій опять указывалъ на символъ м. Лукіана <sup>27</sup>). Хотя извъстно что бывшіе на соборъ 341 г. были частію Аріане, но это виъстъ съ мъстностью собора еще болье подтверждаетъ подлинность символа, такъ какъ символь Лукіана заключаеть въ себъ обличеніе аріанству и вполнъ сообразенъ съ обстоя-

<sup>21)</sup> Послъ Маттея (N. Testam. ex cod. Mosquens. T. 1—12. Riguae 1788. Nov. Test. T. 1—3. Wittemb. 1803—806) доказали это сличениемъ рукописей Шольще (сигае criticae ad. N. Test. Heideib. 1820. Novum Testam. Lips. 1830) и Ринкъ.

ээ) Евсевій Н. Е. 8, 13.9, 6.

<sup>23)</sup> H. E. 9, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) О Голгоет тоже св. Кирилать Іерус. въ 13 оглаш., относительно зативнія солнечнаго указываль на літописи Тертулліанъ 21 гл. Апологія.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Совом. Н. Е. 3, 5. Тоже у Никифора Н. Е. 9, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Dialogus de s. Trinitate int. ob. S. Athanasii Т. 2 р. 224. Асанасій de Synodo Arimin. et Seleuc. Т. 1. р. 890. Иларій De synodis р. 1168.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Созоменъ Н. Е. 6, 12. сл. Geor. *Bulli* Defensio fid. Niconae Sect. 2 с. 13, Op. Bulli Т. 5. p. 440—451.

тельствами времени св. Лукіана. Изъ содержанія символа видно, что онъ направленъ быль противъ Савелія и Павла Самосатскаго, какъ замѣчаль и св. Иларій, "Согласно съ Евангельскимъ и Апостольскимъ преданіемъ, говорить св. Лукіанъ, вѣруемъ во единаго Бога Отца Вседержителя... и въ единаго Господа Інсуса Христа, Сына Его Единороднаго, Бога которымъ все, рожденнаго прежде вѣковъ отъ Отца, Вога отъ Вога, всецѣлаго отъ всецѣлаго, единаго отъ единаго, совершеннаго отъ совершеннаго... неизмѣнный образъ славн Отчей... ходатая Бога и человѣковъ, Апостола вѣры нашей, начальника жизни... пострадавшаго за насъ... и въ Духа св. Дарованнаго вѣрующимъ во утѣшеніе, освященіе и совершенствованіе... Шедше научите,— крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Св. Духа, т. е. Отца по истинѣ сущаго Отца, Сына по истинѣ сущаго Сына, Духа св. по истинѣ сущаго Духа св.—имена не просто и небезплодно движимыя, но съ точностію означающія собственную каждаго изъ именуемыхъ упостась и чинъ и славу" 28).

Іеронимъ писалъ о св. Лукіанѣ: "извѣстны его книжки о вѣрѣ и шкьма къ нѣкоторымъ" <sup>29</sup>). Первыя неизвѣстны и изъ послѣднихъ дошло до насъ не многое. Между тѣмъ Свида писалъ, что чистота догнатовъ сохраняема была въ сочиненіяхъ Лукіана болѣе, чѣмъ у кого ию изъ современниковъ и что мысли его о вѣрѣ особенно можно видѣть въ превосходныхъ письмахъ его <sup>30</sup>).

#### § 74. Жизнь Меоодія Тирскаго: сочиненія его.

Св. Менодій <sup>1</sup>), столько знаменитый по сочиненіямъ своимъ, мало изв'єстенъ по обстоятельствамъ жизни его. По сочиненіямъ его видно, что онъ получилъ общирное греческое образованіе. По словамъ бл. Іеронима, онъ былъ сперва епископомъ Олимпа въ Ликіи и потомъ пастыремъ тирскимъ <sup>2</sup>). Другіе называютъ его епископомъ то Олимпа <sup>3</sup>), то

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Символъ тщательно изданъ Гамомъ Bibliothek d. Simbole и Glaubenslehren. Breslau. 1842.

<sup>29)</sup> De vir. illustr. c. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Часть письма сохранилась въ Алекс. хроникъ р. 277 и издана Русомъ; у него же изданъ отрывокъ изъ толкованія Аукіана на кн. Іова. также какъ и апологія (Reliquiae Sacrae T. 3. р. 283—296).

<sup>1)</sup> Еписаній приводя слова Месодія пишеть: «и въ состазаніи Месодія, τοῦ καὶ Εββολίου онъ же и Еввулій, говорится». Настез. 64. § 63. Подъ именемъ Еввулія Месодій выставляють себя въ разговоръ о воскресеніи. Въ разговоръ: пира длез выставляются и Месодій и Еввулій. Имя Еввулія не было личнымъ именемъ св. Месодія, а было придуманнос.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) De vir. illustr. § 83. «Месодій спископъ Олимпа и потомъ тирскій».

<sup>3)</sup> Кромъ Іеронима Сократъ Н. Е. 6, 13. Св. Максимъ испов. in schol. ad Dionisii hierarch. eccles. § 7.

Патаръ <sup>4</sup>). Что Месодій въ одно и тоже время завіздиваль перквами Олимпа и Патаръ, разделенными Мирскою церковію, -- это не безпримърно во времена гоненій; а собственныя сочиненія его довольно ясно говорять, что бл. пастырь действительно переходиль тружение чески изъ Олимпа въ Патари для посъщенія братів: "за несколько дней предъ симъ, пишетъ онъ въ сочинени о воскресени, ходилъ я въ Патары, желая видъть Өеофила" 5). Къ тому же древніе писатели одно и тоже сочинение о воскресения приписываютъ и епископу патарскому и епископу одимпійскому, т. е. дають видеть въ Месодін патарскомъ и одимпійскомъ одно и тоже лице 6). По собственнымъ словамъ его видно, что сочиненія его-праздника дова и о воскресеній наносили ему непріатности 7); но какъ и чрезъ кого это было, неизвъстно. Такъ "ревностный поборнивъ истини", какъ называеть его св. Епифаній \*), жилъ не беть скорбей. Но и того было мало ему. Какъ истинный пастырь, св. Месодій по любви въ Господу и для навиданія пасомыхъ, запечатдълъ въру свою мученическимъ подвигомъ. Объ этомъ свидетельствуютъ всв древніе, хотя и не опредвляють съ точностію время мученической смерти его. Бл. Геронимъ пишетъ: "онъ увънчался мученичествомъ въ вонцв последняго (Діоклитіанова) гоненія, или какъ другіе утверждають, при Деків и Валеріанв» Во что Месодій пережиль время Валеріана, это показывають какъ сочиненія его противъ Оригена, такъ особенно сочинение его противъ язычника Порфирія, который писалъ послѣ Валеріана и не прежде 270 г. <sup>9</sup>). Въ гоненіе Діоклитіаново

<sup>4)</sup> Леонтій визант. de sectis act. 3. р. 431 ed. Leuncl. *Гоаннъ Дамаскинъ* De imag. Orat. 3. Т. 1 р. 307. Леонтій: «со времени рождества Христова до имп. Константина были следующіє учители и отцы: «Игнатій, Ософиль, Ириней, Іустинъ филосовъ и мученикъ, Климентъ, Ипполитъ епископъ римскій, Діонисій Ареопагитъ Месодій епископъ патарскій, Григорій чудотворець, Петръ Александрійскій епископъ и мученикъ.

<sup>5)</sup> Въ началъ сочинения о воспресения св. Месодій пишеть о себъ: «Дондохъ преще дний сихъ въ Патары съ Мидійскимъ Прокломъ, видъти хотя Осоонда» Далъе упоминаетъ онъ, что видълъ гору въ Олимпъ (Слав. стр. 172. у Комбесенза р. 225. 301). О той же горъ два раза упоминаетъ въ «пиръ дъвъ». Огат. IX р. 127 Огат. X. р. 131.

<sup>•)</sup> Ісронить и Максить называють писавшаго о воскресеніи Месодіємь спископомъ одимпійскимъ, а Леонтій и Дамаскинъ—спископомъ патарскимъ. Точно также въ канонъ св. Месодію и въ Менодогъ Василісвомъ сочинитель "пира дъвъ" называется спископомъ патарскимъ, а у Ісронима—спископомъ Олимпя—и потомъ Тира.

<sup>7)</sup> Объ этомъ говоритъ онъ въ сочинении о различи иствъ (пр. 17).

<sup>\*)</sup> Haeres. 64. § 63.

<sup>\*)</sup> De vir illustr. § 83.

<sup>9)</sup> Валеріанъ умерщвленъ въ 261 г. Поренрій въ 264 г., на 30 г. своей живне, прибылъ въ Римъ слушать Плотина; изъ Рима перешелъ онъ въ Спцилю не прежде 270 г. (Lucae Holstinii de vita et scriptis Porphirii); а нечестивыя хулы свои противъ христанства, какъ и другія сочиненія, писалъ онъ въ Сициліи (Евсевій Н. Е.

церковь тирская, какъ извъстно, прославилась твердостію своихъ мученковъ <sup>10</sup>). Безъ сомивнія много значила въ этой славной особенности твердость пастыря тирской церкви, св. Месодія. Мъстомъ мученическа-го подвига его была Халкида восточная <sup>11</sup>); и по всей въроятности переселился онъ на небо не раньше 310 года <sup>12</sup>).

«Месодій, пишеть бл. Геронийь, съ блистательный и ясный краснорьчість написаль нісколько книгь противъ Порфирія, также пиръ десяти дівъ, превосходное сочиненіе противъ Оригена о воскресеніи, противъ негоже о Писониссь и свободнойъ произволь, объясненіе на книгу Бытія и Піснь пісней и множество другихъ сочиненій, которыя читаются новсюду» 13).

Сочиненія Месодія действительно отличаются блистательнымъ и яснить красноречість. Но вром'й того отличість ихъ служить діалектическая тонкость въ изследованіи предметовъ. Месодій, какъ видно по сочиненіямъ его, знакомъ быль съ Платономъ. Но настроеніе духа у што было не Платоново, а скоре Аристотелево: любовь стагиритягина въ діалектике, къ логическому построенію мыслей, видна во всёхъ сочиніяхъ его. Св. Анастасій Синаште, назвавъ Месодія «богатымъ пудростію» 14), довольно точно выразилъ духъ Месодія.

По Іеронимову списку сочиненій Меюодієвыхъ видно, что ученая дівтельность св. Меюодія относилась а) къ защищенію візры противъ язичества; б) къ изложенію догиатовъ візры, в) къ нравственному ученію и г) наконецъ къ объясненію писанія 15).

<sup>6, 19).</sup> О сочиненіи Месодія противъ Поропрія говоритъ Ісронимъ (in catal. § 83). Въ другомъ сочиненіи (Praef. in comm. Daniel).—Ісронимъ сказавъ, что Поропрію весьма тщательно отвъчали Евсевій и Аполлинарій, прибавилъ: "и прежде ихъ отчасти Месодій".—Последнія слова понимаютъ такъ, что сочиненіе противъ Поропрія не было докончено св. Месодіємъ и именно по случаю мученической комчины.

<sup>10)</sup> Евсевіева церков. ист. кн. 8. гл. 7.

<sup>11)</sup> Фабрицій у Геронина (de vir. illustr. § 83) читаєть: in Chalcide Syriae martyrio coronatus est. Софроній переводить слова Геронина такь: ἐν χαλιίδι τῆς ανατολῆς. Тоже говорить Свяда (in Lex. v. Μεθόδιος 2, 520). Такь должно быть и потому, что Мефодій быль епископомъ тирскимъ.

<sup>13)</sup> Слова Івронима: ad extremum novissimae persecutionis, накоторые повинають такъ: in initio nov. persecutionis. Но слово: ad extremum, обыкновенно означаеть не начальный, а посладній предаль, конець. Соероній переводить: пері та
такетата бішуцой. Селье, Мелерь, Фесслерь относять кончину св. Месодія къ
311 году. Евсевій (церк. ист. 8, 13) въ числа мучениковь Діоклитіанова времени
упоминаеть о Тираніопа епископа тирскомъ; но онь же говорить (8, 9), что тогда
въ нной разъ приходилось до 1000 мучениковь. Память св. Месодія въ греческой
церкви—20 іюня, а въ римской—18 сентября.

<sup>13)</sup> De vir illustr. § 83. Тоже повторяеть Свида.

<sup>4)</sup> Alber. Fabricii ed. op. S. Hippolyti 2, 75-95.

<sup>15)</sup> Сочиненія св. Месодія наданы Комбефизома Ор. S. Methodii. Amphilochii et Andreae Cret. Par. 1644 поливо in Auctario noviss. Т. 1. Par. 1672 съ новыми

а) Сочиненіе противъ Порфирія, за исключеніемъ нѣсколькихъ словъ, сохраненныхъ Дамаскинымъ, давно потеряно, и потому отзывъ Іеронима о немъ служитъ только памятникомъ для исторія.

#### § 75 Догматическое ученiе.

б) Догиатико-полемическое сочиненіе: 1) о свободном произвоменім изв'ястное на греческом по печатным изданіям только въ отрывках, но которое вполн'я сохранилось въ древнем славян перевод'я, состоить изъ разговора между валентиніанином и православнымъ. Пе содержанію это сочиненіе д'ялится на дв'я части: въ первой опровергается мн'яніе валентиніанъ, что матерія есть начало зла, сов'ячное Богу; во второй показывается, что зло есть д'яло свободной воли сотворенной 16).

Послѣ вступленія, въ которомъ говорится о пользѣ слушанія слова Божія, валентиніанинъ, указывая на противоположныя явленія въ мірѣ стройнаго и безпорядочнаго, добраго и злаго, говоритъ, что кромѣ Вога источника всего добраго, есть начало зла, совѣчное Богу, матерія; Вогъ Творецъ приводилъ въ порядокъ матерію, отдѣляя въ ней хорошое отъ худаго, но худое неприкосновенно для Бога, оно является въ мірѣ.

"Выть не можеть, отвъчаеть православный, чтобы были вивстъ два несотворенныя начала. Надобно-бы было допустить одно изъ двухъ, или Богъ отдъленъ отъ матеріи или неотдъленъ. Если скажешь, что

дополненіями и замівчаніями—Галландомі іп 3 Т. Bibl. Patr. р. 670 и въ 18 т. Патрологіи Мина Рагіз 1857. Старинный славян, переводъ сочиненій св. Месодія хранится въ рип. синодальной, въ двухъ Моск. дух. акад., Графа Толстаго (2 N. 56), въ водоколам, сборникъ нгум. Евфимія; всъ ркп. не раньще XVI в., но языкъ перевода очень древній и переводъ до того темень, что обличаеть въ переводчикъ Грека не хорошо знакомаго съ славянскимъ языкомъ. Въ ркп. помъщены слъд. сочиненія св. Месодія; 1) "о Бозв и о вещи по самовластвв. Нелацьцкій (Исакскій) старецъ по елавиской кощунъ сириньскій котя слышати гласъ". 2) "Слово о житін и двянів разумив. Мнозвиъ отъ человвиъ чудитися приходитъ". З) Три слова о воскресенія: "1-е слово: Дондохъ прежде днін сихъ въ Патары съ Мидійскимъ Прокломъ видъти хотя Осоонла. 2-е слово: Видъхомъ же убо, яже первъе во Апостолъ начакомъ глаголати. Слово 3-е; Зъло убо яко же ся и самъ препираю". 4) "О разлучевін яди и о юницъ менинъй въ Левитицъ и пр. Бъ убо последь носити намъ". 5) "Ко Истелію о проваженія. Откуда, о Еввуле? Не яв'я ли, яко отъ пути ловя? 6) "О піявици сущін въ притчахъ и еже: небізса повідують славу Божію. Цвітень плету вънецъ Христу". 7) Въ одномъ только волоколам. сборникъ Евениін помъщены: а) Како ся можеть толика скота, толика птицъ визститися въ толики ковчегъ? б) Что означаетъ лествица, которую виделъ Іаковъ?

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Перван часть въ греческомъ яз. сохранилась только въ отрывкахъ; эти отрывки собраны и изд. *Комбефизомъ* и *Галландомъ*, но не вст. *Майо* издалъ еще два отрывка (collect. vet. auct. 7, 92. 93). Вторая часть, за исключеніемъ немногато, сохранилась только въ славян. переводт.

онь соединены: то ты допустиль, что несотворенное одно; тогда каждое язь двухъ будеть частію другаго; онъ, составляя между собою части, оставляють не два несотворенныя, а одно состоящее изъ разныхъ, одно несотворенное... Если-же кто скажеть, что Богь и матерія отдёлены одно отъ другаго: то необходимо—быть среднему между ними, что выказивало-бы ихъ отдёльность, а каждое должно быть соединено съ другияъ" и слёдовательно должно быть одно несотворенное. "Если кто ахочеть принять третью мысль о несотворенномъ, именно, — что Вогь ве отделенъ отъ матеріи ни оба не соединены какъ части, но Богъ ваходится въ матеріи какъ вивств и матерія въ Вогв удерживаетъ жачение содержащаго: то значить, Богь объемлется и ограничивается патеріею... Къ тому-же надобно допустить, что Богь быль погружень въ худомъ. Ибо если матерія когда-то была въ безпорядкъ; а Богъ, желая привести ее въ лучшее состояніе, далъ ей устройство; то было когда-то, что Богъ былъ въ неустройствв и безпорядкв". Далве повзивають и другіе нелішня послідствія той мысли. Потомь говорить: жи по твоему матерія была безкачественна и безобразна и міръ упровить Богомъ, а въ мір'в есть качества: то значитъ Богъ Творецъ чествъ... Но думаешь-ли, что качества сотворены изъ неготовыхъ качетвъ?... Если Богъ совдалъ качества изъ неготовыхъ качествъ и не отворены онв изъ субстанцій: то должень ты допустить, что качества созданы Богомъ изъ ничего. Почему называемь ты немыслимымъ то, что Богь созидаетъ нѣчто изъ ничего? И у насъ нѣкоторыя дѣла люсей совершаются изъ ничего. Напримѣръ возмемъ архитектора: онъ строитъ города изъ не городовъ, храмы изъ не храмовъ. Если дуваемь, что такъ какъ у него готово вещество, не творитъ онъ нѣчто изь начего: то ошибаешься. Не вещество строить городъ или храмъ, а некусство " 17).

Что зло не можеть быть ввчнымъ и несотвореннымъ, это выводится изъ самого понятія о немъ. Это есть свойство или двйствіе существа, а не самое существо; напримвръ убійство есть двйствіе убійцы, в не самый убійца. Одно и тоже жельзо является добромъ или зломъ, спотра по употребленію 18).

Изложение учения о свободё— самая замёчательная часть сочинения. "Если человёкъ, говоритъ св. Месодий, былъ сотворенъ чёмъ-то состоящимъ изъ элементовъ, безчувственно служащихъ Богу; то не получалъ-бы награды достойной произволения, а былъ-бы орудиемъ виновника своего, не стоющий и наказания за зло. Человёкъ не узнавалъ-бы и лучшаго, а зналъ-бы только бытие. Потому, говорю, Богъ, желая

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Ар. Combefis. p. 347—361. Славян. рук. 1—12.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Combef. p. 361—364. Слав. рук. 12—18.

почтить человёка и содёлать способнымъ узнавать лучшее, даль ему власть, по которой можеть дёлать, что хочеть и его способность наклоняется къ лучшему, не съ тёмъ, чтобы опять отнять свободу, но какъ отецъ убёждаеть сына учиться наукамъ... Человёкъ созданъ свободнымъ: это не значитъ, что какое либо зло уже существовало, для избранія коего будто получилъ онъ способность; но ему дана способность, которою онъ можеть повиноваться или не повиноваться Богу,— въ этомъ состоитъ произволъ свободы. Созданный человёкъ получаетъ отъ Бога заповёдь и зло начинается съ того, что уже не повинуется онъ божественной заповёди; вотъ въ чемъ одномъ и состоить зло— въ неповиновеніи, которое самъ началъ. Нельзя назвать его (неповиновеніе) прирожденнымъ, потому что оно совершается тёмъ, кто рожденъ и сотворенъ " 19).

Допуская, что возможность зла—въ свободъ человъка, св. Месодій говорить, что обнаруженіе зла совершилось по возбужденію сторонняго злаго духа. При томъ ръшаеть онъ вопросъ: въ заповъди данной Адаму не дана-ли Богомъ діаволу возможность погубить человъка? Нельзя обвинять врача, который указываеть на средства для поддержанія жизни, хотя би тайная злость и воспользовалась указаннымъ средствомъ ко вреду человъка. Если Богъ зналъ, что діаволь сдѣлается злымъ: почему сотвориль его или не истребиль тогда, какъ обольстиль онъ человъка? Богъ какъ всемощный, могъ уничтожить діавола: но оставиль его съ тъмъ, чтобы люди борьбою съ зломъ унижали виновника зла и прославляли Творца міра. Для чего созданъ міръ? Мы не въ состояніи знать намъренія и подобнаго намъ человъка,— тъмъ болъе тайны Божіи. Но кое-что можемъ знать и о цѣляхъ міра. Созданіемъ міра Богъ открылъ славу свою, и человъкъ наслаждается созерцаніемъ сей слави. Потому человъкъ обязанъ быть провозвъстникомъ славы Божіей 20).

Извъстное въ слав. переводъ сочинение св. Месодія «о менти и дляніи разумню» — составляеть продолжение и окончание творенія его о свободной воль. Здісь рішается вопрось о неравенствів участи людей. Въ обличение недовольныхъ своєю участію св. Месодій говорить, что роптать за недостатокъ благъ земныхъ неумно: человівкъ долженъ быть выше всего земнаго; Богъ сотвориль человівка для діятельности, і не для наслажденій, разслабляющихъ тізо и душу. Совершенное равенство невозможно, разнообразіе — принадлежность совершенства, біздность допускается или какъ наказаніе за грізм или какъ предостереженіе отъ грізмовь. Въ конців св. Месодій увізщеваеть богатыхъ помогать біздныхъ 21).

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Combef. 365—370. Слав. рук. 19—29.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Слав. рук. 30—44.

<sup>21)</sup> Слав. рук. 45-52.

Догиатико-полемическое сочинение о воспресении, на греческомъ извъстное ныи особенно по выпискамъ Епифанія и по изложенію Фотія 22), но въ полномъ видъ извъстное по древнему славян. переводу, сочинение общирное. Оно состоить изъ трехъ словъ, -гдъ о предметь спорять Менодій и Авксентій съ одной сторони, Провять и Аглаофанть сь другой. Содержаніе Месодієва ученія такое: — въ состав'я челов'ява, во плану Творца, тело- не тенница души, вакъ напротивъ дукалъ Оригенъ, а существенная часть; по плану Творца тъло создано безсмертнымъ—и смерть явилась вслъдствіе гръха. Дъло Божіе должно возстановиться въ своемъ видъ. Смерть попускается съ тъмъ, чтобы съ одной стороны разрушеніемъ телеснаго состава совсёмъ изгладить грехъ въ твяв, который иначе живеть до гроба и въ лучшемъ христіанинв; съ другой — преобразованиемъ испорченнаго состава исцелить въ немъ язвы гръха. Такимъ образомъ первоначальное тъло не должно уничтожиться; вто было-бы противно идев о Богв и человъкъ; оно только преобразится. Точно такая-же перемёна произойдеть и со всёмъ міровъ: онъ не уничтожится при кончинъ въка, а преобразится. Такъ въ вложеніи Меоодієва ученія о воскресеніи заключается и ученіе его о мсавдственной порчё грёховной. Воть что пишеть онь объ этомъ: "Пока тело живеть, еще не умерло; необходимо живеть въ немъ грёхъ и скрытыя въ насъ корни его действують, какими-бы наказаніями и обличеніями ни были укрощаемы. Иначе послів крещенія мы не твориле-бы нивакого грвха, после того какъ грвхъ совсемъ былъ-бы уничтоженъ въ насъ. Но и после уверованія, после того, какъ приступили ьъ той освящающей водъ, ны оказываемся повинными гръху: никто не можетъ похвалиться, что онъ свободенъ отъ всякаго граха, не допускаеть беззаконія даже и мыслію. Вірою гріхь укрощается и усыпляется до того, что не открываеть плодовъ гибельныхъ: и однако не истребляется съ корнемъ. Теперь укрощаемъ отпрыски его, т. е. худыя помышленія, чтобы какой либо корень горечи, поднимаясь вверхъ, не нанесь ванъ скорон, не дозволяємъ путямъ и дыханіямъ зла являться наружу, обсъкая какъ ножемъ, словомъ Вожінмъ, выходящія отъ корня отрасли. Но въ будущемъ состояни всякое помышление о злъ уничтожится "23).

Сократъ пишетъ: "Месодій послѣ того, какъ въ книгахъ своихъ долго и строго преслѣдовалъ Оригена, въ разговорѣ своемъ ксеносъ какъ-бы поя отповѣдь, выражаетъ великое уваженіе къ Оригену" <sup>24</sup>).—

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Еписаній (Haer. 64. Т. 1. р. 534—590). Дамаскина Orat. 3 de imag. Т. 1. р. 389. *Фотія* Bibl. cod. 234. У Дамаскина выписка изъ 2-го слова о воскресенія, по неточная. *Майо* издаль еще выписки Анастасія (coll. vet. auct. Т. 7. р. 32-102—104. Romae 1833).

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) У Галланда р. 773, s.

<sup>4)</sup> Сократъ Н. Е. 6, 13.

Такъ какъ этими словами Сократъ не говоритъ того, что св. Месодій принялъ наконецъ предположенія Оригеновы, которыя опровергалъ онъ, и въ Оригенъ много было такого, за что должно одобрять его даже и въ его изложеніи догматическаго ученія: то Бароній напрасно отвергалъ отзывъ Сократа. Впрочемъ сочиненіе псеносъ не дошло до насъ.

# § 76. Праздимкъ дѣвъ; объясненіе писанія; соммительныя сочиненія и сочиненіе подвожное.

в) Изъ нравственныхъ сочиненій св. Месодія Осодориту изв'єстно было слово его *о мученичество*. "Чудно и достожелаемо мученичество, говорилъ зд'єсь Месодій: самъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ, Сынъ Божій, чтя оное, пострадалъ, Онъ, который не считалъ за хищеніе быть равнымъ Богу" <sup>25</sup>). Но бол'є ничего неизв'єстно нын'є объ этомъ слов'є.

Праздника дъба съ разсужденіемъ о дъвствъ досель цълъ. Древній учитель говорить, что установленіемъ дъвства не отвергается бракъ: бракъ установленъ Богомъ. Тъмъ не менъе дъвство выше брака (Orat. 1, 2). Отношеніе дъвства и брака къ воплощенію Христову и къ церкви показываетъ достоинства того и другаго (Orat. 3). Дъвство освящено жизнію Господа Іисуса и тогда, какъ бракъ позволенъ Апостоломъ, какъ мъра укротительная противъ плоти,—дъвство—состояніе перваго человъка, возвышеніе всего организма человъческаго на степень жизни духовной, торжество надъ матеріальною жизнію и лучшій даръ Господу (Orat. 4—8). Послъднія два слова показываютъ средства къ сохраненію дъвственной чистоты: это—чтеніе писанія, воздержаніе, смиреніе, трудолюбіе и уединеніе (Orat. 9, 10).

Праздникъ дъвъ по формъ подражание Платонову пиру, но съ другимъ содержаниемъ. Праздникъ дъвъ Месодія начинается совершенно также, какъ начинается сочиненіе Платона. Тамъ Аполлодоръ передаетъ, что по разсказу Аристодема, происходило на пиру у Сократа; въ сочиненіи Месодія Грегоріонъ разсказываетъ Евбулію и друзьямъ, что по разсказу Ософрасты происходило на пиру дъвъ.

Вся пышность греческаго языка истощена въ пиръ дъвъ; фантазіи и красноръчіе въ напряженной дъятельности, чтобы облечь возвышенныя идеи въ достойныя украшенія. Съ этой стороны искусство торжествуетъ побъду. Но множество дъвъ, которыя говорятъ объ одномъ и томъ же—ошибка. По привычкамъ христіанской Европы дъвы не совстиъ скромно говорятъ о дълахъ брачнаго союза. Но народы и въка имъютъ свой вкусъ.

г) Относительно объясненій св. писанія, которыя Месодій писалъ,

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Dial. 1. Immat. Op. T. 4 p. 37. Gallandius 3.

по слованть Іеронина, на Бытіе и на писнь писней, по сохранившинся вынъ сочиненіямъ сего рода, надобно положить, что св. Месодій пиаль замівчанія только на частныя мівста внигь Бытія, Левить и друпур. Такъ въ разръшение вопроса: какъ могло вивщаться въ вовчегъ полько животныхъ, отвъчалъ онъ, что Мочеей, учившійся Египетской пудрости, изивряеть ковчегь Египетскимъ локтемъ. По желанію вврий Господу Килоны писалъ "о разлучения яди и о юницъ"; объясняя 19 гл. книги Числъ училъ, что обрядовыя постановленія о различеніи родовъ пищи отмънены <sup>26</sup>). Сохраненныя Фотіемъ отрывки разсужденія о сотвореннома, по всей вероятности, составляють часть замечаній его ва книгу Битія. Здёсь онъ возстаеть противъ Оригенова объясненія сювъ: не пометайте бисерт предъ свиніями и пишеть, что подъ бисерами разумъются не тайны царствія Божія, а добродьтели: иначе, говорить, не надлежало бы пропов'ядывать в'вры. Но Фотій справедливо зам'втилъ, что Оригенъ не говорилъ того, что вовсе не надобно говорять о тайнахъ въры; а показывалъ, что по смыслу словъ Спасителя не вадобно говорить о нихъ предъ нъкоторыми людьми. Странно, что Месодій, такъ много занимавшійся объясненісмъ странныхъ сторонъ въ Оригентв, не только не говорилъ ничего противъ его страсти къ аллегорическому толкованію писанія, но и самъ очень часто пользовался аллегорическимъ толкованіемъ неумъстно. Видно, всякое время покровительствуетъ свои ошибки. Такова жизнь на землъ! Въ образецъ върнаго объясненія словъ Писанія можемъ указать у св. Месодія на объясвение словъ: Cынь мой еси ты, Aзъ днесь родихъ тя. "Eси, говорить, а не быль, или содълань, повазывая, что онь и не новь и не по усвоению Сынъ и послъ того, какъ существовалъ, не пересталъ быть, но что онъ тоть, который рождень и будеть и есть. А что присовокупляетъ: Азъ днесь родихъ тя, -- это означаетъ: тебя, который былъ прежде въковъ и древите ихъ быль на небъ, привожу въ познание людей, Тебя объявляю имъ" 27).

Съ именемъ св. Менодія нынѣ извѣстны три Бесѣды о Симеоню м Анню, въ недплю Ваій и о Кресть 28). Но весьма сомнительно, чгобы принадлежали онѣ св. Менодію тирскому Святителю З вѣка. а) Слогъ ихъ мало похожъ на слогъ сочиненій Менодія тирскаго и одинаковъ съ слогомъ сочиненій св. Менодія Патріарха 9 вѣка; б) въ содержаніи ихъ также есть несогласное съ обстоятельствами З вѣка. Въ первой Бес. часто встрѣчаются: Слово единосущное Отцу и Маріи Богородицѣ; Пресв. Дѣвѣ усвояется публичное празднованіе. Во 2. бес.



<sup>№)</sup> См. прим. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Соч. о сотворенномъ у Фотія cod. 235.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Бес. над. Комбесевомъ и Галландомъ (пр. 15). Бес. въ нед. Ваій въ Христ. 37. 1837 г.

кромъ опредъленнаго ученія о Тронцъ говорится: "прадники за праздниками слѣдуютъ въ Церкви", чего не могло быть во времена гоненій. Въ 3 бес. читаемъ: "когда Императоры наши увидали, что знаменіе вреста употребляется на прогнаніе всѣхъ золъ, то придумали знамена, называемыя римскимъ языкомъ vexilla". Это могло быть сказано только послѣ временъ благов. Царя Константина. Сочинитель 1-й Бес. говоритъ, что онъ кратко говоритъ о дѣвствѣ ѐν συμποσίους, но св. Мееодій тирскій говорилъ о дѣвствѣ не кратко, а пространно и не въ сиртосіос. Потому συμπόσια означаетъ въ 1 Бес. просто названіе Словъ, Бесѣдъ.

Никакого нътъ соинънія въ томъ, что откровенія св. Месодія патарскаго о послъднихъ временахъ <sup>30</sup>), на которыя ссылался и пр. Несторъ <sup>31</sup>), не принадлежатъ св. Месодію 3 въка. Здъсь говорится о Византіи и о завосваніяхъ Сарацинъ.

## § 77. Св. Петръ Александрійскій.

Петръ, александрійскій епископъ, "священное, какъ говорить Евсевій 1), украшеніе епископовъ и по святости и по упражненію въ свящ. глаголахъ". Съ 295 г. Петръ былъ начальникомъ александрійскаго училища 2). Принявь жезлъ пастырскій послѣ св. Осоны 3), въ 303 г., онъ управляль церковію въ тяжкое время; гоненіе Діоклитіаново съ особенною жестокостію свирѣпствовало тогда въ Египтъ. Св. Петръ, уклонясь изъ Алексадріи на время бури, укрѣплялъ на подвити и издали не только свою паству, но вѣрныхъ всего Египта— Онванды и Ливіи. По его увѣщанію цѣлые соним увѣнчались вѣнцомъ мученическимъ. Слабость нѣкоторыхъ, не выносившихъ жестокости мученій, побудила ревностнаго пастыря въ 306 г. разослать правила покаянія 5).

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Онъ изд. на греч. и лат. in Bibl. Patr. Colon. 1618. T. 15. Paris 1654. T. 15, lat. Lugdun. T. 3. 1677, gr. lat. int. Orthodoxographa, Basil. 1555. 1669.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Карамя. 2 пр. 64. Буткова Оборона Летоп. стр. 169. 403.

<sup>1)</sup> H. E. 9, 6.

<sup>2)</sup> Филиппъ Сидетъ historia Christi ap. Dodvellum in dissert. ad Irenaeum.

<sup>3)</sup> Escesi# H. E. 8, 13.

<sup>4)</sup> Евсевій Н. Е. 8, 13. Объ удаленін его изъ Александрін Сократъ Н. Е. 1 сър. penult. Тоже современные епископы въ письме къ Мелетію ликопольскому Routh. reliqu. s. 3, 382.

<sup>5)</sup> Правило: "поедику четвертая уже пасха (ἐν ἔτι κατέλειφε τὸν διωγμὸν) не разлучается съ гоненіемъ: то довольно" и пр. въ синопсисъ Арсенія выражено такъ: "прошло уже четыре года гоненія", но это несправедливо: Св. Петръ словами своими показываетъ, что гоненіе началось съ пасхи и не прекращается въ четвертую пасху. Самое жестокое изъ всѣхъ гоненій—гоненіе Діоклитіана и Галерія, началось для всѣхъ въ 303 г.; въ 296 г. изданъ былъ указъ только противъ воиновъ христіанъ.

не въ тоже время новую и тяжкую скорбь и церкви и ен пастирю выесъ Мелетій, епископъ Ликополя ливійскаго. Тогда какъ св. Петръ съ любовію Христовою принималь искренно раскаявавшихся въ общеніе съ церковію, Мелетій, за которымъ саминъ было много открытыхъ грівтовъ, съ жестокосердіенъ отвергалъ всіхъ падшихъ и, явясь въ Александрію въ санѣ пастыря ен, самовластно распоряжался дізлами непринидежащей ену церкви. Увіщанія Мелетію остались безуспівшными. Св. Петръ принужденъ былъ съ соборомъ епископовъ произнесть на него сужденіе; Мелетій произвель расколь, боліве столітія раздиравшій церься вір, при этомъ Арій быль первымъ изъ присоединившихся къ Мелетію, потомъ раскаялся и быль посвященъ во діакона, потомъ опять возсталь противъ своего пастыря и св. Петръ подвергь его запрещенію толовъ за за траставно быль схваченъ и безъ всякаго суда лишенъ головы возсталься вы внезапно быль схваченъ и безъ всякаго суда лишенъ головы возсталься вы всякаго суда лишенъ головы в сама в пастыра в барка в сама в сама в суда лишенъ головы в сама в сама в сама в сама в суда лишенъ головы в сама в

Правила св. Петра съ древнихъ временъ приняты въ составъ принят вселенской церкви <sup>9</sup>). Онъ дишатъ христіанскою любовію и

<sup>°)</sup> Св. Асанасій Алекс. Apolog. contr. Arianos § 3. Сократь Н. Е. 1. 6. Еписті Настез. 68. см. Walchs Ketzerhistorie Th. 4. s. 335. Объ отлученія Мелетія св. Петръ въ писька о Мелетія у Руса: Reliquiae s. 3343 s. такъ же о дайстіяхъ его 3. 348. 381—383.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Совомонъ Н. Е. 1, 15.

<sup>\*)</sup> Евсевій Н. Е. 8, 12. Двъ записки о мученичествъ св. Петра Алекс. одна у Сурія, другая у Комбеенза (Triumphus Martyrum р. 189) не заслуживаютъ полняю довърія: онъ противоръчать себъ самниъ, разногласять съ Евсевіенъ и Осодоритонъ. Гораздо болье заслуживаютъ довърія "дъянія св. Петра", сохранившіяся въ вереводъ библ. Анастасія и изданныя Майонъ (Specil. roman. Т. 3. Romae 1840).

<sup>\*)</sup> См. 2 правило трульск. собора въ книге правиль 1833 г. стр. 883 у Фотія, Зошары, Вальсамона. У собирателя правиль 7 в. читаемъ: "Петра Архіеп. Алек. и муч. 285 слова о поканнік 14 правиль; его же изъ слова на пасху одно вравило<sup>4</sup>. Въ такомъ же вида эти правила въ спискахъ кононовъ безъ толкованій Зонары и Вальсанона, на пр. въ Флорентин. у Бандини Catal. р. 73 въ Вънскомъ cod. 44 у Дянбеція comm. vind. 8, 876 ed. Kollar. Напрасно Банажъ выводить отсада свое сомилию въ подлинности правиль. Напротивъ сей самый видъ правиль, сеобенно при древности и сходствъ его по спискамъ, -- свидътель ихъ подлинности. При введении сочинения въ каноническое употребление сдалано раздаление его на **траница:** тоже самое сдъцано съ письмами в. Васидія иъ Амендохію. Ренодотиз пижеть (Histor. Patriarch. Alex. p. 61), что сирскій переводъ правиль св. Петра по древнему парвискому списку правиль (10-го в.) заключаль между 13 и 14 правилаш праткое уващавие из покаянию, котораго нать въ греч. текста; канонисты опустали это пратисе увъщание конечно потому, что оно не заключало въ себъ собственно правила; сирской переводъ составляеть новое доказательство подлинности траниль, жогя показываеть, что въ греч. текств не достаеть незначительной части жиневія. Молькенбрюнь (Diss. de. antiq. canonibus poenitent; Monasterii 1791) въ живательство неподливности правиль указываеть на то, что въ 13 прав. говорится о убіснів Захарів Отца Іоанна Предтечи Иродомъ и объ удаленів Елисаветы съ Предтечею въ сирытое масто и что здась же Иродъ называется царемъ ассирій-

уверждаются на изреченіяхъ св. Писанія. Св. Петръ всего болѣе старался о томъ, чтобы возвратить всѣхъ въ нѣдра церкви. Онъ раздѣляетъ падшихъ на роды, обращая вниманіе на обстоятельства паденія; призываетъ всѣхъ къ покаянію и въ 4 правилѣ одно только преступленіе объявляетъ непростительнымъ— нераскаянность. Тяжесть паденія опредѣляетъ онъ видомъ и продолжительностію страданій, какія претерпѣли падшіе до паденія, и скоростію ихъ обращенія къ церкви; сообразно съ тѣмъ назначаетъ и различныя эпитиміи.

15-е изъ каноническихъ правилъ св. Петра заимствовано изъ Слова на Пасху 10) и въроятно изъ того-же самого, котораго значительная часть сохранилась въ хроникъ Пасхальной. Въ сочинени о Пасхъ древній учитель церкви показываетъ, что Спаситель въ послъднюю насху земной своей жизни не вкушалъ насхальнаго агнца въ тотъ день, въ который назначено было закономъ и что Онъ пострадалъ въ тотъ самый пятокъ, въ который назначено іудеямъ совершать свою насху; при семъ онъ ссылается между прочимъ на подлинникъ евангелія св. Іоанна Вогослова, хранящійся, какъ говоритъ, доселъ благодатію Божією въ ефесской церкви 11).

На ефессиомъ <sup>12</sup>) и халкидонскомъ <sup>13</sup>) соборахъ читаны были прекрасныя мъста изъ книги пастыря александрійскаго о Божесство, относящіяся до воплощенія Сына Божія. "Поелику благодать и истина

скимъ. Но въ церкви алекс. дъйствительно было показанное преданіе о Захарін и Предтечт; оно извъстно было еще Оригену (comm. in Matheum tom. 16. 54); ему върилъ Кирилъ Алекс. (De Anthropomorph.): Герониму также извъстно было, что сему преданію върили изкоторые; котя оно, какъ говоритъ Геронимъ (Lib. 4 Comm. in cap. 23 Matth.) основано на апокрисъ. А Иродъ могъ быть названъ царемъ ассирійскимъ иронически, котя древніе иногда называли Сирію Ассирією. Девятое правило св. Петра помъщено въ прологъ подъ 7 мая, но въ переводъ темномъ и невърномъ.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Такъ онъ называется по встиъ спискамъ: см. Fabricii Bibl. Grae. Т. 9 р. 317. ed. Harlesii. Тоже у Руса Reliquiae s. 3, 366. сл. прим. 9. У Зонары и Вальсамона—безъ надписи; у последняго изсколько словъ пропущено и въ текств правила; Ламбецій пополинить сей пропускъ изъ Ванскаго списка (сотт. Vindob. 8, 877), а Гардуннъ изъ Парижекаго (Mansii Coll. Concil. 1, 1283); тогда какъ у Вевериджеа (Pandecta 2, 23) другое не совстиъ втрное чтекіе; сл. Fabric. Bibl. Grae 9. 316.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Chronicon Paschale ed. Nieburii,—р. 11. Romae 1832. Въ хроникъ сочинение св. Петра о Пасхъ названо Словомъ, которое, какъ тамъ же говорится, препровождено въ видъ письма къ изкоему Трицентію р. 4. Такой видъ его сочиненія самъ по себъ свидътельствуетъ о подлинности его и тоже подверждаютъ рукописи, см.: Gallandii Prolog. Т. 4 р. 10. Т. 1. р. 121; при семъ неудивительно, что изречение Аевнасія внесено въ сочиненіе св. Петра.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Act. 1 p. 508. Act. 7. p. 845. 876. Concil. T. 3. ed. Lambecii c.i. T. 4 p. 1766.

<sup>13)</sup> A. 1 p. 286. Concil. Tom. 4.

Інсусь Христось бысть (Ioa. 1, 17): то им и спасены благодатію но слову Апостольскому: сіе не от васт. Вожій дарт, не от доля, да никтоже похвалится (Еф. 2, 8). По водъ Божівн. Слово стало нлотію и по виду обралось яко человака (Фил. 2, 7), но не лишилось божества. Богата сый, обнища (1 Кор. 8, 9) не съ темъ, чтобн отступить совствъ отъ своей силы или славы, но чтобы принять за насъ гръшниковъ смерть, праведнику за неправедники, да приведеть ны Богови (2 Петр. 1, 14)... Евангелисть, возв'ящая истину, говорить: Слово плоть бысть и вселися вт ны (Іов. 1, 14), то есть тогда, какъ Ангелъ привътствовалъ Дъву: радуйся благодатная! Господъ съ тобою. Господъ съ тобою, сказалъ Гаврінлъ вивсто: Богъ-Слово съ тобою! Ибо даеть знать, что Слово зачалось во чревъ и стало плотію. Согласно съ тъпъ написано: Духъ святый найдеть на тя и сива вышняю остнить тя: тъмь же и рождаемое наречется свяmo, Come Boncin. (Ayr. 1, 15)... Chobo Gest myma, benen Bora, Boe вогущаго соделать, стало плотію во чреве девы, не имея нужды ни въ дънствін, ни въ присутствін мужа. Сильнье мужа была сила Божія. есьнившая Двву, когда нисшель Духъ святый".

Въ одномъ изъ сочиненій своихъ св. Петръ такъ выражаль прекрасное чувство сокрушенія: "обдный, я не вспоиниль, что Богь надапраеть за умомъ и слышить голось души, видёль грёхъ и говориль себъ: милостивъ Богь, потерпить мив;—и не сокрушился о грёхъ, не престалъ, но пренебрегь прощеніемъ и оскорбиль долготерпеніе" 14).

#### приложение.

## ЗНАМЕНИТЪЙШІЕ УЧИТЕЛИ.

## § 78. Тертулліанъ: мизиь его.

Септ. Флоренсъ Тертулліанъ сынъ сотника, состоявшаго въ службъ проконсула кареагенскаго 1), и до обращенія ко Христу язычникъ 2);

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Слова изъ ученія св. Петра сохраненныя древнить писателенъ. Май Collect. vet. Auct. Т. 7. р. 96. 68.—Сочиненія св. Петра трудолюбиво собраны и изданы въ 4 т. Голландовой Вибліотеки,—Рувомъ іп Reliquiis sacris Т. 3. р. 321 у послѣдняго съ превосходными замѣчаніями, и именно а) правила 6) иѣста изъ кинги о Божествъ, в) изъ сочиненія о пришествіи Спасителя; г) изъ слова о томъ, что душа не существовала прежде тѣла и не за то послана въ тѣло, что согрѣшила безъ тѣла. д) Письмо о Мелетів. Послѣ Галланда и Рува Майо напечаталь еще а) часть сочиненія до томъ, что душа не существовала прежде тѣла", б) приведенныя слова изъ ученія; в) иѣсколько словъ изъ другихъ сочиненій Coll. vet. auct. Т. 7. р. 134. 306. 307.

<sup>1)</sup> De Pallio c. 2. Apolog. c. 9.

<sup>2)</sup> Apolog. c. 18.

состояние отца и блистательныя дарования сына отврыли средства въ блистательному образованію Тертулліана. Окончивъ ученое образованіе, онъ былъ адвокатомъ 3) и велъ жизнь, по собственному признанію 4), порочную. Твердость христіанъ, невиню терзаемыхъ, опыты чудной силы ихъ надъ прорицалищами языческими, мысль о судъ Правды произвели на него сильное впечативніе и онъ отказался оть язической жизни 5), сталъ вости жизнь самую строгую. За дарованія и жизнь почтенъ онъ саномъ пресвитера, въроятно, кареагенскаго 6), жилъ съ супругою и по принятіи сана пресвитерскаго, какъ это несомивино известно 7). Тертулліанъ, пламециний по характеру, пламенно полюбиль и истину Христову; онъ дъйствовалъ въ ся пользу и жизнію и словомъ и писаніями. Бл. Іеронивъ говоритъ, что Тертулліанъ "отъ зависти и грубихъ оскорбленій римской церкви, впаль въ ученіе Монтана". Іеронивъ хорошо зналь Римъ даже и по своему опыту. Порочная жизнь и явныя несправедливости римскаго духовенства могли сильно действовать на пламеннаго Тертулліана: но невърно понятое стремленіе собственнаго своего духа къ строгой жизни безъ сомивнія болве всего расположило Тертулліана.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Евсевій говорить о немъ, что "онъ мужъ тщательно изучившій Римскіе законы». Н. Е. 2, 2. А *Тритемій* прямо называеть его адвокатомъ.

<sup>4) «</sup>Когда ты грашникъ подобный миз (да я упоминаю о себа, потому что знаю мое превмущество по грахамъ): совершай такъ покаяніе, такъ обними его, какъ потеризвий кораблекрушеніе хватается за доску... Что говорять о томъ (о покаянія), когда самъ я грашникъ по всамъ отношеніямъ в рожденъ ни къ чему другому, какъ только въ покаянію». De poenit. c. 4. 12. Ego me scio, neque alia carne adulteria commisisse, neque tunc alia carne ad continentiam eniti. De resurrect. c. 59. spectac. c. 19.

<sup>5)</sup> Teptyllian ad Scap. ult. cap. Apolog c. 23. Ad istam disciplinam metu praedicti iudicii transvolamus. Lib. de anima c. 2.

<sup>•)</sup> Ісромимо de script. Eccl. с. 53. Изо того, что Тертулліано было во Рема, когда Праксей возбудняю тамо ненависть из монтанистамо, заилючають о его сана ремскаго пресвитера: но это основаніе слешкомо слабое, тамо более, что никто изо древнихо не называеть его римскимо пресвитеромо, тогда како Оптато называеть его Пунномо, а Зефирнна городскимо, т. е. римскимо епископомо, Виктора пуатьерскимо; предестинать Сирмондово прямо именуеть Тертулліана кареагенскимо пресвитеромо.

<sup>7) &</sup>quot;Почему же не обязть душею, сколько можемъ, удобства къ воздержанію? Коль скоро будеть случай, насладимся имъ, дабы тому, чего не могли исполнить въ супружествъ, слъдовать во вдовствъ. Надобно пользоваться случаемъ, который ункчтожаетъ то, что повелъвала необходимость". Такъ писалъ Тертулліанъ къ супругъ своей, убъждая ее не вступать въ бракъ послъ его смерти (lib. 1 ad uxor. с. 7), и конечно тогда, какъ уже приближался къ старости (завъщаній не пишутъ въ молодости); съ другой стороны въ семъ сочиненіи нътъ еще мыслей ревности къ Монтану; равно не говорить Тертулліанъ ни здъсь, ни въ другихъ сочиненіяхъ, чтобы жена его была язычница. Отселъ слъдуетъ заключить и то, что Тертулліанъ не вскоръ по обращеніи принялъ санъ пресвитера. Послъднее согласно и съ его глубокимъ чувствомъ раскаянія въ прежнихъ гръхахъ.

въ пользу Ментана, предписывавшаго строгіе посты и долговременныя бдінія. Монтанисть Прокль быль первый, которымь увлекся въ Римі Тертулліанъ. Это было, по словамь Геронима, уже "тогда, какъ usqe ad mediam aetatem до половины жизни пробыль онъ пресвитеромъ" в); такимъ образомъ до половины жизни Христіанской Тертулліанъ пробыль въ союз'є съ церковію в). Уклоненіе его къ Монтану случилось около 200 года 10). Августинъ говорить, что Тертулліанъ въ посл'ядствій отділился отъ Монтана и составиль особое общество 11); это означало, что Тертулліаномъ сознаны нелівности Монтана. Впрочемъ сблизился ли вступиль ли онъ опять въ общеніе съ церковію, о томъ никто изъ древнихъ не свидітельствуетъ. Онъ скончался въ глубокой старости 12), около 211 г.

#### § 79. Характеръ и заблужденія его.

Тертулліанъ одаренъ быль чувствомъ живымъ и глубовимъ, воображеніемъ пламеннымъ, умомъ способнымъ нисходить до последнихъ основаній мысли; сведенія имелъ общирныя. Но воображеніе живое и пориви пламеннаго чувства увлекали его за пределы умеренности. Сообразно съ темъ остроты его резко и быстро следують одна за другою, инсли поражають и блескомъ и богатствомъ: но какъ остроуміе его не всегда естественно, такъ мыслямъ не всегда достаеть силы и еще реже ясности; онъ более поражаеть, чемъ убеждаеть; его діалектическое искусство и сила духа изумительны; онъ разбираеть мысль со всею тон-



<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) De script. c. 53. Hic cum usque ad mediam aetatem presbiter Ecclesiae permansisset, invidia et contumeliis ecclesiae Romanae ad Montani dogmata delapsus. О сочиненіяхъ пр. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) См. прим. 7.

<sup>16)</sup> Въ сочинения противъ Праксея Тертулліанъ пишеть, что онъ отплонился оть церкви тогда, какъ Праксей въ Рамъ возбудилъ ненависть иъ монтанистамъ, указывая римскому епископу на примъръ предшественниковъ его; поелику же учене Монтана началось распространяться не ранке римси. еписи. Аникиты и Елевеерія; то епископъ римскій, послушавшійся Праксея, быль конечно Викторъ бывшій ец. съ 193-201 г. и след Тертулліанъ присоединился иъ Монтану не позме 201 г. Въ сочинение о съмки воина Тертулліанъ пишеть, что когда одинъ христ. воинъ держизть явиться не въ вънкъ въ станъ воиновъ римскихъ; то явычники подвергли его выткамъ, а изкоторые христівне вонны упрекали того же собрата, что безъ нужды омъ возбудилъ язычниковъ противъ никъ и церкви; при чемъ самъ Тертуллівнъ возстветь съ жестокостію монтаниста на не одобрявшихъ неумъстной смедости исповъдника. Послику же указъ Имп. Севера, воздвигнувшій всеобщее гоненіе на христівить до толь только по містамъ тіснимыхъ, послідоваль въ 202 г. и въ ніскольпахъ сочиненияхъ Тертулліанъ вовсе не показываеть ничего похожаго на монтанизмъ: то сочиновіе о візнит надобно отнести из 201 году и отступленіе сочинителя из на-TALLY TOFO MC TOAS.

<sup>&</sup>quot;) De haeresibus c. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Геронить 1. с. ferturq. vixisse usq. ad decrepitam aetatem. истор. учение объ отц. церкви. т. і.

костію: но особенно, когда говорить онь какъ монтанисть, остроти его слишкомъ вдки и сами говорять не въ пользу двла; не рвдко глубокимъ мислять его не соотвътствують выраженія; кареагенская латинь, и сама по себъ грубая, у Тертулліана составляеть свой язикъ, въ которомъ мисль чаще остается отыскивать догадкою, чъмъ извлекать изъ словъ 13).

Тертулліанъ пламенно ревноваль о жизни и истинів Христовой,—
неутомимо трудился для защиты истины, строгь быль къ себів, желаль
быть даже суровымъ къ себів; ревноваль видіть строгую жизнь въ
другихъ. Раздражительный характерь его иногда выводиль его изъ
терпівнія: но въ томъ и самъ онъ сознавался 14). Если при такомъ
расположении духа, при такомъ настроеніи умственныхъ силъ Тертулліанъ ошибался: то ошибки его заслуживають только сожалівніе, какъ
немощь и тімъ боліве, что заслуги его для церкви велики.

Древніе учители, когда только говорили о Тертулліанъ, отзывались съ великою похвалою о его учености и дарованіяхъ, и пользовались сочиненіями его. Св. Кипріанъ каждый день читалъ его книги, и когда требовалъ ихъ къ себъ, говорилъ: "подай инъ моего учителя" 14); и сочиненія Кипріана оправдывають такое уваженіе его къ Тертулліану. По отзыву Евсевія и Руонна Тертулліанъ самый знаменитый изъ латинскихъ учителей 15); Іероникъ подобнымъ образомъ говорилъ, что по учености и точности ума Тертулліанъ превосходитъ другихъ 16), называетъ его мужемъ духа крыкаго 17), хотя и осуждаетъ ошибки его.

Заблужденія Тертулліана, какъ монтаниста, состояли въ томъ, что хотя не признаваль онъ Монтана за Параклита, но признаваль за вдо-хновеннаго Параклитомъ; говорилъ, что христіанивъ только тотъ, кто можетъ ощущать въ себъ дъйствіе Духа утъшителя и приходить въ состояніе вдохновенія: иначе остается человъкъ плотской; — отсель про-исходило легковъріе его, съ какимъ отъ состоянія растроеннаго воображенія и чувства въ монтанистахъ принималь за пророческія состоянія и даже на томъ, что представлялось одной изъ посльдовательницъ Монтана, основываль увъренность, будто душа есть нъкое осязаемое, но прозрачное, тъло. Отсель же вопреки духу любви Христовой онъ твердо настаиваль, что падшихъ посль крещенія не надобно разрышать и второй бракъ есть гръхъ. По этимъ опибочнымъ имслямъ, которыя Тертулліанъ, сдълавшись монтанистомъ, высказываль весьма ръзко, легко отличить въ сочиненіяхъ его согласное и несогласное съ истиною, легко отличить самыя сочиненія, писанныя имъ во время союза съ церковію

<sup>13)</sup> Издатели присовокупляють въ сочиненіямь его особый лексиковъ.

<sup>14)</sup> De patient. c. 1.

<sup>15)</sup> Euseb. H. E. 2, 2.

<sup>16)</sup> De script. c. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Contra Helvidum Apolog. adv. Rufinum.

оть техъ, которыя писаны по уклоненіи въ монтанизмъ. Поелику же емибочныя мивнія его по свойству своему таковы, что не могли далеко простирать вреднаго вліянія на ученіе о нравственности, а ввры онв нало касались; между твиъ его ревность къ истинв и необыкновенныя дарованія поставили его въ возможность писать столь же много, сколько и умно, о различныхъ предметахъ христіанскаго ученія: то и всв сочиненія его, при должной осмотрительности, могуть быть употребляемы съ пользою 18.

## § 80. Лучшія сочиненія: апологетическія — апологетинъ и свидѣтельство души.

По содержанію сочиненія его могуть быть раздівлены на три класса. Къ первому относятся сочиненія апологетическія противъ язычниковъ и іудеевъ, ко второму догматико-полемическія противъ еретиковъ, къ третьему тѣ, которыя писаны о частныхъ предметахъ нравственности. Между первыми первое мѣсто занимаетъ его Апологетикъ и потомъ о свидътельство души; между вторыми самыя важныя о давности противъ противъ праксея, 5 книгъ противъ Маркіона, между послідними—сочиненія о покаяніи, о молитою, 2 книги къ супруть, о зрълищахъ 19).

Апологетикъ Тертулліана, писанный въ 199 г., составляеть одно изъ лучшихъ сочиненій Тертулліана и одно изъ самыхъ превосходныхъ въ своемъ родѣ. "Да позволено будеть, такъ говоритъ Тертулліанъ, обращаясь къ проконсулу Африки и къ другимъ областнымъ правите-

Digitized by Google

<sup>18)</sup> Православнымъ Тертулліаномъ писаны:

а) въ 196 г. о молитев, о крешени; б) въ 198. г. о зръмищах; въ 199 г. Апологетикъ, къ язычникамъ, о свидътельствъ души, увъщание мученикамъ; г) въ 200 г. двъ кн. къ женъ своей, о давности противъ еретиковъ, о терпънии.

По уплоненів въ монтанизмъ писаны: в) въ 201 г. о покровеніи жень, протизъ Праксея, о покаяніи, увъщаніе къ чистоть, о вънкъ вонна; б) въ 202 г. объ украшеніи жень, о быство во время гоненія; в) въ 203 г. о единоженство, о пость; г) въ 205 г. Скорпіакь, о душь, противъ Гермогена, противъ залентімань, противъ іудеевь; д) 208 г. противъ Маркіона, о плоти Христовой, о воскресеніи, о плашь; е) въ 211 г. къ Скапуль.

Cm. Noesselt Diss. III de vera aetate ac doctr. script. Tertulliani in ejusdem comm. ad hist. Eccl. pertin. Halae 1817 r.

<sup>1°)</sup> Лучшія наданія: а) Tertulliani op. omnia, ed. a Nic. Rigaltio, cum not. Rhenani, Panielii,—Parisiis 1634. cum Sig. Havercompii comment. in Apologetium Venet. 1744. 6) Op. omn. curis Sal. Semleri, cui ed. insunt Semleri diss. de varia indole lib. Tertulliani et Schutzii index latinitatis Tertull. Halae 1770—775 г. Сему наданію слідують наданіє Оберттора съ немногими нужными замічаніями. в) Ор. омп. еd Gersdorf 1839. съ лучшею критнкою и самое полное наданіе. Въ Христ. чт. 1832 г. Посланіе въ Прокоп. Скапулю;—1842 г. жизнь Тертулліана и содерж. сочиненій, содер. Апологотика, съ выписками подлинныхъ словъ. Всё сочиненія Тертулліана въ перевод'я Е. Карийева, Спб. 1841 и 1849 г.

дямъ Имнеріи, да позволено будеть достигнуть истинъ до слуха вашего, по крайней мёрё скрытнымъ путемъ безмольныхъ буквъ. Истина просить покровительства вашего; она знасть, что страниица она земль;--знаеть, что ея происхождение, ся мысто, ся надежды, ся покровительство, ея достоинство на необ... Но законъ какъ много теряетъ уваженія отъ того, что истины не слушають". И Тертулліанъ показываеть безчеловічную несправедливость судей, обвинявших христівнь за одно имя и сленую суетность языч. сужденій. "Одинъ говорить: Кай добрый человъкъ, но христівнинъ. Удивляюсь, говоритъ другой. умный Люцій сталь христівниномъ. А не подумають о томъ: не потому ли Кай добръ и Люцій уменъ, что они христіане. Или не потому ли же христіане, что одинъ добръ, другой уменъ"—(§ 1—3). Далъе доказываеть изъ опыта, что не христіане, а язычники нарушають законы справедливые (§ 4—6); опровергаетъ влеветы, взнесенныя на христіанъ (§ 7-9); показываеть, что боги язычниковь не стоють ни богопочтенія. ни имени боговъ. (§ 10-16). Излагаетъ истинное понятіе о Богъ и двоякомъ Богопознанін. "Хотите ли ви, чтоби ми доказали вамъ бытіе Его (Истинняго Бога) изъ столь многихъ, изъ столь великихъ дёлъ Его, которыя насъ окружають, поражають, исполняють благоговенія? Или чтобы указали на свидътельство о Немъ самой души; хотя она заключена въ темницъ плоти, окована превратными наставленіями, ослаблена похотію и страстями, однако какъ скоро приходить въ себя, вань бы пробуждаясь отъ очарованія, отъ сна, отъ бользии, именуеть своего Бога... О свидетельство души по природе христіанки!" Далее объясняеть какъ Богь благоволиль открыть волю свою въ откровеніи, показывая сходство древняго откровенія съ новымъ (§17—21). Представляеть исповъдание въры въ Трічностаснаго и неопровержимо оправдываетъ въру во Христа исторією и чудесами. "Вотъ приводять предъ Судію человівка, о которомъ знають, что одержимъ онъ бівсомъ. Христіанинъ приказываєть духу свазать, кто онъ таковъ, и тоть сказываеть правду, что онь обсь, хотя въ другомъ случав лгаль онъ, называль себя Богомъ... Что очевидиве сего случая?.. Истина ясна: Богъ на сторонъ христіанъ. Подозръніе здъсь неумъстно... Если они боги, зачемъ же они лгутъ, называн себя бесами? Изъ послушанія говорять такъ? Но тогда ясно, что ваше божество поворяется христіанину-и след. его нельзя считать за Божество" (§ 22-25). Изъ понятія о истинномъ Богъ выводитъ Тертулліанъ заключеніе, что христіане не оскорбители Императорскаго величія и оправдываеть это опытами. "Емуто (Богу истинному), возводя очи на небо, съ распростертнии руками, съ обнаженною головою, бевъ понудителя, отъ сердца молимся о долгоденствіи Императора, о благосостояніи Имперіи, о безопасности дома ихъ, о храбрости воинствъ, о върности сената, о благонравіи народа...

Кесарь больше нашь, чемь вашь, какъ оть нашего Бога поставленный... Мы только вчерашніе, и уже наполнили все,—города, острова, крізпости, деревни, войска, трибы, дворцы, сенать, судилища. Только храмы ваши мы оставляемъ вамъ... Какихъ браней не понесли мы? Какой твердости не показали, когда съ такою радостію умираемъ ежедневно! Не по нашему ли учению позволено лучше быть умерщвляемымъ, чъмъ умерщвлять?" (§ 26-37). Изображаеть духъ собраній христіанскихъ, повазывая, что не изъ нихъ проистевають бъдствія общественныя (38— 49). Показываеть, что христіане по чувству долга доброд'ятельны и. въ добродътеляхъ выше философовъ и умиве ихъ (43-48). Показываеть неявность душепреселенія Писагорова и безумную несправедливость насмещекъ надъ верою въ безсмертіе и въ заключеніи говорить: "Кровь наша свия христіанъ. Многіе у вась убвадають въ теривнію, какъ наприм. Цицеронъ... И однако слова не находятъ такихъ учениковъ, какихъ дъла христіанъ; то самое упорство, которое морицаете вы, -- учитель. Ибо, вто видя оное, не понуждается изследывать, что значить дело само по себе? Кто, испытавь не приступаеть къ намъ? Вто приступивъ не желаетъ терпъть, чтобы пріобръсть полную любовь Божію?.. Вотъ по чему мы благодарниъ васъ за ваши приговоры противъ насъ! Есть ревность Божія и человіческая. Вами им осуждаемся, а отъ Бога получаемъ прощеніе" (§ 49. 50).

Свидътельство души-сочинение не большое, но весьма богатое по содержанію, съ глубокими мыслями. Главная мысль сочиненія высказана въ § 17 Апологетика, но здёсь она раскрыта, т. е. что основание христіанства—въ духв человіческомъ. "Стараніе иногихъ, говоритъ Тертулліанъ, отыскать въ сочиненіяхъ лучшихъ языческихъ писателей начала христіанскія, оказались безполезными". По сему онъ різшается обратиться къ древивниему и всеобщему свидетельству объ истине христіанской, къ отзыву души независимому отъ вившнихъ случаевъ. Въ домъ и вив домовъ язычники говорятъ: "дай Богъ, такъ Вогу угодно; Богъ благъ, Богъ правосуденъ, а человъвъ худъ; или — Богъ благословить тебя, поручаю Вогу, Богь воздасть, Богь будеть судьею нежду нами". Какъ душа не христіанская дошла до такихъ объясненій, которыя совершенно исключають всякое мнеологическое представленіе? Это не объяснию, если не принять, что природъ нашей прирождено религіозное сознаніе, въ которомъ напечатлівны эти основныя истины, воспоминаемыя душею среди самаго омраченія и запуствнія ея. Такіе отзывы свободнаго духа гораздо важнее и глубже низводять въ существо души человъческой, ченъ какія либо мечтанія поэтовъ и философовъ.

Это небольное сочинение стоить ученаго разсуждения и показываеть важь, въ какомъ отношении находилось язычество къ Христіанству.

#### § 81. б) Полемико-догматическія: о давности противъ еретиковъ, о крещенім.

Между сочиненіями полемико-догматическими а) книга о давности противъ еретиковъ (de praescriptionibus haereticorum) писана прежде всёхъ подобныхъ сочиненій, и въ союзё съ церковію; она заключаетъ общія начала для полемики противъ какихъ бы то ни было ересей, и между ними одно главное, по любимому выраженію Тертулліана, "argumentum praescriptionis" <sup>20</sup>). Это названіе взято изъ римскаго права, гдё владёлецъ, долгое время владёвшій именіемъ, объявляется законнымъ владётелемъ, а на истца падаетъ onus probandi; это тоже, что наше право давности.

Въ самомъ началъ Тертулліанъ успоконваеть тъхъ, которые могли соблазняться появленіемъ ересей въ церкви и отпаденіемъ лицъ знаменитыхъ. Онъ говорить, что ереси были предвидёны, что они попускаются для искушенія въры и что "въру ли по лицамъ, или лица по въръ узнаемъ мы?" Сделавъ это замечаніе, онъ выставляеть такое начало для опроверженія еретиковъ: "мы не имбемъ права ни сами изобретать новое для върн, ни выбирать изобрътенное другими. Наши учители (auctores)-Апостолы, которые сами вичего не ввели по собственному выбору, а только верно передали народамъ то, чему научились отъ Христа": Ереси родились отъ вліянія мудрости человіческой, противной духу христіанскому. "Послв Інсуса Христа намъ не о чемъ любопытствовать, послв Евангелія не чего изыскивать. Когда имъ віруемъ, тогда уже не хотимъ въровать нивому и ничему другому" (§ 1—7). Еретики выставляли слова писанія: ищите и обрящете. Тертулліанъ отвічаеть, что если нашли, чего искали, Христа, болъе не нужно; а если и нужно искать, то безъ сомивнія не у еретиковъ. "Станемъ отыскивать въ нашемъ ученін, у нашихъ, изъ нашего и то только, что можетъ входить въ изследование безъ нарушения здраваго правила веры" (§ 8-12). Предложивъ за тъиъ самый символъ въры, прибавляетъ: "если будещь твердо

<sup>30)</sup> Въ послъднемъ § 44. этого сочинения Тертулліанъ пишетъ: «теперь разсуждали мы вообще (generaliter) противъ всъхъ ересей, какъ надобно справедливыми
и необходимыми опредълениями отдалять ихъ отъ надъяни на св. Писаніе. Въ послъдствій (de reliquo), если угодно будетъ Богу, будемъ отвъчать нъкоторымъ въ
мастичости (specialiter)». Правда въ сочиненіи противъ Маркіона 1, 2. онъ говоритъ:
sed alius libellus hunc gradum sustinebit adversus haereticos, etiam sine retractata
doctrinarum revincendos, quod hoc sint de praescriptione novitatis. Но онъ не
объщаетъ здъсь теоріи полемики противъ всъхъ ересей, а только говоритъ, то не
останавливается теперь на общихъ началахъ, а обращается къ частнымъ мыслямъ
противъ Маркіона. На сочиненіе же de praescriptionibus онъ ясно здъсь указываетъ
lib. 4, 5. 5, 19. 15. Будущее sustinebit не должно вводить въ заблужденіе. De апіта
§ 6. аdv. Магс. 2, 27. 5, 19. Посему надобно положить, что это сочиненіе писано
во время союза съ церковію, тъмъ болъе, что Тертулліанъ самъ поставляєть себя
въ связи съ апостольскими церквами и нечего не говоритъ похожаго на монтанизмъ.

держаться сего правила въры, то ты можещь подвергать испытанію и изследованію все, что тебе покажется сомнительнымь или темнымь" (§ 13—14). Еретики ссылались въ защиту свою на св. Писаніе. Тертулліанъ говорить, что церковь не имъетъ нужды входить съ ними въ разсуждение о писании. Поелику "еретики то не принимаютъ нъкоторыхъ книгъ св. Писанія, то принимаютъ, но не вполив, или же изъясняють по своему". Отселв надобно узнать напередъ, «квиъ, чрезъ кого и кому передано ученіе, образующее Христіанъ?» И восходить къ Господу Інсусу, какъ Основателю въры и къ Апостоламъ, какъ принявшимъ отъ Него въру и передавшимъ ее церквамъ апостольскимъ; поименовываются церкви основанныя Апостолами; доказывается невозможность того, чтобы Апостолы учили чему либо другому, кром'в слышаннаго отъ Інсуса Христа и чтобы церкви апостольскія содержали другое ученіе, кром'в апостольскаго. — Отсел'в заключеніе: «ученіе сообразное съ ученіемъ церквей апостольскихъ надобно признавать за истинное, такъ какъ оно заключаеть въ себъ то, что церкви приняли отъ Апо-столовъ, Апостоли отъ Христа, Христосъ отъ Бога... Вотъ свидътельство объ истинъ» (§ 15—21). Еретики современные Тертулліану, точно также, какъ нъкоторые изъ неологовъ, говорили, что Апостолы «не все знали, или если и все знали, но не все всвиъ передали». Тертулліанъ огвачаеть: «У кого есть здравый смысль: тоть не можеть варить, что тв не знали чего либо, которыхъ Господь поставилъ въ учителей и которые были неотступными спутниками Его путешествій, ученія, жизни, воторымъ объяснялъ Онъ вазавшееся для нихъ темнымъ и отврылъ тайны... Ничего не могло остаться недов'вдомымъ для тъхъ, которымъ объщано, что узнають они всякую истину отъ Духа истины и надъ которыми исполнено объщание въ низшестви Духа Св.» (§ 22). На возраженіе: Петръ обличенъ былъ Павломъ, Тертулліань отвівчаеть, что въ семъ случав «ошибка состояла во внішнемъ поведеніи, а не въ проповеди (§ 23). Пусть такъ говорили еретики, что Апостолы сами знали истину: но они нъкоторыя истины открыли только духовнымъ (жуворатскої,) и многіе изъ учениковъ ихъ обличаемы были ими въ ошибвахъ. Тертулліанъ говорить: «тайны вручаемы были избраннымъ согласно съ волею Господа: не повергать бисера предъ свиніями. Тъмъ не менъе Господь училъ открыто. И повелълъ, чтобы слышанное нин (Апостолами) во тив и частно, проповъдано было во свъть и на вровляхъ... И они не боялись ничего—ни насилія іудеевъ, ни власти язычниковъ. Если они сообщали особенныя истины довъреннымъ учениканъ: это совсемъ не означаетъ того, чтобы они одного Христа проновъдывали открыто, а другаго въ тайныхъ обществахъ». другую половину возраженія Тертулліанъ замівчаеть: «если выставляють они церкви, которыя были обличаемы: то это показываеть

что сін церкви были исправлены. Притомъ пусть вспомнять, что въръ, въ-денію и жизни другихъ церквей Апостолы радовались, а обличенныя находятся теперь въ союзв единомыслія съ сими" (§ 24-27). Затвиъ обличаетъ лживость ученія еретическаго единообразіемъ, древностію и чудодъйственною силою ученія церкви. "Совершенно невъроятно, чтобы столько церквей и такія церкви заблуждались... Заблужденіе церквей должно было открыться разнообразіемъ ученія, еслибы они учили заблужденію: а что находится у многихъ, то не повреждено, а предано... Христіано явились но прежде Христа и ореси не прежде истиннаго ученія; нельно думать, чтобы ересь была древнье ученія; поелику оното и предсказало о появленіи ересей и предостерегало отъ ереси" (§ 28— 37). Еслибы еретики и могли показать какое либо преемство своихъ начальниковъ отъ апостольскихъ мужей: то прибавленія, отсёченія, и измъненія, дълаемыя ими въ св. книгахъ, показывають, что они изобръли свое ученіе послѣ составленія боговдохновенныхъ книгъ и слѣд. ученіе ихъ не ученіе Божіе, а вымысель дерзости (§ 38—40). Наконець Тертулліанъ, обращаясь къ правамъ и учрежденіямъ еретиковъ показываеть, какъ безобразна ихъ жизнь, какъ безпорядочны и пусты ихъ общественныя учрежденія, и след. какъ плоды ихъ показывають на гнилость дерева (§ 41-44).

Остальная часть нынѣшняго текста (§ 45—52) не принадлежитъ Тертулліану; здѣсь опровергаются частныя еретическія ученія, а въ планѣ Тертулліана было начертать только общія начала для полемики съ еретиками.

Это сочинение составляеть превосходное опровержение всёмъ еретическимъ и раскольническимъ толкамъ, не исключая протестантовъ и неологовъ. Ибо отдёление отъ единства и власти апостольской церкви, отвержение предания, произволъ объяснении писания точно также проповёдуютъ протестанты и неологи, какъ проповёдывали Маркіонъ, Валентинъ и другие современные Тертуліану еретики.

6) Книга о прещение—полемико-догматическое разсуждение о таинствъ крещения написана православнымъ, по настойчивому желанию одной еретической женщины Квинтилы изъ секты каинитовъ, отвергавшихъ крещение водою; не достойно величия Божия, говорили, соединить, невидимые дары Духа съ внъшними материальными вещами. Тертулліанъ доказываетъ, что напротивъ въ видимомъ неприличи сокрывается величие Божие; описываетъ пренмущества воды, начиная съ творения міра, когда Духъ Вожий носился надъ водою; показываетъ въ В. Завътъ образцы и пророчества, указывавшия на спасительное крещение, изображаютъ таинственное соединение благодати съ водою въ христіанскомъ крещени; необходимость крещения доказываетъ яснымъ повелъниемъ самаго Іисуса Христа, заповъдавшаго учить и крестить всъ народы и

упровою Его же что всё тё, которые не крестятся, не войдуть въ царство Божіе подробно описываеть образъ крещенія и между прочинъ укоминаеть, что по выходё изъ воды, получають помазаніе и возложеніе руки, говорить о воспреемникахъ и излагаеть ихъ обязанности.

Сочиненіе сіє съ полною точностію опредѣляеть понятіе о крещенів о видимой и невидимой сторонъ сего таинства, описываеть и саний чинъ крещенія и такимъ образомъ важно какъ для догматики, такъ и для ученія объ обрядахъ церкви.

#### § 82. Противъ Праксея и Маркіона.

в) Сочиненіе Противъ Праксея, хотя писано Тертулліаномъ по уклоненіи его отъ церкви, но веська важно для ученія о св. Тронить 21). Въ обличени Праксея, не допускавшаго различие лицъ въ Божествъ, Тертулліанъ выставляеть синволь въры, ивста писанія, объясняеть тв слова св. писанія на которыя ссылался Праксей въ свою защиту, ръшаетъ возражение его, призывая на помощь и соображения разума. "Раздъление единодержавия послъдовало бы тогда, когда бы мы вводили другую противолъйствующую власть, когда бы признавали иного Бога, вром'в Творца. - Слово произошло отъ Отца, какъ растеніе отъ своего корня, какъ потокъ отъ своего источника, какъ лучь отъ солнца. И такъ я исповъдую двухъ-Вога и Его Слово, Отца и Сына Его, и еще третьяго по Богв и Его Сынв-Духа Св... Когда я говорю, что Отецъ есть иной, нежели Сынъ и св. Духъ: то говорю это по необходимости, дабы показать не несходство, но порядокъ, не раздъленіе, но различіе; Онъ есть иной по личности, но не по существу (§ 2, 3,). Слово во Отцъ всегда, какъ сказано: Азъ во Отцъ, никогда не отдъльно отъ Отца: Азъ и Отецъ едино еста... Онъ не сказалъ: Я есмь, но есма; не сказаль: едина-въ мужескомъ родь, но едино въ среднемъ, т. е. едино существо, а не одно лице. Дабы доказать единство сущности, а не единичность лица, онъ сказалъ: Азг во Отип. а не Я есмь Отець... Не однажды, а трижды погружаемыя мы (въ врещеніи) при каждонъ имени въ особенныя лица" (§ 8, 13 26,).

Тертулліанъ съ торжествующею силою опровергаетъ Праксея и утверждаетъ догнать откровенія. Онъ же первый изълатинскихъ учителей опредъляетъ ученіе о св. троицѣ ясными выраженіями и выполняетъ это съ особеннымъ искусствомъ. Но первый опытъ не могъ быть безъ недостатковъ. И Тертулліанъ тамъ, гдѣ своими соображеніями объженяеть откровенную мысль, не всегда выражается прилично. "Не из-

<sup>31)</sup> О Праксей см. въ общемъ обозрвнін. «Два двла сдвлаль Праксей въ Рями: 22гааль пророчество и ввель ересь, выслаль Параклита и распяль Отца». Adv. Parx. § 4. 2. 8. сл. выше пр. 10. 18.

вращаю я, говорить онь, единодержавія Божія, когда Сына извожу не изъ другаго чего, какъ изъ субстанціи Отца. И Духъ св. исходить не отъ инаго кого, какъ отъ Отца же черезъ Сына". И потомъ отклоняя возраженіе, говорить: "Валентинъ столько отдѣляетъ своихъ эоновъ отъ ихъ виновника, что эонъ у него не знаетъ Отца: а у насъ Слово во Отцѣ всегда и Духъ въ Словъ" (§ 3. 4). Здѣсь возраженіе отклонено съ пользою для истины. Тѣмъ не менѣе безъ нужды употреблено выраженіе: "изводитъ, извожденіе". Оно и не библейское и не церковное; напрасно также для объясненія единосущія лицъ производитъ Духа св. чрезъ Сына отъ Отца. Хотя мысль о Духѣ св. здѣсь и не та, которую въ позднее время стали соединять съ подобнымъ выраженіемъ на западѣ, но гораздо лучше бы, если бы словами Спасителя было сказано: изсе отъ Отца исходитъ.

г) 5 книг протиет Маркіона—сочиненіе весьма важное по содержанію; оно писано по уклоненіи отъ церкви <sup>22</sup>), какъ и сочиненіе противъ Праксел, и именно на 15 году Имп. Севера и след. въ 208 г. <sup>23</sup>). Темъ не мене оно превосходное въ своемъ роде.

Въ первой книгъ, сказавъ, что онъ уже во второй разъ обработываеть ее, такъ какъ въ первый разъ написанное сочинение на скорую руку, какъ недостаточное, было передълано, а передъланное похищено однимъ въ последствии отступникомъ, Тертулліанъ доказываеть противъ Маркіонова двуначалія единство Божіе идеею объ отрівшенномъ существъ и мыслію о благости Творца міра; при этомъ замъчаетъ, что если писаніе говорить о гивей и ревности Божіей им не должны заключать изъ сего, будто въ Богв есть ощущенія подобныя нашинь. Во еторой книгъ показываетъ, какъ одинъ и тотъ же Богъ, который явилъ Себя въ твореніи и въ В. Завъть чрезъ пророковъ, истиню благъ и правосуденъ, и благость и правосудіе не составляють, какъ того хотвлъ Маркіонъ, несовивстиныхъ противоположностей, но та и другое принадлежатъ Единому Богу. Грёхъ и зло какъ плодъ сотворенной свободы не говорять противь сего. Въ третьей книге показываеть, что Христосъ Інсусъ, по собственнному свидътельству, есть Тотъ Самий, о которомъ предвозвъстили пророки, и слъд. Сынъ Вожій есть Тотъ Самый Богъ, который являлся въ В. Завътв. Въ четвертой и пятой кн. Тертулліанъ разбираеть канонь книгь Маркіона и объясняеть тв мниныя противоръчія, какія находиль Маркіонь между В. и Н. Завътомъ.

Самые трудные вопросы о единствъ Божіемъ, о свойствахъ Божінхъ, о происхожденіи зла, о воплощеніи Тертулліанъ ръшаетъ превосходно;

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Adv. Marc. 1, 29. Natandi iam modus ponitur, Paracleta auctore, unum in fide matrimonium praescribitur. 4, 22. de quo (de dono prophetiae) iuter nos et Psychicos quaestio est.

<sup>23)</sup> Ib. 1, 15.

носиднія двів винги въ висшей степени любопитны въ эвзегетиво-критическом  $^{24}$ ).

#### § 83. в) **Нравственныя сочименія—о покаянім, о молитв**т, о зртамщахъ.

Между нравственными сочиненіями а) книга о попавніи написатакимъ живымъ и яснымъ слогомъ, какимъ ни одно изъ сочиненій Тертулліана. Сперва говорить о необходимости покаянія вообще (§ 1); котомъ отличивъ покаяніе совершавшееся предъ крещеніемъ отъ того, коимъ возстановляются падшіе послѣ крещенія, съ силою обличаетъ тѣхъ отлашенныхъ, которые проводили время предъ крещеніемъ безпечно въ вадеждѣ на прощеніе въ крещеніи (§ 2—6). Потомъ переходитъ къ покаянію послѣ крещенія, и говоритъ, что желаль-бы, чтобы не было вужно для христіанъ это покаяніе. "Богъ, зная злобу и ухищренія діавола, хотя принявшему крещеніе и не возможно ожидать другаго крещенія, далъ однако христіанину еще средство очищать душу свою отъ свернъ грѣха чрезъ покаяніе.... Оно уже не ограничивается одною совътію, а должно выражаться и во внѣшнихъ дѣйствіяхъ. Это покаяніе есть то самое, которое по гречески называется Еξоµоλо́ууюс, которое все направлено къ тому, чтобы уничтожить и смирить человѣка". Затѣмъ описываетъ подвиги сего покаянія. Наконецъ обличаетъ тѣхъ, которые откладываютъ свое покаяніе или по причинѣ ложнаго стыда, шли страшась трудныхъ подвиговъ покаянія.

- 6) Книга о Молител—по благосклонному отзыву о внигъ Пастыръ замъненному въ монтанизмъ отзывомъ ръзкимъ, по мыслямъ о времени молитвы и поста—сочиненіе православнаго Тертулліана. Послъ предвеловія о превосходствъ молитвы Господней заключаетъ прекрасное объясненіе молитвы: Отче нашъ; во второй половинъ предлагаются наставленія о приготовленіи себя къ молитвъ; наконецъ обличаются нъкоторыя суевърныя обыкновенія—напр. не причащаться съ тъмъ, чтобы не нарушить поста и пр.
- в) Двъ вниги къ жемъ своей родъ завъщанія для нея, болье чъть другое какое либо сочиненіе въ духъ ръшительно несогласномъ съ понтанизмомъ <sup>25</sup>). Въ первой убъждаетъ супругу свою не вступать по смерти его во второй бракъ и одобряетъ вдовство и дъвство мыслями Апостола. Во второй говоритъ, что если уже жена его ръшится вступить во второй бракъ, не вступала бы въ супружество съ язычникомъ и живо изображаетъ неудобства подобнаго брака для ея жизни христіческой. О значеніи брака учитъ: "бракъ есть великое таинство, кото-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) О новозавътномъ канонъ см. lib. 1. 4. с.— 6. Lib. 5. с. 2, 5. 11. 17. 42.

<sup>25)</sup> Lib. 1. 3. 2, 2. ad Uxor.

рое подаетъ церковь, печатлъетъ благословеніе, возвъщаютъ Ангелы, справедливывъ считаетъ Отецъ<sup>а 26</sup>).

Сочиненіе весьма зам'вчательное какъ по благочестивому духу своему, такъ по описанію весьма многихъ богослужебныхъ д'вйствій времени Тертулліанова.

г) Книга о эрплищам. За совершенною победою Септ. Севера надъ бунтовщикомъ имперіи (198 г.) следовали народныя игры въ Риив и въ провинціяхъ. Некоторые изъ христіанъ не могли удержаться отъ того, чтобы не принять участія въ великольшныхъ празднествахъ. "Религія, говорили, въ совъсти и сердць: она ничего не потерпитъ, если глазъ и ухо дозволяють себъ нъкоторое развлечене". Тертулліанъ, тогда православный, возсталь противъ сего съ ревностію. Христіанину, говорить онъ, религія его никогда не позволяла участія въ такихъ празднествахъ. Происходя изъ языческаго образа мыслей и жизни онъ по духу и вившнему виду состоять въ связи съ язычествомъ; участіе въ нихъ-идолослужение. Сего мало. Ослабление христинскаго благочинія и духа-необходимое следствіе ихъ; въ вихре страстей, волнующихся въ циркъ и театръ, христіанинъ не соблюдетъ покоя своего, невольно разсвется; сердце осквернится тамъ, гдв столько безстидства и чистоты. «Если всякая нечистота должна быть для насъ мерзостію: чемъ же мы будемъ слушать то, о чемъ не должны говорить, зная, что за каждое праздное слово должны дать отвётъ Богу?» Только непонятная забывчивость пожеть презрыть ть высокія утьшенія, которыя доставляетъ христіанину въра его.

Понятно, что съ немногими измѣненіями все сочиненіе Тертулліана можеть быть отнесено къ зрѣлищнымъ забавамъ нашего времени.

## § 84. Климентъ александрійскій: мизнь ого.

Въ концъ втораго въка въ александрійской церкви трудился для въры мужъ, который началъ собою рядъ знаменитыхъ александрійскихъ учителей, съ сильнымъ вліяніемъ на образованіе своего времени. Это быль Климентъ александрійскій.

Климентъ родился и воспитанъ былъ въ язычествъ и въроятно въ Аеинахъ <sup>1</sup>). Еще въ юношествъ онъ получилъ образование обширное по всъмъ отряслямъ греческой учености и даже видно, что его посвящали въ таинства греческихъ мистерій. Онъ, какъ и св. Іустинъ, любилъ и искалъ истину. Но все, что видълъ онъ въ греческой философіи, не



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Lib. 2. § 9.

<sup>1)</sup> Епифаній: "одни называють его александрійцемь; другіє афининомъ" Haeres. 38. Первое наименованіе древних в постоянно соединяются съ именемь: пресвитерь, и слад. посладное относится къ масту рожденія.

удовлетворяло и его, какъ св. Іустина; наконецъ онъ познакомился съ истиною Христовою и едва только повизкомился, оставиль язическое суевріе <sup>2</sup>). Теперь онъ обратился къ тому, чтобы пріобресть полныя и основательныя сведёнія о христіанстве; съ этою целію, какъ пишеть санъ онъ, быль онъ въ нежней Италіи, въ Греціи, въ Сиріи, въ Палестинъ и инъль счастю слушать отчасти апостольскихъ учениковъ; боле всехъ удовлетворилъ его тогъ, котораго нашелъ онъ въ Египтв. последній по порядку, но первый по силе, который, собирая подобно ичел'в цвъты на лугу пророческомъ и апостольскомъ, сообщалъ служите-миъ чистое и неповрежденное знаніе" <sup>3</sup>). То былъ Пантенъ, наставнивъ александрійскаго огласительнаго училища 4). Клименть остался въ Александрін и быль сперва слушателень Пантена, а потомъ раздівляльтруды учителя своего въ училищъ; когда Пантенъ (въ 189 г.) посланъ быть проповедывать Евангеліе въ Индію, Клименту поручена была должвость Пантена въ томъ же александр. училище 5); и вероятно тогда посвященъ онъ въ пресвитера. Съ блистательнымъ искусствомъ преподавать онъ ученіе, сообразуясь съ степенью пріемлемости слушателей своихъ 6). Въ 190 г. предложилъ онъ успъщание язычниками; а пототь для техъ, которые, почувствовавъ заблуждение язычества, желали слушать наставленія истины, предложиль наставника юношеству (пачдаγωγόν), указывая единственнаго наставника въ Словъ—Сынъ Божіемь 7). Въ 193—194 г. въ пособіе, какъ самъ говорить, старости своей писалъ онъ общирное сочинение— Коеры, стромата в). Въ

<sup>3)</sup> Lib. 2 Praeparat. Evang, с. 3. о мистеріяхъ Клименть въ увъщаніе языч-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Strom. lib. 1. p. 322. 323.

<sup>4)</sup> Пантенъ слушатель учениковъ апостольскихъ и учитель Климента (Евсевій Н. Е. 6. 13. Chronic. Alex. p. 7. Фотій сод. 118. p. 297. сод. 119) быль наставникомъ училища при Коммодъ съ 180 г. Евсевій Н. Е. 5, 9—11. Никие. Н. Е. 4, 32. См. о вемъ въ общемъ обозрѣнія пр. 24.

<sup>\*)</sup> Евсевій (Н. Е. 6, 6): «Пантену проемствовадъ Клименть въ управленіи отласительнымъ училищемъ Александрійскимъ», тоже Фотій сод. 118. Іеронимъ говорить (de vir. illustr. 36), что Климентъ сдѣдался наставникомъ по смерти Пантена. Но воелику пресв. Кай еще прежде 192 г. помѣщадъ Климента между учителями церкви (Евсевій Н. Е. 5, 28): то надобно положить, что по отправленіи Пантена въ Индію—(Геронимъ de vir. illustr. с. 36), Клименту временно поручена была должвость наставника. См. въ общемъ обозрѣнія пр. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Strom. 1. р. 324. Евсевій Н. Е. 6, 3. 11.

<sup>7)</sup> Фотій cod. 110. Евсевій Н. Е. 6. 13. Самъ Климентъ Strom. lib. 7. p. 711 6. p. 616. in initio Paedagogi.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Первая инига сего сочиненія оканчиваеть перечень императоровъ смертію Коммода (192 годомъ); отсель Евсевій справедливо заключиль, что Клименть писавъ это сочиненіе въ началь правленія Алекс. Севера. Клименть: «Въ старости увотребляются напоминательные знаки—пособіе противъ забывчивости... пособляя слабости памяти моев употребляю сіе наставленіе». Lib. 1. p. 274. 276.

202 г. гоненіе, воздвигнутое Септ. Северонъ открылось и въ Александріи. Клименть и прежде того поставляль необходимымъ правилонъ не искать, а избъгать опасностей, согласно съ словами Спасителя <sup>9</sup>); теперь же и знаменитость и дъйствія Климента представляли его перваго предметомъ ненависти для язычниковъ, которыхъ обличалъ онъ и устными и письменными наставленіями; и онъ принужденъ быль укрыться отъ злобы гонителей <sup>10</sup>). Жизнь его подлинно нужна была для върующихъ, какъ то видъли современники. Въ 211 г. ученикъ его св. Александръ, епископъ каппадокійскій, отправляя съ нимъ изъ темницы привътствіе новому епископу Антіохіи, писалъ о немъ: "сіе писаніе посылаю къ вамъ, Господа мои и братія, съ Климентомъ, блаженнымъ пресвитеромъ, мужемъ знаменитымъ и испытаннымъ, котораго и вы знаете, а теперь еще болъе узнаете; онъ когда, по строенію и промышленію Господа, пришелъ сюда, утвердилъ и умножилъ церковь Господню" <sup>11</sup>).

Іеронить <sup>12</sup>) относить время знаменитости Климента къ правленю Севера и Каракаллы; и посему въроятно, что блаженный Клименть скончался въ 217 году <sup>13</sup>).

#### § 85. Сочиненія его: увіщанія язычникамь, Наставникь юношей.

Климентъ оставилъ послъ себя довольно сочиненій 14).

Увъщание язычникамъ (λόγος προτρεπτικός) съ пособіями общирной учености доказываеть, что языческая религія,—ея оракулы и исторія

<sup>9)</sup> Strom. 4. 4. p. 571. 7. 11. p. 871. EBCeBiH H. E. 6. 1. 3.

<sup>10)</sup> Евсевій Н. Е. 6. 1. 3.

<sup>11)</sup> Евсевій Н. Е. 6. 11. Іеронить de vir. illustr. с. 38. Александръ еще не быль тогда іерусалимскимъ епископомъ, какъ напротивъ говорять Кане и Неслерь; поелику епископомъ іерусалимскимъ поставленъ за исповъданіе въры, по прибытів въ Іерусалимъ при Каракаллъ (въ 212 г.), а до того времени назывался епископомъ каппадокійскимъ (Евсевій Н. Е. 6. 8. 11 о св. Александръ см. у Руев Reliq. Sacr-2. 36—50). Посему очевидно, что Климентъ умножилъ церковь въ Каппадокій и въроятно, что туда-же къ любимому ученику (пр. 11) отправился онъ изъ Александрів.

<sup>13)</sup> De vir. illustr. 38.

<sup>13)</sup> Въ Мартирологъ Усуарда (издан. со списка 864 г.) имя Климента поставлено между святыми подъ 4 ч. декабря; см. Leben Väter und Märtyrer—von Weiss 13. 17. s. 547. По памятникамъ невидно, что греч. церковь когда либо праздновала память Климента между святыми. Но его отличали уваженіемъ... Св. Александръ еп. іерусалимскій называлъ Климента уже умершаго священнымъ (ἰερός) Климентомъ и говорилъ, что онъ помогалъ ему въ дѣлахъ званія его болѣе, чѣмъ кто нибудь (Евсевій Н. Е. 6, 14). Въ алекс хроникъ (7. 6): «Климентъ преподобнѣйшій (осиотстос) пресвитеръ александр.» р. 7. Өеодоритъ (Fad. haer. 1, 6) называетъ его священнымъ мужемъ (ἰερὸς ἀνήρ).

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) Лучшія вадавія: a) Clementis Alex. Opera omn. graece et latine, ed. Iob. Potter Oxoniae 1715. Venet. 1757. Wiseburg. 1778—89. 6) Op. omn. grae. lat. ed. Klotz Lipsiae 1851—832. 1—3. Отрывки сочиненій у Галланда; Bibl. Patr. T. 2. p. 153. f.

боговъ, --- вредний выинсель или пустота. Начиная инслію, что христіанская въра, а не Орфей, творить людей изъ камней, въ основание того поставляетъ всемощную силу Слова. "Такъ какъ Слово было прежде твари, то оно было и есть первоначальная причина всего; но поелику оно приняло на себя давно предвозвъщенное имя-Христа, Оно ново. Прежде дало оно наиъ бытіе, поелику было въ Богъ; нынъ даетъ прекрасную жизнь, поелику Слово стало человъкомъ. Оно есть то и другоеи Богъ и человъкъ, и потому начальная причина всякаго блага". Описавъ чудесныя переивны въ дюдяхъ совершивніяся силою Слова, обращается (§ 2), въ греческимъ мистеріамъ. Клименть срываеть съ нихъ завъсы, за которыми скрывали безобразіе и пустоту ихъ. Онъ передаетъ такія свідівнія о нихъ, какія пожно было нийть только видівшему ихъ своими глазами, человъку посващенному въ нихъ. Показываеть, какъ нечисты и безчеловичны жертвоприношенія и гнусны идолы (§ 3, 4). Переспатриваеть мивніе философовъ и поэтовъ и даеть видеть, что все лучитее, что только можно найти у нихъ, давно открыто въ св. писани, а ихъ разногласія и противоръчія худо говорять о нихъ (§ 5-7). Истинное учение о Богъ у мужей боговдохновенныхъ. Потому опасно не слушать ихъ. Обычан отцевъ, когда они такъ худы, — не законъ (§ 8— 10). Благотворныя действія христіанства очевидны для всякаго; какъ же пренебрегать христіанствомъ и держаться вреднаго язычества? (§ 11—12).

Фотій весьма хвалить увъщаніе за слогь 15); но надобно отдать честь и мыслямь его.

Наставника поношей—другое сочинение Климента, по нам'врению сочинителя, им'ветъ связь внутреннюю съ успъщаниема. "Три части, говоритъ Климентъ, надобно различать въ человъкъ—правы, поступки и склонности. Стремление къ жизни доброй и въчной должно быть возбуждено успъщаниема. Руководство къ жизни даетъ Наставника поности. Онъ по направлению своему—практикъ, а не есоретикъ (практихос об редосхос), его цъль—улучшать душу, а не учить. Онъ представляетъ заблудшимъ нравственный идеалъ, къ которому стремиться они должны, но которому должны располагать своими наклонностями". Затъмъ сообщается понятие объ истинномъ Педагогъ. Онъ совершенно безпороченъ, не подверженъ страстямъ. По нему, какъ непорочному образцу, люди должны образовать себя, Ему уподобляться. Сей педагогъ Христосъ, разсъявшій тьму язычества; какъ Богъ, прощаетъ онъ гръхи; какъ человъкъ, наставляеть насъ удерживаться отъ гръховъ. Наставляеть всъхъ безъ различія, приводитъ каждаго къ простотъ невинной юности. "Онъ



<sup>15)</sup> Bibl. cod. Объ этомъ сочиненін говорять Евсевій Н. Е. 6. 13. 14. Praepar. Evang. 2. 2. 5. 4, 16. Іеромимь de vir. illustr. § 38. Epist. ad Magnum.

наставляль Израиля, Онъ управляеть и новымь народомъ своимъ; инлуеть ли вакъ Богь, или наказуеть, поступаеть сообразно съ любовію мудрою". Въ обличение еретиковъ Климентъ подробно показиваетъ, какъ Христосъ есть всеобщій Дівтоводитель, въ В. З. наставлявшій страховъ въ Новомъ любовію. "Вся жизнь Христіанская, говорить онъ наконець, должна быть целію поступковъ сообразных съ умомъ, который носитъ въ себъ духовный образъ Слова". Во второй книго предлагаются частныя правила. Предписываются въ пищъ-умъренность, въ домашнемъ убранство-простота, въ дружескихъ собраніях - скромность (§ 1—7). Рыпается вопрось: позволительны ли вънки и благовонныя масти (§ 8). Сонг требуется короткій, чтобы больше было времени для молитвы ночной (§ 9). Брачный союзь свять, но надобно пользоваться имъ свято; гораздо выше девство (§ 10). Осуждаются все ненужные наряды и роскошь въ одежде (§ 11). Въ третьей книге Педагогъ представляеть образъ истинной красоты (§ 1). Сатирически пишетъ образъ изнъженной испорченной красоты, какую надъвають на себя въ свете; роскошныхъ женщинъ сравниваетъ съ египетскими храмами, воторые снаружи убраны скульптурою и красками, золотомъ и каннями дорогими; жрецъ съ важностію вводить во внутренность храма. И что же тамъ? Крокодилъ. Еще отвратительные таже страсть въ мужчинъ (§ 2). Рисуетъ изиъженность римлянъ: столько слугъ, эвнуховъ, любиныхъ животныхъ, а въ отношени въ бъдняку—холодность (3.4). Осуждаеть бани ринскія ( $\S$  5). Каковь христіанскій богачь? ( $\S$  6--9). Одобряеть телесныя упражненія, но не игры цирка (§ 10). После вратваго очерка лучшей жизни, сочинение оканчивается гимномъ, въ боторомъ самъ Климентъ даетъ видёть песнь церкви того времени (§ 11. 12).

Наставникъ юношей носить на себѣ печать строгости и простоты первыхъ временъ Христіанскихъ, дышетъ чистотою лучшей жизни, преслъдуетъ язычество обличеніями въ самой практикъ его, въ жизни такъ какъ оно и началось и держалось жизнію испорченною, а не мечтами мисологіи.

# § 86. Строматы: значеніе названія и сочиненія, вниманіе древнихъ къ сочиненію, содержаніе наждой изъ 7 инигъ сочиненія; объ 8-й книгъ.

Третье сочиненіе Климента, которое возводить наставляемаго въ христіанствів къ высшимъ степенямъ познанія, составляють срофиятеля степенямъ познанія, ковры созерцательныхъ воспоминаній по руководству истинной философія 16).

Что подало случай Клименту дать своему сочиненю такое название? "Эти книги, говорить онъ будуть содержать истину (христіанскую), пе-

<sup>16)</sup> Евсевій Н. Е. 6, 13 у Климента кратко строматы.

регіванную съ наставленіями философіи, или лучше прикрытую и совритую подъ ним, какъ въ скордупѣ скрывается ядре орѣха" 17). Прична же, почему данъ таковой особенный видъ сочиненію, заключаться въ желаніи предохранить христівнское ученіе отъ ложныхъ толкомній. "Поелику нѣкоторые, продолжаеть сочинитель, могутъ читать эти миги безъ предварительныхъ свѣденій и размишленія: то я съ намѣренемъ облекъ содержаніе ихъ такою развецвѣтною одеждою, гдѣ мисли измѣняются безъ надлежащей между собою связи, слова и порядокъ вамекаютъ на одно, а означаютъ иное" 18). О формѣ сочиненія: "это сочиненіе пишется безъмскусственно, не на показъ, — оно составляеть изображеніе и оттѣненіе тѣхъ дѣйственныхъ и сокровенныхъ словъ, которыя и удостоился слышать" 19); ни морядка, ни изящества въ словѣ не виѣють въ виду строматы" 20).

Въ строиатахъ Клименть изобразиль начала христіанской философін, или какъ онъ называеть ее, въденіе (γνῶσις), съ тъмъ, чтобы опровергнуть ложныя мудрованія различныхъ гностиковъ его времени и аблужденія язычества. Богатство разнообразныхъ мислей догматическихъ правственныхъ, историческихъ соединено здёсь съ такимъ же богатствомъ изреченій философовъ и поэтовъ. Здёсь говорится о всёхъ примечательныхъ явленіяхъ времени Климентова, объ отношеніяхъ православной церкви къ отдёлившимся отъ нея, объ отношеніяхъ христіанства къ язичеству, о философіи по отношенію къ христіанству, о вёрё по отношенію къ христіанству, о различіи истиннаго знанія отъ ложнаго.

Въ какомъ уважения было это сочинение у древнихъ, достаточно воказиваютъ слова Евсевія, который приводя мѣсто изъ сего сочиненія, говоритъ: "впрочемъ излишне приводить слова, когда у каждаго въ виду самыя сочиненія Климента" 21). Отселѣ и наименованіе Клименту строкатевсъ 22).

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Strom, 1. 7. p. 326.

<sup>18)</sup> Strom. 7, 18. p. 901.

<sup>19)</sup> Strom. lib. 1. c. 1. p. 322.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Strom. 7, 6. р. 902. Выше: "Книга Стромать походять не на тв обработанные сады, въ которыхъ дерева и растенія расположены по извъстному порядку,
мя удовольствія глазъ, а скоръе на танистую густую рощу, въ которой растуть
висть кипарисы и платаны, яблони и одивы, съ намереніемъ перемешаны плодовитыя съ безплодными растеніями; такъ какъ писаніе требуетъ сокровенности для
такъ, которые готовы срывать пріятное и зралое". Strom. Гіb. 7. с. 18. р. 901. 902.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Евсевій ргасраг. Evang. lib. 6, 10. c. 2. lib. 1. c. 24. lib. 9. c. 6. Изъсего сочиненія приводять слова Кирил. Алекс. (cont. Julianum lib. 7. p. 23. lib. 6, р. 205), Максимъ Исновъдникъ disputat. cum Pyrro.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Осодоригъ: "Свидътелемъ представлю Строматевса Климента". Fabulhaer. lib. 1. с. 4, тоже Кассіодоръ de instit. diar. litt. 2. с. 8. Ираклидъ и Іоаниъ Махъ у Росвейда in vit. Patr. р. 973 и 909. Фотій соd. 118 р. 297. Никис. Н. Е. 4, 33. 5, 18. Catena Patrum in Epist. Cathol. ed. a Cramero. p. 245. Oxon. 1844.

истор. Учение объ отц. церкви. т. і.

Главная мысль сочиненія та: христіанство есть истиная и высшая философія. Переая книга говорить, что законъ Моисеевь и фимософія, предшествовавнія христіанству, относятся въ сему посліднему, какъ отрывки истины въ цілому; тоть и другая приготовляли въ христіанству, но не одинавовнить ображомъ. Потому философія сама по сесів "не недостойна вірующаго и не должна быть пренебрегаема", напротивь она нужна для защищенія его оть нападеній; философія—даръ Вожій и произошла изъ первоначальнаго откровенія, философія грековъ позже еврейской и частію одолжена своимъ достояніємъ песябдней.

Вторая внига раскрываеть понятіе о кристіанской философіи. Философія основывается на въръ въ откровеніе—какъ на существенномъ основаніи спасенія; наука (ἐπιζήμη) приводить ее въ движеніе при посредствъ разныхъ духовныхъ силъ и вънецъ ея—знаніе (γνῶσις), соверцаніе вещей въ ихъ основаніи — въ Богъ. Въ въръ заключаются и практическія добродѣтели — мюбось, чистота, покаяніе; правственное ученіе Монсея образецъ для лучшихъ нравоучителей греческихъ; критикуются мивнія философовъ о высшемъ благъ.

Въ третьей и четвертой книгахъ оправдывается показанное понятіе о знаній, и именно двумя практическими пунктами, въ которыхъ истинное знаніе отличается отъ знанія еретическаго, ложнаго, — нравотвенною важностію жизни и любовію; первая обнаруживается въ доственной жизни, другая въ мученичество. Предпочитая дъвство браку говорить, что и "бракъ—установленіе божественное и есть что-то великое и святое".

Въ пятой книгъ говорить о *върг*ь и надежедъ—и какъ принимаются предметы ихъ? Показываетъ древность обыкновенія наставлять *симеолами* и употребленіе такого наставленія апостолами. Истинное знаніе Бога—даръ Божій, говорять философы.

Въ шестой книгъ убъждаетъ язычниковъ обратиться отъ философіи въ христіанству, такъ какъ оно заключаетъ въ себъ не только все лучшее философіи; но открываетъ совершеннъйшую истину въ явленіи Бога во плоти. Истинный христіанскій гностикъ побъждаетъ въ себъ страсти, одушевляясь въ подвигахъ помыслами чистъйшей философіи. Откуда и какъ онъ пріобрътаетъ познаніе? Христіанство— училище вселенскихъ истинъ.

Седьмая книга продолжаеть описывать жизнь истиннаго гностика, какъ ученика Слова, его духовнее просвъщение молитвою и созерцаніями, его очищение путемъ любви. На возражение язычника, что явление столькихъ ересей въ христіанствъ дълаетъ сомнительною истину его, сочинитель дълаетъ превосходныя замъчанія о характеръ православной церкви и сектъ и даетъ правила отыскивать истину.

Извъстная нынъ 8 книга стронять, по содержанию, -- діялектика,

не принадлежить Клименту, потому, что въ ней нёть тего, что говорили объ 8-й книге Фотій и другіе.

#### 🖁 87. Кто изъ богатыхъ спасется? Ипотипозы и др. сочиненія.

Сочиненіе: кто изт богатых спасется воего подлинность несомнънна по свидътельствать древнихъ <sup>23</sup>), чисто нравственнаго содержанія. Случай къ сочиненію показань въ самомъ сочиненіи (§ 4). Христіане и при Клименть еще дорожили первоначальнымъ устройствомъ кристіанскаго общества, когда все было общее; между тъмъ для язычниковъ тяжкими казались слова Спасителя: если хочешь быть совершеннить, продай все имъніе и раздай нищимъ (Мате. 10. 17). Сочиненіе Климента составляеть превосходное толкованіе повъствованію о богатомъ юношъ. Клименть доказываеть двъ мысли: а) богатство само по себъ не преграда ко спасенію, а преграда пристрастіе къ богатству и б) богатство благоразумно употребляемое можеть быть средствомъ ко спасенію.

Климентомъ писаны были еще Ипотипозы или наставленія. Но ю всею увъренностію надобно положить, что Инотинозы Климентовы, которыя видёль Фотій, были со всёмь не тѣ, которыя писаль Кли-ченть, а искаженныя или аріанами, или какими нибудь другими еретиками. Ибо а) заблужденія, какія видель въ Ипотипозахъ Фотій, врайне груби, б) въ строматахъ есть мысли решительно противоположныя тыть, какія перечисляеть Фотій, напр. касательно предвычной матерін міра, воплощенія Сына Божія, в) Фотій говорить, что Ипоти-позы содержать "краткое объясненіе на книги бытія, исходъ, псалмы, посланія Павла и соборныя, наконецъ на экклезівстика". По словамъ же Евсевія въ Ипотипозахъ Климента заключалось объясненіе на весь В. и Н. Завътъ, и даже на посланія Іуды и Варнавы. г) Ни Евсевій, ни Іеронимъ, говоря о Ипотипозахъ Климента, и намека не дъдале ни на одно изъ твхъ грубыхъ заблужденій, какія перечисляетъ Фотій; а между тыпь Евсевій помыщаеть въ своей исторіи вышиски изъ 5-й, 6-й и 7-й книгъ Ипотиповъ Климентовыхъ и при томъ по двъ и по три выписки изъ книги 24). Мало того Іеронимъ прямо отзываетея съ похвалою и съ похвалою одинаковою, какъ о строматахъ, такъ и объ Ипотипозахъ. "Восемь внигъ написалъ стромать и столько же Ппотипозъ. Что въ нихъ не ученаго? Или лучше что не изъ глубины философін" <sup>25</sup>). Навонецъ Фотій самъ сомніввался, чтобы Ипотипозы,

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Евсевія (Н. Е. 3, 23. 6, 13, 14), Іеронима (de vir. illustr. c. 48),  $\Phi$ отія (cod. 110. p. 287).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) EBCOBIN H. E. 2. 9. 5, 11, 6, 13. 14.

<sup>25)</sup> Іероникъ de vir. illustr. c. 48. Epist. ad. Magnum.

которыя онъ видѣлъ, принадлежали Клименту <sup>26</sup>). Впрочемъ изъ Ипотиповъ Климента, за исключеніемъ того, что приводилъ Евсевій, до насъ дошло не многое <sup>27</sup>).

Другія сочиненія Климентовы или только въ частяхъ дошли до насъ, каковы о пасхю, о душю, о промыслю 28), или вовсе недошли, а иныя носять только имя Климента 29).

#### 🖁 88. Характеръ его накъ учителя.

Еслибн не говорили древніе объ обширной учености Климента зо): то самыя сочиненія Климента показывають, что Клименть имъль необывновенно обширныя свъденія и дарованія; при сердечной любви во Христу и уваженій въ христіанству глубоко проникаль онь въ духь христіанства и въ потребности времени. Особенно обширны были свъдънія его въ греческой философіи, религіи и литтературъ. Непріязы въ языческой учености, какую обнаруживали Татіанъ и нъкоторые другіе, не могла способствовать ни распространенію христіанства, ни внутреческую философію, а умъть возвыситься надъ нею свътлыми понятіями о ней, не лишать ее всего достоинства, а умъть при върномъ взглядъ на основанія духа человъческаго воспользоваться ею для христіанства. Клименть поступиль такъ и—возвысиль христіанство въ глазахъ язычниковъ. Онъ съ основательно—ученымъ образованіемъ изслъдоваль

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) «Шесть сотъ другихъ заблужденій вретъ языкомъ богожульнымъ или овъ, наи другой—ито, надавъ его личину» (Bibl. cod. 10. 9).

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>) Въ сводъ толкованій на посланіе въ Кориненнавъ приводятся завъчанія изъ Ипотиповъ Климента. См. Catena in Epist. ad Corinth. ed. a *Cramero*. Oxon. 1841. p. 385, 391. 473. 22. 25.

<sup>28)</sup> Книга о *Пасхи*, была писана, явит говоритъ Евсевій, по случаю Мелитоновой книги о пасхи и по настоятельной просьби друзей, желавшихъ, чтобы Климентъ изложилъ предвиія, принятыя имъ отъ пресвитеровъ; въ ней упоминалъ онъ объ Иринет и изкоторыхъ другихъ (Н. Е. 4, 26. 6, 3). Отрывки изъ сего сочинения—въ хроният пасхальной изд. Дюканжемъ и Нибуромъ (р. 14. 15. Bonnae 1832), у Леонтія по изд. Мая (Collect. vet. can. Т. 7. р. 94. 98. 99. Romae 1833). О прочихъ см. *Поттерово* изд. сочиненій Климентъ.

ээ) Несомивно подложныя сочиненія, кром'в 8-й книги Стромать; а) извлечемія изъ ученія Өсодота; по самому уже названію напрасно носять имя сочиненія Климентова, да и ин по слогу, ни по содержанію не принадлежать Клименту; б) извлеченія изъ писаній Пророковъ, составляють продолженіе предъидущаго труда. в) Объясненія на соборныя посланія съ мыслями пелагівнскими и во многом'ь несогласными съ мыслями Климента.

во) Евсевій говорить о нень: «мужь съ познаніями всёхъ родовь»; Іеронимъ: «мужь самый ученфёшій (Epist. 83 ad Magnum); «сочиненія его исполнены ученостя и прасморфчія, сведеній — какъ въ св. писаніи, такъ и въ свётской словесности». De script. 38. Осодорить: «мужь оставившій за собою всёхъ богатствомъ учености». Fabul. 1. 6.

истину Христову и защищаль ее отъ нападеній языческой учености. Съ такимъ направленіемъ онъ не переступаль границь положенныхъ для разума и въ основаніе самой философіи полагаль вёру. Съ вёрнымъ понятіемъ о христіанскомъ знаніи онъ вёрно назначаль цёну явленіямъ инсли человіческой, не остановясь безхарактернымъ защитникомъ средей дороги; онъ чисходиль къ глубокимъ основаніямъ предмета. Любовь его къ христіанской истині — везді была глубокая и искренняя. Какъ вірень взглядь его на предметы, когда онъ напр. назначаетъ достоинство браку и безбрачной жизни, ереси и удобствамъ жизни! Вибсті съ тімъ сердце его проникнуто благоговініемъ ко Христу и христіанству. Истина Христова, говорить и повторяєть онъ, госпожа философіи; это исходный пункть всіхъ его мыслей и поступковъ зі). Візра въ божество Сина Божія, основателя церкви христіанской — основаніе всей візры для него зі), такъ же, какъ св. писаніе— источникъ истины зіры для него зір, такъ же, какъ св. писаніе— источникъ истины зіры для него зір, такъ же, какъ св. писаніе— источникъ истины зіры для него зір, такъ же, какъ св. писаніе— источникъ истины зіры для него зірока посточникъ истины зірока посточникъ истины зіры для него зірока посточникъ истины зіры посточникъ истины зіры посточникъ истины зірока посточникъ истины зірока посточникъ посточникъ

Слабая сторона въ Климентъ—увлечение Филоновою мистикою <sup>24</sup>). Хотя тамъ, гдѣ онъ имѣлъ дѣло съ гностиками, онъ держался буквально точнаго смисла писанія: но любовь къ аллегоризму часто преобщала надъ его мыслями. Отселѣ аллегорическія построенія его въ толюваніи писанія <sup>25</sup>). Отселѣ тамъ, гдѣ философствуетъ, или богословствуетъ онъ, встрѣчаются мысли остроумныя, иногда глубокія, а иног-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Strom. lib. 1. c. 5. p. 333. ca. lib. 1. c. 20. p. 376. Cohortat. p. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) См. Paedag. 1, 6. р. 113. it. 5, р. 112. 18. р. 135. Cohortat. § 10. р. 78. 86. Strom. 4. 25. р. 638. 7, 1. р. 829. в. Выраженіе сего посятанняю міста: Телецотатт ή ύιοῦ φύσις, ή τῷ μόνφ Παντοχράτορι προσεχεςάτη, οбъясняется далів; онь говорять ясно, что Сынь не отділень отъ Отца: οὐ μεριζόμενος, οὐχ ἀποτεμνόμενος, οὐ μεταβαίνων ἐχ τόπου εἰς τόπον м пр.

<sup>23)</sup> Strom. lib. 7. c. 16. p. 890. 891. Lib. 5, c. 1. p. 646. Lib. 6. c. 11. p. 786.

<sup>34)</sup> Porin cod. 105. p. 278.

вотъ главная мысль, которою Климентъ руководствовался въ толкования писанія: "О всякомъ писанів нашемъ написано въ псалмажъ, что оно наречено въ притчакъ. Strom. lib. 5. р. 406. Здъсь онъ имъетъ въ виду слова исал. 77, 2 и потомъ (Strom. 7, 14. 833) указываеть на слова Апостола: премудрость глаголемь въ тайих сопровенную. Кор. 2, 6.— Но въ псалих сказано не о всякоиъ писанін, а о словахъ псалма и тайна сохровенная у Апостола не означаетъ мысли прикрытой неосказаціомъ, а мысль сокровенную въ глубинахъ премудрости Божіей и превышающую разумъніе человіческое. "Монсеевы законы заключають четвероякій смысль: нистическій, правственный, пророческій и логическій. Законъ во первыхъ представ-436ть внакъ, во второмъ всякій законъ составляєть правило для жизин; въ третьенъ всякій законъ какъ пророчество предкасзываеть будущее". Strom. lib. 1. p. 333. Гда основание для такого даления смысла? Если какое либо обрядовое дайствие служить образомъ мысли Новаго Завъта; то оно пророчество и другой таниственности ыя него нать. Излешняя наклонность къ соверцаніямъ увлекала Клемента до того, что онъ буквальный смыслъ писанія называль земнымъ, чувственнымъ и дорожиль только алдегорическимъ, отзывансь о немъ такъ, что онъ одинъ ведетъ къ высшену въденію (үчоску)". Storm. lib. 6. р. 489. Несправеданна перван имсяв, произ-

да основанныя только на сходствъ предметовъ и слъд. не твердыя, или даже невърныя  $^{36}$ ).

# § 89. Оригенъ адамантовый: жизнь его. а) до неудовольствій съ Еписнопомъ Димитріємъ.

Самымъ знаменитымъ ученикомъ Климента быль Оригенз; по уму и учености знаменитвишій учитель церкви. Первое образованіе получиль онъ подъ надзоромъ благочестиваго и образованнаго родителя Леонида. Отецъ обучилъ его свободнымъ наукамъ, но преимущественно обучалъ его благочестію и заставляль изучать св. писаніе; и юний Оригень тогда еще показаль, чего надлежало ожидать оть него. Не довольствуясь простымъ смысломъ словъ писанія, онъ изумляль и даже затрудняль отца своего вопросами о внутреннемъ смысле писанія: Леонидъ на словахъ бранилъ его иногда за пытливость, опасаясь, чтобы тотъ увлекаемый пылкимъ умомъ не уклонился отъ правильнаго разумънія писанія; сердив радовался и благодариль Вога за такого сына; когда спаль сынь, отепь приходиль и лобызаль его грудь какъ жилище Духа Божія 1). Кром'в отца своего, Оригенъ слушаль въ алекс. огл. училище Климента: онъ изучилъ въ семъ училище грамматику, реторику, музыку, геометрію, діалектику, философію <sup>2</sup>). Гоненіе Септимія Севера (202 г.) подало случай юношѣ Оригену (онъ тогда былъ 16 лътъ) обнаружить свою ревность по въръ. Когда отецъ его быль взять въ

вольна и последняя. Такъ явились ошибочныя толкованія его исторія Авимелека и Сарры (Strom. 1. р. 333. Paedagog. р. 100), четвертой заповеди (Strom. 6, р. 815. 816), шести дней творенія (Strom. 6, 4. р. 813) и пр.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Климентъ вовсе не быль такъ малоразсудителенъ, какъ клеветали на него Клерикъ в Спанисимъ. Но излишняя наклонность его къ таинственному могла довести и доводила его до следующихъ ошибовъ: а) вроме общаго преданія церковнаго, котораго, по его же словамъ, держится общая въра, объясняя имъ св. писанів (Strom. 6. 17. р. 803) и обличая имъ ереси (Strom. 7. 17. 890, 899), онъ допускаль еще какое-то преданіе тайное, доступное одному ваденію (γνώσει), преданіе, которое будто-бы Споситель передаль только изкоторымь ученивамь; а они также передавали только избраннымъ (Strom. lib. 1. p. 323. 6. p. 645. 771). б) Отселъ баснословныя апокрифическія вниги, какъ то проповідь Петрову (Strom. 6. р. 759. lib. 1. р. 427. 2. р. 465), Откровеніе Павла (Strom. lib. 6. р. 761) приводиль онъ какъ книги заслуживающія особенное дов'яріе; слишкомъ возвышаетъ цему Сивиллиныхъ книгъ, присовокупаня даже, что оне одобрены Ап. Павломъ (Strom. lib. 6. p. 761); в) изъ довфрія къ подобнымъ книгамъ произошли и его мысли: о одногодовомъ продолженіи земнаго служенія Христова (Strom. lib. 1) и другія историч. ошибки. г) Клименть дюбиль оплосовію для того, чтобы служить ею небесной истинь; но увлекаемый своимъ направленіемъ нногда указывалъ тамъ истину Христову у онлосооовъ и поэтовъ, гдъ ее нътъ, указывалъ въденіе (уущогу) тамъ, гдъ были только ошибки.

<sup>1)</sup> Euseb. VI. 2. Hieron. Ep. ad Pammach.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Евсевій 6, 6. 19. Свида de Origene. Никифоръ Н. Е. 4. 33. фотій cod. 118.

темницу, Оригенъ желалъ самъ идти на смерть; мать тщетно уговаривала его -- оставить наибреніе: наконець принуждена была отобрать у него одежду, и твив остановила пилкаго юношу. Оригенъ писалъ тогда къ отцу: "да не будеть съ тобою того, чтобы для насъ перемъниль ты свеи инсли" 3). Леонидъ скончался мученически. Оригенъ остался съ матерію и братьями въ врайней бедности: имущество ихъ все было разграблено. Одна богатая и почтенная госножа александрійская приняла Оригена къ себъ въ денъ. Здъсь онъ показалъ особенвую твердость въ мысляхъ вёры. У его благодётельницы жилъ знаменитый гностивъ изъ Сирін, Павелъ, въ которому часто собирались даже и православные, увленаемые красноръчіемъ его: по Оригенъ никогда не хотвав инвть съ нечь общенія; не принималь участія въ молитвахъ его, хотя это не могло быть пріятнымъ благодітельниць его. Сково нотокъ Оригену открилась возножность отказаться оть пособій госпожи. Онъ началъ преподавать уроки въ грамматикъ. Когда Климентъ, по случаю гоненія, оставиль свою каселду въ алекс. училище, нёскольво молодыхъ язычнивовъ, имъвшихъ желаніе обратиться къ въръ, предложили Оригену (въ 204 г.) принять на себя должность огласителя, н онъ приняль это предложение, бывъ 18 леть 1). Слава Оригена на этомъ поприщв была достойна его званія. Проповідуя Христа, ученіемъ своимъ онъ навлекъ на себя негодование черни; неназисть эта раздражалась особенно тогда, какъ Оригенъ не только посъщаль подвизавмихся за въру въ темницахъ, но и сопровождаль ихъ на мъсто казин, украиляя ихъ въ рашимости умереть за Христа. Часто въ подобныхъ случаяхъ явычники преследовали его; онъ принужденъ быль даже важдый день переженять место пребыванія своего, скрываться то въ темницахъ, то въ неизвъстныхъ домахъ 5). Разъ они схватили его, надъл на него одежду жреца Сераписова, привели въ такоиъ видъ къ ступенямъ храма и заставили раздавать по обычаю ихъ пальмовыя вътви входящимъ въ храмъ. Оригенъ раздавалъ вътви съ такими словами: "примите, но не вътви идольскія, а вътви Христовы" <sup>6</sup>).

Такіе подвиги заставили алекс. еп. Димитрія обратить особенное вниманіе на Оригена и Димитрій облекъ (въ 205 г.) двадцатильтняго Оригена правами начальника училища и огласителя алекс. церкви. Оригенъ оставилъ свое прежнее занятіе; продалъ всѣ языческія книги съ такимъ условіемъ, чтобы купившій выдавалъ ему только по четыре обола на день, и съ сего времени началъ вести жизнь самую строгую; днемъ съ утра до ночи преподавая наставленія, ночи но большей час-

з) Евсевій Н. Е. 6, 2. Іеронимъ de vir. illustr. с. 54.

<sup>4)</sup> EBCCBIR H. E. 6, 2. 3. Xpohura 2. 295. Icpohurb de vir. illustr. c. 54.

<sup>5)</sup> EBCeBiH H. E. 6, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Епиоаній haer. 64. 1.

ти посвящаль онь молитей и упражненіямь въ св. писаніи, и только малую долю времени сну; сналь безъ постилки на голой землів; наказываль себя хладомь и постомъ, нісколько літь ходиль босыми ногами; буквально слідоваль заповіди Господней не иміть двухъ одеждь и не заботится объ утрін 7). Съ такою же буквальною точностію выполниль надъ собою слова Евангелія о скопчестві; Оригень думаль скрыть отъ другихъ послідній поступокъ свой: но епископъ узналь и на сей разъ только удивился ревности; самъ Оригень въ послідствім призналь сей поступокъ дізломъ ошибочнаго ревнованія своей юности 8). Строгое подвижничество не менів какъ и сила ученія привлекали къ Оригену отовсюду иножество учениковъ,—не смотря на гоненіе, бывшее въ то время въ Александріи, въ которое пострадали и многіе изъ учениковъ его 9).

Еретики и язычники, привлекаемые славою Оригена, вызывали его къ спорамъ о ихъ философіи и предметахъ вѣрованія, заставляли разбирать различныя возраженія ихъ противъ истины Христовой. Это, какъ писалъ самъ Оригенъ, заставило его внимательніве изучать философію его времени и изъ его же словъ узнаемъ, что онъ слушалъ уроки у того учителя философіи, у котораго пять літь учился Ираклій, обращенный Оригеномъ въ христіанство, — и слід, учителемъ его быль одинъ ихъ александрійскихъ философовъ, но не справедливо полагали, что это былъ Аммоній Саккъ — наставникъ Плотина 10). Оригенъ, посіщая философа, не могъ оставлять занятій по своему училищу. Занятія его при возраставшемъ числів учениковъ его умножались; посему онъ избралъ Ираклію первоначально поступавшихъ въ училище, и за собою оставилъ дальнівшее образованіе учениковъ — слушателей своихъ 11).

<sup>7)</sup> Евсевій Н. Е. 6, 34. Никисоръ 5, 4. 5. Ісроникь de vir. illustr. с. 54.

Homil. 15 in. v. 12. c. 19. Matthaei et contra Celsum Lib. 7. Евсевій Н.
 E. 6. 8. Епифавій haer. 64, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Евсевій Н. Е. 6, 4. 5.

<sup>40)</sup> Евсевій Н. Е. 6. 18. Іеронить de vir. ill. с. 5 4. Огідеп. Ор. Т. 1. р. 4. 30. Оригенъ у Евсевія Н. Е. 6. 19 говорить только: τῷ διδασχάλφ; членъ предъммененъ показываеть только, что учитель его польвовался извъстностію; а по связи видно, что этотъ учитель быль учителенъ и Ираклія. Но Аммоній-Сакка въ то время не быль славенъ, слава его началась только витстъ съ славою ученика его Плотина (ум. 270 г.). Поренрій (у Евсевія Н. Е. 6, 19.) называеть Оригена учениконъ Плотина; но несомитено, что ситинваеть знаменитаго Оригена съ младшинъ Оригеномъ, который конечно могь быть знаконъ съ Аммоніенъ (Ritter Geschichte d. christl. Philosophie В. 1. s. 467. 68. Gesch. d. alten Philos. 4. 576. Rizmer Gesch. d. Philosophie. В. 1. s. 377). Отселт и заключенія, какія выводяли относительно овлософія Оригеновой, какъ неоплатонической, теряютъ историческое основаніе.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) Евсевій Н. Е. 6, 15. Іеронимъ, Калянстъ; Григорій чудотв. in. Panegyr. c. 7. s. см. въ общ. прим. 26.

Оригенъ съ усивхомъ трудился для славы имени христіанскаго. Онъ употреблялъ труды свои и свёдёнія для того, чтобы обратить приходившихъ къ нему для слушанія философіи или математики къ общенію со Христомъ 12). Такъ онъ обратиль къ простотё Христовой многихъ изъ язычниковъ и изъ полухристіанъ—гностиковъ. Примѣчательнее прочихъ изъ таковыхъ былъ Амвросій, богатый александріанинъ; не довольствуясь простикъ объясненіемъ писанія, Амвросій искалъ дуковнаго толкованія у гностиковъ—послёдователей Валентина и уже былъ увфренъ, что все нашелъ у валентиніянъ, какъ познакомившись съ Оригеномъ разочаровался въ своемъ обольщеніи и сталъ учиться у Оригена соединять правильное вёденіе (үстолу) съ вёрою. Онъ сталъ другомъ Оригену, и весьма много помогалъ ему въ ученыхъ трудахъ его на нользу церкви 13).

Сношенія съ іздеями открыли Оригену нужду възнаніи еврейскаго языка; бывь 26 літь, началь онъ учиться этому языку и изучиль его, какъ говорить Іеронимъ, не въ нівсколько мівсяцевъ, а въ нівсколько дией 14).

Въ тоже время, но случаю тъхъ же сношеній, началь онъ съ изумительнымъ трудолюбіемъ свои филологическія розысканія о текстъ св.
писанія, не измъняя строгой благочестивой жизни 15). Слава Оригенова
распространилась въ отдаленныя мъста. Особенное уваженіе имъли къ
нему Александръ, епископъ іерусалимскій, и Оеоктистъ, еп. Кессаріи
налест.; Днинтрій долго казался довольнымъ поступками Оригена. Около 218 г. князь аравійскій посольствомъ просилъ прислать къ нему
учителя въры. И префектъ Александріи съ Димитріемъ отправили Оригена въ Аравію 16). По возвращеніи изъ Аравіи, Оригенъ, бывъ принужденъ уклониться изъ Александріи, подвергшейся гнъву Каракаллы,
былъ принять въ Кессаріи; епископъ Оеоктистъ поручиль ему изъяснять
публично въ церкви въ своемъ присутствіи св. писаніе.—Димитрій выразилъ тогда неудовольствіе на Оригена; онъ писалъ къ Оеоктисту,

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Іеронииъ de vir. illustr. c. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Оригеновъ Комментарій на Евангел. Іоанна р. 59. Іеронимъ de vir. illustr. c. 56. Евсевій 6, 18.

<sup>14)</sup> Іероникъ Ер. ad Paulam 22. De vir. illustr. c. 54. Евсевій Н. Е. 6, 16.

<sup>13)</sup> Оригенъ: "Я не мугу вечерять отъ занятія сличеніемъ рукописей, не могу дать покоя тѣду моему послѣ вечерянія: и въ эти времена я долженъ дѣдать
ендологическія розысканія, исправлять рукописи. И ночью недается миѣ поспать,
большую часть ея похищаетъ ендологія. Не говорю уже о томъ, что дѣдаю отъ
ранняго утра до 9-го и даже 10-го часа (по нашему 3 по полудни); это время всявой, кто только имѣетъ любовь, посвящаетъ изученію Слова Божія и чтенью". Ор.
Т. 1. р. 3. 4. Іеронимъ пишеть (Ер. 45. аd. Marcellam), что въ присутствія Оригена нието не принималь пищи, некто не ложился спать, никто не вставаль съ постеди безъ чтенія писанія; такъ поступаль и Амвросій.

<sup>16)</sup> Евсевій Н. Е. 6.

что не слыханное дёло, чтобы пропов'ядываль мірянить въ присутствіи епископовъ и настоятельно требоваль Оригена въ Александрію. Оригень повиновался своему епископу также, какъ не свою волю выполняль и въ Кессаріи. Около 220 г. Оригенъ вызванъ быль въ Антіохію во двору Юліи Маммеи, желавшей слушать знаменитаго и его-то стараніямъ церковь одолжена была миромъ, которымъ наслаждалась она при Алекс. Северъ <sup>17</sup>). Возвратясь въ Александрію онъ началъ цисать, по просьбъ Амвросія, толкованія на св. писаніе <sup>18</sup>). Седмь писцовъ записывали наскоро слова, столько же переписчиковъ переписывали на-бъло плоды неимовърно быстраго и твердаго ума Оригенова. Въ это время писано было между прочимъ сочиненіе о началаст, столько замъчательное по движеніямъ, какія возбудило оно и по вліянію на участь самого Оригена. Амвросій, доставляя все нужное для учемыхъ трудовъ Оригена, по ревности, каждый день требовалъ отъ Оригена новаго, и Оригенъ со всею посивінностію трудился дни и ночи <sup>19</sup>). Десять лютъ проведено въ такихъ занятіяхъ.

#### § 90. 6) Со времени неудоовльствій до кончины.

Въ 228 г. Оригенъ съ одобрительными письмами своего епископа отправленъ былъ въ Ахаію для обличенія еретиковъ. Проходя туда
чрезъ Палестину онъ былъ поставленъ епископами Өеоктистомъ и Александромъ въ пресвитера,— это было на 45 году жизни ОригеновойОригенъ со славою исполнилъ порученіе въ Ахаіи; съ уваженіемъ принятъ былъ въ Авинахъ и Ефесѣ 20). Между тѣмъ санъ пресвитерскій,
принятый имъ совсѣмъ не по волѣ своей, возбудилъ противъ него сильное гоненіе со стороны епископа александрійскаго. Димитрій, какъ пишетъ и Геронимъ, столько увлекся неразумнымъ негодованіемъ (insania),
что разослалъ по всѣмъ мѣстамъ обвиненія на Оригена, и, не выставляя другихъ винъ, указывалъ на поступокъ юной ревности его, которому прежде дивился 21). Оригенъ возвратился въ Александрію. Димитрій рѣшился поразить Оригена церковнымъ судомъ. Фотій такъ пишетъ
о ходѣ дѣла: «Димитрій сначала считалъ Оригена между самыми близ-

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Escesil H. E. 6, 21. 22.

<sup>18)</sup> Евсевій Н. Е. 6. 23. Въ сіе время написаны толкованія на квигу бытыя, на 25 псалмовъ, на плачь Іереміи (дошедшія до насъ только въ отрывкахъ); пять книгъ перваго тома на Евані. Іоанна; сочиненія о воскресеніи, о началахъ, stromata (потерян.). Евсевій Н. Е. 6. 24. 32. Іеронниъ de vir. illustr. с. 56. Оригенъ ad African. in. fin. cont. Celsum. 6, 49. Іеронниъ ad Rufin. 2.

<sup>18)</sup> Іеронимъ de vir. illustr. c. 61. Epist. 45 ad Marcellam.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Руфинъ lib. 2. in Hieron. Епифаній haer. 61. Оригенъ Epist. ad amicos Alexandr. ap. Rufin. Евсевій Н. Е. 6, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Hieronymus in Catal. c. 54. Euseb. H. E. 6. 8.

кими къ себъ. Но Оригенъ, отправясь въ Асины, безъ согласія своего епискона, не такъ, какъ бы надлежало, возведенъ былъ въ санъ пресвитера; самоначальникомъ рукоположенія быль державшій тогда власть іерарха въ Кессаріи Осотекнъ (по Евсевію и Ісрониму Осоктисть); съ нить быль согласень и ісрусалинскій Александрь. Отсель дружба Диинтрія переходить въ ненависть, похвалы въ порицанія; собирается соборъ епископовъ и нъкоторыхъ пресвитеровъ противъ Оригена. Соборъ, какъ говоритъ Памфилъ, опредъляетъ выслать Оригена изъ Александрін (т. е. отослать его туда, гдв онъ поставленъ въ пресвитера) и не учить ему въ Александріи; а сана пресвитерскаго отнюдь не лишать и не считать препятствиемъ скопчество его. Но Димитрій съ нъкоторыми епископами объявиль его лишеннымъ священства; этотъ приговоръ подписали и бывшіе съ нимъ однихъ мыслей» 22). Все это происходило въ 231—232 г. О посвящении Оригена въ санъ пресвитера Александръ, ениск. іерусалимскій, писаль Димитрію, что Оригень рукоположень по одобрительному письму самого Димитрія (Epistola formata), т. е. по тавому инсьму, въ которомъ епископъ свидетельствоваль объ Оригене какъ о православномъ сынъ церкви, если только не говорилъ вивств и объ особенныхъ преимуществахъ его \*). Въ последствии Оригенъ писалъ къ друзьямъ въ Александрію: «пекоторые изъ техъ, которые имеють охоту осуждать ближнихъ, приписываютъ намъ и ученю нашему богохульство, котораго отъ насъ никогда не слыхали... говоря, что будто утверждали им, что отецъ нечестія и погибели изринутыхъ изъ царства Божіядіаволь должень нівкогда спастись». И Оригень говорить, что такому учению никого не училь онъ, - что сочинения его испорчены, даже подъ его именемъ изданы такія, которыхъ онъ никогда не видалъ; въ доказательство же последняго онъ указываль на два сочиненія, въ порчё которыхъ признались сами виновные: «если кто върить мнъ, говоритъ Оригенъ, мев, который говорить предъ лицемъ Самого Бога, тотъ пусть въритъ и въ томъ, что говорю я о вымыслахъ и вставкахъ, внесенныхъ въ письмо мое; а кто не въритъ, но хочетъ говорить о мив худо, тотъ ни мало не вредить мив, а только самъ будеть лжесвидвтелемъ предъ Богомъ». И о гнавшихъ его говоритъ: "мы должны скоръе жалъть о

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Biblioth. cod. 113 p. 298. Ca. Ebcebia H. E. 6, 26.

<sup>\*)</sup> Litterae communicatoriae (Августинъ Epist. 44.) γράμματα хοινονικά (Epist. syn. Antioch. an. 270. ар. Euseb. 7, 30), Epistolae formatae (Optatus Milde Donat. 2, 3.) γράμματα κανονικά (Лаодик. пр. 41.)—означали такія письма, чрозъвоторыя епископъ выражаль свое общеніе церковное съ другими епископами, при своемь ди вступленіи на паству, или при другомъ особенномъ случав; чрезъ никъ же епископъ одобряль каждаго изъ своего причта, кто только отправлялся въ другую епаркію, какъ такого, который можетъ быть принять въ общеніе въ каждой православной церкви, безъ сомивній. См. Кипріана Еріst. 55. § 9.

нихъ, чёмъ ненавидёть ихъ, молиться за нихъ, а не провлинать 23. Изъ словъ Оригена не видно того, что такія обвиненія противъ него выставляли на соборѣ; онъ оправдывается только въ томъ, что въ устнихъ наставленіяхъ не преподаваль онъ, не выдаваль за догмать вёры того, что принисываютъ ученію его. Въ письмі къ рим. епископу Фабіану, спустя 10 лётъ послів собора, Оригенъ писаль, что по несчастію въ сочиненія его вошли ошибки, но причиною несчастія быль Амвросій, выдавшій противъ воли его и ті сочиненія его, которыя состояли изъ домашнихъ записокъ 24. Послівствія собора показывають, что на немъ не разсуждали объ ученіи Оригена и имъли въ виду только посвященіе его въ санъ. Къ сочиненіямъ Оригена обратились уже тогда, какъ увиділи, что рішеніемъ собора многіе не довольны.

Отъ бури, возставшей въ Александріи, Оригенъ уклонился въ Кессарію. Димитрій разослаль опредъленія своего собора ко всъмъ еписконамъ. Но тогда, какъ нъкоторые епископы безъ разсмотрънія приняли письмо Димитрія, церкви палестинскія, арабскія, финикійскія, ахайскія и каппадокійскія, гдъ коротко знали дѣло Оригена, объявили себя на сторонъ Оригена <sup>25</sup>). Епископы Александръ и Өеоктистъ позволили ему говорить бесъды и сами слушали его; въ Кессаріи онъ продолжаль свои труды. «Богъ, изведшій Изранля изъ Египта, извелъ и меня изъ сей страны», писалъ онъ тогда въ продолженіи своего толкованія на Іоанна <sup>3</sup>). Здѣсь онъ писалъ между прочимъ сочиненіе: о пользю момители изъ разныхъ отдаленныхъ странъ <sup>26</sup>). Фирмиліанъ, епископъ каппадокійскій, знаменитый сподвижникъ св. Кипріана, призываль и къ себъ Оригена, и самъ, когда посъщалъ св. мѣста, долго оставался у Оригена въ Кессаріи, слушая его бесъды. Къ Оригену по прежнему обращальсь за совътами и епископы <sup>27</sup>).

Въ гоненіе Максимина (въ 235 г.) другъ Оригена Амвросій и Протоктетъ пресвитеръ были представлены къ императору. Оригенъ писалъ имъ *уевъщаніе* въ *мученичеству*. Императоръ прежде всего хо-

<sup>23)</sup> Epist. ad fratres Alexandr. p. 5. 6. Op. T. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Іеронимъ Epist. 84. ad Pammach. с. 10. Евсевій Н. Е. 6. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Іеронимъ Ер. 29. ad Paulum; Руфинъ in Hieron. Т. 2. Августинъ Cont. Donat. с. 25. Каково было раздраженіе противъ Оригена, можно видъть и изъ слъд. словъ Оригена: "Если бы я сказаль это: буее Божсіе, какъ бы стали обвинять меня охотники до обвиненій, какъ бы стали обвинять меня тогда, какъ я сказавъ тысячу словъ, считаемыхъ ими за хорошія, сказаль бы одни сін слова буее Божсіе". Нот. 8. in Hierem. § 8.

<sup>\*)</sup> In Johan. T. 6. 1. EBCeBill H. E. 6, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Евсовій Н. Е. 6, 27—30. Накафоръ 5, 20. Грагорій чудотв. Paneg. in Origen.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Евсевій 26, 6-30. Іеронямъ de vir. illustr.

тыть, чтобы захвачень быль Оригень <sup>28</sup>); но онь укрылся въ Кесаріи каппадокійской у епископа Фирмиліана <sup>29</sup>). Когда землетрясенія и здівсь возбудили противъ христівнъ народную ненависть, онъ укрылся въ домъ одной христіанской д'вистиенницы Іуліанін, и провель здівсь два года, занимаясь сличеніемъ александр. перевода библін съ еврейкимъ текстомъ другими переводами <sup>30</sup>). По окончаніи гоненія (238) Оригенъ путешествовалъ въ Виеннію и Грецію и здісь писаль онъ письмо ка Африкану, толкованія на Езекішля и писнь писней 31). Едва возвратыся онъ въ Палестину, долженъ былъ отправиться въ Аравію; бопрскій епископъ Вериллъ училъ, что Христосъ прежде воплощенія не итыть личнаго бытія; Оригенъ быль отправленъ соборомъ епископовъ для опроверженія лжеученія, и совершиль порученіе съ успахомъ, ставивъ Верилла принесть раскаяние 32). Чрезъ несколько леть присутствіе Оригена въ той же Аравін опять оказалось нужнымъ; онъ призванъ былъ на соборъ и съ успъхомъ обличалъ заблуждавшихся въ мыслихь о безсмертін души; съ такимъ же успъхомъ разсвяль ересь элке**мят**овъ <sup>33</sup>).

Въ правление Филиппа Аравлянина, съ домомъ котораго находился Оригенъ въ сношени, написалъ онъ сочинение протпоз Цельса, толкование на св. Матоея, на меньшихъ пророковъ и др. И только теперь, вогда ему было 60 хътъ, сталъ позволять скорописцамъ записывать свои проповъди, которыя говорилъ онъ въ это время каждый день 34). Во время гоненія Декія Оригенъ удостоился славы исповъдника Христова; его терзали желъзомъ и огнемъ, томили въ узахъ и темницъ голодомъ, но онъ перенесъ все. Наконецъ, при императорахъ Галъ и Волузіанъ, испытавъ славу и поношеніе, Оригенъ на 70 году свой жизни (въ 254 г.), скончался въ Тиръ 35).

### 🖠 91. Качества его и труды: 1) для св. Писанія а) филологическіе.

Не скоро можно найти человъва, который бы съ такими блистательными дарованіями соединяль такое неутомимое трудолюбіе для церкви, какъ это видимъ въ Оригенъ. Его твердость духа въ опасностяхъ, его терпъніе въ скорбяхъ, его кротость предъ оскорблявшими его, его

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Орозиб. lib. 7. с. 19. и посат него Беда, Маріанъ шотландецъ.

<sup>29)</sup> Евсевій 6. 28. Іероничь de vir. illustr.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Палладій въ Лавзанит гл. 147. Евсевій Н. Е. 6, 16. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Евсевій Н. Е. 6, 32. Тодкованіе на *Исаію* написано прежде въ Кессаріи.

<sup>39)</sup> Евсевій Н. Е. 6, 32. 33. Іеронимъ de vir. illustr. с. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Евсевій Н. Е. 6, 37. 38. Өеодоритъ Fabulae haer 2. 7. Никифоръ Н. Е. 5. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Евсевій Н. Е. 6, 36. Іероникъ de vir. illustr. 60. Proem. comm. in Math.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Евсевій Н. Е. 6, 39. 7. 1. Іеронить de vir. illustr. с. 54. Фотій сод. 118.

строгость къ себѣ самому равнялись его ревности къ дѣлу истины Христовой, а ревность заставляла столько трудиться, сколько трудились не многіе. Память его изумительна—общирна и тверда, умъ съ возвышенными помыслами и проницательностію логическою; воображеніе пламенное, но которое къ сожалѣнію не мало вредило ему.

Оригенъ былъ писателемъ плодовитымъ въ высшей степени. «Онъ писаль такъ много, говорить Іеронимъ, сколько другой и прочесть не въ состояніи; число бесёдъ его восходило за тысячу, и его комиентарін—безъ конца» <sup>36</sup>). Епифаній простираль число всъхъ сочиненій его до 6000 37) и число это не преувеличено, если считать особо книги кажлаго общирнаго сочиненія и письма. Но если Оригенъ писаль такъ много: то у него это не было плодомъ страсти. Его вынуждали писать. Самъ онъ глубоко чувствовалъ, какъ трудно писать объясненія на св. Писаніе и не охотно принимался за дівло, а когда принимался, то не нначе какъ съ молитвою 38). Онъ писаль по требованию нуждъ церкви. Еретики хвалились тогда своими комментаріями Ha. CB. между тъмъ православные, читая эти комментаріи, не оставались безъ вреда для души; и потому-то онъ столько трудился надъ объяснениемъ св. Писанія <sup>39</sup>).

Всв труды Оригена по формв и содержанію могуть быть отнесены къ четыремъ родамъ: къ первому—труды для св. писанія, ко второму—сочиненія апологетическія, къ третьему—догматическія, къ четвертому—правственныя 10).

1) Труди дая св. писанія—состояли частію въ филологи-

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Іеронинъ Ер. 65. ad Pammach. Викентій Лиринскій commen. p. 350.

<sup>87)</sup> Епифаній Haeres. 64. § 65.

<sup>38) «</sup>Ты (Амвросій) всёми способами и обольщеніями обольщать меня и довель до сего нёкінми объщаніями св. успёховъ, тогда какъ я, сознавая величіе опасности, долго отказывался даже резсуждать о св. писаніи, тёмъ более писать и оставлять для потомства.—И такъ ты будещь свидфтелемъ монмъ предъ Богомъ, когда Онъ будетъ испытывать жизнь мою и писанія, съ какимъ расположеніемъ принялъ я это на себя... Посему такъ какъ безъ Бога ничего не можетъ быть добраго, особенно же разумбнія св. писанія: то еще и еще прошу тебя молиться о мий и просить Бога Отца всёхъ чрезъ Спасителя нашего и Первосвященника Бога рожденнаго, дабы могъ я вёрно изследывать». Оригенъ сотть. 18.

<sup>39)</sup> T. 5. in Iohann. Philocal. c. 5.

<sup>40)</sup> Лучшее изд. сочиненій: 1) Ор. отп. grae. lat. Т. 1—4. ed a Carolo de la Rue Paris. 1733—39. Въ последненъ томе, который по смерти Карла, изданъ внукомъ Викентіемъ Де-Ларю, помещено превосходное Гуеціево введеніе въ сочиненіе Оригена: Origeniana. 2) denuo recens. emend. castig. греческ. тексть безъ перевода Ed. Lommatzsch. Berol. 1831—843. О дополненіяхъ см. прим. 56 и 74. Изданіе Де-Ларю повторено у Мина: Patrologiae T. XI—XVII.

**ческих** и исторических изследованіях св. текста, частію въ толкованіи писанія.

А. Филологические труды Оригена были трудами почти цёлой жизни Оригеновой. Съ ранияго времени (съ 211 г.) началъ онъ пересиотръ греческаго текста В. Завёта и продолжалъ его почти до конца жизни <sup>41</sup>).

Оригенъ видълъ, что въ греч. текстъ 70 толковниковъ взошло MOTO DASHOCTON, VACTIO, KAKE HAMMOTE CAME ONE, OTE HACHORE, VACTIO отъ сивлости не призванныхъ исправителей такста 42). Разности непримены для всякой другой книги, еще менее могли быть терпими въ книгь. Съ другой стороны самому Оригену, также вакъ и другимъ, не разъ случалось слышать дерзкія насмішки іудеевь въ тіхь случаяхъ, вогда въ споракъ съ ними приводимы были мъста греческаго текста, которыхъ нътъ въ подлинникъ, или іуден приводили слова, которыхъ не оказывалось въ греч. текств В. Завъта 43). Это показывало, что нобходимо было пересмотреть и поверить греческій тексть по руковисить и подлиннику. Оригенъ началъ съ того, что употребилъ стараніе **мыскать** и собрать лучшіе древнійшіе списки общеупотребительнаго греч. текста; и списки покупаемы были дорогою ценою особенно при пособін Амвросія. Въ 217 г. онъ нашелъ въ Іерихонъ греч. переводъ, названный у него пятымъ; при Алекс. Северъ (около 228 г.) въ Никопель найденъ имъ другой переводъ названный у него шестымъ 44); когда найденъ седьной, неизв'естно; изв'естно только, что пятый, шестой и седьной переводы были составлены христіанами 45). Кром'в того отысканы переводы: Акилы следовавшаго съ буквальною точностію еврейск.

<sup>&</sup>quot;) См. прим. 15. 30. 44. 45. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Comm. in Math. T. 15. Op. 3, 671. In Johan. T. 4. p. 141. Івронимъ: vulgata grae. κοινή dicitur et in toto orbe diversa est. "Ивданів простонародное, которое вазывается коινή и въ цъюмъ міръ разное". Ргоёт. in lib. 16. Comm. in Jes. Тоже Epist. ad Sunnam et Fretelam. Грабе примървии доказалъ, что текстъ 70 въ худомъ состоянія былъ и прежде Оригена, во время Филона и Іоснов Флавія. Grabe de vitiis LXX interpr. ante Origenis aevum illatis. Oxon. 1710. Френкель Vorstudien zu der Septuaginta, Leipz. 1841. § 2—15.

<sup>4)</sup> Opureus Ep. ad Africanum. p. 12.

<sup>44)</sup> Enupaniă de mensuris § 18.

<sup>45)</sup> Іеронимъ говоратъ: «Въ нъкоторыхъ книгахъ, особенно въ тъхъ, которыя у Евреевъ написаны стихами, присовокуплены три другія, которыя называются ватымъ, шестымъ и седьмымъ переводомъ, и пользуются важностію безъ имени пореводиновъ». Сотт і п. с. 3. Тіті. Нынъ извъстны всъ три перевода, но только по частямъ: на книгу псадмовъ и на меньшихъ пророковъ—всъ три, на пъснь Аввакувъ—одинъ седьмой, на пъснь пъсней и пятокниміе—пятый и шестой; на Іова и Притим ничего не сохранилось. Пятый переводъ сдъданъ несомивино съ еврейскаго текста, какъ видно по переводу псал. 139. 10, шестой составленъ христіаниномъ (см. Аввак. 3, 13) и также при пособіи еврейскаго текста. (См. псал. 110. 3. 1).

тексту 46), Симиаха, старавшагося выражать симслъ подлинина честыть греч. языкомъ 47) и Өеодотіона, державшагося перевода 70 46). Обогащенный такими пособіями, Оригенъ составляль сводъ переводовь съ подлинникомъ. Въ первой колонив писанъ былъ еврейскій тексть еврейскими буквами, во второй-тогь же тексть греческими буквами, въ третьей -- Акила, въ четвертый Симмахь, въ пятой переводъ 70, въ шестой — Осодотіонъ, за тімъ слідовали пятый, шестни и седьний переводы, гдв только могли быть. То, чего не доставало въ перевод. 70 противъ подлинника, Оригенъ заимствовалъ всего чаще изъ Өеодотіона н присовокупляль къ тексту 70, отивчая знаконъ пополненія астерискома \*); а что было лишнее противъ подлинника и переводовъ,-то отивчалъ знакоиъ налишества обелом (—) 49). Вообще же сохраняль самую осторожную внимательность въ древнему переводу. "Прилично помнить, говориль онъ, — не прелагай предъловъ отцевъ твоихъ". И сказавъ, что тъмъ правиломъ не возбраняется узнавать симслъ подлиннива, онъ самъ тщательно сличая переводы, присовокупляль: "особенный же трудъ употреблялъ на переводъ 70, дабы не показалось церкванъ вселенной, что будто вводимъ ин что либо отъ себя" 50). Такимъ образомъ

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Акила, родомъ есесскій язычникъ, при импер. Адріанъ, прозелитъ іудейства, слушалъ Р. Акибу (Иряней adv. haer. 3, 24. Евсевій Demonstr. 7. 1. Ісровивъ соміт. іп Jesu 8. р. 18); переводъ свой составилъ для жившихъ между грекама іудеевъ и переводъ его принятъ былъ ими съ особеннымъ одобреніемъ (Орягенъ ad Afric. р. 224. Августинъ de Civit. Dei 15, 23. Юстиніанъ novella 146). Еписаній говорилъ, что Акила дълалъ переводъ свой съ ненавистію противъ христіанства и перевода 70. Но это не до такой степени върно, какъ полагалъ Еписаній. Конечно отъ іудейскаго прозелита нельзя ожидать любви къ христіанству и нъкоторыя иъста обнаруживаютъ намъреніе его уклониться отъ обличеній христіанства. Но Ісровимъ, лучше знавшій дъло, говорилъ: «Акила не въ духъ пренія, какъ думаютъ нъкоторые, а тщательно переводитъ изъ слова въ слово (Еріst. ad Damasum). Искревно прязнаюсь, что много нахожу (у Акилы) въ подкръшленіе нашей въры». (Еріst. ad Marcellam). См. Моптрацонь рраебать ад Нехаріа.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Симмахъ изъ ученаго самарянина іудей, потомъ христіанивъ-евіоней, занимался переводомъ при Алекс. Северъ (201—203). Переводъ его быль у христіанъ въ употребленіи (Евсевій Н. Е. 6, 7. Demonstr. 7, 1. Іеронимъ ad сар. 3. Навас. Ргаеf. in Esaiam; Сирскіе писатели у Ассемана Bibl. От. Т. 2. р. 278. Т. 3. р. 17). Переводъ Симмаха вийстъ съ его толкованіемъ на Евангеліе евреевъ Оригенъ машелъ у Іуліаніи въ Каппадокіи. См. прим. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Осодотіоть сессяннь, учених Маркіона полуевіонея и посла называвшійся иногда евіснесть, наконець іудейскій прозелить. Переводь его изв'ястень быль Иринею, и слід. составлень окол. 175 г. (Adv. haeres. 3. 24. Ісронинь ad 3 сар. Habac. Praefat. ad Evang. Chronicon Paschale).

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Оригенъ Comm. in Math. T. 15 Op. T. 3. p. 672 Іеронимъ comm. ad 3 сар Ер. Titi; Praefat, ad Apocalip. Евсевій Н. Е. 6, 16. Епифавій 16. de ponder. с. 18. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Оригонъ Ер. ad African. p. 16. 17. Comm. in Math. Т. 15. Op. Т. 3. p. 671

нося в Тетрана составились Энзанамі <sup>51</sup>), и неутоминый Оригенъ представиль для перкви какъ исправный текстъ 70, такъ и удобство — нравильно понимать смыслъ писанія <sup>52</sup>). Различные переводы, объясняя себя взанино, приближали къ подлинному смыслу даже и того кто незнакомъ быль съ языкомъ подлинника, а для знавшаго еврейскій языкъ доставляли удобство повърять переводы. Самое разміщеніе переводовъ— Акилы подлів подлинника, Феодотіона послів 70, Симмаха послів буквалиста Акилы имізло ту очевидную ціль, чтобы помогать боліве и боліве разумівнію писанія. — Вмізстів съ тімъ открывалось удобство обличать произволы іудеевъ.

Ни въ вакомъ другомъ отношеніи труды Оригена не были столько полезны для церкви, какъ эти труды для текста В. Завѣта. "Безсмертный умъ Оригеновъ, говорилъ Іеронимъ, подарилъ насъ тѣмъ, что мы уже не страниися надменности іудеевъ". Какъ часто учители церкви обращались въ экзапламъ Оригеновымъ, показываютъ самыя толкованія Златоустаго Іеронима, Василія и другихъ; они скоро переведены были на восточные языки. Текстъ 70 исправленный Оригеномъ и потомъ пересмотрѣнный Памфиломъ, по свивѣтельству Іеронима 53), былъ въ общемъ употребленіи въ церквахъ палестинскихъ. "Всѣ же церкви, говоритъ онъ же, какъ греческія, такъ и латинскія, сирскія и египетскія, читали это изданіе съ астерисками и обелами 54)". Къ сожалѣнію подлинникъ Оригеновъ, перенесенный Памфиломъ изъ Тира въ кессарійскую библіотеку, истребленъ

<sup>54)</sup> Тетрапам— четыре греческихъ перевода (Акила, Симиахъ, 70 и Өеодотіонъ). Экзаплы— тв же переводы съ прибавленіемъ двухъ переводовъ не изивстныхъ по происхожденію. Имя Октаплъ давали уже по произволу, разумъя подъ симъ кромъ 6 переводовъ два столбца подлинника. Евсевій Н. Е. 6, 16. Имя Еннеаплъ или ептаплъ не встрвчается. Что Оригеномъ прежде нежели найдены были переводы неизвъстныхъ, составлены были Тетраплы, это видно и по исторіи его жизни и тоже показываютъ изкоторыя рукописи, гдъ на Тетраплы и Октаплы указывается какъ на труды советять различные. Montfauc. Praelim. ad Hexapla p. 9. 10.

<sup>59)</sup> Важивйшія поправки, какъ видно по экзапламъ и частію изъ письма Оригенова къ Африкану, относились а) къ кингъ исхода, гдъ съ 36 гл. до конца перевышаны были стихи, а частію и опущены, и гдъ въ 28 гл. прибавлено 7 стиховъ; б) къ кингъ Іова, гдъ найдено весьма много пропусковъ (по словамъ Іеронпма до 80 стиховъ); в) въ кингъ Іереміи сверхъ того, что многое было опущено, съ 25 гл. до конца кинга перемъшанъ былъ порядокъ; г) въ кингъ Іисуса Навина, Судей, Царствъ и Еклезіаста сдъланы разныя поправки. Montfauconii Praelimin. ad Hezapla р. 71—73. 139—149 ed. Bardt.

<sup>53)</sup> Praefat. ad Paralip. cm. Scholia in Psalterium Graec. Vatic. ad Psal. 12 ap. Montfaucon. de Hexapl. Подпись Евенмія Алекс. діакона 5-го въка въ древн. Париж. спискъ пинга Дънній: διωρθώθη ἀπὸ τῶν ὑΩριγένους τετράπλων, ἃ πάνῖα καὶ αὐτοῦ χειρὶ διωρθώτο. Laecanii Praef. ad Monum. vet. Eccl. graecae p. 65.

Proem. Comment in Daniel.

HOTOP. FUEHER OF OTH. HEPE. T. I.

въ 653 г. вивств съ этою библіотекою изувврными Сарацинами <sup>55</sup>) и до насъ дошли экзаплы Оригеновы только въ частяхъ <sup>56</sup>).

Текстъ Н. Завъта хотя не былъ пересматриваемъ Оригеномъ съ такою же разборчивостію, какъ текстъ В. Завъта, въ чемъ не было и нужды: впрочемъ онъ употребилъ стараніе на то, чтобы имъть списокъ Н. З. самый върный, безъ ошибокъ писцовъ; почему его списки Н. Завъта были въ уваженіи <sup>57</sup>).

#### § 92. б) Историческіе; свідінія о каноні.

В. Между историческими трудами для Библіи отдѣльное сочиненене Оригеново извѣстно одно: это—письмо къ Юлію Африкану. Африканъ не хотѣлъ думать, чтобы исторія Сусанны была внигою полезною для церкви, а еще менѣе книгою каноническою; онъ указывалъ въ этой исторіи несообразности дѣйствій и обстоятельствъ съ дѣйствительною исторіею, выраженія и слогъ обличающія греческое происхожденіе ея, неприличіе видѣній характеру пророка. Оригенъ въ пространномъ отвѣтѣ говоритъ, что воля Божія открывалась неодинаково, что несообразность обстоятельствъ съ исторіею—дѣло не доказанное. О выраженіяхъ и слогѣ исторіи писалъ, что изъ того, нельзя выводить никакого твердаго заключенія, такъ же какъ и изъ того, что этой исторіи нѣтъ въ еврейскомъ канонѣ; наконецъ писалъ, что руководствомъ въ этомъ случаѣ должно быть для насъ обыкновеніе перкви христіанской.

Въ другихъ сочиненіяхъ Оригенъ оставилъ для насъ болѣе удовлетворительныя свъденія о канонъ св. Писанія. Свъденія, пе-

<sup>55)</sup> Chronogr. Theophanis p. 199.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Поливищее изданіе (посла Маринова и Друзова) экзапла: Hexapla Origenis quae supersunt, multis partibus auctiora ed. a Bern. Montfauconio, Т. 1. 2. Paris 1714. f. Это изданіе съ накоторыми сокращеніями и поправками повторено Бардтома Lipsiae 1769. 770. 8. Посла того накоторым прибавленія изданы Шлейснерома: Opusc crit. ad vers. Graec. Lips. 1812, Шпонома Jeremias vates e. vers. Alex. et alior interp. vol. 1 1794. vol. 2. 1824, Шарфенбергома: Specimina vers. graec. 1 1776. 2 1778. Lips. Въ изданіи Мяна Драха далаль поправки по изданію Монфокова.

Экзаплы въ сирскомъ переводъ: a) Codex Syriaco Hexaplaris, edit et lat. ver. a Mat. Norberg (Ierem. et Ezech.) Lond. 1787. 6) Daniel. sec. ed. LXX ex Tetraplis, syr. et lat. vers. a Caiet. Bugato Mediol. 1788 в) Psalmi sec. ed. LXX. Syr. lat. a Caiet. Bugato Mediol. 1820. г) Codex Syriaco—hexapl. Liber 4 Regum, Iesaias, 12 Prophetae minores, Proverbia, Johus, cantica cant., Threni, Ecclesiastes, ed a Henr. Middedorff Berolini 1835.

Энзаплы въ арабскомъ переводъ-два списка пятокнижія въ Бодлеевой Б-къ. См. Grabii Proleg. ad Octateuchum. с. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) lepohened in Matth. 24, 36. In quibusdam latinis codicibus additum est: neque *Filius*, quum in graecis et maxime *Adamantii* et Pierii exemplaribus hoc non habetur adscriptum. Ad Gal. 3, 1. Hoc quia in exemplaribus *Adamantii* non habetur, omisimus.

редаваемыя Оригеномъ по сему предмету, состоятъ въ следующемъ:

- а) Онъ ясно различаетъ каноническія книги св. писанія отъ апокрифических <sup>58</sup>).
- 6) "Надобно знать, пишеть онь, что завѣтвыхъ (ἐνδιαθηκούς) книгъ, какъ предали евреи, двадцать двѣ, каковое число у нихъ составляетъ число буквъ". И потомъ перечисляеть самыя книги—всѣ тѣ, которыя считаются и доселѣ каноническиии <sup>59</sup>).
- в) Не сомнъваясь, что апокрифическихъ книгъ нътъ въ канонъ іудейской церкви, онъ говоритъ, что тъмъ не менъе онъ полезны, какъ по суду церкви, такъ и по содержанію 60). При семъ такія книги, каковы книга Еноха, завът 12 Патріарховъ, о возхожденіи Моисея, Іанній и Амерій онъ не только называетъ сомнительными, но прамо говоритъ, что "они въ церквахъ считаются не совствиъ священными" 61).
- г) Книги Н. Завъта называя то Новым Завътом <sup>63</sup>), то Евангеліем и Апостолом <sup>63</sup>), о евангеліяхъ пишетъ такъ: "отъ преданія приняль я слъдующее о евангеліяхъ, которыя однъ безъ всякаго сомивнія принимаются во своей церкви Божіей, находящейся подъ солицемъ: первое евангеліе написано Матееемъ, сперва мытаремъ, потомъ Апостоломъ Івсуса Христа, написавшимъ оное на еврейскомъ языкъ для іудеевъ, обращенныхъ къ въръ. Второе, какъ пріяли мы, было Евангеліе Марка, который описалъ такъ, какъ излагалъ ему Петръ. Посему то Петръ въ соборномъ посланіи называетъ его сыномъ своимъ.... Третье Евангеліе Луки, одобряемаго Павломъ, написанное для язычниковъ. Послъднее же Евангеліе—Іоанна <sup>64</sup>). Онъ ръшительно отвергаетъ

<sup>58)</sup> Proleg. in Cant Cantic. T. 3. р. 36 каноническія книги иначе навываеть правильными, завытными Comm. in Matth. § 147. Т. 3. р. 916, общими и обще-извыстиными хогуд хад добиробигорие́уд (Comm. in Matth. T. 10 ор. 3. 465).

<sup>59)</sup> Въ объяснени перваго псалма у Евсевія Н. Е. 6, 25. По нынѣшнему тексту исторіи не читается здъсь инига меньшихъ пророковъ. Но это ошибка писца. Ибо а) иначе не выходитъ 22 инигъ; б) въ Руенновскомъ переводъ Евсевіевой исторіи, въ прологѣ св. Иларія иъ псалмамъ, инига меньшихъ пророковъ поставлена послъ Пъсни Пъсний.

<sup>60)</sup> См. Ep. ad African. § 2—5. Prolog. in Cant. Cantic. T. 3. p. 36. Какъ о княгахъ полезныхъ Hom. 27 in Numer. 2. 374. De princ. lib. 4. § 33. T. 1 p. 192. De Oratione § 4. T. 1. p. 220.

<sup>64)</sup> Cont. Cels. lib. 5. § 54. T. 1 p. 619. Comm. in Joh. T. 4. p. 142. Hom.
15 Josnam § 6. T. 2. p. 435. De princ. lib. 3. c. 2. 4. 1. Comm. in Matt.h § 117 T.
3. p. 916. § 46. p. 864.

<sup>65)</sup> De princ. 4, 1. T. 1. p. 156.

<sup>63)</sup> Hom. 19 in Jerem. T. 3. p. 264.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Lib. 1. expos. in Matth. ap. Euseb. H. E. 6, 25. Tome Hom. (in Josuam T. 2. p. 412). О превосходства Евангелія Ісеннова предъ прочими и о лица Ісанна Praef. in Johan. ap. Haet. T. 2. p. 5, Lib. 5expos. in Johan. ap. Euseb. H. E. 6, 25; о Евангелін Матеея Comm. in Joh. T. 6, § 17. Op. T. 4. p. 132.

Евателіе Евреев или Евангеліе 12, Евангеліе Египтянз, Оомы Мателія и др. подобныя 65). При этомъ признакомъ человъческихъ Евангелій поставляеть онъ то, что они писаны усиліемъ человъческой немощи, тогда какъ "св. Матеей писалъ безъ напряженія (одх елехеїрісех), точно такъ Маркъ и Іоаннъ, не иначе и Лука, писали движимие Духомъ Вожівмъ" 66).

д) Сообразно съ тъмъ же преданіемъ поставляеть между каноническими книгами Дѣянія Апостольскія, 13 посланій А. Павла, первое посл. А. Петра, первое посланіе Іоанна и Апокалипсись <sup>67</sup>). О посланіи же къ Евреямъ, о второмъ посланіи Петра, о 2 и 3 посл. Іоанна замѣчаетъ, что "нѣкоторые сомнѣваются въ ихъ подлинности": но вмѣстѣ какъ здѣсь <sup>68</sup>), такъ и въ другихъ мѣстахъ несомнѣню поставляетъ ихъ между каноническими <sup>69</sup>). О посланіяхъ А. Іакова и Іуды разъ выражаетъ сомнѣніе <sup>70</sup>), но въ другихъ случаяхъ свидѣтельствуется ими какъ апостольскими <sup>71</sup>). Напротивъ о книгъ Ермы говоритъ что хотя читается она въ церкви, но не признается за божественное писаніе <sup>72</sup>) и рѣшительно отвергаетъ ученіе Петрово <sup>73</sup>).

Таковы свъденія о св. ванонъ, передаваемыя тъмъ, кто и обширныя имълъ свъденія и въ состояніи быль судить о достоянствъ книгъ!

### 🖁 93. Толкованіе писанія и правила телкованія.

- В. Оригенъ, занимаясь толкованіем писанія, не только 1) предлагаль для върующих толкованіе писанія, но и 2) желаль предложить правила толкованія, доведенныя до ясности и опредъленнаго вида.
  - 1) Оригенъ весьма много писалъ въ объяснение св. писания. По

<sup>65)</sup> T. 15. § 14. Comm. in Matth. Op. T. 3. p. 671.

<sup>66)</sup> Hom. in Luc. T. 3. p. 932. 33 y Tuso Codex. apocr. p. 79. См. Общ. Обов. прим. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Ap. Euseb. H. E. 6, 22. Hom. 7 in Jos. T. 2. p. 412. Hom. 19 in Jerem. \$ 2. T. 3. p. 263 T. 16. 17. Comm. in Matth. Op. T. 3. p. 719. 797. in Johon. T. 4. p. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>) Ap. Euseb. H. E. 6, 25.

 <sup>49)</sup> Hom. 4 in Levit. T. 2. p. 200. Hom. 3. 13. in Numer. ibid. p. 281. 321.
 T. 2. et 20 in Johan. Op. T. 4. p. 76. 350. 323.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>) T. 19. in Johan 4, 306. Comm. in Matth. 3. 814.

<sup>74)</sup> О посланіи Іакова 13 Нот. in Genes. 3 et 8 in Exod. 2 et 13. Нот. in Levit. Атоп. Іаковъ говорить: in Ep. ad Rom, с. 5. о посл. Іуды: «Іуда написаль посланіе хотя и не большов, но исполненное словъ небесной благодати». Сотт. in Matth. Т. 10. 13. ор. 3. 463. 607. «Ап. Іуда въ соборномъ посланіи» Сотт. in Ep. ad Roman. 4. 549. "И Петръ подаетъ звукъ двукъ двукъ прубами своихъ посланій, равно Іаковъ и Іуда. — Присовокупляется труба Іоаннъ и поетъ своими посланіями в Апокалипсисомъ". Нот. 7. in Josua. ор. Т. 2. р. 412.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>) T. 14. Comm. in Matth. 3, 644. Hom. 8 in Numer. 2, 294.

<sup>78)</sup> De princ. 1, 49.

свидътельству Епифанія, имъ писаны объясненія на все св. Писаніе за исключеніемъ Апокалипсиса. Труды Оригена въ этомъ отношеніи были не однаго рода; имъ писаны краткія зампъчанія (спрацюсяць) на трудныя мъста эвзапловъ, томы (τόμοι) или собственно толкованія подробния и бестьды (όμιλίαι), направленныя преимущественно къ назиданію въ благочестіи. Но первыя для насъ совершенно потеряны. Изъ толкованій и бестьдъ дошло немногое въ сравненій съ тъмъ, что писано Оригеномъ по свидътельствамъ древности и при томъ значительная часть изъ дошедшаго сохранилась только въ переводъ Іеронима и Руфина 74), тогда какъ послъдній и самъ говоритъ, что онъ не вездъ сохранялъ върность подлиннику 75).

Изъ дошедшихъ до насъ трудовъ самые лучшіе—толкованіе а) на Исалмы съ историко-критическими замѣчаніями о времени, раздѣленіи и надписяхъ псалмовъ и о нѣкоторыхъ затруднительныхъ мѣстахъ. б) На пъснь пъсней съ превосходнымъ веденіемъ сей книги; Іеронимъ говорилъ: "если въ прочихъ сочиненіяхъ Оригенъ превзощелъ другихъ, то здѣсь превзощелъ самъ себя" 16), и съ тѣмъ отчасти должно согласиться; в) на плачь Іереміи—дорогой памятникъ древности; г) на Евателіе Іоанна большею частію съ превосходными замѣчаніями о смыслѣ словъ и кромѣ того съ отрывками древнихъ памятниковъ; д) таково же недавно изданное толкованіе на первое посланіе къ Коринеянамъ.

2) Достоинство толкованій Оригена могуть показать правила, которыя предписываль онь для толкователя.

Нъсколько опытовъ толкованія писанія видно и у предшественниковъ Оригена. Но Оригенъ первый соображаль, уясняль и приводиль въ опредъленный видъ начала толкованія. И этого нельзя не отнести къ

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>) Толкованія на греч. въ частяхъ на 1, 2 и 5 кв. Монсеевы, на Псалны, Притчи, Екванзівста, Пъснь Пъсней, малыхъ пророковъ, Исвію, Езекінля, на Еванг. Матеея и Іоанна и посланія Апостола Павла (у De la Rue, у Ломача; у Крамера іп Catena in Epist. ad Corinthios. Oxon. 1841 въ первой разъ надано толи. на 1-е посл. Корине.: далъе части разныхъ толкованій въ его же изданіяхъ, Catena in Ep. Catholicas. Oxon. 1841 in Ep. ad Galat. Ephes. Philip. Colos. Oxon. 1842 in Ep. ad Timoth. Tit. Oxon. 1843). Бестоды на греч. въ цълости на 1 кв. Царствъ, въ частяхъ на 1 и 2-ю и четыре кв. Монсеевы, Іеремію и на Дъянія. Въ латин. переводъ толкованіе посл. Римлянамъ, Бестады на Ев. Луки, Інсуса Навина, Судей и части другихъ книгъ.

<sup>75)</sup> Руфинъ (Praef. vers. comm in Ep. ad Roman.), пишетъ что бесъды Інсуса Навина, на ин. Судей, на псалиы 36—38, онъ «переводилъ просто такъ, какъ находилъ въ греческомъ текстъ: но бесъды на Бытіе, Левитикъ, Исаію, Пъснь Пъсней, толкованіе посланія къ Римлянамъ при переводъ взибнялъ». Тоже показываетъ и составъ перевода; самый худой переводъ въ толк. Ев. Матеея; изъ 20 книгъ толиованія на посл. къ Римлянамъ составлено только 10.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>) Ep. 41. (65) ad Pammach.

заслугамъ Оригена. Надобно сожалёть о томъ только, что онъ увлекся вліяніемъ Александрійско-іудейской, Филоновой, герменевтики ").

Вотъ правила, которыя предписывалъ Оригенъ толкователю писанія:

- 1) "Внимай чтенію божественнаго писанія, внимай. Много нужно им'ять вниманія читающему писаніе, дабы не сказать или не подумать чего нибудь о писаніи слишкомъ посившно. И внимая чтенію писанія съ в'врою и богоугоднымъ нам'яреніемъ, толим въ сокровенное писаніе и отверзаетъ теб'я дворникъ. Внимая чтенію, правильно изыскивай, съ в'ярою неуклонною въ Бога сокрывающаго отъ многихъ разум'яніе божественнаго писанія. Не достаточно и того, чтобы толкать: весьма необходима молитва объ разум'яніи божественныхъ тавнъ" 7:).
- 2) Не надобно объяснять писанія по своему произволу, а должно следовать указаніямъ Духа св. <sup>78</sup>), сличать одно место съ другими <sup>79</sup>).
- 3) Если бы и встрътилось что нибудь темное въ писаніи, "не думай, что въ немъ самомъ есть что нибудъ лишнее"; вини себя, который не понимаещь, а писаніе само себя оправдаетъ <sup>80</sup>). Дерзко поступаютъ и тогда, когда, встръчая солецизмы, измъняютъ Слова Божіи <sup>81</sup>).
- 4) Надобно отличать лица говорящія отъ тъхъ, о которыхъ говорится въ писаніи; а въ притчъ должно обращать вниманіе на главный предметь притчи и не спорить о каждомъ ея словъ 82).
- 5) Для уразумънія писанія нужно быть знакомымъ съ словесными науками и философією 83).
- 6) Въ писаніи должно различать троякій симслъ—буквальный, правственный и таинственный <sup>54</sup>). Это правило занято изъ Филонова метода толкованія. Разсмотримъ это правило по частямъ.
- а) Буквальный смысль, по словамъ Оригена, не вездѣ находится въ писанія; его нѣтъ тамъ, гдѣ видимъ анеропологическія выраженія о Богѣ <sup>85</sup>). Это совершенно справедливо. И Оригену принадлежала та заслуга, что онъ ослабилъ довѣріе къ анеропоморфизму евіонеевъ и Папія, увлекавшему въ странности хиліазма. Толкованія Оригена отличаются и тѣмъ, что онъ много обращалъ вниманія на грамматическо-историческій

<sup>\*)</sup> Іеронимъ Epist. ad Minervium T. 4. p. 220. Оригенъ cont. Celsum lib 4. § 51.

<sup>77)</sup> Epist. ad Gregor. Neocaesar. T. 1. p. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>) Hom. in Ezech. T. 3. p. 362.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>) T. 10. Comm. in Matth. 3, 160.

<sup>\*)</sup> Philocaliae cap. 1. 2. 12. Comm. in Ezech. T. 3 p. 352.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>) Philocaliae cap. 4. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>) Philocaliae cap. 7.

<sup>\*3)</sup> Philocaliae cap. 13. 14.

<sup>44)</sup> Homil. 5 in Levit. T. 2. p. 209. 184.

<sup>85)</sup> De princip. T. 1. p. 164. 165. 182.

симсять словъ писанія, полагая его въ основаніе самому аллегорическому толкованію \*).

- б) Весьма похвальна ревность Оригена назидать себя и другихъ нравственными наставленіями; при толкованіи писанія нравственный смысль онъ искаль въ законъ, въ исторіи дъль и состояніи души <sup>86</sup>). Но если нравственный смысль можеть показывать буква писанія, или онъ извлекается какъ слъдствіе изъ какой либо мысли писанія: то этоть смысль не имъеть значенія отдъльнаго смысла наравнъ съ буквальнымъ смысломъ.
- в) Оригенъ справедливо говорилъ, что буква убиваетъ всякаго, кто въ нухв іудея лишаеть писаніе смысла таниственнаго 87). Но онъ увлекается Филономъ, когда аа) думаетъ, что достоинство приличное обрядамъ Монсеевниъ можеть быть сохранено только таниственнымъ значеніемъ ихъ 86); или когда тоже думаеть о ніжоторыхь случаяхь жизни ветхозавътныхъ лицъ 89). При этомъ онъ забываетъ апостольское ученіе о состояній людей ветхозав'ятних и о стихіях, какія были нужны для нихъ (Гал. 4). И самъ же онъ удерживаетъ историческое значеніе за большею частію событій древнихъ 90), и говоря объ исторіи вовчега Ноева замечаеть: "это поколику относится къ исторіи, сказано противъ техъ, которые домогаются опровергать писанія В. Завета, какъ будто онв заключають что нибудь невозможное и несогласное съ разумомъ" 91). 66) Слишкомъ увлекается Филономъ Оригенъ, когда раздъляеть таинственный симсль на аллегорическій, и анагогическій, относя первый въ первви Христовой земной, а последній въ міру высшихъ небесныхъ странъ 92). Нотвердость такого разделения чувствовалъ онъ и



<sup>\*)</sup> Онъ сравниваетъ парадледьныя мъста, напр. въ Бес. на Еванг. Луки (Т. 3. р. 933), сличаетъ Лук. 12, 58. 59. и Мат. 5, 25. 26, замъчая, что у послъднято одно лице— трусо опущено, а другое замънено инымъ. Приводитъ въ пособіе лучние списки (Нот. 8 in Jerem. Т. 3. р. 130); повъряетъ переводы (Нот. 5 in Genes р. 75), иное объясняетъ изъ исторіи; разбираетъ производство словъ, показывая значеніе выраженій (Нот. 1. in Luc. Т. 3. р. 574).

<sup>\*)</sup> Hom. in. Exod. T. 2. p. 12. 136. Comm. ніп Math. Т. 3 p. 503.

<sup>87)</sup> De princ. Lib. 4. § 5. 6. Геронимъ Ep. ad Magnum.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) Онъ писалъ: "Если остановишся на буквъ и будешь принимать написаннов въ законъ такъ, какъ представляется или іудеямъ или людямъ простымъ: то стытусь сказать, что такіе законы даны Богомъ". In Levit. Hom. Т. 2. р. 226. Таже мысль Hom. XI in Numer. Т. 2. р. 304. In Exod. Hom. XI p. 171.

<sup>89)</sup> См. Исторію Авимелеха Hom. 6 in Genes. исторію Ревекки Hom. 10 in Genes, и пр.

<sup>90)</sup> De princ. Lib. 4. p. 192. Hamp. De princip. 4. p. 192. Philocaliae p. 1. § 19.

<sup>91)</sup> Hom. 2 in Genesia.

<sup>92) &</sup>quot;Приличнымъ представляется пророчества изрежаемыя о народахъ относить къ душанъ и къ ихъ жилицамъ небеснымъ, равно и повъствованія о событіяхъ съ Изранленъ, Ісрусалимомъ и Іудесю". De princ. T. 1. p. 134. 186. сл. Hom. XI in Numer. T. 2. p. 307. Hom. 1 in Levit. T. 2. p. 787. Comm. in Johan. T. 2. 283.

самъ, выражаясь о томъ въ видѣ мивнія и иногда замвняль послѣдній симслъ однимъ нравственнымъ. вв) Равно произвольно полагаетъ онъ, будто во всѣхъ тѣхъ мѣстахъ, гдѣ есть смыслъ буквальный, надобно искать смысла таинственнаго. Противъ этого правила онъ самъ при одномъ случаѣ замѣчалъ: "за чѣмъ искать аллегоріи тамъ, гдѣ назидаетъ буква?... Иное надобно сохранять совершенно такъ, какъ написано" 93).

Такія невърности самому себъ и въ правилахъ и въ приложеніи правиль къ опыту объясняются въ Оригенъ тъмъ, что онъ съ одной стороны увлекался примъромъ ученыхъ александрійскихъ іудеевъ, съ другой слишкомъ обольщался надеждою видъть въ аллегорическомъ толкованіи писанія средство обличать іудея убивающаго духъ буквою и опровергать нападенія ученыхъ язычниковъ на содержаніе писанія <sup>94</sup>). Намъренія его были чисты и онъ аллегорическимъ толкованіемъ, также какъ и грамматическо-историческимъ, сдълалъ много полезнаго для своего и послъдующихъ временъ <sup>95</sup>). Мы увидимъ, что довольно еще пройдетъ времени, пока аллегорическое и грамматическо-историческое толкованіе писанія уравняются въ училищъ антіохійскомъ особенно трудами и искусствомъ св. Іоанна Златоустаго. Но пусть временое остается за временемъ.

### 🖇 94. Апологетическіо труды Оригена: сочиненіе противъ Цельса.

Оригенъ во всю жизнь боролся съ язычнивами— и гностивами. Но до насъ дошло одно апологетическое сочинение его протиез Цельса, сочинение превосходное, которому подобнаго не было до Оригена. — Епикуреецъ Цельсъ, извъстный при Адріанъ, въроятно при Маркъ Авреліъ писалъ свое истинное ученіе (λόγος άληθής), въ которомъ онъ опровергаль христіанство съ философской и политической точки воззрѣнія на христіанство <sup>96</sup>). Все что могла говорить злая насмѣшливость ѣдкаго, тонкое остроуміе колкаго, ловкая діалектика разнообразнаго, — все то писалъ о христіанствъ Цельсъ, отличавшійся сверхъ остроумія глубокомысліемъ и обширностію свѣденій; Цельсъ зналъ свое дѣло; Порфирій и Юліанъ стояли ниже его, и христіанскіе епикурейцы 18 в. выписывали слова Цельса, хотя и жаловались, что до нихъ не дошли сочиненія умныхъ язычниковъ. Около стольтія сочиненіе Цельса оставалось безъ отвъта со стороны христіанъ. И Оригенъ неохотно рѣшался на ученое опроверженіе его; защищать христіанство, думалъ онъ, —дѣло Исповъд-

<sup>93)</sup> Homil. XI. in Numer.

<sup>94)</sup> Это видно особенно въ сочинении противъ Цельса.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>) Имъл въ виду благочестивое направленіе, св. Василій в. и Григорій Богословъ помъстили весьма много изъ толкованій его въ Филокаліи Philocalia sive excerpta ex scriptis Origenis, Lutetiae Paris (1624. 4). И всъ отцы 4-го в. какъ восточные, такъ и западные, польвовались толкованіями Оригена. См. объ Иларіи, Амвросів, Іеронимъ, Григорів Нисск. и др.

<sup>96)</sup> Цельсъ, по словамъ Оригена (1. 8), «жилъ при Адріанъ и въ последующее

ника Христова. Наконецъ, по неотступной просьов Амвросія, онъ принядся за Цельса; это было уже въ 249 году на 64 году жизни Оригеновой <sup>97</sup>), и онъ выполнилъ благочестивое наивреніе, какъ нельзя лучше. Изъ слова въ слово передавая слова Цельса, онъ преслѣдуетъ его нагъ за шагомъ съ торжествующею силою послѣдовательнаго, глубоваго общирнаго ума, и что особенно возвышаетъ Оригена; это—спокойствіе аго, основанное на самопознаніи и сознаніи правоты дѣла своего, съ какимъ онъ отражаетъ противника, часто выходившаго изъ себя. Сочиненіе противи Цельса—безсмертный плодъ удивительнаго Оригена <sup>98</sup>). Значительную часть филокаліи, составленной Василіемъ и Григоріемъ, составляють выписки изъ этого сочиненія.

Оригенъ жаловался, что сочиненіе Цельса написано безъ порядка; а потому и въ сочиненіи *противз Цельса* должны были встрѣчаться повторенія.

Въ первой книгъ на слова Цельса о скрытности христіанъ Оригенъ отвъчаетъ, что а) ученіе христіанское воюетъ противъ тайнаго врага, б) оно извъстно цълому міру, не боится ни философіи, ни философовъ, будучи основано на исторіи; в) сокровенность, какая принадлежить ему,—принадлежность высокаго достоинства въры. Христіане довърчивы безъ изслъдованія? а) Потому что ученіе христіанское само даетъ чувствовать божественную силу свою; б) довъріе — необходимость для ученика и въра—самый краткій и всеобщій путь къ истинъ; в) въра христіанъ— не мижніе и по содержанію не вымысль: Богь—Виновникъ ся, и только для невъжества неизвъстны основанія ся.

Во еторой книги на возражение: "пуден не приняли Інсуса Христа", отвичаеть: это относится только ко вреду пудеевь, а не христи-



за тамъ время». Лукіанъ посвящаль ему своего Псевдоманта при Коммодъ. Цельсъ въ своемъ истинномъ ученія хоталь казаться и платовикомъ (Cont. Cels. 483. 1. 8), во быль въ душт не болте, какъ епикуреецъ, для котораго все равно (Cont. Celsum lib. 5. 6).

<sup>97)</sup> Евсевій: «Въ тоже время (при Филиппв—249) написаль восемь книгь противъ емикурейца Цельса о истинномъ ученів». Н. Е. 6. 36. Самъ Оригенъ говоритъ, что периовь уже давно насдаждается миромъ и что однако ей угрожаетъ бъдствіе, такъ квить илеветники слагаютъ на нее всю вину настоящаго сильнаго смятенія»— (Lib. 3. § 15). Послъ Максимова гоненія до 249 г. прошло 12 лѣтъ; «великое смятеніе»—бунтъ Девія, которому предшествовали Іотакіаново возмущеніе въ Сирія и Маримово въ Паняонія.

<sup>\*\*)</sup> Это сочинение много разъ издаваемо было отдёльно. П. Николай 5 посылаль въ Константинополь достать, за какую бы то ни было цёну, это сочинение; латинскій переводъ напечатавъ послі смерти Папы въ 1481 г. въ Римі. На греч. и дат. изд. Генелемъ Augsburg. 1605, вийсті съ Филоналією Фильдомъ 1658. Cantabr. Origines Acht Bücher üb. d. Wahrheit d. christl. Religion, übers. v. Mosheim. Hamb, 1745, ородинузскій переводъ Бугро изданъ 1700 въ Акстердамъ.

анства. Поелику а) пророчества и чудеса ясно повазывали въ Інсусъ Христъ Мессію и Бога, 6) тоже показывали исполненіе всъхъ древнихъ пророчествъ въ Інсусъ, равно в) его предсказание о своей смерти, оправдавшееся и свидетельствомъ Флегонта. "Споръ христіанъ съ іудеями о пророчествахъ—споръ о пустомъ?" Вопросъ о смыслѣ пророчествъ независимо отъ всѣхъ споровъ имѣетъ всеобщую важность, а еретичество только уклоненіе отъ истины. "Чудеса Его— волхвованія, или что-то похожее на мисъ? 4. И философски и исторически ложное мивніе, потому что смешиваеть исторію съ баснею и учителя истины посланника Божія—сь людьми пустыми. "Воскресеніе Его-обмань"? Оно сопровождалось обстоятельствами, которыя не допускають никакого подоврвнія въ обманъ: смерть и погребение совершились предъ глазами народа, -- и у гроба была стража. "Если точно хотель Онъ явить свою божественную силу: то надлежало явиться предъ всёмъ народомъ; извёстно же и намъ ивъ евангелія, что Онъ являлся". а) Не наше дело предписывать уставы чудесамъ; б) довольно знать, что онъ являлся Петру, 12 ученикамъ, болъе чъмъ 500 ученикамъ; в) проповъдь учениковъ - доказательство воскресенія Его: иначе отвуда у нихъ сила, побъдившая всь ужасы смерти, всв усилія Рима?

Въ третьей книгт о томъ: какъ и по какимъ побужденіямъ проповъдывалась въра и раздъленія между христіанами мъщають ли чистотъ въры? Ученіе христіанское проповъдывалось по побужденіямъ святымъ и говорить о святости. "Его принимають только простаки и люди худые? а) И умныхъ принимають въ христіанство, какъ и всъхъ вообще, съ осторожностію: б) само по себъ нравственное ученіе его—превосходно; в) если принимають гръшниковъ: то потому, что Богь милосердъ и что они изъ гръшниковъ становятся праведниками.

Въ четвертой книгъ—предмети весьма важные. На возражение: "Вогъ могъ спасти человъка и не воплощаясь, а воплощение Его несообразно съ Его неизмъняемостию"? Отвъти: первая мысль повазываеть, что не имъютъ справедливаго понятия о свободъ человъческой, а вторая основана на ложномъ понятии о Богъ и Его отношении въ міру. "Христіанство разрушаетъ неизмънныя учреждения гражданскаго общества"? Оригенъ входитъ въ глубокомысленное размышление о намъренияхъ Божихъ относительно міра и народовъ и показываетъ, что кто не отвергаетъ промышления Божія о міръ, тотъ не можетъ допускать независимаго гражданскаго законоположенія, а допускаетъ только независимое Божіе законодательство.

Въ пятой книге убеждаеть въ нисшествии Бога на землю пророчествами и историческою достоверностію пов'яствованій о семъ. Оправдываеть іудейскій законъ противъ обвиненій въ пропов'яданіи бототворенія зв'яздъ и пр. "Если сей законъ свять: почему не сохраняютъ его? Потому, что одинъ всеобщій законъ на всегда удерживаеть за собою обязательную силу для всёхъ. "Всё вёры равны? Нётъ, язычество и христіанство совершенно различны по своему духу и содержанію; дале показывается отношеніе еретиковъ къ церкви.

Въ шестой книгъ сравнивается учение Платона съ учениемъ христіанскимъ; простота послъдняго объясняется тъмъ, что оно назначено для всъхъ и для ученихъ и простихъ, не требуя однако ни отъ кого сгънаго довърія къ себъ; образуетъ кроткихъ и смиренныхъ друзей Божінхъ; Інсусъ Христосъ ничего не занялъ у Платона. Ръшаются возраженія противъ Монсеевой исторіи о миротвореніи.

Въ седемой книге показывается превосходство пророчествъ предъ прорицалищами, доказывается, что между В. и Н. Заветомъ нетъ противоречий. Воскресение мертвыхъ— не предметъ неразумной веры. Христіане не приносять жертвъ богамъ, потому что приносять самихъ себя истинному Богу. На слова Цельса: "не могъ ли кто-либо изъ достойныхъ поставленъ быть правителемъ той или другой части міра?" Отвечаетъ: "надлежить напередъ показать, что не то же здёсь, что виборъ атамана между разбойниками".

Въ осъмой книге продолжаеть показывать, что христіане чтуть

Въ осьмой книгъ продолжаеть показивать, что христіане чтуть встиннаго Бога, а язычники пустоту и порокъ; христіане чтуть Сына Божія, не оскорбляя тъмъ Отца Его, такъ какъ чтуть Того, Кто сказаль: Азъ и Отецъ едино есма, чтуть Единороднаго, образъ Невидимаго Бога". Чтуть Ангеловъ какъ слугъ Божінхъ праздники ихъ— не безобразныя празднества языческія. Цельсъ желаетъ, чтобы всъ народы вивли одинъ законъ, но сомнъвается, можетъ ли быть осуществлено такое желаніе? Апологеть отвъчаеть, что соединеніе всъхъ подъ одинъ законъ не только возможно, но и существуеть въ опытъ между христіанами!

Таковое содержаніе сочиненія противо Цельса.

Его сийло можно дать въ руки каждому неологу—и натурадисту. Для нихъ замъчательнымъ должно быть и то, что самъ Цельсъ подтверждаетъ свидътельствомъ своимъ и современниковъ своихъ событія жизни Христовой; и онъ не сомнъвается въ исторической дъйствительности чудесъ Христовыхъ, а только старается объяснить происхожденіе ихъ по своему <sup>59</sup>). Онъ читалъ "въ Евангеліи исторію смерти и воскресенія Христова <sup>100</sup>), родословіе и рожденіе Іисуса Христа <sup>101</sup>), повъствованіе о нисшествіи Духа св. на Іисуса крестившагося <sup>102</sup>) въ

<sup>\*\*)</sup> Lib. 1. § 7. 67. 68. Lib. 2 § 50.

<sup>100)</sup> Lib. 2. § 37. 55. 59. 67. Lib. 5. § 52.

<sup>104)</sup> Lib. 2. § 33. Lib. 1. §. 28. 61. Lib. 5. § 52.

<sup>100)</sup> Lib. 1. § 40. 41.

Іордан'я; изображеніе пророчествъ Его 103). Самъ Оригенъ между прочинъ говорить о чудесахъ, совершавшихся христіанами, какъ очевидецъ 104).

§ 95. III. *Нравственныя сочиненія* н IV. Догматическія; произвольныя ми**т**нів Оригена; втрное ученіє: заключеніє о немъ.

Между нравственными сочиненіями Оригена изв'єстны сочиненія о молитью и ув'єщаніе ко мученичеству 105). Содержаніемъ перваго служить размышленіе о молитью Господней. Посл'є введенія разр'єшаєтся вопрось такъ часто повторяемый и нын'є: если Богъ знаетъ все—и будущее: то нужны ли молитьы? Богъ, говорить Оригенъ, отъ вёчности знаетъ челов'єка не иначе какъ свободнымъ, знаетъ и то, что сдівлаемъ мы съ своею свободою; потому знаетъ и то, когда мы станемъ лениться для молитвы. И такъ молитва наша не вносить перем'єны въ состояніе существа Божія, но она составляетъ изв'єстное въ насъ состояніе приближающее насъ къ Богу. Дал'є показываются другія д'єйствія молитвы и именю: приближеніе къ міру Ангеловъ и Святыхъ. Молитьа Господня объясняется буквально и весьма вёрно. Наконецъ говорится о положеніи тёла во время молитвы, о м'єсть молитвы, каковымъ представляется преимущественно храмъ, о образцахъ молитвы.

Увъщание къ мученичеству, писанное для друга Амвросія и пресвитера Протоктета, писано съ живымъ чувствомъ благочестія.

Древнимъ было извъстно нъсколько догматическихъ сочиненій Оригена 106). Но до насъ дошло только одно—о началахъ—въ четырехъ книгахъ—плодъ незрълыхъ лътъ 107). Въ введеніи къ сочиненію Оригенъ писалъ: "истинно только то, что согласно съ ученіемъ апостоловъ, сохраненнымъ доселъ въ церкви. Апостолы предложили ясно то, что необходимо знать въ христіанской въръ, и именно для тъхъ, которые не призваны къ изслъдованію. Но раскрывать основанія догматовъ они предоставили тъмъ, которые приняли для того дары Духа св." 108). Сообразно съ этими словами сочиненіе о началах ни по формъ, но по содержанію не есть сочиненіе народное; это есть опытъ ученаго изложе-

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup>) Lib. 1. § 40. Lib. 2. § 18.

<sup>104)</sup> Lib. 1. § 2. 6. Lib. 4. § 34. Lib. 7. § 67.

<sup>105)</sup> Сюда же могуть быть отнесены письма въ Амвросію, въ свою защиту относительно изученія онлосовіи; въ александрійскимъ братіямъ, въ Григорію нео-кессарійскому съ увѣщаніемъ изучать истины вѣры болѣе, чѣмъ онлосивіи, Ор. S. 1. p. 3—5. 30 – 32.

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup>) Строматы слеченіе христіан. ученія съ ученіемъ енлосововъ (Іеронимъ Ер. 84 ad Magn.), сочиненіе о воскрессніц, подавиме случай Месодію писать опроверженіе (Евсевій Н. Е. 6. 24. De-la Rue T. 1. р. 33. 37), о свободномъ произволеніц и пр.

<sup>&</sup>lt;sup>407</sup>) См. выше пр. 18, т. е. оно писано за 40 лътъ до смерти.

<sup>108)</sup> Praef. ad. lib. de princ.

нія догматовъ вёры и въ ученой формё. Какъ первый опыть съ своекъ родё, оно показываеть въ сочинителё человёка съ особенными дарованіями. А какъ опыть молодыхъ лёть, оно легко могло быть съ ошибками. Все изложеніе вёры направлено противъ валентиніанъ, маркіонитовъ и другихъ гностиковъ; а отселё соглашеніе началъ вёры съ вчалами разума естественно могло происходить подъ вліявіемъ тогдашмії философіи. Наконецъ особенная черта въ этомъ сочиненіи—скроммость— не дозволяющая сочинителю предлагать свои собственныя мысли невче, какъ только въ видё миёній.

Содержаніе сочиненія: первая книга " о Богь и Его свойствахь, з таннствь св. Троицы; о разумныхь созданіяхь и ихъ паденіи". Вторая книга говорить о средоточіи всьхъ тварей и ихъ разнообразіи; посльднее условливается тьлесностію, также какъ тьлесностію предполагается существованіе матеріи и ея Творца; отсель множество міровь. Защищается независимое ни отъ чего единство существа Божія. Покамвается способь воплощенія Слова. Пространно говорится о душь. Третья книга о внутреннихъ и внышнихъ условіяхъ совершенствованія человьческой души. Превосходно защищается свобода воли человьческой. Четертая книга о свящ. Писаніи, о его Божественной важности и боговухновенности, о способахъ объяснять его. Въ заключеніи кратко повторяется ученіе о св. Троиць \*).

Это сочинение подвергалось строгому суду—и за него строго судими сочинителя. Что трудъ незрълыхъ лътъ оказался съ ощибками и съ ощибками даже значительными—это не удивительно. Важнъе то, что ощибки этого сочинения встръчаются и въ другихъ сочиненияхъ. Но чтобы судить объ Оригенъ, надобно видътъ и видътъ и разсмотрътъ самаго Оригена, т. е. не только изложить его мнъния, но и показатъ, въ какомъ видъ онъ предлагалъ ихъ.

Произвольныя мивнія Оригена были следующія: а) "мив кажется говорить онь, что и прежде сего міра быль мірь. Поелику не тогда Богь началь действовать, когда сотвориль сей мірь 1009)".

б) За этимъ следовало другое мнене: духи и души человеческія существовали прежде сего міра и вследствіе свободы ограниченной подверглись паденію, ниспали въ нисшій кругъ бытія—облеклись раз-

<sup>\*)</sup> Дуннія изданія: Origenis Lib. de principis, grae. lat. cum annotat. cod. Redepenning Lipsiae. 1836. Schnitzer: Origenis üb. Grundlehren. d. Glaubenswissenschaft, Wiederherstellung Versuch. Stutgardt. 1835. Hocoõie: Thomasius Origenes. E. Beitrag. z. Dogmeng. 3 Jahr. Nürnb. 1837. Redepenning Origenes E. Darstellung seines. Lebens u. seiner Lehre Bonn. 1841.

<sup>19)</sup> De princip. 3, 5, 3, p. 149. Meeogi# y Poris Bibl. cod. p. 235. p. 933.

нородными талами <sup>110</sup>). И здась прибавляль Оригень, что это не догмать, а только мнане <sup>111</sup>).

"в) Думаю, говорить онъ еще, что слова: и будета всяческая во всеми Бого, означаеть то, что Онъ въ каждомъ все... Врагъ истребиться Богомъ, а злое произволеніе, произшедшее отъ самаго врага. И такъ разрушится онъ не такъ, что не будетъ существовать, но что не будетъ врагомъ, <sup>112</sup>). И присовокупляль: "это говоримъ мы съ великимъ страхомъ и опасеніемъ, болѣе въ видѣ изслѣдованія, нежели полагая за вѣрное и опредѣленное" <sup>113</sup>).

По вакому случаю допущены эти предположенія? Или самъ по себъ Оригенъ дошелъ до нихъ? Были обстоятельства располагавшія кътому. Въ его время самымъ обыкновеннымъ вопросомъ былъ вопросъ о происхожденіи зла и совмъщеніи Благости Божіей съ Правосудіемъ. Многіе ръшали его тъмъ, что допускали два начала. Оригенъ, допускал три помянутыя предположенія, представлялъ въ полномъ свътъ Святость и Благость Божества: но вмъстъ съ тъмъ оставлялъ Правду Божію только съ значеніемъ исправительной правды, и кромъ того напрасно полагалъ, что будто не можетъ быть внутренней дъятельности въ Божествъ.

Поелику же Оригенъ положилъ себѣ за правило: "въ ту только надобно вѣрить истину, которая ни въ чемъ не разногласить съ церковнымъ и апостольскимъ преданіемъ" 114): то въ отношеніи къ третьему пункту своихъ мнѣній онъ опредѣленно училъ, что нераскаянныхъ грѣшниковъ ожидаетъ вѣчный огонь 115); равно относительно втораго пункта вмѣсто личнаго паденія душъ до вступленія въ тѣло, онъ, особенно въ послъдствіи, со всею твердостію повторялъ библейское ученіе о порчѣ природы въ Адамъ, переходящей къ потомкамъ путемъ рожденія \*).

г) Ясными словами Оригенъ исповедываль, что какъ Сынъ, такъ

 $<sup>^{140}</sup>$ ) De princ. 3, 7. 8. In Johannem T. 1. 2. 8. въ последнемъ месте говоритъ о діаволе: ຂံνδεθ  $\tilde{\eta}$ ναι ύλ $\tilde{\eta}$  και σώματι, а въ книге противъ Цельса (4, 92) пишетъ, что это "не земныя тела".

<sup>111)</sup> De princ. 2, 8, 4. p. 96.

<sup>119)</sup> De princ. 1, 5, 6.

<sup>118)</sup> De princ. 1, 6. 1. cs. Praef. § 6. p. 48.

<sup>114)</sup> Praefat. princ. § 2.

<sup>&</sup>lt;sup>415</sup>) In. Jerem. Hom. 18. 1. T. 3. p. 241. Camm. in Matth. § 72. T. 3. 889 in Ezech. Hom. 10. 4. T. 3. p. 394. In Exod. Hom. 6. 4. T. 2. p. 148.

<sup>\*)</sup> Cont. Celsum. 7, 50. Comm. in Const. lib. 3. Op. T. 3. p. 83. In Ep. ad Roman. lib. 5. § 9, 1—5. p. 550—557. *Неандеръ* (К. G. 1. Atth. 3. 1057) ошибался, полагая, что Оригенъ не проповъдываль связи гръха Адамова съ участію потомства. Пусть мысль о сей связи не въ связи съ мыслію о предсуществованіи душтъ, но зачъмъ же выставлять Оригена не въ своемъ видъ?

и Духъ св. есть Богъ 116), что Сынъ и Духъ св. не сотворены 117). Но когда онъ опредълялъ отношеніе Сына и Духа св. къ Богу Отцу: то хотя большею частію довольствовался библейскими выраженіями, т. е. что Сынъ рождается, а Духъ исходитъ отъ Отца 118); но иногда нокушался объяснять отношеніе духовнымъ извожденіемъ (προβάλλεσθαι, γεγονέναι) Сына отъ Отца, Духа отъ Сына, и потому или предполагаль онъ какъ бы нѣкія степени въ Божественной сущности, или мысль его остается вовсе неясною 119).

Посему-то св. Аванасій не разъ ссылался на Оригена въ спорахъ съ аріанами, замѣчая притомъ, что у Оригена надобно смотрѣть не на тѣ мѣста, гдѣ онъ говоритъ о предметѣ испытательно, а на тѣ, гдѣ онъ утвердительно учитъ противъ ересей 120). А св. Василій свидѣтельствовался словами Оригена въ сочиненіи о Божествѣ Духа св., присовокупляя, что Оригенъ "не во всемъ совершенно здравыя имѣлъ предноложенія (ὑπολήψεις) о Духѣ 121).

Въ другихъ отношеніяхъ догматическое ученіе Оригена вполнъ върно и опредъленно. Указываемъ на ученіе о соединеніи Божества

<sup>116) &</sup>quot;Весьма ясно показываетъ это Апостолъ, предъявдяя единую и ту же силу въ Тронцъ, когда говоритъ: раздъленія дарованій суть, а тойжде Духъ... симъ весьма ясно показываетъ, что нътъ никакого раздичія въ Троицъ" De princip. 1. 3. 7. р. 63. тоже р. 61. 62. 64. Том. 15 in Matth. § 10. 31. in Jesa. Т. 1. р. 350 in Jerem. Hom. 18. § 9. in Numer. Hom. 2. § 8. р. 310. in Johan. Т. 2. 46. Въ семъ послъдвенъ обличаетъ какъ тъхъ, которые допуская, что Сынъ Божій есть Богъ, не допускали личнаго бытія Его, такъ какъ и тъхъ, которые приписывая личное бытіе, отвергали тур веотита той окой. Тоже Hom. 12 in Numer. 21, 16.

<sup>117) &</sup>quot;Сынъ Божій всегда существуєть и нять момента, когда бы Онъ не быль Онъ не шмветь для себя другаго начала, кроми тего, откуда Онъ есть и рождается". De princ. 1. 2. § 9. р. 57. Тоже Cont. Cels. 8, 12. р. 750. Lib. 1. § 34. 60. 66. 68. Lib. 2. § 9. 10. Lib. 3. 9. 41. De princip 1, 3. § 3. Fragm. Comm. in Genes. ap. Pamphilum. pro Origene c. 3.

<sup>148)</sup> De princ. 1. 2. § 4. 1, 55. Tom. 1. in Johan. § 32. in Jerem. Hom. 9. § 4. См. пр. 117.

<sup>119)</sup> De princ. 1. 2. § 6. 1. 3. § 5. In Johan. T. 2. § 6. T. 13. § 25. O степения въ Божествъ прямо нигдъ не говорить онъ, а о въчности и тождествъ существа лицъ говорить. Фотій неосмотрительно сказаль, когда говориль, что Оригень въ 1 кн, о началахъ "миого богохульствуетъ, говоря, что Смиъ сотворенъ (πεποιηθέναι) Отцемъ, Духъ св. Сыномъ". Оригенъ нигдъ не писалъ ни о Сынъ, ни о Духъ св. πεποιηθέναι, а употреблялъ выраженіе—γίνεσθαι, γεγονέναι. Оригенъ такъ объясняетъ себя: Erat autem, non sicut de aeterna luce diximus, innatus (ἀγέννητόν), ве duo lucis principia videamur inducere, sed sicut ingenitae lucis splendor, ipsam. illam lucen initium. habens ac fontem, natus quidem ex ipsa, sed non erat, quando, non erat. Comm. in Epist. ad. Hebr. см. пр. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup>) De decret. Synodi Nicenae § 27. T. 1. p. 232. Другов масто Epist, 4 ad Serapion. § 9. T. 1. p. 2. p. 702. сл. Сократа Н. Е. 4. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup>) De spiritu S. § 73. T. 3. p. 61.

съ человъчествомъ въ Інсусъ Христь а); о наслъдственной порчъ въ человъчествъ б), объ искупительномъ значения смерти Христовой в), о благодати Божіей; г) о таинствахъ крещенія и муропомазанія; д) о Евхаристіи е), о покаяніи и елеосвященіи ж).

Соображая все сказанное о трудахъ Оригена, видинъ, какъ легко могло быть, что одии, какъ нельзя болъе, удивлялись Оригену, превозносили его похвалами, — другіе бранили его неум'вренно. — Оригенъчудо въка по дарованіямъ-весьма много сделаль для своего времени 122), много сделаль и для последующихъ временъ. Все великіе учители 4-го въва пользовались Оригеномъ: но великіе помнили, что Оритенъ быль человъкъ и не опускали изъ вида ошибокъ его 123). Послъ св. Месодія Епифаній и Ісронивъ сильно возставали на Оригена. Но пренія Іеронима съ Руфиномъ по этому предмету были жалки 124). Самъ Іеронимъ писалъ объ Оригенъ: "желалъ бы я делять съ безчестіємъ его имени его знаніе писанія. Хочеть ли кто хвалить Оритена? Пусть хвалить, какъ и я хвалю. Онь мужь великій оть юнести и истинный сынь мученика. Похотей онь быгаль, скупость попираль, писанія зналь на память и въ изъясненіи ихъ проводиль дни и ночи. Кто не удивится пламенной любви его въ писанію? Если вто противопоставить намъ ошибки его: то пусть выслушаеть спокойно: и великій Гомеръ дремлетъ; при долгомъ трудъ естественъ и сонъ. Не будемъ нодражать ошибкамъ того, коего высокія достойнства недостижним для

a) Cont. Cels. lib. 2. c. 9. Lib. 3. c. 41.

<sup>6)</sup> Hom. 8 in Levit. § 3. Hom. 12 in Lev. § 4 ln Cant. Cant. lib. (np. 8. 88); Lib. 4. (op. 3, 88).

s) Cont. Cels. lib. 2. c. 23° Comm. in Joan. 1. c. 25. Hom. 8 in Jerem. § 1 (op. 3. 171); Hom. 3 in Levit § 1 (op. 2, 198).

r) Cont. Cels. lib. 3. \$ 40. lib. 7. \$ 42. 44. Comm. in Matth.—12. \$ 40 Comm. in Joan.—20. \$ 26. Hom. 8 in Jerem. \$ 1.

x) Com. in Ep. Rom. lib. 5. § 8. (op. T. 4. P. 1. p. 561), Comm. in Joann. +6. § 17. Hom. 4 in Cant. Cant. (op. 3, 88).

e) Hom. 18 in Exod. § 3 (op. 2, 176); De Orat. § 27.

m) Hom. 3 in Levit. § 4 (od. 2, 190. 191). De Orat § 28 Hom. 17 in Luc. (op. 3, 952).

<sup>199)</sup> Викситій ларинскій, не расположенный из Оригену, писаль: «Можетъ быть несчастинь» онъ быль въ ученивах»; Кто же когда либо быль счастинье от него произошли безчисленные учители, безчисленные священники, исповадники, мученики. А каково было уваженіе из нему? Кто изъ благочестивыхъ не притекаль из нему изъ отдаленныхъ странъ? Кто изъ христіанъ не уважаль его какъ пророка? Кто изъ оплососовъ не чтиль его какъ учители"? Сомтопіт. с. 23.

<sup>133)</sup> О Филоналіи Василія и Григорія см. пр. 96. 98. По словамъ Свиды Григорій говорилъ: «Оригенъ для всяхъ насъ кость". Объ Асанасій пр. 120, Григорій Нисск., Ісронимъ, Амвросів, Иларів, Есремъ увидимъ далве; — о Григорів чуд. о Діонисім алекс., Паменлъ, Осоктистъ видъли.

<sup>134)</sup> См. объ Еписаній и Ісронимъ. Если же чьи нападенія на Оригена относились из слава Оригена: то это нападенія Оссовиа алекс. см. о Еписаніи и Іссина Злат.

насъ. Ошибались въ въръ и другіе, какъ изъ Грековъ, такъ и изъ Латинянъ. Ты скажешь: это не значитъ извинять Оригена, а обвинять другихъ. Хорошо, но я и не говорю, чтобы онъ не ошибался, и не вврю, чтобы въ ошибкахъ ввры надлежало слушаться, кого бы то ни было, хотя бы напр. Ангела. Я читаю его какъ и другихъ; поелику онъ ошибался, какъ и другіе" 125). Въ 543 году по волъ Имп. Юстиніана на частномъ собор'в при Патр. Мин'в осуждены были такъ названныя тогда Оригеновскія мысли и оригеніане 126): но это потому и въ томъ смыслъ, что безразсудные чтители Оригена вмъстъ съ тъмъ, какъ включили предположения Оригена въ число догматовъ въры. присовокупили къ его ошибкамъ свои собственныя, защищали то и другое съ упорствомъ и произвели кровавыя раздёленія въ церкви 127). Самый върный отзывъ о себъ сдълалъ самъ Оригенъ въ последніе годы своей жизни: "И любовь, писаль онъ, опасна, если преступаеть предвлъ. Тотъ, кто любить, должень разсматривать природныя расположенія любимаго. Если преступить онь міру любви: и любимый и любящій будуть въ грёхі... Это и инъ довелось испытать въ церкви. Многіе, потому что любять меня болъе, четь заслуживаю, и на словахъ и на деле превозносять слова и ученіе мое, чего однако не одобряетъ моя совъсть. А другіе поносять мои трактаты и обвиняютъ меня въ такихъ мысляхъ, о которыхъ и не знаю. Но и тъ, которые слишкомъ любятъ, и тъ, которые ненавидятъ, не на пути правды; одни ошибаются по любви, другіе—по ненависти 128).



<sup>&</sup>lt;sup>135</sup>) Epist. ad Pammach. et Ocean. 41 (84). Proem. tradit. in Genesia; Epist. ad Tranquill. 46 (62).

1/415

<sup>136)</sup> Эдиктъ Юстиніана съ спискомъ осужденій, присовокупленный по спискамъ къ двяніямъ 5 вселенскаго собора, подалъ поводъ думать, что разсмотръніе мыслей Оригеновскихъ происходило на 5 соборъ. Но это ошибка, которую внесли въ свою исторію Кедринъ, Каллистъ и другіе (перк. ист. Иннокентія). И а) въ самомъ эдикът назначается быть собору при К. П. Минъ, Іер. П. Петръ и Алекс. П. Зоилъ; соборъ происходилъ тогда, какъ "въ Констангинополъ былъ легатъ Пелагій". Но сей послъдній отозванъ былъ въ Римъ въ 544 г. и въ томъ же году умеръ П. Петръ. 6) . Либератъ (Breviar. с. 23. 24) и Факундъ (de trib. cap. lib. 7. с. 6. 4), бывшіе въ Константинополъ во время вселенскаго собора, пишутъ что осужденіе на Орягеновскія мысли происходило прежде всел. собора и что это-то осужденіе побульно епископа Өеодора, слишкомъ расположеннаго къ Оригену, склонить Имп. Юслинава созвать всел. соборъ противъ трехъ главъ. См. Le-quien Ori. Christ. Т. 3. р. 210. Walch Ketzergeschichte Т. 7. s. 660.

<sup>197)</sup> Мысли осуждаемыя соборомъ на половину не тъ, какія встръчаются въ сочиненіяхъ Оригена, или же не того вида, въ какомъ встръчаются у Оригена. Правиа собора изданы Ламбеціемъ (comm. Vindob. vol. 8. р. 435), Мансіемъ (coll. conc. Т. 9. р. 395). О возмущеніяхъ оригеніанъ см. въ житія пр. Саввы.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup>) Hom. 25. in Lucam. Т. 3. р. 962. истор. учение объ отц. церкви т. 1.

### оглавление.

### введеніе.

|   |     |                                                                 | O mer | , co., . |
|---|-----|-----------------------------------------------------------------|-------|----------|
| 8 |     | Понятіе объ отцахъ Церкви                                       |       | II       |
| 8 | 2.  | Частныя свойства отцевъ Церкви: по оношению къ уму — христіанс  | кая   |          |
|   |     | образованность                                                  |       | 1        |
| 8 | 3.  | . По отношению въ волъ-святость                                 |       | V.       |
| § | 4.  | . Духовное помазаніе и ограниченія его                          |       |          |
| Š |     | Отношение отцевъ Церкви къ св. писанию                          |       | VI       |
| § | 6.  | Отношеніе къ Церкви                                             |       | IX       |
| § |     | Отеческій періодъ; разность отцевъ и отличіе ихъ отъ другихъ ли | ицъ.  | 3        |
| Š |     | Ученіе объ отцахъ Церкви; частные предметы его: жизнь отцевъ;   |       |          |
| · |     | зоръ сочиненій                                                  |       | XII      |
| Ş | 9.  | Значеніе догматическаго ученім отдевъ въ историческомъ ученім с | ინъ   |          |
| o |     | отцахъ; разсмотръніе подлинности сочиненій.                     |       | XIV      |
| 8 | 10. | Періоды исторін отдевь и общіе обзоры                           |       | XV       |
|   |     | Важность ученія объ отцахъ                                      |       | X VII    |
|   |     | Пособія для ученія объ отцахъ.                                  |       | _        |
|   |     |                                                                 |       |          |
|   |     | _                                                               |       |          |
|   |     | ПЕР. І. ОТД. І. ВЪКЪ МУЖЕЙ АПОСТОЛЬСКИХЪ.                       |       |          |
| § | 13. | Понятіе о мужахъ Апостольскихъ; яхъ способы къ просвъщенію      |       | 1        |
| - |     | Предметы дъятельности                                           |       | 3        |
|   |     | Характеръ сочиненій и число мужей                               |       | 4        |
|   |     | Жизнь св. Климента.                                             |       | 7        |
|   |     | Характеръ его какъ учителя; первое посланіе къ Кориноянамъ.     |       | ę        |
|   |     | Второе посланіе къ Коринеянамъ и два другія; сочиненія не вп    | 0.1-  |          |
| v |     | нъ и совсъмъ не принадлежащія ему                               |       | 12       |
| 8 | 19. | Св. Игнатій Богоносецъ.                                         |       | 19       |
|   |     | Семь посланій его; слогь ихъ и общее содержаніе                 |       | 21       |
|   |     | Предметы въры и дъятельности, излагаемыя при раскрыти главны    | IXЪ   |          |
| υ |     | мыслей; подложныя сочиненія                                     |       | 24       |
| 8 | 22. | Св. Поликариъ Сиприскій ,                                       |       | 26       |
|   |     | Постаніе въ филалельній паму, и другія сочиненія                |       | 29       |

| 24.         | Эрмъ                                                                |
|-------------|---------------------------------------------------------------------|
| <b>25</b> . | Его книга-Пастырь.                                                  |
|             | Св. Варнава—писатель посланія.                                      |
|             | Посланіе его                                                        |
| <b>2</b> 8. | Св. Кодрать епископь авинскій; его апологія; посланіе къ Діогнету   |
| <b>29</b> . | Папій іерапольскій                                                  |
|             |                                                                     |
|             | BTOPOE OTABAEHIE (140-312 r.)                                       |
| 30.         | Предметы занятій: а) Защищеніе віры                                 |
| 31.         | б) Обличение ересей; в) изследования по канону писании              |
|             | . Пособія просвъщенію необычайныя и обывновенныя                    |
|             | . Училища въ Александріи, Кесарін и другія                          |
| 34.         | Направленіе учителей; перечень отцевъ                               |
|             | Жизнь Св. Іустина                                                   |
| 34          | . Сочиненія: 1-я апологія.                                          |
|             | Вторая апологія; увъщаніе въ единамъ; сочиненіе о воскресеніи.      |
|             | Разговоръ съ Трифономъ                                              |
|             |                                                                     |
|             | Потерянныя сочиненія Іустина; сочиненія сомнительныя и подложныя    |
|             | Характеръ св. Іустина какъ учителя; важность сочиненій его          |
|             | Св. Өеофпяъ Антіохійскій                                            |
|             | Сочинение его; книга о въръ; ея содержание и важность               |
|             | Мелитонъ Сардійскій                                                 |
| 44.         | Сочиненія его: о канон'я и ключь                                    |
| <b>4</b> 5. | Апологія: о воплощенін Христовомъ; подложное сочиненіе              |
| <b>46</b> . | Св. Діонисій Кориноскій                                             |
| 47.         | Аполинарій Іеропольскій                                             |
|             | Св. Ириней епископъ ліонскій; жизнь его                             |
|             | Сочиненія; содержаніе сочиненія противъ ересей                      |
|             | Характеръ св. Иринея какъ учителя; важность сочиненій его           |
|             | Св. Серапіонъ еп. Антіохійскій.                                     |
|             |                                                                     |
|             | Св. Ипполить: жизнь его                                             |
| 53.         | Св. Ипполитъ какъ учитель: сочинения его а) историческия и для      |
|             | благочинія церковнаго                                               |
|             | б) догиатико-полемическія: противъ ересей и противъ Верона          |
|             | Сочиненіе объ антихристь; бесьда на Богоявленіе                     |
| <b>56.</b>  | в) толкование св. писания. Сочинение подложное-о кончинъ міра в     |
|             | объ Антихристъ                                                      |
| 57.         | Св. Кипріанъ: жизнь его                                             |
|             | Характеръ и сочиненія: для пастыря, девственниковъ, страждущих      |
|             | и падшихъ                                                           |
| 50          | A                                                                   |
|             |                                                                     |
| w.          | Противъ ереси и раскола о единствъ церкви; замъчанія на это сочи    |
|             | неніе и на ръшеніе вопроса о крещеніи еретиковъ; книга къ Донату    |
|             | о врещеніи, ученіе о другихъ предметахъ въры; подложныя сочиненія   |
|             | Св. Григорій чудотворець: жизнь его                                 |
|             | Сочиненія                                                           |
|             | Св. Діонисій Александрійскій                                        |
|             | Знаменитость его; сочиненія для своего времени; о благочиніи; догма |
|             | тическое ученіе                                                     |

|    |             | ipolines minimulton, rounded in the control of the  | 25.          |
|----|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
|    |             | Св. Архелай епископъ касхарскій                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ?7           |
|    |             | Св. Оеона алекс                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 60           |
|    |             | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 32           |
|    |             | Св. Григорій просв'ятитель Арменіи                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 34           |
| Ş  | 70.         | 01/ 1100-41110 - 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 35           |
| ş  | 71.         | Св. Лукіанъ муч                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 38           |
| ş  | <b>72</b> . |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 39           |
|    |             | inomotive, compound help in Al-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>42</b>    |
| Ş  | <b>74</b> . |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 43           |
| ş  | <b>75</b> . | Догматическое ученіе                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 46           |
| \$ | <b>76</b> . | Праздникъ дъвъ; объяснение писания; сомнительныя сочинения и сочи-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |              |
|    |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 50           |
| 8  | 77.         | Св. Петръ александрійскій                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 52           |
|    |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |              |
|    |             | приложеніе: знаменитьйшіе учители.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Þ            |
|    |             | HPMMUMERIE. SHAMEHATBAMIE JANTEAN.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |              |
|    |             | zopijazione, unione die                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 55           |
| Ş  | <b>7</b> 9. | Характеръ и заблужденія его                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 57           |
| Ś  | 80.         | Лучшія сочиненія: а) апологетическія—апологетикъ и свидътельство                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |              |
|    |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>5</b> 9   |
|    |             | o) noncembro Actual to the control of the control o | 62           |
|    |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 65           |
| \$ | 83.         | в) Нравственныя сочиненія: о покаянін, о молитві, о зріблищахъ . 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 67           |
|    |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 68           |
|    |             | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 70           |
| ş  | 86.         | Строматы: значеніе названія и сочиненія, вниманіе древнихъ, содер-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |              |
|    |             | ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 172          |
|    |             | The state of the s | 175          |
| \$ | 88.         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>[76</b> ] |
| \$ | 89.         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 178          |
|    |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 182          |
| \$ | 91.         | Качества его и труды: І. для св. писанія а) филологическіе 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 85           |
| \$ | 92.         | б) Историческія, сведенія о каноне                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 190          |
| Š  | 93.         | б) Историческія, свѣденія о канонѣ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 192          |
|    |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 196          |
|    |             | III. Нравственныя сочиненія; IV. Догматическія; произвольныя мифнія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |              |
| -, |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 200          |
|    |             | A / A districtly strength of the strength of t |              |



## **ИСТОРИЧЕСКОЕ УЧЕНІЕ**

ОБЪ

# ОТЦАХЪ ЦЕРКВИ.

Филарета

АРХІЕПИСКОПА ЧЕРНИГОВСКАГО И НЪЖИНСКАГО.

томъ п.

изданіе второе, исправленное и дополненное.

0. ПЕТЕРБУРГЪ. Изданіе книгопродавца И. Л. ТУЗОВА. 1882-

### HCTOPHYECKOE YYEHIE

d

## ОТЦАХЪ ЦЕРКВИ.

### Филарета

АРХІЕПИСКОПА ЧЕРНИГОВСКАГО И НЪЖИНСКАГО.

### томъ іі.

ИЗДАНІЕ ВТОРОЕ, ИСПРАВЛЕННОЕ И ДОПОЛНЕННОЕ.



С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

Изданіе внигопродавца И. Л. ТУЗОВА.

1882.



Отъ С.-Петербургскаго Комитета Духовной цензуры печатать дозволяется. С.-Петербургъ. Іюня 24 дня 1881 г. Цензоръ Архимандрить Іссяфъ. Типо-Литографія Дома Призрвнія Малолетнихъ Бедныхъ, Лиговка, д. № 16.

### ПЕРІОДЪ ВТОРОЙ.

### ОТДЪЛЕНІЕ ПЕРВОЕ.

(312-420 r.)

#### 🕏 96. Знаменитости четвертаго въка.

Четвертый въкъ христіанства быль въкомъ необыкновеннымъ, единственнымъ въ ряду въковъ христіанскихъ; это -- въкъ свътоносный и по числу и по величію светиль Церкви. Въ продолженіе сего времени писаны сочиненія по всвиъ отраслямъ христіанскаго знанія, и церковь вселенская признаеть свято-отеческія творенія сего въка, по преимуществу, образцами для последующихъ вековъ, называя въ особенности нъкоторыхъ изъ св. отцевъ сего въка вселенскими учителями. Даже саная взыскательная, неблагоговыная къ достоинству св. отцевъ критика не отказываеть святоотеческимъ твореніямъ четвертаго въка въ чести быть образцовыми для въсовъ последующихъ; такъ неоспоримо высоко ихъ достоинство! Ближайшіе въва, пятый и шестой, славны своими учителями, но эти учители были только подражателями и ученивами богомудрыхъ мужей 4-го въка, и великій въкъ, золотой въкъ просвъщенія христіанскаго, не возвращался болье для церкви. Тымъ, чымъ были св. Златоусть, пророкъ Сирскій, Іеронимъ для толкованія св. писанія; тімь, чімь были для изложенія догнатовь Богословь Назіанзскій, Василій Великій, Аванасій Александрійскій, Кириллъ Іерусалимскій, — не были посл'ядующіе учители церкви. Макарій и Антоній отцы пустыни. Василій Веливій и въ пустынів и на васедрів, соединяли въ **Духовно-нравственных** наставленых опытность зрёлаго духовнаго возраста съ возвышенностію и глубиною мысли изумительными. А о процвътаніи духовнаго витійства въ четвертомъ въкъ излишне и говорить. Одно число *великихъ* четвертаго въка поразительно. Между тъмъ въ томъ же въкъ еще много было учителей церкви, хотя не достигшихъ почести отцевъ церкви, но которые заслуживаютъ вниманія по своей образованности и по вліянію на дъла церкви! 1).

- 6) Іоанна, пресвитеръ никомедійскій, описавшій страданія св. Василія, епископа амасійского, котораго посвіщаль въ темница (Acta SS. ad 26 april. E. M.).
- в) Армовій, ораторъ († 326 г.), оставивній впологію: Apologia Hamb. 1610 г. Lugd. Batavor. 1651. Lipsiae 1816.
- г) Люцій Фирміанъ Лактанцій, Африканець, въ Никомедін преподаваль риторику; въ 317 г., по волъ Константина, училъ Криспа; ва краснорачіе прозванъ кристіанскимъ Цицерономъ; умеръ въ 325 г. Сочиненія его (Instit. divinae; de opificio Dei; de ira Dei; de mort. persecutorum) изданы Ле-Брюномъ Viceburg. 1783 г. 84. Bisponti. 1786 г.
- д) Асасаниель, секретарь армянскаго царя Тиридита, написаль исторію просвіщенія Арменіи христіанствомъ, изданную на армянскомъ языкі 1709 г. въ Константинополі; а Зиновій, настоятель Класнскаго монастыря, нісколько позже иссаль исторію своего времени, изданную на армянскомъ языкі въ Константинополів. Агасангелова опис. жизни св. Григорія просвітителя Арменіи ін Actis Sanct. ad 30 sept.
- е) Фирминъ *Материъ*, Сицилісцъ, обратившійся нъ святой въръ въ глубовой старости († 340), сочинитель весьма ученой внижин: De erroribus profanarum religionum, Hafniae 1826, in Migne Patrol. lat. XII 971. 1050.
- ж) Кай *Ювенкъ*, менанскій пресвитеръ, христіанскій поэтъ († 336). Его евангельская меторія, въ 4 книгахъ, стихами и книга на Бытіе, изд. a Reuschio Lips. 1710, ad Arevalo Romae 1792, in 4 tomo Biblioth. Galandii.
  - в) Евссвій Эмесскій, родившійся въ Едессв, получель блястательное свят-

<sup>1)</sup> Таковы: а) Евссвій Памфиль, другь м. Паменла, съ 315 г. епископъ кесарійскій, подписавшійся подъ символомъ никейскимъ, а после по слабости жарактера принимантій участіє въ ділехъ аріанъ (въ 331 и 336 г.), но неизмінявшій православных в мыслей, умерший 340 г. Его сочинения: ав) апологетическия: Прикотовленія къ Еванслію въ 15 внигахъ, изд. Вигеромъ Paris 1628 г. Lips. 1688 г.; Протист Гієрокла (ed. Morelli Catar. 1688; nov. ed. graec. lat. Oxonii 1842); Локазательства въ пользу Евангелія (изд. Paris. 1648 г. Coloniae 1628 г.; дополненіе у Фабриція: de verit. rel. Christ. Hamb. 1725); Извлеченія изъ пророковь о Христв над. Охопії 1842. 66) Историческія: Церковная Исторія въ 10 книг. и Жизнь Константина (над. Валезіемъ Amstelod. 1795, Рейдингомъ Lips. 1729 и 1769 г. Venet. Циммерманомъ 1822 г. Francof.); Хроника (изд. Анжело Maio Vet. csript. nov. Coll. Т. 7. Romae 1832); О мученикаха, сочинение сохранившееся въ сврскомъ переводъ (Assemani Acta Martyrum orient. et occid. Romae 1784. Zingerle Acten d. Märtyrer): вв) эксегетическія: Indices herm. Evangeliorum (Millii N. Testam. Lips. 1723); о Евангеліи отв'яты Стефану и Марину, толк. на Евангеліе Луки (изд. Маіо in 1 T. nov. Coll. Uet. Auct. Romae 1831); толк. на Пъснь пъсней (ed. Meurs. Lugd. Batau.); на Псамы и Исаію (Montfauc. Coll. vet. auct. T. 1. 2. Paris. 1675); гг) полемино-догматическія: Lib. 2 cont. Marcellum, lib. 3 de ecclesiast. theologia (ed Morelli Coloniae 1688). Cz. Ritter: Eusebii placita de divinitate Christi. Bonnae. 1823.

#### \$ 97. Пособія къ просвіщенію: а) Гражданскія школы.

Миръ, дарованный церкви равноапостольнымъ Константиномъ, самъ по себъ много способствовалъ распространенію христіанскаго просвъще-

ское образованіе; слушаль вилосовію въ Александрін, толкованіе писанія у Евсевія кесарійскаго и въ Антіохія у епископа Флакила; въ 341 г. не приняль александрійской каседрім и посвящень въ епископа емесскаго, но удалился въ Лаодинію, ногомъ жиль въ Емессъ; умеръ въ 360 г. Сократь (2—9) и Созомень (3—6) говорять о немъ: "и его обвиняли, будто онъ разсуждаль по Савеллію". Это обвиненіе, безъ сомнанія, клевета; но не безъ основанія Іеронимъ обвиняль его въ полуаріанствъ. Изъ множества сочиненій его (Іеронимъ de vir. illustr. 91) дошло до насъ немогое. Ецверії Етезіпі оризсива еd. Augusti 1829, но слова, вдась изданныя, принадлежать Евсевію Александрійскому. Schriften Eusebius Alexandr. und Eusebius V. Emessa, Thilo Halle 1832 г. Ему принадлежать два трактата о въръ, изданныя Стриондомъ (Paris 1643) съ именемъ Евсевія Кесарійскаго. Сочиненіе противъ Іудеевъ (Іеронимъ de vir. III, 91) извъстно на сирійскомъ языкъ. Assem. В. От. Т. 3. р. 44.

- н) Викторина, Африканецъ, почти до старости языческій знаменитый ораторъ и философъ, потомъ ревностный христіанинъ. Умеръ 370 г. Писалъ 4 книги о Тройцъ, кн. о рожд. Сына Божія прот. аріанъ, соч. про манихеєвъ (изд. in M. Bibl. Patr. T. 4. in 8. T. Bibl. Goalland.), толков. на посл. ап. Павла (изд. Майо in nov. coll. vet. auct. 1837. T. 2).
- i) Тита, бопрекій епископъ, изгнанникъ при Юліанъ († 372 г.). Писалъ противъ манижевъ и толкованіе на евангеліе (изд. in Canisii lection. Т. І. Gollandi Bibl. Migne Patrol. Т. 18).
- к) Біограсы: 1) Страданія св. Өсодорита, епископа антіохійскаго († 362), описанныя очевиддемъ Ruinarti 3, 354. М. 9 мар. 2). Страданія св. Василія, епископа анкирскаго († 362), описанныя очевиддами (Act. Sanct. ad 22 mart. Ruin. 3, 740).

  3) Страданія Мануила, Савела и Изманла († 362), описанныя современникомъ, "такъ, какъ передаютъ записки" (Act. SS. 17 junii). 4) Жизнь Павла Өнвейскаго († 341), описанная со словъ преп. Антонія (Act. SS. ad 10 junii). 5) Жизнь Пахомія в. († 348), описанная неизвъстнымъ, который говоритъ: «хотя не видалъ я сего мужа при его жизни, но знаю его современниковъ..., которыя передали подробности, извъстныя шмъ» (Acta Sanct. ad 14 maii). 6) О мученичествъ Саввы Готескаго († 372) посланіе готеской церкви (Ruinart. 3,383).
- а) Дамасъ, римскій епископъ († 384). Замічательно его изложеніе візры, извістное Августину (Serm. 129 de temp.) и Оеодориту (Н. Е. 5, 11). Новое изданіє его у Гана (Biblioth. d. Symbolen. S. 379—384). Его семь писемъ изданы int. готап. pontif. epist. Göttingae. 1796. Его стихи вийсті съ другими сочиненіями издаль Веренда: Ор. Damasi, Romae, 1754.
- м) Діодоръ, изучавшій словесныя науки въ Аеннахъ, а толкованіе св. писамія у Силуана, тарскаго епископа, строгій иновъ, при Констанцій защитникъ православія, при Юліані обличитель язычества. Когда въ 374 г. св. Мелетій посланъ быль въ заточеніе, пресвитеръ Діодоръ неутомимо наставляль осиротівшую паству я въ 379 г. посвященъ быль въ епископа тарскаго (Феодоръ 2, 19, 22. Факундъ 4, 2. Созоменъ 3, 20. Феодоритъ Н. Е. 5, 22. Philothea с. 28). Онъ присутствовать на вселенскомъ соборъ 381 г. и скончался около 393 г. (Феодоритъ 6, 27, Іерешинъ (de vir. illustr. 119). Св. Златоустъ говорилъ ему похвальное слово (Т. 3. р. 348). Изъ множества сочиненій его богословскихъ, философскихъ, толкованій на все 1\*

нія въ 4-мъ вівкі. Но равноапостольный императоръ понималь пользу просвіщенія для віры и много заботился о распространеніи его; онъ

Св. Писаніе, перечисленных Свидою и Іеронимомъ, нынё известны мёста известны места известным станов. на Бытіе (у Оеодор. Quaest 20 et 21 in Genesin), изъ толков. на другія книги (въ Катенахъ), изъ 8 книгъ противъ судьбы и изъ сочиненій о Св. Духе (у Фотія bibl. cod. 122—102), изъ книгъ противъ Аполлинарія (у Леонтія de sect. libr. 3). Два последнія сочиненія (о другихъ см. Assemani bibl. or. Т. 3. Р. 1. р. 28. Fabr. bibl. 9. 278) во время споровъ съ Несторіемъ возбуждали обвиненіе противу Діодора, какъ противу предшественника Несторіева. Это обстоятельство и извело на Діодора тень, несовителную съ светоноснымъ значеніемъ отца церкви.

- н) Филастрій, бречьскій епископъ, жаркій обличитель аріанъ († 392). Оставилъ «Книгу о ересяхъ» (изд. int Op. Quirini Brixiae 1738, in Migne Patrol. lat. T. 12)
- о) Немезій, префектъ каппадокійскій, къ которому писаль св. Григорій Наз. (ор. 79. 183—185), потомъ епископъ емесскій. Писаль "О природѣ человѣка" (ed. in Duci Auct. Paris. 1624).
- п) Дидимъ, съ 4-хъ дътъ слъпецъ, по познаніямъ въ грамматикъ, риторикъ, діалектикъ, географіи, астрономіи, въ Св. Писаніи—чудо въка, строгій подвижникъ, провръдъ гибельную смерть Юліана и умеръ въ 395 г. (Палладій въ 4-й кн. Лавзанка; Созоменъ 3, 15; 6, 2; Іеронимъ de vir. illustr. 109; Руфинъ 2, 7); писалъмежду прочимъ: Объясненіе на собор. посл. (Colon. 1531—8; Lücke quaestiones ас vindiciae Didymianae Gott. 1829—1832. 4 Р.); о Св. Троицъ (еd. Mingarelii, Bonon. 1769); о Св. Духъ (Colon. 1531, Helmstad 1614); противъ манижеевъ (еd. Combefis. auct. novis. Т. 2, 1672; Galland. bibl. Patr. Т. 6; у послъдняго, какъ и у Мина, собраны и всъ другія сочиненія). За уваженіе къ Оригену Дидимъ подвергался нареканіямъ (Іеронимъ аdv. Rufin. 2. р. 409; 3. р. 463).
- р) Тимовей, съ 379 г. преемникъ брата своего Петра на каседръ александрійской; тъхъ же расположеній, какъ и брать, противъ св. Григорія Богослова. Его каноническіе отвъты у Вальсамона, въ Беверджієвыхъ пандектахъ и въ книгъ правилъ; письмо къ Діодору Тарскому у Факунда 4, 2, изд. въ 7 т. Галланд. библіот. Страд. м. Мины въ ркп. (Fabr Bibl. 6, 549). Въ армянскомъ переводъ V в. сохранились: жизнь св. Асанасія; два слова о Пресвятой Дъвъ (Neuman. Cesch. d. Armen. Litt. S. 77.
- с) Винля́й, тріесткій епископъ († 402), писавшій два письма о мученіяхъ Сисинія и др. (изд. у Румнарта Act. Mart. 3. in Gallandi Bibl. T. 6).
- т) Ираканда, синтскій ннокъ, съ 402 г. опископъ ососкій, лишившійся каседры въ 408 г. витесть съ Златоустомъ. Писалъ «Рай», составившій часть Лавванка Палладієва (Patrolog. lat. tom. 74).
- у) Евагрій, Понтянинъ, ученикъ св. Григорія Богослова, посвященный имъ въ чтеца, а св. Василіемъ въ діакона; убъгая клеветы, удалился въ Іерусалимъ, и въ нитрійской пустынъ, при обоякъ Макаріякъ, проводилъ жизнь подвижническую; слушалъ Дидима; отказался отъ епископства и умеръ 406 г. Мужъ весьма ученый и строгій въ жизни, писалъ весьма много полезнаго; но потерялъ многое въ мижні многихъ за свое уваженіе къ Оригену. Извъстныя сочиненія его: а) Монахъ или о жизни дѣятельной; б) монашескія дѣла; в) два сочиненія о весьма злыхъ помыслахъ и сочиненіе о добродѣтеляхъ; г) духовныя мысли по алеавиту; д) еще духовныя мысли; е) наставленія монахамъ; ж) мысли для живущихъ въ общежитін; в) мысли для дѣвственницъ. Всѣ эти сочиненія изданы Галландомъ in VII tomo Bibl. Patr. Сл. Fabric. Bibl. Graec. 1X. 284—286. Въ сирскомъ и армянскомъ переводахъ

издалъ указы, которыми обезпечиль личность и состояніе публичныхъ

сохранилось гораздо болзе, нежели въ подлинникъ. Өеодоръ Эдесскій немалое помъстиль въ 100 гл. своихъ изъ его сочиненія: Вины монаш. дъйствій» (Neumans Gesch. S. 86. Assem. Bibl. or. T. 3. f. S. p. 45. Maii Collect. auct. 4, 200).

- •) Филона, съ 401 г. епископъ Карпаеін (Капрасін), что на островъ Критъ, помощникъ св. Еписанія по управленію († 410 г.). Писалъ толкованіе на Пъснь ителей (изд. Чіампіенъ Romae 1792 г.), которымъ пользовался Прокопій Газскій (Maii Class- auct. Т. 9.).
- х) Северіамъ, епископъ гевальскій, омрачившій себя ковнями противъ Златоуста, но довольно искусный ораторъ († 415). Его а) Шесть словъ о твореніи міра, извъстныя по Шестодневу Экзарха Болгарск. изд. in. Combefisic. auctar. 1. 20. Paris. 1672 int. Op. Chrysost. Т. 6; 6) 88 словъ его—въ рукописи; изъ нихъ шесть изданы въ 8 и 12 т. Златоустовыхъ сочиненій, въ томъ числъ и слово о крестъ, извъстное по слав. ркп. Румянц. муз. стр. 538. Пятнадцать словъ его, сохранившіяся въ армянскомъ переводъ, напечатаны съ латинскимъ переводомъ Venetiis 1827. в) Въ сводъ толкованій на Исаію толкованія Северіана приводятся по греческимъ ркп. (Fabric. Bibl.) и по славянскимъ (Муз. Румянц. стр. 33).
- п) Нектарій, съ 382 г. патріархъ константинопольскій, изв'ястенъ по пов'яствованію о чуда м. Өводора. (Patrol. T. 65).
- ч) Хромацій, аквилейскій епископъ († 412), оставившій 83 бесёды на евангеліе Матеея (ed. in Gallandi Bibl. T. 8).
- m) Руфии, Италіянець изъ Аквилен, шесть лють, жившій въ нитрійской пустына и слушавшій Дидина, съ 378 г. подвизался на Масличной гора, въ 397 г. возвратился на западъ, гда издаль свой переводъ Оригеновыхъ сочиненій и апологію противъ Іеронима († 410). Лучшія сочиненія его: церковная исторія (изд. Romae 1740); жизнь отцевъ пустынныхъ (ed. a Rosweido, Antwerpiae 1615); прочія сочиненія его изд. de la Barre (Paris 1580; Valesius, Veronae 1745).
- щ) Аммоно, тогда, какъ былъ александрійскимъ инокомъ, при архісп. Петръ († 381), описаль избісніє преп. отцевъ на Синав и въ Ранов (Combefis. Trium. phus martyrum Par. 1660. ЧМ. янв. 14). Будучи спископомъ, въ письмъ къ Осоонау Александрійскому описалъ жизнь преп. Осодора, сконч. 368 г. Act. SS. ad 14 maii).
- т) *Гризорі*й, авва кипрскій, наставникъ св. Еписанія; оставиль на сирскомъ явыкъ 10 подвижническихъ словъ и 3 посланія, сохраняющіяся въ ркп. ватикана (Asseman. Oriental. Bibl. § 39. 381).
- ы) Тихоній Аериканецъ, весьма образованный современникъ Руенна († 416). (Septem regulae ad investig. S. Scripturae intelligentiam, in Gallandi Bibl. T. 8).
- ь) *Пруденцій*, Испанець († 418); писаль стихи о мученикахь и др. (Opera ed. Hanov. 1613. Par. 1687, Romae 1788 г.).
- в) Ософия, адександрійскій епископъ, пріобратшій себа печальную извастность ненавистію къ св. Златоусту († 412). Писаль насколько пасхальныхъ писемъ и насколько другихъ, между ними два противъ оригенистовъ. Правила его у Бевереджія въ пандектахъ и въ книга правилъ, Спб. 1843 г. Все собрано у Мина (in Patrol. Т. 65).
- в) Осодоръ, съ 392 г. монсковстскій списконъ, вивств съ Здатоустонъ слушавшій науки у Діодора и Картерія († 428), въ тодкованія строго следовавшій буква Писанія (Comment. in Prophetas minores ed. a Maio in 6 T. nov. collect. vet. auct. p. 1—298 a Wegnero Berolini 1834. Fragm. comm. in Hexaemeron, in Pulmos, in Cant. Canticorum ed. a Muntero iu fragm. Patr. Hafn. 1788. fragm.





наставнивовъ, предложилъ имъ въ награду почести <sup>2</sup>); открылъ въ новой своей столицъ библіотеку <sup>3</sup>). Примъру его слъдовали Валентиніанъ старшій, Валентъ и Өеодосій веливій <sup>4</sup>). Образованіе въ словесныхъ наукахъ, исторіи, философіи, правописаніи, математикъ, теперь каждый свободно могъ пріобрътать въ гражданскихъ школахъ <sup>5</sup>). Великіе учители сего времени и примъромъ и наставленіями пробуждали въ върующихъ любовь къ наукамъ <sup>6</sup>). Такимъ образомъ тъ, которые хотъли за-

- б) Юліанъ видълъ и чувствовалъ, что язычество падаетъ между прочикъ и отъ того, что просвъщение, приобрътаемое христинами въ школахъ, отврываетъ глава на безобразіе язычества и даетъ способы защищать ученіе Христово; и потому посившиль вакрыть христіанамъ входъ въ сін школы (Сокр. 3, 12-16). Шкоды были въ Константинополь: Сокр. 31. говорить о Юдівнь, что онь учился свободнымъ наукамъ въ Констант. бавиликъ, гдъ «тогда были школы». Си. Павла Варнеерида hist miscell. lib. 12. с. 24. О Римь тотъ же Вариееридъ: Constantinus in illustribus domis eos, qui in urbe Roma erant, viros rationales collocavit. lib. 10 с. 13. Здёсь даваль урови Винторинь; см. Симмаха Epist. 4. ad Theodosium. Въ Никомедіи даваль уроки Лактанцій (Іерон. de vir. illustr.) и потомъ Ливаній (Сокр. 31); въ Лаодикіи Аполяннарій слушаль софиста Епифанія (Сокр. 2, 46); въ Aumioxiu учился у Ливанія Здатоусть. Въ Эдессю Евсевій Эмесскій учился въ дътствъ у публичныхъ учителей словеснымъ наукамъ (Созом. 3, 6); въ Авинской миколю, которую Григорій называеть золотою и разсадникомъ наукъ (см. пр. Іуліана), были наставниками, какъ можно заключить изъ словъ Василія В. (Epist. 208, 209), кромъ языческихъ и христівнскіе учители. Во Франціи, особенно въ Триръ и Марсель, были школы краснорфчія и правовъдънія (Cod. Theodot. de Mediis professorib. lex Gratiani). Самою знаменитою школою словесности и онлосооін была школа аншиская. Св. Григорій называеть Анины славою Грецін (Έλλάδος εύχος 'Αθήνας carm. de reb. suis v. 98, p. 33), πилищемъ наукъ (τὸ τῶν λόγων' έδαφος похв. слов. Василію в. р. 326); Ливаній прибавляєть: την της 'Αθηνάς πόλιν την μητέρα Πλάτωνος καὶ Δημοσθένους καὶ τῆς ἀλλης πολυεῖδους σοφίας (Θπαταθία Юлівну р. 131. ed. Reiske. Сл. Kreuzeri orat. de civitate Athenarum omnis humanitatis parente. Lugd. Batav. 1809 r.
- •) «Думаю, говория» Богословъ (Orat. in S. Basil.), всемъ здравомыслящимъ извъство, что образованность занимаетъ самое почетное мъсто между всеми благами,—не та только благородная наша образованность, но и вившияя, которую, по ошибочному какому-то суждевію, отвергаютъ, какъ ненавистную и опасную, многіе

comm. in N. Test. ed. a Muntero ibid. Cs. Fritzsche de Theodori mops. vita et scriptis. Halae 1836).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Три указа его de professoribus in cod. Theodosiano lib. 13. Историкъ Вивторъ (Еріtome с. 41) писалъ, что Константинъ «съ любовію покровительствовалъ наукамъ и особенно наукамъ словеснымъ», а Ликиній столько же «ненавидѣлъ науки и по невѣжеству называлъ ихъ общественною язвою, особенно судебныя науки». Тоже Евламій Orat. de scholis restaurandis с. 14.

<sup>3)</sup> Константинъ самъ писалъ къ Евсевію Кесар., чтобы списаны были для него 50 экземпл. Библін (Евсевій de vita Const. 4. 36), и сыну своему Констанцію поручилъ смотреніе надъ библіотекою изъ 20,000 книгъ.

<sup>4)</sup> См. указы о проессорахъ in cod. Theod. lib. 13. tit. 3. leg. 6—14 de professoribus; о наукахъ и библіотекахъ ibid. lib. 14. tit. 9. leg. 1—3 de studiis; ed. Gotofredi.

иматься преимущественно словесными науками, спешили въ Аоины и Константинополь 7). Средоточіемъ современной философіи была Александрія, хотя учители философіи теперь жили большею частію также въ Аоинахъ или въ Константинополъ в); а Римъ оставался по прежнему школою политическихъ адвокатовъ. Правда, въ толив софистовъ языческихъ, философія не имъла Платоновъ, ни красноръчіе Демосоеновъ, -у первой были или мечтатели вмёсто людей съ идеями, или те саиме діалектики, которыхъ клеймилъ поворомъ Сократъ <sup>9</sup>); Асины съ энтузіазмомъ въ красивымъ словамъ, но не въ мыслямъ, въ блестящимъ формамъ безъ духа — иногда по праву могли казаться великольшного пустотою 10); въ Римъ язычество проникло и въ понятія о правъ, какъ во все, съ своимъ мракомъ и развратомъ. Кроме того, что и при такомъ растивній языческой образованности истина и красота никогда не терялись на земль 11), лучшее направление наукамъ должны были дать сами же христіанскіе воспитанники школь язическихъ. Въ школахъ общественнаго воспитанія, изучая бользни времени, они по бользнямъ дознавали нужды здраваго организма душевнаго, и тамъ же въ борьбъ своей вёры съ языческимъ направленіемъ наукъ, пріобрётали искусство исцівлять духовныя болізни своего времени. И такимъ образомъ науки, дотолъ проникнутыя духомъ язычества, стараніемъ великихъ учениковъ этихъ самыхъ школь, получали новый видъ 12). Тому-же содъйствовало и покровительство христіанской власти, тогда какъ дотолю пропов'ядниви истины христовой, отвергаемые гражданскими обществами, не имвли удобствъ действовать на исправление воспитания общественнаго.

изъ христіанъ.... Изтъ, не надобно осуждать и презирать науки. За глупцевъ и невъждъ должны быть считаемы тъ, которые дълаютъ это» (См. слово его на Кесарія, р. 162—164. Іеронимъ, Epist. ad Magnum).

<sup>7)</sup> См. прим. 5 и 20.

<sup>8)</sup> Со времени опустошенія музея александрійскаго Діоклетіаномъ. См. D. Alexandrin. Museum Parthey. S. 99—215. Berlin. 1838 г.

<sup>•)</sup> Діалектика, какъ сущая язва, проязводила тогда опустошенія и въ области 
•илосоеін, и въ мірѣ христіанскомъ; въ послѣднемъ примѣръ—Евномій и Автій. 
Все аріанство держалось, по счастливому выраженію Богослова-Филосоеа, «соенстамивгроками» (σοφισταί καί κυβισταί), людьми, которые играли словами какъ въ коети (1-е слово о богословіи).

 $<sup>^{10}</sup>$ ) Κενήν μαχάριαν τὰς ᾿Αθήνας ὀνόμαξεν Βασμεϊά (Γρατορίά Ηαδίακα. ποχα. слово Василію. § 18).

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Такъ успокомвалъ Василія другь его Григорій (Orat. 20. p. 329. ed. Binii. Сл. зам. 17).

<sup>12)</sup> Оба Аполинарія, особенно прозорливый Григорій Богословъ, много заботились о томъ, чтобы дать въ руки юношеству, вмёсто языческихъ стиховъ и прозы, христіанскіе стихи и прозу. Такъ въ сіе время явились новые виды христіанскихъ словесныхъ произведеній: впиграммы, ямбы, псалмы въ стихахъ, панегирики и пр. (Сокр. 3, 16; Созом. 5, 18. См. ниже о Григорій и Василій).

### 🖇 98. Б) Церковныя училища и в) Педвишинческая жизнь.

Распространенію собственно христіанскаго просв'вщенія особенно служили христіанскія училища, какъ тв, которыя основаны были прежде, такъ и вновь основавшіяся въ семъ в'вк'в.

Вивств съ утвержденіемъ общежительной иноческой жизни въ это время заведены были въ нъкоторыхъ обителяхъ востова училища для первоначальнаго христіанскаго образованія 13). Александрійское училище процевтало по прежнему, удерживая значение высшаго духовнаго училища, распространявшаго свёть вёры и на естественныя науки. Богословь говориль о немъ теперь, что оно и называется и есть хранилише всеобщей учености (πάσης παιδεύσεως καὶ τότε, когда учился брать его Кесарій, και νον ούσης τε και δοκούσης έργαστήριον 14). Послів св. Петра были здёсь наставниками 15) св. Макарій Александр. (подітіхо́с), потомъ въ продолжения 55 лють (съ 340-394 г.), знаменитый слюпець Дидимъ,изумительный по дарованіямъ и познаніямъ своимъ 16); наконецъ Родонъ, сперва помощникъ Дидима, потомъ не надолго преемникъ правъ его 17). Кесарійское училище поддерживалось въ прежней славъ Евсевіемъ касарійскимъ, и бибдіотека Памфилова умножена была Евзоемъ, преемникомъ Евсевія 18). *Антіохійское* училище прославлено Діодоромъ, инокомъ и пресвитеромъ антіохійскимъ: въ одномъ изъ монастырей, находившемся за городомъ, собирались въ нему даже тъ, которые со славою окончили образование въ свътскихъ училищахъ, и онъ предлагалъ имъ преимущественно толкование св. Писания и правила для толкованія 19). Въ Константинополь видимъ въ это время, кром'в школь

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Cm. S. Basilii regulae brevius tract. 129. Chrysostomi adv. vituperatores vitae monasticae.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Orat. 10. in Caesarium p. 163.

<sup>15)</sup> Порядокъ у Филиппа Сидета.

<sup>16)</sup> Кромъ Филиппа, Руенвъ, слушатель Дидима, говорить о немъ: in tantam divinarum humanarumque rerum scientiam venit, ut 'scholae catecheticae doctor existeret (Н. Е. 2, 7). Подобное говорить: Совоменъ (13, 15), Никифорь (9, 17). Іеронимъ о Дидимъ: miraculum omnibus (De vir. illustr. 109. Epist. 100. ad Catrutium); Сократъ: ἀνὴρ θαομάσιος καὶ ἐλλόγιμος πάση διαθρέψας παιδεύσει (4. 3). Кедринъ пишетъ, что Дидимъ сталъ славиться съ 342 г. (ad an. 6. Constantii). Палладій 23, Руфинъ 2, 7. О сочин. см. въ замъч. 1; объ ученикахъ Созоменъ 3, 15. Палладій 23.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Филиппъ говоритъ, что Родонъ при Осодосів оставиль Александрію и основаль училище въ Сидв.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Іероникъ de vir. illustr. 113.

<sup>19)</sup> См. о Діодор'в въ зам. 1, также исторію Златоуста.

світскихъ, училище духовное <sup>20</sup>). Св. Ефремъ, самъ образовавшійся въ *Низибійскомъ* училищь, прославиль *Эдесское* училище <sup>21</sup>).

Впрочемъ сама исторія IV віна говорить намъ, что глубокое знапе истинъ христіанскихъ думали пріобрітать и пріобрітали тогда не
тімъ только, что образовивали умъ науками. Оканчивавшіе образованіе
світское обращались тогда въ пустыни на подвиги строгой жизни, или
овершали эти подвиги подъ непосредственнымъ надзоромъ пастырей церкні, и такимъ-то образомъ, доканчивали образованіе духа своего. А въ
духовныхъ училищахъ этаго времени самое умственное образованіе сопровождалось нравственнымъ образованіемъ; для нікоторыхъ изъ великихъ
учителей IV віка путь діятельной жизни, при изученіи св. Писанія,
быль единственнымъ путемъ къ просвіщенію. Пламенная любовь къ Госноду, твердая среди бідствій времени, твердая среди скорбей добровольнаго подвижничества, опытомъ изучала духъ вірні; а благодать св.
Духа въ предающихся ей умахъ и сердцахъ разсівевала мракъ естественнаго поврежденія, просвіщая ихъ боліве вожественнымъ
світомъ истины и мудрости. Отселів самыя слова: философія, философствовать, въ тогдашнемъ христіанскомъ употребленіи, означали дуковно-благодатное любомудріе, пріобрітенное подвижничествомъ. Такъ у
историковъ Сократа, Совомена и Өеодорита! Такъ у вел. Григорія Богослова, у св. Златоуста и другихъ! 22).

### 🖁 99. Предметы ученія.

Естественно, что когда брань, совершавшаяся подъ знаменіемъ Креста Христова, окончилась побъдою Константина вел. надъ Максентіємь и кресть объявленъ быль предметомъ благоговънія въ Римской имперіи, тогда для учителей христіанскихъ не было болье нужды писать апологій въры противъ язычества имперіи, — Лиминій и Юліанъ вапрасно трудились для лжи. Посему въ IV-мъ въкъ писали только по временамъ о превосходствъ христіанства предъ язычествомъ. Если и тогда, какъ тысячью смертей гнали за слово Божіе, христіанскіе проповъдники распространяли его между народами переводомъ и проповъдію: то тогда, какъ крестное слово признано за законъ имперіи, еще болье спъшили переводить Св. Писаніе на разные языки. Въ IV-мъ въкъ оно было общепонятнымъ въ переводахъ на языкахъ: персидскомъ,

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Златоустъ изъ заточенія утвшаль письмами константинопольских преситеровь «учителей школы», страдавшихъ за свою любовь къ св. пастырю. См. Epist. 113—118.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Act. SS. ad 15 jann. ad 17 junii. Евсевій Эмесскій въ Эдессъ слушаль насталенія въ въръ. См. о Ефремъ зам. 35 въ Обовр. III въка.

<sup>22)</sup> См. особенно 3-ю апологію монашеству у Златоуста.

индийскомъ, египетскомъ, готоскомъ <sup>28</sup>). Внёшній повой церкви открываль возможность и средства обратиться въ устроенію внутренняго состоянія церкви. Отселё беспеды съ нравственными наставленіями паств'я были самымъ обыкновеннымъ родомъ сочиненій сего в'яка. Ревность въ слову Вожію оставила много произведеній по изъясненію св. Писанія. Прекрасныя даны правила для благочинія церкви.

Но всего болье время вынуждало употребить силы и труды для брани съ внутренними врагами церкви, вести войну съ еретиками. — Арій, священникъ александрійскій, увлеченный гордостію, богохульно училь: а) Богь Отецъ въчень, но было время, когда Онъ не быль Отцемъ, и у Него не было Сына; б) Сынъ прежде всего созданъ Отцемъ изъ ничего (ἐξ οὐχ ὄντος) и чрезъ Него созданъ міръ; в) не въчний, но высшій всѣхъ тварей, Сынъ подобенъ Отцу — Богъ по имени, но не по сущности; г) Онъ есть Слово и премудрость, поелику Богъ по благости сообщиль Ему мудрость: но Онъ не знаетъ вполнъ Отца <sup>24</sup>). Послъдователи Арія, вскоръ раздѣлились: строгіе послъдователи, въ главъ которыхъ стояли Аэтій <sup>25</sup>) и Евномій <sup>26</sup>), самые дерзкіе діалектики, утверждали, что Сынъ Божій ни почему не подобенъ Отцу, — (ἀνόμοιος); другіе приближались къ истинъ, но говорили, что Сынъ только подобосущенъ Отцу (ὁμοῖος). Въ кругу послъднихъ Македоній открыто защищаль тайную мысль Арія о Духѣ Святомъ, какъ служитель (ὑπηρέτης) и созданіи Сына <sup>27</sup>). Между тъмъ Фотимъ опровер-

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) О семъ прямо и не разъ съ восторгомъ говоритъ св. Здатоустъ. См. Ор. Т. 8. р. 10. Т. 12. р. 371, 392. Т. 8. р. 566, 575. На египетско-коптскій языкъ переводили св. Писаніе неоки частію съ греческаго, частію съ еврейскаго языковъ (Martyrol. coptic. р. 186). Это показываютъ сочиненія Антонія и Пахомія. О готескомъ переводъ Ульфилы блаж. Іеронимъ говоритъ: «кто бы повърилъ, что и иновемный языкъ Готеовъ сталъ требовать оригинальнаго еврейскаго текста (Библіп)? Между тъмъ какъ Греки спять и ссорятся, Германцы испытываютъ писанія; Персы, искусные только пускать стралы, пріучаются къ перу».

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Сочиненія Арія были сожжены по повед'вню императора Константина (Сократ. 19). Остались: а) два письма къ Евсевію никомидійскому и къ св. Александру еписк. (haer. 69. у Аван. de Synod. S. 1. d. 2. р. 729. у Иларія de Trinitate lib. 4. р. 835, lib. 6. р. 861); б) отрывки его у св. Аванасія алекс. (orat. 1-contra Arianos. Т. 1. р. 409.

<sup>25)</sup> Жилъ въ Антіохіи (Филосторгій III, 15—17) и оттуда бродиль по Сиріи, какъ видно изъ сочиненій св. Еврема. Онъ бралъ на себя методомъ геометрическимъ опредълять существо Божіе. См. Еерема въ 1—3 словъ противъ дерзкихъ испытателей. Сочиненіе его о нерожденномъ Богъ и рожденномъ у Епие. haer. 76. § 10.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Епископъ кизическій (Филосторгій 6—14). Его сочиненія: изложеніе въры (над. Валевъ in adnotation. ad Socrat. Hist. Eccl. 6, 10) и Апологія (въ сочиненія Василія въ изд. Garnieri); о діалектикъ его см. кромъ Василія в. у св. Григорія 1-е слово о богословів.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Онъ быль емиснопомъ жонстантинопольскимъ въ 342 г. и осущенъ въ 382 г. Объ учения его Сократь 2—45, Совоменъ 4—27, Осодорить 2—6.

пать аріанство мыслали Савеллія <sup>28</sup>); а Аполлинарій—тімь, что не депускаль въ Інсусь Христь человіческаго ума, оставляя только плоть <sup>29</sup>). Ціме стольтіє (съ 317 по 400 г.), аріанство волновало церковь, особяю на востоків. На западів, съ половины IV-го віжа, явились люди съ инслями оскорбительными для жизни дівственной и пустыннической <sup>30</sup>), гогда какъ на востоків ревность къ созерцательной жизни увлекала нівоторыхъ къ грубымъ анеропоморфическимъ мечтаніямъ <sup>31</sup>); въ Африків пресиники новатіянъ донатисты, въ продолженіе всего IV-го віжа, волновали містныя церкви гордою строгостію къ падшимъ и такимъ же почтаніемъ о чистотів своего общества <sup>32</sup>). Таковы предметы, которыми вадлежало заниматься учителямъ четвертаго віжа.

### § 100. Св. Александръ Александрійскій. Подвиги его.

Первый, кому суждено было вести борьбу съ непримиримымъ врагонъ св. върн—съ Аріемъ, былъ св. Александръ. Онъ былъ любимымъ ученикомъ святителя Петра, которому служилъ съ молодыхъ лътъ. Уже заключенный въ темницу и близкій къ мученической кончинъ, Святитель назначилъ преемниками своими, первымъ Ахиллу, и вторымъ Александра 1). Состаръвшійся Ахиллъ недолго былъ на святительской каседръ. По вончинъ его возведенъ на нее блаж. Александръ, и онъ явился «мужественнымъ защитникомъ Апостольскихъ догматовъ 2), мудрымъ и исполненымъ Духа Святаго» 3). Удостоенный сана пресвитерскаго, но не получивъ, сверхъ надеждъ своихъ, сана епископскаго, Арій носилъ въ душъ своей вражду противъ предпочтеннаго ему Александра 4), готя Александръ съ своей стороны оказывалъ ему уваженіе 5). Въ жизни

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Епископъ сиркійскій, осуждень въ Антіохів въ 345 г., въ Медіодана въ 347 г. и въ Сирів въ 351 г.; но ученики его были и при в. Өсодосіа (Асанасій de Synod. § 26. Сократь 2—3, 29—30. Созомень 4, 46. Еписаній haer. 17).

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Съ 362 г. епископъ даодикійскій; писаль апологію противъ Евномія (Act. l. conc. Ephesini).

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Между таковыми особенно извъстны медіоланскій монахъ *Іониміанъ* и учешть аріанского епископа *Гельнидій* (Амвросій Ер. 63 ad Vercelienses. Августинъ haer. 82. Іеронимъ lib. 2. adv. Iovenian.).

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Таковъ быль *Авдей*, пустывникъ месопотамскій, вийвний многахъ посл'я мователей (Өеодорить fab. haer. 4, 10. H. E. 4, 9. Еппевній haer. 70).

<sup>&</sup>lt;sup>въ</sup>) Оптатъ De schismate Donatistarum. Par. 1600. Августвиъ de haer. с. 89.

<sup>1)</sup> Vita s. Petri episc. alex. in Maii Specil, romano. T. III, 682.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Өөөдөритъ Н. Е. 1, 2.

<sup>3)</sup> Marcell. Libell. precum sub init.

<sup>4)</sup> Өсөдөритъ Н. Е. 1, 1. Fabulae haeret. 7, 1. Сократъ Н. Е. 1, 5. Еписаній Наег. 69, § 3. Филосторгій Н. Е. 1, 3. Кириллъ Алекс. Ном. 17. Том. 2, 182. 48

<sup>5)</sup> Совоменъ Н. Е. 1, 15,

св. Александра Арій не находиль ничего предосудительнаго и воспольвовался первымъ случаемъ-оклеветать учение Александра. Когда св. Александръ въ бесвив съ своими пресвитерами о тайнъ Св. Троицы говориль, что "въ Тронцъ есть единство, (εν τριάδι μόναδα είναι εθεολόγει): тогда Арій вслухъ всвиъ объявилъ пастыря своего за последователя Савелліева; тогда въ первый разъ, съ ловкостію діалектика, обнаружиль онъ и богохульную мысль свою, что Сынъ Божій есть твореніе Божіе 6). Св. Александръ столько показалъ умеренности въ своемъ пастирскомъ дъйствованіи, что дозволиль пресвитерамь свободнымь ражужденіемь обличать заблужденіе Арія 7); но Арій, владвя ум'вньемъ скрывать настоящія свои мысли, --- возбуждаль волненіе и пріобрівталь себів послівдователей <sup>8</sup>). Тщетно св. Александръ старался и личною бесевдою и письменнымъ увъщаниемъ вразумить надменнаго пресвитера и его сообщенковъ въ заблуждении 9); тогда, какъ проповъдникъ Евангельской истини быль кротокъ и действоваль открыто, проповедникъ нечестія быль хитрь и гордъ 10). Арій презиралъ епископа и въ видъ угнетеннаго искалъ и пріобреталь себе друзей; осталось принять решительныя меры. Св. Александръ, около 320 г. 11), собралъ соборъ, на которомъ осуждено богохульное ученіе, Арій и его сообщники отлучены оть церкви; на новомъ многочисленномъ соборъ (состоявшемъ изъ 100 Епископовъ) подтверждено было прежнее опредвление и въ отношения въ новымъ послъдователямъ Арія 12). Арій, еще и прежде соборовъ, вступиль въ сношеніе съ лицами разнихъ мъстъ, особенно съ близкимъ къ двору Евсевіемъ никомедійскимъ; — теперь же произвелъ волненіе во всёхъ церквахъ. Св. Александръ убъждалъ епископовъ посланіями защитить церковь и ея сокровище -- истину противъ врага Христова, объясняя имъ дъйствія и мысли Арія. Еще разъ по водъ императора собирался соборъ въ Александрін, но Арій остался одинаковинь. Тогда-то (въ 325 г.) въ Никев соборъ Вселенскій, на которомъ св. Александръ биль "не только участникомъ, но и главнымъ дъятелемъ между епископами", подвергнулъ Арія анасемів. Спустя 5 місяцевъ послів сего собора настырь Христовъ, отягченный летами, приложился къ отцамъ своимъ 22 Фармура, по нашему 17 Априля, 326 г. <sup>13</sup>).

<sup>6)</sup> Сократь Н. Е. 1, 5, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Созоменъ Н. Е. 1, 15.

<sup>5)</sup> Епнеанів Наст. 69, § 3. Констант. § 1, 2. Александръ въ письм'я къ Александру.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Аванасій Алекс. Oper. Tom. 1. р. 396.

<sup>10)</sup> См. особенно въ посл. въ Александру § 2, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Асанасій. Еріst. ad Aegypt. § 22. Окружное посланіе Александра. Совоженъ. Н. Е. 1, 15.

<sup>13)</sup> Сократъ Н. Е. 1, 6. Өөөдөритъ Н. Е. 1, 2. Еписаній Haer. 69, § 3.

<sup>13)</sup> Асанасій Epist. ad Aegypt. § 21. Apologet. cont. Arian. § 59. Сеодорить

#### § 101. Сочиненія его.

Св. Александръ по явлу съ нечестивниъ Аріемъ писалъ около 70 высеми къ разныкъ епископамъ, объясняя нечестіе Арія 14). Эти посланія въ посл'виствін собраны были епископами въ одну книгу, какъ панять ревности и въры св. Александра 15). И однако до насъ дошли вь пелости тольно два посланія, краткая рачь ко пресвитерамо и еще насколько словъ изъ двухъ сочиненій; кромв того, найдено еще слово его на страданіе Спасителя въ сирскомъ и арабскомъ переводахъ 16).

Посланіе, сохранившееся съ надписаніемъ въ Александру епископу константинопольскому, писано после втораго собора противъ Арія 17). По нам'вренію Александра, оно долженствовало быть объявлено и другить епископанъ и составляло присовокупленіе къ тому (торос) или опредълению собора, подписанному встим епископами, но для насъ патерянному. Св. Александръ объяснялъ въ семъ посланіи основанія, на которыхъ произнесено осуждение противъ Арія. Въ началѣ онъ кратко описываетъ безпорядки, произведенныя Аріенъ въ Александріи (§ 1.2) и ученіе Арія (§ 2. 3), потомъ излагаетъ ученіе о Божесть Сына Божи и свое исповъдание въры, преслъдуя вибств съ твиъ учение Арія опроверженіями. Такъ вакъ аріане выставляли две нечестивыя мысли: а) Сынъ Божій не вічень, и сотворень, и потому б) не есть Богь, а только избранникъ Божій: то Учитель Церкви, въ опроверженіе первой мисли, превосходно объясняеть слова Евангелиста о Богв (Іоан. 1, 1-3) и нъкоторыя другія мъста (§ 3-7). Вторая мысль опровергалась уже первымъ объясненіемъ и Александръ только кратко указываеть въ опровержение ея на нъкоторыя слова Писанія, замічая въ то же время хитрость аріанъ, старавшихся въ спорахъ выставлять всего болъе слова Писанія, относящіяся къ земной, уничиженной жизни Спасителя (§ 8-9). Затыть, коснувшись нравственных вачествь Арія

Н. Е. 1, 26. Память святителя въ римскомъ мартирологъ 26 освраля, но въ греческихъ святцахъ натъ имене его.

<sup>14)</sup> Еписаній Наст. 69, § 4.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Сократъ Н. Е. 1, 16. Созоменъ 1, 1. <sup>48</sup>) Оно отыскано и издано Майомъ. У Мина (in Patrolog. Т. 18) оно помъщено какъ и посланія; последнія съ замечаніями.

<sup>17)</sup> См. § 2. Въ § 9 пишетъ: "Я не знаю, что побуждаетъ трекъ епископовъ спремяхь соглашаться съ ними и поощрять ихъ къ распространению своего учения Судъ вадъ сими епископами, безъ сомивнія, произнесеть ваша мудрость". Св. Александръ последними словами даотъ знать, что ожидаетъ отъ константинопольскаго чископа подтвержденія тому осужденію, которое произнесь онь на 2-мъ адександрівскомъ соборв. Это видно и изъ письма Арія, сохраненняго Өеодоритомъ (Н. Е. 1. 5), противъ епископовъ Ексевія кесарійскаго, Осодота лаодикійскаго и Павлина евреваго. Значеніе слова торос понаваль Монооконь (Praefat. ad 2 Tom. Collect. Pat. Graec. p. 20).

(§ 10—11), излагаеть исповъданіе въры, гдъ, между прочимъ, говорить о Господъ Іисусъ: "Не по виду только, но и въ самомъ дълъ имълъ тъло отъ Богородицы Маріи (Осотхоос). Навонецъ, сказавъ о своей ръшимости умереть за исповъданіе апостольской въры (§ 13), убъждаеть и проситъ епископовъ—не слушать и не принимать враговъ Сына Божія.

Окружное посланіе къ епископамъ повсемпстной церкви писано посль перваго собора противъ Арія. Въ немъ св. Александръ пишетъ: "Я котъть было молчать о семъ происшествіи (объ отпаденіи аріанъ), чтобы зло ограничивалось только изобрытателями ереси, но дерзость Евсевія никомедійскаго, принявшаго подъ свое покровительство отступившихъ отъ въры, заставила извъстить всъхъ о злъ". Поименовавъ осужденныхъ соборомъ, кратко опровергаетъ ересь Арія.

Это посланіе подписано присутствующими на соборѣ пресвитерами и діаконами, но не епископами, которые, какъ извѣстно, были на второмъ соборѣ 18).

Въ словъ на страдане Спасителя говоритъ онъ: "Когда Господь нашъ страдалъ на древъ: гробы расторглись, отверзся адъ, души вышли, мертвые возвратились къ жизни и многіе изъ нихъ были видимы во Іерусалимъ... Свътила небесныя устрашились: солице побъгло, луна скрылась, звъзды скрыли свътъ свой, день кончился; послъ того, когда расторглась завъса, устрашенный ангелъ вышелъ изъ храма; мракъ покрылъ землю, на которой Господь ея закрылъ очи".

### **§ 102.** Святитель Іаковъ Низибійскій.

Св. Ісповъ, епископъ низибійскій (ин. Антіохіи Магдонійской на границахъ Персіи и имперіи), по множеству чудесь, совершенныхъ имъ—чудотворецъ, по обилію и высотъ духовной мудрости назывался мудрымъ.

Св. Іаковъ быль сынъ одного изъ областныхъ князей Арменіи и племянникъ пареянскаго царя Анака, отца св. Григорія, просвётителя

<sup>16)</sup> Сл. зам. 14. Оба посланія и краткая рачь въ перевода напечатаны въ Христ. чтен. 1826 г. 22 ч. Подлинникъ посланія къ Александру сохраненъ Өеодоритомъ (Н. Е. 1, 4). Окружное посланіе помѣщено Сократомъ въ его Церковной Исторія (1, 6), но съ ошноками и безъ подписи бывшихъ на соборѣ. Момфомомъ нашелъ исправный списокъ сего послѣдняго посланія и краткой рѣчи въ древней парижской рукописи и напечаталь въ 1-мъ томъ изданныхъ имъ сочиненій св. Аевнасія. Изъ посланія къ Эклому Кинопольскому два мѣста сохранены св. Максимомъ Исповѣдникомъ (Ор. Т. 2, р. 152—153). Всѣ вти драгопѣнные остатки поборникъ православія напечатаны въ 4-мъ томѣ Галландовой Библіотеки. Гарлесъ полагаетъ, что сему-же Александру принадлежитъ: въ парижской рукописи (Сод. 2655) книгъ таръ фосеос, въ которой разсуждается объ астрологіи судебной (евтализиъ). У Майо изданы два отрывка изъ Бесѣды его (Specil. гот. 3, 699).

Армить 1). Сочиненія его показывають, что въ юныхъ лівтахъ онъ польжовался теми средствами образованія, которыя открывало ему высокое происхождение. И однако, онъ еще въ раннихъ летахъ отказался отъ удовольствій света; уединенная жизнь его была образцомъ строгой жизни; лівтомъ жилъ онъ въ лівсахъ и на горахъ, зимою въ пещерів, пищер его были древесные плоды, травы и коренья, одеждою -- кожа. При Максиминъ прославился онъ исповъдническимъ подвигомъ; услышавъ о вознивающемъ христіанств'в въ Персіи, отправлялся туда утверждать въру, и силою чудесъ обратилъ многихъ язычниковъ къ въръ. Избранный въ 314 году въ епископа Низибіи, онъ не перемъняль образа жизни своей 2). Въ 325 г., какъ мужественный защитникъ правыхъ догнатовъ, отправлялся на Соборъ вселенскій в). Въ 336 году заставиль онь въ Константинополъ испреннихъ друзей въры молиться объ отвращени бъдствія, грозившаго Церкви принятіемъ Арія въ общеніе съ чадами Церкви, и хулитель Сына Божія погибъ 1). Въ 338 году грозныя полунива Сапора безполезно-осаждали Низибію ціздыя пва мізсяща; Низибію охраняль силою духа христіанскій пастырь <sup>5</sup>). Спустя десять лічть, Персы во второй разъ осадили Низибію, сдівлали прологь въ ствив, но не сокрушили въры защищавшаго ее пастыря; по его распоряжению ствна въ одну ночь исправлена, а Сапоръ, изумленний твердостію и видівнісиъ, устрашенный казнію, поразившею его войсво, посивимить удалиться отъ Низибіи 6). Защитнивъ въры и оточоства скончался въ 350 году 7).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По свидътельству Зиновія (исторія Дарона на армянскомъ языкъ, изд. въ Венеція 1832 г., стр. 22), Хофозуви, мать Іакова, была сестрою Анака и супругою одного изъ вилзей геоевальскихъ (Сл. Neumann, Gesch. d. Armen. Litter. S. 18. Leipz. 1839).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Осодоритъ Н. Е. 1, 7; Philoth. С. 1. S. 3. 767. Геннадій de vir. illust. § 1. Годомъ поставленія его въ епископа надобно положить 314 г., когда св. Милесъ видать его занимающимся построеніемъ великольшнаго храма (Acten. d. h. Märtyrer d. Morgenlandes. S. 55 н 4).

<sup>\*)</sup> Өсөдөритъ. Philot. p. 767.

<sup>4)</sup> Өсөдөритъ Н. Е. 1, 14. Philot. p. 789. Діонисій Баръ-Садиби у Ассемана. Bibl. Or. Т. 1. p. 17.

<sup>5)</sup> Филосторгій Н. Е. З. 23. Хроння Алекс. р. 287. Хроння Іеронимова, Фоссанова р. 28.

<sup>6)</sup> Осогратъ Н. Е. 2. 30. Ососвиъ р. 33. Зонара Т. 2. р. 44. Хроника Алекс. Зосима 1. 3. Въ Христіанскомъ чтенія за 1827 г., ч. 26, помъщено описаніе жизни са. Іакова, составленное по указавіниъ Осодорить; но давно замічено, что Осодорить сийшаль обстоятельства двухъ осядь Нявибін. Чудесныя обстоятельства сопровещали вторую осаду, которая происходила въ 348 г. Итакъ какъ эту осаду пережиль са. Іаковъ, а по словамъ Геннадія, скончался онъ при Констанцій, то годъ кончины сто надобно отнести къ 350, а не къ 338 г., къ которому относить сирскія крошти у Ассемана; къ 350 г. относить смерть Іакова и Челлачео, авторъ исторіи.

<sup>7)</sup> Память его 13 января и 31 октября; у Сирянъ 18 января; у Рамаянъ 11 іма; у Армянъ въ декабръ.

истор. учине объ отд. цереви. т. П.

#### § 103. Сочименія св. Іакова содержанія догматическаго и правственнаго.

Св. Асанасій писаль въ списвопамъ сгипстскимъ противъ аріанъ: "Если что писано было православными, какъ напримъръ, Іаковомъ и другими изъ Месопотамцевъ, нечего было подозръвать въ написанномъ; тамъ открытый, простой духъ мужей апостольскихъ" <sup>8</sup>).

Геннадій, писатель V віна, свидітельствуєть, что св. Іаковъ писаль 26 сочиненій, и, выставляя самыя заглавія ихъ, прибавляєть, что оні недавно переведены съ сирскаго языка <sup>9</sup>). Ныні извістны на армянскомъ языкі 18 Словъ св. Іакова, писанныя по просьбі св. Григорія, просвітителя Арменіи. По содержанію это ті-же поученія, о которыхъ говорить Геннадій, хотя многихъ, упоминаемыхъ Геннадіемъ, нітъ въ числі армянскихъ; посліднее не ослабляєть подлинности армянскихъ Словъ, потому особенно, что въ Арменіи сохранены были съ особенною заботою, конечно, ті наставленія св. Іакова, которыя писаны были для Арменіи <sup>10</sup>). Къ тому-же содержаніе и духъ этихъ наставленій вполні приличны мудрому пастырю низибійскому <sup>11</sup>). По содержанію нікоторыя изъ нихъ догматическія, другія правоучительныя. Изъ числа посліднихъ слова о любой, о пость, о поканній, о смиреній дышать глубокимъ благочестіемъ; любовь, учить онъ, есть исполненіе закона евангельскаго; она—основаніе святости, заповіданной Господомъ.

<sup>8)</sup> Epist. ad episcop. Aegypti et Lib. § 8.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) De vir. illustr. c. 1.

<sup>10)</sup> Въ греческихъ Минеяхъ пишутъ о св. Ізковъ: "составилъ книгу весьма полезную; книга сей накоторымъ образомъ подражалъ Өсодоритъ, епископъ кирскій, въ своей исторіи боголюбцевъ (фідовеоς)", и это извъстіе подтверждаеть слова Геннадія о переводъ сочиненій св. Іакова; но нынъ такой переводъ неизвъстенъ. Слова и окружное посланіе св. Іакова на армянскомъ н латинскомъ намажъ напочатаны въ 5 т. Галландовой Бебліотеки, въ первый-же разъ изданы были въ Римъ 1750 г. Канон. Антонелли. Армянскій текстъ напечатанъ въ 1820 г. въ Константинополъ. Ассеманъ сперва сомнъвался въ подлинности словъ св. Івкова, но потомъ увидълъ ихъ въ арабскомъ спискъ (Bibl. Or. Т. 1. 632. 558). Удинг (Comm. 1. 122) показываеть по каталогамъ арабскія и сирскія слова св. Іакова. Только окружное посланіе не принадлежить св. Іакову: это видно по содержанію. Въ Христ. чт. помъщены слова: о смиреніи 1827, о воскресеніи мертвыхъ 1887, о паскъ, о въръ 1839, письмо въ Григорію 1842. Не переведены сдова на русскій язывъ; о дюбви (2), о пость (3), о можетвъ (4), о духовной брани (5), о благочести (6), о покаяния (7), о должностяхъ учителя (10), о обръзаніи (11), о субботь (12), о выборь пищи (13), о увъщания явычникамъ (15), Христосъ есть Сынъ Божій (16), о дъвствъ (17), противъ Іудеовъ, ожидающихъ Мессію (18).

<sup>11)</sup> Печать времени носить на себѣ особенное: 5-е слово о брани, которое у Геннадія названо словомъ о персидскомъ царствѣ и гдѣ подъ видимыми образами изображается брань съ гордостію; 6-е слово о сынахъ объта, гдѣ говорится, что иѣкоторые аскеты жили съ сестрою—дѣвою или вдовицею; обыкновеніе, противъ мотораго строго возставали св. Григорій Навіанв. (сагт. 3 р. 149. Огат. 43 р. 701), Василій в. (Еріst. 55 р. 149), Златоустъ, соборы—анкирскій, никейскій.

и сущность ученія христіанскаго. Назидательно слово *о дъвстветь* и другое *о сыныхъ объта*; слово *о священнослужителяхъ* — прекрасное пастырское наставленіе для пастыря, между прочимъ о его обязанности учить и совершать тайну евхаристіи.

Изъ числа догматическихъ Слово о выры излагаетъ понятіе о въръ и ея значеніе въ спасеніи души. "Твердое и истинное основаніе всё нашей въры есть Господь нашъ Іисусъ Христосъ. Посему, когода вто приступилъ въ въръ, онъ поставленъ на камени твердомъ, который есть Самъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ (1 Кор. 10, 4)". Въ 16 Словъ превосходно доказывается изъ св. Писанія какъ божество Сына Божія, такъ и то, что Іисусъ Христосъ есть объщанный Мессія. Съ такитъ-же превосходнымъ разумъніемъ точнаго смысла Писанія, св. Іаковъ обличаетъ іудеевъ въ 11 Словъ за обръзаніе, въ 12 за субботу, въ 18 за тщетныя надежды на возстановленіе синагоги; въ 7 Словъ о поважній, убъждая чистосердечно открывать гръхи свои, говорить: иначе священникъ не можетъ знать бользней твоихъ. Въ 8 Словъ обличается невъріе нъкоторыхъ въ воскресеніе мертвыхъ.

Кром'в догматической и нравственной важности своей, наставленія св. Іакова важны, какъ образець в'врнаго толкованія св. Писанія; естественно, безъ всякаго искусства и усилія, древній учитель извлекаеть из священной буквы и высокіе догматы и назиданіе.

# § 104. Жизнь св. Евстаоія Антіохійскаго.

Влаженный Евстаоій, урожденецъ памфилійскаго города Сиды, сперва былъ епископомъ Берін сирской 1) и во время языческаго гоненія украсился именемъ Исповъдника Христова 2). Александръ александрійскій писалъ къ нему, какъ извъстному защитнику чистой истими, посланіе объ Арів 3). Общее желаніе върпыхъ вызвало его на каседру антіохійскую 4). И отцы вселенскаго Собора (325 г.) въ самомъ вачаль своихъ дъйствій утвердили это избраніе 5). На этомъ собраніи съ. Евстаюій привътствоваль императора ръчью, и быль однимъ изъ са-

¹) Іеронимъ de vir. illustr. § 85. Өөөдөрита ист. 1, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Асанасія Apologet. Т. 1. р. 702. Epist. ad solitarios p. 812. Златоуста потвальное слово св. Евстасію. Ор. 2, 604. Өсодорить dialog. 2 р. 56. Анастасій Сивать lib. 9. in hexaem.

<sup>5)</sup> Equoanit Haeres. 79. § 4.

<sup>9</sup> Осодорить Н. Е. 6. 7. Геронивь in Chronic.

<sup>5)</sup> Өсссань Chronograph. p. 16. Никита Хоніать Thesaur. ortod. fid. libr. 5. 6. 9.

мыхъ ревностныхъ обличителей богохульства Аріева <sup>6</sup>). Въ концъ 326 гола онъ отправлялся въ Грузію поставить тамъ пастырей для новыхъ чадъ въры 7). Искренный и мужественный пастырь преслъдоваль аріанство не только въ явныхъ защитникахъ его, но и въ техъ двоедушныхъ друзьяхъ истины, которые, по расчетамъ суетности, не стыдились дъйствовать по временамъ за одно съ врагами истины. Въ числъ послъднихъ былъ Евсевій весарійскій; патріархъ антіохійскій уличаль его въ неискренности къ св. православію. Понятно, что аріане не могли теривть, чтобы смелый обличитель ихъ занималь такую важную каоедру, вакова антіохійская. Евсевій никомедійскій и Осогнись никейскій подъ предлогомъ благочестія явились въ Іерусалимъ и, соединясь здъсь съ другими друзьями аріанства, прибыли въ Антіохію, будто би съ твиъ только, чтобы оказать честь пастырю великой церкви. Но на дълъ внезапно открылся соборъ, предъ которымъ презрънная женщива явилась съ обличениемъ противъ святителя въ любодъянии. Этотъ доносъ сочли достаточнымъ, чтобы объявить Евстафія лишеннымъ сана. Но клеветница, пораженная смертельными муками, скоро принуждена была предъ всеми исповедать, что деньги аріанъ склонили ее оклеветать святителя, и что отецъ рожденному ею дитяти—поденщикъ Евстафій в). Аріане, рвшась низвергнуть Евстаеія, настаивали на томъ, что Евстаеій учить также, какъ Савеллій. Евсевій никомедійскій и Осогнись поспъшили явиться въ императору и присовокупили предъ нимъ новую клевету, будто Евстасій оскорбительно отзывался о матери императора. Волненіе народа, открывшееся въ Антіохіи въ то время, помогло аріанамъ въ ихъ козняхъ противъ Евстаоія. Невинный святитель съ нізсколькими священнивами и діавонами отосланъ во Оравію 9). Это было въ 331 году 10). Злоба аріанъ упорно преследовала св. Евстаоія изъ Оракіи въ Илли-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Өеодорить Н. Е. 1, 7.

<sup>7)</sup> Свидътельства о томъ въ грузинскихъ памятникахъ, а за въроятность ручается несомивними ходъ событий въ Грузии.

<sup>8)</sup> Өеодоритъ Н. Е. 1. 20-21. Іеронимъ lib. 3. in Rufinum.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Сократъ Н. Е. 1, 24. Созоменъ Н. Е. 2, 28. Завтоустъ въ словъ о Евствей. Аванасій Еріst, ad solitar. p. 629.

<sup>10)</sup> Сократъ (Н. Е. 6, 13) говоритъ, что Евстаей недолгое время (πρὸς ὀλίτγον) управлялъ антіохійскою церковію; онъ-же (Н. Е. 1, 24), а равно Созоменъ (Н. Е. 2, 19), Өеодоритъ (Н. Е. 1, 11) и Филосторгій (lib. 2, с. 7) показываютъ, что низложеніе Евстаеія было при Константинъ. Кромѣ того извѣстно, что антіохійскую каседру предлагали Евсевію кесарійскому († 339 г.), отъ которой онъ, какъ самъ говоритъ, отказался (De vita Constant. 3, 60, 70); а въ 335 г. Флаккиллъ, антіохійскій епископъ, уже подписывался подъ опредъленіемъ тирскаго собора (у Асанасія Ароlog. 2. р. 618). Слѣдовательно низложеніе Евстаеія аріанами было не при Констанців, котораго имя читается у Іеронима (de vir. illustr. § 85), а при Константивъ.

рію и наконецъ скончался онъ въ македонскомъ город $^{11}$ ), около 345 года  $^{12}$ ).

#### **§ 105.** Пресвъщение и сочимения его.

Бл. Іеронимъ, называя св. Евстаеія самогласною трубою и первимъ, который сталъ писать противъ Арія, изумляется учености его и говоритъ, что онъ былъ весьма образованъ въ духовныхъ и свътскихъ наукахъ, и особенно въ философіи 13. Св. Аеанасій 14, Златоустъ 15, Анастасій Синаитъ 16 также говорятъ о его высокой образованности. По словамъ Созомена краснорвчіе Евстаеія было предметомъ удивленія для современниковъ. "То же можно видъть въ книгахъ его, которыя досель цълы", прибавляетъ Созоменъ 17. Къ сожальнію, нынъ нельзя сказать, что книги Евстаеія цълы: но и въ томъ, что до насъ дошло, видны всь тъ качества, которыя хвалили древніе въ сочиненіяхъ Евстаеія. За исключеніемъ двухъ сочиненій, дошедшихъ въ цълости, ивъ другихъ сочиненій сохранились для насъ только выписки, сдъланныя древними — Өеодоритомъ, Евлогіемъ и другими 18.

По дошедшимъ до насъ выпискамъ изъ книгъ противъ Арія видно, что св. Евставій писалъ восемь книгъ противъ Арія. Эти мъста пока-



<sup>11)</sup> Осодорять Н. Е. 1, 21. Осодоръ чтецъ 2. 1. По свидътельству Златоуста, тъло св. Евстасія "погребено во Оракіи, гробъ его въ той варварской странъ" (похв. слово Евстасію § 2. Ор. Т. 2. р. 605). Тоже Іеронямъ (de vir. illustr. § 85). Осодоръ чтецъ пишетъ (Н. Е. 2, 1), что мощи св. Евстасія въ 482 г. перенесены были въ Антіохію. Похвальное слово Златоуста св. Евстасію показываетъ, что память его чтили въ Антіохіи еще въ 387 г. Память св. Евстасія освраля, 21 дня.

<sup>12)</sup> Точнаго извъстія о годъ смерти Евстаейсвой нътъ въ памятникахъ. Осодорить пиплеть, что св. Евстаей скончался "прежде рукоположенія Мелетія" въ патріарха антіох. (Н. Е. З, 4); тоже св. Златоусть. Мелетій вступиль на каседру въ 361 г.; слъдовательно Евстаейй, возвращенный Ювиніаномъ и рукополагавшій въ 370 г. Евагрія Конст. (о чемъ пишутъ Сократъ 4, 13, 14, Созоменъ 6, 13), былъ другое лицо. Послику-же св. Евстаейя не видно въ живыхъ во время соборовъ сардійскаго и онлиппольскаго (347 года), то въроятно, что онъ умеръ равъе сего времени.

<sup>13)</sup> Epist. 84. p. 327.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) «Мужъ знаменитый исповъдничествомъ, благочестивый по въръ, много ревновавшій за истину, ересь аріанскую ненавидълъ и отвращался людей съ ея мыслями» (Epist. ad solitar. p. 629.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Ор. Т. 2. р. 605. Похвальное слово Евстаейо.

<sup>16)</sup> In hexaem. lib. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Hist. E. 2. 2, 19.

<sup>18)</sup> Эти выписки и целое сочинение объ Аэндорской волшебнице, также речь из виператору Константину, изданы въ 4-иъ томе Галландовой Библиотеки и у Инна in Patrol. Т. 18. Первыя напечатаны также въ Фабриціевой Греч. Библиотеке (Тот. 9, р. 133, f. 68, 170). Дополненія къ этимъ изданіямъ сделаны Майемъ (Т. 7, Collect. vet. Patr.).

зывають, что защитнивъ истины прежде всего положиль отличать мівста св. Писанія, которыя говорять о человічестві Христа Іисуса отъ мівсть, которыя изображають Его, какъ Сына Божія и Бога и онъ выполняєть это съ особеннымъ успіхомъ, візрно объясняя смысль тіхть и другихъ мівсть; тімь онъ наносиль самое візрное пораженіе аріанамъ, которые намівренно отыскивали мівста, относящіяся къ уничиженному состоянію Христа Іисуса и отклоняли отъ своего вниманія, и особенно отъ вниманія другихъ, мівста другаго рода.

Противъ аріанъ-же писаны замъчанія на притч. 8, 22 и на исал. 15—56 и 92. Какъ первое мъсто, такъ и нъкоторыя слова изъ по-казанныхъ исалмовъ, аріане старались употреблять въ свою пользу. Св. Евставій и здѣсь то-же средство употребляетъ противъ нихъ, соединяетъ и объясняетъ параллельныя мъста, относящіяся къ человъческой и божественной природъ Искупителя 19).

Объясняя такимъ образомъ св. Писаніе, св. Евстаеій показываль аріанамъ, что въ Христь Іисусь соединено было божество и человъчество, безъ измѣненія своихъ свойствъ, что Сынъ Божій былъ подъ закономъ только для того, чтобы спасти рабовъ грѣха и осужденія 20). "Если, говорить онъ, помазующій называеть Того Богомъ коего престоль вѣченъ: то явно, что это Богъ по естеству и рожденъ Богомъ, который помазанъ. А кто помазанъ, пріялъ силу усвоенную, будучи украшенъ храмомъ превосходнымъ по силѣ обитающаго въ Немъ Божества... Если же кто обратить вниманіе на рожденіе: явно найдетъ, что рожденный въ Виелеемѣ повитъ былъ пеленами, отъ замысловъ жестокаго Ирода провелъ нѣсколько лѣтъ въ Египтѣ, а въ Назаретѣ достигъ зрѣлаго возраста".

Сочиненіе *о душп* составляло философско-богословское разсужденіе о душт Іисуса Христа, направленное также противъ Аріанъ <sup>21</sup>).

О чревоволиебницю. По изложению мыслей и языку, сочинение образцовое. Сочинитель дълаетъ строгія, но справедливыя замъчанія Оригену за его излишнюю любовь къ аллегорическому объяснению св.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Такое направленіе сочиненій Евставія вполит объясняють, почему въ сводакъ толкованій на св. Писаніе такъ часто встрачаются толкованія св. Евставія, какъ наприм.: въ свода толкованій на книгу Бытія (Fabric. Bibl. Graec. 8 р. 641. 643—645), на книги Царствъ (Bibl. Coislian. р. 43—45), на притчи Соломоновы (ibid. р. 60, 247).

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Не слово подлежало закону, какъ думають кошуны; Оно Само—законъ; и не Богъ имълъ нужду въ очистительныхъ жертвахъ; Онъ единымъ мановеніемъ все очищаетъ и освящаетъ. Но такъ какъ носилъ Онъ человъческое орудіе, заимствованное отъ Дѣвы; то былъ подъ закономъ,—да освободитъ отъ рабства закена преданныхъ осужденію клятвы» (In. Titul. Psal.).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Къ сему сочиненію довольно значительное прибавлеіе издано Майомъ (Т. 7, р. 85, 86).

Писанія. "Не изъясняеть ли онь аллегорически, пишеть св. Евстаейй, володцы, вырытые Авраамомь и прочее, относящееся къ тому, въ длинной різчи, давая всему ділу другой смысль, тогда какъ ихъ доселів могуть видіть въ той странів обыкновенными очами?" О аэндорской волшебниців доказываеть онь вопреки Оригену, что не могла она и не вызывала души Самуила, а являлся по ея чарамъ призракъ, представлявшій пророка на пагубу Саулу. Св. Евстафій учить, что въ Воткомъ Завіть души праведниковъ покоились въ ніздрахъ Авраама, но не восходили на небо прежде того, какъ Іисусъ Христось отверзъ двери небеснаго царства; праведники Новаго Завіта счастливіве тіхъ праведниковъ,— они по разрішенію съ тіломъ достигають славы небесной, общенія съ Господомъ Іисусомъ.

Влаж. Іеронить писаль, что Евставій "писаль безчисленное множество писемъ". Для нась он'в не изв'ястны, если только дошедшія до нась выписки, по крайней мізр'я ніжоторыя, не взяты изъ писемъ <sup>22</sup>). Что касается до изв'ястнаго съ именемъ Евставія воспоминанія о шестодневь, продолжающаго исторію до времеменъ судей: то по всей візроятности оно не принадлежить антіохійскому святителю IV віжа. Хотя въ немъ много св'ядіній любопытныхъ и достов'ярныхъ: но и духъ его не близокъ къ духу святителя Евставія, да и въ немъ многое взято изъ шестоднева св. Василія и кое-что изъ Евсевіевой хроники <sup>23</sup>).

# § 106. Жизнь великаго Антонія.

Антоній великій, послів Павла Онвейскаго, начальникъ отшельнической-монашеской жизни, въ Египтів 1). Послів богатыхъ родителей своихъ, онъ по гласу евангельскому, роздаль имівніе нищимъ и на 19 году, по совіту пр. Павла, поселился въ уединенной пещерів, невдали отъ мівста рожденія (Комани въ Иракліополів средняго Египта); здівсь нищею его быль хлівбъ и соль, питьемъ—вода при томъ никогда дважды въ день, а иногда чрезъ день и два; сонъ его быль короткій на голой землів; занятіемъ были молитва; псалмопівніе и рукодівліе. Въ 285 г. онъ удалился для большаго уединенія, на берегь Чермнаго





<sup>29)</sup> De vir. illustr. § 85. Майо напечаталь еще краткія міста изъ двухъ дотолів неизвістных сочиненій св. Евстаеія: а) Έх τοῦ περὶ ἐβραϊσμοῦ—изъ сочивенія объ евраизмі, р. 106; б) «Опроверженіе Цельса, изъ слова на 26 гл. Евангелія Іоанна», р. 203. Это сохранилось въ 4 кн. пресвитера Анастасія противъ моновизитовъ; другія—въ сборникі Леонтія Визант., жившаго въ VI віків.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Это сочиненіе въ первый разъ издано съ латинскимъ переводомъ и общирвыми примъчаніями Львомъ Алляціемъ 1629 г. Lugduni; потомъ in Bibl. Patr. 27 Lugduni. Оно помъщено и у Мина in. 18 t. Patrol.

<sup>1)</sup> Жизнь вел. Антонія описана Асанасість Александрійскимъ и жизнеописавіє вздано in. t. 2 p. 2. Op. S. Athanasii ed. Montfauconii. См. объ Асанасів,

моря, гдв въ полуразрушенной башив на горв провель 20 леть, два раза въ годъ, заготовляя на полугодіе пищу; съ 305 г. сталъ онъ принимать къ себъ ревнителей благочестія; Иларіонъ въ последствін великій основатель монашеской жизни въ Палестинъ, былъ первый, котораго принялъ Антоній для наученія подвиговъ отшельничества; съ того времени пустыня Антоніева стала населяться более и более. За тажкою борьбою со врагами спасенія, слідоваль вы жизни великаго ряды чудотвореній. Слава необывновенныхъ подвиговъ, чудесъ, душеспасительныхъ наставленій, привлекала весьма многихъ въ пустыню Антонія, м онъ однимъ указивалъ жить не вдели отъ Арсинои (нынъ Суэца въ въ нажнемъ Египтв), другимъ на той же горъ, гав самъ жилъ. Въ жестовое гоненіе Максимина въ 311 г. Онъ приходиль въ Александрію съ твиъ чтобы двлить съ прочими крестныя страданія, и однихъ укрвиляль на подвиги, за другихъ ходатайствовалъ предъ судіями; около года провель онь въ этихъ подвигахъ. По возвращени въ пустино, обезпоконваемый множествомъ посътителей, онъ отшелъ на другую гору Колцимъ (до нынъ извъстную съ именемъ горы Антонія в.) и жилъ попеременно въ трехъ ея пещерахъ. Когда открылась ересь Арія, Антоній опять явился защитникомъ истины; въ 335 г. онъ письмомъ ходатайствоваль у императора Константина за пастыря александрійскаго Асанасія, тогда изгнаннаго 2); аріанскій епископъ Григорій и гражданскій правитель Александріи также аріанинъ получали отъ него обличительныя письма; Антоній бъгаль оть аріань сь своей горы какь оть ядовитыхъ змви, какъ отъ предтечей антихриста. Твиъ не менве они были столько безстыдны, что подкрыпляли свои имсли именемъ Антонія. По возвращении Асанасія на свою каседру, Антоній явился въ Александрін, и въ св. собраніи предъ всёми обличиль безстыдство и нечестіе аріанъ. Это путешествіе 104 летинго Антонія было торжествомъ и для православія и для Антонія, толин народа следовали за никъ, какъ за великимъ человъкомъ Божінмъ, ожидая благословенія и чудесь. Въ началь 356 г. на 105 г. жизни, великій скончался, заповъдавъ, нико-My не сказывать о мёстё погребенія его 3).

#### § 107. Образованность и сочиненія его.

Училищемъ для в. Антонія были св. Писаніе и природа, а учителемъ благодать Христова, болёе и болёе озарявшая его по мёрё самоумерщеленія его подвигами. Какъ можещь ты жить здёсь безъ утёшенія книгъ? спросилъ его однажды философъ. "Книга моя, другъ мой,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Совоменъ Н. Е. 2. 31. Письмо императора Константина, изд. Котельеромъ in. t. 1 Monum. Eccl. Graec. p. 351 f.

з) Память св. Антонія и въ греческой и въ римской церкви 17 января.

природа, которая всегда со мною, какъ только захочу я читать въ ней глаголы божін", отвъчалъ Антоній <sup>4</sup>). "Ученой образованности не имълъ онъ, говоритъ блаж. Августинъ, но Св. Писаніе зналъ на память, и виразумълъ размышленіемъ очень хорошо" 5). Слушать и читать писане любиль онъ и тогда еще, какъ жиль въ домв отеческомъ, и тогда, какъ жилъ въ пустынъ 6). Онъ не зналъ греческаго языка-тогдашияго азива общей образованности; наставленія въ Арсинов, какъ пишеть св. Асанасій, преподаваль онь на египетскомь языкі (тр адуоптанай форд); во наставленія его показывають необыкновенное знаніе библік 1); таковы же были беседы его съ онвандскими отшельниками, переданныя темъ же жизнеописателемъ <sup>8</sup>); когда быль онъ еще въ домъ, онъ слушалъ Евангале на понятномъ для него языкъ, не зная греческаго и слова Евангелія возбудили въ немъ рішимость оставить мірь 9). Все это съ одной стороны показываеть то, что уже въ половинъ III въка на египетскомъ язивъ было читаемо писаніе источникъ духовнаго просвъщенія, съ другой вполнтв объясняеть и оправдываеть то преданіе, что вел. Антоніемъ писани были посланія въ египетскія обители на египетскомъ языкъ; въ послъдствии же переведены онъ на другие языки. Іероними пишетъ о великомъ Антонів: "Имъ писаны въ разные монастыри, на египетскопъ языкъ семь писемъ Апостольского духа и слога, они переведеим на греческій языкъ, лучшее изъ нихъ къ "Арсиноитамъ" <sup>10</sup>). Въ древнемъ повъствовани "О дъяніяхъ и изреченіяхъ Отцевъ", которое читаль уже Фотій, приведены слова вел. Антонія, которые читаются въ первоиъ изъ извъстныхъ нынъ посланій Антонія вел. 11); второе изь сихъ сохраняеть надпись: въ Арсиноитянамъ, съ воторою читалъ и одобрямъ это письмо Іеронимъ; до нашего времени сохранился не толь-

<sup>4)</sup> Евагрій у Сократа Н. Е. 4. 23.

<sup>5)</sup> Августинъ-Христ. Наставл. § 4.

Асанасій въ жизни его р. 97, 195.

<sup>7)</sup> Asanacië Vita S. Antonii c. 16, 45.

<sup>8)</sup> lb. cit. c. 55.

<sup>\*)</sup> Αθακας Vita S. Anton. Ε. 2. Ἐισῆλθεν εἰς τὴν ἐκκλησίαν καὶ συνέβη τοτὲ τὸ εὐαγγέλιον ἀναγινώσκεσθαι καὶ ἤκουσεὶτοῦ Κυρίου λέγοντος τῷ πλουσίφ κ. τ. α. с. 3. ὡς δὲ πάλιν εἰσελθών ἐις τὸ κηριακὸν, ἤκουσεν ἐν τ. Ἐυαγγελίω. κ. τ. α. Βε бесъдакь съ внавшний одинъ только греческій явыкъ онъ пользовался переводчиють; одинть изъ таковыкъ быль Евлогій, который говорить у Палладія: τούτων τῶν δλων λόγων ἐρμηνεὺς αὐτός γέγονα, τοῦ μακαρίου ἀντωνίου ἐλληνιστὶ μὴ εἰδότος. Другой переводчикъ—Исаакъ; Іеронимъ объ Иларіонъ: repertis ibi duobus monachis Isaac et Pellisiano, quorum Isaac interpres Antonii fuerat (Vita Hilarionis c. 30).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) De viris. illustr. c. 88 de Antonio.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Photii Bibl. cod. 148. Повъствованіе извъстно нынѣ въ древн. датинск. вереводъ Пелагія; здъсь сказано: «сказалъ авва Антоній: думаю, что тъло имъетъ въ собъ самомъ естественное движеніе» См. § 4 1-го датинск, цисьма,

ко древній, латинскій переводъ семи писемъ, но и подлинникъ всего четвертаго письма, конецъ третьяго и начало пятаго письма <sup>12</sup>); такимъ образомъ подлинность сихъ писемъ несомнённа.

Въ арабскомъ переводъ извъстны 20 писемъ вел. Антонія; семъ изъ нихъ—тъже самыя, которыя читаются въ древнемъ латинскомъ переводъ, только расположены въ другомъ порядкъ; такъ второе латинское соотвътствуетъ шестому арабскому. Древній списокъ 20 арабскихъ писемъ Антонія писанъ, какъ сказано въ концъ его, египетскимъ инокомъ Авраамомъ въ 800 году; и слъдовательно самъ по себъ ручается за подлинность всъхъ писемъ. Къ этимъ несомнъннымъ письмамъ надобно присоединить и то краткое письмо пр. Антонія къ аввъ Оеодору тавеннисіотскому, которое сохранилъ епископъ Аммонъ въ письмъ къ Оеофилу епископу александр. 13).

Въ арабскомъ переводъ сохранились еще 80 правиля, 20 словя, увпъщанія и изложеніе мыслей преподобнаго Антонія. Первыя (правила) тъже самыя, которыя Венедиктъ аріанскій еще въ VIII въкъ помъщаль на латинскомъ языкъ въ своемъ собраніи иноческихъ правиль 14); 20 краткихъ словъ о въръ въ Господа, о страхъ Божівмъ и проч., не различаясь по духу отъ писемъ, оправдываются въ своей подлинности общимъ преданіемъ восточныхъ; прочія наставленія—одного и того-же духа—простаго, Евангельскаго и частію содержать въ себъ тъ мысли и отвъты пр. Антонія, которыя издавна извъстны по древнимъ греческимъ памятникамъ 15). Къ этому надобно присоединить то общирное слово къ инокамъ, которое сохранилъ св. Аванасій 16).

#### § 108. Содержаніе и духъ наставленій его.

Краткое оглавленіе семи *писем* (по древнему лат. переводу) можетъ отчасти показать достоинство ихъ: 1-е письмо объ удаленіи отъ

<sup>12)</sup> Эти части подлинника у Zoega Catal. Cod. M. SS. Borgian. Cod. Sahid. 181 р. 363. Romae 1810. Отрывки другихъ писемъ показываютъ Мингарели Catal. Cod. Nanian. Fascic. 1. р. 198. 1785.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Act. Sanct. Maii Т. 3. р. 70 въ Христ. Чтен. 1827. ч. 26.

<sup>14)</sup> Изд. Lucas. Holstenius—Codex regularum duos SS. Patres monachis et virginibus praescrip. Romae. 1861. 4. 170. Гл. Антонія въ Славян. Добротолюбін навътствы были Петру Дамаскину.

<sup>15)</sup> Вст сочиненія, какія сохранились въ арабскомъ переводъ, въ первый разъ издалъ Авраамъ ешельскій. S. Antonii Opuscula arab. lat., ed. ad Abrahams Echel. Paris. 1646. 8. Древній латинскій текстъ 7 посланій, равно латинскій переводъ всталь арабскихъ сочиненій, издалъ Галландъ in 4 t. Bibl. Patrum; Минъ Patrol. gr. Т. 40. Русскій переводъ писемъ и словъ помъщенъ въ Христ. Чт. 1826—1829 г. Въ ватик. ркп. УШ в. сохраняется сирское письмо в. Антонія къ братьниъ (Maii Collect. vet. Pat. Т. 5. р. 45—46. Т. 4. р. 499).

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Vita S. Antonii § 16-45.

пра; 2-е о оковахъ діавола и о средствахъ избавляться ихъ; 3-е о біагодъяніяхъ Божіяхъ человъку; 4-е о воплощеніи Христа Сына Божія; 5-е о бодрствованіи христіанскомъ; 6-е о познаніи самаго себя и о нуждъ воплощенія Сына Божія; 7-е о познаніи самаго себя съ увъщаніемъ противъ Арія.

Въ наставления своихъ вел. Антоній представляется тімъ-же, чімъ представляеть его жизнь его. Воть что писаль онь о ході надежнаго образованія души. "Мы должны прежде всего стараться познать самихъ себя. Кто имбеть правильное познаніе о самомъ себі: тотъ имбеть правильное познаніе и о тваряхъ, которыя Богь произвель изъ ничего; тотъ знаеть также и достоинство умнаго и безсмертнаго духа человіческаго, заключеннаго на время въ бренное тіло, дабы въ немъ усовершить себя въ добродітеляхъ. Кто-же знаеть это, тотъ знаеть, что должно любить Бога, а кто любить Бога, тотъ любить всёхъ 17).

Вотъ наставление о нашемъ состоянии и о способахъ къ исправленію его. "Возлюбленные! если мы хотимъ приблизиться къ Творцу вашему, должны сообразно съ духовнымъ закономъ стараться объ освобожденіи душъ нашихъ отъ страстей. Неправедныя дізла наши и множество діавольскихъ искушеній, ослабили насъ; сила душъ нашихъ почти совершенно уничтожилась; и мы уже не можемъ видеть достоинства природы своей, по причинъ владычества страстей надъ нами. Мы не иначе можемъ получить спасеніе, какъ только чрезъ Господа нашего Інсуса Христа. Ибо апостолъ Павелъ написалъ, что какъ въ Адамъ всв умеран, такъ во Христв всв получать жизнь (Кор. 15, 2). И такъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ есть жизнь для всёхъ разумныхъ тварей, созданныхъ по подобію Его. Онъ Самъ есть истинное подобіе и неизміняемый образь отца; но образь видимый вь тваряхь изміняемь, и потому мы подверглись смерти, котя духовная природа наша и безспертна. Рождаясь въ твлв, мы уже бываемъ жилищемъ грвха. Когда ин лишились всъхъ силъ, а Богъ-Отецъ увидълъ наше безсиліе, что ны не можемъ сносить явление Его въ собственномъ и истинномъ Его образъ, то послалъ въ намъ единороднаго Сына Своего, Который приваль тело наше, посетиль всю тварь и облагодетельствоваль дарами святыхъ Своихъ служителей. И такъ возлюбленныя дети мом! умоляю васъ моею любовію къ вамъ, обратитесь ко Господу всемъ сердцемъ вашинъ... Мы должны очищать себя отъ греховъ, сообразовать волю свою съ волею Божіею и освящать всё чувства свои; должны непрестанно обновляться, чтобы быть достойными посёщенія Господа нашего Імсуса Христа... Смерть и воспресеніе Его, положили основаніе нашему воскресенію, и уничтожили власть смерти, т. е. діавода, и мы, уда-

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Письмо 6-е по древи, датинск. тексту.

ляясь отъ гръха, можемъ содълаться истинными ученивами Его. Возлюбленные въ Господъ дъти мои! духъ и тъло мое смущаются, когда представляю, что мы почтены именами Святыхъ и облачены въ одежду, которою хвалимся предъ невърными, но не смотря на то, ни мало не укращаемся добрыми дълами... Я гръшный открываю вамъ о себъ, что когда Богъ пробудилъ умъ мой отъ сна смерти, —вся протекшая, довольно долговременная жизнь моя, послъ того была ни что иное, какъ непрестанный плачь и стенаніе о гръхахъ моихъ: ибо чъмъ мы можемъ возблагодарить Господа за все, что Онъ сдълалъ для насъ" 18). Сколько здъсь мыслей! и какая глубина въ нихъ! Это проповъдь опыта, и опыта долговременнаго, опыта, глубоко изучившаго духовную природу и ея нужды, дознавшаго и усвоившаго сокровище и силы благодати Христовой! Это бесъда Отца съ дътьми, Отца, какимъ только могъ быть столътній ученикъ любви Христовой!

Вотъ еще наставление о дъйствии духовъ добрыхъ и злыхъ на душу: "Явление добрыхъ ангеловъ не производитъ никакого смятения въ душъ; ихъ присутствие мирно и успокоительно; оно исполняетъ душу радостию и одушевляетъ ее довъренностию. Тогда чувствуещь столь кръп-кую любовь ко всему богоестественному, что готовъ оставить жизнь, чтобы слъдовать за ними въ блаженную въчность. Напротивъ явление духовъ злыхъ производитъ въ душъ возмущение; они повергаютъ душу въ смятение помысловъ или въ страхъ; они возбуждаютъ въ душъ отвращение отъ подвиговъ и дълаютъ душу колеблющеюся въ намъренияхъ своихъ" 19). Таково наставление того, кто долговременною борьбою съ плотию и кровию очистилъ духъ свой и приобрълъ твердое знание состояний души!

#### § 109. Антоній — начальникъ отшельнической монашеской жизни.

И жизнь и писанія Антонія представляють великаго Антонія отцемъ иноческой скитской жизни. И онъ дійствительно начальникъ сего житія. Это не надобно понимать въ томъ смыслі, что будто до времени Антонія, или наставника его Павла, не было вовсе того, что видимъ въ жизни великаго. Жизнь дівственная, соединенная съ строгими подвитами воздержанія и молитвою, съ первыхъ временъ христіанства, была предметомъ ревнованія между вірующими. Доказательство тому въ словахъ Спасителя и Его Апостола, въ посланіяхъ Апостольскаго ученика Климента, въ сочиненіи Меєодія о дівстві. Оригенъ писалъ, что подвизающихся въ постоянномъ дівствіть между христіанами весьма много 200);

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Письмо 7-е по арабси. тенсту-въ Христ. чт. 1828 г. 7, 31, стр. 12 сл.

<sup>19)</sup> У Аванасія: Vita S. Antonii.

<sup>20)</sup> Cont. Celsum lib. 7. § 48. p. 365. Cs. libr. § 6. Horat. 19. in Ieronim § 7.

учитель его Клименть называеть этихъ людей избраннъйшими изг избранных <sup>21</sup>). Ириней <sup>22</sup>), Діонисій александрійскій <sup>23</sup>) и другіе <sup>24</sup>) свидътельствують, что такіе люди не только не вкушали мяса, но часто но два и по три дня, или и более, проводили въ посте и занимались молитвою; ихъ нначе называли аскетами и многіе изъ таковыхъ посель извъстны по именамъ между скончавшимися мученически 25). Нельзя утверждать и того, чтобы аскеты жили не иначе, какъ между людьми; напротивъ это иногда могло быть вовсе несовивстнымъ съ рвшимостію ихъ-какъ можно болъе заниматься молитвою. Съ другой стороны саиня нужды времени заставляли многихъ и въ первые въка удаляться въ уединеніе, т. е. гоненія, въ продолженім которыхъ иные не по страху, а следуя словань Спасителя, удалялись оть гонителей. Самъ Антоній свидівтельствуєть: "Сь первыхъ поръ, какъ я началь вести жизнь монашескую (βίον μοναχικόν), не было ни гдв общежитія, въ которомъбы заботились о спасеніи другихъ, но всякій изъ древнихъ монаховъ по окончания гоненія подвизался особо. Но впосл'ядствій времени отець вашъ (говорить о великомъ Пахомів), при помощи Божіей, совершиль столь спасительное дівло" 26). Что-же сдівлано великимъ Антоніемъ? Такъ-какъ несомивно, что не всв аскеты вели постоянно уединенную жизнь, а съ другой стороны гоненія, то расточали ихъ, то пожинали вавъ класы, почему они и въ жизни и въ исторіи были явленіями малоприм'втными: то оставалось частное и малозамётное возвесть въ правило общее и этото предоставлено великому Антонію. Примъромъ своей необыкновенно строгой жизни Антоній великій прославиль жизнь отшельническую и духомъ благодати, въ такомъ обиліи обитавшей въ немъ, возбудилъ ревнование въ подражанию сеов, тогда какъ было уже и болве удобствъ подражать великому примъру, и-пустыни населились не однимъ, не двумя, а тысящами пустынножителей. По сему-то блаженный Іеронимъ имиеть объ Антонів: "говорять, что онъ глава такой (уединенной) жизни; но это только отчасти справедливо: ибо не столько онъ-прежде всехъ, сколько имъ ревнование всехъ пробуждено было" 27). Далее, приведенныя слова самаго Антонія повазывають, что не онъ быль начальникомъ собственной общемсительной монашеской жизни; онъ освятилъ мона-

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Quis dives selectur. § 36. Cz. Strom. libr. 3. p. 538.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) У Евсевія Н. Е. libr. 5. с. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Канон. посланіе—въ книга правиль, у Бевереджіа pandect. Т. 2. р. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Епифаній—Expos. fidei § 22.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Таковы у Евсовія: Петръ, Паменлъ — аскеты, Селевкъ — подражатель благочестивых аскетов (De martyr. potest. с. 10, 11); далве Густивъ м., Лукіанъ м. великій аскето (Аванасій Ор. Т. 2. р. 157), Серапіонъ еп. антіох. (Геронимъ de vir. illustr. § 76).

<sup>26)</sup> Даянія преп. Пахомія § 77 у Панеброла Act. Sanct. ad 14 maii.

<sup>27)</sup> Vita S. Pauli eremitae. Stud. Mathiae. Neostadi., Austriae 1760. 4.

шескую *отшельническую* жизнь, и именно въ томъ видѣ, что сотни утвердили кущи свои не вблизи одинъ отъ другаго, но и не вдали отъ кущи великаго старца, коего примѣръ и наставленія служили правиломъ жизни. Вотъ то великое мѣсто, которое, по предназначенію Господа церкви и по Его благодати, занимаетъ великій Антоній въ церкви Христовой!

## § 110. Авва Аммунъ и его увъщанія.

Однимъ изъ духовныхъ друзей вел. Антонія быль пр. Аммунъ, начальникъ нитрійскихъ отшельниковъ. Богатие и благородние родители принудили 22-хъ-летняго Амиуна вступить въ бравъ: но въ самый день брака онъ убъдилъ свою супругу дать обътъ дъвства и жилъ съ нею 18 леть вакъ брать съ сестрою; онъ делиль время свое между молитвою и трудомъ, — воздёлывалъ бальзамовый садъ и питался только растеніями 1). Наконець благочестивая жена-дівственница сказала супругу-девственнику: неприлично подвижнику целомудрія иметь съ собою въ одномъ жильъ женщину: не хочешь-ли, будемъ подвизаться особо? Аммунъ, возблагодаривъ Бога за мысли внушенныя женъ, сказалъ: "пусть же это жилище будеть твоимъ". Найдя пустынное мъсто на южной сторонъ Мареотскаго озера за такъ называемою Нитрійскою горою 2), онъ поселился въ нитрійской пустыні и 22 года провель въ самыхъ строгихъ подвигахъ. Онъ собралъ къ себъ множество отщельниковъ. Аммунъ и ученики его жили скитски, каждый отдъльно и по своему правилу 3). Св. Антоній подаль совіть устроить монастырь, и совіть быль принять св. Аммуномъ; къ концу 4-го въка на Нитрійской горъ было уже до 50 обителей 1). Слава Аммуна привлекала въ нему учениковъ изъ далекихъ странъ, между ними св. Милета епископа суз-скаго, впоследствии мученика <sup>5</sup>). Когда скончался блаж. Аммунъ, Антоній увиділь душу его, возносимую Ангелами съ півніемъ св. півсней. Это было въ 357 году <sup>6</sup>).

¹) Сократъ 4, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Нитрійская возвышенность въ нижнемъ Египтв, въ 70 миляхъ отъ Александрін. См. путешествіе по Египту Г. Норова. 1, 83, 86.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Совоменъ 1, 14.

Падладій въ 7 гл. Лавзанка, Кассіянъ. Collat. 6 г. Асанасій въ живни в. Антонія.

<sup>6)</sup> Св. Маруеа въ описанія мучениковъ персидскихъ. Христ. Чтев. 1827 г. Gebchichte d. Märtyrer d. Morgenlandes f. 54 Insbruck 1836 г.

<sup>6)</sup> Асанасій въ жизня в. Антонія, Сократъ 4, 23. Созоменъ 1, 14. Память пр. Аммона 4-го Октября.

Отецъ пустыни оставилъ 19 увъщательныхъ главъ, исполненныя опитной духовной мудрости <sup>7</sup>).

## § 111. Пахомій великій.

Какъ Антоній вел. быль основателень собственно отшельническойпроческой жизни, такъ Пахомій великій быль отцемъ общежитій иноческихъ, которыми населилъ онъ берега Нила въ верхнемъ Египтв. Сынъ онвандскихъ язычниковъ, на 18 году, во время войны Константина съ Максиминомъ (въ 312) взять онъ быль въ военную службу; опыть яюбви, овазанной ему и его товарищамъ христіанами, глубоко тронулъ душу его; война кончилась и онъ крестился; въ купели же врещенія онъ ощутиль на себ'в новую жизнь и обратился вслідь за тыть къ строгому аскету Палемону для изученія христіанскаго подвижничества; съ Палемономъ провелъ онъ 10 летъ 1). Въ 325 г. во время молитвы въ Тавенив онъ услышалъ голосъ: "Поселись здесь и выстрой монастырь; къ тебъ соберется много иноковъ". Вмёсть съ темъ явился предъ нимъ Ангелъ съ мъдною доскою, на которой начертаны были правила иноческаго общежитія. Пахомій повиновался званію Божію и скоро стеклись къ Пахомію ревнители духовной жизни. Приивръ Пахомія освящаль тв правила, которыя онь назначиль для ихъ жизни, и число жившихъ съ нимъ возрасло до 1300; между темъ по его правиламъ жили и въ другихъ обителяхъ 2). «Мужъ человъколюбивъйтий и весьма любезный Богу, такъ что могъ предвидъть будущее и часто беседоваль сь святыми Ангелами» 3), великій Авва скончался во время моровой язвы, въ 348 году 4).

"Пахомій мужъ съ Апостольскою благодатію какъ въ ученіи, такъ

<sup>7)</sup> Жераръ Фоссъ над. въ Латинск. пер. главы пр. Аммуна, вивств съ сочиненами пр. Ефрема Орега S. Ephremi Syri T. 2 Rom. 1589. На греческомъ эти увъщанія остаются въ 2 ркп. Вънской Библіотеки. Cod. 155—156, но въ одной Cod. 155, испорчены позднею рукою (Lambecii Comm. T. 3. ed. Kollar.); въ Моск. Сивод. Вибліот. онъ сохраняются въ древнемъ видъ, именно въ рук. X в. (№ 210. f. 351). Слав. переводъ въ рук. 14-го в. у Гр. Толстаго (опис. рук. 3, 46). Іоаннъ Патр. (ок. 1090 г.) дълалъ выписку изъ увъщаній Аввы Аммуна (Cave T. 2 Disser. 1. р. 3).

<sup>3)</sup> Жизнь св. Пахомія, описанная учениюмъ его, изд. in Actis SS Iunie T. 3. у Мина Patrolog. 109. lat. Т. 73, на контскомъ языкъ (Мемендскаго и Сагидскаго піментовъ) свъдъніе о св. Пахоміъ у Зоеги: Catalogus codicum copt. Mass., qui afferuntur in Museo Borgiano, Romae 1810 г. здъсь сод. memph. 45—46. Cod. Sahid. 177. copt. et lat. p. 75—85. Sahid. p. 371.

<sup>3)</sup> Палладій въ Лавзанки 38 г., епис. Аммунъ въ письми къ Өеоенду § 5, 6. Сезоменъ 3, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Созоменъ 3, 14.

<sup>4)</sup> Vita s. Pachomii. Hamste ero et rpeu, qep. mas 15.

и въ творенін знаменій, написаль *Правило*, которое получиль отъ Ангела": такъ говорять древнія извъстія <sup>5</sup>). Св. Пахомій писаль свое правило на египетскомъ языкъ. Блаженный Іеронимъ въ 404 г. перевель его на латинскій языкъ по върному греческому списку <sup>6</sup>).

Правило или Уставъ св. Пахомія—первый уставъ иноческаго общежитія. Сдёлаемъ краткій обзоръ содержанію его.

- 1) Когда является желающій вступить въ монастирь: то настоятель поручаеть его опытному старцу испытать расположенія его. Въ продолженіе 10-ти и болье дней, онь за монастыремъ должень повергаться предъ братіями и терпівть поношеніе. Отъ него не принимается ни денегь, ни чего либо другаго для монастыря, чтобы иначе въ послівдствій не гордился и не нарушаль покоя братіи своими требованіями. Ему дается монастырская одежда, а мірская берется подъ сохраненіе. Если замівчено будеть въ немъ неповиновеніе или ропоть: то ему возвращають его платье и высылають въ міръ 7).
- 2) Принятый въ монастырь не прежде года допускается въ общество братіи. Сперва знакомять его съ уставомъ обители. Потомъ назначается читать 12 псалмовъ и два чтенія изъ Апостола; если незнаеть онъ грамотъ, то въ первый, шестый и девятый часъ ходитъ въ старцу слушать правило. Новоначальный занимается служеніемъ страннымъ и братіи. Если онъ безропотно и смиренно служить: принимается въ общество <sup>8</sup>).
- 3) Братія три раза собираются на общую молитву: днемъ, вечеромъ и ночью. Если голось трубы призываетъ въ церковное собраніе, каждый немедленно выходитъ изъ своей келліи, такъ что занимающійся письмомъ бросаетъ писать на томъ мѣстѣ, гдѣ застанетъ призывъ, не смѣя кончать даже начатой буквы <sup>9</sup>). Три раза въ недѣлю—въ среду, пятокъ и воскресеніе Начальникъ предлагаетъ поученіе <sup>10</sup>).
- 4) Трапеза для братін—въ полдень, кром'в среды и пятка, въ которые иноки постятся. Трапеза для всёхъ общая; никто не им'ветъ права 'всть что-либо вн'в трапезы, ни овощей, ни древесныхъ плодовъ. Если кто найдетъ плоды подъ деревомъ во время работы: долженъ по-

<sup>5)</sup> Слова Геннадія (De vir. illustr. § 7). Тоже пишутъ Ираклидъ (Рай гл. 1, g.), Падладій Лавзанкъ гл. 38. Созоменъ Н. Е. 3, 14.

<sup>6)</sup> Такъ говорить самъ Іеронямъ въ предисловін къ переводу. Латинскій переводъ правиль помъстиль въ своемъ собранін Правиль Венедикть аніанскій, авва 8 въка. Нынт извъст. греч. текстъ (перев. въ Хр. чтен. 1827 г.) надобно признать сокращеннымъ изложеніемъ Правила Пахоміева. Палладій говорить, что, по правилу, братія за трапевою сидтли съ покровеннымъ лицемъ. Въ нынтинемъ греческомъ правилъ ни слова изтъ о томъ, а есгь у Іеронима. Regula s. Pachomii inter ор. Ніегопуті, Patrol. Т. 23. Греческій краткій текстъ in Patrol. gr. Т. 40. р. 947—952, то и другое у Галланда in 4 Т. Biblioth. Patr.

<sup>7)</sup> Reg. 49. 8) Reg. 139—140. 9) Reg. 9, 10, 121. 40) Reg. 115, 138, 21.

южить ихъ при корнъ дерева. Во время трапезы братія сохраняють молчаніе, и сидять съ опущеннымъ кукулемъ на главъ, чтобы глазъ не солазнился чъмъ-либо. По выходъ изъ трапезы, какъ и изъ храма, ни съ къмъ не разговаривать <sup>11</sup>).

- 5) Если назначается общая работа: настоятель идетъ впереди и а нимъ братія въ молчаніи <sup>12</sup>). Если надобно послать кого либо изъ ювастыря для дѣла, то не посылать одного, а съ другимъ; для ночлев избираютъ они православный монастырь <sup>13</sup>). Авва—главный начальникъ монастыря. Экономы заботятся о пищѣ и одѣяніи братіи, и самъ настоятель не позволяеть себѣ взять что либо изъ вещей, хранимыхъ экономомъ, безъ его дозволенія. Недѣльный надзиратель послѣ утренней молитвы испрашиваетъ у аввы приказанія и объявляетъ ихъ по домамъ. Начальникъ дома осматриваетъ, все ли сдѣлано, какъ должно, учитъ неопытныхъ, и каждую недѣлю даетъ аввѣ отчетъ въ томъ, что сдѣлано въ его домѣ <sup>14</sup>).
- 7) Для успокоенія больныхъ и престарвлыхъ назначается особый довъ. О нихъ пекутся особые старцы, кромъ которыхъ никто не долженъ входить въ больничный довъ. Пища больныхъ особая, сообразная невощи ихъ 15).
- 8) Дѣти, кромѣ чтенія, обучаются рукодѣліямъ, но прежде всего страху Божію и молитвѣ. Пища ихъ въ трапезѣ. Наказанія—соразмѣрныя силамъ и дѣтскому характеру 16). Таково содержаніе Устава св. Пахомія!

Въ переводѣ того же бл. Іеронима дошли до насъ *Уепъщаніе* св. Пахомія, дишащее кротостію любви, и писъма къ раздѣлявшимъ съ нимъ управленіе инокамъ <sup>17</sup>); З къ Аввѣ Сиру, 2 къ Корнелію, 2 во всѣ монастыри, 1 къ братіямъ, стригущимъ овецъ и З предсказавія, написанныя таинственными знаками <sup>18</sup>).

Въ письмъ въ монастыри, приглашая всъхъ "ко дню прощенія въ Августъ мъсяцъ", пишетъ: «Близко время для того, чтобы по прежнету, древнему обычаю, собрались вы свято праздновать день окончанія

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Reg. 112, 115, 138. <sup>12</sup>) Reg. 94. <sup>13</sup>) Reg. 54, 56.

<sup>14)</sup> Reg. 25, 27, 31, 35, 39—41. Іеронимъ въ объясненіе сихъ правиль замъчесть, что въ наждомъ монастыръ Пахомія было до 30 и 40 домовъ; въ наждомъ комъ жило до 40 человъкъ братіи. Иноки въ домахъ помъщались по роду рукодълід, поторымъ занимались: въ одномъ жили тъ, которые плели циновки; въ другомъ твали сукна; въ третьемъ плотники и т. д. Praef. ad. Reg. 2, 6.

<sup>15)</sup> Reg. 42, 43, 47, 52, 53.

<sup>16)</sup> Reg. 172, 173.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Patrol. Cur<sup>8</sup>s. compl. Т. XXIII. р. 77—88. Увъщаніе перевед, въ Христ. <sup>710</sup>н. 1827 г.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Вей эти письма были изв'ястны Геннадію (de exl. scrip. § 7), и Тритемію (lib. de eccles. script.).

всёхъ дёлъ (remissio omnium rerum). Надобно, чтобы каждый, по евангельской заповёди, простиль братіямъ своимъ долги, оскорбленія, неправды; если была какая либо ссора, пусть прогнана будетъ отъ святаго сонма". Не здёсь ли начало Успенскаго поста?

## § 112. Жизнь св. Аванасія Алекс. А) при Константинъ великомъ.

Ни одинъ изъ пастырей церкви IV въка не имълъ столько вліянія на событія IV въка, сколько имълъ св. Асанасій архіспископъ александрійскій, твердый и пламенный защитникъ Православія противъ аріанства.

Александрія, мъсто рожденія Аванасія, представляла Аванасію много средствъ для образованія ума, и онъ пріобръль свъдънія разнообразныя 1); особенно же посвящаль онъ труды дня и ночи на изученіе всего относящагося къ св. въръ, и книги св. писанія, по выраженію св. Григорія, зналь онъ такъ хорошо, какъ другой едва ли можетъ узнать одну изъ нихъ 2). Но, съ образованіемъ ума соединялось у него образованіе сердца. Онъ любиль подвижниковъ пустыни и отыскиваль случаи знакомиться съ ними; такъ онъ не разъ посъщаль св. Антонія; такъ и его самого за строгую жизнь считали въ числѣ подвижниковъ 3).

Еще въ молодыхъ лътахъ Асанасій уже сталь извъстнымъ архипастырю Александру и быль поставленъ имъ (въ 319 г.) въ діакона.
Св. Александръ такъ приблизилъ къ себъ Асанасія, что послъдній быль
кавъ бы домашнимъ его секретаремъ въ письменныхъ сношеніяхъ по
дъламъ церковнымъ <sup>4</sup>). Въроятно, Асанасія сдълали извъстнымъ особенно сочиненія его: протист язычникост и о соплощеніи Бога Слова.
Это были первыя сочиненія его и писаны рано; въ нихъ нътъ и намека на аріанскія смуты, а живое изложеніе ихъ говоритъ о юности
души даровитой <sup>5</sup>). Когда открылось нечестіе Арія, Асанасій принималь живое участіе въ борьбъ святителя съ Аріемъ и тъмъ возбудилъ



<sup>1)</sup> Опытомъ служить напр. самое первое сочинение его—противъ Еллиновъ. Віографъ его говоритъ, что онъ изучаль кругъ наукъ (έγχύχλια), т. е. въ смыслъ влежсандр. ученыхъ. Сульпицій Северъ называль его правовъдцемъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Григорій Наз. въ пок. словъ Асанасію 2, 180. Сочинскія Асанасія показывають, что онъ придежно читаль сочинскія предшествовавшихъ сму учителей. См. напр. соч. про *Еллиновъ*.

<sup>3)</sup> Apol. cont. Arianos. 1, 129. Жизнь Антонія.

<sup>4)</sup> Созоменъ 2, 17. Кириллъ Алекс. Ep. ad monachos T. 2, p. 1.

<sup>5)</sup> И бл. Іеронимъ (de vir. illustr. 87) ставитъ эти сочиненія прежде всёхъдругихъ сочиненій Асанасія.

противъ себя аріанъ. Такъ было еще до вселенскаго собора 6); а ныейскомъ соборъ первенствующій діаконъ александрійскій побъдоносно опровергалъ Арія, къ утвіненію отцевъ собора 7). Св. Александръ назвачиль Аоанасія вь преемника себъ на каоедръ и общій голось паствы съзовнить собравшихся епископовъ исполнить напъ Асанасіемъ волю почвшаго святителя, противъ воли Асанасія. Это было въ 326 г. Съ этого времени цълые 48 лътъ были для архіепископа Аванасія временемъ тяжкой борьбы съ аріанами. Аріяне происками при дворъ успъли достигнуть того, что въ 331 г. Арій, а въ следъ за нимъ все единомышленные съ нимъ епископы, возвращены были изъ ссылки. Скоро дело дошло до того, что стали низвергать епископовъ православныхъ сь ихъ канедръ; а отъ Ананасія потребовали, чтобы Арій принять былъ въ общение съ Церковию. Асанасій рішительно отказалъ. Евсевій конедійскій, повровитель Арія, обратился съ жалобою къ императору, будто Асанасій вопреки Собору не принимаєть въ общеніе мелетіанъ. Инператоръ оскорбился на Асанасія: но Святитель успокоиль императора, объяснивъ, вого не принимаетъ онъ въ общение: «Еретики, говорилъ овь, вооружающиеся противу Христа, не имвють ничего общаго съ истиннин чадами Церкви Христовой» <sup>9</sup>). Аріане увидели тогда, кто таковь Ананасій и, — что пока Ананасій — пастырь александр. церкви, они будуть оставаться еретиками въ общемъ мивніи. Они возстали противъ Аовнасія съ мірами достойными ихъ. Они соединились съ раскольнивани -- мелетіанами и мелетіане, по ихъ внушенію, стали представлять оть себя императору обваченія на Аванасія, то въ жестокомъ обращени съ влиромъ и въ обременени несправедливою податью, то въ связать съ возмутителенъ имперін Филупеномъ. Асанасій (въ 332 г.) лично объясниль императору дело, и боистантинь отпустиль

<sup>6) &</sup>quot;Когда Александръ, по своей правой втрт во Христа, не согласидся принять Арія въ общеніе, тогда единомышленники Арія прогитвались на Асанасія, бывшаго въ то время діакономъ; послику развъдывая узнали, что онъ по большой части живетъ при еписк. Александръ и уважаемъ имъ." Асанасій іп Apol. cont. Arian. p. 128. Асанасій подписался подъ соборнымъ опредъленіемъ 321 г. противъ Apia. Gelasii cyziceni hist. conc. nicoeni lib. 2. с. 3.

<sup>7)</sup> Григорій Наз. въ Сл. Аван. Созомень 2, 17. Сократь 1, 8. Оводорить: Рес, цет от хат. ήλιχίαν, τοῦ χώρου δὲ διαχόνων ήγούμενος. Н. Е. 1, 26. Соберь Алекс. 340 у Аванасій Ароl. cont. Arian. р. 128. Кто-то, пользуясь общею вальствостію, что Аванасій обличаль Аріанъ на никейскомъ соборъ, написаль «разговорь Аванасія съ Аріемъ на соборъ Никейскомъ» (Ор. Т. 3, 203), но это бъдное сочивніе не достойно ума Аванасія великаго.

¹) Совомевъ 2, 17. Өеодорить 1, 26. Асанасій Apol. Cont. Arian. 1, 129.

<sup>&</sup>quot;) Асанасій Apol. cont. Arian. § 39. р. 178. Осодорить Н. Е. 1, 20, 33. Сограгь Н. Е. 1, 25, 26, 14. Созомень 1, 27, 2, 16.

Александрію, какъ друга Божія 10). Но клеветники стали послѣ того еще нагаве. Они донесли императору, что въ одномъ месте Асанасій лозволиль сделать поругание надъ св. сосудами, въ другомъ по его приказанію отсъчена рука у епископа Арсенія, и Арсеній умеръ; Асанасію велено явиться на соборъ въ Кесарію. Но одинъ доносчикъ, терзаемый совъстію, самъ явился съ раскаяніемъ къ Аоанасію, объявивъ и то, кто заставиль его клеветать. Следы мнимаго мертвеца Арсенія отысканы были въ Египтъ; дозпано и то, что онъ скрылся въ Тиръ, гдъ вскоръ и открытъ епископомъ тирскимъ, лично знавшимъ его. Асанасій описаль все это императору; мелетіанамъ посланъ грозный указъ, вакъ возмутителямъ покоя имперіи, и они вступили было въ общеніе съ Асанасісиъ 11). Но евсевіане успъли довесть дъло до того, что и мелетіане вновь представили свои клеветы на Асанасія, и императоръ вновь назначиль соборь въ Тиръ. Судіями на соборъ (въ 335 г.) явились Евсевій и подобные ему. Теперь опять представлена была отсвченная рука Арсенія; Аванасій представиль на соборъ живаго Арсенія и съ объими руками. Опять явился и тотъ пресвитеръ, который прежде самъ клядся въ клеветь своей. Не принявъ и такого оправданія Аванасіева, Евсевій и сообщники его тайно назначили, для изслівдованія діла на місті, явных враговъ Асанасія. Напрасно Асанасій и египетскіе епископы объявляли, что личные враги Асанасія не им'єють права быть судьями его; напрасно просили, чтобы дёло представлено было личному усмотрънію императора. Аванасій вынуждень быль тайно оставить Тиръ, чтобы явиться къ императору. Соборъ, не взирая несогласіе нѣсколькихъ епископовъ, объявилъ его лишеннымъ сана и положиль изгнать изъ Александріи. Узнавъ отъ Асанасія о происходившемъ въ Тиръ, императоръ нетолько согласился разсмотръть дъло его, но объявиль сильное неудовольствие на судей его, и потребоваль ихъ къ себъ. Не смъя повторять прежнихъ клеветъ своихъ, враги Асанасія представили новую клевету на него, будто воспрещаль онъ подвозъ хлівба въ столиців изъ Александріи. Императоръ, видя сильное раздраженіе противъ Асанасія, послаль Асанасія въ Галлію, но отказаль въ настойчивомъ желанім аріанъ зам'єстить кімъ-либо місто Абанасія въ Александрін. Защитники Арія, пользунсь обстоятельствами, хотели ввесть Арія въ общеніе съ церковію въ столиць. Онъ уже шель въ храмъ съ толпою, какъ на площади Константиновой разсълась утроба дерзнувшаго отвергнуть Божество сына Божія. По свидітельству Констанса, Константинь только съ темъ удалиль Аванасія въ Галлію, чтобы ващи-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Асанасій Apolog. con. Arian. § 60—62. Осодорить Н. Е. 1, 27. Сократь Н. Е. 1, 27. Сокомень Н. Е. 2, 21, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Асанасій Apolog. contr. Arian. p. 179. Сократь Н. Е. 1, 27, 29. Совоженъ Н. Е. 2, 25.

тить отъ враговъ, грозившихъ жизни его, и если не возвратилъ его въ Александрію до смерти своей, то только потому, что не успълъ 12).

### § 113. б) При Констанціт и трехъ преемникахъ его.

На другой годъ послѣ смерти Константина сыновья его положили возвратить всёхъ заточенныхъ епископовъ на ихъ каеедры; такъ возвратился въ Александрію св. Асанасій, но не надолго. На него вновь посыпались влеветы; когда легковърный Констанцій самъ сталь на сторонъ аріанъ, чему не могли върить въ столицъ относительно Аванасія? Императоръ въ письмъ угрожалъ Асанасію смертію. Въ Антіохіи соборъ аріанскій (въ 340 г.) отвергнуль Никейскій Символь, избраль отъявленнаго аріанина Писта на мъсто Аоанасія. Когда же (въ 340 г.) 100 епископовъ египетскихъ разослади ко всемъ епископамъ оправданіе Аванасію съ объясненіемъ и того, откуда проистекаеть ненависть противъ него: евсевіане послади въ Александрію съ отрядомъ солдатъ новоизбраннаго епископа Григорія; аріане произвели тогда разбой и убійство въ Александріи; Аванасій едва могъ посп'вшнымъ, тайнымъ, удаленіемъ изъ Александріи спасти жизнь свою. Въ посланіи из Епископами вспал церквей Аванасій изобразиль всв ужасы нечестія, совершавшіяся предъ его глазами, и умоляль-подать помощь церкви александрійской, попираемой наглымъ нечестіемъ 13).

Понятно, что для истины Христовой въ Константинополъ теперь дълать было нечего Асанасію, и онъ въ 342 г., явясь въ Римъ, показалъ западнымъ епископамъ, кто таковые евсевіане, домогавшіеся въ своихъ символахъ казаться православными; открылъ глаза Западу, что истина поругана, истинные пастыри Востока лишены или престоловъ, или возможности спасать свою паству, что необходимы меры защитить церковь, которую хотять разрушить враги Сына Божія. Ревность къ истинъ наконецъ пробуждена; -- составилось нъсколько Соборовъ мъстныхъ на Западъ сдвлавшихъ по крайней мъръ то, что истина стала предметомъ общаго ревнованія на Западъ. Но надобно было сдълать что нибудь и для Востока. Императоръ Констансъ, узнавшій и полюбившій Асанасія, послів безполезнаго ходатайства за него предъ братомъ, наконецъ, настоятельно потребоваль отъ Констанція, чтобы составился соборъ общій. Въ 347 г. на Соборъ Сардійскомъ предложено было разсмотръть дъло Асанасія и другихъ спископовъ-исповъдниковъ. Но разсматривать дъло Асанасія и другихъ гонимыхъ пастырей на общемъ Соборъ для



<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Асанасій Apolog. contr. Arian. p. 126, 132, 187—207. Histor. Arian. ad. mon. p. 374—375. De monte Arii § 1—3. Сокр. H. E. 1, 29, 33, 37. Совом. H. E. 2, 25—31.

<sup>49)</sup> Epist. Encyclica p. 110—118. Apolog. contr. Arian. p. 203, 205, 125, 142. Histor. Arian. p. 38—70. Совратъ Н. Е. 2, 2—7. Созоменъ Н. Е. 3, 4—7.

аріанъ означало тоже, что произносить судъ на самихъ себя, и они, удалясь въ Филиппополь, составили свой соборъ; слёдствіемъ сего собора было, что въ Александрію послано было предписаніе умертвить Аванасія, если онъ явится въ Александрію. Но послы сардійскаго собора, объяснивъ Констанцію ходъ дёлъ и открывшійся новый безчестный поступокъ аріанъ, (подобный поступку ихъ съ Евставіемъ), заставили Констанція умерить свою доверенность къ нимъ, и Констанцій три раза писалъ къ Аванасію, чтобы тотъ прибыть къ нему, увёряя его въ личной безопастности его и въ собственномъ своемъ уваженіи къ нему. Въ 348 г. когда Григорій уже умеръ, а голосъ Констанса заставиль многое переменить къ лучшему на востоке, Аванасій явился въ Констанцію, представилъ ему объясненія о прошломъ и съ честію отпущенъ былъ въ Александрію 14).

Около пяти лѣтъ послѣ сего спокойно управлялъ Асанасій своею церковію, врачуя раны, нанесенныя ей аріанами. Въ 351 г. въ Апологіи противъ аріанъ описалъ онъ и прежніе и новые замыслы евсевіанъ противъ него и противъ истины, подтверждая слова письменными актами 16).

Въ посланіи объ опредпленіяхъ Никейскаю Собора діятельный членъ собора изложиль причины, по которымъ включены въ его исповіданіе візры слова: Сущность и Единосущный, не встрічающіяся въ св. Писаній, противъ чего возставали аріане 16).

Въ 353 г. Констанцій сдёлался императоромъ востока и запада,—
и дёла церкви приняли другой оборотъ; евсевіане довели легков'врнаго
императора до того, что онъ въ 353 г. публично потребоваль отъ собора низложенія Асанасію и утвержденія аріанскому символу в'вры; епископы одинъ за другимъ отправлялись въ ссылку но не хот'єли подписать осужденія невинному защитнику Христовой истины; въ 356 г.
Констанцій предписаль возвесть вооруженною рукою полуязычника Георсія на каседру александрійскую,— и Алексаздрія оросилась кровію; Асанасій, хранимый Богомъ, опять спасси, удалясь въ пустыню египетскую;
аріанство открылось тогда во всей своей наготі. Гоненіе быстро распространилось изъ Александрій по всей имперіи. Асанасій, укрываясь, то
въ той, то въ другой пустынъ, чувствоваль, что теперь еще бол'єв,
чъмъ прежде, надлежало ему дъйствовать неутомимо. Онъ издаль н'ёсколько сочиненій въ защиту пресл'ёдуемой истины. Прежде всего пи-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Асанасій Apolog. contr. Arian. p. 140—110. Apolog. ad. Constant. p. 4. Histor. Arian. p. 18, 22. Соврать Н. Е. 3, 7, 11. Осодорить Н. Е. 2, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) T. 1 p. 186.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Т. 1. р. 208, писано до возобновленія гоненій противъ св. Асанасія при Констанців р. 209. Тогда же писано объ ученіи Діонисія (Т. 1. 243), у котораго аріане думали найти защиту своимъ толкамъ.

сыть онть (въ 356 г.) Апологію кт Констанцію, Апологію противт вріант и Окружное посланіе кт епископамт Египта и Ливіи. Встёдъ за тѣмъ (въ 357 г.) писалъ Защищеніе своему быству; (въ 358 г.) Посланіе кт Серапіону о смерти Арія; Посланіе кт инокамт ст исторією аріант; Четыре слова противт аріант и (въ 359 г.) сочиненіе о соборахъ римнійскомъ и селевкійскомъ. Аванасій и въ дикой пустынъ неутомимо слъдилъ за всёми событіями современным, узнавая о всемъ чрезъ друзей своихъ. Въ 360 году писалъ онъ четыре письма кт Серапіону о Божество Духа Святаго, которов явкоторые изъ аріанъ стали открыто опровергать. Голова Аванасія быца оцінена, но Господь хранилъ и сохранилъ его на пользу церкви <sup>17</sup>).

Въ 361 г. Юліанъ возвратиль всёхъ заточенныхъ епископовъ къ своимъ мѣстамъ, въ томъ числё и еретическихъ. Аванасій понялъ Юліана, и возвратясь на каведру въ 362 г., употребиль на соборё всё мѣри успокоить несогласія, какія были между христіанами 18); Юліанъ увидѣль, что хитрость его понята Аванасіемъ 19); но онъ увидѣль еще болье,—сильнымъ словомъ Аванасія покорялись язычники вѣрѣ Христовой, и—Юліанъ предписалъ префекту гнать Аванасія вездѣ, голь только можно. "Мнѣ крайне больно, что отъ него всѣ боги приходятъ въ презрѣніе", писалъ Юліанъ въ своемъ приговорѣ Аванасію, и ничего не могъ сказать лучшаго къ чести Аванасія 20). Аванасій, удаляясь изъ Египта,—сказалъ: "Не смущайтесь, дѣти, это—облачко; оно скоро исчезнетъ" 21).

Въ 363 г. императоръ *Іовиніанз* первымъ долгомъ своимъ сочелъ—почтительнымъ рескриптомъ пригласить Асанасія вступить въ управленіе церковію. Къ Іовиніану послалъ онъ отъ лица собора *По*сманіе объ истинной стърть <sup>22</sup>).

Съ возмествіемъ (въ 364 г.) Валента на престолъ восточный, возобновились для церкви бъдственныя времена Констанція въ видъ еще болье ужасномъ. Асанасій (въ 365 г.) писалъ два сочиненія—одно о Тромир и воплощеніи, другое о Тромир и Св. Духъ 23). Въ 367 г. Валентъ предписалъ низложить всъхъ епископовъ, возвращенныхъ Юліа-

<sup>17)</sup> Асанасій Hist. Arian. § 24—40—8, de fuga sua § 24. и др. соч. сего времени. Осодоритъ Н. Е. 2. 12—4—16. Сократъ 4—33. Сокоменъ 3—7—4—5. Судыпицій Северъ Н. Е. 2. 43. Аммонъ въ письм'я къ Ососнау Алекс. § 21.

<sup>18)</sup> Послъ сего собора писано письмо къ Антіохійцамъ.

<sup>19)</sup> Назіанзенъ въ слова о Аванасів, р. 164.

<sup>\*)</sup> Epist. Juliani 6. fol. 376. Ep. 51. См. Сократа Н. Е. 3. 11. Өеөдөрита Н. Е. 3. 5.

<sup>21)</sup> Сократъ Н. Е. З. 14. Созоменъ Н. Е. 5. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Athanasii Op. T. 2. 779. 984. T. 1 P. 2. p. 622 s.

<sup>25)</sup> Ор. Т. 1. Р. 2. р. 696—711. 773 s. Последнее сохранилось только въ древвекъ датинскомъ переводё.

номъ; въ пятий разъ надлежало Асанасію разстаться съ вѣрною своею паствою; она рѣшилась силою защищать Асанасія, но пастырь, вѣрный во всемъ долгу, самъ укрылся изъ Александріи. Валентъ, получивъ отъ префекта увѣдомленіе о расположеніи александрійской церкви, къ удивленію всѣхъ, предписалъ: "Оставить Асанасія въ покоъ" 24).

Семидесятильтній старець быль теперь для вськь еписконовь отцемъ-всв они смотрели на его волю, какъ дети. Получивъ отъ Дамаса, римскаго епископа, опредъленія собора (368 г.) о низложеніи нъкоторыхъ аріанскихъ епископовъ. Асанасій и самъ созвалъ (въ 369 г.) соборъ, и отъ лица его послалъ два посланія: одно къ африканскими епископамъ, другое въ Дамасу. Въ первомъ онъ обличалъ унижавшихъ никейскій соборъ, въ последнемъ требовалъ, чтобы низложенъ былъ аріанинъ Ависентій медіоланскій. Дамась на соборѣ въ 370 г. исполнилъ требование Аванасія и въ своемъ посланіи повторилъ посланіс 25). Последнимъ подвигомъ Аванасія къ африканскимъ епископамъ Асанасія быль подвигь противь ученія Аполлинарісва, которое опровергаль онь въ двух книгах против Аполлинарія. Въ 373 г. "пастырь върный и мужественный", жизнь коего была образцомъ для епископовъ, а ученіе закономъ православія 26), почиль отъ тяжкихъ трудовъ своихъ 27).

# § 114. Сочиненія св. Аванасія; 1) Догматическія: a) Четыре слова противъ аріанъ; содержаніе 1-го. 2-го и 3-го словъ.

Въ продолжение всего пастырскаго служения своего св. Асанасій препирался съ Арісмъ дѣлами своими; равно самая большая часть сочиненій его направлена также противъ аріанства. Тѣмъ не менѣе въ числѣ сочиненій св. Асанасія видимъ сочиненія: І) чисто догматическія, ІІ) догматическія, ІІ) догматическо-историческія, ІІІ) изъяснительныя, ІV) нравственныя 28).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Сократъ Н. Е. 4. 13. Созоменъ Н. Е. 6. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Өеодоритъ Н. Е. 2. 22. Ор. Athan. Т. 1. Р. 2. р. 712 s.

<sup>26)</sup> Слова историка Созомена Н. Е. 2. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Память св. Асанасія празднуєтся 2 мая и еще 18 января. Св. Асанасій скончался 2 мая 373 г., какъ это доказали Монсоконъ (Vita S. Athanasii, р. 89) и Массей (Observazione litterarie T. 3. р. 81) противъ Баронія.

<sup>28)</sup> Лучшія изданія сочиненій св. Аванасія: а) 1698 г. Parisiis studio monachorum S. Benedicti, 3 partes in duobus tomis. Дополненія въ этому изданію монфовонъ издаль въ своей Nova Col. Patr. Graec. Т. 2. 6) 1777 г. Ватачіі, іп 4 томіз. Издатель Жюстиніани напечаталь но только предшествовавшее изданіе съ дополненіями монфовона, но и нъсколько другихъ сочиненій. Ор. S. Athan. ed. Migne. Т. 1—4. Paris. 1857. На армянскій языкъ довольно сочиненій переведено еще въ V вък (Neumann Gesch. d. Armen. Litter. 75); на сирскій—въ томъ же въкъ, но менте (Assem. B. Or. Т. 3. р. 1—20). Въ Русскомъ переводъ при редакціи Твор. св. Отцевъ отдъльно напечатано 4 т. соч. Аванасія,

П) Слова св. Аванасія противт аріант, по связи ихъ съ главнить предметовъ пастырской діятельности Аванасіввой, прежде всего обращають на себя вниманіе 29). Эти слова, по намітренію св. Аванасія, составляють одно ціялое, только послітднее изъ нихъ заключено обыкновеннымъ славословіємъ св. Троиців, которымъ обыкновенно оканивали свои сочиненія древніе отцы. Впрочемъ они изданы были въвачаліть не всіть вмітстів; въ началіть втораго слова св. Аванасій ясно говорить, что онъ посліт того, какъ сообщиль церкви въ обличеніе аріанъ первое свое слово противъ нихъ, слышить новыя возраженія со стороны аріанъ.

Первое слово противъ аріанъ св. Аванасій начинаєть тѣмъ, что указываєть въ аріанахъ— нехристіанъ: они не христіане, говорить онъ, точно такъ же какъ не христіане маркіониты, манихеи и всѣ другіе, получивние свое названіе отъ людей исключенныхъ изъ общества христіанскаго. "Православный народъ никогда не получалъ названія отъ своихъ епископовъ, но отъ Господа, въ Котораго мы и вѣруемъ. Посему, хотя блаженные апостолы были нашими учителями и служителями Евангелія Спасителева; впрочемъ мы не отъ нихъ получили названіе, но отъ имени Христа. Христіане есьмы и называемся". (§ 2) Аріане, продолжаєть св. Аванасій, и потому не христіане, что оставили безъ вниманія слова Божественнаго писанія, а Аріеву Өслію называють новою мудростію. (§ 4) Замѣтивъ при семъ, что Арій въ своей Фаліи подражаль сочиненію язычника Сотада, которое однако осмѣивають самие язычники, св. Аванасій показываєть содержаніе сего сочиненія, а виѣстѣ сь тѣмъ и главныя мысли Аріевой ереси зо).

Ученію Арія, которое называеть св. Асанасій предвозв'ястіємъ антихриста, противуполагается ученіе христіанской церкви, ученіе апостоловъ. Первой мысли Арія, что "было время, когда не было Сына, противонолагаеть аа) слова ст началь бъ Слово, и другія подобныя (Апок. 1. 4., Рим. 9. 5. 1. 20., Корине. 1. 24., Іоан, 14. 8. 9., Евр. 1. 2. и проч. 31); бб) такія выраженія, каково Аріево выраженіе о Сын'я Божіємъ: не было, прежде нежели, когда, писаніе употребляеть только о сотворенныхъ вещахъ и никогда о Сын'я Божіємъ, вв) тв, которые говорять: "было н'якогда, когда не было Сына, предполагають, что Богъ н'якогда существоваль безъ Слова и Мудрости, быль н'якогда св'ятомъ безъ сіянія, источникомъ безъ води". Допустивъ, что Сынъ существоваль не отъ в'ячности, должны допустить, что Сынъ произошель отъ кого-то вн'я Бога, и міръ сотворенный Бо-

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Четыре слова противъ аріанъ въ славянскомъ переводъ Славинецкаго напечаганы въ Москвъ 1665 г. Переводъ не яснъе подлиннаго текста.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Monfauconii p. 405-401. <sup>31</sup>) p. 412-416.

гомъ чрезъ Слово сотворенъ Творцемъ существующимъ внѣ Бога <sup>32</sup>); дд) если Сынъ не въченъ: то было время, когда въ Богѣ не было истини, такъ-какъ Сынъ есть истина <sup>33</sup>).

"Если Сынъ, говорять аріане, есть рожденіе и образъ Отца и подобенъ во всемъ Отцу: непремѣнно надобно, чтобы и Сынъ рождалъ". Въ отвѣтъ на эту тонкость, занятую у гностиковъ, св. Аеанасій говоритъ, что съ наименованіями Сынъ и Отецъ не надобно соединять ничего тѣлеснаго; какъ Богъ-Отецъ не происходитъ отъ Отца, такъ и Сынъ не родился для того, чтобы раждать. За тѣмъ обличаетъ онъ разныя уловки, которыми аріане вводили въ заблужденіе людей простодушныхъ 34).

Объясняетъ смыслъ изреченій Филип. 2. 9. и Псалиопъвца 44. 8., которыя аріане толковали въ свою пользу.

Выраженіе превознесе, не означаеть, что существо Слова было превознесено, но означаеть превознесеніе челов'ячества. Это не прежде сказано, какъ когда Слово стало плотію, чтобъ видно было, что слова: смириля себе, превознесе, относятся къ челов'ячеству. То только можеть возвышаться, что низко. По причин'я принятія плоти написано—смириля себе; посему и превознесе относится къ ней же (§ 41). Такой смыслъ словъ апостола подтверждается дал'я параллельными м'ястами. Съ такою же ц'ялію и въ такомъ смыслъ объясняются слова апостола о превосходств Сына Божія предъ Ангелами (Евр. 1. 4.) 35).

Во второми слови св. Аванасій разспатриваеть три изреченія писанія, которыя аріане толковали въ свою пользу. О первомъ изреченін: върна суща сотворшему Его говорить св. Аванасій: "сими словами апостолъ хотълъ означить не естество Слова или Его естественное рожденіе отъ Отца, но указаль на Его пришествіе на землю, на Его первосвященство. Такой смислъ апостольскихъ словъ св. Асанасій доводить до очевидной ясности, разсматривая сіе м'ясто въ связи съ предъидущими и последующими изреченіями и съ духомъ целаго писанія 36). Точно также по отношенію къ воплощенію Сына Божія, къ Его прославленію, следовавшему за крестными страданіями, относить онъ и слова апостола Петра: Яко Господа и Христа сотворила се-10 Іисуса его же вы расписте (Дівн. 2. 36) 37). Объясненіе того н другаго нареченія превосходно. Слова притчей: Господь созда (ёхтоску) мя въ начало путей Своих, пространно объясняются о устроеніи спасенія чрезъ воплощеніе Упостасной Премудрости и аріанской мысли о временномъ бытім Премудрости противуполагаются слова: прежде же



<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) p. 417—418. <sup>38</sup>) p. 412—425—419—423. <sup>34</sup>) p. 426—440. <sup>35</sup>) p. 441—467. <sup>36</sup>) p. 469—479. <sup>37</sup>) p. 480—520.

холмовъ рождаетъ Мя <sup>38</sup>). Нельзя не замътить, что отвътъ на возражение быль бы простъе, если бы обращено было внимание на то, что мысль подлинника съ точностию выражается словомъ ехторато—стяжа <sup>39</sup>).

Въ первой части третьню слова св. Аванасій показываеть единство сущности Божественной въ Отцъ и Сынъ: "Божественность Сына есть та же самая, которая принадлежить Отцу, а потому она и нераздъльна". Это основываетъ онъ на словахъ Спасителя (Іоан. 10. 30-38. 14. 9) и объясняеть, какъ налобно понимать единство Отца и Сына. "Отецъ и Сынъ едино существо, но не въ томъ отношении, чтобы одно было разделено на две части, которыя кроме сего сами по себе ничего не означали бы, также и не въ томъ, что сіе одно носило на себъ два имени, такъ что одинъ и тотъ же Богь иногда быль бы Отцемъ, а иногда. Сыномъ у себя самого. Хотя Отепъ и Сынъ два лица; поелику Отецъ есть Отецъ, а не сынъ, и сынъ есть сынъ, а не отецъ; однако существо ихъ одно". Въ пояснение сего единства представляетъ онъ примъръ: "Сіяніе есть свътъ, появляющійся не послъ солнца, свътъ не другой вакой либо только заимствующій блескъ отъ солнца, но это есть всецівлое произведеніе солнца; такое произведеніе по необходимости составляеть одинь светь съ солнцемъ, и нието не скажеть. что это два свѣта" <sup>40</sup>).

За тыть св. Асанасій рышаеть возраженія аріань противь единенія Отца и Сына по сущности ихъ. Отецъ единый есть Богъ, говорили аріане, имыя въ виду изреченія писанія о единствы Божіємь (Исх. 3. 14). Писаніе, отвычаеть св. Асанасій, говоря о единствы Божіємь, лишаеть тымь имени и славы божества боговь ложныхь, а не Сына Божія, который есть Истина единая со Отцемь. Такъ училь и Ісаннъ, который пишеть въ своемь посланіи: "И да будете во истинными Сына Его Іисуст Христь. Сей есть истинный Богь и животь вычный (Ісан. 5. 20). Какъ на доказательство сего единенія, указывается на раздаяніе дарованій единымь Отцемь и Сыномь. (1. Кор. 1. 3., Рим. 1. 7. Соз. 3. 11) 41).

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>) p. 523-549.

эе) Еще Филонъ читалъ это мъсто: ехтήского и станжа Мя, что вполет соотвътствуетъ еврейскому пър. Точно такъ же переводили еврейскія слова Акилла, Симмахъ и Оеодогіонъ; ехтήско-читалъ Оригенъ (Comm. in Math. Tom. 17. Ор. Т. 3. р. 788), и то же слово читается въ нъкоторыхъ древнихъ спискахъ греческой Библіи (См. Vet. Test. Graec. ed. Holmissii. Т. 3 ad. h. 1). Блаж. Іеронимъ переводилъ: Dominus possedit Ме—Господъ стяжалъ Меня, и вто чтеніе съ твердостію и основательно защищалъ въ письмѣ 139 къ Кипріану. Впрочемъ въ томъ нътъ накакого сомивнія, что и слово Ехтісв здась не можетъ означать творенія въ собственномъ смысла, какъ это ясно видно изъ связи богодухновенной рачи о Премудрости.

<sup>44)</sup> p. 552-555, 41) p. 556-565,

"Нътъ, когда вы опровергли прежнія наши мысли, говорили аріане, мы нашли новую: Сынъ и Отецъ такъ составляють одно, какъ и объ насъ говорится, что мы можемъ находиться въ Богъ", и указнвали на слова Спасителя (Іоан. 17. 11—20). Св. Аванасій, замътивъ, что такія помышленія о самихъ себъ суть произведеніе безразсудной гордости, и что то единство, какое выставляется между Отцемъ и Сыномъ не усвояется въ Писаніи даже Ангеламъ, говоритъ, что единство Отца и Сына по сущности предлагается намъ только въ примъръ, никогда, впрочемъ, не достижимый для насъ, подобно какъ заповъдуется: будите совершении, якоже Отецъ вашъ Небесный совершенъ есть 12).

Въ новое возражение представляли аріане тв мъста Писанія, гдъ говорится, что власть предана Сыну Отцемъ (Мато. 28. 18. Іак. 5. 22. 17. 27). — Асанасій говоритъ: "Свойство Св. Писанія таково, что оно показываетъ въ Спасителъ двъ стороны, во первыхъ, что Онъ всегда былъ Богомъ, и есть Сынъ, будучи Словомъ, сіяніемъ и премудростію Отца; и во вторыхъ, что Онъ для насъ воспріявши плоть отъ Дъвы Маріи, содълался человъкомъ". И потомъ подробно разсматриваетъ мъста Писанія, въ которыхъ изображаются дъйствія человъческой и Божественной природы Христа Інсуса.

Аріане, коварно соглашаясь съ православными о рожденіи Сына Отцемъ, прибавляли: "но по опредъленію Отца Онъ". Св. Асанасій, открывая это коварство, опровергаеть ложную мысль тімъ, что опредъленія Отца выразились въ твореніи міра, а Сынъ Божій есть Самъ Творець и есть віченъ, и кроміт того Онъ есть едино со Отцемъ по существу, слідовательно не есть дійствіе котінія 43).

#### § 115. Содержаніе 4-го слова. Общій характеръ словъ противъ аріанъ. Другія догматическія сочиненія.

Въ четвертомъ словъ св. Асанасій говорить объ упостасномъ бытіи Слова и объ отношеніи Его въ Отпу. "Одно начало божества, а не два; отсюда собственно и единоначаліе... Въ семъ началъ было Слово, учить Іоаниъ: а Слово было у Бога, такъ-какъ Богъ есть начало... Но Слово, имъющее бытіе отъ единаго начала, не есть что-либо преходящее, или просто звукъ, что-либо означающій, но есть существенное слово и существенная премудрость... Иначе, еслибы Сынъ не былъ истинно сущій, но просто премудрость, Слово и Сынъ во Отпуъ: то Самъ Отецъ былъ бы сложенъ изъ премудрости и слова.... Слово Сынъ въ Богъ не то, что качество. Послику Богъ былъ бы тогда сложенъ изъ сущности и качества".

За темъ опровергаетъ онъ евсевіанъ, видевшихъ въ Сыне Божіемъ

<sup>42)</sup> p. 566-574. 43) p. 575-616.

въчную, но воображаемую мысль, начавшую дъйствовать при твореніи міра; св. Асанасій называеть сей образь мыслей о Сынъ немощнымъ и виъстъ унижающимъ Бога. Также отзывается и о тъхъ, которые подобно Валентину представляли Троицу раскрытіемъ Единицы; наконецъ обличаетъ ученіе Павла самосатскаго. Таково содержаніе четырехъ словъ противъ аріанъ!

Подробное разсмотрѣніе четырехъ словъ св. Асанасія показываеть, что а) св. Асанасій всего болѣе старается противуполагать діалектическимъ тонкостямъ аріанскимъ такую же логическую утонченность умозавлюченій. Съ одной стороны поражаеть онъ враговъ тѣмъ самымъ оружіемъ, которымъ они владѣли съ такимъ вредомъ для себя, для другихъ и для самой истины; съ другой сообщаетъ точность языку для обозначенія мыслей откровенныхъ; его діалектика занимается не тѣмъ, чтобы играть словами; она соединяетъ съ тонкостію, обиліемъ и важностію мыслей простоту.

- б) Окружаемый толною возраженій, изъ которыхъ многія различались между собою только тонкостію оборотовъ слова, а не мысли, св. учитель находился въ необходимости не р'ядко повторять самого себя—и въ его изложеніи мыслей не всегда сохраняется строгій систематическій порядокъ. Но за то онъ пресл'ядоваль аріанство на вс'яхъ его стезяхъ.
- в) Въ словахъ противъ аріанъ вполив видна пламенная душа Асанасіа. Оскорбляемый наглостію еретиковъ, онъ съ жаромъ ревности святой преследуетъ столько же изворотливую, сколько и безстыдную діалектику аріанскую, производившую опустошенія въ св. церкви. Въ словахъ его ясно видны твердость и решительность впутренняго убъжденія, точное знаніе догмата, изложеніе мыслей живое и вполн'я приличное свойству дела.
- г) Припомнимъ послѣ сего, что четыре слова Асанасія составляютъ первый опытъ полнаго и подробнаго разсмотрѣнія тѣхъ основаній, на которыхъ аріане построили свое новое ученіе о Сынѣ Божіемъ, и для насъ вполнѣ откроется высокое достоинство труда Святителя.

Послѣ словъ противъ аріанъ, болѣе другихъ обличеній аріанамъ <sup>44</sup>), замѣчательно обширное изложеніе въры, извѣстное Оеодориту. Здѣсь спокойно объясняются изреченія писанія относящіяся къ человѣчеству и и къ Божеству Христа Іисуса. Здѣсь же говорится: "По тѣлу Онъ есть и называется Первосвященникъ и Апостолъ и передалъ намъ таинство (μυστήριον), когда сказалъ: сіе есть тыло Мое, за васъ преломляемое



<sup>44)</sup> Противъ аріанъ же писаны: слово на слова: вся Мит предана суть Отцемъ мошъ; письмо къ Адельфію; гдт доказываетъ, что Слову Божію въ лица Христа Імсуса надобно воздавать божеское поклоненіе; о воплощеніи и противъ аріанъ, гда обличаетъ аномеевъ; изложеніе въры, съ объясненіемъ таниства Пресв. Тронпы; пославіе объ опредъленіять никейскамо собора.

и кровь новаю завъта, а не ветхаго, за вы изливаемая... Совершая святое таинство (μοστήριον) благословилъ и сказалъ: пійте отт нея вси сія есть кровь Моя новаю завъта, за вы изливаемая". Любопытное извъстіе сообщается здъсь, какъ древніе христіане проводили среду и пятокъ во весь годъ, за исключеніемъ пятидесятницы, и дни предъ пасхою 45).

Въ 4-хъ письмах в Серапіону довазывается божество Духа св. Здёсь читаемъ: "если бы право разсуждали о Слове, то право разсуждали бы и о св. Духе: Онъ отъ Отца исходитъ и будучи собственнымъ Сыну преподается Имъ ученикамъ и всёмъ верующимъ... Духъ святой, по Писанію, исходитъ отъ Отца, и возсіяваетъ, посылается, подается отъ Сына" 46).

О томъ же говорить книга о Троици и св. Духи 47).

Два слова протист язычникост, изъ которыхъ одно называется словомъ о воплощеніи 48), писанныя въ раннеее время жизни, и по слогу и по содержанію обращаютъ на себя особенное вниманіе новаго времени. Въ первомъ словъ св. Асанасій показываетъ происхожденіе и несообразности идолослуженія, выставляетъ пути къ върному познанію Бога—путь разсмотрънія души нашей и путь разсмотрънія видимой природы. Во второмъ словъ св. учитель изображаетъ нужду воплощенія Бога-Слова и спасительныя дъйствія крестной смерти. "Сынъ Божій, принявъ на Себя тъло, вознесъ его какъ жертву вполнъ чистую и предавая смерти избавилъ всъхъ подобныхъ отъ смерти приношеніемъ своей за другихъ 49).

Въ посланіи въ епископу *Епиктету*, обращавшемъ на себя особенное вниманіе древнихъ <sup>50</sup>), доказывается, что въ лицѣ Іисуса Христа ни божество не измѣнилось въ человѣчество, ни человѣчество въ божество, что плоть Его была плоть человѣческая, принятая во чревѣ Дѣвы Маріи и Слово, принявъ въ свое личное единство человѣческую природу не замѣняло собою души разумной <sup>51</sup>).

Тотъ же предметь, т. е. воплощение Сына Божия пространно объяс-

<sup>45)</sup> У Мина in Patrol T. 26. 1283. 1290.

<sup>46)</sup> Y Muha in Patrol. T. 26, 533, 580.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Она сохранилась въ датинскомъ переводъ Василія тапсійскаго. У Мина 26, 1189—1216.

<sup>48)</sup> У Мина Т. 25, 3—196. Второе слово есть въ сирскомъ переводъ 563 года. Assemani В. О. Т. 3 Р. 1. р. 22. Maii Collect. vet. auct. V, 39.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Patrolog. 25. 112.

<sup>50)</sup> Эго письмо пом'вщено у Еписькія Наст. 77. М'вста изъ него у Осодорита (Dialog. 1. 30. 39. 40. Dial. 2. р. 159. 160), у Кирилла (Ер. 38. р. 140. Ер. 134. р. 109), у П. Льва (Ер. 134 ad Leonem imper. р. 107), въ 1 двянія собора зесскаго и въ 1 двян. собора халкидонскаго.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) У Мина 26, 1047—1068.

няется въ двухъ внигахъ *противъ* A*поллинарія*, которыя изв'єстны были св. Проклу и другимъ древнимъ  $^{52}$ ).

Изъ трехъ внигъ св. Асанасія протист носатіяни называвщихъ себя, какъ и наши раскольники, чистыми, сохранились только выписки. Св. Асанасій учить здёсь: "какъ врещаемый священникомъ просвіщается благодатію св. Духа, такъ тотъ, кто испов'ядуется въ поваяніи, прісмлеть чрезъ ісрея прощеніе благодати Христовой" 53).

# § 116. Сочиненія историно-догматическія и относящіяся къ изъясненію Св. Писанія.

П. Во многихъ изъ своихъ сочиненій св. Асанасій описаль волненія и дёла аріанъ, сопровождая описаніе апологическими замічаніями въ пользу истины Христовой. Апологетике-историческія сочиненія его весьма важны для исторіи <sup>54</sup>). Высокій образецъ апологіи пастырской составляетъ письмо св. Асанасія къ Имп. Констанцію: оно самое мучшее сочиненіе и по слогу, но особенно важно потому, что въ лицѣ Асанасія представляетъ намъ величественную картину праведника-пастыря, спокойнаго среди волнъ, воздвигнутыхъ клеветою міра,—и вѣрно понимающаго свое служеніе.

III. Между сочиненіями, относящимися въ объясненію Писанія, прежде всего обращаєть на себя вниманіе Пасхальное письмо св. Аванасія, дошедшее до нась не въ цёломъ видё, и съ давняго времени во-шедшее въ число церк. правилъ <sup>55</sup>). Это письмо одно изъ тёхъ, которыя по свидётельству Іеронима <sup>56</sup>), св. Аванасій писалъ изъ пустыни въ утёшеніе сиротёющей своей паствё и которыхъ собраніе сохранилось въ сирскомъ переводё <sup>57</sup>). Оно весьма важно въ томъ отношеніи, что



<sup>53)</sup> У Мина 26, 1091—1168.

<sup>53)</sup> Y Muna Patrol. 26, 1315.

<sup>84)</sup> Сочиненія сего рода указаны въ исторія Афанасія. См. пр. 13. 14. 16. 22; в вменно: а) Historia arianorum ad monachos; б) Epistola encyclica; в) Apologia contra arianos; г) Apologia ad Constantium; д) Apologia de fuga sua; е) Epist. ad. Afros; ж) De synodis; з) de morte Arii; и) de sententia Dionyssii Alex.; і) Tomus ad Antiochenos; к) Ep. ad Rufinianum.

<sup>55)</sup> Книга правилъ стр. 337. 339. S. Athanasii Op. Т. 1. p. 958.

<sup>56)</sup> De vir. illustr. 87.

<sup>57)</sup> Выписки изъ греческаго текста Асанасіева у Ковмы индайскаго плавателя, изданнаго Монсокономъ въ его Coll. nov. Patrum Graec. Т. 2. 316. Латинскій переводъ сирскаго текста съ выписками Козмы, изданъ Майомъ in VI t. Nov. Bibl. Romae 1853 и у Мяна in 26 tom. Patrol. Въ синодальной рукоп. № 20, содержащей переводъ 4-хъ словъ Асанасія противъ аріанъ, сдъланный еще и при ц. Симеонъ (Калайдовича Іоаннъ Экзархъ стр. 98. 40), помъщено посланіе св. Асанасія по праздникъ пасхи". и оно есть въ Чет. Мин. на м. Май № 180. л. 303. Греческій подлинивы сго извъстенъ съ именемъ Златоусть (еd. Montf. Т. 8. р. 964). Но это послание, им слово, не принадлежить ня св. Златоусту, ни св. Асанасію. Встрачающіяся

въ немъ перечисляются книги В. и Н. Завъта. Поименовавъ всъ каноническія книги и именно тъ-же, которыя и нынъ извъстны, св. Асанасій прибавляєть: "Сіи суть источники спасенія, способныя утолить словами своими жаждущаго; въ нихъ однихъ благовъствуется ученіе о благочестіи. Никто не прибавляй къ нимъ и никто не отнимай отъ нихъ ничего". Затъмъ пишетъ, что есть и еще книги не введенныя въ Канонъ, но назначенныя отцами для чтенія нововступающимъ и желающимъ оглашаться словомъ благочестія". Между такими книгами, кромъ премудрости Соломоновой, Сирахова сына, Есеири и Товіи, онъ помъщаетъ такъ именуемое ученіе Апостольское" и "Пастыря" 58).

Что васается до Синопсиса Аванасіева, вотораго предметь одинаковъ съ предметомъ Пасхальнаго письма, то трудно увъриться въ томъ, что принадлежить онъ св. Аванасію. Основанія сомнічніямъ въ подлинности важны: а) молчаніе Бл. Іеронима о Синопсисв тамъ, гдв онъ говоритъ о подобныхъ древнихъ сочиненіяхъ; б) молчаніе другихъ древнихъ писателей, даже и Экуменія, который въ доказательство подлинности Апокалипсиса указываеть на Пасхальное письмо св. Аоанасія; в) въ Синопсисв не помъщается между полезными книгами книга Эрмн, помянутая въ письмъ; въ концъ Синопсиса перечисляется нъсколько внигъ, подвергающихся порицанію, о которыхъ ни слова нётъ въ письм'; между апокрифами Нов. Завъта поставляются Климентовы бесъды — сочинение позднее. г) Въ синопсисъ нъкоторыя мысли невърны, напр. о бракъ сродниковъ говорится не такъ, какъ у Моисея; д) наконецъ разность Синопсиса по спискамъ простирается до того, что едва ли можно доискаться до подлиннаго вида, въ какомъ вышло сочинение изъ рукъ сочинителя, чего конечно не могло быть съ сочинениемъ уважаемаго всеми веливаго учителя 59).

Посланіе къ Марцеллину о псалмах заключаеть въ себѣ живое изображеніе достоинства Псалмовъ, ихъ раздѣленія, отношенія ихъ къ состояніямъ души, наконецъ наставленіе, какъ пѣть псалмы. Въ краткомъ, но превосходномъ обозрюніи псалмовъ говорится о составѣ и писателѣ книги псалмовъ, по руководству экзапловъ. Въ какомъ уваженія было у древнихъ первое изъ этихъ сочиненій, видно изъ того, что оно написано предъ книгою Псалмовъ въ древнѣйшемъ александрійскомъ спискѣ библій (4 в.) и встрѣчается едва ли не во всѣхъ древнихъ спискахъ Псалтыри.

здъсь показанія пасхи для четырехъ годовъ относятся къ 672—675 г. (Ideler Handbuch d. Chronologie 1, 424).

<sup>58)</sup> См. Книгу правилъ.

<sup>59)</sup> Синопсисъ Асанасія на греч. у Монфокона; русскій переводъ въ Христ. Чтенін 1841 г. О разностихъ Синопсиса по спискамъ, посль *Монфокона*, поставившаго Синопсисъ Асанасія между сомнительными сочиненіями, см. *Lambecii* comm. 3, 32, Cum. notis *Kollarii*, *Bandini* in Catalogo cod. Bibl. Medic. Lavren. 1, 87.

Псалиы составляли любиное чтеніе для св. Асанасія: въ таконъ ке уваженіи были они у всёхъ благочестивыхъ современниковъ его. Св. Асанасій писалъ объясненіе на нихъ въ двухъ сочиненіяхъ. Томюваніе на Исалмы содержить въ себѣ болѣе или менѣе подробное объясненіе каждаго стиха псалиовъ; при чемъ чаще всего встрѣчаются примѣненія въ христіанскимъ предметамъ. Извлеченія изъ этого объясненія встрѣчаются въ хроникѣ алекс. у св. Германа Патріарха и у другихъ. Другое сочиненіе называется толкованіемъ на надписи псалмоет и было извѣстно уже Іерониму. Здѣсь предлагается самый краткій парафразъ словъ подлинныхъ, при томъ нерѣдко иносказательный; всего болѣе заътѣчательно здѣсь чтеніе еврейскихъ именъ и словъ 66).

Фотій говориль о св. Асанасів: онъ писаль "Объясненіе на Экклезіаста, на Піснь пісней, какъ и на Псалтырь и на иногое другое". Ныні извістны краткіе отрывки толкованій его на Іова, Писнь писней, Матеря и Луку.

### § 117. Сочиненія правоучительныя. Сочиненія подложныя.

IV. Изъ числа нравоучительныхъ сочиненій Св. Асанасія: посланіе къ Аммуну противъ порицавшихъ супружество и о ночныхъ нечистотахъ и посланіе къ Руфиніону о томъ, какъ принимать еретиковъ въ церковь, исполнены духовной разсудительности. Одно изъ лучшихъ сочиненій по слогу, посланіе къ Драконтію, скрывшемуся въ пустынъ отъ назначенія его въ епископа, заключаєть въ себъ увъщанія—не скрывать талантовъ во вредъ своему спасенію, дорожить надеждами братіи и важностію предназначаємаго сана и твердо помнить, что какъ на каседръ епископской можно быть инокомъ, такъ и въ пустынъ можно остаться только съ именемъ инока.

Одно изъ самыхъ назидательныхъ сочиненій Св. Асанасія есть жизнь сел. Антонія, описанная имъ въ 365 г. Бл. Августинъ говорить о себъ, что это жизнеописаніе весьма много способствовало къ обращенію его отъ разсѣянной жизни <sup>61</sup>). Св. Златоусть совътуеть читать жизнь Антонія каждому, какого бы кто состоянія ни былъ <sup>62</sup>). Оно извъстно было не только современникамъ Августина <sup>63</sup>), но и совре-

Digitized by Google

<sup>••)</sup> По славянскимъ рки. XI и последующихъ вековъ встречается толкование св. Асанасія на Псалмы. По греческимъ рки. оно навестно съ именемъ св. Кирилда алекс., хотя попадается и съ именемъ св. Асанасія. Patrolog, Т. 27, 605—608.

<sup>61)</sup> Confession. lib. 8 cap. 6 et. 28.
62) Hom 8, in. Mateum T. 7, p. 128.

менникамъ самого Асанасія—Серапіону Тмунтскому и Григорію Назіанзскому <sup>64</sup>). Потому подлинность его несомивника.

Нельзя того же утверждать о многихъ другихъ сочиненіяхъ, украшенныхъ именемъ Св. Асанасія александрійскаго. Безпристрастная критика до 70-ти сочиненій признала такими, которыя не достойно и не по праву носятъ имя знаменитаго Святителя 4-го въка <sup>65</sup>). Къ числу такихъ относятся:

1) Символз выры: Quicunque, столько знаменитый у протестантовъ и въ Римской Церкви, извъстный и въ Русской Церкви. Этотъ символъ, по образу выраженія и духу своему, достоинъ имени Аванасіева, которымъ надписывается, но тъмъ не менъе онъ писанъ не св. Аванасіемъ и даже не на греческомъ языкъ. а) Въ немъ слогъ латинскій, а не греческій; латинскій текстъ его одинъ, а греческій—разнообразенъ. б) Въ немъ опровергаются ереси несторіева, Евтихіева и Моновелитская, тогда какъ нътъ слова: единосущный, столько необходимаго для Символа Аванасіва. в) Объ немъ никто не упоминалъ на Западъ прежде Августодонскаго Собора 670 г., а въ Греческой церкви услышали объ немъ въ первый разъ въ 1223 г. отъ пословъ папы. г) Наконецъ св. Аванасій не считалъ для себя дозволительнымъ писать какой либо Символъ, по тому опасенію, какъ говорилъ онъ, дабы не стали считать недостаточнымъ Символа Никейскаго 66).

По всъмъ этимъ признакамъ въроятно, что мнимый Символъ Асанасія написанъ Вигилісмъ тапсійскимъ 5 в., который выдалъ довольное число и другихъ сочинсній съ именемъ Асанасія. Въ славянскую Псалтирь сей Символъ перешелъ съ Запада <sup>67</sup>).

2) Въ позднихъ славянскихъ рукописяхъ весьма часто встрѣчаются ответны Аванасія князю Антіоху <sup>68</sup>); въ греческ. ркп. кромѣ этихъ

<sup>64)</sup> Григорія Назіанз. Orat. 20 р. 376. Серапіона посланіе къ монахамъ ар. Maium: Specil. roman. 4 р. LXIV.

<sup>65)</sup> Подлинныхъ сочиненій считвется 50 и 13 сомнительныхъ. Изъ подложныхъ сочиненій Аванасія въ сл. рип. встрвчаются между прочимъ: а) Слово о предательствъ Іуды (Ор. Т. 2, р. 444. Толстаго рип. XVI в. 1, 256), б) Слово въ отреншимся міра (Ор. 594. Сборникъ Сергіевой Лавры XVI в., у Толстаго рип. XV в. 1, 256); в) Слово на Срътевіе Господне (ор. р. 416 у Толстаго 11, 364), г) Споръ съ Аріемъ на Никейскомъ Соборъ (р. 206, въ рип. Моск. Дух. Акад.).

<sup>68)</sup> Epist. ad. Iovin. 1, 399, Ep. ad. Antioch. 1, 448—449, Epist. ad. African. 1, 725. Orat. de divinit. Christ. 1 337.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Альтеръ (Ub. d. georgian. Litterat. Vien. 1798.), говоритъ, что славян. переводъ сего символа читается въ Псалтыри и Служебникъ Глаголитовъ, Отсолъ-то при Симіонъ Полоцкомъ перешелъ онъ и въ Московскую Исалтырь.

<sup>68)</sup> Не видно ни одной слав. ркп. съ отвътами Антіоху, которая была бы старше XVI в. Издатель Xp. Чтен., помастилъ въ своемъ изданіи отвъты Антіоху къ сожальнію безъ оговорокъ о ихъ сочинитель.

ответовъ назначаются Асанасіснъ для того же Антіоха пва пругія сочиненія. Можеть быть некоторые изъ ответовь принадлежать и св. Асенасію. По крайней мірув одинь—137-й отвіть—безь сомнінія принадлежить 4-му въву 69). Но въ настоящемъ видъ отвъты, а) свидетельствуются св. Епифаніемъ (3-й отв. и пал.) и Григоріемъ Нисскить (8-й отв.); б) въ нихъ читаются выписки изъ Кирилла Алекс.. Осодорита, Максима и Лъствичника; а въ 44-мъ отвътъ записано: "вотъ проходитъ уже седьмой въкъ" и говорится объ опустопеніяхъ Арабовъ и о движеніяхъ несторіань. г) Шесть изъ этихъ отвётовъ надписываются именемъ Аеанасія малаго фідос 70). Такимъ образомъ надобно положить, что послъ св. Асанасія другой Асанасій младшій, именно 7-го века, а потомъ и другіе дополняли первый составъ ответовъ, такъ что въ нынъшнемъ составъ нътъ и двадцатой доли того, что можно было бы приписать св. Аванасію. Къ 7-му в'вку часть этихъ отв'втовъ надобно отнесть и потому, что Равенскому писателю 7-го въка, извъстны были отвъты Асанасія Антіоху. А что не одному и тому же писателю принадлежать нынешніе ответы Антіоху, это показывають и списки, гдв число ответовъ совершенно одинаковое, -- въ иныхъ писано 33 отвъта, въ другихъ 41 или 44, въ нъкоторыхъ болье. Впрочемь отвыты Антіоху заключають вы себы много полезнаго, чъть не оскорбился бы и духъ св. Асанасія. Напротивъ два сочиненія для Антіоха ни по слогу, ни по содержанію, ни ломъ ни въ частяхъ, не стоютъ того, чтобы носили они имя великаго александрійскаго пастыря.

# § 118. Серапіонъ Тмуитскій и его сочиненія.

Однимъ изъ самыхъ усердныхъ помощниковъ св. Асанасія былъ св. Серапіонз епископъ тмунтскій. Въ началѣ четвертаго вѣка Серапіону поручена была одна изъ церквей александрійскихъ, и онъ нѣскольью времени завѣдывалъ огласительнымъ училищемъ 1). Когда въ Александріи начались аріанскія смуты, Серапіонъ удалился въ пустыню, гдѣ былъ начальникомъ (ἡγούμενος); св. Антоній столько любилъ его, что

<sup>69) &</sup>quot;Кто же другой—сей Помазанный Святых», какъ не Христосъ Бога Живаго? 70 седьминъ означають 490 лют»; а отъ Данішла до сего времени прошло 800 лють" Ор. р. 301. Этогъ отвътъ въ некоторыхъ ркп. пишется совсёмъ отдъльно отъ другихъ.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>) Cz. Lambecii comm. Vindob. Lib. V. 238, 298. Lib. IV cod. 153, 165. Kollari annot. ad. cod. 58 lib. 3, p. 254—256.

 $<sup>^4</sup>$ ) Св. Еписаній, говоря о времени, предшествующемъ смутамъ Арія, пишетъ (Haeres 69, 2):  $\Delta$ ιονυσίου καλουμένη εκκλησία και του Θεωνά και ή Πιερίου και Σεραπιόνος. По словамъ Филиппа Сидета, Серапіонъ былъ начальникомъ училища послъ Өеоктиста и прежде св. Петра.

открываль ему видънія свои и, умирая оставиль ему милость свою <sup>2</sup>). Изъ пустыни возведенный на каседру тмуитскую, онъ, при Констанців, какъ говорить Іеронимъ, прославился исповъдничествомъ <sup>3</sup>). Сераціонъ быль однимъ изъ присутствовавшихъ на Сардійскомъ Соборъ (347 г.), гдъ съ твердостію защищаль истину Христову и ея защитника св. Асанасія <sup>4</sup>); а послъ того въ 355 году отправлялся къ Констанцію отъ лица египетскихъ епископовъ ходатайствовать за Асанасія, за что посланъ быль въ заточеніе <sup>5</sup>). Когда нъкоторые изъ аріанъ стали открыто отвергать божество Св. Духа, Сераціонъ просиль Асанасія написать обличеніе сей ереси и Асанасій въ 358-мъ году писаль къ мему жее объ ужасной смерти Арія. "Ангель Церкви тмуитской, мужъ весьма уважаемый за святость жизни и красноръчіе" <sup>6</sup>), пережиль великихъ отцевъ Антонія, Аммуна и Макарія, о которыхъ говорить онъ въ одномъ письмъ и слъд. скончался около 366 года <sup>7</sup>).

Бл. Іеронимъ, именуя Серапіона за ученость схоластикомъ, причисляетъ его къ тъмъ учителямъ Церкви, у которыхъ, какъ говоритъ онъ, "не знаемъ, чему больше дивиться, учености-ли свътской, или знанію св. Писанія" в).

Въ сочинени протист манихеевт, о которомъ съ похвалою отзывались древніе  $^9$ ), древній учитель, показавъ, что есть разные роды ваблужденій, но самое тяжкое заблужденіе— манихейство (§ 1—4), доказываеть словами писанія и соображеніями разума, что сущность тѣла и души сама по себѣ не вло (§ 5—8); что тѣло повинуется движеніямъ души (§ 9, 10) и въ святыхъ творить чудеса (§ 11), что самые Апостолы прежде обращенія были грѣшники (§ 12, 15) и природа наша остается тою же и прежде и послѣ обращенія, а измѣняется тольво воля (§ 16—27)  $^{10}$ ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Асанасій въ жизни Антонія § 82, 91 Письмо въ Драконтію, ученикомъ св. Асанасія Серапіонъ называется въ копт. ркп. (Maii specil. rom. Т. 9, р. 744; Ісронимъ: carus Antonio monacho.).

в) De vir. illustr. § 99. 4) Concil. Т. 2, р. 679. 5) Созоменъ Н. Е. 4, 9.

<sup>6)</sup> Такъ назывался Серапіонъ у Сократа Н. Е. 4, 23 и Созомена Н. Е. 4, 9.

<sup>7)</sup> Epistola ad. monachos. ed. a *Maio* specil. roman. T. 4. p. LXIV—LXV. Maio справедливо замъчаетъ, что Макарій, упоминаемый у Серапіона вмъстъ съ Антоніемъ и Аммуномъ, разумъется старшій изъ трехъ Макаріевъ (см. ниже о Макарій египетскомъ). На тотъ же годъ кончины Серапіона указываетъ и то, что онъ въ томъ же письмъ упоминаетъ о жизни Антонія, описанной Аеанасіемъ въ 365 г. Въ римс. церкв. память св. Серапіона издревле празднуестя 21 Марта.

<sup>8)</sup> Epist. ad. Magnum. 70. T. 1, p. 427; de vir illustr. 99.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Іероникъ de vir. illustr. § 99. *Enueani*й Haer. 76, § 21; Фотій Віві. Cod 85. Contr. Manich. libr 1. § 11, in *Wolfii* anecdot. par. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Это сочиненіе Серапіона напечатано у *Вонажса* іп nov. Thesauro Т. 1. P. 37, in M. Bibl. Patr. Lunduni Т. 4. p. 160. Вълучшемъ видъ у Голланда въ 5-мъ томъ его библіотели и у *Мина*.

Изъ многихъ писемз <sup>11</sup>) Серапіона изв'єстны нын'в два письма— "Письмо Серапіона епископа тмунтскаго къ епископу Евдоксію писано какъ видно по содержанію, во время заточенія Серапіонова и дышетъ благочестіємъ.

"Не малодуществуй въ скорби, писалъ Святитель, но благодуществуй вірою, не падай въ болізни, но будь твердъ и не грівши. Не считай болезни тяжестью; тяжель-одинь грехь. Быть больнымь дело общее-и для добрыхъ и для худыхъ; а гръшить вавъ видииъ, свойственно худымъ. Кто въ болъзни, болъзнь его умретъ вивств съ смертію; а ето грешить, того гремъ найдеть и тамъ за гробомъ. Болъзнь следить за нами до гроба, а за мертвецомъ за гробъ не следуеть; но гръхъ тайно губить и живыхъ, а еще болье поражаеть умершихъ, обнаруживаетъ свой огонь и мучитъ грашника. Это, возлюбленный брать! написаль я съ темъ, чтобы ты не предавался малодушію, а хранилъ себя во Христв. Надобно смотръть наконецъ на то, что есть Богъ-защитникъ. Онъ на несколько отступаеть и опять береть подъ свой покровъ; на несколько оставляеть и опять защищаеть; никогда не оставляетъ Онъ церкви; ерата адова не одольють ее. Итакъ покажи силу побродътели твоей предъ Всевициемъ Богомъ, чтобы во всемъ ти быль благоугодень Ему. Не смвемъ приглашать тебя, чтобы не отвлечь тебя отъ города" 12).

Другое письмо Серапіона содержить живое, одущевленное описаніе высокихъ преимуществъ монашеской жизни и невыгоды <sup>13</sup>) мірской жизни; обращаясь въ египетскимъ инокамъ говоритъ: "Изъ васъ—авва Антоній, достигшій верха подвижничества, котораго жизнь, преданная письму, есть у васъ. Изъ васъ авва Аммунъ, авва Іоаннъ, авва Макарій, сіявшіе такими добродѣтелями: они творили чудеса и представили другія доказательства святости своей. Прогоняя по волѣ Божіей демоновъ, врачуя тяжкія болѣзни и разныя страданія, показали, что врачебная наука слаба. Болѣзни, которыхъ не могли исцѣлять врачи, исцѣлялись молитвами святыхъ и сильною вѣрою. Но вы это сами знаете лучше меня: вы жили съ ними, равно и отцы ваши".

Въ одновъ сочинени Сераціона Евагрій читалъ следующія прекрасныя слова Сераціона: "умъ очищается духовнымъ веденіемъ, движенія

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) По словать Іеронима, Серапіонъ писаль кром'в сочиненія противъ манижесвъ *трактать о надпискат псалмома* и полевны*и письма въ* разныть лицамъ. (De vir. illustr. 99). Толкованія Серапіона приводятся въ свод'в толкованій а) на осминиште іп. 50 сод. Taurinensi, іп 7. Vindobonensi, іп 15 Veneto S. Marci б) на книгу Бытія іп. сод 4. Vindobonensi.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Это письмо издано Майемъ: Clas. aust. Т. 5, р. 364—366, у Мина Patrol. 40, 924—926 съ датинскимъ переводомъ.

<sup>13)</sup> Оно надано Майсиъ: Specilegium. roman. T. 4, р. XVI—LXVII, у Мина съ Латинс, переводомъ.

гивна врачуетъ любовь, а потоки похоти останавливаетъ воздержаніе <sup>14</sup>). Нынв извістно правило "св. Серапіона", собесъдника св. Макарія <sup>15</sup>).

Въ славян. переводъ есть жизнь св. Антонія, описанная "ученикомъ его Серапіономъ" <sup>16</sup>), а на коптскомъ языкъ есть жизнь св. Макарія, описанная Серапіономъ <sup>17</sup>).

## § 119. Св. Иларій Поатьерскій. жизнь его.

Илорій епископъ поатьерскій (Pictauiensis) происходиль отъ благородной фамиліи и молодые годы свои посвящаль изученію наукъ словесныхъ 1). Будучи язычникомъ, онъ, какъ самъ говорить, старался хранить чистоту совъсти, жить такъ, какъ требовала высшая свобода духа; искалъ Творца своего и увидълъ безобразіе язычества; случайно сталъ читать книги Мочсеевы и слова: Я есмь, Который Есмь, показали ему Бога истиннаго; чтеніе пророковъ утвердило его въ семъ познаніи, а чтеніе Евангелія Іоаннова возвысило духъ его и навсегда покорило ученію Господа Іисуса 2); купель крещенія обновила духъ его, и вмъстъ съ нимъ крестилась супруга его со дщерію Апрою 3).

Въ 353 году, "по единодушному голосу народа" и противъ своего собственнаго желанія, онъ избранъ въ епископа поатьерскаго.

Когда въ 355 году императоръ Констанцій лишиль каседры отцевъ медіоланскаго собора, несогласившихся осудить защитника православія— св. Асанасія и подписать исповъданіе аріанское <sup>4</sup>): св. Иларій писаль въ превосходномъ письмъ своемъ императору: "Мы просимъ не словами только, но слезами, чтобы православныя церкви не были болье подвергаемы жестокимъ притъсненіямъ... По свойственной тебъ мудрости, ты можешь видъть, что не прилично и не должно насильственными мърами порабощать върующихъ тъмъ, которые не перестаютъ разсъевать съмена ложнаго ученія... Если бы даже и въ пользу истинной въры стали употреблять подобное нынъшнему насиліе: епископы, слъдуя евангельскому ученію, и тогда воспротивились бы и сказали бы: Богъ есть владыка вселенной, Онъ не требуетъ невольной себъ покорности. Ему неугодно вынужденное исповъданіе". И далье просилъ за св. Асанасія <sup>5</sup>). Этого

<sup>14)</sup> Сократь Н. Е. 4. 23. Ист. церк. стр. 358.

<sup>15)</sup> Codex. regularum. Benedicti anian. in Patrol. lat. tom. 103.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Опис. ркп. Царскаго стр. 353, Чет.-Мин. Янв. 19.

<sup>17)</sup> Maii Specil. rom. T. 9 p. 144.
1) Іеронимъ de vir. illustr. 100. Praef. ad 2 libr. comm. in Ep. ad Galatos. Фортунать (VI въка) in Vita S. Hilarii.

De Trinit. 1. § 1—10.
 Фортунатъ въ Жизни Идарія. Libr. 1. § 5.

<sup>4)</sup> См. объ Аванасів.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Lib. 1. ad Constantium.

уже довольно было, чтобы вооружить аріанъ противъ Иларія: но въ 356 г. на соборъ битерскомъ (въ Лангедокъ) св. Иларій съ твердостію возствиъ противъ отврытыхъ аріанъ, особенно противъ Сатурнина ардьскаго епископа. Императоръ, услышавъ о томъ, привазалъ Юліану, управлявшему тогда Галліею, послать Иларія и Родона тулузскаго въ заточеніе во Фригію 6); св. Иларій повиновался; но паства его не приняла къ себъ другаго настыря, и защитникъ православія продолжаль управлять ею чрезъ пресвитеровъ. Около четырехъ летъ пробылъ св. Иларій во Фритіи. н это время употребиль на защиту православія; въ заточеніи писаны инъ 12 книгъ о Св. Троици <sup>7</sup>); а вслъдъ за тъмъ, въ отвътъ на вопросъ епископовъ Галліи, писалъ онъ о собораже или о въръ православных вы инсаль вы письмы ныжное убыждение своей дочери Апри-сохранить сердце свое для жениха Христа Господа. и послушная дочь исполнила волю любящаго отца <sup>9</sup>). Въ 359 г. префекть отправиль его на соборь селевкійскій; здівсь Иларій защищаль западныхь епископовъ отъ обвиненій въ савеліанизм'в и представляль свое сочиненіе о Св. Троицъ; полуаріане не хотъли вполнъ принять никейскаго исповъданія въры, и св. Иларій отправился въ Константинополь, где въ 360 г. составился соборъ полныхъ аріанъ. Здёсь онъ описалъ деннія аріанъ на ариминскомъ и селевкійскомъ соборахъ, предоставляя судить каждому, кто таковы аріане 10). Императору представиль онъ второе свое письмо, гдв предлагая вступить въ открытое преніе съ аріанствовавшими епископами, показываль, до какихь нельпыхь несообразностей съ самими собою и съ св. Евангеліемъ доходять поборники Арія: "Воть стала въра върою болъе временъ, чъмъ Евангелія; или лучше столько нынъ въръ, сколько желаній... Когда спорять о словахъ, спрашивають о новостяхъ, жалуются на писателей, сражаются изъ за наукъ, затрудняются въ согласіи, одинъ для другаго начинаютъ быть анаосмою: глъ же Христовы? Каждый годъ, каждый месяцъ составляемъ верованія о Богъ, раскаеваемся въ опредъленіяхъ и анасемствуемъ то, что защищали"... 11). Аріане увиділи, что для нихъ выгодніве, чтобы Иларій быль на западъ, чъмъ на востокъ и близъ двора, и св. Иларій отпра-

<sup>6)</sup> Сульпицій Северъ. Histor. s. l. 41-42. Іеронимъ de vir. illustr. 100.

<sup>7)</sup> Св. Иларій: Lib. 10. § 4. Loquaemur exules per hos libros et sermo Dei, qui vinciri non potest, liber excurret. Іеронимъ.... de Synodo Biterensi Phrygiam relegatus, duodecim libros adversus arianos confecit. De vir. illustr. 100. Сл. Rufini H. E. 10. с. 31.

<sup>\*)</sup> S. Hilarius de Synodis § 8. 9. 27.

<sup>\*)</sup> Фортунать in Vita S. Hilarii lib. 1. § 3. 6. 13.

<sup>10)</sup> Іеронимъ de vir. illustr. § 200. S. Hilarii historia syn. arimen.

<sup>11)</sup> Lib. 2. ad Constantium p. 1227-1228.

вился въ Галлію, по выраженію Іеронима 12), какъ торжествующій боець съ арены.

На пути въ Галлію утверждалъ онъ православіе въ Иллиріи и Италіи; между тъмъ Констанцій (въ 361 г.) умеръ; по возвращеніи въ Галлію первымъ дъломъ св. Иларія было составить соборъ въ защиту православія; за однимъ слъдовало нъсколько другихъ съ тою же цълію; аріанствовавшіе епископы были низложены, върованіе очищено, благочиніе возстановлено; покой общій водворенъ. Историкъ Сульпицій Северъ говоритъ, что одному св. Иларію Галлія одолжена была тъмъ счастіемъ, что ересь Арія изгнана была изъ нея 13. Въ это время писаль онъ сочиненіе протист Констанція, который надълаль столько зла церкви и имперіи 14.

Когда весною 364 г. императоръ Валентиніанъ прибыль въ Медіоланъ, св. Иларій явился въ Италію, чтобы избавить ее отъ хитраго аріанина, медіоланскаго епископа Авксентія; потребовано открытое объясненіе отъ Авксентія; Авксентій употребиль всю ловкость изворотливаго ума, чтобы скрыть свой подлинный образъ мыслей, но доведенъ быль Иларіемъ до того, что исповъдаль на словахъ единосущіе Сына Божія со Отцемъ: это однако были только слова; св. Иларій и не обманулся и не хотъль, чтобы императоръ былъ въ обманъ; но императоръ остался при своихъ мысляхъ объ Авксентів; св. Иларій принужденъ былъ оставить Медіоланъ и въ книгъ протиез Авксентія изобразилъ Авксентія и въру истинную въ предостереженіе върныхъ; слъдствіемъ того было, что Авксентія выгнали изъ Медіолана. Въ это время писалъ св. Иларій толкованіе на Псаламы.

368 г. <sup>15</sup>) знаменитый учитель церквей <sup>16</sup>), труба латинская противъ Аріанъ <sup>17</sup>), скончался мирно <sup>18</sup>).

<sup>12)</sup> Dialog. adv. Lucifer. § 19. У Севера Hist. S. 1. 2. с. 45. Фортунать § 8

<sup>13)</sup> Hist. S. 2. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Іеронимъ de vir. illustr. § 100. <sup>15</sup>) Сульпицій Северъ Н. S. 2. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Августивъ de Trinit. lib. 2. 8. § 26. 28. lib. 6. 10. § 11. cont. Julianum ilib. 1. с. 3. § 9.

<sup>17)</sup> Фортунать de vita S. Hilarii lib. 1. § 3—5. Геронинь Adv. Rufin lib. 2. § 19. Epist. 34. ad Marcel. § 3. Epist. 49. ad Paulinum. p. 567. Ep. 83 ad Magnum.

<sup>18)</sup> Память его въ римской церкви 14 января. Въ нынъшнихъ минеяхъ и мъсяцесловахъ греческой церкви нътъ его имени, хотя святость жизни его несомнънва и оправдана чудесами. См. Григорія Тур. de gloria confes. с. 2., Алкуйна de S. Willibrando; Созоменъ: «Мы узнали, что въ той странъ былъ тогда Иларій, мужъ божественный и по жизни и по ученію» (5, 13). Кассіанъ (de inc. 7. 17. 18. 24) «Иларій—мужъ украшенный вствии добродътелями и доблестями, знаменитый и по жизни и по краснорфчію, учитель церквей и священникъ возвысившійся не только своими заслугами, но и успъхомъ другихъ, непоколебимый среди бури гоненій, за твердость непобъдниой втры получившій имя Исповъдника». Іеронимъ (Ер. 6 аd

🖇 120. Сочиненія его. Книга о Св. Троицѣ. Характеръ Иларія накъ догматиста.

Между сочиненіями св. Иларія частію догматическими и историкодогматическими, частію истомовательными первое м'есто занимаєть сочиненіе его о Св. Троицъ 19).

Содержание сочинения следующее:

Первая изъ двънадцати книгъ составляетъ введеніе въ цълое сочиненіе о Св. Троицъ. Св. Иларій начинаетъ тъмъ, что показываетъ пути, какими человъкъ восходитъ къ блаженству и Богопознанію; показавъ, чего можетъ достигнуть человъкъ путемъ естественнымъ, показываетъ превосходство пути откровеннаго; изобразивъ, какъ необъятно для разумънія величіе существа Божія, изображенное особенно св. Іоанномъ, говоритъ, что ереси, какова аріанская,—плодъ дерзости желавшихъ обнять разумомъ Безпредъльнаго. И кратко изображаетъ содержаніе одиннадцати книгъ своихъ, въ которыхъ намъренъ обличить дерзость аріанъ.

Во 2-й книгь говорить вообще о лицахъ Св. Троицы, признается, что только дерзость еретиковъ заставляеть проникать въ непостижимую тайну и излагаетъ мивнія различныхъ еретиковъ о тайнь; предлагаетъ нонятіе о лицахъ Св. Троицы, замычая, что непостижимость вычнаго рожденія Сына, при непостижимости многихъ предметовъ природы,—очень понятна, и обращаетъ вниманіе каждаго къ св. писанію, называя его врачемъ общимъ. Въ Духъ Св. показываетъ лице, отдільное отъ Отца и Сына и говорить о Его благодатныхъ дівствіяхъ.

Въ 3-й книгъ доказываетъ Божество Сына Божія словами самого Сына: Азъ во Отил и Отецъ во Мил есть, и снова убъждаетъ разунъ смириться предъ тайною въчнаго рожденія Сына Божія.

Въ 4-й противополагаетъ отвергавшимъ единосущіе Сына Вожія со Отцемъ върованіе церкви и показываетъ, что Сынъ Вожій являлся ветхозавътнымъ патріархамъ.



Florentium; Ep. 13 ad Paulinum) называеть его святымъ; Августинъ (lib. 1 cont. Julianum с. 3)—блаженнъйшимъ и говоритъ: «Catholicus loquitur, insignis ecclesiarum doctor loquitur, Hilarius loquitur».

<sup>19)</sup> Изданіе сочиненій: Рагіз. 1663. curante P. Constant. Benedictino: наданіе ученое, съ замъчаніями на текстъ Иларія и наслъдованіями о времени сочиненій и ихъ духъ. Но болье полное и болье исправное изданіе сдълано Сципіономъ Массеемъ, Veronae 1730. 2. Vol. f. cura Oberthur. Wiceburgae 1785—1788. 4 vol. 8. Дополненіе: in Martene ampl. monum. collect. T. 9. р. 55. 84. S. Hilarii interpretatio aliquot. Psalmorum (15. 31. 41), Paris. 1733 и у Галланда Вірі. Patr. Т. 5. Мідпе Ор. S. Hilarii Т. 1. 2. Paris. 1844. Впрочемъ многія сочиненія, упоминаємыя Ісронимомъ (de vir. illustr. с. 100)—толкованіе на Евангеліе Іоанна, на посланія ап. Павла, на Іова, на Пъснь пъсней, и нъсмолько писемъ, досель не отысканы; изданы только небольшіе отрывки изъ размышленія объ Іовъ.

Въ 5-й книге продолжаетъ показывать въ ветхозаветныхъ Бого-явленіяхъ явленія Сына Божія.

Въ 6-й внигъ переходить къ свидътельствамъ Новаго Завъта и, изложивъ мнънія нъвоторыхъ, что Сынъ Божій есть только по превосходству предъ другими Божій Сынъ, единосущіе Его съ Отцемъ доказываетъ свидътельствомъ Отца и самого Сына, проповъдію Апостоловъ, исповъданіемъ върныхъ, демоновъ, Іудеевъ и язычниковъ.

Въ 7-й книгъ говоритъ, что какъ ни хитры еретики, какъ ни затрудняютъ они собою изложение истиннаго учения, но взаимною между собою борьбою они уступаютъ побъду върованию церкви въ истиннаго Сына Божия; это върование оправдываетъ онъ тъмъ, что въ Новомъ Завътъ и именуется Богомъ Сынъ Божий, и показываются Его равенство со Отцемъ и дъйствия божественныя.

Въ 8-й книгѣ, защищая единосущіе Сына Божія со Отцемъ, говоритъ, что слова: Азъ и Отецъ едина есьма не означаютъ согласія желаній: иначе сказано бы было: одного желаютъ, а не одно суть. Въ подтвержденіе того же единосущія указываетъ на то, что а) Духъ Св., происходя отъ Отца, посылается Сыномъ; б) Духъ дъйствующій въ нась—Духъ Божій и Онъ же Духъ Христовъ; в) поклоненіе Сыну заповъдуется, но нигдъ поклоненіе твари; г) Сынъ есть Господь всяческихъ и Творецъ. Опытъ—св. евхаристія: "Нътъ мъста сомнънію объ истинъ тъла и крови. И по исповъданію самого Господа и по въръ нашей это истинно есть тъло и истинно—кровь. Бывъ приняты производятъ то, что и мы во Христъ и Христосъ въ насъ" (9. 14); д) по слову апостола Сынъ—во образъ Божіемъ, равный Богу.

Въ 9-й внигъ объясняеть мъста писанія, которыя аріане приводили въ защищеніе своего митнія, Марка 10—18., Іоан. 17. 3., Іоан. 5. 19., Іоан. 14. 28., Мар. 13. 32. Сомитнія ръшены вполит удовлетворительно.

Въ 10-й книгъ отвъчаетъ тъмъ, которые указывали на скорби и страданія Христа Іисуса. Говоритъ, что Христосъ, будучи Сыномъ Божінмъ, былъ и Сыномъ человъческимъ, но только Онъ одинъ не имълъ гръха и страданія Его относились къ природъ человъческой, по званію Искупителя, принятому Имъ на Себя 20).

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Здъсь же говорить онь: "Missus est in peccati carnis similitudine, portans quidem in carne peccata, sed nostra, et pro nobis dolens, non et doloris nostri dolet sensu; quia habitu ut homo repertus, habens in se doloris corpus, sed non habens naturam dolendi, dum et hominis habitus est, et origo non hominis est, nato eo de concertione Spiritus Sancti". Эти слова Иларія подвергались и нареканіямъ и разнымъ объясненіямъ. Мысль учителя—та, что «Христосъ скорбъль за насъ», но не такъ, какъ мы, которые возмущаемся и приходимъ въ изнеможеніе отъ скорбей. Скорбь его имъетъ совершенно иное значеніе и силу. Почому же такъ? Потому что

Въ 11-й внигв решаетъ невоторыя другія, и довольно слабыя, везраженія, какъ напр. тогда Саме Сыне покорится.

Въ 12-й внигъ объясняетъ слова: Господъ стяжа Мя ез начаю путей, я вратко показываетъ достоинство Духа Св.; наконецъ акиючаетъ молитвою къ Богу о сохранения искренней въры въ сердиъ его.

Историвъ Руфинъ, говоря о современныхъ Иларію учителяхъ зама, писаль, что полный успыхь ихь вь защищении православия зависыть отъ того, что "Иларій, мужъ по природів тихій, мирный и вийстъ ученый и весьма способный убъждать другихъ, велъ дъло и вни-нательнъе и искуснъе другихъ" <sup>21</sup>). Миролюбивый духъ св. Иларія и глубовое знаніе духа в'вры Христовой вид'вли мы и въ письм'в Иларія въ Констанцію. Но особенно, после прочтенія сочиненія о Св. Троице, нельзя отъ полноты сердца не повторить отзыва историка о мирномъ, покойномъ духв св. Иларія, и о его уменіи вести дело съ врагами истини. Не увлекаясь негодованіемъ противъ лжи, ни презръніемъ къ низостямъ нечестія, онъ свободно входить въ сущность діла, и находить тамъ сильныя опоры противъ нападающихъ. Онъ не много занимается діалектическими тонкостями, но весьма сильныя доказательства показываетъ противнику въ словъ Божіемъ; объясненіе многихъ догматическихъ мъстъ — превосходно. Стройность частей, послъдовательность имслен частныхъ показываетъ, что сочинение было обдумано и въ цъломъ и въ частяхъ, и всему опредвлено свое мъсто. Вообще надобно сказать, что сочинение о Св. Троицъ не только могло быть полезно и на самомъ дълъ было полезно для времени Иларія; но оно, по своей силь и духу, никогда не потеряетъ живаго, удобоприложимаго во всявому времени значенія. Кассіодора, говоря о тіхть, которые шисали о Св. Троицъ, говоритъ такъ: "Въ укръпленіе въры нашей и для предостереженія отъ хитростей еретическихъ—надобно читать книги бл. Иларія о Св. Тронцѣ написанныя слогомъ хорошимъ и съ мыслями весь-на глубокими <sup>22</sup>).

# § 121. Сочиненія историно-догматическія и относящіяся нъ объясненію Св. Писанія.

Для исторіи догматовъ, и именно для исторіи споровъ съ аріанаин, иного полезнаго заключають сочиненія св. Иларія: а) книга о соборах ими о върть восточных содержить изложеніе віры разныхъ

человъческое естество Інсуса образовано Духовъ Св.; а божество Его не могло увствовать твлесныхъ страданій. Объясненіе не совствиъ ясныхъ выраженій Иларія— 5 Констанса Praefat. gener. in op. Hilarii § 41—262, у Обертюра Т. 2. р. 8—104. Т. 1. р. 1—92.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Руоннъ Н. Е. 1. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Instit. div. lib. 1. §. 16. Сл. Івронима Ер. ad Loetam; Совомена Н. Е. 3. 14.

восточных соборовь, какъ православных такъ и аріанскихъ. Въ 1-й части одобряются енископы Галліи за то, что остались твердыми въ върѣ, а не вступили въ сношенія съ аріанами; во 2-й части Иларій показываеть, какъ аріане употребляють во зло слова: расный по сущности и подобный по сущности; въ 3-й книгъ хвалить довъренных анкирскаго собора за ихъ обличеніе сремскому собору и разсматриваеть основанія, на которыхъ сремскій соборь основаль свои опредъленія. Все сочиненіе писано въ такомъ духъ что св. Иларій старается столько же опредълить истину, сколько разсъять предубъжденія запада противъ востока.

- б) Апологетикт книги о соборажт—объясняеть и пополняетт внигу о соборажь.
- в) Къ сожалвнію не вполнъ сохранилось драгоцівнюе историческое сочиненіе объ ариминскомъ соборів,—гді дізніями аріанскихъ соборовь и начальниковъ показывается подлинный видъ аріанства. Но и въ нынішнемъ виді оно содержить драгоцівныя извістія и акты.
- г) Три письма *къ Констанцію* и книга противъ Авксентія памятники того, что происходило на востокъ и западъ во время волненій аріанскихъ <sup>28</sup>).

Въ последнемъ сочинени онъ написалъ между прочимъ такое молитвенное предъ Отцемъ небеснымъ исповедание: "Для меня, Отче, предметъ моей веры— отвергать то, что Господь и Богъ мой, Единородный Твой Христосъ Інсусъ есть создание; я не потерплю такого наименования и о Твоемъ Духе, отъ Тебя исходящемъ и отъ Него посылаемомъ".

Менве имвють важности толкованія или бесвди Иларія на Евангеліе Матера и на Исалмы. "Въ этомъ сочиненій, писаль Іеронимъ о толкованій исалмовь, онъ подражаль Оригену, но кое-что присовокупиль и отъ себя <sup>24</sup>). Это означаеть, что Иларій, котя не то чтоби только переводиль тексть Оригенова толкованія, однакожь заняль много у Оригена, не ственяя свободы собственнаго размышленія; на нівкоторые исалмы, каковы 118—126, писаль свое толкованіе. Часто съ уваженіємъ обращается онъ къ переводу 70 <sup>25</sup>); еврейскій тексть считаеть за начальный и съ помощію друга своего Иліодора пользуется имъ <sup>26</sup>). Чувствуя изысканность аллегорическихъ толкованій Оригеновыхъ, онъ коталь идти средникъ путемъ между бездушными буквалистами и свое-

<sup>28)</sup> См. прим. 5. 8. 10. 11. 14. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Ieponer Epist. ad Marcell. p. 712. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Tract. in Psal. 2. § 2—4. in Psal. 59. § 1. 67. § 12. 21. in Ps. 118. lit. 5. n. 1. Prol. in. Psalm.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Tract. in Ps. 2. § 2—4. in Ps. 65. § 3. in Ps. 218, lit. 8. n. 1. in. Ps. 124. § 4.

войемъ аллегориста <sup>27</sup>): но иногда болбе склонялся къ аллегоризму. Въ предисловіи говорить о происхожденіи псалмовь, о ихъ числѣ, порцѣв и содержаніи; здѣсь же исчисляеть каноническія книги ветхаго авѣта, именно 22 книги.—Въ толкованіи на Есамісліє Матеся, по собственнымъ словамъ его, не хотѣлъ онъ останавливаться на понятнють для каждаго <sup>28</sup>). Это толкованіе, хотя не часто знакомить съ бъвальнымъ, точнымъ смысломъ текста, въ другихъ отношеніяхъ вполні заслуживаеть то уваженіе, какимъ пользовалось оно, даже въ глать Геронима <sup>29</sup>). Надобно притомъ помнить, что св. Иларій былъ первымъ толкователемъ св. писанія—на западѣ.

## § 122. Зенонъ Веронскій и ого сочиненія.

Земона епископъ веронскій, родомъ сирскій гревъ. Послѣ того, какъ, съ намѣреніемъ получить христіанское образованіе, долго путешествоваль по Востоку, онъ перешель въ Италію и избраль мѣстопребываніемъ Верону 1). Послѣ Крицина, въ 362 г., избранъ быль въ епископа веронскаго; это было то время, когда язычество принято было водь защиту верховною властію, между тѣмъ какъ и въ Веронѣ и ея окрестностяхъ много было язычниковъ, а въ мѣстѣ и аріанъ. Пастырь со всѣмъ усердіемъ началь разсѣевать тьму язычества словомъ истины; лоди различнаго возраста, пола, званія и даже племени, "омывались въ благодатной водѣ крещенія, покоряемые силою Апостольской проповѣди и чудесъ" 2). Любовь, благотворительная къ бѣднымъ, на опыть показывала въ Христовомъ пастырѣ провозвѣстника благой воли Госмода 3); а строгое благочестіе пастыря употребляло всѣ мѣры пригото-

<sup>77)</sup> CROBBA ero: in. Psal. 38. v. 2. p. 157. in Psal. 124. § 1; in. Ps. 63. § 2. 3. Introitus in Ps. 1. § 2. 3.

<sup>28)</sup> In. Matth. cap. 19. § 4. cap. 12. § 1. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Proem. in explanat. Origenis in Lucam. Cs. Epist. 15. ad Damasum. Kactars libr. 7. de incarnat. c. 24.

¹) Жизнь св. Зенона описана въ Христіанскомъ Чтеніи 1838 г., но не безъ ошибокъ. Изъ того, что св. Зенонъ говорилъ похвальное слово Аркадію мученику Кесаріи мавританской, заключаютъ, что Зенонъ родился въ Африкъ (lib. 2. tract. 18); во заключеніе слишкомъ посившное. Anonymus Pipinianus: a Syria veniendo usque in Italiam. De Verone laud. ap. Mabillon. in analectis p. 410.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zenonis libr. 2. tract. 28. 38. 42. Anon. Pipinian. ap. Mabill. О построенія трака Zeno libr. tract. 14. p. 103. 106. Anon. Pipinianus: multa per ipsum omniputens Deus ostendit mirabilia (Acta SS. ad 12 april.). То, что разсказываетъ нотарій Коронать объ изгнанів нечистаго духа изъ дочери внязя (rex. regulus) Галена, вонечно было (Anon. Pipin.); но только не при императоръ Галліенъ (Хр. чт.). вотораго при Зенонъ не было на свътъ.

<sup>3)</sup> Zeno libr. 1. tract. 13, p. 73.

влять достойных проповъднивовъ Слова Божія <sup>4</sup>). Во время Констанція и Валента не могли оставить въ поков веронскаго защитника слави Сына Божія <sup>5</sup>); и онъ опытомъ испыталь благодатную сладость христіанскаго теривнія, о которомъ проповъдываль другимъ <sup>6</sup>). Св. Амеросій медіоланскій поставляль въ примъръ преемнику Зенона Сіагрію ревность и благоравуміе, съ какими "блаженной памяти Зенонъ управляль дъвственницами веронскими" <sup>7</sup>), и письмо это показываетъ, что св. исповъдникъ и чудотворецъ скончался въ 380 году <sup>8</sup>).

Сочиненія "Учителя знаменитаго"—16 пространныхъ и 77 <sup>9</sup>) краткихъ наставленій <sup>10</sup>) показывають, что онъ столько же знакомъ

<sup>4)</sup> Zeno libr. 2. tract. 50. de Pascha p. 261.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Zeno libr. 1. tract. 1. lib. 2. tract. 1-8.

<sup>6)</sup> Lib. 1. tract. 6. de patientia.

<sup>7)</sup> S. Ambrosii Ep. 5. Syagrium.

в) Память св. Зенона 12 апръля. Въ Четьи-Минеи замвчено, что въ маргирологъ показана на сей день память священномученика Зенона, упоминаемаго у Григорія папы. Св. Григорій (Dialog. lib. 3. с. 19) дъйствительно назваль св. Зенона,
епископа веронскаго, мученикомъ; но въ римскомъ мартирологъ уже въ послъдствім
поставили виъсто имени Исповъдника, имя мученика, увлекшись наименованіемъ,
какое употребиль Григорій, тогда какъ у Григорія и другіе исповъдники называются мучениками, т. е. не въ строгомъ смыслъ. Въ наставленіи о воздержанія Зенонъ, приведши слова апостола: время сокращено есть: да будутъ имъющіе женъ,
какъ не имъющіе, говоритъ: "если почти за 400 лътъ или и болъе апостольское
изреченіе стало имъть силу:—почему я не возвъщу"? Эти слова, не заключая въ
себъ точнаго лътосчисленія, только приблизительно указываютъ на время, когда поучаль св. Зенонъ.

<sup>9)</sup> Сочиненія его перечисляются Ратеріемъ, веронскимъ епископомъ Х в. (de contemptu can. par. 1. Ep. Synodica ad presbyteros) и Іоанномъ, веронскимъ пресвитеромъ XIII в. (Historiarum imperialium lib. 1). Последній прибавляеть: "haec ipsius scripta ipse legi et vidi". Въ перечив сочиненій Зеноновыхъ у пресвитера съ одной стороны не упоминаются изкоторыя сочиненія, о которых з упомянул з Ратерій и которыя сохранились въ дошедшихъ до насъ спискахъ сочиненій Зеноновыхъ; съ другой есть такія, которыя сочинены другими учителями. Къ последникъ относятся: а) трактаты о зависти, и на слова: "внимай себв", составляющіе часть бесвять Василія в.; б) трактаты на псалмы; в) трактаты о Лазарів в о мученичествів пр. Исаін, принадлежащіе епископу Потамію Греку, писавшему письмо къ св. Асанасію Алекс. Какъ вто обстоятельство, такъ и Галенъ Коронатовъ, въ которомъ непремънно хотъли видъть императора Галліена, были причиною того, что изкоторые (Дю-пень, Солье) близки были даже въ тому, чтобы отвергать подлинность и другихъ сочиненій Зенова. Ученые братья Баллерины рашили сомнаніе, разобравъ вст труды Зенова отчетливою притикою и издавъ ихъ, Veronae 1739 г. Изданіе подлинныхъ сочиненій, безъ изследованій, повторено Галландомъ въ 4 т. Библ.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Словомъ tractatus, какъ называются по ркп. сочиненія Зенона, называли и слова или наставленія. Ттастате употреблялось въ смыслѣ—предлагать наставленіе, проповъдь. Такъ у Кипріана lib. de eleimosine p. 241, у Амвросія de offic. 1. § 99. 101. Потому Tractatus Зенона—наставленія, проповъды.

быть съ римскою и греческою литературою <sup>11</sup>), сколько и съ св. Писанемъ. Онъ заключають въ себъ Пастырскія наставленія о всъхъ гавныхъ предметахъ нужныхъ для христіанина, съ примъненіемъ къ нуждамъ тогдашняго времени. Кромъ общаго ученія о еторть, св. Зенонъ предлагалъ въ обличеніе аріанамъ много наставленій о божестве Сына Божія <sup>12</sup>); какъ распространитель въры, приготовляль послушныхъ къ крещенію и новокрещенныхъ просвъщалъ наставленіями о тайнахъ въры. Изъ 35-го краткаго наставленія его видно, что крещеніе совершалось у него погруженіемъ въ воду, а не кропленіемъ <sup>13</sup>). Св. Зенонъ наставлялъ о Христовой церкви <sup>14</sup>), о воплощеніи Сына Божія <sup>15</sup>), о воскресеніи <sup>16</sup>) и судъ <sup>17</sup>); убъжденіемъ дышатъ наставленія его, о герпъніи, о цъломудріи, о воздержаніи, о правдъ, о скупости, о страхъ Божіемъ и пр. <sup>18</sup>). Кромъ того благочестивый испытатель христіанскихъ древностей, найдетъ много свъдъній о благочестивой древности въ наставленіяхъ св. Зенона.

#### § 123. Оптатъ Милевитскій.

На другомъ берегу Средиземнаго моря, напротивъ Италіи, въ Нумидіи випъли споры изступленныхъ донатистовъ. Оптатъ милевитскій епископъ въ Нумидіи, прославился борьбою своею съ донатистами, хотя по другимъ обстоятельствамъ жизни, остается онъ вовсе не извъстнымъ. Извъстно только, что онъ получилъ образованіе въ школъ языческой 1). Въ 370 г. въ отвътъ на сочиненіе Донатиста Парменіана, блаж. Оптатъ написалъ сочиненіе: протиез Донатистовъ 2). Потомъ при ІІ. Сирикіъ (въ 385 г.) вновь пересмотрълъ свое сочиненіе—и прибавилъ 7-ю книгу 3).

<sup>11)</sup> Онг приводить мъста изъ Платона и изъ римскихъ писателей.

 $<sup>^{12}</sup>$ ) Tract. brev. 1—6. Одно прекрасное наставленіе помъщено въ Христ. Чт. 1838 г. ч. 4.

<sup>13)</sup> Breves instit. ad fontem baptismalem, tr. 30—37. Septem ad Neophitos post baptisma, tract. 38—44. Потомъ еще tract. de festo Paschatis (tr. 45—53); de exodo (tract. 54—68), de Daniele (69—77); всъ принадлежатъ во времени пасхи, вогда совершалось крещеніе в читались ист. исхода и ист. Даніила.

 $<sup>^{14})</sup>$  Tract. br. 22–28.  $^{15})$  Tract. br. 7–9 et 29.  $^{16})$  Tract. long. 16.  $^{17})$  Tract. br. 21.  $^{16})$  Tract. long. 1–11.

¹) Августинъ de doctor. Christ. lib. 2. § 40. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Іеронимъ (de scriptor. § 120) говоритъ, что сочиненіе писано при вмп. Вазеріант и Валентъ (364—375). Въ самомъ сочиненіи (l. 1. с. 3) сказано: "почти за б) лътъ и болъе пронеслась буря по всей Африкъ, когда иные были мучениками, другіе исповъдниками". Это буря Діоклитіана 304—305 г. Еретикъ Фотинъ называется (lib. 4. с. 5) еретикомъ "настоящаго времени"; а онъ умеръ, по Іеронимовой хровитъ, въ 376 г.

<sup>3)</sup> Во второй книгъ, по нынъшнему ся виду: Damaso (successit) Siricius, qui noster est socius. Сирикій былъ папою съ 384 г.

Влаж. Августирь поставлять имя Оптата на равнъ съ Кипріаномъ, Иларіемъ и Амвросіемъ <sup>4</sup>); по его отзыву Оптатъ "достопочтенной намяти милевійскій епископъ канолическаго союза" <sup>5</sup>); а Фульгенцій называль его святымъ <sup>6</sup>). Оптать самъ показыванть содержаніе 6 книгъ своихъ. "Мнъ, говорить онъ, представляется нужнымъ, сперва показать общество, лица, имена предателей и раскольниковъ, чтобы извъстны были подлинные виновники того, что говорится о нихъ. Потомъ, мнъ надобно говорить о томъ, какова или гдъ единая дъйствительная церковь, такъ-какъ кромъ единой нътъ другой. Въ третьихъ, показано будетъ что мы не вызывали войска и къ намъ не относится то, что говорятъ строители единства. Въ четвертыхъ: кто тотъ гръшникъ, чью жертву отвергаетъ Богъ, или чьего елея надобно бъгать? Въ пятыхъ: о крещеніи. Пестая книга—о неразумныхъ предразсудкахъ и заблужденіяхъ вашихъ". Что касается до седьмой книги, то она заключаетъ въ себъ три прибавленія, къ тремъ книгамъ сочиненія.

Сочиненіе блаж. Оптата, съ уваженіемъ читали Августинъ, Іеронимъ, Фульгенцій и всё знавшіе латинскій языкъ. Въ немъ подробно раскрыто понятіе объ истинной церкви Христовой, и какъ отдёляющіеся отъ церкви напрасно мечтають о спасеніи. Блаж. учитель говорить о порчё природы нашей и непричастіи въ грёху одного Спасителя нашего <sup>7</sup>); объ искупительной силё смерти Христовой <sup>8</sup>); о таинствахъ крещенія <sup>9</sup>), муропомазанія <sup>10</sup>), причащенія <sup>11</sup>). Русскимъ раскольникамъ можно указать здёсь на то, какъ донатисты считали за скверну имёть общеніе въ пищё и молитвахъ съ православными, бёгали храмовъ ихъ, и какъ св. церковь называла донатистовъ за то людьми безумными и церковною язвою, хотя донатисты отдёлялись отъ церкви не то, что за буквы, а за жизнь.

<sup>4)</sup> De doctr. christ. 2. 40. § 61. De unitate eccl. c. 19. § 50.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cont. Parmen. lib. 1. c. 17. § 5.

<sup>•)</sup> Lib. 2. ad. Monimum: Sanctus Milevitanus episcopus in sexto adversus Parminianum libro. Въ вападной церкви память св. Оптата 4 іюня. Martyrologium romanum ad 4 d. junii: Milevi in Numidia sancti Optati episcopi, doctrina et sanctitate conspicui.

<sup>7)</sup> Lib. 1. c. 3. 8) Lib. 3. c. 11. 9) Lib. 5. c. 3. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) "Видели, какъ некоторые Донатисты выбросили въ окно сосудъ со святымъ елеемъ, съ темъ, чтобы разбить его; но несчестие ихъ не достигло своей цели: сосудъ упалъ на камень, но, охраняемый ангеломъ Божимъ, не разбился" (lib. 2. § 28.

<sup>11) &</sup>quot;Что можетъ быть святотатственнъе того, какъ разрушать алтари Божін тъ, на которыхъ возносятся и объты народа и тъло Христово? Что такое алтарь, какъ не престоль тъла и крови Христовой?" (lib. 6. § 1). "Вы даже сокрушали чаши, въ которыхъ кровь Христова" (lib. 5. § 2).

## § 124. Мелетій Антіохійскій. Подвигь жизни его.

Въ исторіи Русскаго раскола ничье имя не повторяется такъ часто, какъ имя св. Мелетія антіохійскаго.

Уроженецъ Мителены армянской, Мелетій ок. 357 г. избранъ севастійскаго епископа. Безпокойный духъ севастійцевъ, заставыль кроткаго пастыря, оставить канедру и удалиться для ундиненной жизни въ Сирскую Берію <sup>1</sup>). Между тэмъ, антіохійская церковь послѣ св. Евстаеія (§ 97), то видѣла у себя пастырями аріанъ, то оставалась совсѣмъ безъ пастыря <sup>2</sup>). Въ 361 г. сирые антіохіяне единодушно, какъ православные, такъ и аріане, положили призвать въ себъ Мелетія въ пастыря. Св. Евсевій самосатскій, тогда уполномоченный блюститель православія на востокъ, отправиль письменное желаніе антіохійцевъ въ двору; но и при дворъ аріанскомъ утвердили избраніе Мелетія. На встрічу новому пастырю вышли всів жители Антюхів, даже Іуден и язычники. Въ тоже время отврылся случай видъть, кто таковъ быль Мелетій. Императоръ Констанцій предложиль Собору епископовъ, чтобы извъстные изъ нихъ по просвъщению публично объяснили синслъ словъ: Господъ созда (ёхтову-ёхтороато) Мя начало путей своих. Одинъ епископъ (Георгій лаодикійскій) предложиль толкованіе аріанское; другой (Акакій кесарійскій)—полуаріанское. Объяснение Мелетія ясно обличало аріанъ. Православные торжествовали, аріане опечалились и поспъшили поправить свое дівло. Мелетій послань въ заточеніе. Въ Антіохію прислань Еезой, котораго св. Александръ (§ 93) отлучиль, вакъ заклятаго аріанина. Православные не хотели нивть двла съ еретикомъ. Вврные Мелетію собирались въ храмъ, такъ называвшійся древній. Другіе по ревности къ чистой въръ, но по ревности неразсудительной, не хотили называться паствою и того, кто избранъ былъ съ согласія аріанъ, и собирались въ другой храмъ, называясь учениками Ееставія 3). Началось печальное разділеніе. Мудрый западъ освятилъ и утвердилъ раздъленіе: уполномоченный его епископъ Люциферз посвятиль евстанівнамь епископа Павлина. Между темь Аполлинарій собраль еще особое общество 4). По смерти Констанція, Мелетій возвратился въ своей наствъ, чтобы видъть сумасбродство Юліана въ Антіохіи, и во второй разъ быть послану въ заточеніе 5). Возвра-

Digitized by Google

<sup>4)</sup> Іеронинъ, Chronicon. Өеодоритъ, Н. Е. 2. 31. 5. 31. Сократъ говоритъ: нетеху́х дл ек Верроїсу, но не говоритъ, чтобы Мелетій управлялъ Беррійскою черковію.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cm. Cosomena 3. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Өеодоритъ Н. Е. 2. 31. Сократъ 4. 28. Еписаній Haeres. 73. § 29.

<sup>4)</sup> Өеодорить 3. 4. 5. 2. Созомень 5. 11. 12. Соврать 3. 8. 9.

<sup>5)</sup> Өөөдөритъ З. 4. 13. Григорій Нисскій въ словъ о св. Мелетіъ. истор. учине овъ отц. церкви. т. п.

щенный благочест. Іовиніаномъ, блаж. Пастырь, писаль въ 363 г. Изложеніе вторы, и тогда многіе изъ аріанъ обратились къ православію 6).
Валенть возобновиль гоненіе Юліана въ Антіохіи и въ 372 г. Мелетія опять опредёлили послать въ заточеніе. Паства Мелетієва столько
оскорбилась участію пастыря, что народъ бросаль каменья въ префекта: но пастырь закрываль голову префекта своею одежною 7). По смерти Валента, Мелетій (въ концѣ 378 г.) возвратился въ Антіохію и
осудиль на Соборѣ Фотина и Аполлинарія в). Постоянная заботливость Василія великаго о прекращеніи антіохійскаго раскола в), при
кротости Мелетія, также достигла своей цѣли: Павлинъ примирился съ
Мелетіємъ, съ тѣмъ, чтобы по смерти одного другой остался епископомъ всей церкви 10). Въ 381 г. св. Мелетій предсёдательствоваль на
Вселенскомъ Соборѣ: но пастырь разсудительный и кроткій, во время
Собора скончался мирно 11). Св. Григорій Нисскій, предъ лицемъ Собора, почтиль память св. Мелетія похвадьнымъ Словомъ, а св. Златоусть тоже сдёлалъ, по вступленіи своемъ въ санъ священства 12).

#### § 125. Его бестда; письме; испектданіе Св. Троицы.

Св. Епифаній сохранить знаменитую Весльду св. Мелетія, которая говорена была по предложенію Констанція. Св. Мелетій начинаєть ее тою мыслію, что искреннее общеніе со Христомъ Сыномъ Божінмъ есть основаніе всей христіанской жизни, такъ что кто позналь въ глубинъ духа Сына, тотъ пребываеть и въ Отцъ. Потомъ показываеть, каково должно быть истинное исповъданіе Сына. "Сынъ Божій, говорить онъ, есть Богь отъ Бога (èх Θεοῦ), единый отъ единаго, единородный отъ нерожденнаго, особенное (èξεύρετος) рожденіе родившаго и Сынъ достойный Безначальнаго, неисповъдимый и толкователь неисповъдимаго, рожденное, совершенное изъ совершеннаго и всегда одинаковато, неистекшее изъ Отца, неусъченное и отдъленное, но безстрастно и всецьло происшедшее». За тъмъ убъждаетъ, не предаваться не умъстному испытанію того, чего нельзя уловить испытаніемъ, и словами Апостола говоритъ, что неизвъстное нынъ откроется для насъ тамъ, въ

<sup>6)</sup> Vetus synodicon ap. Fabricium Bibl. graec. 12. 383. Совратъ 3. 25. Созоменъ 6.4.

<sup>7)</sup> Өөөдөрить 4. 4. 22, 25. Philothea c. 2. 8. Заатоустый въ словъ о св. Медетів. Василій в. Ер. 187.

<sup>\*)</sup> Vetus synodicon ap. Fabr. 12, 388.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Письма св. Василія 66—69. Сл. наже о св. Василів.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Сократъ 3. 5. Созоменъ 7. 3. Еписаній Ног. 77. Өсодоритъ 5. 3.

<sup>11)</sup> Замъчательны слова его одному пустыннику, носившему вериги: «желъво не нужно, если довольно и намъренія, чтобы возложить духовных оковы на тъло». Өеодоритъ Philothea c. 28.

<sup>13)</sup> Память св. Мелетія 12 освраля.

въчности. Что касается до словъ: *Господъ созда Мя ет начало пу-*мем: то Мелетій говорилъ, что здёсь не говорится собственно о творенін, а только о томъ новомъ видъ, который приняла въчная премудрость при вочеловъченіи 13).

Другой намятникъ въры св. Мелетія, сбереженный временемъ, есть испостьдание стры, которое св. Мелетій предложиль оть лица Собора въ письмъ въ императору Іовиніану. Здёсь дышеть опять тотъ же духъ лоби и вивств верности Христовой истинв. "Мы представляемъ Твоему магочестію, что мы пріемлемъ и постоянно соблюдаемъ віру Святаго Собора, давно собравшагося въ Никев. Ибо слово: Единосициный, которое для нъвоторыхъ показалось новымъ и обыкновеннымъ, получило у Отцевъ безопасное объяснение и именно означаетъ, что Сынъ рожденъ язь сущности Отца и по сущности подобенъ Отцу 14). Св. Асанасій писаль объ этомъ исповеданіи: "Не надобно смотреть какъ на враговъ---. ва тъхъ, которые принимають все прочее писанное въ Нивев и сомиввартся только о словъ Единосущимий.... Мы разсуждаемъ съ ними, какъ братья съ братьями, которые той же мысли, какъ и мы. Когда сказали они, что Онъ (Сынъ Божій) и изъ сущности и подобенъ по сущности: то что другое выражають они твиъ, какъ не то, что Онъ Елиносущенъ?" <sup>15</sup>).

Намъ остается еще сказать о Мелетіевомъ Исповъданіи св. Троимы, съ которымъ такъ неразумно, съ такимъ вредомъ себъ, обращаются неразудительные чтители старыхъ буквъ. Исповъданіе Мелетія описываютъ намъ историки — Оеодоритъ и Созоменъ. Дъло происходило тогда-же, какъ произносима была толковательная бесёда по вызову Констанція. Оеодоритъ пишетъ: «Когда раздавались громкія восклицанія народа (послъ проповъди о Единосущномъ), и его просили, чтобы преподалъ Онъ краткое наставленіе: Онъ, показавъ три перста, потомъ согнувъ два, а одинъ оставивъ, произнесъ достохвальныя оныя слова: "Три представляемъ въ умъ, но бесёдуемъ, какъ съ Единымъ" 16). Созоменъ, кратко говоря о содержаніи проповъди, повъствуетъ: "Въ началъ онъ поучалъ народъ нравственнымъ мыслямъ, наконецъ же ясно объяснился, что Сынъ одной и той же сущности съ Отцемъ. Говорятъ, что архидіаконъ, бывшій тогда среди клира, подбъжавъ, рукою зажалъ уста ему, когда тотъ

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) У Еписанія Наст. 78 и въ 5 т. Галландовой Библіотеки.

<sup>44)</sup> Сократь 3. 25. Созомень 6. 4. въ 5 т. Галландовой Вибліот.

<sup>15)</sup> Epistola de synodis § 41. Сл. отвывы о св. Мелетів св. Василія в. въ висьнамъ въ св. Асанасію (Ер. 67) и Петру Александріскому (Ер. 266), также попальныя слова Григорія и Златоуста.

<sup>16)</sup> Τρεῖς ὑποδείξας δακτύλους, εἶτα τοὺς δύο συναγαγών καὶ τὸν ἔνα καταλιπών, τὴν ἀξιέπαινον ἐκείνην ἀφῆκεν φωνὴν τρία τὰ νούμενα, ὡς ἐνὶ δὲ ἀαλεγόμεθα. 2. 22.

еще продолжаль говорить. Но онъ рукою еще яснъе, чъмъ словами, обозначаль мысль свою. Ибо сперва, протянувъ три пальца, потомъ опять согнувъ и выпрямивъ одинъ, изображалъ народу положениемъ руки то. что помышляль, и чего не давали ему говорить. Когда же изступленный архидіаконь, оставивь уста, схватиль руку и даль свободу языку; то онъ громкимъ голосомъ еще яснъе возвъстилъ славу Его" 17). Здъсь а) видимъ, что повъствование одного историва объясняется и дополняется словами другаго историка, такъ что сомнение, какое могло возбудиться при чтеніи одного пов'єствованія, можеть быть рівшено пов'єствованіемъ другаго, при единств'в предмета, о которомъ говорять согласные между собою историки. б) По словамъ того и другаго историка, предметомъ исповъданія Мелетіева было единосущіе Сына Вожія со Отцемъ и Духомъ Святымъ. в) Такое исповедание выражено было и руки: св. Мелетій сперва показаль три перста, выражая тімь троичность липъ Божества; потомъ согнувъ персты протянулъ одинъ перстъ, показывая темъ, что все три лица одно между собою по сущности. г) Созоменъ справедливо заметилъ, что Мелетій, теперь видомъ руки гораздо яснве, чвиъ прежде словани беседы, выразилъ славу Сына Божія. На словахь онъ изображаль мысль свою довольно осторожно, хотя и свазаль не мало словь. Перстами же кратко, но весьма сильно изобразилъ предметъ своего върованія душевнаго. д) Что касается до мысли братій нашихъ, которую думають они видеть въ Осодоритовомъ повествованіи о перстномъ испов'яданіи св. Мелетія, т. е. что будто тогда св. Мелетій хотвлъ изобразить и изобразиль перстное крестное знаменіе: то сего желанія не видно ни въ пов'єствованіи Созомена, ни въ словахъ Өеодорита. - Св. Учителю въ настоящемъ случав совсвиъ не было и повода имъть это желаніе, такъ-какъ предметь, о которомъ было разсуждаемо, быль совсемь другой. Да и то самое, что мнимое тово сказаніе о Мелетів, въ видв любимомъ известными людьми является по славянскимъ рукописямъ не раньше XVI въка, да при томъ не въ одинаковомъ видъ, ясно показываетъ, что все это есть плодъ позднихъ произволовъ.

# § 126. Св. Кириллъ Іерусалимскій. жизнь ого.

*Кириля* і ерусалинскій архіенископъ четвертаго въка быль великинь свътильникомъ і ерусалинской церкви.

Изъ собственныхъ поученій его видно, что онъ родился и получилъ воспитаніе въ нъдрахъ іерусалимской церкви; вдъсь онъ проводилъ

 $<sup>^{17}</sup>$ ) Καὶ τρεῖς μόνους εἰς τὸ προφανὲς δακτύλους ἐκτείνων, εἰς ταὐτῶν δὲ πάλιν τούτους συνεῖλεγε, καὶ τὸν ἔνα ὥρθη, τῷ σχήματι τῆς χειρὸς εἰκονίζων τοῖς πλήθεσιν, ἃπερ ἐφρόνουν κ. τ. α. Η. Ε. 4. 28.

жизнь подвижническую; около 346 г. посвящень въ пресвитера и въ семъ санъ въ 346 г.—349 г. говорилъ поученія готовящимся къ крещенію и новокрещеннымъ 1). Въ 350 г., по смерти Максима, посвященъ онъ въ санъ архипастиря і русалимской церкви Акакіемъ кесарійскимъ съ теми же надеждами, вакъ и св. Мелетій для антіохійской церкви <sup>2</sup>). Пастырская жизнь св. Кирилла тяжела была для него, но ознаменована необытайными знаменіями Божінми. Церковь іерусалимская и при Максинъ и при Кириллъ страдала отъ аріанъ, Іудеевъ и манихеевъ. Въ 351 г. 17 мая около 9 часа утра явилось на небъ крестное знаменіе, простиравшееся отъ Голговы до Елеона; сіяніе вреста такъ было ярко, что сіяніе солнца не было сильнъе его; явленіе продолжалось несколько часовъ сряду, въ виду изумленныхъ обывателей и посътителей Герусалима. Множество Гудеевъ и язычниковъ обратилось во Христу. "Всв же видели, писалъ Кириллъ въ аріанскому императору, что благочестивая вёра христіанская состоить не въ препрътельныхъ человъческія премудрости словесьхъ 3). Недолго послъ сего, Акакій епископъ кесарійскій подняль ссору съ Кирилломъ. Іерусалинскій епископъ, какъ епископъ канедры апостольской, со временъ апостольскихъ, пользовался честію первенства между областными епископами и вследствие того независимостию въ управлении 4). Акакий тре-



<sup>1)</sup> Они говорены по смерти Константива в., следов. после 337 г. (Оглаш. 14, 20), тогда, какъ царствовали сыновья его (от чот Всельетс. Оглаш. 14, 14. сл. 23, 3); след. прежде 350 г., когда началь царствовать одинь Констанцій; говорены во время гоненія христіань въ Персіи Сапоромъ, начавшагося въ 344 г. (Оглаш. 10, 19. Секрать 2, 41), во время войны Римлянъ съ Персами (Оглаш. 15, 6), которая во второй разъ открылась въ 346 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Пристрастіе Іеронима къ сторонъ Павлина антіох. (см. о Мелет.) такъ далеко завлекло Іеронима, что онъ (Chronicon ad an. 349) чернитъ и въру и жизнь Кирила при поступленіи его въ епископа. Но это просто человъческая слабость. То обстоятельство, что Кириллъ избранъ партіею Акакія, могло подать поводъ думать, не одинаковыхъ ли мыслей съ Акакіемъ былъ и Кириллъ? Но чтобы ръшить сомивніе, довольно прочесть оглашенія Кирилла пресвитера; не говоримъ о дъйствіяхъ Кирилла епископа. Избраніе Кирилла Акакіемъ върно понялъ Оессанъ (Chronogr. ad an. 347). Лучше всего то, что враги его говорили о немъ, какъ о последователъ Савеллія (у Сократа 2, 9. Созомена 3, 6).

<sup>3)</sup> Кромъ самаго Кирилла (въ письмъ къ императору), объ этомъ свидътельствуютъ: Сократъ (2, 28), Филосторгій (3, 26), Созоменъ (4, 5), Амвросій (Ер. 40 ad Theodosium), Григорій Назіанз. (Orat. 4. Т. 1. р. 111), Хроника Алекс. ad an. 352. Память о семъ празднуется донынъ церковію.

<sup>4)</sup> Въ 7-иъ прав. никейскаго собора сказано: «понеже увердися обыкновеніе и древнее преданіе, чтобы чтили спископа пребывающаго въ Еліи: то да ниветъ опъ последованіе чести, съ сохраненіемъ достоинства присвоеннаго митрополіи». На антіохійскомъ соборе противъ Павла Именей іерусалимскій выше Өеотекна кесарійскаго (Евсевій 7. 30. 28). Въ письме къ Димитрію алекс. за Оригена первымъ Алексаядръ јерусалимскій, вторымъ Өеоктистъ кесарійскій (Евсевій 6. 19). Импер. Кон-

бовалъ себъ подчинения отъ іерусалимскаго архіепископа. Но это болье видъ дъла, чънъ самое дъло: Акакій требоваль отъ Кирилла согласія и на инънія аріанъ 5). Акакій потребоваль Кирилла на судъ собора. Блаженный Кириллъ, не обращая вниманія на незаконное требованіе, отправился на соборъ милитинскій, гдв съ твердостію противодъйствоваль насилію аріанъ °), Акакій на соборъ 357 г. съ немногими единомышленниками объявиль Кирилла лишеннымъ каоедры за то, что онъ во время голода продаль въ пользу обдинкъ церковныя вещи. Св. Кириллъ потребовалъ висшаго суда: но его силою вигнали изъ Герусалима <sup>7</sup>). Епископъ *Силуан* принялъ Кирилла въ Тарсв съ любовію и у народа Кирильъ пріобрель уваженіе какъ жизнію, такъ и проповъдію. Акакію больно было и это. Онъ потребоваль отъ Силуана прекратить связь съ Кирилломъ, потомъ потребовалъ самого Кирилла на новый судъ епископовъ. Но въ 359 г. соборомъ селевкійскимъ осужденъ быль Акакій какъ аріанинъ, а Кириллу возвращены были права его. Между твиъ Акакій предъ твиъ (въ 358 г.) соединился съ Еедоксієми константинопольскимь, открытымь аріаниномь, и въ 360 г. св. Кириллъ соборомъ Евдоксія лишенъ васедры и сосланъ въ заточеніе <sup>8</sup>). Юліснь по своимъ пелямъ въ 361 г. возвратилъ Кирилла (какъ и прочихъ бывшихъ въ изгнаніи епископовъ) паствё и открылъ свою войну противъ Господа: Богоотступнивъ не только позволиль Іудеямъ, но отдалъ приказаніе своему префекту возстановить і русалимскій храмъ<sup>9</sup>). Св. Кириллъ указывалъ слепцамъ на пророчества Даніила (9. 26—27) и Спасителя (Мате. 24. 2); а въ наставление въкамъ Проинслъ разрушиль замысль гордости сколько торжественно, столько и ужасно: огонь изъ основаній храма бросаль камни и жегь ділателей суеты. Язычники трепетали и обращались во Христу; Іудеи вричали: Сынъ Марін Богь, и однакожъ многіе остались съ жестокосердіемъ 10). Импе-

стантинъ пишетъ свое посланіе "Макарію и прочимъ епископамъ Палестины" (Евсевій о жизни Констант. 3, 52).

<sup>5)</sup> Созоменъ (4, 25) говоритъ, что будто Акакій обвинялъ Кирилла въ томъ, что Кириллъ следовалъ проповедовавшимъ подобосущіе Сына. Но этого не могло быть: Акакій въ это время самъ и писалъ и действовалъ какъ полуаріанинъ (Созоменъ 4, 22. Сократъ 2, 40). Потому Никифоръ верно поправляетъ Созомена и пишетъ: «Акакій и прежде проповедывалъ мысли Арія; а Кириллъ съ самаго начала следовалъ исповедавшимъ единосущіе» (Hist. 4, 46).

<sup>6)</sup> Совоменъ 4. 24. 25.

<sup>7)</sup> Созоменъ 4. 25. Өеодорить 2. 26. 27. Сократь 2. 40.

в) Созоменъ 4. 22—23. Сократъ 2. 40—41. Өеодоритъ 2, 27, гдъ и о твердой въръ бд. Силуана.

<sup>\*)</sup> Письмо Юдіана въ Іудеямъ между сочиненіями его Ер. 25, и оно приведено у Созомена 5, 22. Съ гордыми надеждами на Юдіана, Іудеи тогда же разрушили множество церквей въ Дамаскъ, Адександрів и другихъ мъстахъ.

<sup>40)</sup> Объ втомъ писвять даже язычникъ Марцеллинъ (lib, 3. с. 1); объ этомъ

раторъ Валения еще разъ (въ 367 г.) изгонялъ исповъдника изъ Герусалина. Возвращенный (въ 378 г.) Осодосієми Великинъ св. Кириллъ нашелъ въ церкви јерусалимской раздоры и безпорядки-обыкновенные плоды преобладанія неправославной власти. Онъ успаль смирить духоборцевь и даже обратиль ихъ къ св. церкви. Но аполлинаристы коварно возмущали даже нъкоторыхъ православныхъ противъ св. Кирилла. Св. Григорій ниссвій, посланный соборомъ усмирить раздоръ въ Аравіи и Палестинъ, съ скорбію писалъ, что не могъ вполнъ исполнить порученіе собора <sup>11</sup>). Но умъ и любовь св. Кирилла успъли нослъ того примирить съ нимъ многихъ <sup>12</sup>). На вселенскомъ соборъ 381 г. св. Кириллъ подписалъ осуждение еретивамъ, признававшимъ тварио вивств съ Синомъ Божимъ и Св. Духа. И соборъ писалъ потомъ на западъ, откуда отчасти подымались неудовольствія противъ бл. Кирилла: "Изв'ящаемъ васъ, что въ церкви јерусалимской, которая есть жатерь всёхъ церквей, епископовъ-достопочтенный и боголюбезнейший Кирилгь; онъ, давно поставленный канонически епископомъ области, много разъ и въ разныхъ мъстахъ подвизался противъ аріанъ" 18). Зажетимъ еще одно пастырское действие св. Кирилла. Два египетские инова, по неразумію оскопившіе себя, отлучены были отъ церкви своимъ патріархомъ, и явились съ жалобою къ блаж. Кириллу. Выслушавъ ихъ, сказалъ онъ: "и я отлучаю васъ" <sup>14</sup>). Въ 386 г. "мужъ святой жизни <sup>15</sup>), защитнивъ апостольскаго ученія" <sup>16</sup>), скончался мирно <sup>17</sup>).

#### § 127. Оглашенія— накъ изложеніе догматовъ и какъ объясненіе обрядовъ. Другія сочиненія.

Сочиненія св. Кирилла, дошедшія до нась, состоять почти изъ однихь оглашеній <sup>18</sup>). Но 18 оглашеній готовящимся ка прещенію

говорили Григорій Наз. (Cont. Julian. Orat. 4, р. 110—113), Златоустъ (о томъ, что Христосъ есть Богъ. Т. 1, р. 580). Өеодоритъ (Н. Е. 3—15), Амвросій (Ер. 14. 40), Руфинъ (Н. Е. 1. 37), Сократъ (3—15), Сокоменъ (5—22); упоминаетъ даже Ливаній въ надгробной рачи Юліану.

<sup>11)</sup> S. Gregorii Nysseni de euntib. Hierosol. 3, 653-656. Ad. Teopilumh. alex. 262.

<sup>13)</sup> Палладій въ Лавванкъ § 118.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Өеодорить 5, 9. <sup>14</sup>) Vitae Patrum. § 15. n. 88.

<sup>15)</sup> Ососанъ Chronogr. p. 58. Фотій Collect. de Metropol.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Өсөдөрить Н. Е, 2, 26. Өсөсөнь Chronogr. p. 47. Максим. Испов. Dogmat. T. 2. p. 88.

<sup>17)</sup> Память его 18 апраля.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Изд. Op. omn. graec. lat. cum. not. Millet. Oxon. 1703. cum not. August Toutte Paris. 1720. Venet. 1763., у Мина Patrol. graec. Т. 33. Одно мъсто изъ Бес. о претворенін воды въ вино издаль Майо и еще нѣсколько словь изъ неизвѣстн. Бес. Collect. vet. auct. р. 23—134. Русскій переводъ Отлашеній изд. М. 1822, доволько вѣренъ, но нельзя не пожелать болѣе вѣрнаго подлиннику и болѣе чистаго

(φωτίζομένεις) и 5 къ новопросвъщеннымъ (μοσταγογαί), составляють драгоцънный памятнивъ древности, и весьма важны для церкви православной. Было время, когда много трудились надъ тъмъ, чтобы оспорить подлинности ихъ <sup>19</sup>). Но самое содержаніе оставляетъ ихъ за проповъдникомъ іерусалимскимъ <sup>20</sup>), жившимъ спустя 70 лътъ послъ Манеса <sup>21</sup>), — притомъ всъ за однимъ и тъмъ же, такъ какъ всъ они находятся въ непрерывной связи между собою <sup>22</sup>). А древніе не только говорять объ оглашеніяхъ св. Кирилла, но приводятъ слова изъ всъхъ оглашеній, которыя читаются нынъ <sup>23</sup>).

Оглашенія св. Кирилла весьма важны какъ изложеніе догматова и какъ объясненіе обрядова.

Въ первомъ отношеніи онъ составляють довольно полное ученіе о въръ, расположенное по членамъ символа въры, хотя и не съ строгою отчетливостію въ распорядкъ частныхъ предметовъ. Одно уже то, что въ сихъ оглашеніяхъ сохраненъ и объясненъ древній символъ въры древнимъ учителемъ древнійшей изъ всіхъ церквей, доставляютъ сему сочиненію особенную важность.

Послѣ вступительнаго поученія о сущности и важности крещенія первыя пять изъ 23 оглашеній содержать: а) увѣщаніе къ нравственному обновленію (1 оглашеніе); б) ученіе о спасительныхъ дѣйствіяхъ поваянія (2 оглаш.); в) поученіе необходимости и спасительныхъ дѣйствіяхъ крещенія (оглаш. 3); г) обозрѣніе главныхъ предметовъ вѣры (оглаш. 4); поученіе о вѣрѣ и двухъ видахъ ея — о вѣрѣ догматической (τὸ δογματιχὸν εἶδος) и вѣрѣ дѣятельной (πίστις ἐνεργετιχή). Слѣдующія за тѣмъ 13 оглашеній (6—18) объясняютъ члены вѣры по ихъ порядку. Въ 6—9 оглашеніяхъ объясненъ первый членъ вѣры о Творцѣ и Правителѣ міра. Въ 10 оглашеніи говорится о второмъ членѣ. Въ 11 в

по языку. Славянск. переводъ Арх. Амвросія изд. въ М. 1772. Древній переводъ принадлежить по языку къ XI в. (Востоковъ въ Опис. Муз. стр. 244; у Толстаго Спис. XIII в. I, 8). При редакціи Твор. св. Отецъ отдально изданъ одинъ томъ соч. Кирилла.

<sup>19)</sup> Кальвинисты, напр. Удинъ. Comm. de script. 1, 459.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Оглаш. 3. § 7. 12, р. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Оглаш. 6, 20. Манесъ умеръ въ 277 г. См. еще о времени пр. 1.

<sup>22)</sup> На пр. § 22. Оглаш. 18. ссылается на § 6. Оглаш. 15.; § 1. Оглаш. 7.— на 1 §. Оглаш. 6. § 9 и 13. Огл. 11.—на § 1. Огл. 10. Огл. 14.—на 13. Огл., § 9. Огл. 13.—на 12. Огл. Въ § 32. Огл. 16. объщается 17. Оглашеніе. Въ тапиственных ссылается на предшествованія оглашенія, на пр. § 6. Огл. 3—на § 33. Оглаш. 18. въ § 3. тайн. 2—на § 9. Огл. 1., въ § 6—8—1 тайн. на § 17. Огл. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) 2-е Оглашеніе одобрилъ 7-й вселенскій соборъ въ 5 прав. Св. Нилъ приводить слова изъ 2, 4, 7, 12, 15, 18 Оглаш.; Руфинъ изъ 13, 15, 18; Григорій Наз. изъ 3 Огл.; Дамаскинъ изъ 1, 15 и пр. На арминскій языкъ Оглашенія, равно и письма къ имп. Констанцію, переведены были еще въ У въкъ. (Neumann Gesch. d. Armenisch. Litterat. S. 78. Leipz. 1836).

12 объясняется въчное бытіе Сына Божія и Его воплощеніе. Въ 13 оглашеніи показываются плоды крестной смерти Христовой. Въ 14 оглашеніи объясняются слова: "и воскресшаго въ третій день по писаніемъ". Оглашеніе 15 говорить о второмъ пришествіи и о судѣ всемірномъ. Слова: "вѣрую и въ Духа Святаго", объясняются въ 16 и 17 оглашеніяхъ. Въ послѣднемъ оглашеніи объясняются ученіе символа: "вѣрую въ кафолическую церковь, въ воскресеніе плоти и вѣчную жизнь". Тайноводственныя поученія, которыя предварительно объщалъ Кириллъ предложить въ праздничные дни Пасхи (18 огл. 5, 33), объясняютъ сущность и обряды тайнствъ крещенія, иуропомазанія (оглаш. 19—21) и евхаристій (оглаш. 22—23).

Ученіе о въръ, раскрываемое св. Кирилломъ въ оглашеніяхъ, заключаетъ въ себъ по предварительному же предначертанію св. отца
(приг. § 10) частію положительное изложеніе православнаго ученія, частію обличенія несправедливыхъ мижній. Такъ въ 6 огл. обличаетъ онъ
допускавшихъ два начала въ Божественной природъ. Въ ученіи о Сынъ
Божіемъ (оглаш. 10—11), котя не называетъ онъ аріанъ по имени,
но опровергаетъ аріанскій членъ въры: было, когда не было; витстъ
съ тъмъ говоритъ противъ саввеліанъ. Въ ученіе о воплощеніи (оглаш.
11. 12) обличаетъ Іудеевъ, спорившихъ противъ возможности воплощенія Сына Божія; и называя Матерь Божію Дівою Богородицею (парвічос Осотохос оглаш. 10 § 19) порищаетъ мечты гностиковъ. Въ ученіи о Дукъ Святомъ (оглаш. 16—17), показывая Божественное достоинство Дука Святаго и Его дійствія въ душахъ върующихъ, обличаетъ Монтана, Манеса и Маркіона. Объясняя членъ въры о воскресеніи мертвыхъ (оглаш. 18) говоритъ противъ современныхъ самарянъ, о
которыхъ не упоминаютъ другіе отцы.

Что касается до положительнаго изложенія предметовъ въры, то св. Кириллъ особенно превосходно показываеть (оглаш. 3, 18. Тайнов. 1—5) внъшнюю сторону и благодатную силу таинствъ крещенія, муропомазанія и евхаристіи. Ясно учитъ, что благодать не освобождаетъ насъ отъ долга подвизаться противъ гръха <sup>24</sup>). Самый символъ въры, или какъ называеть св. Кириллъ *въру* жісті, признаетъ онъ сокращеніемъ и сущностію св. Писанія. "Прими, говорить онъ, составъ членовъ, изъ которыхъ каждый взятъ изъ св. Писаній... ибо не какъ показалось, составились члены въры, но главное, собранное изъ всего священнаго писанія, составляеть ученіе въры" <sup>25</sup>). Посему, объясняя пред-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) «Какъ Христосъ послѣ крещенія и нисшестія на него Духа Св. сражался съ врагомъ: такъ и вы послѣ святаго крещенія и тамиственнаго помаванія, облекшись въ вооруженіе Духа Св., стойте противъ діавола и боритесь съ нимъ». (Оглаш. 21 § 3. 4. Тоже въ предисл. 18. § 4.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Огавш. 5. § 12.

меты вѣры, онъ основываетъ ученіе на словахъ св. писанія; самое изложеніе членовъ вѣры начинаетъ тѣмъ, что перечисляеть каноническія книги ветхаго и новаго завѣта <sup>26</sup>); онъ много разъ повторяетъ: "ни одной Божественной тайны не должно предлагать безъ св. писанія.... Не вѣрь и мнѣ, если на слова мои не будешь имѣть доказательства изъ Божественнаго писанія" <sup>27</sup>). Въ объясненіе и подкрѣпленіе своихъ мыслей приводить заключенія разума <sup>28</sup>), обличаетъ противниковъ вѣры наблюденіями надъ природою <sup>28</sup>) и вѣрованіями самыхъ язычниковъ <sup>30</sup>), входитъ въ смысль откровенныхъ истинъ размышленіемъ <sup>31</sup>).

Св. Кириллъ бесъдуетъ спокойно; предлагаетъ мысли свои просто, ясно; выражается точно; тамъ, гдъ одушевляется предметомъ, говоритъ живо, но такой тонъ ръчи встръчается ръдко.

Описаніе св. *обрядов* въ оглашеніяхъ Кирилла соединяеть сь внутренними достоинствами особенную важность для нашего времени.

Объясненія, вакія даеть св. Кирилль священнымь обрядамь-образецъ возвышенности мысли, простоты изложенія, основательности ученія; вдесь неть ничего принужденнаго, что не выходило бы изъ сущности предмета; значенія дійствіямъ показаны ті, которыя показываются самыми предметами. Обряды, описываемые св. Кирилломъ, поражають и радують сына православной церкви. Читая это описаніе, описаніе 4-го въка, какъ бы видимъ то самое, что совершается въ православныхъ храмахъ 19-го въка. Такъ близко, такъ поразительно, - велико сходство обрядовъ Сіона съ обрядами существующими и нынъ въ православін! Оглашенія св. Кирилла обличають собою техь, которые пренебрегли такою священною древностію, какъ обряды св. таниствъ, замънивъ ее измінчивою новизною (протестанты) и едва ли не сильніве говорять, противъ тъхъ, которые, испортивъ священную древность своими вымыслами, иногда нелепыми, съ открытымъ челомъ говорять о своей древности (паписты). Скажемъ еще къ чести оглашеній св. Кирилла, что ни одно изъ древнихъ сочиненій не представляють столько вірныхъ свидітельствъ о богослуженім времень апостольскихь, вакъ оглашенія св. Кирилла. Они говорять о богослужении церкви і русалимской — матери церквей, той церкви, гдв совершали новозавътное богослужение всв Апостолы, гдв быль епископомь св. Іаковь брать Господень.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Оглаш. 4. § 35—36.

<sup>&</sup>lt;sup>27)</sup> Оглаш. 4. § 16. Оглаш. 12, 5. «Если на каждый предметь не услышещь свидательства пророковъ, не варь словамъ» (Огл. 16, 12). «Мы будемъ говорить о Дужа Св. только то, что написано; если же о чемъ не написано, о томъ не станемъ дюбопытствовать» (Огл. 17. 1. 1). Въ продолжение всахъ своихъ Оглашений онъ приводитъ только свидательства Иринея (Огл. 16, 6) и Климента Римск. (Огл. 18, 8).

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Оглаш. 6, 12. 13.—14, 15. 16.—18, 1—4: <sup>29</sup>) Оглаш. 6, 3.—16, 22. — 1, 29.—9, 15. <sup>20</sup>) 4, 6.—6, 10—11.—12, 27 и проч. <sup>31</sup>) Оглаш. 16, 2. и пр. 11 и 12.

Кром'в оглашеній не много сохранилось еще сочиненій св. Кирили: а) "Бесвда о разслабленномъ", которой подлинность защищается
и древностію рукописей и слогомъ; б) "Бесвда о претвореніи воды въ
вно"; в) н'всколько мыслей изъ неизв'єстной бесвды; г) Письмо императору Констанцію. Но не принадлежить ему "Бесвда на Срвтеніе Господне", изв'єстная и по славянскому переводу. Надобно быть жалкимъ
по б'вдности смысла, чтобы в'врить, будто-такъ называемая Кириллова
ммиа есть сочиненіе св. Кирилла іерусалимскаго; одна только глава
ем—о страшномъ судів—по содержанію есть то же, что 15-е оглашеніе св. Кирилла: но и въ этой текстъ св. Кирилла исполненъ прибавленіями и дурнымъ переводомъ. Все же прочее ни почему не принадлежить св. Кириллу, а писано противъ уніатовъ и папистовъ, между протить Мелетіемъ, патріархомъ александрійскимъ 17-го в'вка. Въ цівломъ
это—сборникъ недальняго смысла протопопа Михаила Рогова 22).

## § 128. Преп. Ефремъ Сиринъ. жизнь его.

Eфремз Cиринз  $^1$ ) быль соотечественниками названь  $^n$ ророкомз  $^2$ сирскимз, а Всевидящимъ предназначенъ въ учителя вселенской церкви  $^2$ ).

Онъ родился въ окрестностяхъ Низибіи <sup>3</sup>) отъ бъдныхъ родителей. "Отъ предковъ я получилъ наставленіе о Христъ, говорить самъ Ефремъ: родившіе меня по плоти внушили мить страхъ Господень... Предки мои исповъдали Христа предъ Судією; я родственникъ мученикамъ" <sup>4</sup>). Лъта юности не прошли для Ефрема безъ нъкоторыхъ преткновеній. Отъ природы пламенный, онъ былъ, какъ говоритъ самъ, раздражителенъ; "за маловажныя дъла вступалъ въ ссоры, поступалъ безразсудно, преда-

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) См. мст. русс. церкви 4, 218. Никиеора астраж. отвёта старообрядцамъ, стр. 375—381, М. 1834.

<sup>1)</sup> Повъствованія о св. Ефремъ, собраны Ассеманомъ при сочиненіяхъ Ефремъ: похвальное слово Григорія Нисск., извъстія Совомена и др. Грековъ (S. Ephraemi Op. grae. Т. 1, р. 1—51), два древніе сирскія повъствованія и восточ. Менологи (S. Ephraemi Op. Syr. Т. 3. Assemani Bibl. Oriest. I, 25—55). Пространное сирское инвинеописаніе составлено безъ сомивнія не позже V-го в.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) По видънію матери, о чемъ завъщаміе Еерема (Bibl. Or. I, 34), Григорій Інсскій, Менологъ Василія.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Созоменъ 3, 16. «Обличеніе самому себі», р. 225. Сирскій біографъ.

<sup>4)</sup> Св. Ееремъ въ обличени о себт: «Предки мои, благополучные въ жизни, были земледъльцы; родители мои, ведя такую же жизнь, были бъдны по состоянию и происхождению». Сирскій біограєъ (Ор. Syr. T. 3, р. 24), говорить, что отецъ Еерема быль языческій жрецъ, и за любовь Еерема иъ върт Христовой, выгналь его изъ дома; можетъ быть это было и такъ и уже въ послъдствіи отецъ его приняль христіанство. Менологи мелкитовъ и маронитовъ говорятъ, что Ееремъ крестился на 18 году. Самъ Ееремъ: «еще въ молодыхъ лътахъ далъ объть крещенія».

вался худымъ замысламъ и блуднымъ мыслямъ... Юность моя едва не увърила меня, что совершающееся съ нами въ жизни происходить случайно. Но Промыслъ Божій вразумиль пылкую молодость". Ефрема обвинили въ покражъ овепъ и бросили въ темницу; въ слъдъ за нимъ посажены были два другихъ и также невиню какъ Ефремъ. "Проведя семь дней, въ осьмой вижу во снъ, говоритъ Ефремъ, что вто-то говорить инв: будь благочестивь и уразумвешь Проимсль; перебери въ мысляхъ, о чемъ ты думалъ и что делалъ, и по себе дознаешь, что эти люди страждуть не несправедливо, но не избъгуть наказанія и виновные». Все это и увидълъ Ефремъ, какъ разсказываетъ онъ подробно 5). Эти событія такъ поразили Ефрема, что онъ скоро оставиль міръ и удалился въ горы въ отшельникамъ, гдъ сталъ ученикомъ св. *Іакова*, въ послъдствии веливаго святителя низибійскаго <sup>6</sup>). Св. Іаковъ бралъ его съ собою на вселенскій никейскій соборъ 7). Подъ руководствомъ Іакова Ефренъ упражнялся въ подвигахъ благочестія, изучалъ слово Божіе и училъ другихъ въ училищъ в). Очищенный молитвою и трудами духъ Ефрема участвоваль въ чудесной защить Низибіи отъ Сапора 9). Когда по смерти св. Іакова Низибія въ 363 г. предана была во власть Персовъ, разрушившихъ въ ней училище, и многіе изъ христіанъ оставили Нивибію: св. Ефремъ удалился въ Эдессу; въ городъ, который, какъ говорить онь, "благословень быль живыми устами Спасителя чрезь ученика Его"; первымъ деломъ его было здесь поклониться мощамъ апостола Өаддея 10) и нерукотворному лику Спасителя 11). Для пропитанія своего онъ нанялся трудиться у содержателя бани и употребляль свободное время для проповъди слова Божія язычникамъ; потомъ совъту св. старца Іуліана, удалился въ пустыню эдесскую гору для подвиговъ: вскоръ видъніе открыло старцу въ Ефремъ мужа, которому одному изъ современныхъ соотечественниковъ вручена была книга для вразумленія людей 12). Ефремъ началъ писать толкованіе на пятокни-

б) «Обличеніе себъ», р. 208.

<sup>6) «</sup>Обличение себъ», р. 215. Сирское жизнеоп. Bibl. Or. 1, 17.

<sup>7)</sup> Сир. жизнеоп. В. О. 417. Осодорить Н. Е. 1. 7.

в) Бенъ-аттибъ у Ассемана В. О. Т. 3. Р. 2. р. 224 Сирск. жизнеоп.

<sup>°)</sup> Сир. жизнеоп. и Григорій Абульфараджъ-В. О. І, 30. См. о св. Іаковъ.

<sup>10)</sup> Завъщаніе пр. Ефрема «Благословенъ градъ въ которомъ вы живете, Эдесса—матерь мудрыхъ, благословенный живыми устами Сына чрезъ ученика его. Да пребудетъ на васъ это благословеніе, пока придетъ святый. Св. Григорій: «влекло его туда желаніе поклониться тамошней святынъ, а прежде сего желаніе найти ученаго мужа, отъ котораго бы могъ получить или которому сообщить плодъ видънія». О погребеніи Фаддея въ Эдессъ у Ассемана, В. О. Т. З. Р. 2, р. 8—10.

<sup>11)</sup> EBarpië H. E. 4, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Ефремъ въ словъ о Іуліанъ; Григорій нисскій въ словъ ар. Asseman, р. X. *Сирск.* пов. Bibl. Or. р. 33—35. Патерикъ ар. Coteler, in Monum. grae. T. I. р. 43. Менологъ армянскій.

жіе <sup>13</sup>). Этоть первый опыть толкованія на сирскомъ языкі привлекь къ Ефрему многихъ эдессянь, и Ефремъ хотіль убіжать оть людей. "Ефремъ! куда біжнить ты?" спросиль явившійся Ангель. "Хочу жить въ безмолвім и біту оть молвы и обольщеній світа", отвічаль Ефремъ. Ангель сказаль: "Убойся, чтобы не исполнилось на тебі слово писанія: Ефремъ подобенъ молодой корові, которая хочеть освободить шею оть ярма". Ефремъ возвратился къ званію, къ которому призвань <sup>14</sup>). Съ сего времени онъ началь устно и на письмі поучать віріз и благочестію. Для успіха въ своемъ благочестивомъ діліз онъ открыль училище въ Эдессів, наъ котораго въ послідствіи вышли знаменитые учители сирійской церкви <sup>15</sup>).

Судьба православія въ эдесской церкви, которая по значенію города н каседръ едесской могла имъть вліяніе на всю Месопотамію, особенно обратила на себя заботы пламеннаго ревнителя чистой Христовой истины. Сильнее другихъ секть были въ Месопотамии и частио въ Эдессв секты Вардесана и Арія. И св. Ефремъ обличалъ отродія нечестія со всею ревностію. "Я нашель, писаль онь въ одновь изъ песнопеній, внигу Bapdecana, и смущенъ быль на время скорбію, потому что она осквернила мой слухъ и сердце зловоніемъ своихъ хуленій. Я слышалъ въ стихахъ его хулы и въ его чтеніяхъ злословія... Для разсвянія ирака заблужденій, — я обратился къ св. писанію " 16). Дерзость послёдователей Арія возбуждала въ немъ страхъ и онъ не разъ въ подтвержденіе обличеній своихъ увазываль на современные грозные суды Божінна опустошенія Персовъ, какъ на казни Вожіи за вниманіе нечестію. Дъло ясное, писалъ онъ, сами видите, какъ наказываетъ насъ Богъ посредствомъ нечестивнять. Витьсто того, чтобы быть пшеницею, мы стали пылью: и воть внезапный вътерь оть востока развъяль нась. Мы не искали убъжнща въ единомъ убъжищъ спасенія и нась не спасли самые укрвиленные города. Наши пастыри для суетной славы стреми-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Въроятно это есть то пространное толкованіе на кн. Бытія, которое на спрекомъ языкъ читается нераздёльно съ толкованіями Іакова Эдесскаго. Самъ Ееремъ въ краткомъ толкованіи на кн. Бытія говоритъ, что онъ пишетъ его посят пространнаго. И то, что говоритъ Василій в. о словахъ Еерема, находится въ томъ пространномъ толкованіи, а не въ краткомъ.

<sup>44)</sup> Сирси. жизнеоп. объ этомъ напоминаетъ и самъ Ееремъ въ завъщании: «Осія сильно устращаетъ меня и гремитъ и бранитъ меня такъ: «волосы на Ееремъ съды, а онъ не стыдится». (Ос. 7—9): «Ееремъ подобенъ молодой коровъ, которая хочетъ освободить свою шею отъ ярма» (Ос. 10—16). Конечно могутъ сказать: Осія говоритъ тамъ о Ееремъ сынъ Іоснеовомъ: но я хорошо знаю, онъ не отличаетъ Еерема отъ Еерема я меня отъ другаго». Григорій Нисскій.

<sup>45)</sup> Завъщаніе Еерема, сирское. Григорій, бенъ-аттибъ у Ассемана В. О. Т. З. От. 2, р. 224. См. ниже пр. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Сир. жизнеоп. р. 50 Это пъснопъніе св. Ефрема дошло до насъ только въ отрывит у жизнеописателя его. Тотъ же біографъ, приводить слова изъ другой пъсни св. Ефрема противъ Вардесана, также не дошедшей до насъ.

лись въ высшинъ степенянъ: и воть они лежать поверженные на землѣ, или отводятся въ страну маговъ" <sup>17</sup>). Изумительная твердость въ православіи, какую оказали жители Эдессы при Валентѣ послѣ смерти св. Ефрема, свидѣтельствуетъ, что подвиги св. Ефрема за православіе принесли прекрасный плодъ св. церкви <sup>18</sup>). За то самому Ефрему эти подвиги стоили и трудовъ и бѣдъ. Еретики столько раздражены были ускѣхами св. Ефрема въ подвигахъ за вѣру, что разъ съ каменьями и оружіемъ напали на Ефрема и оставили его чутъ живниъ. Это не ослабило ревности Ефрема: онъ удалился въ свою любимую пещеру, но по временамъ опять являлся въ Едессу съ мечемъ слова Божія <sup>19</sup>).

Какъ ни были очевидны духовныя дарованія Ефрема, какъ ни были велики его иноческіе подвиги, и его заслуги для церкви: смиренный Ефремъ считалъ себя меньшимъ всёхъ и пожелалъ видёть великихъ пустынножителей Египта и знаменитыхъ учителей вёры. Взявъ съ собою ученика, уменощаго говорить по гречески, онъ достигъ береговъ Средиземнаго моря и сёлъ на корабль, чтобы быть въ Египтв. Гора Нитрійская приняла его какъ дорогаго гостя. Сирскій жизнеописатель говоритъ, что Ефремъ видёлся здёсь съ богоизбраннымъ инокомъ Пансіемъ, а Іоаннъ Коловъ, описывая жизнь Пансія, описываеть и бесёды Пансія съ "великимъ между сирійскими подвижниками отцемъ". "Вылъ у насъ здёсь человекъ Божій Сиріянинъ, старецъ великій между отцами, просвещенный умомъ и сердцемъ", такъ говоритъ Коловъ 20. Преподобный Ефремъ посёщалъ и другихъ египетскихъ подвижниковъ и оставилъ по себё память въ сердцахъ ихъ, какъ о мужё богопросвещенномъ 21. Онъ написалъ для нихъ и наставленія 22. Вийстё съ тёмъ, какъ получалъ оть нихъ уроки для себя 23. И въ Египтё онъ обличалъ

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Deside Op. Syr. p. 207. Здась у св. Ефрема разумаются опустошенія Персовъ, разрушившихъ въ 359 г. Амиду и другія крапости. Страшное положеніс Амиды во время осады, и самую осаду подробно описываетъ очевидецъ. Амијанъ Марцеллинъ XIX, 1—9. «Воздвигнуты брани Персами и варварами, и опустошена наша страна, чтобы мы, убоясь Бога, пришли въ раскаяніе: но это насъ не перемъныю», говоритъ св. Ефремъ въ другомъ сочиненія. Т. 1, р. 68—71.

<sup>18)</sup> Осодоритъ Н. Е. 4, 16—17. Сократъ 4, 18. Сокоменъ 6, 18. Сирскій жизнеописатель относитъ это происшествіе ко времени отступника Юдіана: но ошибаєтся. Эдесская хроника говоритъ о собраніяхъ православныхъ подъ 373 г. Assemani В. О. I, 398.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Сир. жизнеоп. В. О. I, 37—38. Менологъ Мелхитовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Сирси. живнеоп. Ор. Syr. Т. 3, § 23. Житіе Паисія, описанное Іоанномъ Коловомъ, почти бевъ всякой перемъны все помъщено съ четь-Мин. подъ 16 г. Іюня.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Краткія манастія о немъ въ «Достоп. сказ. о подвиг. св. Отцевъ».

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Между сочиненіями Еерема есть наставленія, съ надписью въ изкоторыхъ ряп.: «къ монахамъ египетскимъ». Ор. gr. I. p. CXV.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Въ 10 гл. поученія на слова; внемли себѣ, Ееремъ упомиваетъ о житів пр. Антонія († 365 г.).

аріанъ и людей слабыхъ въ благочестін; и здёсь, когда слово его оказалось безуспёшнымъ, действовала за него чудодейственная сила Божія <sup>24</sup>).

На возвратномъ пути изъ Египта онъ посътилъ Кесарію, чтобы видъться съ великимъ Василіемъ. Свиданіе свое съ великимъ святителемъ описываетъ онъ самъ. Оно было въ храмв. "Когда благоволилъ Господь, пишеть Ефремъ, явить свою милость во мив, услышаль я гласъ: возставъ, Ефремъ, яждъ духовныя снъди (уопрата). Въ веливомъ смущения в отвъчалъ: что всть, Господия И сказано мнв: вотъ въ храмъ моемъ сосудъ царскій (вастліхов) дасть тебъ пищу. Изумленный сказаннымъ, я всталъ и пошелъ въ храмъ Всевышняго... Проникнувъ въ его преддверіе увидъль во святомъ святыхъ сосудо избранный, свътлый, простертый предъ паствою, украшенный словами благолъпными и очи всъхъ взирали на него. Василій предлагалъ тогда поученіе. По овончаніи наставленія, Духонъ Святынъ ему было отврыто обо мнв, и онъ послалъ за мною убогимъ и спросилъ меня чрезъ переводчика: ты ли Ефремъ, преклонившій выю подъ иго спасительнаго слова. Я Ефремъ, потерявшій самъ отъ себя путь въ небу, отвічаль я. Тогда обнявъ меня сей чудный мужъ, запечатлълъ меня кръпкимъ святымъ цълованіемъ-и предложиль мнв трапезу... Какими благими двлами моженъ мы, спрашиваль онъ, умилостивить Господа? Какъ удержать нападенія греха? Какъ заградить входъ страстямь?... Со слезами я отвечалъ: "самъ, отче, будь врачемъ разслабленнаго и лениваго, самъ наставь меня на стезю правую; самъ смягчи мое каменное сердце, къ тебъ посладъ меня Богъ духовъ, чтобы ты уврачевалъ мою душу". И за тыть говорить, какъ Василій великій бесыдоваль сь нимъ о страдальческомъ подвигь 40 мучениковъ севастійскихъ 25). Кесарійскій свититель хотвлъ облечь Ефрема саномъ пресвитера: но смиренный ни за что не согласился принять на себя сего сана и-Василій могъ только посвятить его въ діакона, а ученика его въ пресвитера 26). Въ последствін кесарійскій архипастирь присылаль въ Эдессу двухъ учениковъ своихъ съ приглашениемъ Ефрема на канедру епископа; но Ефремъ притворнымъ сумасшествіемъ отклонилъ отъ себя эту почесть, которой по смиренію считаль себя недостойнымь 27).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Сир. жезнеоп. Ор. Syr. Т. 3, р. 41—42.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Op. gr. T. 2, p. 289.

<sup>26)</sup> Сирси. жизнеоп. Григорій Нисскій.— Іеронивъ и Палладій называють Еерема діакономъ эдесской церкви. Только Менологь Василієвъ говоритъ, что Ееремъ посвящень быль Василіємъ въ пресвитера. Но это не болте, какъ неправильное объясненіе словъ св. Григорія. Тотъ говоритъ: «Какъ священникъ возносилъ онъ богоугодную жертву Авеля». Но здъсь каждое слово не собственное, «какъ священникъ», и слъд. еще не священникъ.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>). Сирси, жизнеоп. В. От. I, 49. Совоменъ Н. Е. 3, 16.

По возвращеніи въ Эдессу св. Ефремъ хотѣлъ остатокъ жизни провесть въ уединеніи. Въ это время, чувствуя близость смерти своей, онъ писалъ свои уетщанія 28). Голодъ поразившій эдессянъ, еще разъ вызваль его въ Эдессу, на помощь страждущимъ. Сильнымъ словомъ своимъ онъ склонилъ богатыхъ облегчить страданія бѣдныхъ, тогда какъ тѣ не хотѣли даже и продавать лежавшій у нихъ хлѣбъ. Это былъ послѣдній подвигъ его для церкви. По возвращеніи изъ Эдессы онъ скоро заболѣлъ и, написавъ застыманіе, мирно скончался въ 372 г. 20).

#### 🖁 129. Знаменитость и образованность св. Ефрема.

Блаженный Іеронимъ пишетъ: "Ефремъ, діаконъ эдесскій, достигъ такой славы, что въ нѣкоторыхъ церквахъ сочиненія его читаются публично послѣ св. писанія" зо). "Прославлять мнѣ надобно того, говоритъ Григорій Нисскій, кто въ устахъ всѣхъ христіанъ, Ефрема Сирина, того Ефрема, котораго жизнь и наставленія сіяютъ въ цѣломъ мірѣ". Бл. Оеодоритъ не иначе называетъ Ефрема какъ чуднымъ Ефремомъ, а св. Оеофанъ—великимъ Ефремомъ зі). Св. Ефремъ прославился и въ ученикахъ своихъ, которые согласно въ предсказаніемъ его распространяли послѣ него христіанское просвѣщеніе въ Сиріи прославили сочиненіями з²). Сочиненія пр. Ефрема показываетъ въ немъ м

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Я бливокъ къ смерти: «И вотъ мое завъщаніе», и проч. Paraenesis 43. Т. 6, р. 502.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Созоменъ Н. Е. З, 16. Сирск. жизнеоп. Краткое сирс. жизнеоп. Хроника вдесская и Діонисій Католикосъ (В. О. І, 25—397—55), относятъ кончину пр. Еерема къ 372 г. Показаніе здесской хроники, вообще отличающейся точностію, подтверждается и тъкъ, что въ ней гоненіе на православныхъ въ Эдессъ отъ аріанъ, полагается спустя три мъсяца послъ кончины пр. Еерема; ни жизнеописатели, ни историки (Сократъ, Созоменъ, Феодоритъ), описывая гоненіе Валента, не упоминаютъ о Ееремъ, тогда какъ за ревность его не приминули бы ваключить его тогда въ темницу.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) De vir illustr. с. 115. Өөөдөритъ пишетъ, что «гимнами Ефрема, дии мучениковъ доселъ дълаются болъе радостными и свътлыми». Н. Е. 4, 29.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Өеодорить Н. Е. 2, 30. 4, 29. р. 118—192. Fabula her. 22. Өөөөанъ. Chronogr. p. 54.

ээ) Пр. Ефремъ предъ кончиною своею писалъ о нихъ въ завъщаніи:

<sup>«</sup>Авраам»—ты, который пришель и последоваль за мною! да услышить тебя Богь Авраама, какъ скоро откроешь ты уста, да исполнить ихъ Господь ученіемъ премудрости...

Симеонь! да услышить тебя Богь, когда ты, колясь призовешь Его! Когда придешь ты въ городъ, ты исполнящь церковь Его какъ чащу. Видъть тебя придутъ невъсты, придуть уединенныя дъвы. Тогда получать они спасительное наставлене, примутъ способы въ добродътели... Да будешь ты славенъ въ міръ, какъ умный врачъ въ лагеръ.

Мара, ангельскій, невиная, простая, чистая душа! ты невиненть не по природному только расположенію къ добродітели, но простъ по свободной різшимости.

глубокое знаніе св. писанія и обширную ученость. Созоменъ говоритъ: Онъ достигъ до такой учености на языкъ сирскомъ, что легко ръщаеть самыя трудныя задачи философіи, 33). По сирскимъ сочиненіямъ своимъ пр. Ефремъ признается первымъ образцовымъ писателемъ сирскимъ 34). И въ томъ ивтъ сомивнія, что ученое образованіе его вершалось по отечественнымъ цамятникамъ. Тъмъ не менъе а) нельзя сомивваться и въ томъ, что пр. Ефремъ читалъ греческія сочиненія на греческомъ языкъ. Не говоримъ о томъ, что пр. Ефремъ пользовался при объяснении писанія греческимъ переводомъ ветхаго завъта 35). Сочиненія его показывають, что онь читаль Филокалію Оригена, сочиненія Аванасія и обонкъ Григоріевь, которыя, какъ несомивно извъстно, въ его время еще не были переведены на сирскій языкъ. Онъ читаль сочиненія Аристотеля и другихь греческихь світскихь писателей, которыхъ переводъ на сирскій языкъ, по крайней мірів, сколько нына извастно, принадлежить пятому ваку. б) Самыя отношенія Ефрема къ различнымъ еретикамъ-аріанамъ, савеліанамъ и др. поставляли его въ необходимость знакомиться съ языкомъ и сочиненіями греческими. в) По преданію, передаваемому древними, Ефремъ при посвящени въ діакона св. Василіемъ, получилъ даръ знанія греческаго язика <sup>36</sup>).

Послѣ сего становится болѣе, чѣмъ вѣроятнымъ, что нѣкоторыя изъ сочиненій писаны пр. Ефремомъ на греческомъ языкѣ. Что сочиненія пр. Ефрема еще при его жизни переводимы были съ сирскаго на

истор. учение объ отц. церкви. т. и.

6

Зиновій месопатамскій! ты воннъ и сильный герой! твои слова—огонь и они жгутъ тернія идоловъ. Какъ пожарь въ лісу, твои ьаставленія пожирають ученія еретиковъ! облекись какъ Давидъ, и побъждай вийсто Голівеа сыновъ заблужденія. Облекись во оружіе пророковъ и въ броню апостоловъ? Твой спутникъ—«Богъ твой, нивогда вепобіздимый помощникъ!» О сочиненіяхъ ихъ смотри Ассемана Bibl. От. І. 38—165—168 сл. Созомена 3, 16.

<sup>33)</sup> Созоменъ: «по праву думаю, что хвала Ефрему, произнесенная устами Василія, составляеть единодушный отвывъ всёхъ, которые въ то время славились между Гремами ученостію, такъ какъ самъ Василій въ свое время превосходилъ всёхъ враснорёчіемъ по общему признанію». Н. Е. 3, 16.

<sup>34)</sup> Такой отзывъ дълаетъ о немъ Іаковъ эдесскій—писатель VI-го въка, писавшій правила для возстановленія чистаго сирскаго языка. Слова у Ассемана Вірі. От. Т. І. р. 475—478.

за) Напр. При объяснени Амоса 6, 1. пишетъ: «греческий переводитъ: обымомиа начатки языковъ, а еврейский текстъ говоритъ: назначан самихъ себя въ главы народовъ». Ор. Syr. T. 2. р. 263. Тоже видно во многихъ и другихъмъстахъ: Зах. 3, 9. «По иному переводу греческому написано: се азъ изрыю ровъ» (ibid. 287). Зах. 11, 5. «Греческий переводъ: пастыря неискусна» (16 р. 305). Тоже 3 Цар. 14, 3 (Т. I. р. 480).

<sup>36)</sup> Сир. жизнеоп. р. 44. Аменлохій о Василів в., Менологь армянскій (Ор. Syr. Т. 3). Менологь Василіввъ (Ор. graec. I, 34—36).

греческій языкъ, — это изв'ястно <sup>37</sup>). Но въ подтвержденіе того, что н'якоторыя писаны были пр. Ефремомъ и на греческомъ языкъ, служить самый характеръ н'якоторыхъ сочиненій Ефрема, вполн'я греческій <sup>38</sup>). Притомъ нев'яроятно, чтобы при жизни Ефрема усп'яли столько перевесть сочиненій, сколько пересматриваеть св. *Григорій Нисскій* въ похвальномъ слов'я Ефрему <sup>39</sup>).

§ 130. Сочиненія и духъ Ефрема. Нравственныя сочиненія. Поученія съ каеедры. Наставленія для иноковъ.

Пр. Ефремъ оставилъ послъ себя весьма много сочиненій 40). Въ

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Объ этомъ говорятъ Совоменъ и Фотій. Нына не многія наъ греческихъ сочиненій Ефрема, изв'ястны по сирскому подлиннику; большая часть ихъ изв'ястна по арабскому переводу и частію по армянскому Assemani Bibl. Or. 1, 60.

<sup>38)</sup> Созоменъ за несомивное выдаетъ, что Ефремъ писалъ только на сирскомъ языкъ—и относитъ къ достоинству слога Ефремова то, что въ сочиненияъ Ефрема не потерянъ при переводъ характеръ подлинника. Но по всему видно, что Созоменъ мало зналъ сочинения Ефрема. Серския пъсни Ефрема, (а стихами писаны многия сочинения Ефрема), не могутъ удержать своей остественности въ переводъ, какъ бы ни былъ искусенъ переводчикъ; выражения, составляющия красоту въ сирскомъ языкъ, въ переводъ будутъ представлять пестроту и какъ бы напыщенность. Потому-то Фотій върнъе сказалъ, что не совершенство слога въ бесъдахъ Ефрема надобно относить не къ сочинителю, а къ переводчику. Bibl. cod. 196.

<sup>39)</sup> Св. Григорій говорить между прочимь: "Это узнали мы не отъ инуду, какъ изъ того, что посвяль онъ въ своихъ писаніяхъ". Повторяя не разъ это замъчаніе, св. Григорій дветь знать, что онъ читаль сочиненія Ефрема: 1) противъ аріанъ и аномеєвъ. 2) Книгу противъ Новата. 3) Сочиненія противъ Аполлинарія (р. V. XIII). 4) Завъщаніе (р. VI). 5) Повъствованіе о поступкъ съ женою гръшницею (р. VII. Созом. Н. Е. З. 16) 6) наставленіе о пожаяніи и сокрушеніи. 7) О добродітеляхъ и порокахъ; 8) 100 главъ о смиреніи. 9) Слова о второмъ пришествім Христовомъ и посліднемъ суді. 10) Наставленія о любви Боміей; 11) о дівствъ (р. VIII. XI). 12) Толкованія на Св. Писаніе (р. VII). 13) Похвальныя слова (р. IX. Созоменъ 3, 16). Кромъ сего слова Григоріи показываютъ, что онъ читалъ и другія сочиненія.

<sup>40)</sup> На одномъ греч. были изданы сочинскія Ефрема, въ 1709 г. въ Оксоордъ на одномъ латин. Фоссомъ, 1603—1675 въ Кельев. Самое полное изданіе: Орега омпіа, quae extant syriace, graece et latine, in sex tomos distributa a Sim. Assemanio et Evodio Assemanio, Romae, 1732—1746. Ассеманову изданію при его полнотв не достаєть еще многаго. И а) некоторыхъ сочиненій пр. Ефрема, здёсь еще нетъ. По рип. у Ассемана (Bibl. Or. I, 70) извъстны толкованія Ефрема на Іону, Наума, Аввакума, Софонію и Амер, и изъ перваго выставлены извлеченія: но въ изданіи сочиненій нетъ этихъ толкованій. Нетъ также толкованій на новый заветъ. Изъ греч. сочиненій, по рип. известны 5 Словъ въ Венцеціан. Б-къ св. Марка (сод. 52) и 3 въ Туринской (сод. 96), также не изданныя. Многія изъ сочиненій, упоминаемыхъ Григоріємъ нисси. и сирскимъ жизнеописателемъ, или не дошли до насъ, или не отысканы. Азѕемані. Вibl. От. І, 50—56—60—70. См. выше пр. 39 и ниже пр.

однихъ изъ нихъ онъ *толковател*ь писанія, въ другихъ *обличитель* ереси и пъснопъвецъ церкви; въ иныхъ же учитель христіанской жизни и въ частности проповъдникъ сокрушенія сердечнаго.

Сочиненія посл'ядняго рода составляють именную печать души пр. Ефрема и витесть его славу на всь выка. Св. Григорій Нисскій говорить, что "плакать для Ефрема было то же, что для другихъ дышать воздухомъ, — день и ночь лились у него слезы". Самъ Ефремъ говоритъ о себъ: "Когда ложусь я для отдыха, любовь Твоя къ людямъ, Господи, приходить мив на мысль, и я встаю среди ночи, чтобы благодарить Тебя. Но воспоминание о гръхахъ устращаетъ меня и я начинаю изливаться въ слезахъ, готовъ даже упасть духомъ, если бы не посившили укрвпить меня полумертваго разбойникъ, мытарь, грвшница, хананеянка, вровоточивая самарянка" 41). Въ предсмертномъ завъщании то, что наполняло душу его целую жизнь, своемъ Ефремъ выразилъ выразиль духь свой сокрушенный. Онъ писаль: "Кто положить меня нодъ алтаремъ, да не узрить онъ алтаря Бога моего; не прилично смердящему трупу лежать на мъстъ святомъ. Кто погребеть меня въ храмъ, да не узритъ храма свъта; недостойному безполезна слава пустая... Возьмите меня на плеча и бъгите бъгомъ со мной и бросьте какъ человъка отверженнаго... О если бы кто показалъ вамъ дъла мом! Вы стали бы плевать на меня. Истиню, если бы могь быть замъченъ занахъ гръховъ монхъ: вы убъжали бы отъ смрада Ефремова... Не покрывайте меня ароматами, — отъ сей почести никакой мив ивтъ пользы. Влаговонія возжигайте въ святилищь, а мнь споспышествуйте молитвами; ароматы посвятите Богу, меня погребите съ псалмами... Не влади-

<sup>116.</sup> Недавно издано толкованіе св. Ефрема на посланія ап. Павла, сохранившееся въ армянскомъ переводъ V въка и отысканное въ ркп., пис. въ 999 г. S. Ephraemi Syri Comm. in ep. Pauli, armen. et lat. studio Bapt. Aucher Yenet. 1833. Kpoms того въ армянскомъ переводъ издано толкованіе св. Ефрема на книги паралипоменовъ и на согласіе евангелій, чего также нать въ изданіи Ассемановомъ: Ор. S. Ephraem. Syri, armenice, Т. I, 3. Изъ 20 бесъдъ, переведенныхъ на армянскій языкъ въ V въкъ, въ Ассемановомъ изданіи помъщены только двъ (Neumanni Gesch d. armen. Litter. p. 84). 6) Латинскій переводъ сирскихъ сочиненій, сділанный Петромъ Венединтомъ, оказывается слишкомъ свободнымъ, а вногда и ошибочнымъ. в) Греческій тексть 3-го тома иногда повторяєть тоже самое, что напечатано въ 1 и 2 томахъ; —во всъхъ же 3-хъ томахъ текстъ со многими ошноками. Въ пособіе сему изданію служить: ав) Chrestomathia Syriaca S. selecta carmina Ephraemi, ed. a Hahn, Lips. 1825, n ero me de-Bardesane gnostico. Lips. 1819. 66) Hahn Ephraem. d. Syrer. üb. d. Willensfreiheit in Illgens Abhandlungen. 11. BB) Ephraem. Syrer Sermones gegen Juden, übers. von Hahn in Illgens Abhandlung 111. Leip. 1824 r. Uhlemanns Ephraem. d. Syrer über die Schöpfung in IIIgens Zeitschrift für hist. Theologie, I, 1.

<sup>41)</sup> Превосходное собраніе назидательных сочиненій св. Ефрема: Auserlesene Schriften d. heil. Ephraems, aus d. syrisch. und griech. übers. von Pius Zingerle,

те меня въ ваши гроба: ваши украшенія ни къ чему мив не послужать. Я объщаль Богу быть погребенными между странниками; странникъ я, какъ и они; такъ положите меня, братія, у нихъ. Возори, Господи, умоляю Тебя. Умилосердись надо мною. Молю Тебя, Сыне Милостиваго—не воздай мив по грвхамъ моимъ" 42). О чемъ же душа, пронивнутая такимъ глубовимъ соврушениемъ, о чемъ всего чаще могла бесвдовать, какъ не о сокрушении сердечномъ, какъ не о слезахъ, которыми надобно намъ омывать гръхи свои. О слезномъ сокрушения всего чаще и говорилъ Ефремъ. Всв нравственныя наставленія его благоухаютъ сердечнымъ умиленіемъ. Не одно свое наставленіе такъ начиналь Ефремъ: "Соврушайся душа моя, соврушайся о твхъ благахъ, которыя приняла ты отъ Бога и погубила. Сокрушайся о дълахъ злыхъ, содъланныхъ тобою. Сокрушайся о всемъ томъ, въ чемъ показалъ Богъ Свое долготеривніе къ тебв. Придите, братія мон, придите, рабы Христовы, будемъ сокрушаться сердцемъ и рыдать предъ Нимъ день и ночь. Придите — будемъ помышлять объ ономъ страшномъ и грозномъ судъ и о последующемъ за темъ нашемъ осуждении 43).

Въ семъ чувствъ сокрушеній обывновенные предметы бесть Ефрема: покаяніе 44), память о смерти и судть 45), страхт Божій 46), ониманіе къ себъ самому 47), смиреніе 48) противъ гордости 49) и проч. Въ семъ чувствъ сокрушенія Ефремъ весьма часто обращается къ себъ самому, укоряетъ свою жизнь, проситъ другихъ молиться за Ефрема 50). Сокрушеніе Ефрема, при всей глубинъ, не было сокрушеніемъ какого либо нечаянія,—слезы его лились изъ сердца полнаго любви къ Господу и надежды на Спасителя. Посему-то слезы его были слезами сладкаго умиленія. "Лице Ефрема, говоритъ св. Григорій, цвъло

Insbr. 1830—1835. 8. in 5 Bänden. dd) Sämmtliche Schriftend. heil. Ephraems, aus syrisch. u. griech. übers., Kempten. 1842—1847. 8. T. 11—10. ee) S. Ephraems Syris. Opera, quae extant armenice, Venetiis 1836. T. 1—4. in-8. Въ русскомъ переводъ: Творенія св. Ефрема Сврина. М. 1848—1854. Т. 1—8. Въ настонщее время при редакціи творен. Отцевъ издано 6 томовъ сочиненій Ефрема.

<sup>49)</sup> Съ Сирскаго 1-го текста-Assem. В. О. I, 143. Zingerle. 13. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Чит. Сокруш. Слово. Ор. graec. I, 116—164. Слово о сокрушении р. 154. Сокруш. Слово р. 158. Не смъяться и возноситься, а плакать и оплакивать себя надобно р. 254, какъ душа со слезами должна молить Бога, р. 193.

<sup>44)</sup> О покаянін Ор. gr. I, 148. 2, 154. 3, 78—81—83—86—160—308—371—376. На Сирскомъ 76 увъщаній къ покаянію Т. 3, р. 376—561.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Op. gr. T. I, p. 167. T. 2, p. 50. 192. 209. 222. 247. T. 3, p. 93. 113. 114. 119. 127, 134. 176. 140. 148. 152.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) T. I, p. 2. 158. T. 2, p. 113. 145. 154. 165.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) T. I, p. 40. T. 2, p. 186.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Т. I, р. 8. 100 главъ р. 293. Т. 2, р. 85. 86. 119.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) T. I, p. 23. 111.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) См. Т. 2, р. 222. Т. 1, р. 111. 119 и проч.

н сіяло радостію, тогда кавъ, кавъ ручьи слезь лились изъ глазъ его. Ефремъ и тамъ, гдв говорить о сокрушеніи, восносится мыслію къ благости Божіей, изливаеть благодареніе и хвалу Всевышнему". Во всвхъ словахъ и двлахъ его, замвчаеть св. Григорій, исторгалось изъ души его исаломское слово: «на Него упова сердце мое». И между наставленіями его видимъ цвлыя размышленія о любви ко Господу 51) о блаженствахъ надежды и проч. 52). Отсельто въ наставленіяхъ Ефрема столько сладости и силы, онв поражають и утвшають, сокрушають страхомъ и наполняють кроткимъ умиленіемъ, заставляють лить слезы того, вто не зналъ слезъ.

Если Ефремъ по преимуществу быль учителемъ сокрушенія: то это не значить, что онъ былъ одностороннимъ, говорилъ только о сокрушеніи. Напротивъ, почти нѣтъ нравственнаго предмета, на который не было бы у Ефрема наставленія <sup>53</sup>) и онъ преподавалъ вѣрное и полное понятіе о нравственномъ совершенствѣ и добродѣтели <sup>54</sup>). Для нраственнаго ученія особенно важны четыре слова Ефрема о свободѣ <sup>55</sup>).

Весьма многія изъ наставленій св. Ефремъ говорилъ съ церковной каседры <sup>56</sup>). Его слово, какъ церковнаго оратора, при теплотъ своей, отличается обиліемъ картинъ и переносныхъ выраженій: но это принадлежить въ немъ восточному языку и потому не нарушаетъ свойственной Ефрему простоты и искренности. Слово его течетъ какъ потокъ, изъ чистаго сердца его; красноръчіе его—красноръчіе естественное, дишетъ теплотою сердца; оно всегда живо, сильно, но вмъстъ кротко; предметы свои обнимаеть онъ ясно и върно; словамъ его иногда не до-

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Op. gr. T. 2, p. 169. 209. T. 3, p. 13. 21. 314.

<sup>53)</sup> T. 2, p. 334. T. 1, 282. 3, 383.

<sup>53)</sup> Ор. gr. Т. 1: на всправленіе гордости, къ живущимъ порочно, о страстяхъ, о молитеть въ искушеніи, какъ пріобръсть смиреніе? Огат. 1. 2. 10. 22 31. Ор. gr. Т. 3: о молитеть; о любви къ бъднымъ о токъ, что не надобно удивляться суетнымъ вещамъ; о токъ, чтобы не соблазнять ближняго; о тъкъ, которые прельщають сердца на нечистоту; объ удаленіи отъ плотскихъ похотей о воздержаніи; о дъвствъ; о памятованіи смерти; о подвигь духовномъ; о боръбъ съ міромъ; о пьянствъ, в т. д. Огат. 4. 6. 7. 11. 13. 14. 20. 24. 30. 50. 76.

<sup>54)</sup> Op. graec. 3, 324, 397. Orat. 50. T. 1, 1—18. 2, 56. Ca. up. 51. 52.

<sup>55)</sup> Op. Syr. T. 3, p. 359.

<sup>50) 13</sup> Словъ его на Рождество Христово, заитчательны и тъмъ, что говорены въ продолжения 13 дней, отъ праздника Рождества Христова до правдника Крещения. Два изъ нихъ въ нъмеци. перев. съ заитч. издат. Августи in Denkwirdigk. Archaeol. Т. 1. f. 251—558. Между греч. словани въ 2 т. о преображении Спасителя, покв. Слово Василию в., Слово на жену гръшницу помазавшую Господа, покв. Слово преславнымъ мученикамъ, Слово на Авраама и Исаака; въ 3 т. Поквала Пстру и Павлу и прочитъ впостоланъ, о страдании Спасителя; въ армянскомъ переводъ Слово о Іоаннъ Крестителъ; о первомученикъ Стеранъ. Всъ вти Слова—праздничныя и конечно говорены во храмъ.

стаетъ той полноты, какая нужна бы была для обилія мысли и чувствъ, но онъ всегда говоритъ просто; отселв и тамъ, гдв говоритъ о высокихъ предметахъ, онъ понятенъ для каждаго. Какъ церковный ораторъ Ефремъ занимаетъ высокое мъсто между церковными ораторами.

Другія изъ нравственныхъ сочиненій Ефрема писаны были для иноковъ; таковы: увъщательныя слова египетскийъ инокайъ, о совершенство инока, увъщанія аскетами <sup>57</sup>), о добродътели, о жизни духовной—то и другое для новоначальнаго инока <sup>58</sup>), объ отшельниках <sup>59</sup>).

Сколько Ефремъ былъ строгъ къ самому себъ, столько же синсходительны наставленія его другимъ. Онъ не хотълъ, чтобы юные подвижники предавались жару благочестія и скоро обрекали себя на строгіе подвиги; онъ совътуетъ имъ принимать на себя не много, но что примутъ, выполнять вполнъ точно.

#### 🖁 131. Толнованія Св. Писанія. Общія свойства толнованія.

Св. Григорій пишеть, что Ефремъ «писалъ толкованіе, начавъ съ сотворенія міра до послѣдней благодатной книги». Нынѣ извѣстни толкованія св. Ефрема на пятокнижіе, кн. Навина, Судей, Царствъ, Паралипоменонъ, Іова, 4-хъ великихъ пророковъ, Осіи, Іоиля, Амоса, Авдія, Михея, Захаріи и Малахіи 60) и армянскій переводъ (5 го вѣка) толкованій его на посланія ап. Павла и на согласіе Евангемистовъ. О послѣднемъ трудѣ сирскіе писатели говорятъ, что св. Ефремъ изъяснилъ Евангеліе, слѣдуя четвероевангелію Татіана, начавъ толкованіе со словъ: «въ началь бъ Слово 61). Кромѣ того св. Ефремъ писалъ объясненія на частныя изреченія писанія или на отдѣльныя части книгъ. Таковы его 12 словъ о раль съ объясненіемъ 2 и 3 главы Бытія 62) и многія другія слова 63).

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Op. gr. T. 2, p. 6. 21. 27.

<sup>58)</sup> Т. I, 24. 28. Для иноковъ писано весьма много, впрочемъ такъ, что многое относится и къ каждому христіанину. Ор. graec. I. 1—18. 40—70. 188—93. 201—216. 216—219. 258—82. Т. 2. р. 72—186. 322—23. 336—40. 356—65. 370—77. 411—23. Т. 3, 150—52, 337—56. 358—61. 403—6. 478—82. Ор. Syr. Т. 3, 650—54.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) Op. Syr. 3, 9.

<sup>60)</sup> Ор. Syr. Т. 1, 2. О неизданныхъ толкованіяхъ, см. пр. 40.

<sup>61)</sup> Грягорій Барь—Еврей. Діонисій Барь-салябь пишеть: «Татіанъ ученикъ Іустина Философа, составиль изъ четырехъ Евангелій одно, назвавъ его четверо-Евангеліемъ. Эту книгу объясняль св. Ефремъ, следуя ся порядку». Asseman B. O. I, 57—58.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) Ор. Syr. 3, 562—98. Ефремъ писалъ 15 словъ о рай: но три потеряны. Объяснение смазания Монсеева въ Сл. 1—4 Assem. B. O. I. c. VI.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) Op. Syr. T. 2, p. 316-95. 627-29. Op. graec. T. 3, p. 6-11. 17-19. 29-31. 476-78. 104-113. 23-24. T. 2, p. 324-26. 424-25. Op. Armen. T. 2, p. 261 s.

Толкованія преп. Ефрема безспорно составляють драгоцінность рідкую. Обладая средствами, доступными для другихь древнихь толкователей св. писанія, св. Ефремь, какъ истолкователь писанія, имізть вного такихь достоинствь, которыхь не доставало другимь и которыя потому составляють особенно преимущество его.

Прежде всего надобно сказать, что онъ зналъ еврейскій языкъ,— знаніе слишкомъ важное для толкователя ветхаго завѣта <sup>64</sup>). Еврейскій языкъ тѣмъ болѣе былъ для него доступенъ, что отечественный его, языкъ сирскій, очень сроденъ съ еврейскимъ. Это сродство часто служило ему пособіемъ при опредѣленіи смысла словъ и выраженій писанія, также какъ съ успѣхомъ пользовался и знаніемъ еврейскаго <sup>65</sup>).

Много помогало пр. Ефрему при объяснении ветхаго завъта то, что онъ хорошо зналъ востовъ. Духъ востова былъ для него родной; нъкоторыя мъста гдъ происходили великія событія ветхаго завъта, были отечественными, другія изв'ястны по близости къ Эдессів. Опыть современный представляль ему много объясненій на то, что происходило въ далековъ прошедшемъ. Путемествие по Месопотамии и Египту обогатили его понятіями о жизни и обыкновеніяхъ народовъ, описываемыхъ въ ветхомъ завётв. На востовъ преданія, какъ извёстно, сохраняются изъ рода въ родъ. Къ тому же много Евреевъ жило тогда въ Месопотамін. Такимъ образомъ естественно, что онъ въ своихъ толкованіяхъ сообщаеть превосходныя объясненія на основаніи изв'єстной ему археологін восточной. Объясняя завёть Авраама съ Ісговою (Быт. 15. 9) говорить: "Изъясненіе на сіе м'всто надобно искать въ обычаяхъ Халлеевъ. У нихъ былъ обычай, чтобы клянущіеся проходили среди разсъченныхъ труповъ животныхъ, и каждый при томъ произносилъ установленныя слова: не дай Богъ, чтобы со мною тоже случилось. Поелику

<sup>•64)</sup> Въ толков. Навина 13, 6. замъчаетъ: «еврейское слово misrephoth, означаетъ озеро теплыхъ водъ» (Ор. Syr. I, 303). При объяснении I, цар. 21,7 говоритъ «еврейское слово пессаг есть и въ сирскомъ и собственно означаетъ дъйствіе топ чущихъ въ точилъ масличные плоды или виноградъ» (ibid. р. 376). Въ толкования 3 цар. 18, 24 читаемъ: «еврейское слово iom, переведенное словомъ: море, можно меревесть западъ» (ibid 498). При объяснени Нав. 25, 28 пишетъ: «Сирскіе переводчики, не понявъ еврейского слова bizijotheth, думали, это собственное имя города и перевели: Віziotheth» (16, р. 305).

<sup>•6)</sup> При объяснени имени Навалъ (I Цар. 25, 25), говоритъ: «Навалъ означаетъ ругателя, поносителя; простой народъ и теперь употребляетъ это слово въ семъ смыслъ, такъ, что вто разсердится на кого, обыкновенно говоритъ: Mnal el noloch, покрою тебя поношеніемъ, безславіемъ» (Ор. Syr. 1, 383). Объясняя І Цар. 3, 11, о слово tzetzillenach говоритъ: Очевидно, что этимъ словомъ намекается на кимвалъ. Кимвалъ у Сирійцевъ называется Sislo, словомъ, происходящимъ отъ того же корня, какой въ семъ мъстъ представляетъ текстъ еврейскій и сирскій» (16, р. 340). При помощи отечественнаго языка объясняетъ слова Данінда 8, 2 (Т. 2, р. 217). Подобные примъры ввдны и въ другихъ случаяхъ. Ор. Syr. I, 308. 346. 461-

же Авраамъ по происхожденію быль Халдей: то Богь и благоволиль заключить сь нимъ завѣть сообразно съ его отечественнымъ обычаемъ". Точно также объясняеть онъ слова: слетьша же птицы на тълеса растесанныя ихъ <sup>66</sup>). Также объясняеть ужасъ Авраама при закатѣ солнца <sup>67</sup>), и дѣйствія жрецовъ вааловыхъ <sup>68</sup>). Объясняя заповѣдь: сынове есть Вышняю, да не нарпзуется (Втор. 14. 1), онъ пишеть: "Язычники обыкновенно дѣлали это посредствомъ накалыванія, употребляя при томъ извѣстныя вещества, отъ которыхъ начертанныя на кожѣ изображенія оставались неизгладиными. Этотъ обычай Евреи заняли у Египтянъ, которые такимъ образомъ дѣлали на кожѣ своей изображеніе своихъ боговъ" <sup>69</sup>).

Къ сему присовокуплялось еще то, что пр. Ефремъ, владъя вообще общирными познаніями <sup>70</sup>), близко знакомъ былъ съ современными учеными Іудеями <sup>71</sup>) и съ іудейскими писателями. Онъ не ръдко говоритъ о толковникахъ <sup>72</sup>), о писателяхъ <sup>73</sup>), о мевніи нъкоторыхъ <sup>74</sup>). которыхъ иногда порицаетъ, а иногда одобряетъ своимъ согласіемъ <sup>75</sup>). Тъхъ, которые приступаютъ къ толкованію писанія безъ ученаго приготовленія, пр. Ефремъ строго осуждаетъ <sup>76</sup>).

При всёхъ этихъ пособіяхъ пр. Ефрему не трудно было передавать вёрныя объясненія на ветхій завётъ.

Направленіе, какому слідоваль пр. Ефремъ при объясненіи веткаго завіта, весьма вірно изображаєть св. Григорій Нисскій: "Евремъ объясняль писаніе, говорить онъ буквально (ἀκριβῶς πρὸς λέξιν), но не оставляль безь объясненія и глубинь созерцанія (Τὰ βάθη τῶν κεκρομμένων εἰς ταργάνας ἄγων θεωρημάτων). Строго, осуждая слідныхъ приверженцевь буквы писанія, онъ также осуждаєть излишнюю наклонность къ аллегорическому толкованію писанія. "Не вірь говорить онъ, будто надобно искать аллегорій въ дізлахъ шести дней. Нельзя думать, что

<sup>66)</sup> Op. Syr. T. I, p. 161-162.

<sup>67) 16.</sup> p. 162.

<sup>68)</sup> Ibid. p. 496.

<sup>69)</sup> Ibid. р. 274. Такъ еще объясняеть онъ запрещеніе насаждать рощу близь алтаря Ісговы. Іbid. р. 277. Объясняя слова: ниже дахь ото нихъ умершему, (Втор. 26, 14) говорить: "Здёсь указывается на обычай язычниковъ устроять транезы умершямъ" Ibid. р. 283. Изъ обычая Евреевъ объясняеть: почерпаху воду и промиваху предъ Господемъ (І. цар. VII в.), ibid. р. 315. Пр. Ефремъ приводитъ предвий Гудейскія, ксгда говоритъ о сокрушенія идоловъ Авраамомъ (ibid. р. 156), о Мелъмесдекъ (Ibid. р. 61).

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>) Ser. exeget. T. 2, p. 317.

<sup>74)</sup> Въ Месопотамін при пр. Ефремѣ было нѣсколько школъ Іудейскихъ. (Флавій Antigo. 15, 22—18. Assem. В. О. Т. І, prol. p. 2—3. Кассіодоръ Iustit. Т. 2, p. 537).

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>) Op. I, 364-425. <sup>73</sup>) Op. 1, 496. <sup>74</sup>) Op. T. 1, p. 9 43. 56. 239. T. 2, p. 4. 196. <sup>75</sup>) Op. T. I, p. 26. 381. 499. <sup>76</sup>) Ser Exeg. T. 2, p. 317-318.

созданное, по повъствованію въ опредъленныя продолженія шести дней, совдано мгновенно, и не надобно думать, что все это только названія безъ вещи, или не означаеть тъхъ вещей, которыя собственно обозначаются словами 17). Во всякомъ случав и прежде всего объясняетъ онъ буквальное значение словъ писания, и потомъ уже, гдъ считаетъ нужнымъ открываеть таниственное значение. Онъ строго отличаетъ собственный смыслъ отъ несобственнаго и таинственнаго, называя первый смысломъ близкимъ 78). буквальнымъ  $^{79}$ ), собственною мыслію  $^{80}$ ), смысломъ церковнымъ  $^{81}$ ), а другой симслъ—симсломъ иносказательнымъ, духовнымъ 82), симсломъ высшаго разуменія 83). Нигде прообразовательно-пророческое объясненіе не простирается у него до уничтоженія смысла историческаго. пророчествами о Христв онъ ясно отличалъ два рода пророчествъ: одни такія которыя ни въ кому другому не относятся, кром'в лица Іисуса Христа; другія такія, которыя относясь къ извістному лицу или событію ветхаго завіта, достигають полноты своего осуществленія въ новозавътной исторіи. Такъ исполненіе пророчества Исаін 35. 4—7 указываеть онъ въ исторіи ветхаго завіта: но "въ собственномъ и истинномъ смыслъ, говорить онъ, слова сін должно относить къ Господу... Онъ и слепымъ открываль зреніе, и немымъ разрешаль языкъ, и глухимъ возвращалъ слухъ 64).

Тавимъ образомъ толкованія ученика и учителя, пр. Ефрема и св. Іавова низибійскаго, по направленію своему совершенно одинаковы. У того и другаго—точное вниманіе къ собственному смыслу писанія; у того и другаго свътлый взглядъ на священную древность.

Впрочемъ св. Ефремъ иногда оставляетъ безъ объясненія цълме стихи, а иногда и главы.

# 🖁 132. Догматическое ученіе преп. Ефрема.

Св. Ефремъ оставилъ послѣ себя довольно и догматическихъ сочиненій. Всѣ они писаны противъ заблужденій того времени. Таковы: а) 80 словъ противъ дерзкихъ испытателей, т. е. противъ автіанъ и евноміанъ в (); б) 56 поученій противъ ересей съ обличеніями и увѣщаніями вардесанитамъ, маркіонитамъ и мессаліанамъ в (); в) о жемчужинъ, или о томъ, что въ одномъ лицѣ Іисуса соединены два естества, противъ Маркіона и Манеса в (). г) Три слова о въръ и про-

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>) Ор. Syr. Т. I, р. 6. И въ другихъ случанхъ осуждаетъ онъ излишнюю навлонность въ аллегоризму. См. adv. haeres. T, 2, р. 441. 481. 483. 558.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>) Op. Syr. I, 173. <sup>79</sup>) T. I, p. 112. <sup>80</sup>) T. 2, p. 119. <sup>81</sup>) T. 1, p. 503. T. 2, p. 61. <sup>83</sup>) T. 1, p. 283. 112. 295. T. 2, p. 288. <sup>83</sup>). T. 1, p. 228. 289. T. 2, 189. 277. 288. 377. <sup>84</sup>) Op. Syr. T. 2, p. 79—80.

<sup>85)</sup> Op. Syr. T. 3, 1-208.

<sup>86)</sup> Op. Syr. T. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>) Ор. gr. Т. 2, 258—276. Твор. св. Ефр. 3, 54—83. Кромъ 7 словъ спр-

тивъ Іудеевъ <sup>88</sup>); д) о свободѣ противъ защитниковъ слѣной судьбы <sup>89</sup>); о покаяніи, гдѣ противъ новатіанъ <sup>90</sup>) говоритъ о власти церкви прощать грѣхи и опровергаетъ тысящелѣтнее царство; о священство <sup>91</sup>); о рап и судт <sup>92</sup>). Всѣ эти сочиненія писаны въ видѣ благоговѣйнихъ размышленій. Св. Ефремъ не входитъ въ намѣренное разсмотрѣніе основаній на которыхъ утверждается истина, а только указываетъ на эти основанія при изліяніи чувствъ и благоговѣйныхъ мыслей. Почти никогда не разбираетъ онъ и тѣхъ основаній, на которыхъ утверждались еретики въ своихъ мнѣніяхъ. Такой видъ поученій его зависѣль отъ того, что онъ назначилъ ихъ для народнаго употребленія, а частію и для пѣнія въ храмѣ и они писаны стихами. Тѣмъ не менѣе почти нѣтъ ни одного догматическаго предмета, котораго не касался бы св. Ефремъ. Представимъ здѣсь очерки ученія его о важнѣйшихъ догматахъ.

- а) Живыми и яркими чертами изображаеть св. Ефремъ непостижимость Божества въ обличеніяхъ "дерзкимъ испытателямъ". "Кто можетъ, говорить онъ, измърить глубины Божества и понять тайны Его? Угодно ли тебъ, о прахъ! повергнуться въ бездны сего грознаго моря, такъ какъ волны его прекрасны! Они поглотятъ тебя совсвить въ глубинахъ. Если ты хочешь извъдать это море, и приблизиться къ одной малой и невидной волнъ: то она броситъ тебя въ другую, болъе сильную, и всъ волны одна за другой поглотятъ тебя, такъ какъ это море все въ себъ сосредоточило, есть одно и то же по существу" <sup>93</sup>).
- б) Объ источникахъ богопознанія говоритъ такъ: "у тебя предъ глазами видимая природа, подъ руками священное писаніе. Природа для насъ не ясна; но писаніе доступно для нашего разум'внія. Поелику изъ природы мы не можемъ научиться о Христъ; остается оттуда познавать Божество Его, откуда знаемъ о Его человъчествъ. Одно писаніе можетъ научить насъ объ Отцъ и Сынъ и Духъ Святомъ" э4).

Отчего не одинаково понимають писаніе? "Какъ многіе изъ врачей

скихъ есть еще на греч. слово о жемчужинъ, совершенно того же содержанія (Т. 11. graec. р. 347—63). Послъднее извъстно было Ефрему антіох. (Photii Bibl. cod. 229), Леонтію (ар. Galland. 12, 672. 699).

<sup>88)</sup> Op. Syr. Т. 3. 164. 208. 209. 224. Творенія св. Ефр. 6, 187—210.

<sup>89)</sup> Op. Syr. 3, 359-366. Teop. 6. 210-221.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>) Ор. gr. Т. 3, р. 160—205. Другое сочинение о покаянии извъстно только въ датинскомъ переводъ Ор. gr. Т. 3, р. 589—99. О томъ, что Ефремъ писалъ противъ новатіанъ, говоритъ св. Григорій. См. пр. 39.

<sup>91)</sup> Op. gr. 3, 1-6.

<sup>93)</sup> Syr. 3. 575—98. Ser. 5—12. Также слово о обиталищамъ блаженства. Ор. graec. 3, 25—26. Слово "о мъстамъ блаженства" ib. p. 26—28; Рай есть страна по-коя святымъ, говоритъ св. Ефремъ ibid. p. 189. Сл. прим. 45.

<sup>93)</sup> Противъ ересей пъснь. 31. Тоже, противъ испытателей пъснь. 4. 7. 9. 10. 11.

<sup>94)</sup> Противъ испытателей-пъснь 65.

не понимаютъ своего дѣла: такъ точно многіе не понимаютъ писанія. Оттого изреченія его въ устахъ неразумныхъ толкователей являются противурѣчащими. Писаніе само по себѣ совершенно вѣрно себѣ самому, но между учеными—замѣшательство мыслей" 95). "Мальчики, которые только вчера посѣщали школу, вдругъ выростаютъ, какъ тыква Іоны. Вотъ они уже составляютъ новые образцы вѣры, отличные отъ правила святыхъ 96). Гордость заставляетъ выдумывать новости и не переноситъ стараго. Самонадѣянному низко учить истинъ сообразно писанію. Погружаясь въ глубины изслѣдованій, онъ теряетъ истину яснаго ученія" 97).

- в) "Слышишь объ Отцв и Сынв и Духв? въ именахъ исповедуй лица. Не имена Ихъ соединены, но на самомъ дълъ три соединены" 98). "Лучъ солица не поздиве солица, не было времени, когда бы онъ не быль съ солицемъ. Свъть его-второе, теплота третіе; они не поздиве его, но и не одно и то же съ нимъ... Видишь, что одно составляетъ три и три суть одно... Солнце есть образъ Отца, свътъ—Сына, теппота—Духа Святаго <sup>99</sup>). Отецъ безначально изъ сущности своей произвелъ Сына и Духа Святаго, не по какой нибудь необходимости. Онъ родиль Сына естественно изъ сущности своей. Духъ Святый изшель изъ сущности Отца... Духа Св. Отецъ извелъ изъ сущности своей... не родивъ Его 100). И Духъ Божій ношашеся верху воды, Духъ Божій, т. е. Духъ Святый Бога-Отца, отъ въчности исходящій отъ Него и равный по существу и дъйствіямъ Отцу и единородному Его Сыну" 101). "Въ началъ сотворены дъла чрезъ Единороднаго. Богъ сказаль: да будеть септь и бысть. Кому повельль Онь, когда еще нивого не было?.. И при сотворении Адама Богъ открылъ Единороднаго, когда сказаль: сотворимь себв человъка по образу нашему намъ подобнаго. Выло бы ослешлениемъ думать, что Богъ говорилъ это Адаму... Думать и утверждать, что Богь даль повельніе ангеламь-явная несообразность 102).
- г) "Если Слово воспріяло только образъ: на что было нужно естество? Если произошель только по видимости: на что была нужна жена? Если прошель какъ чрезъ трубу: на что было время и зачатіе?... Имъю и другое доказательство Его воплощенія— возрастаніе до совершеннаго возраста. Если Слово имъло только образъ (σχῆμα), то облеклось какъ одеждою: но укажите одежду, которая бы прибывала" 103). "Не сказалъ: раждаемое силою или Св. Духомъ, но ражоваемое тобого въ доказательство, что естество Дѣвы служитъ Божеству и что воспріятое въ Ней и отъ Нея сопряжено съ Словомъ и Богомъ" 104). "Благо-

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>) Противъ испытателей, р. 99. Твор. Ефр. 6, 392. <sup>96</sup>) Прот. испыт. р. 203.

<sup>97)</sup> Прот. испыт. р. 171. 98) Прот. испыт. р. 192. 99) Прот. испыт. р. 71—72. 100) Обличение себъ самому твор. св. Ефрема I, 222. 101) Oper. Syr. 1, 17.

<sup>102)</sup> Противъ испыт. пъснь 6. 103) Твор. 3, 64. 104) Ibid. 69. Тоже прот. испыт. пъснь 17.

словенъ Премудрый, Который сроднилъ и соединилъ Божество и человъчество, одно естество отъ высшихъ, другое отъ низшихъ—и содълалось лице—Богочеловъвъ" 105).

- е) Въ сочиненіи *протист Іудеев* св. Ефремъ доказаль, что Інсусь Христось есть тотъ Спаситель падшихъ людей, Котораго предвозвъщали пророки.
- ж) "Милостивъ будь, о Благій, къ нашему злому изволенію, этой винъ всъхъ бъдъ. Мысли его болъзни тайныя, а дъла-это болъзни явныя: Отъ него произошло первое преступленіе запов'яди, им'вышее последствиемъ все грехи и до ныне и въ остальное время. Ты, Чистый, очисти свободу нашу; сама по себъ она -- мутный источникъ. Дивлюсь свободной воль нашей. Она имьеть возможность побыждать и-любить уступать надъ собою победу 106). "Будь помощникомъ моимъ, Владыка всёхъ, Христе, -- защити душевную мою немощь, чтобы избавиться миж отъ мерзкаго и гръховнаго сего раставнія, стать свободнымь отъ узъ грежа. — да снидетъ на меня парство божественнаго и поклоняемаго Твоего Духа" 107). Въ сочинени о свободъ воли нашей св. Ефремъ, обличан защитнивовъ слешой судьбы, въ доказательство свободы нашей говорить: "если мы не имъемъ свободной воли: то за что подвергаетъ нашу волю отвътственности?" 108). Въ насъ есть естественное расположение въ добру и отвращение въ злу 109); различные законы и обычаи народовъплодъ свободы 110); обращение отъ язычества и жизнь истинныхъ христіанъ также ся дело 111).
- з) Христосъ "даровалъ народу своему, Имъ искупленному, т. е. своей церкви, пшеницу, вино и таинственный елей. Пшеница—это святое таинственное тъло Его; вино—кровь Его освящающая; елей—благое помазаніе, которымъ запечатлъваются крещенные и облекаются во всеоружіе Духа Святаго" 112). Огнь и Духъ—въ нашемъ крещеніи; огнь и Духъ св.—въ хлъбъ и чашъ 113). "Господь заповъдалъ ученикамъ своимъ, чтобы только единократно очищали водами крещенія гръхи человъческой природы. Даровавшій имъ власть вязать и разрышать заповъдалъ, чтобы грышникъ являлся предъ лице Того, Который оставляетъ всъ гръхи, и молилъ Его о прощеніи, потому что не безъ скорби нашей очищаетъ насъ; согрышившему надобно бользновать и скорбъть " 114).

 <sup>105)</sup> Твор. 6. 340. <sup>106</sup>) Твор. Ефр. 6. 395. <sup>107</sup>) Твор. Ефр. 7, 117. <sup>108</sup>) Твор.
 109) Ор. Syr. Т. 2, 454. <sup>110</sup>) Ор. Syr. 2, 461. <sup>111</sup>) Ор. Syr. 2, 454—459. Твор. 6. 215. <sup>112</sup>) Ор. Syr. Т. 2, 252. О муропомаз. тоже р. 332, во 2 пъс. о жемчуженъ.

<sup>113)</sup> Противъ испыт. р. 10. Ор. Syr. 3, 23. О евхаристіи тоже въ 12 пъс., о усопшикъ въ 7 пъс. противъ ересей; въ 10 и 19 пъс. противъ испытателей; еще Ор. Syr. 2, 61, 252. 3, 246. Ор. gr. 3, 2.

<sup>114)</sup> Adv. haeres. 2. Op. Syr. 2, 440. Объ исповъди см. выше пр. 90. О томъ же Ор. gr. T. 3. p. 2, 367.

, Самая высокая и страшная мышца, снисшедшая съ неба, чрезъ возложене рукъ ,даровала намъ Дука Святаго. О неизръченная сила, благовомвшая вселиться въ насъ чрезъ возложение рукъ святыхъ јереевъ! " 115).

и) Догмать о воскресеніи мертвыхь св. Ефремь защищаль противь послідователей Вардесана 116, и часто повторяль его, какь въ
пісняхь объ умершихь 117, такь и въ другихь сочиненіяхь 118). Любиннь предметомъ размышленій для св. Ефрема было размышленіе о
раз 119) и посліднемъ суді 120). "Кромі двухь состояній, говорить
оть, ніть средняго, разуміно же одно горнее, а другое дольнее. Если
же это вірно, какь и дійствительно вірно, то что можеть быть безразсудніве словь: для меня довольно избіжать геенны, а войти въ царство
небесное не забочусь?—Избіжать геенны не значить войти въ царство.
Писаніе не говорить намь о трехь странахь. Но что же говорить?
Егда прійдеть Сынз человическій во слави своей, поставить овцы
одесную, козлища же ошуюю 121)".

Такъ поучалъ пр. Ефремъ о догматахъ въры!

## 🖁 133. Ефремъ—духовный пѣснопѣвецъ.

"Христовъ воинъ, облеченный всеоружіемъ Христовымъ, такъ пишеть древній біографъ о пр. Ефремъ, открыль войну съ врагами Христовыми особенно же съ нечестиемъ Вардесана и его последователей. Ефремъ виделъ, сколько эдессяне пленяются музыкою и пеніемъ, и рышился отвлечь ихъ отъ безчестныхъ писней. Онъ собралъ дивъ объта и научилъ ихъ пъснямъ и пънію поперемънному (по клиросамъ); эти пъсни заключали въ себъ пъсни о рождествъ Христовомъ, о крещени, о поств, о цвломъ устроени спасения во Христв, о страдани, о воскресенін, о вознесенін на небо; къ нинъ прибавиль онъ и другіе гинеы - о мученикахъ, о покаяніи, объ умершихъ. Такимъ образомъ по Его распоряжению девы обета стекались въ церковь въ светлые Господскіе праздники, также въ празднества мучениковъ и въ воскресные дии: онъ, какъ отецъ и какъ духъ ликоначальный стоялъ среди нихъ, назначаль имъ разныя пъсни, и училъ поперемънному пънію, пока, ваконецъ весь городъ сталъ собираться къ нему и-враги разсиялись. - Кто не изумился бы, вто не исполнился бы ревностію, смотря,

чь) Твор. 3, 231.

<sup>116)</sup> Op. Syr. 2 553. 117) Op. Syr. 3, 225-359. Thop. 6, 1-184.

 <sup>118)</sup> Ор. Syr. 2, 382. Ор. graec.—3, 119—127, 127—34, 148, 361.
 119) Ор. Syr. 3, 225—359. Твор. св. Ефрема 6, 1—184. 3, 296—301.

<sup>190)</sup> Творенія св. Ефр. 2, 396-406. 3, 5-37.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup>) Oper. graec. 3, 26.

какъ воинъ Христовъ стоитъ среди хора обетныхъ непорочныхъ девъ и онъ поютъ, сладкія, высокія песни, подобно ангеламъ? 122).

Это древнее извѣстіе отчасти подтверждается и сочиненіями самого Ефрема. Въ концѣ 65 гимна его о вѣрѣ читаются слова: "окончилисъ 17 гимновъ, составленныхъ по подражанію пѣснямъ Вардесана" 123). Созоменъ 124) и Өеодоритъ 125) говорятъ, что пр. Ефремъ составлялъ свои пѣсни по напѣвамъ пѣсней Гармонія ученика Вардесанова, или что тоже по размѣрамъ тѣхъ пѣсней. Тоже показываютъ восточныя извѣстія 126).— Болѣе, чѣмъ вѣроятно, что ересь мессаліянъ внутреннихъ "молитвенниковъ", сильная при св. Ефремѣ въ Месопотаміи и столько унижавшая наружное богослуженіе, также заставляда св. Ефрема озаботиться устроеніемъ церковнаго богослуженія.

"Говорятъ, пишетъ пр. Өеофанъ о св. Ефремъ, что сей истинно богомулрый мужъ написалъ до 300,000 стиховъ" <sup>127</sup>). Мы уже сказали, что догматическія сочиненія пр. Ефрема писаны стихами. Кромътого нынъ извъстны:

- 1) Пъснопънія на рождество Христово <sup>128</sup>). Онѣ отличаются особенною торжественностію. Въ одномъ изъ нихъ пѣвецъ, приглашая небо и землю славить воплотившагося Сына Божія, располагаетъ свои славословія по годамъ земной жизни Спасителя <sup>129</sup>). Эта пѣснь у сирскихъ Христіанъ употребляется въ храмѣ <sup>130</sup>). Самыя пѣсни Ефрема говорятъ о ихъ церковномъ употребленіи <sup>131</sup>).
  - 2) Извъстна нынъ и одна иъснь о страдании и воскресении

<sup>129)</sup> У Ассемана Bibl. от. 1, 47. Ор. Syr. S. Ephr. Т. 1, р. LI—LIII. Далъе, жизнеописатель говорить еще: "Около этого же времени издаль онъ повъсть о Низибін, о Маръ-Іаковъ, объ имп. Константинъ, о бъдствіяхъ своего времени, объ опустошеніи окрестностей Низибін; къ тому присовокупиль повъсть о Саломовін и о Сыновьяхъ ея (Маккавеяхъ), о Самонъ, Гуріъ и Авивъ, повъствованіе о Юліанъ и его гоненіи на епископовъ". Къ сожальнію, всъ эти мърныя повъсти или пъсни, какъ и нъкоторыя изъ вышеупомянутыхъ, нынъ не извъстны.

<sup>193)</sup> Op. Syr. 2, 128.

<sup>134)</sup> Πρὸς τὰ μέλη τῶν ἐχείνων γραμμάτων, χατὰ νόμον τῆς Αρμονίου ψδῆς

<sup>1326) «</sup>Такъ какъ Гармоній, сынъ (ученикъ) Вардесана, сочинилъ нъкоторым пъсни, и тъмъ, что нечестіе облекалъ пріятностію напъвовъ, привлекалъ слушателей и велъ къ погибели; то онъ (Ефремъ) занялъ мелодію у тъхъ пъсней, соединилъ ихъ съ благочестивыми мыслями... И еще теперь эти пъсни придаютъ торжественность и радость праздникамъ побъдоносныхъ мучениковъ». Н. Е. 6. 26. Сл. de haeretic. fabul. с. 22.

<sup>126)</sup> Баръ-Еврей: «после никейского собора св. Ефремъ началъ составлять гимны и оды противъ заблужденій своего времени. У Ассемана В. О. 1 166. Тоже Сир. Церк. Ист. у него же 1, 48.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup>) Chronogr. Theoph. ed. Paris. 1653 p. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup>) Ор. Syr. 2, 396—485. 8, 209. Твор. св. Ефрема 6, 302—368. <sup>199</sup>) Пъснь 12.

<sup>130)</sup> Assem. B. O. 1, 80. 181) Cm. nisch. 3. 4.

Христовом з 132). Но нътъ пъсней на другіе Господскіе праздники (на крещеніе, вознесеніе, прочее домостроительство), какъ нътъ пъсни о постъ, нътъ и пъсней мученикамъ, о которыхъ говорятъ древнее сирское жизнеописаніе и Өеодоритъ.

- 3) "Пъсни объ умершихъ" цълы. Оды-Мидраше, пънія-Коле и стихи- Мамре объ умершихъ называются у сирскихъ писателей вообще службами объ умершихъ. Въ поэтическомъ отношении это лучшія пісненныя творенія преподобнаго. Мидраше въ числі 49-ти, восиввають смерть то епископовъ, то пресвитеровъ, діаконовъ, клириковъ, или иноковъ, то младенцевъ, то отцевъ или матерей семействъ.--Пънія—коле, всего 31, помъщени у сирійцевъ въ церковной службъ объ умершихъ и въ службъ недъльной. Стихи-мамре числомъ 15. изъ которыхъ первый о епископъ. О всехъ песняхъ по умершимъ надобно замътить, что а) онъ писаны особенно противъ Аэтія, который отвергаль моленія за умершихъ. П'єсни же св. Ефрема дають видіть, что поминовение усопшихъ издревле входило въ составъ церковной службы. Воть песни его: "Поминайте меня, братія и друзья мои, ради Бога. разлучившаго меня съ вами. Когда сонмъ вашъ стоитъ на служении: да придеть молитва ваша и отрясеть прахъ съ очей монхъ" 133). "Пъснопънія ваши, братія мои въ день кончины моей, да вознесуть на небо хвалу вивств съ Ангелами 134). "Всв мы приносимъ молитву общему Господу Богу, чтобы вселилъ тебя въ блаженную обитель" 135). 6) Въ тъхъ же пъсняхъ преподобный учить, что молитвы и дъла милосердія, совершаемыя живыми за умершихъ, полезны усопшимъ 136). в) Въ преподобный изображаеть витств образцы върнаго служенія въ священномъ званіи.
- 4) Покаянныя писни преподобнаго дышать глубовимь сокрушеніемь. Въ концѣ послѣдней покаянной пѣсни, говорить онъ: "Плодъ благодати Твоей, Господи, изшедшій отъ духа моего, да служить въ дому Твоемъ предъ Тобою, какъ служилъ Самуилъ" 137). Ясно, что самъ преподобный назначалъ покаянныя пѣсни свои для церковнаго употребленія. О таковомъ употребленіи ихъ у сирскихъ христіанъ говоритъ и исторія 138).

Вообще пъсна внія пр. Ефрема раздъляются на слъдующіе виды: 1) *Мамре*, еврейск. *имра*— мърныя ръчи, почти всегда седмистопныя, безъ раздъленія на строфы, близкія къ греч. одамъ, содержать раз-

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup>) Op. Syr. 3, 603, Tsop. 6, 369.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup>) Пъсн. 3, 6, 19. Ор. Syr. 3, 225—289. <sup>134</sup>) Пъсн. 18, стр. 60.

<sup>135)</sup> Пъснь 10 стр. 24—25. См. еще пъснь 16 стр. 54, пъснь 17 стр. 56, пъснь 18 стр. 57, пъснь 19 стр. 63, 20 стр. 63, пъснь 21 стр. 66, пъснь 30 стр. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>436</sup>) Пъснь 31 стр. 92 и пр. <sup>437</sup>) Ор. Syr. 3, 560.

<sup>188)</sup> У Ассемана В. О. 1, 138—139.

мышленія о тайнахъ въры. 3) *Цаллуто* и *Буто*—мърныя молитвы. 4) *Тетбехати*, евр. *шивахъ*—хвалите, похвальныя пъсни въ честь святыхъ; 5) *Епіото* евр. *енутъ*—антифонные гимны. 6) *Коле*—евр. *колемъ* пънія съ предшествующить стихомъ изъ псалмовъ; 7) *Масмуре*, евр. *мисморъ*—псалмы; *Сеолото*—степени, пъсни степеней.—Эти виды пъсней указываютъ частію на содержаніе и форму пъсней, частію на употребленіе ихъ при богослуженіи 139).

#### § 134. Василій вел. въ жизни его.

Ефремъ во всю жизнь не хотълъ разстаться съ пустыннымъ уединеніемъ и—изъ пустыни свътитъ вселенной благодатію. Св. Василій, вызывавшій и не вызвавшій Ефрема изъ пустыни, свътитъ съ кафедры и остается великимъ для земли и для неба, по дъламъ для своего и для всъхъ временъ <sup>1</sup>). Василій былъ съ другими дарами, чъмъ Ефремъ, изготованъ былъ Духомъ благодати къ другому назначенію.

Отрасль благородной и весьма богатой фамиліи, и что важнёе фамиліи благочестивой, твердой въ вёрё и среди гоненій, Василій получиль дётское образованіе отъ благочестивой бабки своей *Макрины*, а начала реторики слушаль у отца въ Неокесаріи <sup>2</sup>). Затёмь, въ продолженіе 14 лёть, съ жаждою къ просвёщенію посёщаль онъ самыя знаменитыя училища своего времени; довольно времени слушаль

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup>) Augusti, de hymnis Syrorum sacris p. 9 Hahn. Bardesanes gnosticus p. 43-50.

<sup>1)</sup> Жизнь Василія вел. описана въ М. Д. А. и напечат. въ прибавл. въ Твор. св. отдевъ 1845 г. Другое описаніе въ Христ. Чтен. 1823 г. Первое очень общирно, второе не во всемъ кърно.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ер. Basilii 222. § 210. Ер. 210. р. 313 Ер. 37. Григ. Нисскій de Macrin. р. 152. Амфилохій, по отношенію въ хронологіи не нестоющій довърія, говорить, что в. Василій до 7 летъ жилъ у Макрины, до 13 у огца своего. Годъ рождевія св. Василія опредъляєтся по словань св. Григорія о себъ и Василіъ. Въ однонъ мъстъ онъ называетъ себя нъсколько старшинъ Василія (Epist. 33), а въ другонъ говоритъ, что они равны лътани (Orat. 20. р. 373). Потому если св. Григорій родился не прежде 329 г., то св. Василій родился конечно въ концъ 330 года.

в) Gregorius Naz. (Orat. 20 р. 325), Сократъ (Н. Е. 4, 26) и Созоменъ (Н. Е. 6, 17) ошибаются въ опредълении мъста, гдъ св. Василий слушалъ Ливания; но нътъ причинъ отвергать ихъ свидътельство о Василий слушалъ Ливания; также какъ слишвомъ много берутъ на себя, когда хотятъ (Хр. чт. 1823 г.) отвергать переписку Василия съ Ливаниемъ. То, что приводитъ Гарньеръ (а за нимъ и Хр. чт.) въ доказательство подлога 25 писемъ Василия къ Ливанию и Ливания къ Василию, частию совствъ не витетъ силы, частию не такъ сильно, какъ полагаетъ Гарньеръ. Когда въ последствия упрекали Василия за переписку съ человъкомъ неправославнымъ, Василий отвъчалъ, что и съ язычниками имъть переписку не воспрещено. Между тъмъ не въ его характеръ было говорить другому о томъ, чего тотъ не хотълг слушать.

уроки въ Капподакіи, потомъ въ Константинополів у Ливанія. 3), намець въ Аеннахъ, гдъ одинаковая чистота расположеній сердечныхъ зылючила тесный союзъ дружбы между Василіемъ и Григоріемъ Назіавзевниъ <sup>4</sup>). Греція узнала въ Василів оратора и филолога, философа и натематика, правов'ядца и врача <sup>5</sup>). Возвратясь чрезъ Константиновыь 6) и Эфесь 7) въ Понть, онъ нёсколько времени исправдяль должисть адвоката. Въ началъ 359 г., почувствовавъ суетность мірской сывы, онъ ръшился совсвиъ прервать связь съ міромъ: приняль креценіе и степень чтеца <sup>8</sup>), и отправился изучать жизнь иноческую у пустынниковъ въ Сиріи, Месопотаміи, Палестинъ и Египть; потомъ поселелся близъ Неокесаріи въ пустынь, орошаемой потокомъ Ирисомъ, не вдали отъ мъста, гдъ жили съ другими дъвственницами мать и сестра его. Здесь первымъ его сочинениемъ было сочинение о судпь Вожимъ, о въръ и нравственныя правила. Затемъ последовали различныя наставленія для иноковъ, превратившихъ пустыню Васильеву въ многолодени городъ, и сочинени протиет Евномія; въ любезной пустынъ онь и другь его Григорій изучали сочиненія умнаго Оригена, составивъ и выборъ лучшаго изъ его сочиненій — Филокалію 9). Въ 363 г., пустынникъ писалъ Юліану, требовавшему у него денегь съ угрозою опустопить Кесарію: "Я содрогаюсь, что ты облеченъ въ порфиру, глава твоя украшена вънцемъ, который безъ благочести вивняется царо не въ честь, а въ безчестіе. Теб'я изв'ястиве вчерашняго дня, что я не люблю собирать богатства: и однако, ты требуещь отъ меня 1,000 интръ влата. Помилуй государь! я столько стяжаль его, что если бы сего дня мив захотвлось въ другой разъ вкусить пищи, то у меня и

Ο дружбъ Высилія съ Григоріємъ см. у Григор., Orat. 20. р. 339. 30—32—
 Сагтеп de vita sua p. 48. Νοῦς εἶς ἐν ἀμφοῖν, οὐ δύο, θαῦμα Ἑλλάδος.

<sup>5)</sup> См. Григ. Назіанз. Orat. 20. р. 332—333. (Наставники наши столько же знамениты были, какъ и Анины; а гда слышали и отвывались съ честію о настав викахъ нашихъ, тамъ и о насъ».

<sup>•)</sup> Ер. 1. ad Eustathium. Филосторгій заставляють Василія діакона въ сопровожденіи Василія анкирскаго быть въ Константинопол'я для споровъ съ аріанами; по слова Василія не то показывають. И Филосторгій въ семъ случай такъ не точеть, что подарить его довіріємъ было бы слишкомъ много. А если Василій не вийшался теперь въ споръ аріанъ съ полуаріанами; то упрекать его за то, какъ упрекаль Евномій, не за что.

<sup>7)</sup> Epist. 2.

<sup>•)</sup> Epist. Bas. 210. Ep. 223. p. 314. Что Василій врещенъ Діаніемъ, еп. кесар. (361—362), объ втомъ самъ говоритъ (De Spir, S. с. 23); но что это не было по возвращении изъ путешествія по пустынямъ, показываютъ отношенія его къ Діанію, по неосмотрительности подписавшемуся подъ риминійскимъ исповъданіемъ върм въ концъ 360 года. См. зам. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) См. письмо Григорія предъ Филокалією. истор. ученіє овъ отп. церкви. т. н.

на это не стало бы денегь. У меня, какъ и должно быть, нечего дёлать повару: лучшія изъ яствъ, которыми мы изобилуемъ, травяныя листья съ черствымъ хлібомъ и кислымъ виномъ" 10). Въ 364 г., Василій посвященъ въ санъ пресвитера 11) и пропов'ядывалъ Слово Божіе въ Кесаріи, писалъ бес'яды на шестодневъ. Уступая человъческой немощи пастыря своего Евсевія, Василій на время удалялся въ пустыню; но вскоръ снова (въ 365 г.) вызванъ, чтобы помогать епископу противъ аріанъ; — кесарійская церковь спасена была теперь отъ аріанъ, потому что Василій былъ ея пастыремъ, хотя и не былъ еще епископомъ; Василій управлялъ всіми ділами паствы кесарійской и она была покойна во время глада (368 г.),—онъ и утімаль и питаль ее. Тогда говориль онъ между прочимъ слова свои: къ богатымъ, о скупости, о славъ, и голодъ.

Въ 370 г., избранный въ кесарійскаго епископа, Василій соединилъ попечение о бъдныхъ съ заботами, о православии всего востока, угнетеннаго аріанствомъ Валента; для сего вступиль въ сношеніе съ Асанасісмъ вел. и съ западомъ. Онъ поступалъ осторожно съ твин, которые для другихъ вазались полуаріанами, дабы безъ нужды не вооружать ихъ ни противъ себя, ни противъ церкви. Валентъ въ 371 г., ръшился силою ввести аріанство въ Каппадовійскую область; Василій быль призвань на судъ предъ гордаго префекта Модеста. Здёсь указали ему на согласте столькихъ епископовъ востока съ водею императора и требовали отъ него того же согласія. "Мой царь не хочеть, да и я не могу повланяться твари, я самъ твореніе Божіе", сказаль Василій. А насъ за что ты считаеть? спросиль надменный префекть. "Нв за что при такихъ повельніяхъ". Префекть насмышливо даль замытить, что стоить чего-нибудь быть близкимъ и къ префекту. Василій отв'ячалъ, что почетно быть въ общении съ вельножами, впрочемъ не почтенне, какъ и со всеми верными: "Христіанство славно не по честямъ, а по въръ". Префектъ вышель изъ себя: "Какъ! говориль онъ, и ты не боишься власти моей?" "Чего же бояться мив?" спросиль Василій. "Я прикажу описать имініе твое въ казну, тебя самого сослать въ ссылку, предать на мученіе, предать смерти". "Грози чёмъ нибудь другимъ, если можешь". Какъ! почему! "Потому, что у кого нътъ имънія, у того и описывать его нельзя. У меня только одна власяница и несколько книгъ. Ссылки я не считаю ссылкою. Вся земля Вожія, а



<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Ep. 40-41. Op. T. 3. p. 123-124.

<sup>&</sup>quot;) Св. Григорій говорить о Василів, что онь «не вдругь, но постепенно восходить до степени епископа; когя и быль самый достойнайшій. Сперва чималь предъ народомъ священныя книги, какъ толкователь ихъ, и показаль себя достойнымъ сей степени; такимъ-то образомъ на каседръ пресвитера, такимъ-то образомъ на каседра епископа, воскваляеть Господа» (Oratio 20 р. 335—336.

я пришлецъ и странникъ. Смерть благодвяние для меня, она скорве приведеть меня къ Богу, для Котораго живу, служу и большею частію уже умеръ". Такъ смъло никто еще не говорилъ съ Модестомъ, сказаль префекть пораженный ответами Великаго. "Во всёхъ другихъ случаяхъ, сказалъ Василій, мы бываемъ кротки, смирениве всякаго. Но, когда дёло идеть о славё Божіей, — тогда все прочее для насъ ничто, и только на нее одну смотримъ. Огнь, мечь, звёри, желёзныя когти — больше радости доставляють намъ, чёмъ страха" 12). Императоръ употребилъ было мёры насилія противъ Василія, но за Василія вступился самъ Богъ, — и Валентъ оставилъ Василія въ поков 13). Едва окончилось это нападеніе на Василія, Василій опять обратился къ тому, чтоби просить западъ о содъйствіи противъ аріанъ, умоляль прислать довъренныхъ на соборъ противу враговъ истины, перевзжалъ самъ отъ одного епископа къ другому на востокъ, чтобы соединить сердца всъхъ въ пользу истини, между тъмъ для него слъдовали скорби за скорбію: то властолюбіе соседняго епископа Анонна, то жестокій обманъ Евставія севастійскаго, котораго долго любиль и защищаль Василій—какъ пастыря православнаго и который наконецъ сталъ открытымъ врагомъ и истини и Василія, то ненависть къ нему неокесарійцевъ — неразумнихъ ревентелей старины, истощали жизнь Василія, и безъ того изнуряемую постоянною бользнію. Его осторожность въ преподаванія ученія о Св. Духь худо была понята недальновидною простотою, а еще хуже объяснена его врагами, которые воспользовались ею, чтобы огласить Василія неправославнымъ 14). Пастырь написалъ въ 375 г. книгу о св. Духъ. Онъ дъйствовалъ, проповъдывалъ неутомимо, не смотря на разстроенное здоровье. Въ 376 г. еще разъ писаль онъ на западъ, живо изображаль бъдствія цереви, напоминаль о долгь ревности къ въръ, о долгь состраданія; западъ или спалъ, или просыпался для того, чтобы питать разногласіе на восток'в во вредъ истин'в. И Василій, наученный опытомъ, инсалъ о римскихъ епископахъ: "Надменные духомъ, когда ихъ уважають, становятся еще надменные. Ныть, если умилосердится Богь надъ нами, для чего намъ сторонняя помощь? Если же продолжится гиввъ Божій, какую пользу доставить намъ высокомъріе запада? Они истины не знають и узнавать не хотять, а только примъромъ своимъ освящають 1026 15). Надежда на Господа не обманула върнаго пастыря. Ва-

<sup>12)</sup> Nasian. Orat. 20, p. 349-51.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Өөөдөригь (Н. Е. 5, 29). Григорій Назіанз. Orat. 20, р. 348.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Св. Василій, расирывая самую истину Божества Св. Духа, остерегался употреблять предъ полуаріанами прямо слово—Богъ о Св. Духа, "дабы, какъ говорить св. Григорій, за богословскій языкъ не выгнали его ваъ города, и еретики не вавладали церковію". Orat. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) S. Basilii Ep. 69, p. 162-163.

дентъ въ 378 г. умеръ на войнъ. Василій возблагодариль Господа за покой церкви; но силы его были слишкомъ изнурены, и въ 379 г. мужсъ истинно великій <sup>16</sup>), свътило вселенной <sup>17</sup>), опора истины <sup>18</sup>), скончался на 51 году своей жизни <sup>19</sup>).

## 💲 135. Василій в. въ сочиненіяхъ: а) какъ духовный ораторъ.

Великій пастырь кесарійскій является въ своихъ сочиненіяхъ весьма многостороннимъ <sup>20</sup>) онъ витія-проповъдникъ, догматико-поленикъ, толкователь писанія, учитель нравственности и благочестія, навонець устроитель церковнаго богослуженія. Но какъ всё действія св. Василія отличались необыкновеннымъ величіемъ и важностію: такъ в всё сочиненія его запечатлёны темъ же характеромъ высоты и величія христіанскаго; это ихъ общее и отличительное свойство, которое принадлежить имъ более, нежели сочиненіямъ кого либо другаго, даже вублизкихъ по духу къ духу Василія; имя великаго есть собственное имя Василія.

<sup>16)</sup> Григорій Назівн. Сл. о св. Василів.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Өеодорить (Н. Е. 4, 19), Никейскій, 2 соборь (ар. Binium 3, 567).

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Сократь (Н. Е. 4, 23); по словамь Захаріи Митилен. Василій велиній учитель истивы. Dialog p. 224 et Bardt.

<sup>19)</sup> Память его въ 1 д. Янв.-въ самый день кончины его, и еще 30 Января. <sup>30</sup>) Изданія: Ор. S. Basilii gr. et. lat. 1618. Paris, studio Frontonis Ducaei et Morellii; это изд. перепеч. 1738 г. и худо. Лучшее: graec. et lat. Т. 1 et. 2. 1721-22 cura Garnierii T. 3; cura Marani 1725, 1775. Paris. Посяв того вадаво: Ioannis Xyphilini et Basilii m. aliquot. Orat. cura Mathaei Mosquae. Здась вапечатаны три дотолъ не изданныя сочиненія Василія: о совершенствъ живни иноческой, о милости и судъ, утъщение страждущему. Первое принад, къ монащеск, правиламъ. (Montfau. Bibl. Coisl. p. 295). Последнее состав. письмо, а второе Беседу; то и другое есть въ Венец. библ. св. Марка (cod. 54-56. saec. XI), и въ Коаленовой б-из (cod. 48 et 50. Montfauc. p. 117 — 118). Кромъ сего въ той же Венец. библютемъ есть слъд. не изд. сочинения св. Василия: а) письмо въ Урбану о воздержания (cod. 54); б) объ управленія въ Христв; в) похв. Слово предшественнику; г) о св. Тронцв; д) на Евангеліе Луки и о св. Аннъ: Отроча же растяще; е) на св. Паску; ж) на память мучен.; в) на резслабленнаго; и) на поставленіе св. Апостоловъ (cod. 55, 61); і) на слово: о дни же томъ никто же въсть; к) о св. Петръ на генисаретскомъ озеръ (cod. 55. Montfauc. Bibl. Coisl. p. 293. 191). На армянскій языкъ еще въ 5 въкъ переведены были: а) Шестодневъ Василія (изд. 1830 г.); б) 8 Бесядъ изъ числа изданныхъ на греческомъ, и кромъ того, неизданная на греческомъ бесобъ очищени Дъвы (на срътеніе Господне); в) пространные и краткіе отвъты о подвижничествъ, подвижническое слово и подвижническія наставленія, извъстама в на греческомъ; г) письмо къ Терентію военоначальнику о смерти дочери его, но извастное нынв на греческомъ. Neumann, Gesch. d. armen. Litterat. S. 81. На сирскій языкъ изкоторыя сочинения св. Василия переданы были также вскорз посла смерти. На славянск. яз. сочиненія св. Василія, изд. въ 4 част., М. 1787 - 1790 г., въ переводъ темномъ и часто невърномъ. Русскій переводъ: творенія св. Василія в.,

П. Фотій, отличный знатокъ ораторскаго слога, шишеть о словахъ св. Василія: "Во всёхъ словахъ своихъ великій Василій превосхоленъ. Если вто другой, онъ особенно владъетъ языкомъ чистымъ, изящнымъ, величественнымъ; -- въ порядей и сили мыслей за нимъ первое мъсто; убъдительность соединяеть онъ съ пріятностію и ясностію. Рѣчь такъ плавна, какъ потокъ свободно вышелшій изъ своего источника. Кто хочеть быть отличнымъ гражданскимъ ораторомъ: не нуженъ ему ни Димосоенъ, ни Платонъ, если онъ принялъ себъ за образецъ и изучаеть слова Василія". Фотій замічаеть еще, что и письма св. силія могуть быть образцемь письменнаго слога 21). Изъ собственныхъ словъ св. Василія видно, что онъ во время поста каждый день по крайней итръ одно говорилъ слово, а иногда и два 22). Нынъ извъстны 25 бесёдъ Василія о различныхъ предметахъ и между ними нъсколько похвальных словъ святымъ Божіниъ 23). Беседн: протиет ростовщикова, протива пъянства и роскоши, о градъ-по силв и одушевленію считаются лучшими между всеми беседами Василія.

Многія изъ писемъ св. Василія живо описывають событія его времени. Многія—съ превосходными наставленіями о любви, о вротости, о прощеніи обидъ, о воспитаніи дітей, противъ скупести и гордости богатыхъ, противъ напрасной влятвы <sup>24</sup>); или же съ духовными совітами для иноковъ <sup>25</sup>).

- § 136. 5) Накъ догматико-полемикъ ръ трехъ вингахъ противъ Евномія. Содержаніе первой и второй изъ иихъ.
- II. Въ трехъ книгахъ противъ Евномія св. Василій разбираетъ и опровергаетъ сочиненіе Евномія: «апологію» <sup>26</sup>). Апологія начинается

22) Видно изъ 1-го слова о постѣ Т. І. р. изъ бесѣды на шестоднев. Т. 2, р.

М. 1845—1848. 8. ч. 1—7. Недавно при редакців Твор. Отцевъ отдельно изданы творевія Василія в. въ 7 томахъ.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Bibl. cod. 141-143.

<sup>35—69.

&</sup>lt;sup>23</sup>) У Гарньера издано 24 бесёды; 25 у Маттея; о неизданныхъ въ прим. 17. Два бесёды о поста, которыхъ подлинесть подвергали сомивню, недавно отысканы въ арминскомъ переводе V въка. *Neumanns*, Gesch. d. armen. Litter. S. 81. Leipz. 1836. Похвальные слова: а) 40 Мученикамъ; б) М. Варламу; в) М. Гордію; г) М. Маматту; д) М. Улиттъ.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Cm. Epist. 24—26, 49, 65, 83, 85, 97, 106, 112, 115, 116, 161, 174, 182, 183, 197, 219—222, 240, 246, 251, 259, 277, 283, 291—294, 296—299.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Ep. 2. 10. 11. 14. 18. 22. 23. 42—46. 150. 173. 249. 295.

э) Іеронимъ (de vir. illustr. 119), Өеодоритъ (dial. 2. р. 17), Свида говорятъ, что св. Василій писалъ «превосходныя слова противъ Евномія»; самъ Василій упоминаетъ о нихъ въ письмъ къ Аеанасію епископу анкирскому, (Ер. 25. olim. 53). Но, сколько словъ или книгъ писано противъ Евномія, у древнихъ невидно. Нынъ навъстныя (кромъ 3), послъднія 2 слова противъ Евномія, ни почему не могутъ на-

убъжденіемъ не смотръть на древность и знатность учителей, а на истину. Увъщанія Евномієва, отвъчаеть Василій, слушаться нельзя, хотя истина древиве лжи: опыть-учитель;--- между твить Евномій противуръчитъ себъ самому, когда, выставляя символъ въры, называетъ сей символь древнимъ, тогда какъ на деле онъ есть тотъ самый, которымъ Арій обмануль Александра. Первое основаніе для своего ученія Евномій выставляеть то, что «такъ какъ Единый ни отъ Себя Самаго, ни отъ другаго не получилъ бытія, то онъ не рожденъ, или лучше нерожденіе есть самая сущность его». Въ подкръпление послъдняго прибавления Евномій писаль, что нерожденіе не есть дійствіе только мысли нашей о Богъ. Св. Василій, заметивъ, что первыя слова Евноміевы взяты изъ Аристотеля и взяты безъ нужды для истины, такъ какъ именуетъ Бога нерожденнымъ, во первыхъ говоритъ, что слова наши означають или только отношеніе одного предмета къ другому, или частныя свойства предмета, но не всю сущность; далже повазываеть, что нерождение не составляетъ сущности Вожией, а есть дъйствие представленія нашего о Богв, вакъ о Безначальномъ, точно также какъ понятіе о Промыслъ, -- о Творцъ есть понятіе о частныхъ дъйствіяхъ Божінхъ, понятіе о неизміняемости и всемогуществі — понятіе о частных вачествахъ Вожінхъ. Евномій писаль о нерожденіи, что это не есть отрицаніе д'виствительности. Василій св. отвівчаль, что оть того оно не есть еще и сущность Божія, а частное качество и даже по простому понятію отрицательное качество и поелику писаніе частныя качества Божінбезначальность, неизминяемость, всемогущество принисываеть и Сыку Божію: то умствованіе Евномія разрушаеть собственную его мысль о Сын'в Божіемъ. Вообще же объ увітренім Евномія васательно извітстной для него сущности Божіей замічаеть, что такое увітреніе и не pasymno H противно писанію, такъ какъ ни разумъ, ни писаніе не говорять намъ, что имъ извъстна сущность Божія (Пс. 138, 6. Пс. 53, 8. 2 Кор. 12, 7 27).

Утвердивъ, какъ казалось, за Вожествомъ нерожденіе въ значеніи сущности Вожіей, Евномій писалъ: "Будучи не рожденъ, какъ выше показали, никогда не можетъ принять рожденія, такъ чтобы сообщалъ свое естество раждаемому, но остается далекимъ отъ всякаго сравненія и общенія". Поелику основаніе такого заключенія уже отвергнуто; то св. Василій обращается только къ тому, чтобы во-первыхъ дать замѣ-

зваться сочиненіемъ Василія,—ни по частнымъ выраженіямъ, ни по слогу, ни по порядку, ни по доказательствамъ; вто не боле, какъ сборникъ кое-какихъ замечаній противъ Евномія; и въ некоторыхъ древнихъ рукописяхъ написаны только 3 слова. Почему нельзя не согласиться съ Гарньеромъ и Шренкомъ, что св. Василію принадлежатъ только три слова противъ Евномія.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) p. 209-227. Cars. 1 -16.

тить уловку Евномія, съ какою тоть скрываеть нечестивую мысль о Сынь Вожіємь, называя Его только раждаемымь, и потомъ въ обличеніе Евномія превосходно объясняеть слова писанія о томь, что Сынь Божій есть истинный образь Вога невидимаго, выражающій въ себь сущность Вожію (Іоан. 14, 9—17—10. 5—25. Кол. 1, 15. Евр. 1—3). "По моему мивнію слова: образь раба воспріять, означають то, что Господь нашь родился въ существь человіческомь, такь и бытіе во образь Вожіємь выражаеть свойство существа Божія". Евномій быль столько дерзокь, что писаль: «кто же столько безумемь,—чтобы утверждать, что Сынь равень Отцу, когда Самь Господь ясно говорить: "Отець мой болій мене есть?" Св. Василій отвітиль скромно на дерзость Евномія словами писанія о безстыдныхь (Іер. 3—3); слова приведенныя Евноміємь объясняєть въ томь смыслів, что Отець болів Сына по происхожденію Сына оть Отца 28).

Во второй книга св. Василій разбираеть ту часть апологіи, гда Евномій говорить собственно о Сын'в Вожіемъ. Евномій началь эту часть тыть, что "если бы, говориль, указали им на слова писанія, гдв Единородный называется рожденіемъ и тварію: то тімь могли бы освободять тебя оть дальнаго разсужденія; но для понимающихъ рожденіе твлесно надобно еще о семъ свазать кое-что". Св. Василій, замътивъ, что такія слова не более какъ слова самонадеянности, объясняеть те слова апостола (Дъян. 2, 36), которыя аріане обыкновенно приводили въ свою защиту и объясняетъ точно также, какъ объяснялъ св. Асанасій. Для Евномія онъ замічасть, что вовсе напрасно тоть упорно продолжаеть держаться выдушаннаго имъ слова: "рожденный", когда оно не выражаеть всей сущности Сына и указываеть только на отношеніе Сина въ Отпу; равно произвольно именуетъ Сына рожденіема, вогда писаніе не употребляеть такого названія. "Рожденіе есть сущность", писалъ Евномій, но такое понятіе о рожденіи не болье, какъ странность, легко обличаемая общимъ словоупотребленіемъ" <sup>20</sup>). Свое понятіе о Единородномъ Евномій преподавалъ такое: «сущность Сына рожденная, такъ накъ не была прежде своего усвоенія, но рожденная прежде всею волею Отца». Св. Василій разрушаеть сей софизить а) тімть, что и сущность раждающаго была бы не старве своего устроенія; б) твиъ, что между временемъ и въчностію разстоянія нъть, между тымъ какъ Словома вся быша (Іоан. 1, 1). Другой софизмъ Евномія въ подкрівпленіе перваго: "Если не сущаго родилъ, то никто не укоряй меня въ несправедливости; если же сущаго, то это хула и безуміе". Напротивъ, отвъчаетъ Василій: 63 начамь бъ Слово, при чемъ говорить: «нельзя подумать, чтобы что нибудь было старше начала, иначе не было бы началомъ;

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) р. 228—238. Слав. л. 17—24. <sup>39</sup>) р. 238—248. Слав. л. 18—30.

равно нельзя оставлять слово: бъ и представлять какое либо разстояніе, въ которомъ не бъ. думать, что не бъ, означаеть отвергать—Слово бъ». И доказываеть это библейскимъ употребленіемъ слова: "начало" зо).

Евномій, назвавъ посл'я того съ открытою дерзостію Единороднаго не сущимъ, въ прикрытіе дерзости пишеть: "Единородный Онъ по тому, что будучи рожденъ и созданъ единый силою Единаго нерожденнаго сталъ пресовершеннымъ служителемъ. Св. Василій, показавъ, что по общему употребленію Единородный означаєть только Того, кто единь рожденъ, а не болве, отыскиваетъ, съ чего берутъ называть Единороднаго совданнымъ. Припоминая же, что аріане обывновенно приводять слова: Господь созда мя, онъ дъластъ на это такое замъчание: а) "это сказано въ такой книгъ, которая заключаетъ въ себъ иного сокровеннаго. состоить изъ притчей и подобій; б) другіе толкователи, точиве, повавывая значение еврейскихъ словъ, перевели вивсто созда, стяжа мя; а это прямо уже вопреки хул'в о созданіи, -- такъ какъ вто свазаль: стяжах человька Богом (Выт. 4, 2), тоть какъ известно, скавалъ это не въ томъ смыслъ, что созданъ Каннъ, а рожденъ". Евномій замічаль даліве, что не надобно съ именемъ Отца и Сына соединять мысли о человъческомъ рожденіи; св. Василій говорить, что такое замъчание очень хорошо, но тъмъ не менъе тотъ не христіанинъ, отвергаетъ или ложно толкуетъ имена Отца и Сына; ибо "мы увъровали не въ Творца и тварь, а запечатлъны благодатию врещения въ Отца и Сына" 31).

Въ ослабление общаго върованія, что такъ какъ и Сынъ и Отець называются свътомъ и жизнію, что это указываеть на единосущіе ихъ, Евномій строиль софизмъ; если свъть и жизнь въ нерожденномъ и рожденномъ одно и то же: то нерожденный сложенъ и не рождень. Если не одно и то же: то конечно свъть въ рожденномъ и нерожденномъ различается степенью. Св. Василій, замътивъ на это, что по общему смыслу свъту противуполагается тыма, а жизни смерть, приводить слова писанія, гдъ Сынъ называется свътомъ истиннымъ, полнымъ, а не степенью свъта (Іоан. 1, 9. 14, 6. 1 Кор. 1, 24). Затъмъ обличаетъ худу Евномія на Св. Духа 32).

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) p. 247-254. Carb. s. 31-37. <sup>31</sup>) p. 255-260. Carb. s. 38-41.

во р. 261—270. Слав. л. 42—49. Въ одномъ Паримско-Латинскомъ изд., въ концъ второй книги на сторонъ напечатано: Spiritum S. ab utroq. procedere. Послъднее возражение Евномія въ сей книгъ слъд. Сынъ есть творение нерожденнаго, а Утъшитель творение Единороднаго. Св. Василій, сказавъ что Евномій худитъ и Духа Св. и Сына, пишетъ: «Кому неизвъстно, что всякое дъйствие Сына нераздъльно отъ дъйствий Отца? И нътъ ничего изъ относищагося въ Сыну, что было бы чуждо Отца: Вся, говор. моя Теоя суть и Теоя моя (Іоан. 17—10). Какимъ же обр. вину Духа, относитъ онъ въ одному Единородному и въ порицание природы Его допускаетъ творение? Если онъ вводитъ два равличныя начала: то долженъ быть осужденъ виъ-

# § 137. Содержаніе третьей книги противъ Евномія и дестоинства всего сочименія.

Въ третьей книгъ обличается нечестивое учение Евномія о Св. Духв. Евномій писаль, что такъ какъ Духъ Св. по ученію святыхъ, есть гретій по порядку и достоинству, то третій Онъ есть и по естеству. Св. Василій отвічаеть: а) молчаніе Евномія о тіхть святыхъ, у коихъ онь будто бы научился считать Духа Св. третьимъ по порядку и достониству, даетъ видътъ, что учение Евномія принадлежитъ только ему одному. б) Какая нужда быть Духу Святому третьему по естеству, если Онь третій и по порядку и достоинству. Изъ писанія тому не научились мы и заключить о томъ изъ сказаннаго нельзя. Въ подтверждение постъдняго указываеть на чины ангельскіе, которыхъ различіе, какъ говорить онъ, не доказательство различія естества ихъ. За темь въ повазаніе божественнаго естества Духа Св. указываеть: аа) на то, что Духъ Св. именуется Богомъ и Святымъ точно также, какъ Отецъ и Сынъ (Исх. 6, 3); бб) на дъйствія Его какъ Духа зиждителя (пс. 32, 6. Іоан. 33-4. пс. 138-7), какъ Духа утелителя и раздаятеля всъхъ дарованій духовныхъ (Ioaн. 14, 26. 1 Kop. 12, 4—11); вв) на то, что "какъ стороннему и чуждому нельзя видеть помышленій души: такъ и Духъ Св. потому, что какъ не сторонній и не чуждий имжеть общение съ Богомъ и въ тайнахъ можеть испытывать и глубины судебъ Божінхъ (1 Кор. 2, 11). гг) Онъ подветъ жизнь точно также, какъ Отепъ и Сынъ (Рим. 8, 11). Евномій писаль: "Духъ есть творение Единороднаго, не имъющаго божества и зиждительной силн". Св. Василій отвівчаеть, что если и люди обожаются, какъ же непричастенъ божества Тотъ, къмъ совершается обожение? Въ ниспровержение же хулы говоритъ, что мы врестимся во имя Огца и Сына и Св. Духа. Наконецъ въ объяснение словъ писания (Амос. 4, 13. Іоан. 1, 3), которыя свиоміане такъ глупо приводили въ подтвержденіе своего мивнія, говорить, что слова пророва: утверждани громи и созидани духа, относится въ дыханію вътра, а о словахъ: вся тъма быша, занвчаеть, что понятіе о Духв не позволяеть вилючать въ чисво всего сотвореннаго и Духа.

Таково содержание трехъ книгъ св. Василія противъ Евномія.



ств съ Манихеемъ и Маркіономъ? Если поставляетъ все въ зависимости отъ одного начала: то что говоритъ онъ о Сынъ, относится и иъ первой винъ». Спросимъ и иы, как. обр. западники выводятъ изъ этихъ словъ Василія върованіе Василія, въ происхожденіе Духа Св. отъ Отца и Сына? Василій ни слова не говоритъ вдёсь о происхожейи Духа, а опровергаетъ мизніе Евномія о твореніи Духа св. Сыномъ, и при томъ мизніе о двухъ началахъ называетъ онъ Манихействомъ. См. ниже въ на. о св. Духа, зам. 37.

Съ утвиненить для чувства христіанскаго, съ покоемъ для испытательнаго ума каждый можеть читать такое сочинение, каково сочиненіе св. Василія противъ Евномія. При подобномъ разсмотрівній сочиненія а) прежде всего и почти на каждой страниць представляется возвышенный тонъ, въ какомъ великій учитель обличаеть своего противнина и излагаетъ свои собственныя мысли. Преврасны следующія слова его объ Автів, въ началь перваго его слова: "не буду я говорить о немъ, какими науками сначала занимался онъ, какъ ворвался на пагубу въ церковь Божію, чтобы не показаться мит укорителемъ, забывшимъ долгъ обличителя". Это правило выдержано Василіемъ въ продолженіе всего сочиненія. Онъ слишкомъ далекъ отъ того, чтобы унижать въ своемъ лицв лице защитника истины жесткими, запальчивыми укоризнами противнику. Какъ ни дерзки были по мъстамъ возражения и выраженія Евномія, отв'ять на нихъ у св. Василія или молчаніе, или спокойное, но дышащее благочестиемъ указание на ихъ дерзость. б) Преследуя шагь за шагомъ перваго діалектика изъ аріанскихъ діалектиковъ, онъ останавливается на каждой важной мысль, но не входить въ пустыя тонкости діалектики, безплодныя для ума и сердца: .. Не хочется мив обличать сустность словъ сихъ", говорить св. Василій, приведши одинъ изъ пустыхъ софизмовъ Евномія и прибавляєть: "тогъ, кто только спорить, нъкоторымъ образомъ походить на пустослова" зз); в) почти каждый ответь Евномію онь начинаеть темь, что разбираеть діалектическое построеніе Евномія на основныя части, послів сего самъ читатель или слушатель видить не только содержание построения, но иногда самъ же видить и пустоту его, а чего не увидёль бы онь, показываеть въ своемъ опровержени св. Василій. г) Первая опора для мыслей св. Василія слово Божіє; но какъ онъ имъ пользуется? самая строгая критика не найдеть у него ни однаго текста, который бы не подтверждаль съ силою инсли его; наконецъ д) все сочинение противъ Евномія отличается строгостію порядка, силою и последовательностію инслей и бла-POTECTIONS.

## § 138. Въ вингъ о Св. Духъ; въ другихъ сочиненіяхъ.

"Когда пересматриваю я то, пишетъ Григорій Богословъ, что писалъ онъ (св. Василій) о Св. Духъ, пріобрътаю Бога достоповлоняемаго, проповъдую истину свободнымъ и твердымъ духомъ, слъдуя его бого-

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>) р. 223. Слав. стр. 13. «Затемъ спорить съ неразумными? Это походило бы на то, какъ если бы стали мы спорить съ лешившимися ума отъ воспаления въ мозгу», р. 252. Слав. л. 35. «Опасаюсь, говоритъ онъ въ другомъ мъстъ, какъ бы намъ тогда, какъ произносимъ чужия хулы, не осивернить своего разума и не принять участия въ ихъ осуждени», р. 229. Слав. л. 17 и слъд. стр.

словію " 34). Св. Григорій имълъ при семъ въ виду конечно и сочиненіе противъ Евномія, но преимущественно жнигу о Св. Духв., сочиненіе, писанное св. Василіемъ противъ Аэтія, котораго поборникомъ быль н Евномій. Это сочиненіе написано по следующему случаю: артіане 35). услышавъ при одномъ праздничномъ богослужения св. Василия, что въ славословін св. Тронц'в п'вли то: "слава Отпу съ Сыном'ь и Св. Духомъ", то "слава Отпу чрезъ Сына во Св. Духъ", тотчасъ стали разглашать, что св. Василій вводить ученіе новое и себ'в самому противоръчащее. Св. Амфилохій, въроятно самъ бывшій при богослуженіи и слышавшій клеветы аэтіанъ 36), просиль св. Василія написать сочиненіе о Св. Духв, чтобы заградить уста врагамъ ввры, и въ 375 г. сочиненіе было уже готово для Амфилохія 37). Объяснивъ въ 1-й главъ своей книги случай, по которому пишетъ сочинение, св. Василій во 2-й и 3-й ч. новазываеть, почему аэтіане такъ внимательны къ слогамъ: "Аэтій, говорить онь, писаль, что несходное по природъ и произносится не одинаково, и наоборотъ". Въ 4-й и 5-й м. показываетъ, что св. писаніе не знастъ подобной діалектической разборчивости, употребляя предлоги съ, ез и чрезт о лицахъ Св. Троицы не всегда однообразно, но всегда удерживаетъ мысль о равенствъ лицъ. Затъмъ, сказавъ въ га. 9-й о наименованіяхь Духа, въ га. 10-й—11-й запов'ядію о крещенія обличаеть лишающихь Духа славы равной славів Отца и Сына; а въ гл. 12-й объясняетъ имъ же, что значитъ крещение во имя Інсуса Христа. Въ гл. 13-15-й рышаетъ нъсколько возражений; въ гл. 16-й довазываетъ изъ словъ апостола (1 Кор. 12, 4-9), что въ раздъленін дарованій духовныхъ Духъ Св. дъйствуеть точно также какъ Отепъ и Сынъ, и тому же повелъваетъ учиться изъ миротворенія: "Познай общение Духа съ Отцемъ и изъ первоначального творения. Чистые, разумные, премірные духи потому святы и именуются святыми, что получили внутреннее освящение отъ Духа Святаго. Объ образъ творения небесныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Orat. 20. in laud. S. Basilii, p. 363.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) О Св. Дужв гл. I.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Изъ 176 письма Василіева видно, что Амфилохій присутствоваль въ 374 г. при богослуженіи св. Василія въ день св. Евтихія.

<sup>37)</sup> См. 231 письмо. О 30-ти главахъ сего сочиненія, говоритъ св. Дамаскинъ въ 1, 2 и 3 Слова объ инокахъ. Онъ же въ изложенія въры приводить (libr. 1. сар. 11, р. 131. libr. 4, сар. 16. р. 281): а) слова св. Василія, которыя читаются въ 18 гл. (р. 38); б) Слова (libr. 4, с. 16. р. 28) о преданіи относительно моленія съ лицемъ, обращеннымъ на востокъ, относительно креста и другаго подобнаго сему; а вто читается въ 27 г., книги о св. Духъ: в) Слова (libr. 2. с. 3. р. 157) объ утвержденіи Ангеловъ въ добръ, зависящемъ не отъ природы, а отъ благодати, что читаемъ въ 16 гл. той же книги Василія (р. 31). На вселенскомъ Никейскомъ соборъ (ар. Віпіцта 3, 566—567) читали 30 главъ книги св. Василія о св. Духъ. Потому напрвено сомнъніе Эразма въ томъ, принадлежить ли св. Василію вторая часть книги, съ 15 гл. до конца.

силъ умолчано потому, что бытописатель міра отврыль намъ Творца только въ видимомъ міръ. А ты, который можешь заключать отъ видинаго въ невидимому прославляй Творца, въ которомъ создана быша всяческая видимая или невидимая, аще престоли и пр. (Кол. 1, 16). Въ твореніи сего ты представляй себ'в Отца, какъ причину предначинающую (προκαταρτικήν), Сына какъ причину зиждительную (δημιουργικήν), Духа, какъ причину совершительную (теленотия) такъ, чтобы волею Отца назначалась бытіе духовъ служебныхъ, действіемъ Сына производилась, а присутствіемъ Духа совершалось оно. Впрочемъ начало-одно, зиждущее Сыномъ и совершающее Духомъ (Міс 'архіі, бірьюруойса δι' ύιοῦ καὶ τελειοῦσα εν Πνεύματι). Το же дветь видіть св. учитель въ устроеніи спасенія челов'явовъ-при чемъ говорить: "Духъ усть Божіихъ есть духъ истины, который отъ Отца исходитъ". Въ гл. 17 и 18 обличаетъ техъ, которые, какъ выражались они сами, не хотели сочислять (сомарывинейся си) Духа Св. со Отцемъ и Сыномъ, но настаивали на какое-то подчисление (ὑπαρίθμησιν). Объяснивъ ичъ, такъ какъ они сами худо понимали слова свои, что подчисление бываетъ напр. недълицаго виду, вида роду, онъ говоритъ: "Не хочется мив ввритъ, что они могли дойти до такого неразумія, чтобы представлять Вога всячесвихъ, чемъ-то общимъ, представляемымъ только въ уме, но неимеющимъ личнаго бытія и раздівляющимся на недівлимыя". Потомъ говоритъ: "если они думаютъ, что подчисление падаетъ на однаго Духа: то пусть знають, что Духъ точно также произносится вивств со Отцемъ, вавъ Сынъ (Мате. 28, 19), и вавъ Сынъ относится въ Отцу, точно тавже и Духъ въ Сыну по порядку словъ, преданному для крещенія. Единъ Богъ и Отецъ, единъ единородный Сынъ и единъ Духъ Св.; Его (Духа Св.) соединение со Отцемъ и Сыномъ довольно доказывается и твиъ, что Онъ не считается въ сонив твари, но произносится особо. Онъ не единъ изъ многихъ, но одинственный.... Его природа повазывается и въ томъ, что отъ Вога (ех Өеоб) —, такъ какъ происходящій отъ Бога, не рожденіемъ какъ Сынъ, но какъ Духъ усть Его" 38).

Въ м. 19 доказываетъ изъ писанія, что надобно славословить Духа св., въ м. 20-й на слова еретиковъ: "ни рабъ, ни Владыка Онъ (Духъ св.), но свободный", говоритъ: " что больше оплакивать въ нихъ надобно? Неразуміе ли ихъ, или хулу?" И объясняетъ имъ то и другое ихъ достоинство. Въ м. 21 и 22-й показываетъ, что св. писаніе имъетъ Духа св. Господомъ (2 Сол. 3, 5. 1 Сол. 3, 12, 13. 2 Кор. 3, 17—18, 61—62), и также непостижимыть, какъ непостижимъ Отецъ (Іоан. 14, 17—16). Въ м. 23 объяснивъ, въ чемъ должно состоять славословіе Сыну, въ 24 м. показываетъ, что по

<sup>38)</sup> Сл. Испов. въры, послан. Евстаейю для подписания. Ер. 125. р. 216.

дъйствіямъ Духа, Духъ также долженъ быть прославляемъ какъ Отепъ и Сынъ.

Въ гл. 25 возвращается къ возраженію: "славословить надобно Отца и Сына во св. Духв, а не со духовъ". Св. Василій отвъчаеть, что то и другое славословіе обывновенно въ употребленіи върныхъ, а не опредълено св. писаніемъ: "что до меня, я не сказалъ бы, что сей слогь 63 (въ Духъ) показываетъ мысль меньшей важности, но онъ чаще, если понимають его правильно, возводить умъ къ величайшей высотв", и доказываетъ это употреблениеть библейскимъ. "Другое славословіе слава Отцу со св. Духомъ употребляется, чтобы заградить уста врагамъ въры, такъ какъ съ по употреблению въ писании означаетъ тоже, что соединяющее и; и тогда какъ последній введень для опроверженія Савеліевой ереси, выражая участіе различных лиць въ одномъ дъйствіи, тотъ лучшимъ образомъ выражаетъ присносущное общеніе упостасей". "Но, прибавляеть св. Василій, они спорять сь нами собственно не о слогахъ и не о произношеніи, а о предметахъ, которые по силь своей различаются между собою... Потому-то они скорые лишатся языка, нежели примуть это слово". Чтобы обличить несправедливость ихъ, св. Василій въ 26 гл. доказываетъ, что предлогъ съ, вопреки ихъ словомъ, употребляется въ св. писаніи и о св. Духв. Въ 27 гл. оправдываетъ славословіе: слава Отцу со св. Духомъ-употребленіемъ церковнымъ.

"Изъ сохраненныхъ вь церкви догматовъ и проповъданій (боуμάτων και κηριγμάτων) нъкоторыя мы имъемъ отъ письменняго наставленія, а ніжоторыя пріяли отъ апостольскаго преданія, преданныя намъ втайнъ. Тъ и другія одну и туже имъють силу для благочестія, и сему никто не станетъ противоръчить, кто хоти несколько по испытанію знаеть установленія церковныя. Ибо, если отважнися отвергать не шисанине обычан, какъ будто не великую важность имъющіе: то неприивтно повредимъ Евангелію даже и въ главномъ, или паче отъ проповъди евангельской оставимъ одно имя. Напр. упомянемъ прежде всего о первомъ и самомъ общемъ: чтобы уповающіе на имя Господа нашего Інсуса Христа знаменались образомъ вреста, вто училъ писаніемъ? Къ востоку обращаться съ молитвою, какое писаніе насъ научило? Слова призыванія въ проложеніи хлеба— евхаристік и чаши благословенія, кто изъ святыхъ оставилъ намъ письменно? Ибо мы не довольствуемся тъин словами, которыя Апостолъ или Евангеліе упоминаеть, но и прежде и после произносимъ и другія, какъ имеющія великую силу для таниства, принявъ оныя изъ неписаннаго ученія". Упомянувъ еще о нъсколькихъ другихъ священнодъйствіяхъ (о дъйствіяхъ сопровождающихъ св. крещеніе и муропомазаніе, о непреклоненіи кольнь въ день недъльный), св. Василій говорить: "тогда, какъ предано намъ столь много неписаннаго и имъющаго такую важность для тайнаго благочестія: они и одного словца, дошедшаго до насъ отъ Отцовъ, не хотять уступить намъ <sup>39</sup>). За тъмъ, кратко, повазавъ сообразность славословія св. Духу съ писаніемъ, въ гл. 29 говорить о тъхъ древнихъ учителяхъ церкви, которые употребляли славословіе въ томъ видъ и значеніи, въ какомъ отвергали духоборцы, и именно говорить о епископъ, крестившемъ его самого, о Климентъ римскомъ, о Діонисіъ и Климентъ александрійскомъ, объ Иринеъ, Оригенъ, Африканъ, о м. Аенногенъ, о Григоріъ чудотворцъ, о Фирмиліанъ и Мелетіъ.

Наконецъ въ 30 гл. живыми чертами изображаетъ бъдственное состояніе церкви своего времени, сравнивая это состояніе съ состояніемъ корабля, носимаго волнами въ самую ужасную бурю. Таково содержаніе книги о св. Духъ!

Въ догматическимъ сочиненіямъ по содержанію своему относятся и нѣкоторыя бесёды, таковы: противъ Савелія и Аномеевъ о божествъ св. Духа, о божествъ Сына Божія, о върп или о Св. Тронцъ, о томъ, что Богъ не есть виновникъ зла 10). Въ бесёдѣ о крещеніи, побуждая современниковъ не откладывать крещенія, говорить онъ о силь крещенія: "О, чудо! тебя обновляють безъ переплавки, вновь созидають безъ предварительнаго сокрушенія, врачують безъ ощущенія боли... Крещеніе—искупленіе плѣнныхъ, прощеніе долговъ, смерть грѣха, пакибытіе души; свѣтлая одежда, несокрушимая печать, колосница на небо, предуготовленіе царствія, дарованіе сыноположенія" 11). б) Съ догматическими наставленіями и нѣкоторыя изъ писемъ его: таково напр. (38) къ брату Григорію о различіи сущности и упостаси и нѣс-

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Все это отдъленіе, какъ очевидно, весьма важно для ученія о предамін, но чтобы не понять онего не такъ, какъ понималь св. Василій, не надобно забывать след. словъ Василія: «Вера есть несомивное согласіе на то, что слышимь, соединенное съ полною увъренностію въ истивъ скаваннаго по благодати Божіей. Отвергать что-нибудь изъ написаннаго и вводить что-нибудь изъ ненаписаннаго есть явное отступленіе отъ візры и доказательство гордости». Статья предварит. (къ настави. монаш.) о въръ, — въ Христ. Чт. ч. 10. с. 13. Ор. Т. 2. р. 224. Тоже въ заключен, правств, правиль. Согласно съ семъ Св. Василій говорить о догматажь: «о догиатахъ модчать, о проповеданіяхъ говорять отпрыто», давая тамъ разуметь, что подъ догматами преданія у него не разум'яются особые предметы в'яры, не основанные на словъ Божіемъ, а тв пояснительныя действія и мысли, которыя сирываемы быле отъ оглашенныхъ и язычниковъ; св. Васелій самъ исчесляеть намъ предметы преданія и тамъ объясняеть значеніе того, что названо у него догматами; извъстно и то, что отъ язычниковъ и отъ оглашенныхъ не скрывали первоначальныхъ понятій о въръ, которыя извъстны были по общему смыслу, а частію и по исторія; полныя же изслідованія о вірів по духу писанія, а равно св. дійствія, вырамавшія собою глубокій симслъ таннъ въры, предлагали созерцанію увъровавшихъ:

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Hom. 24, 16, 15, 9. Бесъда о въръ—въ Христ. Чтен. ч. 13. Вес. о алъ—тамъ же ч. 45.

<sup>41)</sup> T. 2. p. 11-117.

кавко другихъ, гдё разсуждаетъ о Божествё Сына Вожія и Духа св., ин о личномъ бытіи ихъ <sup>42</sup>); одно письмо (125) съ *образцомз испо*выданія вперы; нёсколько писемъ противъ ученія Аполинаріева о вопоженія <sup>43</sup>); письмо къ *Кесаріи* (93) о пріобщеніи св. тайнъ.

#### § 139. В. Василій — толкователь св. писанія.

III. Св. Василій довольно трудился и для толкованія св. писанія. Георгій Синкеллъ пишетъ: "въ одномъ очень исправномъ спискъ, дошедшемъ до меня изъ библіотеки Кесаріи каппадокійской, написано, что св. Василій исправляль Библію, сличая текстъ по спискамъ" <sup>44</sup>). Съ сочиненіяхъ св. Василія до насъ дошли только слъды его ученаго труда въры, но не самый трудъ <sup>45</sup>).

Изъ толковательныхъ трудовъ св. Василія особенно прославили Василія 9-ть Бесёдъ на шестодневъ <sup>46</sup>). Св. Григорій Назіанзенъ пиметь: "когда читаю я шестодневъ его, приближаюсь къ Творцу, познаю основанія творенія". Это означаеть, что св. Василій соединиль въ своемъ толкованіи съ краткимъ изъясненіемъ словъ бытописателя глубокія философскія и физическія изслѣдованія природы, изложилъ свои мысли съ одушевленіемъ свящ. оратора и такимъ образомъ открылъ взору ума необозримую славу Творца вселенной. Св. Амвросій болѣе нежели руководствовался бесѣдами Василія на шестодневъ въ своихъ шести книгахъ о шестодневъ <sup>47</sup>).

Какъ бесёды на шестодневъ, такъ и бесёды на *псалмы* <sup>48</sup>) говорены были св. Василіемъ въ храмъ и потому на ряду съ изъясне-

<sup>43)</sup> Письмо 8 къ кесарійскимъ монахомъ; 52 письмо къ монахинямъ; 113 къ пресв итерамъ въ Тарсъ; 210 къ неокесарійцамъ, 189 къ Евставію врачу; 214 къ Терентію Комину; 226 къ подвижникамъ; 236 Аменлохію иконійскому; 251 къ епископу Епифанію; также ер. 9, 105. 114, 159, 175.

<sup>43)</sup> Письмо 261 къ жителямъ Сизополя; 262 къ монаху Урванію; 263 къ западнымъ; 265 къ египетских епископамъ.

<sup>44)</sup> Chronogr. p. 203.

<sup>45)</sup> Во второй кн. противъ Евномія онъ пишетъ: «Когда (Ап. Павелъ) писалъ въ ессеннамъ, то показывая въ некъ людей истино соединенныхъ съ Нимъ (съ Богомъ), назвалъ ихъ собственно сущими: ἀγίοις τοῖς οὖσι καὶ πιστοῖς ἐν Χριστῷ Іησοῦ. Ибо такъ бывшіе прежде насъ передали и такъ нашли мы въ древнихъ спискахъ» с. 19.

<sup>46)</sup> Іеронимъ de vir. illustr. 116. Кассіодоръ Institut. с. 1. На армянск. явыкъ переведены онъ въ 5 въкъ; сей переводъ изд. 1830 въ Венеціи мечитаристами.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) 1-й бесевде св. Василія соответствують у Амеросія 6 гл. 1 кн.; 2-й бесевде 4 нослед. главы 1-й кн.; 3-я бесевд. заключается во 2-й книге: 4-я бесевда въ 4-хъглав. 3-й книги; 5-я въ остальныхъглавахъ; 6-й бесевде соотеет. 4 книга и т. д.

<sup>48)</sup> Bec. Ha HCall 1. 7, 14, 28, 29, 32, 33, 44, 45, 48, 59, 61, 11, 115. Cm.

ніемъ заключають онів увівщанія, утівшенія и поученія. Въ 1 бесівдів превосходно изображено достоинство псалмовъ. Сходство нівкоторыхъмість толкованія Василіева съ толкованіемъ Евсевія объясняется тімть, что тоть и другой толкователь пользовались однимъ и тімть же источникомъ—толкованіемъ Оригена.

Толкованіе на 16 гл. *пророка Исаін* оставляють за св. Василіемъ свидѣтельства древнихъ <sup>49</sup>), а частію самое содержаніе <sup>50</sup>): но и слогь и содержаніе показывають, что на это толкованіе не было употреблено столько труда и вниманія, сколько употреблено на шестодневъ. Здѣсь также наставникомъ служилъ Оригенъ.

# § 140. Учитель благечестія: педагогическое сочиненіе; подвижническія сочиненія; духъ учителя благочестія.

- IV. Переходя къ сочиненіямъ Василія собственно нравственнымъ мы должны: а) напередъ зам'ятить педагогическое сочиненіе великаго учителя: «наставленіе юношам», какт пользоваться языческими писателями». Оно по справедливости считалось влассическимъ сочиненіемъ для христіанскихъ училищъ 51).
- б) Еще современники св. Василія знали подвижническія сочиненія его. Фотій высоко ціниль за содержаніе деп подвижническія книги св. Василія, считая между ними: а) предварительныя наставленія о впрю и судп; б) правственныя наставленія; в) пространныя и кратия правила. Всіз эти сочиненія читаль Фотій и одобрять за ясность и силу ихъ 52). Къ подлиннымъ же сочиненіямъ св. Василія относятся

Григ. Нисск. Cont. usuarios Т. 2. р. 224. Св. Василій гораздо болъе писаль бесёдъ на псалмы, нежели сколько ихъ нынъ извъстно. Въ Моск. Синод. ркп. сод. 14. XI бес. І. на 14 псал., бес. І на псал. 23, на псал. 37, на псал. 115, тоже in cod. 17. saec. XI. in cod. 21 et 22. saec. XI. vel XII, въ послъд. нътъ на псал. 28. О друг. греч. рук. см. Fabr. Bibl. 9, р. 20—21. 17-ть бесъдъ на псалмы на слав. въ рук. 16 въка у Толстова (1, 54).

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Св. Максима испов., Іоанна Дамаскина, Сумеова Логоеста, Антонія Мелиссы, п. Тарасія; см. Garnieri Praefat. in I Tom. р. 59. Гарньеръ сперва сомнавадся въ подлинности сего сочиненія и пом'ястиль его въ прибавленія къ I тому но потомъ отказался отъ своего мизнія. См. Vita S. Basilii с. 42, р. 179.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Сочинитель Каппадокіецъ (р. 569) и епископъ (р. 477), также какъ въ шестодневъ, много занимается созерцаніемъ природы и особенно царства животныкъ (р. 414, 434, 477, 78, 500, 503, 529, 531); тоже самое говоритъ о Моисеъ (р. 382) что въ шестодновъ (р. 2), опровергаетъ аномесвъ и духоборцевъ (р. 531).

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Это сочиненіе было одно изъ первопечатанныхъ сочиненій. Изданіе его то на греческомъ, то на латинскомъ, то на обонкъ вивств повторено до 200 разъ; оно пореведено на всв европейскіе и накоторыю восточ. языки. *Harles* in Fabr. Bibl. 9, р. 31—32.

<sup>6°)</sup> Bibl. cod. 191, р. 494—195. Фотій всв эти сочиненія читаль подъ именемъ

три предварительныя изображенія подвижничества, какъ показивають слогъ ихъ и древніе списки; но не относятся къ нимъ изв'єстныя по слав. переводу постановленія для монаховь, два полвижническія слова **в эпитиміи** 53).

Въ сравнении съ другими Василий в. немного писалъ нравственныхъ сочиненій, если нисть въ виду и некоторыя беседы его 54) и некоторыя

двухъ внигъ подвижническихъ: въ первой внигъ было три наставленія: объ опасности церковныхъ несогласій; объ опасности преступленія запов'ядей Божінхъ и о в'връ. Во второй книга пространные и краткіе отваты. Посла сего понятно, что таже сочивенія имфеть въ виду Ісронима (de vir. illustr. с. 116), когда между сочиненіями Василія помъщаеть подвижническія писанія; Руфинь упоминаеть о Василіевыхъ "мовашеских правидахъ" и прибавляетъ, что «многія изъ нехъ перевель». (Н. Е. 2, 9). Руевновъ переводъ 203 отвътовъ Василіевыхъ извъстенъ и вынъ (in Codice regularum, ed. a Holstenio, August Vindel. 1759). Кассіанъ (praefat. instit.) говорыть объ отватажь св. Василія, предложенныхь по просьба иноковъ. Сирскій переводъ кратиихъ и пространныхъ отвътовъ извъстенъ по ркп. 769 г. (Maii coll. vet. апст. Т. 5, р. 44). Объ армянскомъ см. пр. 17.

53) Ор. S. Basilii T. 2. Нельзя признать за сочинения св. Васили 1) постамосаснія для монаховъ, живущихъ вийств и уединенно (р. 533. Слав. кн. 3, стр. 438-75): аа) въ нихъ встръчаются противоръчія съ правилами св. Василія. Василій почитаетъ жизнь уединенную опасною и много вооружался противънее, а вдъсь она превозносится; бб) духъ сихъ правилъ не тотъ, что въ подлинныхъ правилахъ св. Василія; вв) да и въ чему было бы св. Василію говорить въ этихъ постановленіяхъ о такъ же самыхъ предметакъ, о которыкъ говорилъ онъ въ другикъ? Эти-то правила вижеть въ виду Созомена, когда говорить, что монашескія правила, писанныя Евстанінь севастійскимъ, изв'ястны подъ именемъ правиль св. Василія (Н. Е. 5, 14). Духъ наставленій вполиз принадлежить Евставію севастійскому. 2) Два кратжія слова о подециаль иноческиль, помъщвемыя послъ нравств. правиль (р. 318-26. Слав. 252-59), также не принадлежать св. Василію. Въ нихъ жизнь иноческая навывается философскою, какъ не называль ее св. Василій; часто повторяются слова: хатηγούμενος, προηγούμενος, συνοδία, которыхъ никогда не употребляль св. Василій. 3) Тоже должно сказать о 60-ти эпиниміях для иноковъ и 19-ти для инокинь (р. 520—32. Слав. 476—82); въ нихъ языкъ совершенно другой, нежели какимъ писалъ св. Василій. Въроятно, что нъкоторыя изъ нихъ устно были предложены въ обителяхъ, учрежденныхъ св. Василіемъ и потомъ записаны были другими лицами, отъ того и число ихъ не по всемъ рукописямъ одинаково; напр. въ 2 синод. греч. спискахъ XI в., списанныхъ съ кесарійскаго древняго списка (cod. 27,---29) написаны только последнія 7-мъ запрещеній для иноковъ и совсемъ неть запрещеній иновинямъ; напротивъ въ древивищемъ слав. спискъ Коричей (Розенкам. 119), равно и въ слав. спискахъ сочиненій св. Василія (Анад. 2 списк.), нізть тіххъ 7-ми запрещеній, а пом'ящены всі прочія. Отъ того есть разности и въ чтеніи (см. cod. Taurin. 19. Bibl. Taur. p. 183). 4) khera o dnecmen ko Jemoio eurck. metelekkoму (Т. 3, р. 589, въ слав. перев. у Толстаго по рук. XVI и XVII в. 1, 415, 11-56) сочинение очень древнее, но не в. Василія—какъ по слогу и содержанію, такъ и потоку, что Летой, который называется епископомъ и другомъ въ самомъ сочиненін, поставлень въ епископа после смерти Василія в.

54) Двъ бес. о постъ, на слова: внемли себъ, о благодарности, о скупости противъ богатыхъ, во время голода, о гивив, о зависти, о пьянствв, о смиреніи (1-14, 6-11, 14, 20).истор. учение объ отц. церкви. т. и.

Digitized by Google

изъ писемъ <sup>55</sup>). Но немногіе такъ глубоко проникали въ основаніе нравственности, какъ проникалъ Василій; онъ предлагаетъ чистое евангельское ученіе о нравственности, и частныя правила старается возводить къ общимъ началамъ нравственности.

1) Онъ предлагалъ тъ основныя правила нравственности, изъ которыхъ должны раскрываться и въ жизни и въ учени частныя правила христіанской жизни. Какъ прекрасно изображаетъ онъ идеалъ христіанской жизни въ заключеніи нравственныхъ своихъ правилъ!

"Въ чемъ собственное свойство ('ίбιον) христіанина? Въ въръ дъйствующей любовію. Въ чемъ собственное свойство въры? Въ несомнънномъ убъждения въ истинъ глаголовъ богодухновенныхъ, въ убъждения котораго не волеблеть никакое умозаключение. Въ чемъ собственное свойство върующаго? Въ томъ, чтобы при такомъ убъждении держаться только силы того ученія, и не дерзать ни отбрасывать, ни прилагать что-либо. Ибо, если все, что не отъ въры, гръхъ есть, вакъ говорить апостолъ, въра же отъ слуха, а слухъ глаголомъ Божіниъ (Рим. 14, 23, 10, 17): то все, что вив боговдухновеннаго писанія, какъ не отъ вівры, -- гріхъ. Въ чемъ собственное свойство любви къ Богу? Въ томъ, чтобы творить заповеди Его, иля славы Его имени. Въ чемъ собственное свойство любви къ ближнему? Въ томъ, чтобы не искать своего, а только пользы душевной и тълесной любимаго. Въ чемъ собственное свойство христіанина? Бить рожденну крещеніемъ отъ воды и духа. Въ чемъ собственное свойство рожденнаго отъ воды? Якоже Христосъ умре гръху единою (Рим. 6, 3), такъ и ему надобно быть мертвымъ для всякаго гръха... Въ чемъ собственное свойство рожденнаго свыше? Въ томъ, чтобы совлечься ветхаго человъка, съ дълами и похотями его, и облечься въ новаго, обновленнаго для въдънія по образу создавшаго его". Въ нравственныхъ правилахъ своихъ онъ нисходить отъ болже общихъ къ болже частнымъ правиламъ; равно первые отвъты въ пространныхъ правилахъ заключають первыя начала нравственности христіанской.

2) То, что нравственныя сочиненія св. Василія писаны для монаховъ, вовсе не препятствуеть тому, чтобы они были общими правилами христіанскими; онъ написаны въ духъ евангельскомъ, въ духъ всеобъемлющемъ; нъсколько частныхъ правилъ, приспособленныхъ къ обстоятельствамъ, по духу также всегда могутъ имъть приложеніе къ жизни каждаго. Не говоримъ о томъ, что въ прекрасномъ его собраніи нравственныхъ наставленій каждое правило подтверждается св. писаніемъ; всъ отвъты его на вопросы писаны въ томъ же видъ; даже и тамъ, гдъ отвъчаетъ онъ на частные вопросы, возбуждаемые разными случаями жизни, онъ обращается къ св. писанію. Тъмъ онъ останавливалъ неразумную страсть сволхъ современниковъ къ безполезнымъ діалектическимъ спорамъ.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>) См. выше пр. 23, 24.

3) Преимущественно отличаеть в. Василія отъ другихъ учителей глубовій взоръ его на психологическія основанія нравственности. "Любовь въ Богу, говоритъ в. учитель, пріобретается не по наукт. Мы не учинся у другихъ наслаждаться свётомъ, любить жизнь: такъ, или еще болъе, не отвив бываеть любовь въ Богу. Напротивъ, вивств съ образованіемъ существа нашего, въ насъ всённа, вакъ сёми, некая сила ума, которан сама въ себъ заключаеть расположение къ любви. Училище заповъдей, воспріявши сію силу, только образуеть ее съ прилежаніемъ, воспитываеть съ благоразуміемъ и, при содъйствіи благодати Божіей, доводить до совершенства. Не имъть дюбви есть самое несносное зло для души, — несносиве геенскихъ мученій; оно точно также тяжко для души, какъ для глаза лишеніе світа (хотя бы то и не сопряжено было съ бользнію) и для животнаго отнятіе жизни" <sup>56</sup>). "Насъ не учать отвращаться оть бользни; точно также безъ науки отвращается душа порока. Всякій порокъ есть бользнь души, а добродьтель здоровье. Справедливо опредвляють здоровье, когда говорять, что оно есть правильное состояние отправлений природы; не ошибется, —если кто также скажеть о здоровью души... Потому-то всё хвалять умеренность, одобряють правосудів, удивляются мужеству, сильно желають мудрости 57). Витстъ съ темъ глубокій психологь показываль въ глубине души и нравственную порчу ея в уроп.

# § 141. Василій въ трудахъ для благочинія церковнаго и для богослуженія.

Св. Василій въ продолженіе всего своего правленія церковію много старался о томъ, чтобы оградить церкви митрополіи своей постоянными правилами благочинія. Въ самомъ началѣ управленія паствою писаль онъ а) канон. посланіе къ подчинен. епископамъ о не взиманіи мізды за посвященія, б) къ хорепископамъ—о возстановленіи древнихъ правилъ касательно избранія клириковъ; в) къ пресв. Григорію— о поведеніи приличномъ для пресвитера. Въ 373 г. писано посланіе къ Діодору епископу тарскому, въ которомъ защищается ностановленіе о не дозволеніи вступать въ бракъ съ сестрою умершей супруги 59). Св. Амфилохій,

<sup>56)</sup> Oper. T. 2, reg. long. 2. 3, p. 336. Простр. правида напр. въ Христ. Чт. 1834 г. пр. 2 и 3. Т. 2. Нравств. Наставленія тамъ же 1823 года.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) Бес. 9 на шестод. Oper. T. I, p. 83. сл. о свободѣ Hom. in Psalm. 33. T. I. p. 117, in. Psalm. 114, p. 201.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>) Онъ говорить, что свобода наша теперь во власти гръка и что благодать Божія врачуеть, украпляеть, вводить ее въ первобытное состояніе здравія и совершенства (Hom. in Psalm. 48, р. 180), но только не безъ участія нашей свободы (De Spiritus cap. 26).

<sup>59)</sup> Ар. Garnier. 53, 52 и 53—160 письмо въ Діодору, писанное въ 373 г., показываетъ, что св. Василіемъ даны были правила касательно супружества; 18 пр.

еписвопъ иконійскій встретиль некоторыя нелоуменія по управленію, и въ 374 г. просилъ великаго пастыря написать правила въ разръшение недоумъній. Св. Василій, какъ самъ пишетъ, употребилъ особенное вниманіе на то, чтобы разсмотръть обыкновенія древней церкви, опредъленія превнихъ пастырей, повърить и дополнить ихъ размышленіемъ, и въ концъ 374 г. послано было первое каноническое посланіе къ Анфилохіп съ 16 правилами. Второе такое же письмо къ Амфилохію писано было св. Василіемъ посл'в бол'взни 60), которая доводила Василія до гроба въ 375 г. 61). Въ семъ посланія, сверхъ новыхъ правилъ, ясиве и полнъе предлагаются нъкоторыя изъ тъхъ, которыя были предложены въ первомъ посланіи, напр. о падшихъ дівахъ (пр. 18), о крещеніи еретиковъ (пр. 47). По содержанію правила видно, что св. Амфилохій, получивъ первое каноническое письмо, встретилъ въ немъ невоторыя недоуменія и особенно васательно врещенія еретивовъ 62), и просыль св. Василія разр'єшить эти недоум'єнія, и написать правила касательно другихъ случаевъ. Въ концъ того же 375 года, св. Василій, обремененный скорбями, но утвшенный новымъ письмомъ Амфилохія, послаль въ нему третіе каноническое письмо, въ которомъ опредвлялись единственно эпитиміи для кающихся 63). Одно изъ писемъ самого Василія, гдв онъ указываетъ на свои правила, какъ на двиствующія правила церкви, ясно показываетъ, что правила, писанныя по прошенію Амфилохія, введены были не въ одной иконійской церкви, а во всей кесарійской митрополін 64). Въ 6 в. Іоаннъ Лівствичникъ ссылался на

канон. посланія въ Аменлохію говорить, что было прежде предписано о клятев. Эти постановленія нынів неизвізстны. Но помянутыя четыре посланія и нынів остаются въ составів перковныхъ правиль, занимая місто послі посланій въ Аменлохію. Въ сирскомъ списків церковныхъ правиль 10-го в. поміщены письма Василія в. въ разнымъ лицамъ; а въ арабскомъ спискі каноновъ 14 віжа поміщено 13 и 106 правиль Василія в. (Bickel Geschichte d. Kirchenrechts. Gissen 1843 s. 202, 209). Въ славискомъ списків Кормчей XIII в. послів Василієва посланія въ Григорію прибавлено замічаніе: «Сія св. правила вел. Василія въ великимъ и малымъ соборомъ приложищася о Господі». (Востокова опис. муз. стр. 292). Это замічаніе безъ сомивнія греческое: но когда присоединены правила? См. прим. 65.

<sup>60)</sup> См. предисловіе въ сему посланію и письмо 200 у Гарньера.

<sup>61)</sup> См. письмо 193 и 185.

<sup>69) &</sup>quot;Хотя у васъ не принятъ сей обычай перекрещиванія, подобно какъ в у Римлянъ, по накоторому благоусмотранію: однако наше винословіе да вижетъ силу" и оправдываетъ свое опредаленіе предъ Аменлохіємъ тамъ, что дало идетъ о людихъ нарушающихъ вару.

<sup>63)</sup> См. предисл. въ сему посланію у Гарньера р. 324 в 325.

<sup>•4)</sup> Въ письмъ 270-мъ пишетъ: "и тъхъ которые участвовали вивств съ нимъ, согласно съ изданнымъ нами правиломъ отлучи на три года отъ молитвъ" Такое опредвленіе (χήρυγμα) въ 30 прав. канон. посланія къ Аменлохію. Къ сожалвнію надпись письма не сохранилась; но изъ содержанія можно заключить, что оно писало къ дорепископу.

ваноническія изображенія в. Василія, и въ тоже время Іоаннъ Сходастивъ повъстиль ихъ въ своемъ собраніи правиль. Соборъ трулльскій призналь ихъ дъйствующими правилами вселенской церкви <sup>65</sup>). Къ каноническимъ статьямъ причислены также 27 и 29 гл. изъ книги о св. Духъ <sup>66</sup>).

Св. Василій в. трудился и для устроенія богослуженія церковнаго.

1) Литургія, изв'єстная нинь сь именемь в. Василія, безь сомвінія принадлежить св. Василію. Св. Григорій Назіанз., говоря о
трудахъ св. Василія, пишеть, что къ плодамъ трудовъ, его относятся
"установленія монашескія писанныя и не писанныя" и здубу блата́ єзіс—
вдусорісті тоб ріїнатос: "чины молитвъ, благольніе жертвенника" 67).
Здісь в) какъ ни будемъ мы понимать слова— вдусорісті тоб ріїнатос: все
очевидно, что, по словамъ св. Григорія, св. Василіємъ устроенъ быль
чинь литургіи; б) по связи річи видно, что св. Назіанзенъ въ томъ
инсть, изъ котораго заимствуемъ свидітельство о чині литургіи, описываєть труды св. Василія еще пресвитера. Но само по себі естественно,
что св. Василій, сділавшись архіепископомъ, снова пересмотріль и
привель въ порядокъ службу, которую, по волі своего епископа, пересматриваль въ сані пресвитера. Послі св. Назіанзена св. Проклъ 66)
(около 430), Леонтій (ок. 590 г.), Петръ діаконъ 69) (6-го в.),
соборъ Трулльскій 70) (691 г.), св. Іоаннъ Дамаскинъ 71) и 7-й
Вселенскій соборъ 72) свидітельствовали, что св. Василій, писаль чинъ

<sup>65)</sup> После того, какъ самъ св. Василій ссылается на свои каноническія письма къ Аменлохію (см. зам. 64), которыя притомъ находятся во взаимной связи, и после вившникъ свидетельствъ о ихъ подленности нетъ нужды опровергать Молокенбюровы возраженія противъ нихъ, повторенныя недавно и Бентеримомъ Denkwürdigk. kathol. kirche В. 5. Th. 3. (376). Но съ темъ нельзя не согласиться, что письма къ Аменлохію, а темъ более другія, получили силу каноническихъ въ церквахъ не въ одно время. Іоаннъ схоластикъ говоритъ въ предисловіи: «есть также каноны св. Василія, числомъ 68», т. е. втораго и третьяго письма къ Аменлохію; теже правила имъетъ въ виду Листенчикъ. После Трулльскаго собора Феодоръ Студитъ, Фотій (Віві. сод. 141), Зонара и др. уже все три письма къ св. Аменлохію называютъ каноническими. Въ сирскомъ спискъ церк. правиль (Cod. Paris. ori. germ. 38) 10-го въка помъщены письма Василія в. къ разнымъ лицамъ. См. прим. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Эти главы въ числъ церк. правилъ помъщены у *Вальсамона*, также въ древ. рук. Вънской ар. Lambec. Comm. 8 р. 883, Медицейской ар. Bandini. Catal р. 74, Туринской Catal. р. 196, Московской Matthaei. notit. р. 35.

<sup>67)</sup> Orat. 20, p. 340.

<sup>••)</sup> Tract. de trad. Liturgine. Bibl. M. Patr. T. 6, p. 617.

<sup>••)</sup> Леонтій въ укоризну Несторію пишеть: «совершаєть литургію другую, а не ту, которую предали отцы церквамъ и не уважаєть литургів апостоловъ, ни той, которую составиль твиъ же духомъ в. Василій». Cont. Nestor. Bibl. М. Р. Т. 2, р. 100. Петръ діаконъ въ сочиненіи: de incarnatione c. 8, int. op. S. Fulgentii p. 633.

<sup>10)</sup> II pas. 32.

<sup>71)</sup> Излож. въры вн. 4, гл. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>) Concil. ed. Binii T. 3, p. 643.

литургіи. Св. Проклъ пишетъ, что св. Василій, желая уврачевать немощь человъческую, изъ-за продолжительности служенія отказывавшуюся посъщать служеніе, сократиль древній чинь литургіи; а Петрь діаконь говоритъ: "молитвы литургіи Василія повторяеть весь востокъ". Остается присовокупить, что литургія св. Василія дошла до насъ въ спискахъ весьма древнихъ, а тъмъ, которыхъ оскорбляютъ разнорти списковъ, надобно имъть въ виду, что для повърки списковъ надлежало бы всего болте руководствоваться константинопольскими и малоазійскими спиками, а не сицилійскими, какъ это дълаль Гоаръ 73).

2) Св. Василій, кром'в чина литургіи, преобразоваль чинь утренняго и вечерняго богослуженія и писаль молитем. По сему дівлу онъ имълъ въ свое время точно такой же споръ съ неокесарійцами, въ какой и нынъ православные пастыри принуждены вступать съ неразумными ревнителями старины. Неокесарійны не хотёли инеть общенія сь главною своею церковію — съ кесарійскою, именно потому, что св. силій ввель въ сей посл'ядней антифонное п'вніе, и сд'ялаль н'якоторыя другія переміны въ чині перковной службы. Неокесарійцы говорили. что всего того не было у нихъ при чудотворив Григорів, а потому они и теперь не хотять принимать новостей. Великій учитель въ особенномъ письмъ къ нимъ доказывалъ, что антифонное пъніе и до того времени было въ употребленіи, что въ неокесарійской церкви не мало теперь такого, чего не было при чудотворив, списаль имъ свой чинъ богослуженія, и наконецъ писалъ, что предметь соблазна ихъ вовсе не таковъ, чтобы стоило изъ-за него расторгать союзъ братскаго общенія. спрашиваютъ ихъ, писалъ святитель, о причинъ непримиримой вражды ихъ: они отвъчаютъ: псалны и образъ пънія въ уставъ вашенъ измънены, и другое подобное выставляють, чего бы надлежало имъ стыдиться.... Смотрите, не обсасываете ли вы вомара, занимаясь тонвими следованіями звуковъ голоса, употребляемыхъ въ псалмопеніи и между твиъ нарушая важивищія заповіди» 74). Но что особенно еще стоить



<sup>73)</sup> Гоаръ издаль литургію в. Василія въ своемъ Euchologium Graecorum (Paris. 1624. Venet. 1730) съ показаніемъ разныхъ чтеній, какін видъль онъ въ рукописяхъ большею частію сицилійскихъ. Лямбезъ, отдавая честь труду Гоара, замѣчалъ, что Гоаръ не имълъ въ рукахъ ни одной изъ Вънск. рук.; а Вънскія рип. большею частію Констант. Гейнр. Майо издалъ (Bibliot. Uffenbach Halae.) другой экземп. литургіи св. Василія съ рук. весьма древней и при этомъ писалъ, что эта литургія совершенно различва отъ Гоаровой; но при сличеніи ен оказалось, что различіе ен ограничивается почти однимъ диптихомъ. Синод. рукопись, писаннан въ 14 в. представляетъ намъ литургію в. Василія именно въ томъ же самомъ видъ, въ какомъ она извѣства нынъ, за исключеніемъ, какъ само по себѣ повятно, чина проскомидін, котораго нѣтъ въ рукописи. Какъ литургія в. Василія, такъ вообще чинъ богослуженія его требуютъ особеннаго изслѣдованія. См. еще то, что сказано о литургія Златоуста.

<sup>74)</sup> Письмо 203 къ неокесар. клиру.

заивчанія, неокесарійцы точно также, какъ и нынів случается, были жертвою обмана людей хитрыхъ, которые иміли въ виду распространить между ними ложное ученіе о вірт. Первое письмо къ неокесарійцамъ писано 374 г., а въ слідующемъ году св. Василій, возвращаясь съ одного собора, остановился для отдохновенія въ одной обители неокесарійской, находившейся подъ управленіемъ брата его бл. Петра. Неокесарійцы, услышавъ объ этомъ, пришли въ волненіе; ловкіе люди, опасаясь за себя, спіншли разгласить, что Василій хочеть силою вводить у нихъ новый чинъ церковный. Въ новомъ письмів св. Василій, объяснивъ неокесарійцамъ случай и причину, по которымъ остановился въ ихъ обители, открыль имъ глаза на людей смущающихъ ихъ; онъ показаль имъ, что это не кто другіе, какъ осужденные церковію савелліане и посліднимъ писали, что, если не престануть они смущать другихъ, онъ предасть ихъ церковному суду 15.

# § 142. Жизнь св. Григорія Назіанз. до епископства.

Другомъ юности и всей жизни св. Василія быль св. *Григорій*, по мъсту жизни *Назіанэскій*, по духовному направленію *Вогословъ*.

Григорій по рожденію и воспитанію принадлежаль, кавъ и Василій, Каппадокіи <sup>1</sup>), которая тогда изв'єстна была образованностію жителей <sup>2</sup>); сынъ молитвы матерней <sup>3</sup>), при самомъ рожденіи посвященъ

<sup>75)</sup> Письмо 20-е къ неокесарійцамъ.

<sup>1)</sup> Пресвитеръ Григорій въ его жизни пишеть, что Григорій родился въ гор. Навіанзъ, называвшемся въ прежнее время Діомесарією. Еверонть тіанскій епископъ въ 5 засъдании 5 Всел. собора говоритъ: «Аріанзъ-имъніе (деревня), гдъ родился Григорій; — подъ городомъ Назіанзомъ». Время рожденія опредвляется след. обстоятельствами: а) Юліанъ прибыль въ Асины въ 355 г., когда уже тамъ быль Григорій; а Григорій оставиль Асины почти 30 леть" (Carmen de vita sua, с. 238, р. 4); б) отецъ Григорій говорить сыну: «ты еще не столько жиль, боос парії две θυσιών έμοι γρόνος, — сполько прошло времени жертвъ для меня" (Carm. de vita sua c. 512). Эти слова переводять такъ: ты еще не жилъ столько, сколько я приношу жертву. И выводять заключеніе такое, что св. Григорій рождень тогда, какъ отецъ быль епископомъ. Толкованіе произвольное! Тексть Григорієвъ не говорить о совершеніи жертвы. Въ другомъ маста св. Григорій пишеть: "Молю, если накогда отецъ и дивная мать дарили тебъ жертвы чистыя и святыя" (De vita sua v. 416). У него же «безкровныя жертвы души» (Carm. de divina vitae gener. v. 40). След, подъ жертвами разуменотся у св. Григорія дела любви нъ Богу. След. по словамъ отца сынъ родился, когда отецъ былъ христіаниномъ. Отецъ крещенъ епискономъ Леонтіемъ, когда быль сей въ дорога на никейскій соборъ (въ 325 г.), а посвященъ въ епископа чревъ 4 года послъ того (Orat. 18, р. 318, 399). И такъ по тому и другому обстоятельству св. Григорій родился не повже и не раньше 326 года.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Исидоръ Пелусіотъ Lib. S. Ep. 158, 352.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 121 эпиграмма.

быль Богу; благочестивая Нонна, питая нажную душу его благочестивыми наставленіями, старалась воспитать въ немъ решимость исполнить объть ен о немъ и подарила ему какъ самый дорогой подарокъ-св. писаніе 4). Увлекаемый любовію въ наукамъ, онъ после домашнято воспитанія, преимущественно у дяди Амфилохія, отличнаго наставника въ краснорвчін, отправился слушать науки въ Кессарін каппадокійской 5) у оратора Оеспесія <sup>6</sup>), потомъ посътиль Александрію <sup>7</sup>) и наконець на 24 году своей жизни прибыль въ Аоины 3); здесь номного спуста, онъ имъль радость увидъться съ Василіемъ, съ которымъ познакомился въ Кесаріи. Теперь вибсть съ нипъ зналъ онъ дорогу только въ школу и храмъ, и вийсти съ нимъ слушалъ не только словесныя, но философскія, математическія и частію медицинскія науки 9). По окончаніи образованія онъ оставался въ Аоннахъ учителенъ словесности, но недолго. Возвращаясь къ родителямъ, онъ въ сильную и продолжительную бурю, даль обыть - посвятить себя Богу, если останется жить и, прибывь въ домъ родителей, принялъ крещение 10). Братъ его *Кесарий*, юноша также благочестивый, но желавшій жить въ светь, отправился въ столицу; Григорій, для котораго "болье значило быть последнимъ у Бога, чемъ первымъ у царя" 11), колебался только въ томъ: "предпочесть ли ему путь созерцаній, или д'вятельности" 12). Онъ р'вшился совивстить то и другое, --- помогать отцу въ его служении, но жить, сколько можно уединеннъе, трудиться для церкви, но сколько можно чаще упражняться въ св. Писаніи, въ молитвъ, въ подвигахъ покаянія 13). Другъ его, Василій, много разъ приглашаль его въ пустыню; онъ согласился, особенно когда занятія по дому сильно отяготили душу его, стремившуюся къ беседе съ единымъ Господомъ; сладко было душе Григорія жить и бесвловать въ любезной пустынъ. — онъ долго вспоминалъ и послъ того о семъ счастливомъ времени. Но старецъ отецъ имълъ нужду въ сынъ и требовалъ его къ себъ.

Едва явился Григорій изъ пустыни въ Назіанзів, отецъ посвятиль

<sup>4)</sup> Твор. св., Григорія: стих. о своей жизни 6, 7, 8; о бъдствіяхъ своихъ 4, 310—312; о самомъ себъ 4, 294—295.

<sup>5)</sup> Пресвит. Григорій о жизни Богослова; Назіанзена Слово 43, стр. 66. Слово о св. Амендохів.

<sup>6)</sup> Ieponume de vir. illustr. § 113. Твор. Навіана. Т. І, Слово 7, стр. 245.

<sup>7)</sup> Стих. о своей жизни 6, 8.

<sup>8)</sup> Стих. о своей жизни 6, 7, 8; о самомъ себъ 4, 289-290.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Твор. Св. Григорія 3, 68—81. См. о Василів пр. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Пресвит. Гриморій о жизни Богослова. Сл. пъснь о самомъ себъ 4, 209. Отат. п. 18, 31.

<sup>11)</sup> Слово 7, стр. 249-250.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Fetrastichion 1 p. 156.

<sup>48)</sup> De vita sua, c. 296, 311-320, p. 5, 6.

ето въ пресвитера; отягченный въ душт саномъ, котораго не желалъ, Григорій посившиль опять въ пустыню къ Василію 14) и, отдохнувъ душою, возвратился къ пастырю и паствъ, чувствовавшимъ въ немъ нужду; ему пришлось теперь мирить съ своею совъстію оскорбившихся удаленіемъ его, и, послъ перваго враткаго Слова на Пасху, нъскольвии другими словами онъ успълъ и успокоить и научить многимъ тайвыть паству 15). Вскоръ посль того ему надлежало совершить другое примиреніе, гораздо болже трудное; наства возмутилась простотою престървлаго пастыря, подписавшагося подъ коварнымъ символомъ полувріань; поступовъ сталь цівлію нападеній со стороны аріань; многіе изъ паствы отделились отъ старца пастыря. Григорій даль время первымъ чувствамъ народа, потомъ расположилъ старца открыто исповедать и свою въру и свою ошибку, -- ошибку не намъренія, а простоты, и послъ частных убъеденій, словонь о мирть довершиль победу надъ сердцаин всехъ 16). Въ 368 г. Григорій лишился любинаго брата Кесарія и сестры Горгоніи, — и утішиль себя и родителей въ надгробныхъ словахъ твердою увъренностію въ блаженствъ благочестивыхъ душъ ихъ 17). Въ 371 году онъ подврвиляять Василія въ борьбе съ Ва-JEHTON'S 18).

### § 143. Онъ-опископъ.

Если не легко было для Григорія принять санъ пресвитера: то ваково было для него, когда другь его Василій (въ 372 г.) посвятиль его въ епископа Сасима—бёднаго и нездороваго городка—предмета споровъ между двумя архієпископами! Въ семъ случать для одного все вазалось возможнымъ, чего бы ни требовали нужды церкви; другой, котораго душа стремилась всего болье въ бесть съ однимъ Господомъ, находилъ

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) Стих. о своей жизни § 14, 16. Его же поэма 11—12. Basilii. m. Ep. 14.

<sup>45)</sup> Краткое Слово на Пасху, несправедливо поставленное у Биллія 41-мъ; Блеманценъ справедливо назваль его Огат. 1, за твиъ следовали: «Слово по возвращени изъ уединенія»—защищеніе своему удалонію въ Понтъ. «Слово после того, какъ сталъ пресвитеромъ». Ар. Billium. 5, 1—2. Ар. Clemen. 10, 3—2; въ русск. вер. 10, 3—2.

<sup>16)</sup> Слово 1 о миръ (Clemen. и въ русск. пер. b. Billii 12), говоренное въ вач. 366 г. послъ того, какъ церковь назіанзская отразила нападеніе юдіановыхъ волковъ, посланныхъ отнять храмъ: "мы, говоритъ Григорій, и во время нашего несогласія защищали другъ друга". Сл. Слово 18-е, т. 2—117. Въ 363 г. "истребленъ" Юліанъ и Григорій въ слъдъ за тъмъ воздвить ему памитникъ—два слова противъ Юліана. Ар. Clemen. 4, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Огат. 7, 8; ар. Сlemen. Посла сего писано было стихотвореніе: Пері хав' гатою єтт (Т. 2, р. 31, твор. 4, 278), гда онъ упоминаетъ о смерти брата и сестры, но не говоритъ еще о смерти родителей, ни объ спископства Сасимскомъ (стр. 281, 287—293).

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Epist. S. Basilii 71. Hasians. Caobo 43, crp. 100-109.

для себя слишкомъ тяжкимъ теривть пытку людскихъ страстей и скорбей, съ твломъ при томъ больнымъ <sup>19</sup>). Григорій отказался отъ Сасимь <sup>20</sup>) и по просьбв отца согласился помогать ему <sup>21</sup>); а въ помощь другу, съ опасностію для себя, рукоположилъ епископа для города Доары <sup>22</sup>). Для наствы назіанэской нуженъ былъ Григорій и онъ былъ отцемъ для нея, —то утвшалъ жителей Назіанза въ ихъ тяжкихъ бъдствіяхъ <sup>23</sup>), то мирилъ градоначальника съ ними <sup>24</sup>). По смерти отца, почтивъ память его (въ 374 г.) надгробнымъ словомъ <sup>25</sup>), онъ по слову, данному отцемъ, недолго управлялъ паствою назіанэскою; испросивъ облегченіе отъ податей для назіанзянъ <sup>26</sup>) (въ 375 г.) удалился въ селевкійскій монастырь <sup>27</sup>).

По смерти Валента (378 г.) соборъ антіохійскій пригласиль Григорія устроить церковь константинопольскую болье, чыть какая либо другая, опустошенную тогда насиліями еретиковь. Въ одномъ только храмь могь проповыдывать Григорій, когда (въ 379 г.) явился въ столицу имперіи, да и тоть храмь посыщаемь быль сперва самымь малымъ числомъ православныхъ. Все прочее было у аріанъ, евноміанъ, аполинаристовъ, а всего болье у суетнаго міра 28). Но когда сталь проповыдывать Григорій, быдный храмь мало-по-малу становился храмомъ многочисленнаго собранія; слушать Григорія спышили и суетный мірь и еретики, и іудеи и язычники 29). Сильные еретики, противь которыхъ гремьло слово Григорія 300, не могли быть покойны; сперва осмпали

<sup>19)</sup> Въ Словъ посвящене: «Опять помазаніе на мит и опять сътующій хожу». И укоряєть друга въ пренебреженіи дружества. Orat. 9, ар. Billi. 7. Вскоръ затвиъ говорено Слово «въ присутствія Григорія нисскаго». Orat. II, ар. Bill. 6. А предътвить въ Словъ «на поставленіе въ епископа»—такъ отвывался о Василів: «ты не повволиль себъ предпочесть дружество Духу: но какъ меня, можетъ быть, предпочитаещь другимъ, такъ Духа много предпочитаещь мив». Orat. 10. Сл. Carmen de vita sua p. 7, 9. Orat. 20, p. 356. Orat. 7, p. 142.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Къ тому расположили и самыя обстоятельства: отъ Анениа получено письмо, гдъ не только осыпали Григорія бранью, но грозили ему многимъ. Epist. S. Gregorii 33, стих. о своея жизни 6, 17, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Когда отецъ престарвами поручилъ Григорію управлять церковію, говорено *Слово* 8, ар. Billi. 12 ар. Clemen.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Слово 13. Clemen. Въ помощь Василію, осыпаемому клеветами (см. о Василій пр. 13) говорено Слово «въ Василидъ»—о нищелюбін—Слово 14.

<sup>23)</sup> Слово 15 по случаю града и предшествовавшаго тому мора.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Слово 17 «къ назіанзянамъ трепещущимъ отъ страсти и къ разгижванному пресекту».

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Слово 18.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Писаны о томъ письма Ер. 166—168 и говорено Слово 19. Clemen.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>) Отсюда писалъ онъ письма къ Григорію нисскому 68—70, изливал въ одномъ изъ нихъ скорбь свою о смерти в. Василія († 379) сл. ст. о своей жизни 6, 22.

<sup>38)</sup> Слово 36, § 2. Сл. 26, § 17, стих. о своей жизни 6, 23—26.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Orat. 42, § 2. Сонъ о храмъ Анастасія 4—329.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Въ это время говорены Слова: а) въ похвалу священномуч. Кипріана, око

Григорія насмішками и клеветами, потомъ бросали въ него и каменьями 31). Злоба ихъ раздражалась успъхомъ проповъди его: — она ръшилась на неистовства. Въ ночь на паску (21 апр. 379 г.) Григорій совершаль въ своемъ храмъ крещеніе новообращенныхъ. Вдругь при свъть факеловъ врывается въ храмъ толпа вооруженныхъ; входятъ въ алтарь и тамъ ругаются надъ самою страшною святынею, пьють и плящуть, бросають градъ камней въ православныхъ; одинъ епископъ извлеченъ на площадь замертво; Григорій раненъ: но онъ представляль себі образь первомученика и оставался покойнымь. На утро его представили въ судъ какъ разбойника, откуда однако возвратился онъ безъ новыхъ оскорбленій 32). Его рышимость жертвовать всёмъ для вёры и ничёмъ для себя, его терпёніе и кротость поражали сердца сильнее оружій; слово его было резвю; но сему слову открывала въ сердца жизнь его: въ столицъ полвселенной пища его— была пища пустыни; одежда — одежда нужды; обхожденіе — простое, близъ двора-ничего не искалъ онъ у двора 33). И слава Григорія распространялась по Востоку и Западу. Врагамъ своимъ онъ платилъ двумя Словани о мирть и потомъ знаменитими словами о Богословіи Между твиъ готовился самый тажкій ударъ сердцу его. Во время болвани его, тотъ, котораго онъ считалъ своимъ другомъ, философъ Максимъ, тайно и вивств нагло посвященъ былъ въ самомъ Константинополв на м'есто Григорія: но народъ съ безчестіемъ выгналъ Максима 35); глубоко пораженный коварствомъ и неблагодарностію людскою, Григорій ръшелся оставить безпокойную столицу, но върная паства его, узнавъ

говорено паствъ, извъстной для пастыря только съ недавняго времени. Слово 24 б) въ похвалу Герону (Максиму), страдавшему отъ аріанъ. Сл. 25, сл. Іеронима de vir illustr. 118.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Orat. 23 (25) § 5. Orat. 20, § 5 о своей жизни 6, 26. Ер. 18, р. 689.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Epist. 81, р. 839—841. Стихи о своей жизни 6, 26.

<sup>33</sup> Orat. 42 (32) § 24. Orat. 26 (28) § 6.

<sup>34)</sup> О мир'в Слово 23—22. Первое по надписи говорено въ Константинопол'я, а по содержанію—тогда какъ Өеодосій вель еще войну съ готеами, что было въ 379 г. Во второмъ упоминаеть объ искушеніяхъ и пораженіяхъ камнями; о состояніи церкви: "часть ен не подвергалась бол'язии, часть теперь выздоров'яла, часть начинаеть выздоравлявать». Въ заключеніи говорить, что приготовляется къ обширному изложенію ученія о Св. Троиц'я. Посл'яднія слова показывають, что за т'ямъ сл'ядовали слова о Богословіи.

<sup>35)</sup> О своей жизне 6, 27, 36. Предъ тъмъ говорено: "Слово на прибытіе египетскихъ епископовъ"—тъхъ самыхъ, которые прибыле съ тайныме намъреніями
посвятить Максима и о прибытіи которыхъ св. Григорій, мудрый для единаго Господа, радовался, какъ о прибытіи людей благонамъренныхъ. Слово 34. Въ следъ за
тъмъ говорено Слово "о догматъ и о постановленіи епископовъ" (Слово 20); это поназываетъ и надпись древней рукописи: прос. то хатаплойу—на приплытіе (опис.
грес. рук. Норова въ Ж. М. Нар. Прос. 1836 г.) и самое содержаніе, где предлагвется ученіе о св. Троице (какъ свидътельство о Григоріт для епископовъ).

о нам'вреніи его, удержала его на каседрів 36). Благочестивни Осодосій прибыль (24 нояб. 380 г.) въ Константинополь и подтвердиль (28 Февраля) указъ свой противъ еретиковъ, возвратилъ православнинъ главный храмъ столицы, куда торжественно самъ ввелъ Григорія. Для Григорія не могло быть ралости болье ралости о торжествъ православія 37). На жизнь Григорія сделано новое покушеніе, но убійца явился въ Григорію въ слезахъ раскаянія; нива Вожія становилась чище и ище, — Григорій ревностно удобряль ее наставленіями своими 38). Въ 382 г. на соборъ Вседенскомъ Григорій утвержденъ въ санъ епископа царственнаго града, и по смерти Мелетія оставался предсвдателемъ собора 39). Во время засъданій собора онъ всего болье заботился о миръ Христовомъ, но мира не было; онъ предлагалъ признать Павлица епископомъ антіохійскимъ, -- согласно договору Павлина съ Мелетіемъ 40). Но молодость не хотела ни въ чемъ слушать старца. Когда же прибыли на сборъ тъ, которые и прежде дъйствовали въ пользу Максима противъ Григорія: неудовольствія на Григорія обратились въ явное возстание противъ Григорія; его не хотвли считать епископомъ Константинополя. Въ сонив пастырей много было мужей, не раздълявшихъ желанія страстей. Но Григорій рішился пожертвовать собою для поком церкви. "Пусть буду я пророкомъ Іоною! не виновенъ а въ буръ, но жертвую собою для спасенія корабля. Возьмите и бросьте меня... Я не радовался, вогда восходиль на престоль и теперь охотно схожу съ него". Такъ сказалъ онъ собору; и въ томъ же духв объявилъ желаніе оставить столицу Императору. Чтобы отклонить всякій поводъ въ смя-

<sup>38)</sup> О своей жизни 6, 37—45. Онъ удалился только за городъ и по возвращения говорилъ Слово 26, а прежде удаленія Слово въ похвалу М. Мамонта: Слово 44, § 10.

<sup>87)</sup> О своей жизни 6, 45—50. Сократ. ист. 5, 6, Созомена 1—4. Въ новомъ крамъ говорено слово въ праздникъ мучениковъ, гдъ говорилъ о торжествъ православія.

<sup>88)</sup> О своей жизни 6, 50. Въ это время говорены: а) «Слово из тамъ, которые говорили, что домогался онъ каседры». 36. б) Слово на Слова 19, 1—12 Іоан., гда въ заключенія сказано о присутствующемъ императора (Слово 37), в) Слово на Рождество Христово (38 Сл.), гда Григорій называетъ себя учредителемъ пиршества, но пришельценъ посреди живущихъ въ томъ маста,—обличаетъ такім ереси, которыя господствовали въ Константинопола до Григорія; г) два Слова «на крещеніе» (39—40): въ первоиъ упоминаетъ о Слова на рождество Христово, говоренномъ передъ тами же слушателями; второе, по словамъ Григорія, служитъ допелненіемъ первому д) Слово «на пятидесятницу» (41), направленное противъ мажедоніанъ.

во) Во время собора говорено похвальное Слово Асанасію алекс., гдъ говоренъ о «соборь въ семъ великомъ градъ», а въ заключеніи обращается съ молитвою въ св. Асанасію,—«Если дъла идти будутъ мирно, пасти вмасть съ нимъ народъ Бомій; если же предстанутъ брани, то или возвратить (въ усдиненіе), или ввять иъ себъ». Огат. 21.

<sup>40)</sup> Тамъ онъ надъялся примирить Западъ съ Востокомъ и усвокомть волиемія въ Антіохіи. См. о Медетіъ.

теніямъ и раздорамъ, онъ еще разъ явился на соборъ, и въ прощальномъ *Словъ*, изобразивъ труды свои для св. въры въ столицъ, просилъ собъ въ награду—одного отпустить его съ миромъ. Менъе трехъ лътъ сілъ великій Свътильникъ на каседръ Константинопольской: но какъ него разогналъ онъ мрака! другіе бы не разогнали въ продолженіе въсколькихъ десятковъ лътъ! <sup>41</sup>).

Отъ паствы всемірнаго города Григорій обратился въ бёдной назіанской пастві, все еще остававшейся безъ пастыря, — и пліненной аполинаристами; онъ озаботился объ устроеніи ея, назначиль для нея въ
ещскопа благочестиваго Евлалія 12); а до постановленія его поручиль
вядзорь пресвитеру Кледонію 13, и удалился въ Аріанзъ. Духъ его
не переставаль жить и дійствовать во Вселенской церкви; онъ не хотёль являться на соборы, куда приглашали его, но изъ любезнаго ему
уединенія, съ прежнею ревностію къ истині Христовой, продолжаль
дійствовать совітами для первопрестольной церкви 14, письмами и
писнями священными для всей вообще церкви. Чувствуя приближеніе
къ кончині, онъ вель въ уединеніи жизнь самую строгую 15. Наконець
въ 389 г. 16 почиль тоть, коего и жизнь была, по словамь Руфина, какъ нельзя быть неукоризненніе и святіве; и краснорізчіє, —
какъ нельзя быть блистательніве и славніве; и віра, — какъ нельзя
быть чище, и правильніве и віздініе самое полное и совершенное 17.

§ 144. Св. Григорій въ сочиненіяхъ своихъ—1) какъ духовный ораторъ; любовь его къ сему званію; ораторское слово его.

Сочиненія св. Григорія пользовались самымъ высовимъ уваженіемъ въ церкви Христовой. Онъ были предметомъ самаго внимательнаго изученія и весьма многихъ толкованій <sup>48</sup>); еще при жизни его стали пе-

<sup>41)</sup> О своей жизни 6, 51—65. Стих. 10—12 Слово 42. Изъ Константинополя отправился онъ сперва въ Кесарію, гдв говориль похвальное слово Василію Orat. 43.

<sup>49)</sup> Стих. нъ самому себъ: Ец є єсотом, гдъ вполлинаристы названы сарходатра 6, 88—91. Письмо 146—142, нъ Григорію Нисси.

<sup>43)</sup> Въ 1-мъ письме въ Клеодонію говорить о себе, что онъ проповедываль здась и вдали, письменно и изуство, съ опасностями для себя. Въ Назіаней говорено 2-е Слово на Пасху (45). Въ письмахъ въ Кледонію противъ аполлинаристовъ онъ упремаетъ Кледонія за то что тотъ не доносиль о безпорядкахъ въ церкви, вверенной ему—Кледонію.

<sup>44)</sup> Къ преемнику своему Нектарію писаль онъ письмо, гдѣ убѣждаль дѣйствовать для утвержденія мира въ церкви и противъ аполлинаристовъ 4, 191. Въ 383 г. убѣждаль онъ въ письмаль консуловъ Постуміана и Сатурнина употребить все стараніе на новомъ соборѣ объ окончательномъ низложеніи еретиковъ 6, 250—253.

<sup>45) 5, 196—199.</sup> 

<sup>46)</sup> Іеронимъ de vir. illustr. § 117.

<sup>47)</sup> Prolegom. ad. Orat. Gregorii. Память св. Григорія янв. 25 и 30.

<sup>48)</sup> Ни на чьи сочиненія не писано такъ много толкованій, сколько писано на

реводить ихъ на другіе языки 49).

Сочиненія св. Григорія— Слова, письма, стиги 50)—сами собой показывають, чёмь особенно хотёль быть для церкви Христовой св. Григорій. Сь того самаго времени, какъ почувствоваль въ себё Григорій стремленіе къ образованности, онъ положиль себё цёлію образовать въ себё служителя слову Христову, оратора достойнаго истины Христовой; и эта цёль постоянно была предъ взоромъ его, какъ при посёщеніи школь, такъ и въ то время, когда рёшился онъ дёлить уединеніе съ служеніемъ для старца отца. Онъ чувствоваль въ себё даръ слова и хотёль принесть его въ даръ Слову, достойный Слова. "Сей даръ приношу я Богу моему, говориль онъ въ одномъ слове, сей даръ посвящаю Ему:—это одно, что осталось у меня и чёмъ богать я; отъ всего прочаго отказался я по заповёди Духа; все, что ни имёль, промёняль за драгоцённую жемчужину. Только словомъ владёю я, какъ

сочиненія Григорія. Кром'в толкователей, которых в изв'ястны толкованія, но не имена, изв'ястны толкователи: Нонно 5-го в., св. Максимо испов. 7-го в., Илья притскій епископъ, бывшій на 2-мъ Никейскомъ собор'я, Григорій пресвитеръ, описавшій и жизнь его, Ософиль Георгій Моцена, Василій архівп. кесарійскій 10-го в.,
Никита Серроній, праклійскій м-тъ 11-го в., Иселль и Николай Доксопатръ того же в'яка, Іоанно Зонара 12-го в., Осодоръ Вальсамонь, Никифоръ Вламмида,
Никифоръ Каллисть. Н'якоторыя толкованія изданы Билліємь, другіе Маттеємъ
Віпае orationes Gregorii, Mosquae 1780 г.). Многіе еще не изданы.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Руфинъ перевелъ насколько Словъ на латинскій языкъ; въ тоже время (стали переводить соч. Григорія на спрскій, армянскій, потомъ на арабскій языки См. Assemani Bibl. Orient. T, I, p. 172; T. 3, P. 1. p. 23). Neumann Geschichte d. Armenis. Litteratur. s. 79. На слав. ясыка 16 Словъ переведены въ самомъ начала обращенія славянъ дунайскихъ. См. Библіогр, листы Коппена 1825 г. XI.

<sup>50)</sup> Сочиненія изданы а) Биллієма (50 Словъ, 237 писемъ и 158 стихотвореній) graec. et lat. 1630. Paris T. I, II, Venetiis 1783; б) Клеманцена началъ было вновь издавать всё сочиненія св. Григорія;—І-й томъ издаль въ Париже 1778 г. весьма тщательно; но дело, къ сожаленію, темъ и кончилось, бывъ прервано ужасами революціи. Изданіе Биллія и не полно и не совстить исправно. Послт Биллія отыскано много неизвъстныхъ дотолъ сочиненій. 20 стихотвореній издано Толлеемъ (Insignia Hinerani Halici 1696 r. Traiecti ad Rhenum); 227 эпиграмиъ издалъ Мураторій (Anecqota graeca, Patavii 1709 г.). Эти дополненія, съ прибавленіемъ немногаго. изд. въ 5 том. Галландовой библіотеки отцевъ у Мина in. Patrolog. Т. 35-37, к частио Якобсомъ: Anthologia graeca vol. 2. Колларъ писалъ (in 4 Tom. Com. Vindobon), что въ Вънской библіотекъ много неизданныхъ сочиненій Богослова. Часть стихотворенія противъ аполлинаристовъ недавно издаль Майо. Collet. Vet. auct. 7-64. Слав. переводъ Словъ Славенициаго-образецъ дурнаго перевода; о достоинствъ русск. перев. въ Христ: Чт. не говоримъ, тъмъ болъе, что изданъ новый переводъ твор, св. Григорія. Т. 1-6 М. 1843-1848. На арманскій языкъ въ 5 въкъ переведены были 34 Беседы св. Григорія, въ томъ числе две ко Кледонію, пожв. Асанасію и неизвізстныя ныні на греческоми: похв. Слово кресту, о воплощенім Слова, противъ такъ, которые говорятъ, что Отецъ болъе Сына, надгробное Мак-CHMY (Neumann Gesch. d. armen. Litter, S. 78-80).

служитель Слова; никогда добровольно не хотвлъ бы пренебрегать этимъ богатствомъ, я уважаю его, дорожу имъ, утвшаюсь имъ болве, чвиъ другіе утвшаются всвии сокровищами міра. Оно—спутникъ всей моей жизни, добрый сов'ятникъ и собес'ядникъ; вождь на пути къ небу и усердный сподвижникъ" <sup>51</sup>).

Ораторское слово Григорія— безпримърно по многимъ отношеніямъ, если сравнивали Григорія съ обыкновенными витіями 52). Отличія ораторскаго слова его: возвышенность и сила мыслей, рѣчь дышащая пламенемъ чувствъ, игра образовъ и выраженій, часто иронія и даже по мъстамъ сарказмъ, но смягченный любовію, чистота и точность выраженія, неподражаемый выборъ словъ 53). Ни почему не видно, чтобы Григорій говорилъ слова свои безъ приготовленія; напротивъ самыя Слова показывають, что духовный ораторъ желалъ говорить вполнъ достойнымъ образомъ, приготовлялъ, обработывалъ Слово для церковной каседры, чтобы никакой діалектикъ, никакой записной говорунъ тогдашней публики, частію еще языческой, не могъ заставить его краснъть, хотя бы то за одно выраженіе. И по формъ и по тону Слова Григорія—не бестьды, онъ въ полномъ смыслъ ораторскія слова. Изъ 45 несомнънныхъ словъ его 54), 5 похвальныхъ, 9—на праздники, иныя—



<sup>51)</sup> Слово о мирт 1, 222. Clemen. р. 193. А при началт образованія вотъ что чувствоваль онъ: «еще не опушились мои ланиты, мною овладтла пламенная любовь въ словеснымъ наукамъ; я старался обогатить себя витынею ученостію съ тти, чтобы употребить ее въ пособіе истинному просвъщенію, дабы знающіе одно пустое витійство, состоящее въ звучныхъ словахъ, не превозносились и не могли опутать меня хитросплетенными софизмами». О своей жизни 6, 9.

<sup>53)</sup> Ісронимъ пишетъ, что Григорій подражаль въ слогѣ Палемону (De vir. illustr. § 117). Свида, повторяя тоже, говоритъ о Палемонѣ, что онъ былъ лаодакіецъ, славнися соенстикою въ Смернѣ и былъ учителемъ оратора Аристида. По этимъ словамъ Свиды вядно, что это тотъ самый Палемонъ, который пользовался уваженіемъ Адріана и Антонина и о которомъ Филостратъ (de vita Sophistarum 1, 25) пишетъ: «рѣчь Палемона согрѣта чувствомъ, отзывается колкостію звучною, вакъ олимпійская свирѣль; у него есть и Демосееновская мысль, равно и изящество въ словахъ». Четыре рѣчи Полемона изд. Поссиномъ Tulusae, 1637 г., Ореллемъ Lips. 1819. Нѣтъ сомнѣнія, что отзывъ о свойствѣ слога Полемонова можетъ быть приложенъ въ краснорѣчію Григорія. Но эта близость краснорѣчія его къ слогу Полемона зависѣла отъ нѣкотораго сходства ораторскихъ талантовъ того и другаго, а отнюдь не отъ подражательности Григорія: ибо онъ вездѣ оригиналенъ, вездѣ вѣренъ себѣ самому—и въ прозѣ и въ поэвіш—и на каждой странвцѣ и въ каждой строкѣ.

<sup>53)</sup> Посему-то переводить сочиненія Григорія на другіе языки — трудъ едва преодолимый.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>) Къ Евагрію о Божествъ—по слогу—не назіанскаго Богослова; по нѣкоторымъ ряп. и по Евиміввой Паноплія сочиненіе Григорія Нисскаго. Въ Синод. спискѣ замѣчено: «падобно знать, чте вто Слово—сомнительное». Въ Туринской библ. есть между сочиненіями Назіанзена слово къ Евагрію о Божествѣ, но совсѣмъ другое (Catal. cod. Taurin. p. 74). Во всякомъ случаѣ это и не слово, а письмо,—точно также какъ и сочиненія 51—52 къ Кледомію, противъ Аполлинарія, 46 къ

защитительныя и обличительныя; таковъ памятникъ его (отп\(\text{отихос}\)) *Юліану*, два слова—два "столба, на которыхъ неизгладимо записано нечестіе Юліана для потомства".

#### § 145. Особенности въ словахъ по ихъ предмету, объясияемыя состояніемъ слушателей. Вниманіе нъ оратору въ храмъ.

Для настоящаго времени не совствъ понятно, какъ о такихъ высокихъ предметахъ, какова тайна Св. Троицы, --- могъ говорить св. Григорій съ церковной ванедры въ народу и говорить такъ, какъ онъ говорилъ. Но надобно послушать св. Григорія, чтобы узнать, съ какинъ жаромъ о такихъ предметахъ говорили тогда вездъ, — не только въ до-махъ, но и на площадяхъ. При всеобщемъ внимани въ великому догмату, слова св. Григорія о немъ могли быть доступны для всёхъ, или по крайней мъръ они были необходины для всъхъ, особенно въ томъ видь, въ какомъ говорено въ нихъ о догмать. Неумъренный жаръ, съ какимъ вступали тогда въ споры о таинствахъ вёры, люди призванные совсемъ не къ тому, люди унижавшие истину спорами о ней, быль не разуменъ 55). И сей-то жаръ охлаждалъ Григорій, его-то вводилъ онъ въ свои границы, вмъсто его-то онъ возбуждалъ живительную теплоту любви деятельной. Воть въ какомъ расположении говориль онъ къ своимъ слушателямъ, приготовляя ихъ въ словамъ о богословіи: "во-первыхъ разсмотримъ, что значитъ эта страсть къ словопреніямъ? что значить эта бользнь языка? что это за недугь новый и жажда ненасытная? Намъ дъла нътъ до страннопрівиства, до братолюбія, до любви супружеской, до дітства, до призріння біздныхъ; всенощное стояніе, слезы, усмирение тъла постомъ-не до насъ". И обращаясь въ Эвномію, который особенно ввель въ силу діалектическіе споры, говорить ему: "Но, скажи мив, какою силою рукополагаещь ты ивкоторыхъ въ

Нектарію. 48-го Слова противъ аріанъ по многикъ греч. руж. нѣтъ между сочиненіями Навіанзина и по слогу оно не его; оно заимствовано изъ одного слова Златоустова. 49-е и 50-е слова о епрто, упоминаемыя Августиномъ подъ именемъ Григоріевыхъ, по всему латинскія сочиненія и принадлежатъ Бетійскому (т. е. Испанскому) Григорію. Переложеніе Екклезіаста принадлежитъ Григорію чудотворцу, какъ объ этомъ уже сказано. Изданный Маттеемъ, съ рукописи моск. типогр. библ. 13 вѣка, отрывокъ изъ слова Григорія Богослова къ астрономамъ (Lection. Mosquen. Vol. 2, р. 38, Lips. 1779 г). принадлежитъ къ трактатамъ. Похвальныя Слова—Кипріану, Кесаріи, Василію в. Аванасію, сестрѣ Горгоніи. Слово 3-е о томъ, каковъ долженъ быть епископъ.

<sup>55) «</sup>Дѣло дошло до того, что каждое торжище оглашается спорами, каждое пиршество омрачается скучнымъ пустословіемъ, каждый праздникъ становится не праздникомъ, а временемъ унынія; и комнаты женщинъ—жилище простоты—полны смущенія,—цвѣтъ цѣломудрія облетаетъ отъ быстроты споровъ: это зло инчѣмъ не удержимое». Слово 1. о богословія.

одинъ день въ богослови? Для чего ты составляещь собранія изъ неученыхъ словесниковъ и запутываещь слабыхъ въ паутинныя свти? Для чего ты выводишь полчища діалектиковъ, древнія басни великановъ? Нвтъ, друзья и братія, нвтъ не будемъ такъ думать; не позволимъ себъ мчаться, подобно пылкимъ и неукратимымъ конямъ, сбросивъ всадника—разумъ, и отвергнувъ благочестіе, которое можетъ насъ обуздывать <sup>56</sup>). Мужественно и сильно хочу я говорить, говорилъ онъ въ другомъ словъ, дабы содълались вы лучшими, дабы отъ плотскаго обратились вы къ духовному, дабы правильнымъ образомъ возвысились вы въ вашемъ духъ" <sup>57</sup>). И убъждаетъ презирать все временное, возноситься къ въчному, очищать сердце добрыми дълами. При такомъ-то расположеніи своихъ современниковъ, имълъ онъ нужду такъ часто говорить о миръ.

На сей послѣдній предметъ Григорій вызываль всю силу своего краснорѣчія. Его слово о мирть, его слово о сохраненіи умпренности ез спорахо, одушевляются то негодованіемъ на страсть къ спорамъ церковнимъ, то животворнымъ вѣяніемъ духа любви Христовой, то по-казываютъ на опытѣ пагубныя слѣдствія сей страсти, то раскрываютъ глубины сердца и обнаруживаютъ черныя начала сей страсти—гордость и тщеславіе. Затѣмъ понятно, что слова о Богословіи вполнѣ имѣли и имѣютъ право быть образцами церковнаго слова, но слова такого, которому подражать трудно.

Съ вакимъ вниманіемъ, съ какою жаждою сибшили слушать и слушали слова Григорія, говорить намъ о томъ самъ Григорій. Въ прощальномъ своемъ словъ говорить онъ: "Прощайте, любители ръчей монхъ, быстро и шумно стекавшіеся отвсюду, скорописцы явные и тайные, и эта ограда, которая такъ часто осаждаема была за слова; прощайте, сановники и слуги палатъ, върные ли вы Царю, не знаю, а Богу большею частію не върные! Бейте ез ладоши, бросайте слова острыя, поднимайте оратора вашего хвалами. Умолкъ для васъ злой и говорливый языкъ: но не совствите молчать онъ будетъ; онъ будетъ сражаться съ вами рукою и тростію" 58). Изображая видёніе о любезномъ ему храмъ Анастасіи, которое напоминало ему самую дъйствительность, онъ говоритъ: "мнт представилось, что сижу на высокомъ престолть, однако же не съ поднятыми высоко бровями... По объ стороны ниже меня сидъли старцы (пресвитеры), вожди стада, зрълые возрастомъ. Въ пресвътлыхъ одеждахъ предстояли служители (діаконы), какъ образы ангельской свътозарности. Изъ народа одни, какъ пчелы, жались къ ръшеткъ, и каждый усиливался подойти ближе; другіе тъснились въ

<sup>56)</sup> Слово 1. о богословін.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) Orat. 19. 9 (§ 4. p. 365).

ss.) Orat. 32 p. 528. B. U. 42 p. 767. нстор, учение объ отц. церкви. т. п.

священныхъ преддверьяхъ, равно посившая и слухомъ и ногами; а иныхъ препровождали еще къ слышанію словъ моихъ пестрыя торжища и звучащія подъ ногами улицы, чистыя дввы, вмёстё съ благонравными женами, сверху преклоняли благочинный слухъ" 59). Чудное зрёлище!

## § 146. Его письма и стихотворенія.

Письма Григорія относятся въ самынъ лучшинъ произведеніянъ словесности. Не одно изъ нихъ не писано небрежно, и почти всё обработаны мастерски. Он'в большею частію вратки, но въ этомъ полагаль достоинство письма Григорій, разум'я впрочемъ краткость такую: "писать лаконически не значитъ писать не мпого строкъ, но въ немногомъ ум'ять сказать многое " 60). Въ одномъ письм'я онъ довольно подробно пишетъ правила — какъ должно быть писано хорошее письмо, и — письма его показываютъ, что онъ выполнялъ свои правила для писемъ. Письма его то блещутъ остроуміемъ, то поражаютъ силою и новостію мыслей; он'в ясны, но все въ нихъ останавливаетъ на себ'я мысль. О томъ ни слова, что Григорій не могъ писать о пустыхъ предметахъ, но и тогда, какъ пишетъ онъ о обыкновенныхъ предметахъ, на письм'я — печать ума образованнаго; языкъ везд'я обработанный, но неизысканный. Всего того и требовалъ Григорій отъ хорошаго письма 61).

Св. Григорій во всемъ жиль для истины Христовой, — въ томъ же расположеніи писаны имъ и пльсненныя творенія. Во время Григорія юношество, какъ и всегда, любило вдохновенія поэзіи, особенно же юношество греческое: но образцы поэзіи надлежало искать только въ одной языческой словесности, въ словесности, оскверненной страстями, и освящавшей заблужденія; во время Юліана и того лишено было христіанское юношество. Въ томъ не было сомнѣнія, что если что, то особенно истина Христова и можетъ возбуждать высокія вдохновенія и достойна вдохновеній; и св. Григорій, какъ пишетъ онъ самъ, "молодымъ людямъ и всёмъ, которые всего болѣе любятъ словесное искусство, какъ бы пріятное врачевство, подаеть эту привлекательность въ убѣжденіи къ полезному.... Въ нихъ нѣтъ совершенно безполезнаго; въ томъ,

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) Сагт. 9. р. 78. По переводу твореній св. отцевъ пря Мосж. Дуж. Академін. 1844 г. IV ч.

<sup>60)</sup> Epist. 3. 18.

<sup>64)</sup> Вотъ примъръ даконическаго письма его, писаннаго отъ имени матери къ Ливанію: «Я мать посылаю сына къ тебъ отцу,—мать по правамъ природы къ отцу красноръчія; какъ я заботилась о немъ, позаботься и ты также». Письмо 203 (238). Письмо съ правидами для писемъ писано къ Никобулу. Ер. 209 (19). Для того же Никобула, согласно съ его просьбою, самъ Григорій сдълалъ собраніе своихъ писемъ. Всъхъ писемъ св. Григорія по русскому переводу 236.

кы хочешь, удостовърять тебя самые стихи" 62). И точно, виъсто гимювь, петыхъ дотоле богамъ, св. Григорій пель гимны Богу истинюлу, Трічностасному; на м'всто эпиграмиъ, предавшихъ потомству имена, в достойныя памяти, писаль эпиграммы великимъ міра христіанскаго; м песто ямбовъ, посвящавшихся предметамъ низкимъ, писалъ онъ ямбы, дишавшіе святыми чувствами. Еще обстоятельство современное: точно пиже, какъ Арій писаль Өзлію, а у македоніянь быль завёть въ сплахъ, Аполлинарій написалъ псалтырь новую; и Григорій писалъ: , мли у нихъ (еретиковъ) длинныя слова, — новыя псалтыри, разногласятся съ Давидомъ, и-пріятные стихи почитаются третьимъ Завътомъ: то и им будемъ пъть псалмы, и мы станемъ писать много, и мы будень составлять метры " 63). Воть наконець и еще побуждение для занятій міврною рівчью: "изнуряемый болівзнію находиль я въ стихахъ отраду, какъ престарълни лебедь, пересказывающій самъ себъ звуки крыльевъ". Для св. Григорія при живости его чувства, при строгости къ себъ самому, пріятнымъ занятіемъ было-озирать самого себя, осматривать состоянія души своей, оплакивать силу греха и страстей. И звачительная часть стихотвореній его—о себль самома. Затвиъ світлый воръ его, прозръвавшій въ таниственную область Въчнаго, падая напръ и людей и обнимая всю пустоту желаній людскихъ, возбуждаль въ душт его скорбь о людяхъ, иногда горькую посмъшку надъ земнить, или же углубляяся въ отрадныя дела Божіи. Поэмы его обыкновенно разделяются на три разряда 64), на догматическія, нравственныя и историческія; въ числе последнихъ самая большая часть поеть о самомъ себъ, о своихъ немощахъ, о своихъ скорбяхъ. Естественно, что стихотворенія его, особенно писанныя въ старости, не всв имъють одинавовую полноту вдохновенія: но всё онё-плодъ души чистой и статлой; болье дишать жизнію, чымь бы можно было ожидать оть парца; некоторыя же должны занять первое место между лучшими произведеніями творчества. Таковне, напр.: многіе гимны его и молиты 65), стихи: жизнь 66), добродетель, суета жизни 67). Всв мерныя, краткія изреченія его отличаются силою мысли 68).





<sup>63)</sup> О стихахъ своихъ 6. 91-94. Сл. Сократ. 3. 16. Созом. 5. 18.

<sup>43)</sup> Письмо въ Кледонію 4. 207. Сл. стихи противъ Аполлинарія 5-45-47. Окончаніе мжъ у Майо Collect. vet. auct. Т. 7 р. 64.

<sup>44)</sup> Такъ онв раздълены у Мина въ последнемъ издание сочинений св. Григорія.

<sup>65)</sup> Гимиъ вечерній—у Галланда Bibl. Т. 5. р. 446; Гимиъ Богу; Гимиъ Хриту—у Биллія Т. 2. р. 185.

<sup>∞)</sup> У Биллія р. 185. 155—177—79.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Въ переводъ см. Манкъ 1841. ч. 23. стр. 76-79.

<sup>68)</sup> Много спорвли о подлинности общирнаго и прекраснаго стихотворенія: Хротос πάσγων; но при всемъ томъ, что въ это сочинение взощно пое-что изъ **Притъ поэтовъ, оно должно быть признано за сочиненіе св. Григорія: ему припа** 

§ 147. Св. Григорій Богословъ въ словахъ о богословін. Содержаніе 1-го и 2-го слова.

Если св. Григорій, какъ говорить онъ, хотіль быть служителень Слова Христова: то онъ конечно быль и Догматистоми Слова.

Слова св. Григорія о Богословіи, всего лучше могуть повазать намъ, каковъ былъ богословъ Григорій 69). Первое слово составляеть введеніе въ ученіе о Богв и о Св. Троицв. Здесь св. Григорій въ обличение держихъ діалектиковъ-евноміанъ одушевленнымъ перомъ своимъ изображаетъ, кто, когда, съ къмъ и какъ долженъ разсуждать о Богв. "О Немъ могуть разсуждать только опытине, успъвшіе въ созерцанін, а прежде всего чистые душею и твломъ, или по крайней мврв очищающіе себя". Когда надобно разсуждать о Богь? "Тогда, какъ бываемъ свободны отъ внішнихъ впечатанній вещества и отъ возмущенія, какъ вождь нашъ-умъ не сродняется съ нечистыми преходящим образани". Съ вънъ разсуждать? "Съ теми, которые принимаются за сіе дівло съ усердіемъ и благоговініемъ". О чемъ и сколько разсуждать? "О томъ, что можеть быть понятнымъ и столько, сколько могуть принять по своимъ силамъ слушатели". "Впрочемъ, прибавляетъ богословъ, я не говорю, что будто о Богв не всегда должно помнить. Нътъ! о Богъ вспоминать надобно чаще, нежели дишать". За тъмъ показываетъ, какой опасности подвергаютъ въру тв, которые спорять о ея тайнахъ предъ язычниками. И въ обличение евноміанъ, безразсудно превращавшихъ всёхъ въ діалентиковъ, раскрываетъ слёдствія той сильной и върной мысли, что пути къ царствію Божію различны, и указываеть на слова Апостола: еда еси Апостоли?

Во етороми слови посли того, каки истинно патетически изобразиль богослова въ лици Моисен, стоящаго на Синай, разсуждаеть о томъ, что хотя существа Божія познать нельзя, впрочемъ, что Богь есть, и что Онъ есть Творецъ и Правитель всего, — тому насъ учатъ и наши глаза и "законъ естественный". Затимъ показываетъ, что здравий разумъ не можетъ признать Бога или тилеснымъ, или ограниченнымъ въ какомъ-либо мисти. И, показавъ вироятныя причины, "для которыхъ Богъ сокрылъ Себя отъ насъ", разсуждаетъ о томъ, что "об-

сывается оно еще у Эбедъ-Інсуса въ его Каталога писателей. Assem. Bibl. Orient. T. 3. P. 1. p. 24. Cs. Augusti. Denkwurdig. Th. 5. S. 342—343.

<sup>69)</sup> Ар. Bibl. Orat. 33—37. Не лишнее двло вамвить, что въ Хр. чтенів еще 1828 г. напечатана статья: Догматическое ученіе св. Григорія Богослова. Это не боліве, какъ буквальный переводъ одной части Ульманова сочиненія: Gregorius von Nazianz der Theolog. Darmstad, 1825, сділанный безъ исправленія довольно очевидныхъ ошибокъ Ульмана (впрочемъ умеаго и добраго иймца), и даже, замівчено, безъ всякихъ справокъ съ подлинникомъ Богослова.

меченнымъ илотію нельзя видёть умственныхъ предметовъ безъ приміска тілеснаго". Кратко, указавъ на то, что "Бога познаемъ тогда, когда богообразное и божественное наше, т. е. умъ (νοῦς) соединится съ роднять себъ существомъ", въ обличеніе евноміанъ, гордо мечтавшихъ обнять логическимъ разсудкомъ все существо Божіе 70), показываеть въ примірахъ патріарховъ, пророковъ, апостоловъ ту истину, что существа Божія здісь на землів человікъ не знаетъ. Въ той же истинів убіждаеть тімъ, что для насъ чрезвычайно много непостижимаго и въ созданной природів какъ человіка, такъ и міра видимаго, а еще боліве въ мірів ангеловъ, о которыхъ "мы можемъ только сказать, что иные нірів ангеловъ, о которыхъ "мы можемъ только сказать, что иные нірів ангелы, другіе архангелы, престолы, господства, начала, власти, сіянія, восхожденія, умныя силы, или умы; можемъ сказать, что они существа чистыя, непорочныя, не преклонныя на зло, что постоянно окружають первое начало, візчно ликують.... Если же, заключаеть св. Григорій, и существа второстепенныя выше понятія человіческаго: тімъ боліве существо первое и единое".

#### § 148. Содержаніе 3-го и 4-го слова о богословіи.

Въ третъемъ словъ св. Григорій переходить къ ученію о Сынъ Божіемъ отвътомъ на вопросъ: кто таковъ Творецъ и Правитель міра? Сказавъ, что безначаліе и многоначаліе въ семъ случать не имъетъ мъста, указываетъ Творца міра въ Трічпостасномъ Богъ; и, въ обличеніе евноміанъ, кратко объясняетъ понятіе о лицахъ божества: "удерживалсь въ своихъ предълахъ, мы вводимъ нерожденное, рожденное и отъ Отца исходящее, какъ объ этомъ говоритъ Самъ Богъ, Слово. Когда же сіе случилось? Это выше — когда. Если же можно сказать дътски: это было тогда, когда началъ быть Отцемъ. Не было времени, когда бы не было Его. Точно также и Сынъ и Духъ Св..... Какъ же Они несобезначальные, ежели совъчны? Они отъ Него, хотя и не послъ Его". И за тъмъ показываетъ, что съ рожденіемъ Сына отъ Отца не надобно соединять представленій о плотскомъ рожденіи.

Евноміане выставляли дилемму: Богъ родилъ Сына или по своей

Евноміане выставляли дилемму: Богъ родилъ Сына или по своей воль, или противъ воли. Если Онъ родилъ противъ воли, то Онъ потерпълъ принужденіе. Если по своей воль, то Сынъ есть Сынъ хотвнія. Св. Григорій превосходно отвъчаетъ на дилемму дилеммою же: "Самъ ты, который говоришь такъ необдуманно, по желанію или не по желанію своего отца произошель? Если не по желанію, то и отецъ твой потерпълъ насиліе. Отъ кого же это? На природу указать ты не можешь: она чтитъ цъломудріе. А если— по желанію; то изъ-за нты-

<sup>70)</sup> Сократъ Н. Е. 2. 35, 4. 7. Филострог й Н. Е. 9. 3. 10. 1.

сколькихъ слоговъ ты самъ себя лишаеть отца: ибо становиться уже сыномъ котвнія, а не отца". Ту же дилемму прилагаеть онъ къ происхожденію природы, и чтобы еще яснве показать, какъ неудачна дилемма евноміанъ, спрашиваетъ: "Отецъ по котвнію ли есть Богь, или не по котвнію? Если по котвнію: то когда онъ котвть началь? Конечно не прежде того, какъ былъ? Ибо прежде того не было ничего. Или уже нвтъ-ли въ Немъ чего-нибудь такого, что хочетъ и другой части такой, которая служитъ предметомъ котвнія? Но послів того Онъ дівлимъ. Итакъ, по твоимъ же словамъ, Онъ не есть произведеніе котвнія? Если же онъ противъ котвнія: то что принудило Его къ бытію? И какъ Онъ будетъ Богомъ, если подлежитъ принужденію? Да и къ чему принуждень? Къ тому, чтобы быть Богомъ!"

Аріанскую мысль: Отецъ произвелъ Сына, закрывая діалектическою формою, евноміане говорили православнымъ: "сущаго или не сущаго родиль Отецъ? Если сущаго, уничтожается понятіе о рожденіи; если не сущаго, то Онъ сотворенъ". Св. Григорій отвъчаетъ, что вопросъ евноміанъ неумъстенъ: ибо его взяли они съ человъка, который произомель частію изъ сущаго, частію изъ не сущаго, и съ первоначальной матеріи, которая сотворена изъ ничего. "Но по отношенію къ Сыну рожденіе соединено вмъстъ съ бытіемъ, и съ бытіемъ отъ начала. Что древнъе бытія отъ начала? Можно-ли здъсь различать какое либо время, въ которое бы былъ или не былъ Сынъ? Да и не тоже-ли будетъ въ отношеніи къ Отцу, если мы спросимъ: изъ сущаго-ли Онъ, или не сущаго? Не двоякимъ-ли Онъ будетъ тогда, предсуществующимъ и существующимъ, или даже не отнесется-ли и къ Отцу бытіе изъ несущаго"?

Говорять: "рожденное и нерожденное—не одно и тоже; а если такъ, то Сынъ не тоже съ Отцемъ? Св. Григорій отвъчаетъ, что "несотворенное и сотворенное точно слишкомъ различны между собово, но противное должно сказать о нерожденномъ и рожденнымъ. Ибо въ самой природъ родившаго и рожденнаго заключается то, чтобы рожденное было одинаковой сущности съ родившимъ. Или еще спрошу: что разумвещь ты подъ нерожденнымъ и рожденнымъ? Если самое нерожденіе и рожденіе: то, конечно, это не одно и тоже. Если же разум'ять твиъ, которымъ принадлежать сім свойства: то почему не быть имъ одинаковыми? Глупость и мудрость не одно и тоже: но онъ могуть быть въ одномъ и томъ же человъвъ; свойства сіи не дълять существа, а различаются въ одномъ и томъ же существъ". Заключеніе-очевидно. Если Богъ не престалъ еще раждать, говорили евноміане: то не совершено рожденіе, и когда престанеть. Если престаль, то конечно и началъ? "Тълесные, отвъчаеть св. Григорій, опять мудрствують тълесно". И въ доказательство того, что заключение евноміанъ неизбъжно указываеть на опыть самой сотворенной природы. "Если, какъ думають они, нъкогда началось то, что нъкогда престанеть; то конечно и то, что не престаеть, не началось. Чтожъ скажуть они о душь и о природъ ангеловъ?... Слъд. не необходимо, чтобы то, что престаеть, и началось". Послъ сего Св. Григорій обращается къ св. писанію и, указавъ на изреченія писанія, въ которыхъ самымъ яснымъ образомъ изображается божественная природа Сына Божія, подробно показываеть евноміанамъ, что даже и тогда, какъ Сынъ Божій ради нашего спасенія принялъ на себя немощное естество, въ Немъ величественно проявляетса божественная сила Его.

Въ четвертом слов св. Григорій отв вчасть на возраженіе евноміанъ противъ божества Сына Божія, на тв возраженія, которыя находили въ нікоторых частных изреченіях св. писанія. Любимое місто для всёх аріанъ слово о премудрости (Притч. 7. 22). Св. Григорій говорить, что не хочеть онь отвергать сихъ словъ изъ-за паденія Соломона, и не принимаєть ихъ за олицетворенное изображеніе премудрости, хотя въ писаніи и есть подобныя олицетворенія: но понимаеть ихъ такъ, что слова: созда Мя относятся къ уготовленію человіческой природы; а слова въ дола своя показывають ціль вочеловіченія: напротивъ слова: прежде вспася холмов рождаеть Мя потому самому, что не показана причина такого дійствія, означають предвічное рожденіє.

Христу, говорять, надлежить царствовать до извёстнаго времени, и быть приняту небомъ до временъ совершенія? (1. Кор. 15, 28. Дівян. 3, 20). Св. Григорій отвівчаеть на это, что а) въ другихъ містахъ ясно говорится о візчномъ царствованіи Сына Божія (Лук. 1. 33); б) частица εως, означая извістный промежутокъ времени, не всегда исключаеть послідующее за тімъ время, и въ доказательство указываеть на обітованіе Спасителя (Мат. 28, 20). Тавъ-кавъ покореніе Сына Отцу не означаеть того, что будто Сынъ враждоваль противъ Отца: то это уже показываеть, что говорится о исполненіи воли Отчей Сыномъ Спасителемъ міра—воли касавшейся покоренія дотолів непокорныхъ людей.

"Въ такомъ смыслъ, говорить св. Григорій, надобно принимать и слова: Боже, Боже мой! вонми Ми, вскую Мя оставила еси? Ибо Онъ не быль оставлень, (какъ нъкоторые думають,) ни Отцемъ, ни божествомъ Своимъ: но Онъ изображаеть наше состояніе, потому что мы прежде были оставлены и презръны, нынъ же приняты и спасены страданіями безстрастнаго."

Слова: Не может Сынг о себт творити ничесоже, аще не еже видит Отца творяща (Іоан. 5. 19.), изъясняеть о единеніи Божественнаго могущества въ Отцв и Сынв, вследствіе чего решитель-

но невозможно, чтобы Сынъ творилъ что нибудь, чего не творилъ Отецъ, или чтобы Отецъ творилъ что нибудь, чего бы не творитъ Сынъ. Вътакомъ же смыслъ принимаетъ слова Іоан. 6, 38.

О словахъ: да знает Тебъ единаго истиннаго Бога (Іоан. 17. 3.) и: никто же благь токмо единъ Богъ (Лук. 18, 19), Св. Григорій замічаеть, что первыя исключають только ложныхъ боговъ языческихъ, посліднія обличали только книжника, усвоявшаго благость Іисусу, какъ человівку.

Евноміане указывали на слова: Всегда живт сый, во ежсе ходатайствовати за насъ (Евр. 7. 25.). Въ объясненіе сихъ словъ
превосходно говорить Богословъ: "Онъ ходатайствуеть и нынт какъ человтью о моемъ спасеніи, потому что пребываеть съ ттомъ, принятымъ
на себя, пока содтлуетъ Меня Богомъ. Но мы имтемъ во Інсуст ходатая не такого, чтобы Онъ повергался за насъ предъ Отцемъ и припадалъ къ ногамъ Его съ рабскимъ униженіемъ.... Но человт ческими страданіями своими умоляетъ Онъ Отца о нашемъ помилованіи."

О последнемъ дне или часе нието не знаетъ даже и Сынъ? (Мат. 24. 36.), Св. Григорій говорить, что "Онъ знаетъ вакъ Богъ, а не знаетъ вакъ человекъ. Къ такой мысли приводить насъ то, что имя Сына употреблено здесь неопределенно.... Впрочемъ, прибавляеть онъ для кого такое объясненіе неудовлетворительно: то можно указать на то, что, какъ все прочее, такъ и веденіе высшихъ предметовъ въ честь родившагося надобно относить къ виновнику. Или согласно съ однимъ изъ нашихъ друзей слова, можно читать и понимать сіе такъ: Сынъ не иначе знаетъ день или часъ, какъ и Отецъ. Отселъ заключеніе: поелику знаетъ Отецъ, то знаетъ и Сынъ, такъ-какъ явно, что то ни для кого, кромъ перваго естества, неизвъстно и непостижимо". За тъмъ объясняются наименованія Сына Божія: Единородный, Слово, Мудрость, Образъ, Свътъ, Пастырь, Первосвященникъ.

#### § 149. Содержаніе 5-го слова о богословін.

Въ пятомъ словъ св. Григорій говорить о Богь — Духь Святомъ. Прежде всего онъ указываеть на враговъ Духа Св., замъчая при томъ, что по общему свойству людей невърныхъ истинъ, какъ македоніане, такъ и евноміане единодушно возстають противъ Духа Св., хотя частныя мнънія ихъ до того различны между собою, что почти нътъ возможности слъдить за различіемъ. И начинаеть свое изслъдованіе такъ: "надобно положить, что Духъ Св. или Самъ по себъ существуетъ, или Его въ чемъ нибудь только другомъ можно созерцать. Первое—знакомые съ подобными предметами называютъ существомъ, а послъднее—случайностію. Если Онъ есть случайность: то онъ только сила

Божія. А если сила: то явно, что Его приводять въ дъйствіе, а не самъ дъйствуетъ, и вмъстъ съ дъйствіемъ прекращается. Отъ чего же Духъ и дъйствуетъ и говоритъ то или другое и печалится и раздражается и производитъ все то, что только свойственно движущемуся, а не движенію?.. Но если Онъ существо, а не случайностъ, то необходимо Онъ или твореніе или Богъ; средины здъсь нътъ. Если Онъ твореніе: то отъ чего мы въруемъ въ Него, или усовершаемся Имъ? Върить въ кого-либо и върить чему-либо— не одно и тоже: первое относится къ Божеству, послъднее всему сотворенному".

Духоборцы и по отношению въ Духу Св. повторяли свою любимую дилемму: "Духъ Св. или не рожденъ или рожденъ. Если не рожденъ: то два начала". Св. Григорій, показавъ нельшыя следствія телеснаго ихъ умствованія, говорить: "мы не принимаемъ твоего дёленія, которое не допускаеть ничего средняго между рожденнымъ и нерожденнымъ... Ибо скажи мнв, гдв помъстишь ты исходящее (то ехпореотом)? Въ твоемъ дъленіи оно должно занять средину, ибо введено лучшимъ тебя Богословомъ, — нашимъ Спасителемъ. Развъты слъдуя твоему третьему завъту 71), изволилъ исключить изъ Евангелія слова: "Духа Св., иже от Отиа исходить "? (Іоан. 15, 26). Если же Духъ Св. исходить отъ Отца: но Онъ не твореніе; а не Сынъ-Онъ, потому что не рожденъ. Поелику же Онъ занимаетъ средину между нерожденнымъ и рожденнымъ: то Онъ есть Богъ". Чего же, говорять, не достаеть Духу для того, чтобы Онъ быль Сыномъ? «Мы и не говоримъ, отвъчаеть св. Григорій, чтобы чего-нибудь не доставало Ему, поелику у Бога ни въ чемъ нътъ недостатва. Но различіе, такъ сказать, образа проявленія и взаимнаго отношенія причиною различныхъ наименованій. По причинъ сихъ-то выраженій:--- не раждаться, раждаться и исходить, мы одного называемъ Отцемъ, другаго Сыномъ, а Того, о комъ говорится, то исходитъ, именуемъ Духомъ Св., дабы сохранилась неслитность трехъ Упостасей во единовъ естествъ и славъ Божества».

Гдв написано, что должно покланяться Духу Св. или молиться Ему? Св. Григорій приводить слова писанія Іоан. 4. 24., Рим. 8. 26. 1 Кор. 14. 25. О первомъ місті замічаєть: "мні кажется, что проскілой тф плебраті,  $\ddot{\eta}$  просебхеста не что другое означаєть, какъ приносить молитву или поклоненіе Ему Самому (Духу)".

Евноміане указывали на слова: вся тьму быша (Іоан. 1. 3.). Св. Григорій говорить: "не просто сказано: все, но все, еже бысть. Не Сыномъ Отецъ, не Сыномъ и все то, что не имъло начало бытія. Докажи, что Духъ имълъ начало бытія, и тогда отдавай Его Сыну и сопричисляй къ тварямъ».

<sup>74)</sup> Си. выше зам. 62.

Если Богъ и Богъ и Богъ: то какъ же не три Бога? не есть ли это многоначаліе? "У насъ Единъ Богъ, отвъчаетъ св. Григорій, потому что едино—Божество, и то, что отъ Него, восходитъ къ Единому, хотя и въруемъ въ три лица. Ибо одно не болъе, какъ и другое,—Богъ, и одно не прежде другаго стало Богомъ. И хотъніемъ не разъединяются и силою не различни... Божество въ раздъленныхъ—не дълимо, какъ въ трехъ солнцахъ, которые заключаются одно въ другомъ—одно раствореніе свъта".

"Духъ неизвъстенъ по писанію". Еслиби это и было тавъ, разсуждаеть Богословъ; то а) надобно помнить, что иное должно принимать за истину, котя буквально не сказано о томъ въ писаніи; б) "Впродолжение въковъ были два знаменитыя преобразования жизни человъческой, именуемыя двумя завътами... Ветхій Завъть ясно проповъдываль Отца, темиве-Сина; Новый Завътъ открылъ Сина и далъ указаніе о Божествъ Духа Св. Нынъ Духъ Св. обитаетъ съ нами и яснъйшимъ образомъ обнаруживаетъ Себя предъ нами. Пока не признавали Отпа Богомъ, не безопасно было проповъдывать о Сынъ, и пока не приняли Сына, не безопасно было, выражусь нёсколько смёло, обременять Духомъ Св". Божество Духа Св. — предметь высокій. "Воть предъ тобою — множество свидетельствъ... Христосъ раждается, Духъ Св. предшествуетъ. Крещается Христосъ, Духъ свидетельствуетъ. Христосъ совершаеть чудеса, Духъ сопутствуетъ. Христосъ возносится, Духъ приходить вивсто Его. И что же есть веливаго и божественнаго, чего Онъ не могъ бы? Какое имя, принадлежащее Божеству, не принадлежитъ Ему, кромъ нерожденности и рожденности?.. Я изумляюсь, когда вижу такое богатство названій, — трепещу, когда подумаю, какія имена хулять тв, которые возстають на Духа"! И изчисляють имена, какими Духъ Св. называется въ Писаніи, и действія, какія приписываются Emy.

Таково содержание пяти словъ о Богословіи!

## §\_150. Догматическое ученіе въ другихъ сочиненіяхъ. Ученіе о дѣятельности.

Въ другихъ сочиненіяхъ Богословъ частію объясняетъ догмать о Св. Троицъ, частію говорить о другихъ предметахъ въры.

1. Въ словъ о догматть, послъ обличенія тъхъ, которые принимають на себя званіе учителя въры, не приготовивъ себя къ нему ни жизнію строгою, ни образованіемъ ума, пространно излагаетъ ученіе о Божествъ и предвъчномъ рожденіи Сына Божія. Здъсь онъ говоритъ: "слышишь о рожденіи? Образа не испытывай! Слышишь, что Духъ Св. происходить отъ Отца? Какъ это бываетъ, не изслъдывай. Если ты ръшишься быть пытливымъ относительно рожденія Сына Божія и происхожденія Духа Св., то и я буду допрашивать тебя о связи души съ гіломъ, какъ ты и прахъ и образъ Божій"...

- 2. Въ послъдней части слова объ Іероню улить: "Учи не вводить трехъ началъ, чтобы не ввести чего-либо языческаго или многобожнаго; да и вводя одно, не вводи какого-либо Гудейскаго начала, —скуднаго, завистливаго, безсильнаго, или предполагая, что Божество поглощается само собою (какъ угодно тъмъ, которые Сына хотя и производять отъ Отца, но опять разръшають въ Отца) или, (что нравится нынъшнимъ мудрецамъ), унижая естество Сына и Духа и отчуждая отъ Божества, какъ будто Оно опасается противоборства и не имъетъ силы произвесть что-либо выше тварей. Учи не признавать —Сына нерожденнымъ (потому что Отецъ одинъ) и Духа Сыномъ (потому что Единородный —единъ). Пустъ принадлежатъ имъ исключительно Божескія свойства Сыну сыновство, Духу же исхожденіе, а не сыновство. И Отцу и Сыну и Духу общи несотворенность и Божество: но Сыну и Духу принадлежитъ имъть бытіе отъ Отца и отличительное свойство Отца есть нерожденность, Сына —рожденность и Духа Св. —исходность".
- 3. Въ словъ на *Пятьдесятницу* изображаетъ дъйствія Духа Св., и по дъйствіямъ даетъ видъть въ Немъ истиннаго Бога.
- 4. Въ словъ на Рождество Христово говорить о сотворени міра ангельскаго, міра вещественнаго, челов'яческаго и о паденіи человыка, и показавъ разстроенное положение человыка, говоритъ: "Поелику все это требовало сильнъйшаго пособія, то и подается сильнъйшее... Само Слово Божіе-приходить къ своему образу, носить плоть ради плоти, соединяется съ разумною душею для моей души-становится человъкомъ по всему кромъ гръха... Происшедшій (изъ Дъвы) есть Богъ и съ принятымъ отъ него - единое, составившееся изъ двухъ противоположныхъ, изъ плоти и Духа... Въ немъ два естества, такъ-какъ Онъ угомлялся, и алкалъ и жаждалъ, и былъ въ бореніи, по закону телесностей природы"... Точно также показываеть Вогословъ "Вожіе домостроительство" во 2-мъ словъ на Пасху, но здъсь онъ ръшаетъ еще одинъ важный вопросъ о Спаситель: "кому и для чего пролита за насъ кровь—кровь великая и славная Вога, Архіерея, жертвы? Мы были во власти лукаваго... кому принесена кровь? Уже-ли тому лукавому? Но вакъ это было бы оскорбительно? Разбойникъ получаетъ цену нскупленія не только отъ Бога, но самого Бога! За свое тиранство береть такую высокую плату тоть, которому и нась жаль отдать!.. Итакъ ясно, что жертву пріемлеть Отецъ, но не потому, что имъль въ ней нужду". Въ другомъ случав Богословъ такъ говорить о семъ: "Онъ (Сынъ Божій) сталъ гръхомъ, поелику принялъ на себя гръхъ міра, Онъ принялъ на себя мое непослушаніе" 72).

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>) Посл. 1. къ Кледонію 4. 205.

- 5) Два общирныя посланія из Кледонію обличають своевольное "нововведеніе" Аполачнарія, дополнянсь одно другимъ. Въ первомъ посланіи сперва, чтобы отклонить отъ себя подозрвнія въ востановленіи прежнихъ ощибокъ, произносить осуждения на дожныя мысли. "Мы не отделяемъ въ немъ человека отъ божества... Если кто не признаетъ Марію Богородицею: то онъ отлученъ отъ божества. Если вто говорить, что Христосъ ванъ чрезъ трубу прошелъ чрезъ Двву, а не образовался въ ней божески и виъстъ человъчески, божески, какъ родившійся безъ мужа, — человъчески, какъ родившійся по закону чревоношенія: то и онъ также безбоженъ". Затъмъ разбираетъ учение Аполлинарія. "Если вто понадъялся на человъва, не имъющаго ума: то онъ точно не имъетъ ума. Онъ не достоинъ быть всецъло спасеннымъ. Ибо невоспріятное неуврачевано, — что соединилося съ Богомъ, то и спасается. Если бы Адамъ палъ одною половиною: то была бы воспріята и спасена одна половина. — Говорять: "витьсто ума (νοῦς) достаточно Вожества "? "Что же инъ до того? Божество съ одною плотію еще не человъвъ, а также съ одною душею, или съ плотію и душею, но безъ ума;умъ и составляетъ отличіе челов'вка. Говоримъ: умъ нашъ осужденъ? А плоть накова? Развъ не осуждена она? Или отринь и тъло за его гръховность, или допусти и умъ для спасенія... Ты безчестишь мой умъ, чтобы съ плотію связать Бога, какъ будто никъмъ инымъ не связываемаго. Но умъ соединяется съ умомъ, какъ съ болъе близкимъ и сроднымъ, а потомъ уже съ плотію, умъ-лучшее посредство между божествомъ и плотяностію нашею".
- 6) Второе слово на Крещеніе-превосходное наставленіе о тайнъ крещенія. Здівсь а) объясняется таинственная и видимая сторона крещенія. "Благодать и сила крещенія, говорить св. Григорій, очищаєть гръхъ въ каждомъ и измываетъ всякую нечистоту и скверну, принесенную поврежденіемъ. Поелику мы состоимъ изъ двухъ частей, изъ души н тела, изъ природы видимой и невидимой: то и очищение двоякое. водою и духомъ; первое пріемлемъ видимо и телесно, а другое въ тоже время совершается духовно и невидимо, одно-образъ, другое истина и очищаетъ самыя глубины, подаетъ помощь плотскому человъку, изъ ветхихъ дълаетъ насъ новыми, изъ такихъ, каковы мы нынъ, богоподобными". За тъмъ богословъ, б) обличая откладывавшихъ крещеніе до старости оправдываеть крещение младенцевъ. "Если оградишь себя печатію, обезопасишь свою будущность лучшимъ и самымъ дъйствительнымъ пособіемъ, ознаменовавъ душу и тѣло муропомазаніемъ и духомъ, тогда, что можеть тебъ привлючиться?" в) повазываеть, чего требуеть крещение отъ крещающагося, для чего объясняеть обряды крещенія.
  - 7) Изъ числа стихотвореній Назіанзена важны для дагнатики

ибы о подлинных книгах богодухновенных  $^{73}$ ); потомъ пъснопънія таинственныя ( $\mathring{a}\pi\acute{o}pp\eta\tau a$ )—глубовія размышленія о началах, о Сынь, о Духь, о мірь, о промысль, о духах, о душь, о человъческой добродьтели, о человъческой природь, о страданіях души.

Извлечемъ изъ пъсней св. Григорія, ученіе о душъ, благодати и человъческой дъятельности.

- а) "Слово, взявъ часть новосозданной земли, безсмертными рукаин составило мой образъ и удълило ему своей жизни, потому-что послано въ него духъ, который есть струя невидимаго Божества 74). Душа есть Божіе дыханіе 75), Божій образь 76)". Само собою разумъется, что св. Григорій Богословъ, называл душу челов'вческую "Божіннъ дыханіемъ" и "струею Божества", усвояетъ природъ души не самую Божественность, а только такую пріемлемость къ Божественному, которой душа, въ надлежащемъ своемъ состояни, одушевляется или живится Св. Духомъ и свътивется сіяніемъ Тріединаго Вога. Ибо иначе надобно было бы признать, что душа человъка, по своей Божественной природъ, существовала уже риежде его рожденія. Но св. богословъ отвергаетъ, какъ Писагорово переселение душъ 77), такъ и Оригеново ученіе о ихъ предсуществованіи 78). Изъ двухъ другихъ мивній о происхождени души въ каждомъ изъ насъ, онъ не отвергаетъ перехода души отъ родителей въ детямъ при зачати тела, но считаетъ предиетъ труднымъ и темнымъ 79).
- 6) "Я образъ Вожій и вовлекаюсь въ грѣховность; худшее во инѣ противится лучшему.... Два, точно два, во мнѣ духа: одинъ добрый и онъ стремится въ добру, а другой худшій и онъ ищетъ худаго... Умъ оплакиваетъ рабство, заблужденіе первороднаго отца, пагубное убѣжденіе матери, эту матерь нашей дерзости <sup>80</sup>). Дѣлаю, что ненавижу, услаждаюсь зломъ, и внутренно горькимъ, злораднымъ смѣхомъ
  смѣюсь ужасной участи,—для меня и гибель пріятна... Горячія проливаю слезы, но не выплакалъ съ ними грѣха... Зорокъ я на чужіе грѣхи и близорукъ на свои <sup>81</sup>).
- в) До какой степени простирается въ насъ эта порча природы? "Душа— свътъ божественный и неугасимый. Ибо образу великаго Бога

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>) Твор, св. Грагорія 5. 48—49. Они же въ книга правиль стр. 345.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>) О душть. Твор. 4. 243. Тоже о дъвствъ 5. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>) О душъ 4. 240.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>) Tome, 243.

<sup>77)</sup> О душъ, 4, 241.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>) Слово 37. 3. 226—227.

<sup>79)</sup> О душть 4, 243—244. Еще о челов. природть 4. 261.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>) О страданіяхъ души 4, 305—306.

<sup>81)</sup> О челов. доброд. 4, 253.

не прилично разрушиться безславно,—хотя гръхъ и домогался содълать его тлъніемъ <sup>82</sup>)".

Кавъ совершается спасеніе наше? «Добродітель— не даръ только великаго Бога, почтившаго свой образъ, потому-что нужно и твое стремленіе. Она — не діло и твоего только сердца, потому что, потребна для нее превосходнійшая сила... Къ преспіннію моему нужны двіз доли: отъ великаго Бога— первая и послідняя, а одна доля отъ меня. Богъ сотворилъ меня воспріничивымъ къ добру; Богъ подаеть мніз и силу: а въ серединіз — я текущій... Безъ Него (безъ Христа), всіз мы— игрушка суеты, живые мертвецы, смердящіе грізхами віз воспріничивым воспріничивым воспріничивым воспріничивым віз добру; вогъ подаеть мніз и силу: а въ серединіз — я текущій... Безъ Него (безъ Христа), всіз мы— игрушка суеты, живые мертвецы, смердящіе грізхами віз воспріничивым віз добру вогъ подаеть мніз и силу віз ділу віз ділу віз віз ділу віз діл

Поименуемъ за тъмъ *правственныя* поэмы св. Григорія. — Въ нихъ то представляется общій образъ духовной жизни и добродѣтели <sup>84</sup>), то изображаются частные предметн—чистота, терпѣніе, состраданіе къ бъднымъ, ялой языкъ, ложные друзья, страсть къ богатству, женская суетность, людская пустота <sup>85</sup>). Въ иныхъ хвала дѣвству, въ сравненіи съ мірскою жизнію, и совѣты дѣвственникамъ <sup>86</sup>), наставленія брачущимся, родителямъ, юношеству <sup>87</sup>). Элегическія поэмы оплакиваютъ бѣды земной жизни съ ея страстями и призываютъ помощь Божію <sup>84</sup>). Для назиданія же во спасеніи, писалъ св. Григорій историческія поэмы о своей жизни и частныхъ ея событіяхъ <sup>89</sup>), и Эпитафіи <sup>90</sup>).

### 🖁 151. Харантеръ Григорія накъ богослова.

Церковъ почтила св. Григорія, тѣмъ высокимъ именемъ, которымъ она почтила однаго высокаго между апостолами и евангелистами Іоанна <sup>91</sup>). И это не напрасно.

Послѣ перваго богослова, св. Григорій первый постигаль столько

<sup>83)</sup> O gymts 4, 240.

челов. доброд. 4. 255. Тоже въ 37 словъ, 3, 225.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Sect. 1. car. 29-31. Sect. 12. c. 1. 29. 37. 38. Epigram. 4-6.

<sup>85) 1, 2-27. 11, 1, 9. 18. 35-38. 40.</sup> Epigr. 7-9. 21-23.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) 1, 1—4. 6. 8. 44. Epigr. 22. 24.

<sup>87) 11, 3-6. 8. 1, 10.</sup> 

<sup>88) 16, 19, 28, 31, 42, 46, 48, 51, 72,</sup> 

<sup>89) 11, 1. 2. 5. 12. 16. 33—37. 41. 92—94.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>) Всего 129—родителямъ (55—102), брату Кесарію (6—21), сестрѣ Горгоніѣ (22—24), матери св. Василія (55), брату его (1—3), сестрамъ (120. 123) и пр.

<sup>91)</sup> У пр. Өеодора въ канонъ на субботу сырной недъли Григорій—начальнъйшій богословъ; у св. Соеронія именуется онъ «тайноводителемъ богословія» (Photii Bibl. р. 662—690). Еще прежде того Нилъ, или, върнъе, Евагрій, ученикъ самого Григорія: ἐν θεολογία μέγας Γρηγόριος (Cotelerii Monum. graec. eccl. Т. 3 р. 198 Т. 4. р. 411). На 7-мъ вселенскомъ соборъ св. Григорій навывается псоименникомъ богословію" ὁ τῆς θεολογίας ἐπώνομος (Acta concii. ed. Binii Т. 3 р. 528 -- 581 636—638—646—654—663—680.

высовими и вивств точными помыслами глубины божества, сколько постигать ихъ можно человвку при сввтв откровенія; особенно же вся мысль его, какъ и мысль перваго богослова, обращена была къ предвичному Слову.

Григорій—умъ (voūς), какъ называли его издревле <sup>92</sup>): онъ зритъ Безпредъльнаго. И возвышенность помысловъ, восходящихъ во внутреннее (сколько оно доступно), святилище Божіяго естества. — такая собственность св. Григорія, которою, по крайней мірть въ одинаковой мізръ съ Григоріемъ, никто не обладалъ. Если онъ обращается къ разсудку, чтобы его помощію разрушить неправильныя построенія разсудка; то идея ума о Безпредъльномъ всегда съ нимъ; и отъ того всв разсужденія его, какъ бы зрвніе ума. Разсудовъ употребляль св. Григорій, на то, чтобы какъ можно точнье выражать мысли откровенія о такой тайнь, какова тайна Св. Троицы. При всемъ томъ, что вездъ такъ обыкновенна у него игра образовъ и выраженій, слова его съ изу**мительною** точностію выражають боговдохновенныя мысли о Тріvпостасномъ. Потому-то и самыя разномыслящіе не смѣли спорить о вѣрованіи св. Григорія, какъ пишетъ Руфинъ 93). Богословъ имълъ полное право говорить новокрещаемому: «если ты написаль исповедание веры въ Тріединаго, несогласно съ моимъ ученіемъ: поди сюда и дай мив переписать, я искусно пишу». Посему-то и св. Дамаскинъ болбе, чёмъ кемъ либо, руководствовался богословомъ съ своемъ изложении въры. Св. богословъ, при изложении догивтовъ въры, не очень много занимается филологическимъ разсмотреніемъ изреченій св. писанія. За то духъ св. писанія — живое начало ученія его, и изъ сего духа извлекаеть онъ каждую мысль. Онъ основательно обличаетъ дерзость евноміянъ, домогавшихся заключить безпредёльнаго въ формы логическаго разсудка. Но онъ не исключаетъ и разсудка изъ богословія; только говоритъ, что въ человъкъ есть еще умъ-сила высшая, есть образъ божій-отпечатокъ свойствъ Божінхъ и следовательно лучшій источникъ ведёнія о Богв, хота сей источникъ въ падшемъ человеке довольно мутенъ 94). Въ 1-иъ словъ о богословін св. Григорій, удерживая современниковъ отъ дерзкихъ діалектическихъ споровъ о Св. Троицъ, говоритъ: "философствуй о мір'в или мірахъ, о веществ'в, о душ'в, о разумныхъ существахъ, добрыхъ или злыхъ, о воскресеніи, о судъ, о Христовыхъ



<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>) Василій, кесарійскій архіепископъ X віжа, въ письмі къ импер. Константину: "что можеть быть для тебя пріятиве и дороже того, какъ видіть и слышать Григорія и слова о Григорів—уміз" (Bandini Fasciculus rerum eccles. Florentiae. 1763. 8).

<sup>98)</sup> Praef. ad Op. S. Gregorii.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>) См. особенно стихотвореніе о душт; письмо къ Филагрію (ар. Bill. р. 821—823), в выше ученіе о душть.

страданіяхъ (хістої παθημάτων), въ этомъ случав и цвли достигнуть не безполезно и ошибиться не опасно". Мы навязали бы богослову свое мнвніе, если бы сказали, что по его понятію о судв и страданіяхъ Христовыхъ столько же безопасно филосовствовать, сколько о мірв и душв. Онъ не говоритъ сего, а только вообще обращаетъ вниманіе современныхъ мыслителей на предметы, которыми они могуть заниматься съ пользою и которыми вовсе не занимались, увлеченные къ предмету, недоступному для разума <sup>95</sup>).

## § 152. Св. Григорій Нисскій въ жизни.

Не разъ богословъ Григорій дивился семейству, къ которому принадлежаль в. Василій. Отецъ и мать—благочестивне; дёдъ и бабушка—исповёдники; пять братьевъ—иноки, между ними три епископа, необыкновенные по дарованіямъ; шесть сестеръ, "брачныя и безбрачныя, но всё добродётельныя", и между ними Макрина, удивительная по уму и высотё духа 1). Только христіанство могло образовать такое семейство и только оно могло раскрыть дарованія до такой степени, до какой раскрыты они были въ братьяхъ Василіи и Григоріи, необыкновенныхъ учителяхъ церкви.

Св. Григорій по м'всту епископіи, нисскій, быль третьимъ сыномъ св. Еммеліи. Д'ятское воспитаніе преподавала ему та же благочестивая бабушка Макрина, которая учила и Василія, и первоначальное наставленіе въ словесности преподаваль ему, также какъ и Василію, отецъ; дальн'я шіе же уроки, съ 12 года своей жизни, когда умеръ отецъ его 2), онъ слушалъ, какъ в'вроятно, у кого либо изъ неокесарійскихъ наставниковъ краснор'я з 3). Григорій готовиль себя къ званію св'ят-

<sup>95)</sup> Ca. Orat. de fuga sua p. 15.

<sup>1)</sup> Двти св. Еммелін, «супруги іврея» Василія (Nazianz. Ерідтатта іп Еттеменіат такт. Вазіні; сл. Отак. 20 іп т. Вазінішт р. 324); Св. Макрина, Василій, Навкратій (съ счастливыми дарованіями оратора, на 22 году инокъ и примъръ жизни чистой, на 26 г. утонуль на службъ для престарвлой братіи. Nazianz. Ерідт. іп Navcratium. Nissenii de S. Macrina T. 2. р. 182. 183), Григорій, Петръ (инокъ въ устроенной имъ неокесарійской обители и потомъ еписнопъ севастійскій; Филосторгій у Свиды; Василесо,), пятый сынъ также инокъ, но имя его неизвъстно (Филосторгій ibidem; Григорій Нисс. de S Macrina), пять другихъ дочерей, неизвъстныя по именамъ, «брачныя и безбрачныя, по всё добродътельныя» (Nazianz. Ерідт. in Emmel. Orat. in S. Basilium. р. 322), между ними дъвственница Өеосевія. О ней пр. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Отецъ умеръ въ то самое время, какъ родился Петръ. Нисскій о св. Макринъ. Ор. 1. 2. р. 185. 186. См. о Василів.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Прямаго свидътельства о наставникахъ его невидио. Онъ самъ упоминаетъ объ одномъ назидательномъ урокъ, данномъ ему мучениками въ Неокесаріи (Orat. in 40 Martyres. T. 2 p. 211. 212).

скаго оратора и принялъ въ свое распоряжение родительское имъние <sup>4</sup>). Господь устроилъ судьбу Григорія не но его расчетамъ. При Юліанъ (въ 360 г.) Григорій лишился званія наставника краснорівчія 5) и вступилъ въ должность чтеца. Въроятно тогда какъ переменились внъшнія обстоятельства, Григорій опять обратился было въ любимому званію и завятію. Это была слабость; но люди не родятся святыми. Богословъ писаль къ оратору: "Не хвалять твоей, говоря по вашему, славы безславной, твоего скораго уклоненія въ худшему, твоего честолюбія. Что съ тобою стало человъкъ умный? за что прогиввался на себя, бросивъ священныя и назидательныя книги, которыя прежде читаль предъ народовъ? Не врасиви отъ стида, слушая это; ти захотвлъ лучше прослить ораторомъ, нежели христіаниномъ По мив гораздо лучше послъднее, чъмъ первое, и благодарение за то Богу! Не думай и ты иначе... Не говори инь этихъ нарядныхъ и витісватыхъ словъ: что же развь я не быль христіаниномъ, когда быль ораторомъ? развів не быль віврующимъ, когда заниваен науками въ вругу юношей? Нътъ, тутъ не все правда, хотя отчасти и можно уступить тебъ. Для чего тебъ своимъ поведениемъ соблазнять другихъ, и безъ того силонныхъ иъ злу?" 6). Григорій обратился всею душею къ изучению памятниковъ вёры и удалился въ пустино 1). Въ пустынъ, около 370 г., нанисалъ онъ сочинение о дъествъ Венный пастырь каппадовійскій, желая иміть въ Григорій вірнаго помощника для борьбы съ аріанствомъ, въ началъ 372 г. поставилъ Григорія, противъ его води, въ епископа нисскаго в). Григорій дівиствоваль какъ нетинный пастырь Христовъ, Благочестивая сестра его Ососевія была при немъ діакониссою и весьма много помогала брату въ дізлахъ церковнихъ. Смерть ея была великою потерею для брата; но св. Григорій, хотя съ скорбію, но благодушно перенесь эту потерю. "Изумляюсь, писаль ему Богословь, терпенію и любомудрію, какія, какъ слышу,

<sup>4)</sup> Нисскій Т. 2. р. 192. 211. Назіанз. пис. 43. 95 и 131.

<sup>5)</sup> Марцеллинъ о Юліанъ: «немилосердо поступлено было, что онъ воспретилъ христіанамъ быть наставниками реторики и грамматики». 25. 4.

<sup>6)</sup> Письмо 15 (43).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Василій, бывъ епископомъ, писалъ о немъ: «давно уже разсудилъ вести жизнь въ молчанів» (Ер. 385 ad Abistrium. О томъ же Ер. 8. Gregorii ap. Zaccagn.

<sup>\*)</sup> Еріst. 388 інtег Еріstolas S. Basilii. Это было, конечно, по удаленів Валента и его уполномоченныхъ изъ Каппадоків. Въ письмів Василія къ епископамъ запад. (Ер. 92) писанномъ въ началі 372 г., Григорій именуется епископомъ; а въ письмів (Ер. 89) къ Мелетію, писанномъ въ тоже время, упоминается о его избранів въ епископа. О Ниссі Григорій самъ говоритъ (Т. 2. р. 220), что она недалеко отъ Команъ; а Феодоритъ (Н. Е. 5. 8, 27) называетъ Григорія епископа нисскаго защитникомъ православія каппадокійскаго; слідовательно вто была Нисса не проконсульскан, а каппадокійская, въ верстахъ 50 отъ Кесаріи, въ Галатіи, при р. Мелів. Нынів Нисса почти въ развалинахъ.

показаль ты при смерти блаженной, святой, сестры вашей " 9). Твердость нужна была нисскому святителю для болье труднаго и важнаго полвига. Такой пастырь Христовъ, вакимъ билъ брать вел. Василія. быль нетерпимъ для аріанъ. И воть извістный уже намъ Демосеенъ (375 г.) приготовилъ другого епископа на мъсто Григорія; Григорія оклеветали въ неправильномъ употреблении церковнаго имущества и лишили васедри 10). Но поборнивъ православія не оставался въ безл'яйствін: онъ переходиль изъ одного м'яста въ другое, чтобы утверждать православіе и утешать православнихъ 11). Тяжно било Григорію вести жизнь странническую; но Богословъ писалъ въ нему: "добро, тобою распространяемое, прочно хотя самъ ты и не имъещь прочнаго мъста; развъ жалуются на солнце за то что оно обтекаетъ вселенную, приливая лучи свои и ожитворяя все вокругъ себя?" 12). По смерти Валента паства нисская съ восторгомъ встретила своего пастыря 13). Вскоре послѣ того онъ огорченъ быль смертію Василія, котораго любиль и уважаль, какъ наставника своего. Въ годичную память почтиль онъ его надгробнымъ словомъ 14), и изъ благодарнаго уваженія въ наставнику окончиль его описание шести дней творения, гдв недоставало описанія творенія человіна и гді другіе желали видіть рішенными еще нъкоторые вопросы 15). То же уважение побудило его приняться за трудъ важнъйшій — написать опроверженіе новой апологіи Евноміввой, въ которой Евномій оскорбляль истину и имя вел. Василія, не им'явь однако смилости показать на свить своего сочинения, пока живь быль Василій 16).

<sup>9)</sup> Gregorii Nazian. Epist. 95. Өеосевію считали супругою св. Григорія. Это отъ того, что невѣрно поняли слова впитає ів Назіанвена: σύζογος μεγάλου Γρηγορίου (Ерідгатта 130 ар. Мигаt.). Здѣсь Өеосевія называется τέχος Εμμελίας—порожденіемъ, дочерью Эммелів, той, которая была матерью Василія и Григорія; а въ письмѣ 92—сестрою Григорія и его братьевъ. Очевидно, Феосевія—не жена Григорія. Въ письмѣ славятъ Феосевію такъ: «прасота церкви и Христа, потребность нашего времени, надежда женскаго пола, Феозевія среди такой красоты братьевъ прекраснѣйшая и славная». Все это естественно, если Феозевія дѣвственница и родная сестра пятерыхъ братьевъ; но очень дико, неприложимо, если она замужняя женщина. Σύζυγος у св. Григорія—товарищъ, другъ. Въ 41 впитаєїи: «Ты отнялъ, Накодимъ, Картерія τῆς σῆς σύζυγον ἐυσεβίης сотоварища благочестія твоего». Вѣрный переводъ 130 впиграммы: «И ты, Феозевія, дочь знаменитой Эммелів, вѣрный товарищъ Григорія, и ты здѣсь—подъ землею священною. Столиъ женъ благочестивыхъ, какърано оставила ты жизнь!»

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Василій в. въ письм. 225, 231, 237, 239. Сократъ Н. Е. 5, 8, Өеодоритъ Н. Е. 5, 8.

<sup>11)</sup> Antirreth., ed Zacagn. 1. 131, de S. Macrina 2. 138.

<sup>(2)</sup> Ep. 34 Car. Ep. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Ep. 3 Nisseni ap. Galland. T. 6, p. 606-607.

<sup>44)</sup> T. 3. p. 479—98.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Сократь Н. Е. 4, 21. Ор. Nyss. 1. 44-46.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Antirret. T. 2. p. 286.

Въ 379 г. соборъ антіохійскій опредълиль послать опытнаго въ дых веры для обозренія церквей въ Аравін и Палестине. Тамъ, между прочить, оскорбляли въру ереси Антикомаріанъ, нечтившихъ непорочнаго дъвства Вогоматери, и Коллиридіанъ, чтившихъ Вогоматерь, какъ божество. Для утвержденія мира и въры избранъ быль Григорій <sup>17</sup>). Прежде отправленія въ это путешествіе Григорій посьтиль блаженную сестру свою Макрину, плодомъ бесъды, близкой къ смерти праведницы, било впоследстви сочинение Григорія о души и воскресении 18). По погребеніи святой сестры, онъ счастливо окончиль порученіе въ Армін; но въ Іерусалимъ, гдъ съ благоговъйною радостію посътиль освященныя мъста, не могъ онъ совершить всего того, что поручено ему быю и съ скорбію писалъ, что гръхи и заблужденія и тамъ находять врышую защиту въ сердцахъ людей 19). Въ 381 г., въ числъ епископовъ, собравшихся для вселенскаго собранія, быль и настырь нисскій. Здысь онь участвоваль въ утверждени Богослова въ звани константинопольскаго пастыря и читалъ Богослову и Іеронину свое сочиненіе противъ Евномія <sup>20</sup>); почтилъ память скончавшагося Мелетія надгробнымъ словоть 21), и, не могши вмъстъ съ многими разрушить вражды противъ св. Григорія назіанзскаго, преподалъ совъты о върв и новомъ звани избранному изъ оглашенныхъ преемнику Григорія, Нектарію 22). Не безъ основанія приписывають старанію пастыря нисскаго, что на сенъ соборъ дополненъ быль никейскій символь членомъ о Духъ Св. 23). Въ то же время Григорію присвоены были одинавія права и преиму-щества съ весарійскимъ пастыремъ <sup>24</sup>). Въ следующемъ году онъ опять быть на Соборъ въ Константинополъ и тогда читалъ свое сочинение о божествъ Сына Божія и Духа  $C_6$ .  $^{25}$ ). Въ 385 г. ему какъ знаменитому оратору, поручено было произнесть слово надъ гробомъ лю-бимой всёми императрицы Плакиллы <sup>26</sup>).

Паству свою Григорій утверждаль въ въръ и благочестіи, какъ пастырь върный и истинный; случалось, что по нъскольку дней сряду говориль онъ ей поученія <sup>27</sup>); и онъ же быль защитникомъ несчаст-

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Op. Nyss. T. 3. p. 657. 660. Epiphanii haer. 78. 79.

<sup>18)</sup> На пути къ св. Макринъ Григорій, незнавшій о ен положенів, видъль три раза сряду видъніе: ему казасось что онъ держаль въ рукаль мощи, сіявшія покобно зеркалу, обращенному прямо къ солнцу, такъ что глаза его не могли перевосить сіянія. Драгоцъннымъ наслъдствомъ умершей быль для Григорія жельзный перстень, съ частицею отъ древа жизни, который она носила на шев, вивств съ 
вебольшимъ крестомъ, также жельзнымъ. Nyss, Op. 2. р. 187—201.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Op. T. 3. p. 653-660. p. 859. <sup>20</sup>) Hieronymus de vir. illustr. c. 128.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Сократь 4, 26. <sup>22</sup>) Палладій въ гл. 86 Лавзанка.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Here. Kaza. H. E. 12, 13. <sup>24</sup>) Cod. Theodos. lib. 16. tit. 1. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Nysseni op. T. 3. p. 464 -- 478. <sup>36</sup>) Op. T. 3. p. 527 -- 533.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Op. T. 2. p. 325. 108.

ныхъ предъ судьями <sup>28</sup>). Въ послѣдній разъ видимъ его въ исторіи собора константинопольскаго, бывшаго въ 394 г. по дѣлу Агапія и Багадія, перепиравшихся о каседрѣ Боцры аравійской. Имя Григорія на семъ соборѣ поставлено между именами митрополитовъ кесарійскаго и иконійскаго. Вѣроятно вскорѣ послѣ сего скончался пасуырь нисскій, вторый послѣ брата въ ученіи и жизни <sup>29</sup>), заслужившій въ общемъ вниманіи наименованіе отца отцевъ <sup>30</sup>).

#### § 153. Св. Григорій въ своихъ совиненіяхъ: 1) нанъ ораторъ; 2) нанъ догматистъ: его Катихизисъ.

І. Св. Григорію всегда отдавали честь, какъ оратору искусному. Въ ораторскомъ словъ его нътъ того величія, какимъ отличается слово Василія в., ни той возвышенности и точности, какія принадлежать слову Григорія Богослова. Въ замънъ того оно дышеть живостію и сладостію, ясно и легко; Григорій, говорить Фотій "весьма сладкій, блистательный, чаруеть слухъ пріятностію" (γλυκύτατος, λαμπρὸς καὶ ήδονῆς ἀσιν ἀποστάξων) 32). Ораторскій таланть его видънъ особенно въ надгробныхъ Словахъ его Мелетію антіох., Василію в., св. Макриню,

<sup>28)</sup> Таково ходатайство за юношу, который долженъ былъ подвергнуться смерти за преступление извинительное. Zacagnii Monum. p. 356.

<sup>&</sup>lt;sup>29)</sup> Такъ названъ овъ на соборъ воесскомъ. Vincentius Lyren. in Commonit. p. 262.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) 7-й Вселенскій соборъ "світильникъ ниссянъ, именуемый всіми Отецъ отцевъ". Act. 6.

<sup>\*\*)</sup> Изд. сочиненій: Grae. et lat. curan. Frontone Ducaeo 1615. Paris 2 vol. f. Дополненіе: gr. et. lat. 1618. Pari f. Новое изданіе съ дополненіемъ: gr. et. lat. Paris. 1638. 3 vol. Но это изданіе менте исправно, чтит первое. Посліт того съ рукоп. ватик. изд. новыя сочиненія Григорія: Monum. Veterum Ecclesiae gr. et lat., ed. Zacagnio 1699, 4. Romae. Epistola 7. gr. et. lat. Caracciolus Florentiae 1731. Галландз въ 6 т. Библіотеки напечаталь изданное Закагніемъ и Каракчіолемъ съ немногимі дополненіями. Ан. Майо недавно напечаталь еще два сочиненія нисскаго (Auct. vet. collect. Т. 8, 1838. Romae) и нісколько отрывковъ (Тот. 7, ibidem). Въ 5 в. переведено было на армянскій явыкъ 7 сочиненій св. Григорія: толкованіе пізсней, толк. Отче нашъ; бесізды: похв. Григорію чудотв., М. Осодору, также о невинныхъ младенцахъ и на гробъ Господень; посліздней ныпів не видно на греческомъ (Neumann Geschich. d. armen. Litteratur S. 83). Вообще сочиненія св. Григорія ожидають новаго Ле-Дука. О сирскихъ перев. см. Аssem. В. О. Т. 3, Р. 1, р. 22. Въ Русскомъ переводъ творенія нисскаго были помінцаємы въ Твор. Отц. за 1864 и 1865 г.

ээ) Фотій (in cod. 6, Bib.).

Планиллю и Пулькеріи; въ похвальныхъ Словахъ Ефрему Сирину, Григорію чудот. М. Өеодору тирону, 40 мучениками севастійскимъ, первочуч. Стефану. Эти слова его, какъ нѣкоторыя изъ праздничныхъ, содержать иного свѣдѣній полезныхъ для исторіи <sup>33</sup>), что указываеть на вѣрность оратора правдѣ.

П. Самыя лучшія изъ догматическихъ сочиненій Григорія: 12 Словъ противз Евномія и Катихизисз <sup>34</sup>)

Катихизист, по собственнымъ словамъ Григорія, составляетъ наставление въ томъ, какъ надобно дъиствовать при обращении язычниковъ и іудеевъ, и какъ-при опроверженіи ерегиковъ. Язычнику-безбожнику надобно, говорить онъ, показывать бытіе Бога въ устройствъ піра; язычнику многобожнику-бытіе Единаго показывать тою мыслію, что существо совершенивищее можеть быть только одно. Іудея надобно доводить до признанія Предвічнаго Слова указаніемь на наше слово (λόγος) и свидътельствами писанія. Чтобы представить язычнику достойнымъ въры воплощение Сына Божія, пусть поважуть гръховность человъка. Далъе умный учитель миритъ разумъ человъческій съ откровенныть ученіемь о воплощеніи Сына Божія. Показываеть, что всв естественныя свойства немощной природы человической не унижають Вожества въ Богочеловъвъ, Божество остается съ своими свойствами, также вакъ и человъчество съ своими; соединение души съ тъломъ не болъе постижнию, какъ и соединение Божества съ человъчествомъ (алахраси, τοῦ Θεοῦ πρὸς τὸ ἀνθρώπινον): Ποκαзаніємъ же Божества во Христь Інсусв служать чудеса Его, Его чудесное рождение отъ двви, Его воскресеніе. И если Богь, всегда самъ по себъ безстрастный, воплотился: то конечно только по любви къ бъднымъ людямъ. И воплощение Его есть врачество для нашихъ гръховъ, столько же естественное, сколько сообразное съ благостію, правдою, премудростію и всемогуществомъ Божіниъ.

Затвиъ также въ духѣ философа Богослова говорить о средствахъ ко спасенію. Относительно свободы человѣческой разсуждаеть онъ такъ: "если свобода есть сила безъ дѣйствія, безъ всякаго употребленія: то добродѣтель уничтожена, жизнь не стоитъ вниманія, умъ во власти судьби, грѣшить—дозволенное дѣло для каждаго, различія въ жизни нѣтъ". Разсуждаетъ о крещеніи и Евхаристіи, какъ таинственныхъ средствахъ ко спасенію. "Какъ нѣсколько кваса, говоритъ Апостолъ, заквашива-



за) Правдинчныя слова на Рождество Христово, на прещеніе, на Пасху (5 словъ), на Вознессеніе Господне, на Пятидесятинцу, на Срътеніе Господне. Ор. Т. 3, р. 339, 366, 382, 400, 416, 435, 437, 441, 444. Т. 2, р. 143. Надгробная Т. 3, р. 479, 518, 580. Похвальныя Т. 2, р. 205, 786. Т. 3, р. 499, 504, 517, 534, 570, 595; у Закагиія р. 330—345.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Изъ Катихизиса приводили мъста Өеодоритъ (Dial. 2 и 3), Григорій Двоссловъ, Дамаскинъ, Евенмій Зигабенъ въ Паноплін. Сочиненіе прот. Евномія въ 11 ин.: и съ дополненіемъ пересматриваль Фотій (in 6, cod Bibl.).

етъ все тесто: такъ оное тело, отъ Бога пріявшее безсмертіе, когда принимается, все претворяеть въ свою природу". "Какъ единее тело Христово оживляеть естество людей върующихъ, бывъ всъвъ раздъляемо, а само не уменьшаясь?... Слово Божіе Вогъ и Словъ соединилось съ природою человъческою, и тъло пребываниемъ Бога Слова возведено до Божественнаго достоинства. И такъ справедливо въруемъ, что н нынъ хлъбъ, освящаемый Словомъ Божіниъ, претворяется (ретаполеговал) въ тело Бога Слова. Хлебъ, какъ говоритъ Апостолъ, освящается словомъ Вожінмъ и молитвою, не такъ, чтобы чрезъ вкушеніе становился теломъ Слова, но внезапно претворяется (ретапособречос) въ тедо словомъ, какъ сказано Словомъ: сіе есть тьло мое. И какъ тъло питается еще влагою, такъ къ влагв своей присоединяемъ прибавленіе того же вида. По устроенію благодатному предветь себя всёмъ върующимъ при посредствъ тъла, состоящаго изъ хлъба и вина, сорастворяясь съ тълами върующихъ, дабы соединеніемъ съ безсмертнымъ и человъвъ сталъ участнивомъ безсмертія". Въ завлюченіе говорять, что новое рождение требуеть отъ насъ самихъ постояннаго перерождения на добро 35).

# § 154. Книги противъ Евномія, сочиненія о Св. Троицъ и другія догматическія сочиненія.

Въ сочиненіи протист Есномія послі кратких замічаній о Евномії, подробно опровергаются мысли Евномія, предложенныя имъ въ новой апологіи, объясняется смысль изреченій откровенныхь, которыя Евнономій приводиль въ свою защиту, и такимъ образомъ утверждается Божество Сына Божія, а частію объясняется и вое ученіе о св. Троиців. Превосходны слово его о св. Духів: "Другой такой же світь, точно также не отличающійся никакимъ разстояніемъ времени отъ рожденнаго Світа, но чрезъ Него сіяющій, причину же личности (ὑποστάσεως) имівющій въ первообразномъ Світь". (1-е Слово). Св. Григорій неутомимо преслідуеть Евномія на каждомъ шагу и открываеть ошибки его съ изумительною зоркостію,— и тамъ, гдів тоть совсівмъ не думаль быть уличеннымъ, уличаеть его въ грубыхъ заблужденіяхъ. Это сочиненіе считается лучшимъ изъ всіхъ писанныхъ противъ Евномія.

Ученіе о св. Троицѣ и особенно о Божествѣ св. Духа св. Григорій защищаль отъ современныхъ ему заблужденій многими другими сочиненіями <sup>36</sup>). Въ Словѣ о *Св. Духо*ю онъ поучаетъ тому, какъ лю-

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Превосходное ученое изданіе сего сочиненія: S. Gregorii Nys. Orat. Catech. gr. et lat. ad. cod. fid. recens. cum. annot. ed. Geor. *Krabingerus*. Accedit. eiusdem orat. funebr. in Meletium. Monachii 1838.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Тековы сочиненія: о *вири* къ Симплицію (Евенній въ Паноплін, ор.

дять сообщаемо было въдъніе о Тронцъ. Когда люди опрачены были иногобожіемъ: "Господь сталъ воззывать ихъ отъ заблужденія въ истивъ постепенно. Тъхъ, которые истомлены долговременнымъ голодомъ, вращ, принимансь возстановлять, берутъ во вниманіе ихъ слабость, и не 
вдругь питають ихъ до сытости... Когда при слабости душъ, происнедшей кавъ бы отъ голода, люди не были способны принять тайну: 
то сперва были воззваны закономъ и пороками отъ многобожія.... Погомъ тъмъ, которые приготовлены были закономъ въ полнъйшему въдъню Вожества, открытъ Евангеліемъ Единородный Сынъ, и дана совершенная пища нашего естества, Тотъ въ которомъ жизнь, Духъ Святый" <sup>37</sup>). Св. Григорій не разъ опровергалъ и ученіе Апполинарія: его 
"Антирретикъ противъ Аполлинарія"—самый внимательный и умный 
разборь ученія Аполлинаріева <sup>38</sup>)

О твореніи міра и о первозданном человів разсуждаєть св. Григорій: а) въ шестодневть зі рубів рубів високіе вопросы о мірі, оставленные св. Василіємь безъ отвіта по ихъ недоступности для народа. Въ этомъ превосходномъ сочиненіи видно столько же знакомства съ древнею философією, сколько оригинальности въ философско-богословскихъ мысляхъ. б) Въ сочиненіи противз манижеєв зі доказываль онъ, что богь не есть виновникъ зла; в) показываль несостоятельность судьбы предъ судомъ здраваго смысла зі; г) въ сочиненіи о сотвореніи человъка зі говорить о достоинств первосозданнаго—объ образь божіемъ въ человікь, о духовности души и ея силахъ, о происхожде-

Greg. Т. 3, р. 38); въ Евлавію о томъ, что не три Вога, а Единъ (3, 15 Паноплія), о св. Тромию и о Божествъ Духа св. (Т. 3, 6. Паноплія), о Св. Духю, противъ македоніянъ (изд. Майемъ script. vet. coll. Т. 8. Р. 2. р. 10—25), о Божествъ Сына и Духа Св. (3, 464 s.; Осодоретъ in dialog. Дамаскить отат. de imag. Паноплія), о Св. Духю въ пятедесятнецу (ор. Т. 2, р. 143), противъ Арія и Савемія (Маіі. coll. vet. 8, р. 1.); объ общи хъ попятіяхъ или объясненіе словъ, упо требляемыхъ въ ученіе о св. Тромув (ор. Т. 2, р. 82); о подчинени Сына (Т. 2). Свидительство противъ іудеєвъ или ученіе св. Писанія о св. Тромув (у Закагнія); о Божесотвъ къ Евагрію монаху (іп 1 Тото ор. Nazianzeni от. 45, какъ сочиненіе Нисскаго приводится Евенніемъ).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Ap. Zacagn. 346. Ap. Galland. p. 602.

<sup>28)</sup> Къ Ососнау противъ Аполлинарія. Т. 3, р. 261. Антерретикъ изд. in Zacagni Monum. 123—287. О немъ говорили Леонтій, Дамаскинъ; 10 дъян. 6-го собора, Зигабенъ. Кромъ того отрывокъ сочиненія противъ Аполлинарія у Лямбева Сомм. 3, 416.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) T. 1, p. 1-160.

<sup>40)</sup> T. 3, p. 180.

<sup>44)</sup> T. 2, p. 62-81. Anacracii quaest. 19.

<sup>45)</sup> Т. 1, р. 110—160. Но сочиненіе о душе (Т. 2, р. 90—113) принадленить Немезію и составляєть 2 и 3 гл. сочиненія его о природа челована. А бесада о токъ что, такое по образу Божію и по подобію (Т. 2, р. 22 к.), принадленить Акастасію Синанту, а не Григорію Нисскому.

нім порчи въ природ'в человіческой и о воскресеніи. Свида справедливо называеть это сочиненіе произведеніємъ чуднымъ по возвышенности и глубинів мыслей его. Въ двухъ бесівдахъ на слова: сотворимъ человъка по образу нашему и по подобію св. Григорій, полагая образъ Вожій въ духовныхъ силахъ первосозданнаго, относить подобіе Вожіе къ нравственному совершенствованію человівка.

Въ одномъ изъ Словъ своихъ изображаетъ благодатное значеніе таинствъ. "Не пренебрегай божественными омовениеми, по обыкновенному употребленію воды. То, что действуєть здёсь, важно и совершаеть дивныя дівла. И жертвенникь Святый, которому предстоимь,вамень обыкновенный... но поелику посвященъ онъ Богу и пріяль благословеніе: то уже есть трапеза святая, доступная не для всёхъ, а только для священниковъ. Хлебъ сперва бываетъ обыкновенный, но когда освятило его тайнство, называется и есть тело Христово. Такъ и таинственный елей, такъ и вино, прежде благословенія не важныя, послів освященія, нисходящаго отъ св. Духа, дівиствують превосходно. Таже сила слова творитъ и высокаго иерея, отделяемаго отъ толим новымъ благословеніемъ. Ибо тогда, какъ вчера и прежде того быль онь однимь изъ толиы народа, внезаино становится наставникомъ, предстоятелемъ, учителемъ благочестія, предстоятелемъ таинъ; по виду онъ тотъ же, что и быль: но невидимая благодатная сила преобразовала на лучшее невидимую душу его" 43).

Наконоцъ замъчательны — изслъдованіе о дътях умерших некрещенными <sup>44</sup>) и сочиненіе о душь и воскресеніи <sup>15</sup>).

#### § 165. Характеръ св. Григорія накъ догматиста: замъчаніе о двухъ спорныхъ пунктахъ въ его ученіи.

Въ догматическомъ ученіи своемъ св. Григорій вообще не столько богословъ сколько философъ: каждый предметь онъ старается объяснить для разума; по началамъ разума; входить размышленіемъ въ значеніе и связь откровенныхъ истинъ. Свида справедливо говорить о немъ: Ελλογιμότατος καὶ πάσης παιδείας ἀνάπλεως "весьма разумный и съ многостороннею ученостію", если, т. е. понимать слова Свиды о философской настроенности и учености Григорія. Философскія размышленія Григорія часто глубоки, но иногда не болѣе, какъ остроумны; свѣдѣнія его о природѣ обширны и проникнуты высокими идеями; сочиненія его показы-



<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Слово на крещеніе Христово. Т. 3, р. 368—370.

<sup>44)</sup> Т. 3, р. 371. Хр. Чт. 1838 г.

<sup>45)</sup> Т. 3, р. 181—260. Начало этого сочиненія въ исправленномъ видъ, по лучшимъ спискамъ, издалъ Bassde и онъ же присоединилъ лучшія чтенія всего сочиненія. Anecdota graeca, Hamburgii 1722. Т. 2, 274—319. Т. 3, 1—47. О воскресенія мертвыхъ св. Григорій разсуждалъ и въ 3 Пасхальномъ Словъ (Т. 2.).

моть, что онь любить углубляться въ сочиненія Оригена; требованія могическаго разсудка были выполняемы имъ строго, за исключеніемъ техь случаевъ, когда обращается онь къ адлегорическимъ объясненіямъ.

Въ частности следуетъ сделать замечанія на следующіе два пункта:

1) Давно замечали, что у Григорія есть мысли Оригеновы о возстановленій всего въ первоначальный богосозданный видъ. Ученики Аввы Варсонувія предлагали объ этомъ великому Аввѣ, и Авва объяснялъ происхожденіе такихъ мыслей у Григорія 46). Патріархъ Германъ въ 8 въкъ писалъ въ защиту пастыря нисскаго, что мъста въ его сочиненахъ, на которыя ссылались въ свое оправданіе оригенисты, одив испорчены, другія неправильно поняты ими. Фотій, который читаль сочиненіе Германа, для насъ уже потерянное, прибавляль, что вниги воторыя пересматриваль Германъ, были следующія: разговоръ съ Макринов о душть, огласительная книга и о жизни совершенной 47). Но а) Нилъ солунскій въ 12 въкъ отвічаль латинянамъ, указывавшимъ на сочиненія Григорія въ очищеніе своего чистилища: "пока не касались вопроса о въчномъ мученім, и онъ (Григорій) представляется съ тол инслію, что мученія будуть иметь конець "46). б) Въ некоторыхъ сочиненіяхъ Григорія по всвиъ спискань такъ часто повторяется мысль 0 возстановленіи всего въ прежній видъ и въ такомъ соотношеніи съ овружающими мыслями, что надобно говорить правду-нельзя признать ее вносною 49). Впрочемъ в) и то справедливо, что пастырь ниссей въ трехъ сочиненіяхъ своихъ ясно и опредаленно говорить о вачности мученій 50). Соображая все это, должны мы положить, что пастырь нисскій дозволяль себ'в разсуждать о назначеній мученій будущности въ видъ галаній 51); галаніе его или личное митніе его объ этомъ пред-

<sup>4)</sup> См. Ученіе св. Варсонофія о мининять Оршена въ Христ. Чт. ч. 25, стр. 266.

<sup>47)</sup> Porit Biblioth. cod. 233.

<sup>46)</sup> De purgatorio р. 147. Удивительно, какъ это ондосоом Ватикана и того не могли понять, что въ мысляхъ Григорія о возстановленіи всего ничего нізть сходнаго съ ихъ частилищемъ. Однакожъ еще не очень давно Беллярминъ ссылался на Григорія въ «Очищеніе чистилища».

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Въ огласительномъ словъ гл. 8, гл. 26, гл. 35. Въ разговоръ о душъ и безсиертін Т. 3, р. 212, 222, 226, 227, 229, 254, 255, 259, 260) сл. новое изданіе S. Gregorii de anima et resurect. gr. et lat. Krabingeri Lipsiae 1837. Въ словъ объ умершихъ Т. 3, р. 634—636, 642. Въ словъ: тогда и самъ Сынъ покорится. Т. 2. р. 12, 14, 16, 17, 20.

<sup>50)</sup> Въ 5 словъ о блаженстважъ: «Кто просвътитъ тъму? Кто угаситъ огонь? Кто отвратитъ червь неистрибимый?». Т. 2, р.: 810, противъ ростовщиковъ: «ростовщикъ вътренный и легкомысленный, сражавшись съ безчисленными горестими и даже съ голодомъ, какъ по наслъдству, пріобръдъ себъ въчный огонь и дътимъ скощъ оставилъ бъдность». Т. 3, р. 233. Въ Словъ о благотворительности Т. 3, р. 241.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>) Въ разговоръ о душъ и воскресения онъ самъ говоритъ, что это предлагасть онъ здъсь въ видъ гадания, а не твердаго върования. р. 184, 205.

меть было невърное, ошибочное, —потому что откровеніе говорить не то объ этомъ, и основательное размышленіе не находить мивнія его согласнымь съ правдою Божіею 52), ученіе же откровенія сохранявшееся общимь върованіемъ, передаеть намъ и самъ Григорій. Такъ разсуждаль о мивніи Григорія относительно мукъ будущихъ и вел. Авва Варсонуеій. Говоря такимъ образомъ о Григорів, мы не унижаемъ его святости, ни уваженія къ нему, какъ къ отцу церкви; пусть мивніе Григорія остается мивніемъ человіческимъ, оно повредило бы его святости, если бы имівло вліяніе на ослабленіе строгости жизни его, но того не было, — напротивъ оно возвышало духъ его мыслію о благости Божіей. При этомъ мивній, но не по этому мивнію, а въ другихъ разныхъ отношеніяхъ пастырь нисскій быль и остается отцемъ церкви 53).

2) Важнѣе по предмету своему мысль о происхожденіи Духа Св. "и отъ Сына", которую усвояли пастырю нисскому. П. Веккъ, потомъ Мануилъ Калека 52), и нѣкоторые на соборѣ флорентійскомъ читали въ Словѣ Григорія о молитеть Господней слѣд. слова: "О Святомъ же Духѣ говорится, что Онъ отъ Отца и о немъ свидѣтельствуется что Онъ отъ Сына (ѐх тоō ὁιоō). Мы не будемъ говорить о томъ, какъ умный Зерниковъ соображеніемъ доходилъ до полнаго и справедливаго убѣжденія, что у Григорія надобно читать тоō ὁιоō ἄναι 55). Въ 12 вѣкѣ указывали латинянамъ на списки Слова Григоріева, гдѣ слова о Св. Духѣ читались не такъ какъ читали латиняне. Но вотъ споръ рѣшаетъ намъ недавно изданное сочиненіе Анастасія пресвитера 7-го вѣка: у него слова Григорія такъ читаются: Тò бè аўгоу пуебра хаі èх тоō Патрос λе́уетаг хаі тоō Угоō еїуаг рартореїтаг, т. е. "а о Св. Духѣ говорится, что онъ отъ Отца, и о Немъ же свидѣтельствуется, что Онъ—(Духъ) Сына" 56). Слѣд. ясно, что св. Гри-

<sup>53)</sup> Основательнъе разсуждаетъ о семъ предметъ весарійскій пастырь, котораго слова приводитъ древній схоліастъ сочиненій Нисскаго, тамъ, гдъ Григорій изъ свойства огня выводить свою мысль: «я думаю, говоритъ св. Василій, что огонь, уготованный діаволу и ангеламъ его въ муку, гласомъ Божіннъ раздълится; въ огиъ два свойства: одно жгетъ, другое освъщаетъ; мучительная жестокость огня останется для тъхъ, которые достойны муки; а просвъщающая и просвътляющая сила назначается въ славу имъющихъ наслъдовать жизнь радостную». ed. Garnierii Т. р. 121 Annot. Krabiengeri ad Dialogum de resur. р. 275.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Вседенскій нивейскій 2 соборъ называеть его «Отцемъ отцевъ». Асt. VI, Mansi 13, 293, 267.

Becc, Sentent. Patrum de process. Spiritus. Allat. p. 522. Eiusdem animadv. în Cyparissiotam, ibidem p. 133. Manicky cal. lib. 2. Cont. Graecos p. 401. P. Селье отъ души раздаляеть уваренность Калеки.

<sup>55)</sup> Tract. d. process. Spirit. S. Loca corrup. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Collect. vet. Auct. T. 8, ed. a *Maio* 1832. Romae. p. 6. Для обравца выписываемъ чтеніе *Галланда*: То δè πνεῦμα ἄγιον καὶ ἐκ τοῦ πατρὸς λέγεται καὶ ἐκ τοῦ Υιοῦ εἶναι μαρτορεῖται. Bibl. T 6, p. 908.

горій не училь тому, что Духъ Св. происходить и отъ Сына. Обличене діламъ произвола, представляемое сочиненіемъ Анастасія, такъ торжественно, что пора бы папистамъ и отказаться отъ грівка отцевъ своихъ.

#### § 156. Св. Григорій толкователь Св. Писанія и учитель иравственности.

- Св. Григорій писаль нісколько сочиненій въ объясненіе Св. писанія, но это били боліве размышленія о словахь богодухновенныхь, чімь толкованія ихъ.
- а) Восемь бесёдъ на 3 главн *Екклезіаста*—прекрасныя наставленія о доброд'ятели и порок'я и ихъ д'ятствіяхъ. Объясненіе оканчивается 13 стихомъ 3-й главы.
- 6) 15 Беспьдъ на ппъснь ппъсней съ предварительнымъ наставленіемъ, что эту книгу надобно читать тёмъ, у кого сердце чисто и свободно отъ любви земной. "Въ песни описывается брачный обрядъ, но разумется союзъ души съ Богомъ".
- в) Изследованіе о Пинониссть показываеть, что являвшійся въ виде Сануила есть духь злобы.
- г) Два размышленія о надписаніях псалмов и бесёда о 6 псалмов: въ размышленіях общее обозрёніе псалмовъ и ихъ действія на сердце <sup>57</sup>).
- д) 5 Бесёдъ о момитет Господней и 8 бесёдъ объ 8 блаженстваж <sup>58</sup>). Первыя драгоцённы по высокить мыслять о необходимости и силё молитвы. Бесёды о блаженстве съ основательными уроками о смиреніи, кротости, бёдности духа и проч.

Отселѣ уже видно, что св. Григорій заботливо помышляль о *жристіанскома благочестіи*. Для назиданія въ благочестіи онъ много пискаль и особыхъ сочиненій. Таковы:

- а) Три изследованія о *христіанскоми совершенствев* <sup>59</sup>). Въ первомъ разыскивается, къ чему обязываеть нась имя христіанина и наша вера? Во второмъ определяется, какъ достигать совершенства? Въ третьемъ въ ясномъ виде представляется цель христіанской жизни.
- 6) Жизнь Моисся или совершенная жизнь: въ примъръ Моисся показываетъ добродътели христіанина <sup>60</sup>). Нъсколько похожи на то "жизнь св. Григорія Чудотворца" и "жизнь св. Макрины" <sup>61</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) Op. T. 1, p. 468-712. 257-373. 373-468. T. 2. p. 35.

<sup>54)</sup> T. 1. p. 712-836, Xp. 4t. 1834, 1837, 1842.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) Т. 3. р. 267—316. Хр. Чт. 1826.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup>) Т. 1. р. 167—257. Хр. Чт. 1831 г.

<sup>61)</sup> T. 3. p. 534. T. 2. p. 177.

- в) Наставленія о частныхъ предметахъ нравственности: о любей къ бъднымъ; противъ ростовщиковъ; къ тъмъ, которые строго судять другихъ; противъ блудниковъ <sup>62</sup>); о дъвствъ; противъ тъхъ которые неравнодушны къ оскорбленіямъ; о томъ, что не надобно плакать объ умершихъ; противъ откладывающихъ крещеніе или по-каяніе <sup>63</sup>).
- г) Между письмами св. Григорія <sup>64</sup>) замѣчательны два письма о путешествіи вз Іерусалимз. Св. Григорій показываеть ошибки и погрѣшности, которыя допускали нѣкоторые изъ современныхъ ему посѣтителей св. земли; объясняеть, какъ тяжки эти погрѣшности: но онъ не говорить, что благочестивыя путешествія во всякомъ случав неблагочестивы, какъ напротивъ понимали его старые протестанты <sup>65</sup>).
- д) Каноническое послатие из Летойо, митрополиту Митилены армянской, вошло въ составъ правилъ церкви вселенской. Оно признается церковнымъ закономъ не только въ церкви православной <sup>66</sup>), но и въ церквахъ армянской и яковитской. Отличіе его отъ другихъ правилъ состоитъ въ томъ, что у св. Григорія правила выводятся изъ разсмотрънія свойствъ и силъ души. "Въ душъ нашей, говоритъ первое правило св. Григорія, усматриваются, по первоначальному раздъленію, три силы: сила ума, сила вождельнія и сила раздраженія (чувства). Ими совершаются и подвиги живущихъ добродътельно и паденія поползновенныхъ на зло". За тымъ, поставляя гръхи ума самыми важными, опредъляеть за отступленіе отъ въры эпитиміи самыя тяжкія. Вообще же врачеванія опредъляются мърою бользни, а бользнь измъряется значеніемъ силы, поражаемой бользнію.

# § 157. Св. Амфилохій, епископъ иконійскій.

Современникъ и другъ св. Василія и Григорія назіанзскаго, св. Амфилохій <sup>1</sup>), былъ родомъ изъ Каппадокіи и родился въ той же Ке-

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Т. 2. р. 49. 235. 144. 132. 165. 129. 260. Хр. Чт. 1835. 1836. 1838. Увъщаніе въ пованнію (Т. 2. р. 265) принадлежитъ Астерію амасійскому, какъ и слово въ началь поста (Т. 2, р. 247). Photii Bibl. cod 271.

<sup>44)</sup> T. 3. p. 113—179. 311—317. 617—644. T. 2. p. 215—224.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) 14 писемъ изд. Закагніемъ р. 354—400. 7 писемъ нап. Каракчіоли, Florentiae 1731. Четыре письма въ изданіи Морелля.

<sup>65)</sup> T. 3. 651—658. C. Lambecii lectiones in h. epistolam in Comm. Vindob. T. 8. p. 82 s. ed. Kollarii.

<sup>66)</sup> Beveregii Pandecta T. 2. Книга правиль.

<sup>&#</sup>x27;) Довольно подробное описаніе живни св. Аменлохія—нъ Прибавл. въ твор. св. отцевъ, М. 1856 г.

сарін, гдв и Василій 2). Отець его, называвшійся также Анфилохіень, быть родной брать блаж. Нонны, матери Вогослова Григорія 3). "Онъ вашель, говорить св. Григорій, ключь разумінія для всякой книги, смертнымъ ли она писана или пренебеска, и нъкогда превосходилъ всъхъ вашвадовіянъ враснорічність и добросердечість. Онъ быль счастливъ, бысороденъ, силенъ въ словъ, служилъ помощью для всъхъ родныхъ, благочестивыхъ, благородныхъ, ученыхъ, и наставникомъ въ словв" 1). Если же такимъ заботливымъ наставникомъ былъ онъ для молодыхъ родственниковъ, въ томъ числе и для племянника своего св. рія 5), понятно, какое образованіе даль онъ детямъ своимъ: имъ дано дучшее, блистательное образование того времени. Старшій сынъ его, Евфипій, по окончаніи образованія обручень быль съ прекрасною и богатою невъстою и умеръ 6); дочь Өеодосія осталась дівственницею и воспитала знаменитую богатствомъ и святостію Олимпіаду 7). Молодой Амфилохій вступиль въ званіе адвоката <sup>8</sup>). Однимъ изъ первыхъ дёль новаго адвоката было защищение діакона Евеалія, котораго, по происхожделю его изъ податнаго состоянія, хотели исключить изъ духовнаго званія. Св. Григорій просиль Амфилохія начать новую службу добрымь делопъ - защитить діакона Евоалія; иначе, писаль онъ, этоть потерпить самую печальную участь, одинь не воспользуется человъколюбіемъ настоящаго времени и тою честію, какую воздають цари священнымь лицанъ <sup>9</sup>). Эти слова св. Григорія дають видіть и то, что Амфилохій приналъ на себя званіе адвоката при имп. Іовиніанъ, около 364 г. Занатія адвовата нравились молодому Амфилохію: но онъ же ввели было его въ бъду и надълали ему много непріятностей. Одинъ человъвъ, будучи виновенъ въ важномъ преступленіи, ум'влъ представиться Амфилохію совершенно невиннымъ и молодой адвокатъ съ жаромъ защищалъ его. Первымъ следствіемъ было то, что на адвоката посыпались самые невыгодные отзывы, а потомъ ожидала его ответственность предъ закономъ. Св. Григорій въ другомъ случав шисалъ въ Амфимохію: "мы не часто бывали вивств, но этому надлежало бы быть и по нашей дружбв

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іеронимъ Ер. 70. at. 84. § 4. Василія в. письмо 161.

<sup>3)</sup> Аменлохій старшій называется у Григорія (Еріst. 30) «великим» сыномъ Фильтата и Горгоніи». Нонна—дочь Фильтата (Epist. 115).

<sup>4)</sup> Стихотворенія св. Григорія. V, 353-355.

<sup>5)</sup> Епитафія 30 оканчиваєтся такъ: "Это написалъ я Григорій, слово за слово, воторому научился у тебя, Аменлохій".

<sup>6)</sup> S. Gregorii Epitaphia 19. 20. 21. Epist. 230 ad Theodosium.

<sup>7)</sup> S. Gregorii ad Olympiadem: "Есть у тебя, милая моя, Осодосія: она живой образець тебв въ словв и двлв; она—сестра безукоривненнаго архісрея Аменлохія".

в) Василія в. письмо 150.

<sup>\*) 9-</sup>е письмо Григорія.

и по дружбѣ нашихъ отцевъ" <sup>10</sup>). Теперь онъ просилъ за Амфилохія инарха Софронія. "Скорѣе могу, писалъ онъ, ожидать чего нибудь невѣроятнаго и необыкновеннаго, чѣмъ думать, что онъ для денегъ сдѣлаетъ или подумаетъ неблагородное. Столько общій голосъ приписываетъ ему правоты и благоразумія, что это даже превышаетъ возрастъ его.... Не дозволь же себѣ равнодушно смотрѣть, какъ мучатъ его клеветами <sup>11</sup>)."

Въ 372 г. Амфилохій, по убъжденію св. Григорія <sup>12</sup>), удалился въ пустыню. Здѣсь занятіями его были молитвы, чтеніе писанія и пость <sup>13</sup>). Самое мѣсто уединенія было таково, что иногда и по неволѣ приходилось поститься. Пустыня богата была зеленью и цвѣтами: но хлѣбъ надлежало ожидать со стороны; св. Григорій посылалъ хлѣбъ пустынику и разъ съ душевною улыбкою писалъ: "щедрѣе посылайте намъ зелень, или же станемъ грозить задержать у себя запасъ хлѣба и тогда узнаемъ, точно ли кузнечики питаются одною росой <sup>14</sup>)".

По смерти Фавста, иконійскаго епископа, скончавшагося въ 373 г. 15) блаж. Анфилохій, "уловленный нерасторгаемою съгію благодати и мановеніемъ Божіемъ приведенный въ Писидію" 16) поставленъ быль въ епископа Иконіи, тогда главнаго города области ликаонской, слъд. съ правомъ управленія всёми церквами области <sup>17</sup>). Это сильно отяготило душу Амфилохія. Св. Василій писалъ ему въ утёменіе: "еслибы самому тебъ надлежало нести бремя: то, конечно, оно тяжело и даже невыносимо. А если Господь несеть его съ тобою: то возверзи на Господа печаль твою" 18). Вскоръ послъ посвящения своего Амфилохий предпринималь путеществие въ Кесарію для совъщанія съ Василіемъ и успълъ заслужить любовь всъхъ кесарійцевъ. Св. Василій, приглашая его въ себъ (въ томъ же 374 г.) къ кесарійскому празднику св. Евтихія, писаль въ нему: "Вудь увіврень достопочтеннійшій и истиню любезнъйшій для меня, что народъ мой, узнавъ многихъ по опыту, желаетъ твоего прибытія болье, чымъ успыха въ чемъ нибудь. Такъ возбудиль ты любовь ихъ къ себы въ короткое пребываніе у насъ. Потому чтобы и Господь прославился и люди возвеселились и мученики были почтены и а старецъ получилъ отъ искренняго сына услугу, благоволи пожаловать во мив; да предвари дни праздника, чтобы на досугв побыть намъ съ тобою вмъстъ и утъшиться общеніемъ духовныхъ дарованій. Празднество (памяти св. Евисихія) бываеть 5 сентября. Посему прошу тебя прибыть за три дня" 19). Въ это вторичное пребывание свое св. Амфилохій упросиль вел. Василія написать о св. Духв для обличенія духоборцевъ и въ прекращеніе разныхъ толковъ оскорбитель-



<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) 10-е письмо. <sup>11</sup>) 28-е письмо. <sup>13</sup>) Стихотвор. Григ. V, 245. <sup>13</sup>) 145-е письмо Григорія. <sup>14</sup>) 48-е письмо. <sup>15</sup>) Василія в. письмо 133. <sup>16</sup>) Василія в. письмо 161. <sup>17</sup>) Өеодорита Ист. цер. 4, и Сократъ 5, 8. <sup>18</sup>) Василія в. письмо 156. <sup>19</sup>) Письмо 169.

нихъ <sup>20</sup>). Амфилохій кром'в личнаго сов'вщанія, не разъ просилъ вел. Василія и на бумаг'в разр'вшить сомн'внія его о благочиніи церковномъ. Василія и на бумагѣ разрѣшить сомнѣнія его о благочиніи церковномъ. И по его-то просьбѣ написано между прочимъ "каноническое цосланіе" венкаго кесарійскаго пастыря <sup>21</sup>). Въ слѣдующемъ году св. Василій вновь приглашалъ къ себѣ Амфилохія и по причинѣ своей болѣзни поручалъ ему кесарійскую церковь <sup>22</sup>). Амфилохій, самъ будучи боленъ, но не зная о болѣзни Василія, приглашалъ его въ Иконію на Соборъ. Св. Василій просилъ подождать его, пока выздоровѣетъ <sup>23</sup>). Но бользнь не прекращалась во весь годъ. Посему Василій посылалъ на Соборъ вмѣсто себя книгу о Св. Духѣ. На Соборѣ 376 г. осуждены были духоборцы <sup>24</sup>). Послѣ того бл. Амфилохій, для усиѣшной борьбы съ екномівнами просилъ св. Василія разрѣшить нѣсколько вопросовъ были духоборцы <sup>23</sup>). Послѣ того бл. Амфилохій, для усившной борьбы съ евноміанами просиль св. Василія разрѣшить нѣсколько вопросовъ евноміанской діалектики. Василій столько любиль истину и Амфилохія, что не ввирая на тяжкую бользнь свою написаль ему отвѣты <sup>25</sup>). Въ 381 г. св. Амфилохій присутствоваль на второмъ Вселенскомъ Соборѣ, и отцы Собора поручили ему возстановить чистую вѣру въ областяхъ Азіи <sup>26</sup>). Въ 383 г. онъ опять быль въ Константинополѣ. По святой ревности къ истинѣ и спасенію ближнихь онъ просиль императора Феодосія запретить аріанамъ дѣлать публичныя собранія. Өеодосій "сначала сочель эту мѣру довольно жестокою". Святитель видѣлъ, что еретики пользуются свободою во вредъ св. церкви <sup>27</sup>). И рѣшился на поступокъ смѣлый. Явясь въ палаты царскія, онъ видѣлъ, что подлѣ царя стоить сынь его Аркадій, недавно провозглашенный также царемъ; онъ приветствоваль царя съ должною почтительностію, а сину его Аркадію не отдалъ почести должной. Осодосій, подумавъ, что Амфилохій забылся, прикавалъ ему отдать должный привътъ Аркадію. Довольно и того, что отдана честь царю, сказалъ Амфилохій. Императоръ разгитванный призналъ безчестье сына за оскорбленіе себъ и велълъ выгнать Амфилохія. Тогда святитель сказаль: "видишь, Государь, какъ невыносимо для тебя безчестію сына, ты въ сильномъ гиввъ на оскорбляющихъ его: повърь безчестіе сына, ты въ сильномъ гнѣвѣ на оскорбляющихъ его: повѣрь же, что и Отецъ Небесный, Богъ всего, негодуетъ на тѣхъ, которые унижаютъ Сына Его". Тогда царь понялъ все, просилъ извиненія у Амфилохія и выдаль указъ, согласный съ его желаніемъ <sup>28</sup>). Около того же времени проникли въ ликаонскую область массаліяне, или евхиты. Св. Амфилохій успѣлъ защитить церковь свою отъ этой заразы <sup>29</sup>). Объ написалъ книгу противъ мессаліянъ <sup>30</sup>). Потомъ присутствовалъ на Соборѣ сидскомъ въ Памфиліи, гдѣ была осуждена ересь евхитовъ и Амфилохій отъ имени Собора написалъ о томъ посланіе къ Флавіану

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Св. Василія кн. о Св. Духѣ § 1. <sup>21</sup>) Письма 180 и 182. <sup>22</sup>) Письма 193, 210, <sup>23</sup>) Amphilochii epistola synodica in Patrolog. Т. 39. р. 93—98. <sup>25</sup>)Василія в. письма 223—228. <sup>26</sup>) Сократъ 5, 8. Созонена 7, 9. Өеодорита 5, 8. <sup>27</sup>) Созомена 7, 6. <sup>28</sup>) Өеодорита Ист. 5, 16. Созоменъ 7, 6. <sup>29</sup> Өеодорита 4, 11. <sup>30</sup>) Өеодорита Наегеі. fab. 4, 2.

архіепископу антіохійскому <sup>31</sup>). Св. Амфилохій столько уже преуспѣлъ теперь духомъ, что могъ испращивать испѣленіе больнымъ. Объ этомъ св. Григорій такъ писалъ къ нему: "едва освободился я отъ страданій, какими отягчила меня болѣзнь, какъ обращаюсь къ тебѣ, подателю исцѣленія: языкъ, мудрствующій о Господѣ, возстановляетъ больныхъ" <sup>32</sup>). Въ сент. 394 г. св. Амфилохій присутствовалъ на соборѣ константинопольскомъ, бывшемъ по поводу распри между аравійскими епископами Багадіемъ и Агапіемъ <sup>33</sup>). Это былъ послѣдній подвигъ св. Амфилохія, извѣстный по памятникамъ и онъ скончался вѣроятно въ слѣдующемъ году <sup>34</sup>).

#### § 158 Сочиненія его.

И по твиъ извлеченіямъ изъ сочиненій св. Амфилохія, которыя сохранены древними учителями, или въ древнихъ рукописяхъ, видно, что св. Амфилохій оставилъ послѣ себя весьма иного сочиненій и сочиненій разнообразныхъ. Онъ писалъ книш, стихи, письма, слова. Къ сожалѣнію до насъ дошло очень немногое.

Книга его о Св. Духю, которую читаль бл. Іеронить <sup>35</sup>), равно какъ и внига противъ евхитовъ <sup>36</sup>), совсвиъ потеряны. Въ жишто о рождении Господа по плоти, которую читали на вселенскихъ соборахъ, св. Амфилохій писалъ: "истина узника, пришла благодать, явилась жизнь Божія, Слово и Сынъ Божій воплотился для насъ. Творецъ всего, Безсмертный, кто существовалъ съ Отцемъ и Духомъ Святымъ прежде всякаго творенія видимаго и невидимаго, вотъ нынъ рождается отъ Дѣвы, безъ всякаго грѣха, безъ всякаго содъйствія мужа... Христосъ для того истощиль себя, чтобы мы обогатились изъ полноты Его. Его смерть стала для тебя безсмертіемъ, страданіе Господа стало славою для раба. А ты обращаешь благодѣяніе въ поводъ къ хулъ <sup>37</sup>). Изъ жими на Исайо Дамаскинъ приводить только нѣсколько словъ <sup>38</sup>).

До насъ дошло обширное письмо въ *стихас* въ Селевку <sup>39</sup>), племяннику св. Олимпіады и внуку военачальника Трояна. Сочиненіе—педагогическое, для молодаго богатаго человъка. Въ славу Св. Троицы написаны 333 стиха, такъ говоритъ самъ сочинитель. Конецъ ямбовъ

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Фотія Bibl. cod. 52. <sup>33</sup>) Стихотв. V, 301. <sup>33</sup>) Mansi Concil. 3, 851. 852. <sup>34</sup>) Память его Ноября 23.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup>) De vir. illustr. § 133.

<sup>»</sup> Фотія Bibl. cod. 52. Өеодорита Ист. 4, 11. Haeret. fab. 4, 11,

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Отрывки собраны и изданы Конбесизомъ: Opera S. Amphilochii. Paris. 1644. Болъе того издано у Мина Patrol. Т. 39. р. 99—102.

<sup>38)</sup> Patrol. 39, 102.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Ямбы съ датинскимъ переводомъ язданы Ценеромъ, Schleusingae 1609. Вомбеевзомъ: Ор. Атрhilochii p. 117—135.

въ Селевку, гдф перечислены каноническія книги св. Писанія, Трулльскій Соборъ причислиль къ каноническимъ твореніямъ отцевъ, назвавъ якін посланіемъ св. Амфилохія <sup>40</sup>). Св. Амфилохію приписываютъ эти стихи Козма индъйскій плаватель 6 въка <sup>41</sup>), св. Дамаскинъ, св. Козма маюмскій и др. <sup>42</sup>). Въ одномъ древнемъ спискъ ямбовъ замъчено: "Мнъ важется, что это — плодъ ума Богослова, и только писано отъ имени Анфилохія", Но это частное мивніе поздияго лица ничего не значить предъ приведенными свидътельствами древности, тъмъ болъе, что ямбы въ Селевку по содержанию не могли быть плодомъ св. Григорія: въ стихотвореніи св. Григорія "подлинныя книги богодухновеннаго писа-вія <sup>43</sup>) не такъ перечисляются, какъ въ ямбахъ. У Григорія въ числѣ св. книгъ семь соборныхъ посланій и не упомянуты Апокалипсисъ и Эсенрь: въ ямбахъ поставлены въ канонъ и соборныя посланія и Аповалиценсь и Эсопрь, но съ прибавленіемъ сомнівнія. Такъ нівть сомнівнія, что ямбы—произведеніе Амфилохія. Въ нихъ предлагается наставленіе Селевку соединять успъхи въ наукахъ съ успъхами въ чистой святой жизни. Селевкъ предостерегается отъ пристрастія къ богатству, оть связи съ худнии людьми, отъ посъщенія театра и другихъ свътскихъ зредищъ. Затемъ убеждають его заниматься "стихотворными книгами, историческими сочиненіями, изящными произведеніями витій и тонкими разсужденіями философовъ", но при этомъ поступать осмотрительно, отклонять отъ дуни, что есть вреднаго въ писателяхъ языческихъ. Всего болве, учить наставникъ, надобно находить удовольствіе въ твхъ внигахъ и наукахъ которыя способны научить всему полезному для въчности, изучать писанія богодухновенныя, гдъ предлагается высокое ученіе о Св. Тронцъ; наконецъ перечисляются самыя богодухновенныя книги В. и Н. Завъта.

По извлеченіямъ древнихъ извъстно "посланіе св. Амфилохія къ Селевку, внуку военачальника Траяна". Здъсь говорится о Св. Троицъ по воилощеніи Сына Божія. Здъсь же св. Амфилохій учитъ объ исхожденіи Св. Духа не такъ, какъ западные. "Говорю", что истинний Богъ—единъ, пишетъ св. учитель, и убъгаю многихъ боговъ язычества. А что Богъ познается въ трехъ лицахъ, тъмъ уничтожается іуданзмъ... Сына именую рожденнымъ безъ времени, безъ начала; какъ Богъ сосуществуетъ Онъ Отцу всегда. Върую, что Духъ Св. исходитъ отъ Вога и Отпа въчно. Не называю рожденія Сына исхожденіемъ" 44).

<sup>40)</sup> Трулль. 2 правило. Книга правилъ. Спб. 1843. стр. 347.

<sup>41)</sup> Topographia christ. p. 292, in Montfauconii vet. auct.

<sup>43)</sup> Св. Козма въ сходіяхъ на св. Григорія: «втой-то Олимпіады племянникъ быль тотъ Селевкъ, къ которому Амфилохій писалъ письмо ямбами». Маіі Specil. гот. 2. 107.

<sup>43)</sup> Стихотвор. Григорія V, 49. Книга правиль стр. 345.

<sup>&</sup>quot;) У Мина Patrol. 39, 111—114. Zernicov. Tractat. de S. Spiritu. 1, 69. ногор. ученые овъ отд. церкви т. п. 11

Довольно- значительны уцѣлѣвшія извлеченія изъ "письма Амфилохія въ сударійцамъ о Св. Троицѣ" 45). Соборное письмо 394 г. гдѣ также разсуждается о Св. Троицѣ и въ частности о Св. Духѣ, сохранилось въ полномъ видѣ 46). Изъ "догматическаго посланія къ Панхарію діакону сидскому", писаннаго конечно противъ евхитовъ, извѣстно очень немногое 47), а посланіе къ Флавіану о томъ же совсѣмъ потеряно 46).

По сохранившимся извлеченіямъ изъ Словъ св. Амфилохія одно слово начинается такъ: "Пусть нынъ коснемся состязательныхъ словъ (certativos attingamus sermones) 49); другое извлеченіе съ такою над-писью: "изъ перваго слова на слова: о дни же томъ и часѣ; два у него сочинения о томъ" 50); третье извлечение надписывается такъ: "блаж. Амфилохія изъ слова на слова: Господь созда мя; четвертое слово 51. По этому уже видно, что св. Амфилохій, по долгу пастыря, говориль весьма много словъ и онъ были догматико-полемическія, хотя и не всъ. Тоже самое видимъ и по содержанию каждаго отрывка словъ его. Извлеченія изъ семи словъ на слова Евангелія Іоаннова всв направлены противъ евноміанъ <sup>52</sup>). Слово на слова. Отецъ Мой болій Мене есть, иначе прямо называется Слово противъ аріанъ <sup>53</sup>). Таково же сохранившееся цълымъ Слово на Рождество Христово <sup>54</sup>). Въ словъ на слова: отъ Моего прінметъ (Іоан. 15, 4.), св. учитель училъ: "Ты предсказалъ, что отъ Твоего пріиметь и самымъ яснымъ образомъ изложилъ ученикамъ ученіе о всёхъ твоихъ наставленіяхъ. Это благодать Параклита и Начальника жизни. Онъ, говорю, Духъ истины, о которомъ сказалъ ты, что исходить отъ Отца безвременно 55). Воть и еще опыть тому, какъ училъ св. Амфилохій объ исхожденіи Духа Св. Въ словъ на слова: не можетъ Сынъ творити о себъ ничесоже, доказывалось, что плоть Інсуса Христа не принесена съ неба 56). Это противъ Аполлинарія. Заслуживаетъ вниманія объясненіе словъ: Інсусь же преспъваще премудростію 57). Сохранившееся слово на день Вел. Субботы-образецъ слова по изяществу слога и по силъ мыслей 58). Таково же цълое Слово на разслабленнаго, гдв между прочимъ читаемъ: "Одинъ Сынъ-Слово Отца и одинъ Духъ Св. — Духъ Отца" 59). Слова непріятныя для запалниковъ.

Что касается до жизни св. Василія, изв'єстной съ именемъ Амфилохія: то она писана безъ сомн'внія не св. Амфилохіемъ, а по всей в'вроятности Амфилохіемъ кизическимъ, другомъ П. Фотія 60).

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) У Мина р. 115. <sup>46</sup>) У Мина Patrol. 39, 93—98. <sup>47</sup>) Ibid. р. 114. <sup>48</sup>) Фотія Biblioth. cod. 52. <sup>49</sup>) Факундъ у Мина р. 111. <sup>50</sup>) Мина Patrol. 39, 103. <sup>51</sup>) Ibid. р. 102. <sup>52</sup>) Ibid. р. 104—110. <sup>53</sup>) Ibid. р. 199—200—100. <sup>54</sup>) Ibid. р. 35—44. <sup>55</sup>) Ibid. р. 110. <sup>56</sup>) Ibid. р. 106—108. <sup>57</sup>) Ibid. р. 45. <sup>58</sup>) Ibid. р. 90—94. <sup>59</sup>) Ibid. р. 119—130.

<sup>60)</sup> Она у Комбеенза (Ор. S. Methodii, Amphilochii, graec. lat. Paris. 1644). Въ конца IX в. Урсій перевель ее на латинскій языкъ, Сл. Lambecii Comm. Vind. 8, 475—787.

# § 159. Св. Амвросій Медіоланскій. жизнь ого.

Послъ св. Иларія никто изъ пастырей запада неимълъ столько вліянія на современное состояніе запада, какъ св. *Амеросій* епископъ идіоланскій (миланскій). Сынъ префекта Галлін и Испаніи, онъ еще въ дътствъ подавалъ отцу большія надежды на себя 1). Но отецъ скоро умеръ. Вдова-мать съ двумя малолетными сыновьями и дочерью переселилась изъ Трира въ Римъ-туда, гдъ были средства дать лучшее воспитаніе д'втямъ, Амеросій и Сатиръ получили блистательное образованіе въ словесности и правов'яд'вніи; сестра Мариеллина, посл'в смерти матери, нъжно заботилась о юныхъ братьяхъ. Оба братья всту-Анвросія скоро зам'вчены и префектъ Пробъ приблизиль въ себъ Амвросія; открылось місто префекта италійских областей Лигуріи и Пробъ, предоставляя (въ 370 г.) это место Амвросію, сказаль: "ступай поступай не какъ судья, а какъ епископъ". Префектъ *Амеросій* такъ и дъйствовалъ, по влечечію своего сердца. Въ концъ 374 г. умеръ недіоланскій епископъ Авксентій и открылись споры объ избраніи преенника тому, кто былъ опорою аріанъ (см. объ Иларів). Амвросій, по званію префекта, явился въ храмъ, чтобы смотрёть за порядкомъ, и неожиданно услышали голось младенца: "Амвросій—епископъ". Народъ подвердилъ отзывъ невинности. Напрасно Амвросій ссылался на то, что онъ совсвиъ не готовился къ духовному званію и даже не крещенъ; напрасно хотвлъ устрашить волновавшихся жестокостію; ночью онъ скрылся изъ города но къ утру противъ воли своей очутился у воротъ медіолана и народъ окружиль его, какъ пленника стражею. Амвросій принужденъ быль уступить любви народа и званію Божію; крестился, въ семь дней прошелъ степени влира и въ осьмой (1 дев. 374 г.) посвященъ въ епископа 2). Онъ былъ тогда 34 лътъ. Епископъ Амвросій роздаль деньги б'яднымь, предоставиль брату управлять насліндствомь; а самъ поставилъ себя на степень ученика христіанскихъ учителей, читалъ сочиненія Оригена, в. Василія и Григорія Наз. 3), слушаль устныя наставленія пресвитера Симплиціана. Ораторъ каседры гражданской явился ораторомъ на церковной каседръ, и народъ, любившій префекта Амвросія, еще бол'ве слушаль слова епископа Амвросія, ревно-

<sup>1)</sup> Жизнь св. Амвросія описаль діаконь и секретарь его Павлинь, и онъ-то пишеть следующее: «однажды, когда младенець спаль на дворе, рой пчель облепиль младенца и пчелки безъ вреда для младенца вползали въ уста его и выползали, отець изумленный темъ сказаль: если будеть жить дитя, изъ него выйдеть что вибудь великов».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Объ избраніи въ епископа, кром'в Павлина, Өеодоритъ Н. Е. 41. Василій вел. Ер. 197. Synodicon. vetus ap. Fabr. in Bibl. graec. T. 12. p. 385.

<sup>3)</sup> Іеронить adv. Rufinum lib. 1. Амвр. Epist. 29 Irenica.

вавшаго объ очищенім церкви отъ плевель аріанскихъ. Какъ памятникъ чистой въры Амвросій испросиль возвратить изъ Каппадокіи остатки медіоланскаго еписвопа Діонисія, заточеннаго аріанами, и в. Василій радуясь избранію такого пастыря церкви, писаль Амвросію: "такъ какъ ты человъвъ Божій не принядъ и не изучалъ Евангелія Христова отъ человъка, но самъ Господь изъ судей земныхъ возвелъ тебя на престолъ Апостольскій: то подвизайся подвигомъ добрымъ, исцеляй немощи твоего народа, если кого изъ ввъренныхъ тебъ коснулся недугъ аріанства" 1). Амвросію много надобно было иметь твердости и любви, чтобы врачевать застаръдый недугъ аріанства; въ Медіоланъ жила императрица Юстина аріанка; подъ ея защитою аріане вызвали было одного низложеннаго аріанскаго епископа для открытой борьбы съ Амвросіемъ э): но императоръ Граціана полюбиль св. пастыря и издаль увазь не собираться еретикамъ для богослуженія вив храма 6). Темъ аріане успали, къ скорби пастыря, получить для себя одинъ изъ немногихъ храмовъ медіоланскихъ 7). Въ замънъ того св. пастырь утъщался обильными плодами своихъ проповъдей о довство, которыя говорилъ онъ на второмъ году своего служенія и потомъ по просьбі благочестивой сестры своей и другихъ выдалъ для общаго назиданія въ видъ книги в). "Изъ Піаченцы идуть для посвященія дівы, изъ Бонны идуть, изъ Мавританіи идутъ, чтобы принять здівсь покровъ", такъ говорилъ скромный пастырь въ обличение порицавшихъ жизнь девственную <sup>9</sup>). Безпокойства имперіи склонили на время дела церкви въ пользу аріанъ. Граціана (въ 378 г.), отправляясь на помощь Валенту противъ Готөовъ, объявилъ свободу въроисповъданій 10) и вызвалъ Амвросія написать для него опровержение аріанства; Амвросій написаль депо книши о въръ и вскоръ продолжилъ трудъ свой въ другихъ трехъ книгахъ 11). Императоръ, возвратясь изъ похода (въ 379 г.), оценилъ ревность и просвещеніе настыря и выдаль указьвь отміну прежняго, строгими угрозами противь еретиковъ 12) возвратилъ православнымъ и храмъ, которымъ овладъли было

<sup>4)</sup> Ep. S. Basilii 197.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Epist. 11.

<sup>6)</sup> Cod. Theodos. lex 9 de haeretecis.

<sup>7)</sup> Ambpociti de Spiritu S. lib. 1. c. 1. T. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Такимъ образовъ изъ проповъдей составились: а) три вниги о дъвахъ, составленныя, по просьбъ сестры, въ 377 г. (Nondum triennalis sacerdos, lib. 3. § 39); б) книга о вдовахъ, составленная послъ внигъ о дъвахъ, по просьбъ одной вровы, въ концъ 377 г.; в) внижка о дъвствено-продолжение книга о вдовахъ, составленное въ началъ 378 г.

<sup>9)</sup> Lib. de virg. c. 10. § 57.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Cod. Theod. lex 4 de haeret. Coson. 7, 1. Con. 5, 2. 4. Chaga de Gratiano.

<sup>&</sup>quot;) Op. T. 2. p. 751.

<sup>12)</sup> Cod. Theod. lex 5 de haeret.

аріане 13). "Одинъ Богь знасть, писаль тогда Амвросій императору, сколько отрады приносить душъ моей твое благочестіе... Ты дароваль ить, чего такъ усильно домогался я, —покой церкви; ты заградилъ уста отступникамъ истины. О! Еслибы также успъщно подъйствовалъ и на ихъ сердца" 14). Въ тоже время Амвросій сильно огорченъ былъ вончиною нъжно любимаго брата и излилъ скорбь свою въ надгробномъ словъ *Сатиру* 15). Въ 380 г. Юстина, безуспъщная въ Медіоланъ, вазвачила на кабедру сирмійскую аріанина; Амвросій явился въ Сирмію я избранъ православный епископъ. Въ следъ затемъ два епископа Мизін и Дакіи, низложенные за аріанство, требовали у Граціана соборнапо суда, и на соборъ аквилейскомъ (въ 381 г.) Амвросій успълъ, нестотря на сильныя препятствія, подтвердить прежнее різшеніе о епископахъ 16). Аріане (въ 381 г.) выпросили у императора позволеніе им'єть отвритый споръ съ Амвросіемъ; въ назначенный день явился для пренія Амвросій, но не явились аріане, и Амвросій говориль въ слов'в о майнь воплощенія: "Истинная въра незнакома съ робостію". Въ тоже время, когда такъ успъшно дъйствовалъ Амвросій противъ аріанства, онь убъдиль благочестиваго Граціана принять мітры къ ослабленію язичества. Въ 382 г. указомъ повельно вынесть изъ римскаго сената статую побъды, а жрецы и девы Весты лишены общественнаго содержанія 17), тогда какъ въ сенать было несколько сенаторовъ-язычнивовь. Защитники язычества положили отправить посольство къ императору просить возвращенія правъ древней рилигіи Рима, въ главъ посольства быль знаменитый ораторъ и сенаторъ Симмахъ. Амвросій явился къ императору съ ходатайствомъ за въру Христову и върныхъ сенаторовъ и посольству сенаторовъ язычниковъ отказанъ доступъ къ ишератору, по той причинъ, что не представляютъ собою всего сената 18). Обратились къ честолюбію императора, предложили ему «одежду верховнаго первосвященника». Императоръ отвъчалъ: "украшеніе языческое веприлично христіанину". Надежда язычниковъ рушилась и закипъла 3106a. Si Princeps non vult, appellari Pontifex maximus, admodum brevi Maxiшия Pontifex fiet, сказала злоба и такъ сдълала. Въ 383 г. провозглашенъ императоромъ военачальникъ *Максим*з и защитникъ имени Христова умерщвленъ солдатами Максима. Велика была скорбь святаго пастиря о благочестивомъ императоръ; но въ тоже время грозило еще бъдствіе всей Италін. Гордая Юстина просила Амеросія отправиться

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) De Spiriiu S. c. l.

<sup>14)</sup> Epist. 1.

<sup>15)</sup> Op. T. 2. p. 1. 118.

<sup>16)</sup> Op. T. 2. p. 786—814.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Cod. Theod. lib. 16. tit, 10. c. 20.

<sup>18)</sup> Ambpocifi Epist. 17.

къ Максиму и просить, чтобы не похищалъ власти изъ рукъ малолътнаго сына ен Валентиніана 2. И Амвросій остановиль честолюбиваго тирана 19). Надежды язычниковъ на Максима не осуществились, но не потеряны надежды при двор'в Валентиніана. Вся власть была теперь въ рукахъ Юстины, а для нее было нужно только одно, чтобы въ силь было аріанство. Такимъ образомъ Амвросію надобно было бороться съ двумя сильными врагами. Въ 384 г. снова явилось въ Медіоланъ посольство сенаторовъ язычниковъ, и Симмахъ, допущенный къ императору, произнесъ сильную рёчь въ защиту язычества 20). Амвросій отправиль письмо къ императору, гдв изобразиль долгь христіянскаго императора, гоненія язычества на христіанъ, права сенаторовъ христіанъ, и говорилъ наконецъ императору: "мы епископы не можемъ оставаться равнопушны, если ты согласишься на требованія язычниковъ; ты, какъ императоръ, всегда имъещь власть войти въ церковь; но когда взойдешь, то или не найдешь въ ней епископа, или встрътишь вивсто его строгаго обличителя" 21). Не довъряя успъху письма, Амвросій испросиль у императора списовъ річи Симмаховой, чтобы написать отвъто оратору-язычнику. Въ отвътъ своемъ онъ преследоваль речь его на всехъ пунктахъ, съ торжествующею силою истины: опровергнулъ всв его софизмы и представиль отвъть къ императору. Язычество пало. Остался другой врагь. Предъ пасхою 385 г. Юстина потребовала для аріанъ загороднаго храма: Амвросій отказаль; отъ него потребовали именемъ императора двухъ храмовъ, Амвросій отвазалъ. Въ самую недълю Ваій явился въ храмъ префекть и вслъдъ затъмъ отрядъ солдатъ съ тъмъ, чтобы или вытребовать храмы схвитить епископа: но воини-Готом, при словъ пастыря о судъ жіниь на притеснителей, церкви не захотели делать несправедливости. Императоръ оставилъ свое намърение 22). Но Юстина обратилась въ другому и боле жестокому насилію. Въ 386 г., по ея убъжденію, обнародованъ указъ, которымъ отмвиялись постановленія Граціана в объявлена полная свобода аріанамъ 23). Амвросій решился пожертвовать жизнію, но не отступаться отъ правъ истины; онъ отправилъ письмо къ императору 24). Върные, въ глубокой скорби, окружили пастыря своего съ решимостію защищать его отъ насилія. Амвросій писаль тогда гимны во славу Св. Троицы, и пеніе ихъ смягчало скорбь верныхъ и утверждало правословіе 25). Тогда же писано сочиненіе о Тай-

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Epist. 24. Relatio Symmachi ad Valentinianum 2 inter Ambrosii op. T. 2. p. 828.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Epist. 17. <sup>21</sup>) Epist. 20 ad Marcellinum. <sup>23</sup>) Cod. Theodos. lib. 4. de fide. <sup>23</sup>) Epist. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Sermo de basiliis non tradendis. § 34. Epist. 20. ad sororem; Mabillon. iter. stul. p. 17. Руоннъ Н. Е. 2. 15,

наж. Аріанство торжествовало, но не долго. Мавсимъ снова объявиль юйну медіоланскому двору и снова обратились за помощію къ Амвросію: пастырь отправлялся въ тирану, смело обличаль его въ цареубійстве. Но на сей разъ не могъ остановить его замысловъ. Валентиніана и Юстина оставили Медіоланъ, чтобы просить помощи у Өеодосія; судьба войны отняла въ 388 г. и престолъ и жизнь у Максима, но и изстуменная аріанка уже не возвратилась въ Медіоланъ. Валентиніанъ из-даль указъ противъ всёхъ еретиковъ <sup>26</sup>), и св. Амвросій объясняя тогда Еваниелие св. Луки, передавалъ паствъ радость свою о побъдъ вадъ аріанствомъ <sup>27</sup>). Время пребыванія Осодосія великаго на западъ било тъмъ временемъ, когда Осодосій и церковь увидъли въ новыхъ опитахъ величіе Амвросія, Өеодосій великъ былъ и для церкви и для ницерін и уважалъ Амвросія: но одна слабость была въ великомъ императоръ раздражительность. Въ 388 г. Амвросій заставиль раздраженнаго Өеодосія остановить указъ, которымъ предписано было одному епископу возобновить синагогу, разрушенную въ пилу раздора върными 28). Возмущение въ Солунъ вновь раздражило императора: тамъ убито было нъсколько чиновниковъ императора. По волъ Осодосія, собравшісся въ првъ солуняне безжалостно были преданы смерти. Въ глубокой скорби написаль письмо Амвросій къ Өеодосію, убъждая его къ раскаянію искреннему 29). Раскаяніе пробудилось въ Өеодосів; онъ отправился въ соборный храмъ, и въ дверяхъ храма услышалъ голосъ Амвросія: "ты подражаль Давиду въ преступлени, подражай ему и въ раскаянін". Чего же Богь требуеть оть меня? спросиль смиренно великій императоръ. "Того же, отвъчалъ пастырь, что долженъ сдълать каждый убійца, у Бога нътъ лицепріятія". Осодосій въ видъ отлученнаго завлючился въ своемъ дворцѣ—смиренный и кающійся. По временамъ пробуждалась раздражительность его при мысли, что онъ—императоръ отлученъ отъ церкви, и не разъ пытался онъ просить объ отмънъ опредъленія. Амвросій отвъчаль, что императорь властень отнять у него жизнь, но не властенъ переменить определение церкви. Предъ праздникомъ Рождества Христова печальный и смиренный Осодосій отправился пресить разрешения у пастыря и-мудрый пастырь сперва заставиль императора, въ предотвращение следствий раздражительности, выдать указъ, по которому каждый смертный приговоръ надлежало исполнять не ближе, какъ по прошествін 30 дней; а послѣ того, въ одеждѣ ка-ющагося Өеодосій введенъ въ церковь <sup>во</sup>). Въ 391 г. Өеодосій возвра-тился на востокъ, а въ 392 г. язычникъ *Арболаств* лишилъ жизни

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Cod. Theodos. 1. 5. de haeret. <sup>27</sup>) Comm. in Luc. lib. 9. <sup>28</sup>) Epist. 40. 41. <sup>29</sup>) Epist. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Өөөдөритъ 5, 17. 18. Августинъ de civit. Dei 5, 29. Амвросій Ер. 15, Павлинъ.

Валентиніана и облекъ багряницею Евгенія. Амвросій оплакалъ смерть Валентиніана въ надгробной рочи, а Евгеній объявиль недъйствительными указы противъ языческой религіи 31). Амвросій писалъ въ письмъ строгое обличеніе Евгенію по имени христіанину 32). Сильный помощію Господа Іисуса Феодосій разбилъ бунтовщиковъ: а доброму пастырю была теперь забота просить прощенія для участвовавшихъ въ войнъ Евгенія, и прощеніе объявлено встыть 33. Въ началъ 395 г. умеръ великій Феодосій, и Амвросій почтилъ память его Словомъ; посль того припоминалъ паствъ о жестокости богатыхъ въ книгъ о Навуветь; въ великую субботу 397 г., "великій священнивъ Божій, сіявшій какъ драгоцівнный 34 камень" скончался.

# § 160. Важность его какъ учителя. Его толкованіе Писанія. Догматическія сочиненія.

Въ исторіи пастырей церкви, св. Амвросій является пастыремъ, изумляющимъ въка; Господь церкви избралъ и укръпилъ его на сей чредъ веливой, въ примъръ въкамъ. Но каждому-свое. Исторія жизна Амвросія показываеть, какъ мало онъ имвлъ времени пріобрасть образованіе, нужное для христіанскаго учителя. До того времени, какъ возведенъ онъ былъ на пастырскую каоедру, онъ то занимался приготовленіемъ себя къ должностямъ светскимъ, то занимался должностями свъта. Пастырь самъ чувствовалъ, что многаго не достаеть ему отъ того, что некогда было пріобръсть. "Восхищенный, говорить онъ, изъ судилищъ въ священству, я началъ учить васъ тому, чему самъ не учился. Итакъ надобно мнъ вмъсть и учиться и учить, такъ какъ прежде не было свободнаго времени учиться 35)". И во время пастырскаго служенія какое было бурное время для медіоланскаго пастыря! Потому-то не удивительно, если сочиненія св. Амвросія не представляются столько совершенными въ сравнении съ сочинениями многихъ другихъ учителей, какъ объщать могло великое имя Амвросія. На каседръ христіанской ему оставалось пользоваться всего болье тымъ, что нивлъ и пріобрель онъ на каселрю префекта и въ этомъ положеніи

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>) Совоменъ 7, 22. Руфинъ 2. 33.

<sup>22)</sup> Epist. ad Eugenium. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Epist. 61. 62. Өөөдөрить 5, 24. Созомень 7. 22. Евагрій 1. 25. Августивь de civ. Dei. 1. 26. Даже язычникь Клавдівнь in Panegyr. Cons. Honor. писаль о Өөөдөсів:

O nimium dilecte Deo, cui militat aër Et fortunati veniunt ad classica venti.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Кассіанъ de incarnat. lib. 7. Память св. Аквросія 7 декабря.

<sup>85)</sup> Lib. 1. de offic. c. 1.

онъ не мало оставиль полезнаго для церкви. Влад'я даромъ слова, св. Амвросій безъ труда писаль много, и потому оставиль посл'в себя много сочиненій <sup>26</sup>).

"Для того, чтобы, вакъ самъ говоритъ св. Амвросій 37), и учить и изучать Св. Писаніе", онъ много говорилъ словъ о Св. Писаніи. Толкованіе его на Евангеліе Луки, не безъ сомнинія можеть быть поставлено въ число руководствъ къ разуменію Св. Евангелія. После общаго обзора Евангелія св. Луки, онъ внимательно отыскиваеть буквальный симсять словъ св. Луки, сличаеть его сказание съ повъствованіемъ другихъ евангелистовъ, ръшаетъ недоуменія о кажущемся разногласін ихъ; иногда обращается и противъ еретиковъ. Для толкованія Ветхаго Завета, считаль онъ нужнымъ проникать въ смыслъ подлиннаго текста, еврейскаго 38): но самъ онъ не зналъ еврейскаго языка, и не совсимъ достаточно знакомъ былъ съ греческимъ; толкованія его на Ветхій Зав'ять большею частію-подражаніе опытамъ другихъ. Шесть внигь на шестоднеет большею частію переводъ шестоднева Василія великаго, съ дополненіями изъ Оригена и Ипполита. Въ объясненіи 12 псалмово и псалма 118-го также не редко повторяются слова Василія великаго и Оригена, не исключан и произвольныхъ мивній последняго. Объясненія пов'єствованій о рап, о Каннь и Авель, о Нов, о Авраамь, о Исаакь, о благословеніях Івкова, о кающемся Давидь, о жалобахъ Іова и Давида-полезны по назидательнымъ мыслямъ, но утомляють аллегорическими толкованіями, и не довольно знакомять съ точнымъ смысломъ богодухновеннаго сказанія.



<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Римское изданіе сочиненій св. Амвросія (Romae, 1579—1587, 6 tom.), надъ которымъ трудился кардиналъ Де-Монте-Альто, въ последствии папа Сикстъ Vобразецъ великолъпнаго изданія по внъшнему виду и самаго безобразнаго по содержанію. Кардиналь плохо пониваль мысли Амеросія, а что еще хуже, то вставдаль свое, то исключаль Амеросіево, чтобы заставить св. Амеросія быть пропов'ядвикомъ своеволій ватикана. Отъ такого отзыва не отказываются и паписты, напр. искренній Дюпень и Бенединтинцы, которымъ много стоило труда, чтобы въ новомъ своемъ изданія привесть въ порядокъ сочиненія Амеросія. Ихъ изданіе: Paris 1686-90. 2 tom. f. (ed Jac. du Friche et N. le Nourry); Venet. 1748. 2 tom. f. Галдандъ, послъ Бенедиктивцевъ, на основаніи древникъ рукописей, возвращаєть Амвросію извлеченное изъ Флавія повъствованіе о взятін Іерусалима, исключенное Бенедиктинцами изъ числа твореній Амвросія. Новъйшее изданіе: Ор. S Ambrosii, ed. a Migne. Paris. 1845. Здась четвертый томъ состоить изъ сочиненій подложныхъ. Въ переводъ русскомъ: Избр. слова. М. 1807. 8. О должностяхъ. М. 1776. О чинъ священническомъ. М. 1823. Ифсколько словъ и писемъ въ Хр. Чт. 1835-40. На ифмецкомъ: Drey Bücher von d. Pfiichten. 1830.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>) Lib. 1. de offlic. c. 1. § 3.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Sensus ergo nobis spectandus est semper: quem etiam ipsum frequens translatio ex hebraeo in graecum, ex graeco in latinum adtenuare consuevit. Амbros. in Psal. 37. § 49. Онъ неръдко приводитъ переводы Акилы, Симмака и Өеодотіана.

Къ догиетическимъ сочиненіямъ св. Амвросія относятся: пять книгъ о въръ, изъяснение символа въры, внига о воплощении, 3 вниги о Co. Auxo, khura o Tauncmeaxo (de misteriis), 2 khuru o nokanniu, учение о воскресснии, изложенное въ 2 книгахъ о смерти брата, въ словъ на смерть Валентиніана и въ словъ на смерть императ. Осодосія. Первыя три сочиненія (о въръ, символь и воплощеніи) едва ли не при жизни св. Амвросія, переведены были на греческій языкъ-и часто были приводимы въ свидътели ученія церковнаго—въ церкви греческой 39). Книги о впрп, писанныя, какъ видели, противъ аріанъ, содержать краткое и ясное изложение доказательствъ единосущия Сына Вожия со Отцемъ и остроумныя опроверженія возраженій аріанскихъ. Книга о тайнах въ новопосвященнымъ (de misteritis ad initandos), отъ которой надобно отличать книгу о таинствахъ (de Sacramentis), хотя и древнюю, но не сочинение св. Амвросія <sup>40</sup>), и двѣ книги о *покаяніи*, драгоцѣнны для ученія о тайнствахъ. Въ книгѣ о тайнахъ, которая во многомъ сходна съ оглашеніями св. Кирилла, говорить онъ о крещенін  $(\S 1-5)$ , муропомазаній  $(\S 6-7)$ , и евхаристій  $(\S 8-9)$ . О первомъ пишетъ: "невидимая благодать Духа Святаго, присутствуя действуеть во оставление гръховъ". О хлъбъ евхаристии говорить, что это не есть хлъбъ, а истинная плоть, распятая на креств, и объясняеть это примърами. Въ книгахъ о покаянии учитъ о необходимости исповъди и о власти, данной Господомъ прощать гръхи. З книги о Со. Лихто-извлечение изъ сочинений Василия великаго, Асанасия и Дидима; Іеронимъ не былъ доволенъ ни слогомъ, ни силою мыслей въ этихъ внигахъ 41): но Августинъ приводилъ сочинение въ примъръ простаго слога и замівчаль: "самый предметь, по возвышенности своей, требуеть

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>) На кн. о *върг*е ссыдались соборы воессий и халкидонскій (Cons. Ephes. T. 3. р. 513. Chalcedon. T. 4. р. 829). Оводоритъ (Dial. 3. р. 163) и Левъ (Epist. 97). Выписки изъ двухъ другихъ книгъ въ сборникъ Юстиніана, у Леонгія и др. А. Maii Collect. vet. auct. T. 7 (изъ книги о воплощеніи) р. 7. 14. 15. 18. 137. 307 (изъ толкованія символа) р. 131. 134. 286.

<sup>40)</sup> Сочиненіе о тайнахъ (de sacramentis) съ VIII въка извъстно съ имененъ св. Амвросія медіоланскаго. Но оно не принадлежитъ ему: а) сочинитель большею частію распространяетъ слова и мысли подлиннаго Амвросіева сочиненія и немногое прибавляетъ своего; б) слогъ хотя близокъ къ слогу Амвросія, но не Амвросіевъ; в) въ древней рукописи оно безъ имени Амвросія. Впрочемъ оно писано аа) еще тогда, какъ много было идолопоклонниковъ; бб) когда престились возрастные; вв) когда еще не введенъ былъ текстъ Бебліи исправленной Іеронимомъ. Посему оно принадлежитъ времени близкому ко времени св. Амвросія и для ученія о тамиствахъ важно.

<sup>41)</sup> Іеронимъ. ex graecis bonis opus latinum confecit non bonum (Ap. Rufin. lib. 2 Invectis in Hieron.). Nihil ibi dialecticum esse, nihil virile atque distinctum, quod lectorem vel ingratis in assensum trahat: sed totum flaccidum, molle, nitidum atque formosum et exquisitis hinc inde coloribus pigmentatum. Epist. ad Paulinum.

не врасоты словъ, не сильнаго чувства для убъжденія сердца, а доказательствъ и поясненій <sup>42</sup>). О догматическихъ предметахъ св. Амвросій предлагалъ размышленія и въ письмахъ <sup>43</sup>).

#### § 161. Сочиненія нравственныя. Учрежденія богослужебныя.

Между всеми сочиненіями св. Анвросія, З книги его о должностях занимають первое мёсто. По древнимь списвамь онв назначаются для служителей церкви; онв заключають въ себв изложение должностей христіанина, подведенное подъ общія начала, съ примъненіемъ нъсволькихъ наставленій къ служителямъ церкви. Св. Амвросій имълъ присемъ въ виду Цицероново сочинение о полжностяхъ и хотвлъ показать превосходство христіанскаго нравоученія предъ нравоученіемъ лучшихъ язычниковъ. О христіанской правственности св. Амвросій писаль много. Таковы сочиненія его: объ удаленіи от міра; о патр. Іаковъ и о блаженной жизни-двв книги, гдв въ первой говорить, что жизнь блаженная — жизнь безъ страстей плотскихъ, во второй описываетъ жизнь Іакова, какъ примъръ счастливой жизни; о патр. Іосифъ-какъ образцѣ нѣломудрія и другихъ добродѣтелей, объ Иліп и постѣ съ похвалами воздержанію; о Навуветь, противъ скупости и жестокости къ овднымъ; наставление воинамъ и другимъ членамъ государства <sup>44</sup>). Книги о дъвствь, наставление дъвь, 3 книги о дъвах, увъщание въ дъвству, письмо о довство 45). и книга о вдовицах заключаеть въ себъ все, что можетъ быть сказано въ похвалу дъвства и вдовства и въ наставление имъ. Въ письмахъ то увъщевалъ въ покаянио 46), то давалъ понятіе о совершенств'в христіанскомъ, пріобр'втаемомъ постепенно <sup>47</sup>), то преподаваль совъты клиру <sup>48</sup>), судьямь <sup>49</sup>), епископамь <sup>50</sup>), или находящимся въ скорби <sup>51</sup>). Въ нравоучени Амвросій является темъ, чемъ былъ въ жизни: здесь возвишенность и твердость духа выражаются въ своемъ достойномъ видё; здёсь онъ великъ и какъ учитель благочестія и какъ духовный ораторъ.

Весьма важны труды св. Амвросія для устройства Богослуженія. Валяфридъ Страбонг писаль въ началь ІХ выка: "Амвросій медіоланскій епископь устроиль чинь какъ литургіи, такъ и другихъ, службъ для своей церкви и для прочихъ лигурійцевъ, который сохраняется и досель въ медіоланской церкви" 52). Все, что устрояль въ семъ отно-



<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Христіан. наука кн. 4 § 46. по русс. пер. стр. 319.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Ep. 18. 34-36. 43-48. 77. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) Нъкоторыя нвъ втихъ сочиненій въ Хр. Чт. 1838. 1839 г. <sup>45</sup>) Ер. 42. <sup>46</sup>) Ер. 67. 79. <sup>47</sup>) Ер. 27—33. 37. 38. 70. 71. 73—75. <sup>48</sup>) Ер. 81. 63. 64. 84. <sup>49</sup>) Ер. 25. 26. <sup>50</sup>) Ер. 2. 5. 6. 16. 19. 23. <sup>51</sup>) Ер. 89. 15. <sup>53</sup>) Lib. de reb. eccles c. 22.

шенін св. Амвросій, запечатлёно было мыслію о востоків, выражало желанія сближаться съ обрядами свётлаго востока 53).

Въ чинъ службы св. Амвросій ввелъ слъдующее:

- а) Составиль Лекціонарій, или, какъ говорить древнее извъстіе, означиль начала и окончанія чтеніемъ изъ Евангелія, апостола и прорововъ <sup>54</sup>). Для всъхъ праздничныхъ дней, со включеніемъ воскресныхъ онъ согласно съ древнимъ восточнымъ обыкновеніемъ, назначилъ чтенія не только изъ Евангелія и апостоловъ, но и изъ Ветхаго Завъта. Власть папы не успъла изгладить печати Амвросіева времени на семъ установленіи— италійскаго древняго перевода чтеній.
- б) Чинг совершенія евхаристій съ молитвами и предисловіями (liber missalium orationum et probationum), гдв также много сходнаго съ восточнымъ, но не съ римскимъ чиномъ 55).
- в) Антифонарій (antipoharium) быль вполнѣ нововведеніемъ св. Амвросія, принятымъ съ востока. Св. Амвросій ввель антифонное пѣніе тогда, какъ правовѣрная паства его была угнетена импер. Юстиною—аріанкою. "Тогда, говоритъ Августинъ, установлено пѣть псалмы и гимны по обыкновенію восточныхъ, дабы народъ не ослабѣлъ 56) или, какъ говоритъ Павлинъ, "стали пѣть гимны и бдѣнія антифонно по клиросамъ 57).

Св. Амвросій написалъ навъ ноты, такъ и гимны для антифонарія. Августинъ, Просперъ, Исидоръ севильскій <sup>58</sup>) свидѣтельствуютъ, что гимны св. Амвросія въ ихъ время были пѣты въ церквахъ на западѣ. Блаж. Августинъ пишетъ о себѣ, что "разъ обуреваемый скорбію, воспѣлъ я гимнъ Амвросія и скорбь сердечная утихла". Это былъ вечерній гимнъ Амвросія <sup>59</sup>). Самъ Амвросій писалъ: "Говорятъ, что

 <sup>53)</sup> Missale Ambrosianum, Mediolani 1831. Mabillonii Museum italicum. T.
 1. P. 11. p. 99—109. Paris. 1724.

Epist. Pavli et Gebehardii y Мабиллона Т. 1. Musaei ital. p. 96. Mitte nobis Antiphonarium cum notatis et sacramentarium cum solis orationibus et praefationibus Ambrosianis. И въ начала письма: Nos nullum apellamus sacramentarium, nis ilibrum missalium orationum absque actionibus evangelicis, apostolicis et propheticis, quarum fines et principia secundum Ambrosianam exceptionem petentibus nobis annotare pollicitus es.

<sup>55)</sup> Cm. np. 44. Augusti Christ. Archeol. B. 4. S. 284-286. Bona rer. liturg. lib. 1. c. 10.

<sup>56)</sup> Confession. lib. 9. c. 7.

<sup>57)</sup> Cm. Sigeberti Chronicon.

<sup>58)</sup> Просперъ Chronicon ad an. 386. Исидоръ de eccl. officiis. 1. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Confess. lib. 9. с. 120. Начало гимна.

Deus creator omnium Solique rector vestiens Diem decoro lumine, Noctem soporis gratia.

народъ услаждается многими гимнами. Не отвергаю.... что сильные исповыданія Троицы, которая ежедневно прославляется устами народа?" 60). Гимны Амвросія писаны съ соблюденіемъ міры и при томъ такъ, что смыслъ всегда оканчивается четвертымъ стихомъ; посліднее само по себь указываетъ на то, что они назначены для антифоннаго півнія.

Между подлинными гимнами св. Амвросія (всего до 13), следуеть замътить особенно гимнъ: Тебе Бога хвамимъ 61). Напрасно нъкоторые отнивають его у Амвросія, увлекаясь примівромъ нівкоторыхъ писцевъ невъждъ 62). Составление сего гимна надобно отнести къ тому времени, когда одержана была полная победа надъ аріанствомъ, т. е. къ 386 г., а въ 388 г., когда крещенъ Августинъ св. Амвросіемъ, его пъли крестившій и крещаемый <sup>63</sup>). Съ V въка видимъ уже всеобщее употребление его на западъ, между прочимъ при коронации королей и на соборахъ 64). Но вотъ на что еще доселв не обращали вниманія, и что вивств говорить о подлинности сего гимна! Весьма сходный съ нимъ гимнъ находится между гимнами св. Григорія Богослова; это хвалебно политвенный гимнъ Трічпостасному: "Дай мнв воспёть, дай мнв восхвалить Тебя, Безсмертный царю и Господи... Тобою живуть безчисленные сонмы Ангеловъ, Ты засвётилъ солице" и пр. 65). По мъстамъ буквально, а по содержанію и весь сходенъ съ симъ гимномъ гимнъ Амвросія. И такъ, какъ мы уже знаемъ, что Амвросій болье, нежели кто-либо другой изъ западныхъ учителей, переносилъ восточное на западъ, и даже вносилъ очень многое изъ восточныхъ сочиненій въ

Въ другомъ случав онъ говоритъ еще объ утреннемъ гимив св. Амвросія; Jam surgit hora tertia (Retract. 1, 21. 9, 12. De nat. et grat. c. 63).

<sup>60)</sup> Oram. adv. Avxent. T. 5. p. 109.

<sup>61)</sup> Кром'в двухъ, о которыхъ говоритъ Августинъ (пр. 49), римскій соборъ 430 г. говоритъ о гимнъ: Veni Redemptor gentium. Это преврасный гимнъ на Ромдество Христово. О двухъ другихъ упоминаетъ Кассіодоръ. Семь другихъ по древнимъ рукописямъ отыскалъ кард. Томассинъ (Ор. Т. 8). Прочіе, изв'ястные съ именемъ св. Амвросія, не принадлежатъ ему.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Въ нъкоторыхъ датинскихъ рукописяхъ гимнъ сей надписывается именемъ Abundini, или S. Sisenii, или Sisebuti, или Sisebuti. Но самая разность надписи и ея неправильность показываетъ, что она одолжена происхожденіемъ невъжеству писцовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) О послъднемъ Chronica Dacii, или върнъе Landulfii, также жизнь Августина, извъстнаго сочинителя (Vita S. Augustini, incerti auctoris. 1833. Kiliae, р. 35—38), и псалтырь Карла, в. (см. пр. 54).

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Св. Венедиктъ и Кесарій Арльскій (въ 5 в.) уже предписывали пъть сей гимнъ (Benedicti regula с. 11). Тоже въ анти-онарів Григорія двоеслова. Алкуннъ, исалтырь Карла в., Мабиллоніевъ манускриптъ 9 въка, Смарагдъ епископъ 10 въка (Comm. ad regul. S. Benedicti) говорятъ о семъ гимнъ какъ о гимнъ св. Амвросія. Въ жарловой исалтыри надпись на немъ: hymnus, quem. S. Ambrosius et S. Augustinus invicem condiderunt. Weiss Leben d. Väter u. Märtyrer Th. 12. S. 156. Binterim Denkwürdigk. der. Kirche. B. 4. Th. 1. S. 404.

<sup>65)</sup> Гимиъ св. Григорія въ Христ. Чтен. 1836. 2, 178.

свои собственныя, то не остается сомнівнія и въ томъ, что півснь *Тебе* Вога хвалими, дівиствительно принадлежить св. Амвросію.

## § 162. Жизнь Макарія в. и сочиненія его.

Для всей церкви, а не для одной пустыни, быль и остается велинить св. Макарій египетскій, отець пустыни. Современникъ Макарія александрійскаго, называвшагося «городским» 1). но пъсколько старше его, онъ еще въ юности почувствовалъ желаніе оставить міръ и поселился близь деревни въ келліи; его избрали въ чтеца къодной церкви, но онъ бъжалъ въ другое мъсто; здъсь оклеветала его впадшая въ гръхъ дъвица; онъ принялъ на себя клевету; преступница ужасными страданіями, внезапно поразившими ее, вынуждена была сказать о невинности Макарія; но Макарій, убъгая славы человъческой удалился 2) въ пустыню Скитскую 3); отселъ посъщалъ онъ св. Антонія 4). На 40 году былъ посвященъ въ пресвитера и тогда же получилъ даръ чудотвореній и пророчества, а по умноженіи учениковъ воздвигъ для нихъ четыре храма, самъ, пребывая съ однимъ ученикомъ своимъ 5). Велики

<sup>1)</sup> Макарій Александрійскій навывался городским (πολιτικός) отъ того, что родился въ городъ Александрін (Созоменъ 3, 14.); онъ жилъ еще три года по смерти Макарія египет. (Палладієвъ Лавз. гл. 19.). Филиппъ сидскій говорить, что Мажарій александрійскій быль наставникомъ александ. училища, и это вполиф оправдывается тамъ, что говорятъ Сократъ (4, 23) и Созоменъ объ образованности Макарія александр. При томъ Ираклидъ (Paradis c. b.) прямо называетъ его пресвитеромъ влександрійскимъ; при св. Асанасів во время тирскаго собора видимъ Макарія александрійскаго (Сокр. 1, 24. Созоменъ 2, 22). Итакъ послів того, какъ завіздываль онъ училищемъ александ. съ 330 до 340 г., въ этомъ последнемъ году онъ перешелъ въ натрійскую пустыню, гдв проводиль жизнь строгую и украшень быль даромъ чудотворенія. Съ его именемъ изв'ястны досел'я только: а) правило монашеское въ 30 гл. на Лат. язык.; б) письмо къ инокамъ; в) слово объ исходъ души и о состояни по смерти. Первыя два in Benedicti anianensis codice regularum (Patrolog. lat. T. 103.). Последнее сочинение записано ученикамъ Макарія. Слова Макарія нередко встричаются въ слав. ркп. Тротій Макарій-Макарій Писпирь быль старше египетскаго и александрійскаго; онъ заботился о св. Антонів, когда тотъ лежаль на смертномъ одръ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cotelerii Monum, graec. Eccl. t. 1 p. 564. Rosweid. Vet. Pat. lib. 3. c. 99 lib. b. c. 15. Достоп. сказаніе о подвижн. отцевъ. М. 1845. стр. 150. 153. 138.

в) На 13 часовъ пути отъ Александріи на юго-заподъмитрійская гора, за нею далье на 5 часовъ пути, на границахъ Ливіи и Египта, пустыня скитская—море песчаное, гдъ можно ходить только по указанію звъздъ. Скитская пустыня—часть Нитрійской, называющейся нынъ долиною Натровою. Ritter Erdkünde. Berol. 1882. Путеш. г. Норова 1, 84. 85.

<sup>4)</sup> Іеронить in vita Pauli Eremitae, Созом. Н. Е. 3, 13. 14. Руссинъ Н. Е 2. 8. Достоп. сказ. стр. 142.

<sup>5)</sup> Паддадій въ 19 гл. Лавзанка. Созом. 3, 13. 14. Достопр. сказ. стр. 140.

были подвиги Макарія еще въ первые годы пустынной жизни; за великіе подвиги уже тогда называли его отроком старцем (в); но премнущественно молчаніе (в) и сердечная кротость (в) отличали и возвышали духъ великаго. Когда изъ Александріи изгнанъ былъ аріанами архієпископъ Петр преемникъ Аванасія и ими же поставленъ былъ Лющій. Люцій послалъ отрядъ солдать въ пустыни, чтобы насиліемъ и жестокостями принудитъ пустыниковъ къ аріанству; многіе скончались мучениками, а Макарій витстт съ нтсколькими другими посланъ въ заточеніе на одинъ изъ острововъ египетскихъ: но здёсь островъ язычниковъ вскорт сталъ островомъ христіанъ (в). По возвращеніи въ скитскую пустыню пророкъ и чудотворецъ (в) скончался въ 390 году на 90 году отъ рожденія своего, на 60 пустынной жизни (в).

Геннадій пишеть, что «Макарій египетскій, подвижникь скитскій, писаль посланіе къ инокамъ, въ которомъ поучаль, что человъкъ можеть совершать истинное служеніе тогда, какъ, познавши себя самаго, добровольно несеть всё труды, мужественно борется со страстями, какъ бы не потерять благодати данной ему, и, наконець, сохраняя себя въ чистотъ, достигаеть чистоты душевной за 12). Это письмо извъстно было и св. Исааку Сирину 13); но оно доселъ остается въ рукописяхъ 14).

Для насъ драгоценнымъ наследствомъ опытной мудрости в. Ма-

<sup>6)</sup> Палладій въ 19 гл. Лавв. Созом. 3, 14.

<sup>7) &</sup>quot;Довольно, если вы будете часто повторять отъ всего сердца: Господи помилуй меня; какъ знаещь и хочешь, помилуй меня". Rosweidi. 3, 3. 5. 4. § 26. О поступить его съ жрецомъ идольскимъ Rosw. lib. 3 с. 127. Coteler 1 р. 547. о воздержанія и обращеніи при посъщеніи братіи Сократъ. Н. Е. 4, 23. Rosw. vit. lib. 3. § 3. lib. 5. с. 8. § 26.

в) Однажды искуситель сказаль ему: «Макарій и могу стать выше тебя въ ночномъ бодрствованіи, въ поств и во многомъ добромъ: но твоя кротость посраманеть и обезоруживаеть меня». «Когда приходиль къ нему какой-либо брать, какъ жъ святому и великому старцу: то онъ ничего не говориль съ нимъ». Въ противномъ случав отвъчаль съ удовольствіемъ. Достоп. сказ. стр. 144. 145. 149. 153. 132

<sup>\*)</sup> Өсөдөритъ Н. Е. 4, 18, 19. Сократъ Н. Е. 4, 22. Созом. 6. 19. 26. Палдвдій въ 117 гл. Лавзанка. Другой опытъ ревности его къ въръ про Ісракитовъ см. у Росвейда lib. 3. с. 99. lib. b. с. 3. § 17. У Сократа Н. Е. 4, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) О даръ пророческомъ и даръ чудесъ его см. Сократа 4, 23. Палладія въ. гл. 19 Лавзанка.

<sup>11)</sup> Палладій въ гл. 19 Лавзанка.

<sup>12)</sup> De script. Eccl.

<sup>13)</sup> Слово 46. по слав. над., 59 по греч. «о истинномъ въдъніи и объ искущеміжжъ. S. 295. 301. го Агіфіс 1770.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Во многихъ греческихъ поназанныхъ Гарлесомъ (Fdabr. bibl. graec. Tom. 8 рад. 363): въ переводъ арабскомъ есть въ рукописи 788 и 885 годовъ; въ перев. смрск. по ркп. 769 г. и 14 в. см. *Май* Collect. vet. auct. Т. 4. р. 145. 599. Т. 5. р. 46. *Assemani* Bibl. Or. Т. 3. Р. 1. р. 44.

варія служать 50 Слово и 7 наставленій и два посланія. Онь по всвиъ спискамъ греческимъ, какъ и въ переводахъ сирскомъ и арабскомъ, приписываются св. Макарію египетскому 15). Нъкоторые (Селье, Упинъ) хотятъ вилъть въ сочинителъ бесъдъ современника педагіанскихъ споровъ. Напрасно! предметы, о которыхъ говоритъ Авва ученикамъ своимъ, такіе, которые каждый день представляются вниманію людей, имъющихъ тяжкое дело съ своею душею. Вопросъ о благодати и своболь Авва рышаеть просто, повелывая молиться и трудиться. Еслибы мы исполняли отъ всей души простый и святый советь Аввы, спорамъ праздности не было бы ни мъста, ни времени. Содержание бесъдъ указываеть на глубокую ихъ древность. Наставникъ въ 27 беседе представляется современникомъ исповъдникамъ. Въ виду его еретики, которые говорять, что "матерія не имфеть начала и она есть корень, корень—сила и сила равная Божіей" 16). А такіе люди слишкомъ извъстны были далеко прежде 4-го въка и въ 4 въкъ. Нельзя еще не замътить, что точно также. какъ нинъ нъкоторые соблазияются содер-

<sup>15)</sup> S. Macarii Aegyptii Homiliae atque opuscula ed. a G. Pritio. Lips. 1699. 1714 s. Macarii Aegypti epistolae et quaedam alia, cum curis criticis H. Floss Coloniae 1850. На греческомъ издано 50 бесъдъ. А въ араб. ватик. ркп. 1055 года есть 26 бестать св. Макарія египетскаго; въ этомъ спискт читаются следующія греческ. беседы; 1-5, 7. 8. 10-12. 15. 18. 19. 47. Прочихъ 11 араб, беседъ нетъ между издан. греческими. Но какъ на сир. есть и тъ, которыя есть на араб., такъ и въ греческой рки, есть еще 7 бесвдъ неизданныхъ. Maii Collect. Vet. Auct. Т. 4. p. 191. 192. 1833. Romae. Harles ad Fabr. Bibl. grae. T. 8 p. 362. 363. Asseman. B. O. T. 3. P. 1 p. 44. 327. Флоссъ говоритъ: homilias, quales hucusbue editae sunt, miserrime depravatas ac mutilatas esse. Въ этомъ можно согласиться съ нимъ, но во многомъ другомъ противъ него рукописи. Беседу о духовномъ законть считали беседою пр. Марка пустынника. Правда еще Фогій, пересматривая рукописи, видъдъ первымъ между сочиненіями пр. Марка сочиненіе о раз и духовномъ законъ: но а) есть различіе между бесъдою Макарія и главами Марка; б) легко могло быть, что Маркъ, какъ слушатель Макарія (см. о Маркъ), наставленіе Макарія приняль за руководство для себя и другихъ, и потому оно присоединено къ сочиненіямъ самаго Марка; но не какъ его сочинение. Последняя часть 25 беседы (§ 4) взята наъ беседы Василія в. «о свободномъ произволенія», которую Гаривера, котя не признаетъ за сочиновіе Василія в. но безъ основанія (см. Reinwald Homiliarium. Patrist. 1829. fasc. 2 p. 192 — 195). Что касается до 7 наставленій, то въ первоначальномъ своемъ виде оне писаны въ виде писемъ. Ибо Глика въ своей летописи (Script. Byzantin). приводить слова изъ писемь (έν ἐπιστολαῖς) вел. Макарія, которыя читаются во 2 главъ четвертаго наставленія. Harles ad Bibl. Fabr. l. cit. На араб. и сир. также не одно встръчается письмо в. Макарія, см. пр. 14 слав. выписки изъ бесёдъ и словъ Макарія египетскаго есть въ Лавр. Пергам. Сборв. 13. вли 14 вък. (№ 9) и въ друг. бум. 15 в. (№ 26). Русскій переводъ наставленій и бесъдъ в. Макарія въ Хр. Чт. 1821. 1825. 1827. 1829. 1834—1837. 1846. Особою инигою изданный переводъ беседъ, М. 1853 г. не можетъ быть вполив одобренъ по смаси русскихъ словъ и оборотовъ съ славянскими.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Bec. 16 p. 241. Ca. Bec. 46 p. 525.

жаніемъ бесёдъ Макарія и по содержанію ихъ не хотять признавать ихъ бесёдами в. Макарія, во время св. Исаака Сирина нёкоторые собшанались письмомъ св. Макарія, не отвергая однако подлинности письшальновидныхъ на св. Исаакъ, объяснивъ содержаніе письма для недальновидныхъ, называль писателя письма: "Св. Макаріемъ" 17), то не 
годе ли слёдуетъ сказать и о соблазняющихся содержаніемъ бесёдъ Маварія? Между тёмъ въ доказательство важности и подлинности Бесёдъ 
и иожемъ еще указать на судъ Іоанна антіох. патріарха 11 вёка; 
патріархъ, перечисляя душеспасительныя писанія пастырей церкви и отцевъ пустынныхъ, одобренныя церковію для общаго употребленія, пом'вщасть между сими писаніями "книгу св. Макарія", и сего Макарія 
относить къ подвижникамъ скитской пустыни, т. е. той самой, гдв подвизался в. Макарій 18).

#### § 163. Ученіе в. Макарія.

Предметъ бесёдъ и наставленій св. Макарія—внутренняя духовная жизнь и преимущественно въ томъ ея видѣ, какъ она совершается на пути созерцательнаго уединенія. Несмотря на глубокій и мало-понятний предметъ, бесёды и наставленія опытнаго учителя ясны и вразумительны; духовное, столь мало извёстное для иныхъ изъ насъ, въ устахъ духоноснаго Макарія близко и къ сердцу и къ уму; то, что было бы темно по возвышенности духовной, у Макарія приближается къ разуменію сравненіями и образами, которые всегда просты и тёмъ болёв поразительны. Мысли его въ той или другой бесёдё не располагаются по закону логическаго порядка, но онё слёдуютъ естественному ходу чувства искренняго; нерёдко рядъ мыслей прерывается вопросами, которые, какъ вёроятно, предлагаемы были учениками или во время самихъ бесёдъ, или же прежде. Потому-то, чтобы сколько нибудь коснуться благодатнаго духа Макаріева, не имёвмъ нужды разсматривать по порядку содержаніе каждой бесёды и наставленія, а представимъ то, что всего болёв наполняло душу Макарія и что должно бы наполнять душу каждаго.

1) Полагая въ основаніе правственныхъ подвиговъ мысль о порчё природы, св. Макарій такъ изображаетъ эту порчу: "Какъ Адамъ, преступивъ заповёдь, принялъ въ себя квасъ злыхъ страстей; такъ по

<sup>17)</sup> Исаака Сирина Сло. 46 по слав. изд., 46 по греч.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) См. его сочиненіе о монастыряхъ изд. *Котельеромъ*. Мопит. Grae. Eccl. Т. 1 р. 166. сл. р. 333. Прежде Іоанна *Симеонъ* Метафрастъ приводилъ въ сокращенный видъ наставденія в. Макарія египетскаго.

истор. учение, объ отц. цереви. т. и.

участію рожденные отъ него и весь родъ Адамовъ содѣлались участниками того же кваса <sup>19</sup>). Князь злобный облекъ грѣхомъ душу и все ея существо, всю осквернилъ, всю покорилъ царству тьмы и не оставилъ свободнымъ ни единаго члена ея, ни помысловъ, ни ума, ни тѣла, и облекъ ее порфирою тьмы" <sup>20</sup>).

- 2) Впрочемъ человъкъ не до того растлълъ, чтобы въ немъ ничего не осталось добраго. "Кто хочетъ, повинуется Богу и идетъ путемъ правды и побъждаетъ похоти. Ибо умъ сей въ состояніи сражаться (ὁ γὰρ νοῦς οὐτος ἀντίμαχος ἔστι), можетъ укрѣпленнымъ помысломъ побъждать устремленія зла и похоти постыдныя 21. Состояніе естественнаго человъка св. Макарій прекрасно сравниваетъ съ состояніемъ младенца. "Неправду говорятъ, будто человъкъ совершенно мертвъ и никакъ не можетъ дѣлать что нибудь доброе. Младенецъ не можетъ на своихъ ногахъ подойти къ матери; однакожъ движется, кричитъ, плачетъ, ища матери; мать сжаливается надъ нимъ и утѣшается тѣмъ, что дитя ее ищетъ съ такимъ усиліемъ и воплемъ; дитя не можетъ дойти до нее: но такъ какъ оно уже ищетъ мать, то мать подходитъ къ нему, увлекаемая любовію дитяти, беретъ его на руки, прижимаетъ къ груди, кормитъ съ великою нѣжностію. Тоже дѣлаетъ и человѣколюбивый Богъ съ душею стремящеюся къ Нему и ищущею Его" 22).
- 3) При разстройствъ человъческой природы совершенно необходима благодатная помощь на пути къ небу; самъ по себъ человъкъ не въ состоянии исцълиться. "Невозможно освободить душу отъ гръха, если самъ Богъ не укорить и не остановить того вътра злаго, который обитаеть въ душъ и тълъ... И такъ будемъ молить Бога, чтобы далъ намъ крылья голубицы Духа Св., да полетимъ къ Нему и успокоимся, да отдълить Онъ отъ души и тъла пагубный вътеръ; т. е. гръхъ, живущій въ членахъ души и тъла "з). "Душа, не осоленная Духомъ Свят., несодълавшаяся причастницею силы Божіей, гніетъ и наполняется зловоніемъ худыхъ помышленій... Когда же прибъгаетъ къ Богу, въруетъ и проситъ соли жизни благаго и человъколюбиваго Духа: то соль небесная, нисходя, потребляетъ черныхъ тъхъ червей и прогоняетъ зловоніе, истребляя оное дъйствіемъ своей силы" за).
- 4) "Какъ могутъ находиться въ сердцѣ два лица—благодать и грѣхъ? Огонь находится внѣ сосуда мѣднаго; но если подложить дровъ, загарается, и то, что есть въ сосудѣ, варится, кипитъ отъ восплане-

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Bec. 24 p. 319. seq. ed. 1714.

<sup>20)</sup> Бес, 2 р. 2. ас. р. 25—27. Сл. Бес. 5. р. 73—76. Слово о теритин и различи р. 73.

<sup>»)</sup> Бес. 15. p. 206. Бес. 16. p. 240, 241. сл. слово о храненія сердца.

<sup>22)</sup> Bec. 46. p. 225. 526. 22) Bec. 2. p. 24. 25. cz. Bec. 44. p. 508. 24) Bec. 1. p. 9, 10.

нившагося внашняго отня. Если же кто нерадива и не подкладываеть дровь, огонь начинаеть холодать и мало по малу истребляться. Такъ и благодать, сей огонь небесный, внутри тебя есть. Если ты молился, устремляль помышленія твои къ любви Христовой: смотри—подкладывай дровь и помышленія твои будуть въ огна и погрузятся въ Любовь Божію. Если и отступить Духъ, сущій вна тебя: тамъ не менае въ теба онь также есть и обнаруживается вна тебя".

- 5) Благодать нисходить на душу тогда, когда душа ищеть ея; но противъ воли нашей она ни начинаетъ, ни совершаетъ въ насъ спасенія. "Природа чедов'тческая способна въ принятію добра и зда, божественной силы и силы злой; но принуждена въ тому быть не можеть. Природа человъка такова, что и находясь въ бездив зла, можетъ обратиться къ добру; равно и получившій благодать Духа Св. и преисполненный небесными дарами можетъ обратиться къ злу". <sup>26</sup>). Благодать не уничтожаеть въ насъ и природныхъ свойствъ нашихъ, суровости или кротости, простоты или смышленности. "Случается, что человъкъ простой, духовно возродившись, становится мудрымъ и ему отврываются совровенныя тайны: но по природъ своей онъ остается простымъ. Иной, будучи суровъ отъ природы, предаетъ волю свою на угождение Богу и Богъ пріемлеть его: но природа его остается суровою, при всемъ томъ, что благоволить въ нему Богъ" <sup>27</sup>). Такимъ образомъ для преспъянія въ духовной жизни надобно отвлекать духъ свой отъ внешнихъ и тленныхъ вещей; подвизаться въ добродътеляхъ, особенно въ смиреніи и любви, обучаться различать помыслы худые отъ добрыхъ, естественные отъ благодатныхъ, а всего болъе упражняться въ молитвъ <sup>26</sup>).
- 6) Душа, очищаемая долговременными подвигами и вниманіемъ къ себъ, болье и болье приближается въ Господу своему. "Чъмъ болье собираемъ духъ твой для того, чтобы искать Его: тымъ болье онъ побуждается собственнымъ милосердіемъ и благостію въ тому, чтобы приходить въ тебъ и усповоивать тебя" 29).
- 7) Ни на какой степени совершенства духовнаго нельзя предаваться безпечности. "Благодать попускаеть и самимъ совершеннымъ духовнымъ имъть свои желанія, оставляеть власть дълать, что имъ угодно, и склоняться, куда захотять. За человъческою природою слабою, хотя въ ней и есть добро, остается власть измъняться" 30). "Я еще не видаль ни одного христіанина совершеннаго или свободнаго отъ гръха: ибо хотя иной успокоивается благодатію, получаеть таинственныя от-

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Bec. 40. p. 483. <sup>26</sup>) 484. Bectg. 15. § 54. 40.

эт) Бесвд. 26. § 5.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) О любен 136. р. s., о теритнін и различеніи р. 70. s., о молитит р. 50. s., о возвышеніи ума р. 108, f. Бес. 25. р. 359.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Bec. 31. p. 379. <sup>20</sup>. Bec. 27. p. 379.

кровенія, виушаеть сладость благодати; но при всемъ томъ и грѣхъ еще находится въ немъ" 31).

- 8) Высшею степенью духовнаго совершенства души св. Макарій вазываеть, то раствореніемь души съ Господомь (μίαν κράσιν), то пребываніемъ всего ума въ небесномъ Іерусалимъ 32). Самое дъйствіе благодати въ таковой душъ описываетъ такъ: "Сіе дъйствіе есть освъщеніе світомъ небеснымъ въ откровеніи и силі Духа. Да не подумаєть кто нибудь по ошибкъ, что просвъщение Духа есть не болъе, какъ просвъщение, произведенное дъйствиемъ разума: при невъдънии и лъности такой можеть очутиться далекимъ отъ совершеннаго таинства благодати "33). "Если Богу угодно соделаться подобнымъ навому-либо творенію для прославленія и утіменія разумных созданій: то Ему все легко и возможно; Онъ преобразуется въ такой образъ, какой захочетъ, для душъ достойныхъ того и върныхъ; только смотри-будь достоинъ и благоугоденъ, -- на дълъ, самымъ чувствомъ увидишь блага небесныя, утъщенія. неизглаголанныя, богатства Божества неизміримыя" 34). Здісь же, говоря о явленіяхъ духовъ въ видимыхъ образахъ, св. Макарій называетъ каждый сотворенный духъ тонкимъ теломъ: но называетъ такъ собственно по сравненію конечнаго духа съ безконечнымъ 35).
- 9) "Нъкоторые говорятъ, что царство одно и геенна одна, но мы утверждаемъ, что есть много степеней, есть разность и мъра не только въ царствъ, но и въ гееннъ... Такъ какъ одни молятся, не зная, чего ищутъ, другіе постятся, иные пребывають въ монастыръ; Богъ праведный Судія воздаетъ награду по мъръ въры. Таковые, что ни дълаютъ, дълаютъ по страху Божіему: но не всъ они сыны, или цари или наслъдники" зе).

## § 164. Пр. Орсисій Тавеннисіотскій. Пр. Авва Исаія.

Однимъ изъ самыхъ ревностныхъ ученивовъ пр. Пахомія былъ пр. Орсисій. Еще въ молодыхъ лѣтахъ онъ успѣлъ столько пріобрѣсть духовной опытности, что пр. Пахомій поручилъ ему завѣдываніе хеновосскою виновіею 1). Разъ великій Авва, разговаривая съ ученивами своими, сказалъ объ Орсисіи: "говорю вамъ, что Орсисій сіяетъ въ

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>. Бес. 8. § 5. <sup>32</sup>. Бес. 46. р. 526., сл. о возвышения р. 115.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Бес. о свободъ ума р. 211.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Бес. 4. р. 50. 51. сл. сло. о возвышенія ума р. 113—116. Хр. Чт. 1821 г.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Бес. 5, 10. Наставл. 5, 33-39.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Bec. 40. p. 479. 480.

<sup>4)</sup> Жизнь св. Орсисія, описанная современникомъ, in Actis SS. Maii Т. III. § 76. Объ Орсисіи, какъ современникъ пр. Пахомія, упоминаетъ и Совоменъ, 3, 14.

дом'в Божіемъ, какъ свътильникъ золотой" <sup>2</sup>). Не иначе отзывался о неиъ и великій Антоній: онъ говорилъ, что Орсисій—"Израиль, видящій Господа" <sup>3</sup>). Когда почилъ пр. Пахомій († 349 г.), Орсисій, противъ воли, избранъ былъ въ начальника тавеннисіотскихъ иноковъ <sup>4</sup>). Такъ какъ число братіи постепенно возрастало здѣсь: то Орсисій избралъ пр. Оеодора въ помощника себѣ; спустя нѣкоторое время онъ совсѣмъ передалъ ему управленіе тавеннисіотцами, а самъ удалился въ киновію меновосскую <sup>5</sup>). По смерти Оеодора въ 365 г. святитель Аоанасій писалъ къ Орсисію и братіи: "Не плачьте, возлюбленные братья, о Оеодорѣ: онъ не умеръ, а спитъ. Пусть никто не плачетъ, а каждый подражаетъ ему. Не слѣдуетъ плакать о томъ, кто перешелъ на мѣсто безпечальное... Тебѣ же, возлюбленный и дорогой Орсисій, пишу: такъ какъ онъ уснулъ, прими на себя все попеченіе, замѣни его братіямъ. Пока онъ жилъ, вы были оба какъ одинъ" <sup>6</sup>). Бл. Орсисій исполнилъ волю великаго святителя, принялъ на себя управленіе многолюдною тавеннисіотскою киновіею. "Не малое время", оставался онъ послѣ того вождемъ тавеннисіотскихъ подвижниковъ, и почилъ въ глубокой старости не прежде 376 г. <sup>7</sup>).

Авва Орсисій, при высокомъ благочестіи, обогащенъ былъ обширнымъ и глубокимъ знаніемъ священнаго Писанія и владълъ даромъ слова: "Сила слова его, говоритъ современникъ его, казалось, росла въ немъ на утвшеніе братій" в). Геннадій пишетъ: "Орсисій, мужъ вполнъ знакомый съ свящ. Писаніемъ, написалъ книгу, приправленную духовною солію; иначе сказать: почти весь Ветхій и Новый Завѣтъ изъясненъ въ ней краткими размышленіями, для нуждъ иноческихъ. Онъ оставилъ ее отцамъ вмѣсто завѣщанія предъ своею смертію" в). Книга написана была пр. Орсисіемъ на египетскомъ языкъ, какъ и наставленія Аввы Пахомія: но она скоро переведена была на греческій языкъ, а блаж. Іеронимъ перевелъ ее на латинскій языкъ 10). Въ книгѣ пр. Орсисія—два сочиненія: наставленіе о жизни иноческой, довольно пространное и наставленіе о б благихъ помышленіяхъ, очень краткое 11).

Въ наставлени своемъ блаж. Авва, убъждая жить по заповъдямъ



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tamb me  $\S$  76. <sup>2</sup>) Tamb me  $\S$  77. <sup>4</sup>) Tamb me  $\S$  75. <sup>5</sup>) Tamb me  $\S$  83.

<sup>6)</sup> Св. Аевнасія Oper. 1, 868.

<sup>7)</sup> Жизнь Орсисія § 95. Память св. Орсисія, вийстй съ прочими египетскими пустынниками, чтится въ субботу сырной недёли; только въ слав. тріоди названъ овъ по опибить «Порсисій великій», тогда какъ стоитъ въ ряду именъ, начинающихся съ буквы О (Тріодь л. 66). Особо чтится память его 15 іюля.

<sup>\*)</sup> Жизнь Орсисія § 78. °) Gennad. de vir. illustr. § 9. <sup>40</sup>) Praefatio ad libr. S. Pachomii.

<sup>11)</sup> То и другое изд. Миномъ in Patrolog. Т. 40, 869—895. Правило на дат. яз. in Benedicti aniansis codice regularum (Patrolog. lat. Т. 103).

Божінть, сперва предлагаеть увъщанія начальникамъ общежитій и старцамъ келлій: "не преставай, говорить, увъщевать каждую душу, ввъренную тебъ, учи святой жизни, будь самъ примъромъ добрыхъ дълъ, сильно берегись одного любить, а другаго ненавидъть, ко всъмъ будь одинаковъ, чтобы не возненавидълъ Богъ того, кого ты любишь"... Младшихъ убъждаетъ повиноваться старшимъ. Обращаясь ко всъмъ, пишетъ: "надобно наблюдать, чтобы не сказалъ кто, обманутый глупою мыслію: когда умру, что оставлю братіямъ въ даръ! Глупъйшій! гдъ тебъ это предписано? Не всъ ли святые, служа Богу, отреклись отъ всякаго имущества временнаго? Не принесли ли, по дъяніямъ апостольскимъ, все, что имъли, къ ногамъ апостоловъ? "Св. Авва ръдко говоритъ своими словами, но самою большею частію повторяетъ слова Св. Писанія.

На югъ отъ нитрійской пустыни была пустыня скитская; по сыпучимъ пескамъ ходили въ ней только по указанію звіздъ. Здісь проводиль отшельническую жизнь Авва Исаія; это было въ тоже время, какъ жилъ пр. Орсисій, при жизни великаго святителя александрійской церкви Аванасія: такъ пишетъ о немъ блаж. епископъ Аммонъ, въ письмі къ Ософану александрійскому 12). О немъ съ уваженіемъ говорили Руфинъ 13) и Палладій 14), и нісколько изреченій его записано между достопамятными изреченіями отцевъ. Здісь Авва Исаія говоритъ: "ничего нітъ полезніве для новаго монаха, какъ поношеніе: что дерево поливаемое, то и новый монахъ, котораго поносять и который переноситъ поношеніе" 15).

Іоаннъ, антіохійскій патріархъ, перечисляя душеспасительныя книги, написанныя святыми старцами скитскими, поставляетъ между ними книгу "святаго Исаіи" <sup>16</sup>).

Нынъ извъстны слъдующія писанія св. Аввы Исаіи: а) 29 словъ въ латинскомъ переводъ XVI въка, греческій текстъ ихъ еще не изданъ; изданныя же на греческомъ 19 главъ составляютъ извлеченіе изъ словъ Аввы Исаіи <sup>17</sup>); б) 68 правилъ для новоначальныхъ иноковъ <sup>18</sup>). в) Воскресное чтеніе передаетъ въ русскомъ переводъ Аввы Исаіи къ блажен. Өеодоръ—изреченія святыхъ женъ <sup>19</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Acta SS. T. 3 Maii p. 357. gr. in fine p. 71.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Rufin in Vit. Patr. lib. 2. c. 10.

<sup>44)</sup> Hist. Lausaica c. 55.

<sup>15)</sup> Достопам. сказ. о подвижи, стр. 81. Apophthegmata Patr. iu tom. 65 Patrol c. 131.

<sup>16)</sup> Память св. Исаін въ субботу сырной недёли и въ тріоди онъ названъ «Исаін разчий».

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) То и другое изд. in Patrolog. graec. Т. 40. р. 1105—1211. 19 главъ перев. въ Христ. Чт. 1832 г.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Изд. in. Patrol. lat. T. 103. p. 247—434.

<sup>19)</sup> Воскрес. Чтен. 1856-1858 г.

Содержаніе словъ слѣдующее: 1) Заповѣди для братьевъ, жившихъ съ нимъ; 2) объ умѣ естественномъ. 3) Наставленіе юнымъ братіямъ; 4) какъ поступать во время пути? 5) Что должно наблюдать тѣмъ, которые хотятъ жить вмѣстѣ въ мирѣ? 6) Тѣ, которые хотятъ быть въ покоѣ, не должны быть любопытны и не должны, оставляя память о грѣхахъ своихъ, проводить время въ безполезныхъ занятіяхъ. 7) О добродѣтеляхъ. 8) Изреченія Аввы Исаіи. 9) Къ отрекшимся отъ міра. 10) Къ нимъ же. 11) О зернѣ горчичномъ. 12) О винѣ. 13) Къ стремящимся къ совершенству. 14) Плачь. 15) Объ отреченіи отъ міра. 16) О томъ же. 17) О радости души, служащей Богу. 18) О забвеніи обидъ. 19) О болѣзняхъ души. 20) О смиреніи. 21) О покаяніи. 22) О дѣлахъ новаго человѣка. 23) О совершенствѣ. 24) О покоѣ. 25) Къ ученику своему Аввѣ Петру. 26) Изреченія Аввы Исаіи, за-мѣченныя Аввою Петромъ. 27) На слова: внемли себѣ. 28) О вѣтвяхъ грѣха. 29) Плачь.

### § 165. Св. Епифаній Кипрскій; жизнь его.

"По иноческому житію, пишетъ Созоменъ, весьма знаменитъ былъ Епифаній и у палестинянъ, и у египтянъ, и у кипрянъ, у которыхъ и избранъ былъ править епископіею въ главномъ городъ всего острова" 1). Мъстомъ рожденія Епифаніева былъ палестинскій елевееропольскій округъ, — родители его іудеи 2). По смерти отца, ученый іудей взялъ его къ себъ для воспитанія; а по его смерти Епифаній, познакомясь съ пустынникомъ Дукіаномъ, оставилъ богатое наслъдство, доставшееся послъ воспитателя, крестился и вступилъ въ жизнь подвижническую; чтобы видъть образцы благочестія пустыннаго, отправился въ Египеть; здъсь онъ услышалъ наставленія въ въръ, но едва не былъ обманутъ гностиками; освободясь отъ сътей ихъ Епифаній объявилъ мъстнымъ епископамъ о тайнахъ секты 3) и на 20 году возвратился въ свое отечество 4). Слава Иларіона, дивнаго палестинскаго пустынника, начала привлекать къ нему учениковъ еще съ 323 г. ь): къ великому Иларіону пришелъ и Епифаній и послъ того въ продолженіи нъсколькихъ

<sup>4)</sup> Совоменъ Н. Е. 6, 33. Живнь св. Еппеанія описанная будто бы со словъ учениковъ его пресвит. Ісанна и Поливія епископа ринокорусскаго (Ор. Epifani T. 2, ed. Migne T. 1) не стоитъ полнаго довърія; въ ней много несообразнаго съ исторією и хронологією. Въ Б. Сергієвской давры есть слав. списокъ сего житія писанный въ 1310 г. (№ 181, Ил.).

совеменъ (6, 32): 'Еλευθεροπολίτης.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Еписаній Haer 26, § 17.

<sup>4)</sup> Епифаній in Ancorata. Совоменъ 6, 32.

<sup>5)</sup> Hieronymi vita S. Hilarionis.

лътъ Епифаній столько усвоиль образъ подвижническихъ дъйствій Иларіона. что на всю жизнь остался подражателень его; вогда слава Иларіона стала привлекать слишкомъ многихъ въ нему: Иларіонъ въ 364 году удалился сперва въ Египетъ, а потомъ въ Кипръ. Влаженный Епифаній отщель тогда въ безлюдную и безводную пустыню (панадріонь), въ округъ елевееропольскій; здівсь толца хишныхъ арабовъ елва не лишила жизни строгаго отшельника: но внезапное испеление начальнива ея обратила детей пустыни въ кроткихъ подвижниковъ веры. Епифаній быль съ пропов'ядію о в'вр'в огнепоклонникамъ Зороастра, хотя безъ значительнаго успъха <sup>6</sup>). Строгій ревнитель православія отдъдялся отъ общенія съ елевееропольскимъ епископомъ Евтихіемъ, переходившимъ по слабости на сторону аріанъ 1) и съ любовію принималъ гонимыхъ исповъдниковъ св. истины в). Тяготясь славою тайно удалился онъ изъ своей пустыни сперва въ пустыни Египта, потомъ въ Кипръ, гдв слушаль наставленія извъстнаго тогда аввы Григорія <sup>9</sup>). Около 367 г., на 60 году своей жизни, принужденъ быль, согласно съ предсвазаніемъ св. Иларіона, принять въ управленіе церковь саламинскую 10). На пастырской качедре Епифаній отличался любовію на бедныма, простотою пустынника, ревностію къ въръ и за строгость жизни пользовался уваженіемъ 11). Даже Валентъ (371 г.) оставиль въ покоъ саламинскаго пастыря-подвижника. Въ 373 г. по просьбъ нъкоторыхъ пресвитеровъ бл. Епифаній написаль Анкората — сочиненіе, назначенное въ якорь для пловцовъ жизни 12). Въ следующемъ году начато и въ 376 году окончено, также по просьов благочестивнув мужей, обширное сочиненіе противъ ересей — *Панарій* 13). Около 376 г. Епифаній отправлялся въ Антіохію убъждать тамошняго епископа Виталія въ отступленію отъ аполлинаріева ученія, но не имъль успъха. Общее уважение доставляла ому особенно евангельская щедрость его къ бъд-

<sup>6)</sup> Жизнь Еписанія. Въ жизниописаніи народъ, къ которому приглашенъ былъ Еписаній, называется Маусосі-Мачи. Это безъ сомивнія, тв кавказскіе огнепоклонники, которые у поздивищихъ называются Парсами, Урами, почему главное мъсто пребыванія ихъ въ жизнеописаніи названо Уріонз (р. 323, 329).

<sup>7)</sup> Еписаній Haer. В. с. 23, 27. Ісроникъ Epist. 61, ad. Pammachium.

<sup>8)</sup> Епифаній adv. baer. 30, § 5. Факундъ de trib. capit. lib. 4, с. 2.

<sup>°)</sup> Жизнеописаніе S. Epifanii Op. T. 2, р. 346. Въ Кипръ св. Епифаній жилъ нъсколько времени у Аввы Григорія, еще прежде посвященія въ санъ архіспископа, какъ это ясно показываютъ наставленія и письма Григорія Епифанію. См. у Ассемана Bibl. or. Т. 1, р. 170—174. Созоменъ Н. Е. 6, 32.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Жизнеописаніе; Іеронить in. Epitaphia Paulae Ep. 27. Палладій въ описаніи жизни Златоуста ( ad. Montfauc. p. 30) говорить, что Еписаній быль епископомъ 36 лють.

<sup>11)</sup> Совоменъ Н. Е. 7, 27.

<sup>13)</sup> Письмо пресвитеровъ паменлійскихъ во 2 т. соч. Еписанія.

<sup>13)</sup> Письмо аржимандритовъ въ 1 томв.

нымъ и эта щедрость награждаема была свыше. Историкъ пишетъ: "Епифаній быль щедрь къ пострадавшимь оть кораблекрушенія ли, нии по другой причинъ: такъ какъ свое имън е давно уже истратилъ онь, то расточаль инущество церковное. Церковь Епифаніева была весьма богата. Многіе изъ разныхъ странь свъта, желая употреблять богатство на благочестивыя дела, и при жизни отдавали церкви его и умирая оставляли ей, такъ какъ уверены были, что Епифаній, какъ добрый распорядитель и любящій Бога, употребить подаянія ихъ согласно съ ихъ желаніямъ... Наконецъ все (церковное имущество) было издержано, какъ внезапно нъкто входить въ комнату, въ которой жилъ экономъ, и подалъ ему мъщокъ со многими золотыми монетами" 14). Блаж. Епифаній сколько быль милостивь къ бёлнымъ, столько же ревновалъ и о благъ цервви, но иногла довкіе люди пользовались простодущіемъ его не во благо церкви. Въ 382 г., по делу о Максимъ и антіохійской каоедрів, онъ вибстів съ Павлиномъ епископомъ антіохійскимъ былъ въ Римъ, куда приглашаемы были и другіе епископы, но гдъ были уполномоченные только нъкоторыхъ 15). На возвратномъ пути изъ Рима онъ старался личными сношеніями уб'вдить Іоанна архіси. ісрусал. и другихъ признать въ Оригенъ учителя опаснаго для въры и не успълъ въ томъ; Іоаннъ далъ ему письменно замътить о его неосторожности, дозволившей посвятить священника въ чужой епархіи; Епифаній въ отвътъ писалъ опять объ Оригенъ 16). Өеофилъ, александрійскій епископъ, старался примирить Епифанія съ Іоанномъ, поставляя первому на видъ, между прочимъ, и собственную наклонность его къ анеропоморфизму. Но въ 400 г. тотъ же Өеофилъ, чтобы найти въ простодушномъ саламинскомъ настыръ помощника себъ при исполнении замысловъ нечистаго сердца своего, склонилъ Епифанія произнесть въ Кипръ осуждение противъ нитрийскихъ иноковъ, обвиненныхъ Өеофиломъ въ оригенизмъ; а потомъ, когда по сему дълу потребовали самаго Ософила на судъ въ Константинополь: Өеофилъ въ 402 г. убъдилъ Епифанія поспъщить въ Константинополь 17) съ тъмъ, чтобы заставить констан-

<sup>14)</sup> Совоменъ 7, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Іеронимъ Ер. 86, ad. Eustochium p. 671. Епифаній останавливался въ домъ благ. Павлы. Іеронимъ Ер. 28, ad. Asellam p. 66, Өсөдөръ Н. Е. 5, 8.

<sup>16)</sup> См. письмо Епифанія въ Іоанну ісрусал. Т. 2, р. 313.

<sup>47)</sup> Совоменъ Н. Е. 8, 14. Сократъ 6, 10. Падладій de vita Chrisostomi ар. Монтіанс. р. 60. Ососнять въ 399 г. писаять въ насхальномъ письмъ осужденіе противъ анеропоморентовъ. І. Кассіанъ Collat. 10, с. 2. Gennadius de vir illustr. с. 33 Theophili Epist. inter Ep. Hieronymi 92 ed. Villarsii. Ососнят и въ посявдствін показаять, что онъ или никогда не понималь, или никогда испренно не отвергаль дожныхъ митній оригенизма: ибо онъ посвятиль Синезія въ спископа, хотя тотъ прямо говориять ему о своихъ неоплатоническихъ митніяхъ. Св. Исидоръ Пелусіотъ называетъ Ососняв самымъ непостояннымъ человъкомъ, а витстъ жаднымъ до денегъ и властолюбивымъ.

тинопольскаго пастыря произнесть осуждение на великих братьев, которыхъ выгналъ онъ изъ Александріи и которыхъ принялъ Заатоустый 18). Пастырь константинопольскій со всею любовію обращался сь Епифаніемъ; но отказался безъ разсмотрівнія дівла осудить братьевъ; нікоторые изъ епископовъ, приглашенныхъ на соборъ, не согласились съ мивніємъ Епифанія; Епифаній, довіврчивый къ навітамъ людей хитрыхъ, уже готовъ быль произнесть осуждение на самого Златоустаго въ соборномъ храмъ; архипастырь столицы послаль архидіакона представить ему: не вышло бы смятенія изъ д'яйствій его; а вм'яст'я напомнить ему, что посвящение діакона въ чужой области, что дозволиль себъ бл. Епифаній не согласно съ канонами церкви. Епифаній удержался. Сами браты, явясь къ Епифанію, довели его до сознанія, что онъ осуждаль ихъ только по худымъ отзывамъ другихъ. Пастырь кипрскій оставиль Константинополь, чтобы не вмешиваться более въ дело, въ которомъ такое участіе принимали страсти 19). По изв'ястію Сократа и Созомена 20), Іоаннъ предрекъ Епифанію, что онъ не увидить своей паствы, а Епи-Фаній сказаль, что Іоаннъ не умреть въ своей епископіи. На пути въ Кипръ, пастырь и чудотворецъ <sup>21</sup>) кипрскій, строгій подвижникъ в пламенный ревнитель православія, хотя не всегда осмотрительный, скончался въ глубокой старости 22).

<sup>18)</sup> Великими или *долгими* назывались по росту—Діоскоръ, Исидоръ, Аммоній, Евсевій и Евениїй, просвищенные и строгіе подвижники нитрійской пустыни, гд подвизались отдельно съ такою же строгостію и умныя состры ихъ (Палладій въ гл. 10-17 Лавзанка). Ненависть Өесөнда къ ведикимъ братьямъ начадась съ того, что опъ сперва возненавидълъ благочестиваго пресвитера и эконома Исидора, раздавшаго большую сумму денегь, согласно съ волею завъщательницы, безъ въдома Өсоонда, и удалившагося къ нитрійскимъ инокамъ; эта ненависть, прикрывшись ревностію противъ оригенизма, послада отрядъ солдать въ нитрійскую гору, частію умертвившій, частію разсвявшій нитрійскихъ иноковъ. Сульпицій Северъ очевидець представляеть такой отвъть преследуемых за мижнія Оригеновы; «Не принима на себя защищать ложнаго въ книгахъ Оригеновыхъ, говориди, что это внесело еретивами и потому за то, что по справедливости достойно нареканія, не сладуеть осуждать прочаго; въра читающаго легко можетъ различать то и другое». Dialog-1. 1, но до какой странности доходиль въ накоторымъ анеропоморфизмъ, показываетъ случай съ однимъ инокомъ: когда доказали ему, что Богъ вовсе не таковъ, вакимъ онъ представляль Его себъ; онъ въ горькомъ унынів сказаль: «акъ я несчастный! у меня отняли Бога моего, и я теперь не знаю, кого считать Богомъ, кому покланяться, кому молиться». Кассіанъ Collat. 10, с. 3.

<sup>19)</sup> Фотій Bibl. cod. 97, р. 263. Совомень 8, 14, 15. Сократь 6, 12, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Созоменъ Н. Е. 8, 25. Сократъ Н. Е. 6, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Созоменъ (Н. Е. 6, 27) говоритъ, что Епифаній, прославился не только добродътельною жизнію, но и чудесами". Сл. Фотія у Монфокона in Bibl. Coisl. р. 349.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Память его 12 мая. Въ Кипръ ученики его воздвигли въ честь его храмъ, дъ былъ образъ его вийстъ съ нъкоторыми другими изображениями (Анастасій

§ 166. Характеръ его какъ учителя; сочиненія: A) противъ ересей; B) для объясненія св. писанія; B) бестіды.

Самая жизнь кипрскаго пастыря показываеть, что для православія готовъ онъ быль пожертвовать тяжними трудами и самою жизнію. Столько же ясно видно въ жизни и простосердечие его, простосердечие иногда слишкомъ довърчивое въ другимъ, также какъ и къ своимъ чувстванъ. Іеронинъ, лично знавшій св. Епифанія, говоритъ, что онъ зналъ языки еврейскій, сирскій, греческій и латинскій 23). Отсель, при ревности Епифанія къ православію, понятно, что онъ владёль обширными историческими сведеніями; старался коротко быть знакомымъ съ св. писаніемъ. Тоже показывають и сочиненія его. Владель ли онъ въ такой же степени проницательностію и строгою послівловательностію мысли? Довърчивость его и его сочиненія не дозводяють подтвердить того безусловно. Сочиненія его показывають только, что онь съ обширными сведеніями соединяль уменье замечать и изображать характеры людей и духъ ученія 24), но тогда, какъ ревность его къ истинъ обогащала его сведеніями историческими, самъ онъ не входиль въ глубовомысленныя изследованія о предметахъ истины, а предоставляль разсуждать о нихъ более проницательнымъ. Потому Іеронимъ, очень снисходительный въ Епифанію, говорить, что изв'ястія Епифанія требують осмотрительной повърви 25). Самъ Епифаній добродушно сознается, что онъ нногда следовалъ только слухамъ <sup>26</sup>). Его знаніе языковъ еврейскаго и сирскаго составляеть въ немъ преимущество редкое въ тогдашнее время, но не столько благоплодное въ Енифанів, сколько въ Ефрем'я Сирин'я или Героним'я. О слог'я его Фотій, в'ярный критикъ. имшеть: "слогь его простый, совершенно такой, какому надобно быть у того, вто вовсе не дорожиль аттическимъ изяществомъ; случается. что Епифаній нападаеть съ силою и жаромъ, хотя отъ того не стано-

Синантъ Quaest. 941. 7-й вселен. соб. аст. 6, ар. Віп. Т. 3, р. 654). По словамъ св. Өеодора Студита, сей храмъ воздвигнутъ быль ученикомъ Еписанія Савиномъ, изобразившимъ на ствнахъ всю евангельскую исторію. Antirret. 2, р. 130, еd. Sirmondi Т. 5. Отвътъ епископа Савина въ еписк. Поливію о мощахъ св. Еписанія, у Петасія изд. на латинск., на греческомъ Auct. vet. Collect. 7, 178. Эти свъдънія о почитаніи святаго нужны для того, чтобы върно понять поступокъ самаго Еписанія съ церковною завъсою.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Геронимъ въ Апологія противъ Руенна lib. р. 222. Въ письмъ въ Паммакію онъ называетъ его "самымъ превосходнымъ пастыремъ, котораго выше не было ни по зръдости дътъ, ни по знаніямъ, ни по качествамъ жизни, ни по отзыву свътъ". Это сказано, въ споръ съ Руенномъ и слъдовательно преувеличенное.

<sup>24)</sup> Cx. Haeres. 26.

<sup>35)</sup> Adv. Rufin. lib. 1 4.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Adv. haer. lib. 1, § 2. Haeres. 26, § 18.

вится лучше ни конструкція словъ, ни выраженія <sup>27</sup>). Главныя сочиненія Епифанія: Анкората (якорь) и Панарій (домашняя аптека) по содержанію историко-догматическія; нъсколько другихъ сочиненій относятся къ объясненію писанія <sup>28</sup>).

- 1) Анкората—яворь, нужный для того, чтобы вёрующіе "не влаялись всякимъ вётромъ ученія", содержить изложеніе ученія о единосущій Божественныхъ лицъ, о воплощеній Христовомъ, о воскресеній мертвыхъ, о вёчной жизни и судё, съ опроверженіемъ возраженій аріанъ, духоборцевъ и Апполинарія, съ обличеніями язычеству и іудейству и съ исчисленіемъ (на основаніи пёсн. пёс.) 80 ересей.
- 2) Панарій въ трехъ внигахъ, изъ которыхъ каждая въ 7 отдъленіяхъ, содержитъ исторію и опроверженіе ересей—20 предшествовавшихъ Р. Христову и 80 христіанскихъ. Первыя отнесены въ 5 классамъ, варварству (отъ Адама до потопа), скиеству (до столнотворенія и Фалека), язычеству, самарянству и іудейству. Обозрѣніе христіанскихъ ересей оканчивается ересью мессаліанъ. Въ послѣдней части 3-ей книги перечесляются секты философіи греческой и восточной,—потомъ предлагается изложеніе ваеолической вѣры. Важность этихъ сочиненій безъ труда можетъ быть опредѣлена характеромъ учителя Епифанія:
- а) Для исторіи ересей он'в всегда останутся богатымъ источникомъ св'яд'вній. Такъ много зд'ясь обнято предметовъ, такія показаны назвать частныя характеристическія черты лицъ и обществъ, что ихъ можно назвать магазиномъ разнообразнаго.
- б) Панарій оканчивается "изложеніемъ вѣры церкви апостольской <sup>29</sup>). Это—драгоцѣнный памятникъ древности. Очень важны свѣдѣнія, какія ревность Епифанія къ православію доставляеть о православной церкви. Св. Епифаній говорить о дѣйствіи крестнаго знаменія <sup>30</sup>), о почитанім святыхъ <sup>31</sup>), о молитвѣ за умершихъ <sup>32</sup>). Въ іерархіи церковной различаются у него епископы, пресвитеры, въ чинѣ священства считаются пресвитеры, діаконы, иподіаконы и не включаются въ него служители церкви: чтецы, діакониссы, заклинатели, тодкователи, гробокопатели и придверники <sup>33</sup>). Св. Епифаній пишетъ, что собранія бывають въ среду, пятокъ и воскресенье; говорить объ обрядахъ крещенія и евхари-

<sup>27)</sup> Bibl. cod. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Лучшее изданіе сочиненій Еписанія *Петавісво*: S. Epiph. op. omn. gr. lat. Paris. 1622. Coloma (Lipsae) 1682. Латинскій переводъ не везда точенъ, но общирныя замачанія на текстъ весьма полезны. Краткое толк. на еванг. Іоанна изд. Комбефизомъ in Tom. Avctarii novess. Paris. 1672. Въ русскомъ перевода творенія св. Еписанія были помащаємы въ журнала Твор. Св. Отцевъ за 1864 и 1865 годы.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Изложеніе вѣры, взятое изъ 3 кн. противъ ересей, изд. Христ. Чт. 1842 г. 1, 303—325.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Haer. 30. <sup>21</sup>) Haer. 78, 79. <sup>23</sup>) Haer. 75, 76. § 78. <sup>23</sup>) Haer. 75 et 59.

- стіи, о молитвахъ утреннихъ и дневныхъ  $^{34}$ ); описываетъ посты: четыредесятницы, среды и пятка  $^{35}$ ).
- в) Такъ вакъ св. Епифаній "ничего не оставиль, что только сказано полезнаго у св. Іустина, Иринея, Ипполита, Евсевія и др. и потожь присовокупиль свои наблюденія" зе), которыя дёлаль онь въ путемествіяхъ по Египту, по малой Азіи и Сиріи: то нельзя сказать, чтобы вёрность свёдёній его была безъ защиты. Но простосердечіе его дозволяло ему увлекаться слухами, ревность допускала говорить самое невыгодное о ерясяхъ, иногда безъ точной повёрки того и другаго. Отселе взошли въ сочиненія его частію неточность хронологическая и историческая, частію невёрность въ изложеніи мнёній. Такъ онъ представляеть обстоятельства смерти Аріевой случившимися прежде нивейскаго собора, тогда какъ Арій умеръ спустя 11 лётъ после собора здолюце и Сатурнинъ относятся у него ко временамъ апостоловъ зво и пр.
- 3) Содержаніе (ἀνακαιφαλαίωσις) Панарія кратко излагаеть то, что пространно изложено въ Панарів и оканчивается также изложеніемъ върн, но довольно краткимъ.
  - И. Для объясненія св. писанія писаны св. Епифаніемъ:
- 1) Книга о епсакт и мперакт; она объясняеть библейскія вёсы и шёры и въ ней же говорится о греческихъ переводахъ В. Завёта, о знакахъ и спискахъ Вибліи; изчисляются каноническія книги В. Завёта: это сочиненіе показываеть Епифаній знакомство съ іудейскими древностями.
- 2) Сочиненіе *о камнях* объясняеть свойства 12 камней, находившихся на нагрудникѣ первосвященника іудейскаго. Сочиненіе извѣстное Іерониму  $^{39}$ ).
- 3) Физіолого— собраніе наблюденій надъ свойствами библейскихъ животныхъ съ мистическими и нравственными замічаніями; въ этомъ сочиненіи Епифанію принадлежать только замічанія; самыя же наблюде-



 $<sup>^{34})</sup>$  Haer. 75 et 80.  $^{35})$  Haer. 33, 75, 76 et 80.  $^{36})$  Фотий Bibl cod. 124.  $^{87})$  Haeres. 69.

<sup>38)</sup> Разсказъ его о причина удаления Оригена изъ Александріи передается имъ саминъ какъ слухъ: но этотъ слухъ не только ни чамъ не оправдывается, но выжодитъ изъ предаловъ вароятнаго. Руфинъ уже слишкомъ разокъ въ отзыва своемъ объ Епифаніа. Lib. 3, adv. Hieronym.

зо) Ісронимъ: Super quibus lapidibus et vir sanctus Epiphanius Episcopus proprium volumen mihi praesens tradidit. Comm. ad. c. 28. Ezechielis. У Петавія Т. 2, р. 225—232, вздано только сокращеніе сочиненія о камияхъ. Полное сочиненіе, сохранившееся въ древнемъ латинскомъ переводъ, изд. Фоггиномъ: Epiphanii de gemmis liber ad. Diodorum ed. Bomae 1743.

нія изв'єстны были еще Оригену  $^{40}$ ), перешли и въ сирскій физіологь неизв'єстнаго древняго писанія  $^{41}$ ).

4) О 22 пророкаже ветхаго и 3 новаго завѣта, и о 12 апостолаже и 70 ученикахъ: два сочиненія, оставляемыя за св. Епифаніемъ списками 8-го и послѣд. вѣковъ и отзывами писателей среднихъ временъ. То и другое повѣствованіе взято изъ повѣствованій Дорофея Тирскаго, только съ нѣкоторыми перемѣнами въ содержаніи и слогѣ; то и другое содержитъ извѣстія устнаго преданія 42).

5) Краткое толкованіе на Евангеліе Іоанна: <sup>43</sup>) едва ли принадлежить св. Епифанію, такъ какъ о подобномъ трудів его никто изъ древнихъ не упоминаль. А толкованіе на Писнь писней, приписываемое по нівкоторымъ ркп. св. Епифанію, принадлежитъ Филону карпаеій-

скому, ученику и сотруднику Епифанія 44).

III. Съ именемъ св. Епифанія извістны еще 8 бестьду. Подлинность ихъ подвергають сомнівню. Однако въ армянскомъ и сирскомъ переводахъ древнихъ извістно даже боліве бесівдь св. Епифанія, чівнь на греческомъ языкі 45).

## § 167. Св. Іоаннъ Златоустый. Жизнь его до принятія пресвитерскаго сама

Современникъ св. Епифанія, *св. Іоанна Златоустый*, такъ великъ по своей необыкновенной дъятельности, что много надобно труда, чтобы обозръть жизнь и труды сего вселенскаго учителя <sup>1</sup>).

<sup>40)</sup> Tom. 17, in c. 49. Genes.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Phisiologus Syrus. s. hist. animalium 32, in s. litteris memoratorum. Съ ниенемъ св. Епифанія Физіологъ переведенъ быль на армянскій языкъ въ 5 въкъ. Neumann Gesch. d. armen Litter (84).

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Delitzsch. de Habacuci prophetae vita cum Diatriba de Dorophei et Epi phanii vitis prophetarum. Lipsiae 1842.

<sup>43)</sup> Отрывовъ толкованія изд. Комбесивовъ in 1 Tom. avct. novis. p. 300.

<sup>44)</sup> Съ именемъ св. Еписанія оно издано Фоггиномъ Romae 1750. Съ именемъ Филона—Чіаконіємъ, Romae 1792 г. Въ сводъ толкованій Прокопія газскаго, жившаго въ 5 в., оно приписывается Филону (Maii class. avet. Т. 9).

<sup>45)</sup> Въ армянскомъ переводъ 5 въва кромъ двухъ бесъдъ, извъстныхъ на греческомъ языкъ, именно похвальной Богородицъ и на погребеніе Спасителя, извъстны бесъды св. Еписанія: а) о воскресеніи Христовомъ; б) вторая бесъда о погребеніи Спасителя; в) бес. о крестъ; г) бес. на праздникъ воздвиженія креста. (Neumann. Gesch. d. armen. Litter. S. 83). О сирскомъ переводъ у Ассемана Bibl, Orient. Т. 3. Р. 1, р. 43. Петавіемъ изданы бесъды: на нед. ваій, (2 бес.) на погребеніе Спасителя, на воскресеніе Христово (2 бесъды), на вознесеніе Господие, похвала Богоматери, о въръ и св. Тронцъ: Комбефилъ не сомитвается, что первая бесъда на Пасху по содержанію своему вполнъ прилична времени Еписанія (Biblioth. concionatoria).

<sup>4)</sup> Жизнь св. Златоуста живо, но во многомъ не удовлетворительно, описана въ Христ. Чт. 1821. ч. 4., удовлетворительнъе: D. heil. Johanaes Chrisostmus und

Родясь около 347 г. въ Антіохін, онъ еще въ дітстві лишился своего отца, предводителя Сирійскихъ войскъ 2); мать, 20 летняя вдова 3), благочестивая и умная, обратила всю любовь свою на воспитаніе сына. Она питала и раскрывала юную душу словомъ Вожіниъ; потомъ Іоаннь ходиль слушать знаменитаго тогда профессора краснорвчія Ливанія 4), не преставая быть подъ надзоромъ любви матерней. Успъхи любимаго сына въ врасноречии были таковы, что изумляли Ливания и онытный софисть предназначиль ученику громкую будущность въ свътъ 5). Въ то же время Іоаннъ учился философіи у Андрагаеія 6). По окончанів публичнаго образованія, онъ началь ходить въ судебное м'всто и приняль званіе адвоката 7). Такое званіе могло молодаго, богатаго, образованнаго, человъка вовлечь въ связи опасныя для добраго сердца; Ісаннъ изъ угожденія другимъ ходиль въ театръ и участвоваль въ забавахъ света 8). Благодать Божія скоро отврыла ему опасность положенія его: онъ р'вшился немедленно прекратить всів связи съ міромъ и пірь отсталь оть него <sup>9</sup>). Пастырь антіохійскій, св. Мелетій, узналь и полюбиль Іоанна вавъ смна; онъ приняль на себя докончить христіансвія наставленія для Іоанна, и крестиль его; Іоаннъ проводиль все это время въ молитев домашней и общественной, въ чтеніи св. писанія, въ испитаніи свое сердца. Спустя три года послів врещенія, поставлень овъ (370 г.) въ должность чтеца 10). Въ началів 372 г., блаженный

Kirche besonders Orient. in dessen Zeit von Neander. 1. Band. 1821. 2 Band. 1822. Berlin; но не въ томъ отношения, въ какомъ здёсь нужно.

<sup>3)</sup> Magister militum Orientis; Здатоустъ въ начадъ кн. о священствъ. См. Совомена. Н. Е. 8, 2.

<sup>\*)</sup> Когда Ливаній спросиль Іоанна о матери и увналь, что сорокальтия мать его съ двадцати льть вдова: то воскликнуль: «какія чудныя женщины у христіань». Златоусть ad viduam Т. 1. 340 сл. Нош. adver. Anomeos. Т. 1. р. 541. Благочестивая Анеуса осталась до гроба вдовою. Сократь. Н. 6. 3. Георгій алекс. (въ жизни Злат.) весправедливо говорить, что родители крестились уже посль сына: Златоусть ясно говорить, что онъ рождень и воспитань въ церкви (De Sacerd. § 3 cont. Anomaeos 1, 541).

<sup>4)</sup> Совоменъ Н. Е. f; 2. Өеодоритъ Н. Е. 3, 23.

<sup>5)</sup> Письмо Ливанія ит Іовину у св. Исидора Пелусіота. ин. 2. письмо 42.

<sup>6)</sup> Сократь 6, 3.

<sup>7)</sup> Инсьмо Ливанія у св. Исидора вн. 2. письмо 42. Сократь 6, 3. Совоменъ 8, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Златоустъ о священ.

Ocnpart и Созоменъ тамъ же, Падладій въ разговоръ о жизни Златоуста § 5 ар. Montfauc. t. 13.

<sup>10)</sup> Падладій тамъ же § 5. Сократь тамъ же. Іоаннъ Дамаскинъ: «Бывъ почти 30 лъть возведенъ на степень чтеца». Похв. св. Іоанну Златоусту. Сократь и Георгій Алек. (у Фотія сод. 96) пишуть, что въ чтеца поставиль Златоуота «Зенонъ ещекопъ, пришедшій изъ Іерусалима»; Зенонъ прибыль въ Антіохію въроятно по случаю бъдствій Мелетія (пр. 11.).

Мелетій посланъ быль въ заточеніе Валентомъ 11); для православной паствы антіохійской оставались учителями священники Флавіанъ и Діодоръ, занимавшіеся въ подвижнической школь (асхутурном) образованіемъ юношей. Діодоръ съ просвъщеніемъ общирнымъ, съ ревностію къ Евангельской истинъ пламенною, каждый день переходиль изъ однаго дома въ другой, чтобы утемать и украилять осиротелыхъ чадъ православія, и жилъ съ самоотверженіемъ 12). Іоаннъ, и прежде слушавшій Діодора, теперь обратился въ нему одному, вийсти съ товарищами школы ливаніевой Өеодоромъ, Максимомъ и Василіемъ, слушать наставленія его въ изъясненіи св. писанія; друзья школы положили вступить въ отшельническую жизнь; Іоаннъ исполнилъ желаніе, лишь только скончалась любимая мать, но Өеодоръ спусти несколько времени, расположился вступить въ бракъ: это сильно огорчило Златоуста, и онъ писалъ къ нему сильныя увъщанія, которыя возвратили Өеодора къ прежнему расположенію 13). Златоуста и Василія, положено было возвесть на васедры епископскія, Златоусть тайно отъ друга своего сврылся въ пустыню, а Василій рукоположенъ былъ и горько жаловался на разлучившагося съ нимъ друга 14). Златоустъ написалъ въ утъщение его превосходное сочинение о свящемство 16). 4 года провель онъ у нагорныхъ пустынниковъ, подъ руководствомъ старца и два другіе года одинъ въ дикой пещеръ 16); очищая сердце свое подвигами самоотверженія, онъ опытомъ дозналъ восходство уединенной жизни: но міръ и тогда, какъ нынъ, порицаль и даже гналъ пустынниковъ, оскорбляясь твиъ, что пустынники отнимали у него слугъ его и воспитывали людей лучшихъ предъ Богомъ и предъ людьми. Златоустъ написалъ три книги противъ вооружсто-

<sup>14)</sup> Василія в. Ер. 82. et 68. Осодор. 4, 22-25,

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Сократъ и Созоменъ тамъ же. Өеодоритъ 4, 22—25. Такъ описываетъ учителя своего Діодора и самъ Златоустъ въ похвальномъ словъ, которое говорилъ онъ ему въ его присутствія, будучи священникомъ. Т. 3. орр. р. 745. 750. См. въ общемъ обозръніи Зам. 11.

<sup>18)</sup> Созоменъ говорить объ увъщаніи Өеодору: «онъ превзошель въ ономъ тъхъ, которые имъли подобный даръ силы и убъжденія». Леонтій (de Sectis T. 6. Bibliot. Patr. ed. Colen. p. 476) и Исидоръ Севильскій (de script. Eccl. c. 6.) говорять о двухъ увъщаніяхъ Златоуста Өеодору. Орр. Chrisostomi Т. 1. Өеодоръ впослъдствіи былъ епископомъ Монсюестскимъ, в Максимъ—Селевкій Исаврійской. Григорій у Фотія соd. 99.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Василій епископъ Рафаны Сирской подписался подъ актами на Вселенскомъ Соборъ 381 года. Labbaei. Т. 2. Concil. p. 965.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Златоустъ въ ин. о свящ. Палладій р. 41. переводъ ин. о свящ. въ Жрист. Чт. 1830—32. 7. 902—1024.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Палладій р. 41. Лавванкъ ч. 14. 7. 902—1024. Въ пустывъ онъ прододжаль ваниматься св. писаніемъ, подъ руководствомъ Діодора, (Сок. 5, 3. Совом. 8, 2.); а онлосооіи, т. е. христіанской созерцательной живни обучался у Картерія.

шихся на ищущих монашества <sup>17</sup>), и вслёдъ затемъ другое сочинене, полное одущевленія: Сравненіе инока съ царемъ <sup>18</sup>). Съ восторгомъ отзывался Златоустъ и въ послёдствіи о пустынникакъ, насемвшихъ окрестныя горы антіохійскія <sup>19</sup>). Жествіе подвиги, какимъ подвергалъ себя Златоусть—особенно въ пещерѣ, разстроили здоровье его, и онъ для поправленія здоровья возвратился въ Антіохію <sup>20</sup>). Св. Мелетій тогда же (въ нач. 318 г.), посвятиль его въ діакона. Слухъ о телесной и душевной болізни юнаго друга пустыни Стагирія поразиль его скорбію; — тогда какъ самъ онъ быль еще несовствиь здоровъ, онъ поспітиль подать врачество болящей душтв Стагирія, сочиненіе о просиденіи <sup>21</sup>); въ тоже время писаль онъ пространенное сочиненіе о довство и утітеніи вдовть <sup>22</sup>), защищеніе втры противъ Юліана <sup>23</sup>), я двіть книги о сокрушеніи.

Всв эти сочиненія писаны, пова онъ быль діавономъ; а въ званіи діакона пробыль онъ пять літъ <sup>24</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Ар. Mont. S. T. 7. вторая внига: «къ невърующему отцу»; третья «къ върному отцу». Первая же книга писана собственно по случаю указа Валентова противъ ниоковъ, издан. въ 375 г. Hieronymi Chronic. Orosii Histor. 17, 33.

<sup>48)</sup> T. 1. p. 116.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) См. Бес. на Ме. 72 и 67. Бес. 14. на посл. въ Тим. сл. въ Хр. Чт. 1821. Жизнь Здатоуста стр. 131—136.

<sup>10)</sup> Палладій танъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Ор. Т. 1. р. 154—227. Соврать (Н. Е. 611.) говорить, что это сочиненіе писано діамономъ. Самъ Златоусть пишеть: «надлежало бы мий теперь быть при тебя и принять участіе въ скорбякъ твоякъ.... но худое здоровье и головная боль принудили меня остаться въ домю оїхої ре́увіу". Это показываеть, что сочиненіе писано тогда, какъ возвратясь больной изъ пустыни овъ жиль въ домъ.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Въ утъщени вдовъ онъ упоминаетъ о погибели Валента 378 г., объ изнурительной войнъ Өеодосія 379—381 г., о набъгахъ варваровъ-Готеовъ 381 г.; на сочивене о дъвствъ унавываетъ въ 19 Бес. на 1-е посл. въ Кор.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Въ словъ или изслъдованіи о М. Вавиль Т. 2. р. 560. Въ тоже время въ 382 г. писано обозръніе св. писанія. Т. 2. р. 573.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Два сочиненія о сокрушенія пясаны для Димитрія и Стелехія. Ed. Mont. 7. Т. 1. Въ последнемъ, говоря о техъ, которые допускали недостойныхъ въ врешенію и евхаристів, онъ выражаєть и свое участіе въ служеніи таниствамъ: «мы» говоритъ; а сего бы не сказаль о себе какъ о чтеце; объ участіи діакона въ тайнахъ онъ самъ говоритъ въ 82 Бес. на Еванг. Матеея. Въ сочиненіи же о сокрушенія § 6. р. 132. «когда и я недавно решился, оставя городъ, идти въ скиніи иноковъ: то много испыталь». След. недавно онъ жилъ съ иноками. — Марцеллинъ (in Chronico ad an. 398) пишетъ о немъ: «въ Антіохіи въ продолженіи 5-ти летъ діаконь издаль многія и священныя книги». Въ званіи діакона ни одного не говориль поученія, какъ самъ говоритъ. Т. 1. р. 427.

§ 168. Дъятельность его въ санъ пресвитера; A) съ 386 до великаго поста 388 г.

Въ нач. 386 г. св. Гоаннъ посвященъ Флавіаномъ въ санъ священства <sup>25</sup>). Для Златоуста это было собственно званіе пропов'ядника <sup>26</sup>). И въ продолженіи двінадцати літь <sup>27</sup>) священства онъ по крайней мірть одинъ разъ въ неділю <sup>28</sup>), большею частію <sup>29</sup>) дважды, а иногда каждый день <sup>30</sup>) пропов'ядываль антіохіанамъ слово Божіе. "Случалось, что сказавъ пропов'яды въ крещальні, онь—усталый—шель слушать въ главной церкви своего пастыря, а тотъ въ исполненіе общаго желанія поручаль ему говорить Слово <sup>31</sup>). Съ званіемъ пропов'ядника на Златоусть лежала еще обязанность попечителя о б'ядныхъ; а спустя нісколько літь священства Златоусть считаль въ антіохійской церкви до 3,000 вдовь и дівь, которыхъ питала она каждый день, и еще не включаль въ то число заключенныхъ въ темницу, странниковъ, больныхъ, которые всі были также подъ ея попеченіемъ <sup>32</sup>). Забота о б'ядныхъ была любимою заботою для ніжнаго сердца Златоустато <sup>33</sup>).

При вступленіи въ санъ священства Златоустъ говорилъ о себъ слово, полное глубокаго сознанія своей немощи, изумлялся, что онъ, "низкій и презрѣнный юнопа (а ему было 39 лѣтъ) возведенъ на такую высоту достоинства"; потомъ говорилъ: "хотѣлъ бы я теперь вѣщать въ церкви, посвятить начатки Тому, Кто даетъ намъ сей языкъ, Богу... Но не красна хвала въ устахъ грѣшника"... <sup>34</sup>) Полный желанія возвѣщать хвалы Господу, онъ вслѣдъ за тѣмъ говорилъ о Серафимахъ и съ тѣмъ же сознаніемъ своей бѣдности. "Вольшая ску-

<sup>25)</sup> Палладій р. 41. 42.

иенникъ городской церкви имълъ право виъстъ съ отправлениемъ священнослужения проповъдывать слово Божіе, какъ это видимъ изъ словъ Епифанія (de arian. Haer. 6. 9.) и Афанасія (Apologia cont. Arian § 20.); а объ Антіохія Златоустъ говоритъ, что должность проповъдника возлагалась тамъ на образованнъйшихъ: «И теперь необразованнымъ изъ священ. поручаемъ мы должность крестить, а учительство (τὸ διδασκάλιον) поручаемъ умительство (σωφοτέροις)». Ноїй. 3. аd. Corinth. F. 3. р. 7. О себъ самомъ Златоустъ говоритъ, что любовь антіохіянъ вызвала его на поприще учительствв. Т. 1. р. 407.

<sup>27)</sup> Палладій р. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Завтоустъ Орр. То. 4. р. 730.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Hom in toh 25. § 1. In princip. Act. 4. T. 3. p. 83. Εγω ομίν απαξ τῆς εβδομάδος συγγίνομαι, η καὶ δεύτερον πολλάκις.

<sup>30)</sup> Opp. T. 2. p. 455. T. 4. p. 651.

<sup>&</sup>lt;sup>ві</sup>) Такъ говорить самъ онъ, Орр. Т. 6. р. 255.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Бес. 66. на Ев. Мас. Т. 7. р. 657. 658.

 <sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Онъ еще прежде того отдваъ для нихъ все свое наслъдственное имущество.
 <sup>34</sup>) Т. 1. р. 36. 38.

дость на трапевѣ нашей, однакожь не скроемъ ее, мало и бѣдно все, что есть у насъ; и однако предложимъ вамъ" з ). Въ наступившій в. постъ то предлагалъ слова на Бытіе з 6), то бесѣдовалъ о темнотть пророчеств з 37), то пробуждалъ лѣность бесѣдами о лъности и искуситель з 38). Заблужденія, какія находилъ онъ въ антіохіанахъ, обращали на себя кроткія увѣщанія его въ продолженіи всего перваго года з 9); только тяжкая бользнь прерывала на время потокъ сладкаго слова его з 20). Дерзкіе евноміане, жившіе въ большомъ числѣ въ самой Антіохіи з 1, слышали (въ Августѣ 386 г.) обличеніе его въ словѣ о непостижсимомъ з 12): вмѣстѣ съ тѣмъ слѣпота іудеевъ уполномочившая тогда свои суевѣрія въ Антіохіи властію патріарха з 1, а еще болѣе незрѣлое разумѣніе нѣкоторыхъ христіанъ антіохійскихъ, увлекавшихся въ общеніе съ іудеями, побудили его бесѣдовать противъ Іудеевъ и Іудействовавшихъ христіанъ з 144). Обличая послѣ того евноміанъ, онъ не только не

<sup>35)</sup> Т. 6. Нот. Р. р. 106. Всявдъ за приведенными словами говоритъ: «Вы слышали недавно, когда мы удостоены званія бесвдовать (катаξιώθημεν διαλεχθηναι),
съ вашею любовію, читали мы псаломъ отлучающій грвшника отъ священной ограды,
и псаломъ же увъщалъ ангеловъ и высшія силы славить Бога всяческихъ. Сл. Т. 1.
р. 438. 439. слъд. 2-я бес. по изд. Монфокона была 1-ю о серафимахъ, за тъмъ говорены 3-я (р. 111.), 5-я (р. 137), 6-я (137). Послъдняя изъ сихъ говорена въ восиресенье предъ в. постомъ; «вотъ приходитъ постъ, который содълываетъ крылья души
легкими» § 3. Пасха въ томъ году была 5-го впръля.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Т. 4. р. 645. Первое слово о началь четыред. въ 2 сл. р. 651; «не на свои силы надъясь, но поручая все молитвамъ предстоятелей и вашимъ вступили мы на поприще». Въ еевралъ говорено было похв. слово св. Мелетію († 381): «пятый годъ прошелъ, какъ отшелъ онъ къ Інсусу, котораго столько любилъ». Т. 2. р. 518.

<sup>37)</sup> Двъ превосходныя Бестады (Т. 6. р. 168), гдъ говоритъ частію противъ манихеевъ, которыхъ обличать и въ словахъ на бытіе, частію противъ аномеевъ, которыхъ вскорт будетъ обличать въ особыхъ Словахъ. См. еще р. 1. 88. Противъ манихеевъ же говорено вслъдъ за тъмъ Слово: противъ утверждающихъ, что демоны правятъ міромъ. См. р. 247. 6 Т. 2. и оконч. 2-го слова о прор.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) T. 2. p. 267. 255.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) T. 2. p. 267.

<sup>40)</sup> Весною сего года Златоустъ былъ боленъ, послѣ чего говорена бесѣда на слова Апостола: сіе жее въсте. (Т. 6. р. 278.). О времени ея—начало бесѣды (р. 278).

<sup>41)</sup> См. 7. сл. о вепост. Т. 1. р. 450, они имъли здъсь незадолго передъ тъмъ своего еписк. Дороеея, который въ 381 г. посланъ въ заточеніе.

<sup>42)</sup> T. 1. p. 450. 453.

<sup>43)</sup> Orat. 6. con. Judaeos, p. 656. О патріарх в Іудейском в собиравшим в огромные доходы Златоуст в (Cont. Judaeos). Т. 1. р. 581.

<sup>44) 2</sup> сл. прот. Іудеевъ Т. 1. р. 587. «Хотвлъ я нынв окончить и ясиве изложить предметъ, о которомъ разсуждалъ съ вами, т. е. что Богь непостижемъ, о чемъ въ прошедшій восиресный день такъ пространно и много говорили. Но другая весьма важная бользнь требуетъ врачеванія.... Наступаютъ праздники у бъдныхъ Іудеевъ, трубы, почтеніе съней, посты, и многіе изъ нашего стада, которые называютъ себя единомышленными съ нами, часті ю ходять смотрять тъ праздни-

хотвав, чтобы питали противъ нихъ ненависть, напротивъ побуждаль модиться за нихъ 45) и говорилъ потомъ два поученія о томъ, что \_не надобно обнаруживать гръховъ ближняго, ни порицать его; не надобно ни о себъ отчаяваться, ни молиться противу враговъ "16). При такомъ обилін любви, при такомъ желаніи видеть взаимную любовь между исповъдующими любовь Інсусову, могь ли христіанскій учитель спокойно смотрёть на то, какъ даже православные антіохіане разділялись между собою? Евстафіане им'яли теперь епископомъ Павлина, который по недальновидности признавалъ православнымъ Аполлинарія; у мелетіанъ быль Флавіанъ; одни противъ другихъ произносили жестовій судъ, особенно за Павлина; здъсь же у аполинаристовъ былъ свой епископъ Виталій; ихъ еще жесче судили. И все это считали ни за что, и все это люди, которые "предавали анасемв то, чего сами не понимали". "Скорблю и соврушаюсь духомъ говориль онъ въ словъ объ анавемъ 47), раздираюсь утробою смотря на такую безчувственность. Кто ты и откуда ты взяль такую власть и силу? Зачемь восхитиль честь, принадлежащую только лику апостоловъ и истинно ревностнымъ ихъ преемникамъ?" И потомъ показывалъ, какъ самые пастыри должны обличать заблужденія, какъ частный человівь должень вразуилять ближняго. Праздникъ Рожд. Христова, который въ Антіохіи перенесенъ быль съ 6 генваря на 25 декабря, вакъ говорилъ Златоустъ, только за 10

ки, частію же емпсти празднують, емпсти постятся». На стр. 591, онъ разскавываеть и особенный случай, который возбуднять его говорить прот. Іудеевъ. И такъ а) за 1 словоть о непостижниоть (Т. 1. см. р. 449. 450) следовали слова противъ Іудеевъ; (втор. после 1-го чрезъ 10 дней и за 5 дней до Іудейск. праздн. Т. 1. р. 601); б) слова сін говорены были въ конца августа: вбо 15 сент. Тисри почтеніе стьюй, пототь рядь Іудейск. праздниковъ. Прот. Іудеевъ въ семъ году говориль онъ много словъ (Т. 1. р. 361.); но ве все дошли; в.) За словами противъ Іудеевъ говорены: ва) Слово по случаю собранія епископост; бб) Слово въ день мученикост; вв) «Теперь, когда освободились мы отъ борьбы Іудеевъ и отцы возвратились въ свое отечество и хвалы мучениковъ довольно уташили насъ, исполнить желаніе ваше». р. 355. Сообразно съ временемъ окончанія праздниковъ Іудейскихъ. 2-е, 3-е, 4-е и 5-е слова противъ аномеевъ (Т. 1. р. 453. 462. 470) говорены въ воябра.

<sup>45)</sup> T. 1 p. 487. 488.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Т. 3 р. 344. 354. Слова сін сл'ядовали за 5 словомъ (Т. 1. 501.) противъ аномеевъ р. 341, 347. 348. Сл. съ словами Т. 1 р. 488. 489. 490. Также Т. 3 р. 356. 351. Сл. съ словами Т. 1. р. 490.

<sup>47)</sup> Оно говорено всябдъ за однимъ изъ словъ о непостижниомъ. Смотр. начало его. Т. 1. р. 691 (переведено въ Хр. Чт. ч. 19. стр. 48.). О расколъ Антіох. см. въ ист. св. Мелетія. Нъсколько мъстъ изъ сего Слова приводитъ П. Филосей (Jus graeco-rom. Р. 2 р. 289.). Послъ 5-го слова о непостижниомъ говорено слово на слова Филип. 1, 18. (Т. 3. р. 300.): ибо въ семъ словъ § 1. ссылается на § 6. 7. 5-го слова; дек. 20 говорено слово о св. Филологіи, гдъ приготовляль иъ достойному причащенію св. Евхаристіи въ праздникъ Рождества Христова. Т. 1. р. 492. 498.

лътъ предъ тъмъ и который нъкоторые неохотно въ сей новый день праздновали, подалъ случай пространно бесъдовать о дип Рождества Христова <sup>46</sup>).

"Съ твердою върою вступимъ мы въ сраженіе", говорилъ ревностный проповъдникъ въ новый 387 годъ 49). Ибо вотъ и намъ назначена война— не съ наступающими амаликитянами, но съ демонами, совершающими торжество на площадяхъ. Діявольскія бдѣнія, какъ нынъ отправляются, брань, пляски сатанинскія, смѣхъ, комедіи—хуже всякаго непріятеля порабощаютъ нашъ городъ. И съ силою обличалъ безчинія занятыя у язычества. Чтобъ показать людямъ легкомысленнымъ, къ чему ведуть забавы разсѣяннаго свѣта, на слѣдующій день 50) и потомъ по воскреснымъ днямъ 51), проповѣдникъ живо изображалъ въ 6-ти бесѣдахъ судьбу богача и Лазаря въ той жизни. Послѣ нѣскольнихъ бесѣдъ между прочимъ объ истинныхъ вдовищахъ и противъ посѣтителей цирка, продолжалъ обличенія свои противъ аномеевъ 52).

<sup>48)</sup> Здѣсь (§ 7) говоритъ: «къ чему: недавно увѣщеваль я васъ, къ тому и теперь, къ тому и впредь не перестану увѣщевать». И увѣщеваетъ къ достойному пріобщенію Св. Таннъ; а объ втомъ говорилъ онъ 20 дек. см. зам. 47. слѣд. Слово говорено въ 386 г.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) На наленды Т. 1. р. 697. «Недавно, когда хвалами украшали мы блаженнаго Павла, вы такъ восхитились, какъ бы видъли его самаго». Апостола пространно хвалилъ онъ въ словъ на слова Павла (Т. 3. р. 300.), которое говорено послъ 5-го слова о непостижимомъ (Т. 3. р. 300. сл. Т. 1. р. 489).

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) На другой день Календъ, т. е. 2 января въ Антіохіи Т. 1. р. 707. 708. Хр. Чт. ч. 45. 129.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>) 6 Января говорено о крещеніи Христовом (Т. 2. р. 367); въ § 3 и 7 онъ ссыдается на убъждение въ достойному пріобщению Св. Таннъ (см. зам. 47). На другой день похв. слов. М. Лукіану. Т. 2. р. 524. а 3. 2. «Вчера Господь нашъ **мрестился** водою, ныню рабъ его мрестился вровію» Празди. сему муч. на 15 октября перенесено въроятно тогда, какъ введено праздновать соборъ Іоанна Крестителя: въ ранскомъ Мартирологъ и доселъ память мученика 7 января, 24 Января говорено едово о М. Вавиль (Т. 2. р. 531), а въ слъд. день о М. Ювентинъ и Максиминъ (Т. 2. р. 578). Слово о Васили начиналь онь такъ: «Желаль я отдать вамъ долгъ, жоторый здісь недавно обіщаль вамь. Но что ділать? Блаженный Вавила явился и приглашаль из себв нась». И въ 4 Сл. о Лазари; "надлежало въ прежнемъ собранів отдать долгъ. Но не сочли мы за безопасное пройти дъянія Вавилы и св. мучениковъ, встратившихся посла него". Отсела видно, что а) 4-е Слово о Лазари говорено въ первый воскресный день после 25 числа. 6) 2 и 3 говорены въ воскресные дни предшествовавшие 24 числу, но не 3 и 4 числа какъ полагаетъ Монфоконъ; ибо и во 2 сл. о Лазаръ не сказано вчера, а недавно, а въ 3 слов. о Лазаръ (Т. 1. р. 736) ясно говорить, "чтобы не пролилось то, что предано, не вдругь наклонили чашу ученія, а насколько дней позволили вамъ отдохнуть отъ труда слушать

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>) Послъ 4-го слова о Лазаръ говорены: а) Бес. на слова не хощу васъ не въдовии о умершихъ Т. 1. р. 762: "четыре дня провели въ изъяснени вамъ притии о Лазаръ"; б) Бес. о вдовицахъ (Т. 3. р. 311. "мъсто, которое вы нынъ слы-

Землетрясеніе, неръдкое въ тв времена въ Антіохіи, пробудило въ жителяхъ восточной столицы заботливость о душф, и проповъдникъ опять напомнилъ имъ о судьбъ Лазаря 53). Болъзнь повергла неутомимаго на одръ: но любовь къ пострадавшимъ воздвигла его, и онъ поспъшилъ въ храмъ за городъ съ словомъ наставленія: "пусть не только болъзнь, но тысячи ранъ полагаютъ препятствія, не престаю имъть общеніе сь любовію вашею <sup>54</sup>). Предъ наступленіемъ в. поста говорено было замівчательное слово противъ рано начинающихъ пасхальный постъ 56). Это опять противъ іудействовавшихъ христіанъ-противъ тъхъ, которые и послъ вселен. собора продолжали праздновать насху христіанскую витесть съ іудеями, а потому и постились по кругу пасхи іудейской. "Вы говорять, прежде не соблюдали ли сего поста? Не твое пвло говорить мив это, а и по праву сказаль бы тебв, что мы прежде постились такъ, но за лучшее сочли предпочесть согласіе любви наблюденію времень"; и подтверждаеть справедливость такого предпочтенія приміромъ апостола отвергнувшаго Іудейскіе обряды. Сказавъ потомъ о важности опредъленія вселенскаго собора, продолжаєть: "Не будемъ же спорить, не будемъ говорить: столько времени постился я и нынъ перемъню обычай? Потому-то и перемъни, что столько времени отдълялся ты отъ церкви, возвратись къ матери своей. Стыдъ и безчестіе не въ томъ, чтобы переміняться на лучшее, а въ томъ, чтобы упорствовать въ неумъстномъ споръ. Сіе то погубило и Іудеевъ". Чрезъ

шали... имветь сродство и связь съ твиъ, о чемъ недавно говорили. Недавно читали: не хощу васъ" и пр.); в) противъ посътителей цирка, гдъ о Лазаръ (Т. 1. р. 750). Въ тоже время въ оевралъ; г) говорилъ противъ аномеевъ 7-е слово (Т. 1. р. (501. 502), потомъ помъщ. въ 6 том. (р. 655. сл. Т. 1. р. 503. 514), затъмъ 8-е ("Вчера возвратились мы съ брани" § 1. р. 503). За осьмымъ словомъ слъдовало слово о воскресении мертивыхъ. (Т. 1.). Но 9-е и 10 противъ аномеевъ говорены долго спуста послъ 8-го, чему причиною былъ бунтъ (прим. 55); 9-е говорено въ день Лазаря (Воскрешенный нынъ Лазаръ". § 1. р. 525); 10-е въ одивъ изъ дней послъ пасхи (§ 1. 2. р. 525. 530).

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Т. 1. р. 790. Самое слово показываеть, что слушатели помнять прежиза слова о Лазаръ, слъд. это было въ севр.; съ другой стороны извъстно, что въ 387. г. Автіохія чувствовала землетрясеніс. См. Ном. 3 de Statuis. § 7.

<sup>54)</sup> T. 1. p. 717.

<sup>55)</sup> Т. 1. р. 610. Пасха Іуд. въ этомъ 10ду приходилась въ воскресный день ва недѣлю до Христіан. р. 613, а потому и посту Іудействовавшихъ надлежало начаться и окончиться недѣлею раньше. А это такъ было въ 387 г.; при томъ слово прерывало собою рядъ словъ о Единосущномъ или противъ аномеевъ р. 610, что опять показываетъ, что оно говорено 387 г., когда пасха начиналась 27 апрѣля. Слово прерывая собою рядъ словъ о Единосущномъ (р. 610.) говорено послѣ 8-го слова (прим. 51). Послѣ сего слова говорена Бесѣда на слова: прісмли мало вина (Т. 2. р. 1).

день или черезъ два послъ сего произошелъ бунтъ въ Антіохіи <sup>56</sup>), вызвавшій красноръчіе проповъдника къ самой усиленной дъятельности <sup>57</sup>).

Жители Антіохіи сочли слишкомъ тяжкою новую подать, наложенную по военнымъ обстоятельствамъ; бродяги комедіанты и подобные имъ люди довели въ народъ ропотъ до открытой ярости; чернь свергла императорскія статуи, тасвала ихъ по улицамъ и наконецъ разбила Но вскоръ ужасъ и отчаяние заступили мъсто неистовой ярости Златоусть молчаль недёлю страшных событій 60) и потомъ взошель на каоедру съ сильнымъ словомъ о покаяніи и утвшеніи. "Что сказать или о чемъ говорить? Время слезъ теперь, а не ръчи, рыданій, а не слова, молитвы, а не пропов'вди. Сол'вянное такъ велико. рана такъ неизлечима, такъ глубока и выше врачеванія, нужду въ высшей помощи.... Но христіанинъ долженъ отличаться отъ невърнаго и тъмъ, чтобы одушевляясь надеждою на будущее стоять выше нападенія золь челов'ячества. На ками'я поставлень в'врный и волны не могутъ поколебатсь его. Перестанемъ отчаяваться, возлюбленные. Мы не столько заботимся о спасеніи своемъ, сколько создавшій насъ Богъ "61). Архипастырь Флавіанъ рішился принять на себя и приняль тяжкое дало-ходатайствовать лично предъ императоромъ за преступный городъ, а Златоустъ остался утешать и врачевать больныя души. "Вотъ поруганъ человъкъ однажды, говорилъ онъ тогда, и мы всв въ страхъ и трепетв: а Богь ежедневно тершить отъ всякаго человъка поношеніе. н никто о томъ не подумаетъ.... Богъ ежедневно слышитъ ругающихся надъ Нимъ, и однакожъ никто изъ виновныхъ предъ нимъ не раскаявается.... Онъ не посылаетъ громовъ для истребленія ругателей, водъ для потопленія. Но если не видя наказанія, мы думаемъ, гръхъ нашъ прощенъ: то бъдствія начинаютъ постигать насъ ежедневно" 62). Это было говорено въ последній воскресный день постомъ 63) и въ следующие за темъ шесть дней сряду то утешаль и

<sup>56)</sup> Въ 16 Бес. къ Антіох. (Т. 2. р. 162.) говоритъ. «вотъ другой годъ какъ бесъдую я съ вашею любовію», сл. замъч. 36. Въ мартъ 388 г. Өеодосія 1 не было въ Константинополъ, онъ быль тогда въ Солунъ (Papius. ad. an. 388 и 3); а во время бунта и по словамъ Ливанія (ed. Theodos de stat.) и по словамъ Златоуста (Т. 2. р. 216. 147. 223) Өеодосій былъ въ своей столицъ; слъд. несомнънно что возмущеніе произошло въ 387 году.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) 21 Бес. въ Антіох. въ славянскомъ переводъ Сичкарева. М. 1778.

<sup>56)</sup> Opp. T. 2. p. 63. Hom. 37 in Matthaeum, Ливаній ad. Theodos de stat в еще ad. Тітосгатет. Т. 2. p. 380. Созоменъ 7, 23. Өеодоритъ 5, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Ор. Т. 2. р. 21. 45. Өеодоритъ такъ же.

<sup>60)</sup> T. 2. p. 20.

<sup>64)</sup> Т. 2. р. 20. Хр. Чт. ч. 19. Первая изъ бесъдъ въ антіохійцамъ говорена предъ бунтомъ и на нее ссылается онъ въ пер. бесъдъ, говоренной послъ возмущенія.

<sup>62)</sup> T. 2. Hom. 3. p. 45. 46.

<sup>68)</sup> Hom. 4. p. 58.

убъждаль онъ несчастныхъ къ терпенію, то поучаль высовой исторіи творенія міра 64). Чрезъ нісколько дней 65) вість о грозномъ гивві императора привела народъ опять въ ужасъ. Императоръ грозилъ обратить Антіохію въ деревню, лишить бунтовщиковъ жизни, послаль въ Антіохію чиновниковъ произвесть самое строгое изследованіе 66). Многіе хотели бежать изъ города. Златочеть взошель на каселру, чтобы остановить малодушныхъ, и въ тоже время вошель въ церковь префектъ и удержаль народь. «Величайшій стыдь и срамь чувствую я, говориль онъ тогда, что вы, не смотря на столь многія мои увъщанія, имъете нужду въ постороннемъ утвшении. Я желалъ бы, чтобы въ то время разверзлась земля и поглотила меня, когда я слышаль, что онь (префекть) говорилъ вамъ, то утъщая васъ, то обвиняя за безвременную и неравушную боязнь вашу. Не вамъ надобно принимать отъ него наставленія, напротивъ вы должны бы быть наставниками неверныхъ" 67). Когда прибыли и начали следствее судьи: то можно представить, ваково было положение виновнаго города; четыре дня были днями ужасными для Антіохін 68). Но явились ходатан инови; по цельить днямъ стояли они предъ дверьми грознаго судилища, съ мольбами о помилованіи несчастныхъ; ужасы остановлены, следователи дела наконецъ согласились представить все дело и просьбу пустынниковъ къ императору на разсмотреніе 69). Кесарій, уполномоченный отъ императора, поспѣшилъ

<sup>64)</sup> То въ самомъ началь, то въ продолжени каждой изъ нихъ говорится: вчера говорилъ. Нот. 4. 58. Нот. 5. р. 70. Нот. 7. р. 84. 85. 89. Нот. 8. р. 92. Здъсь же: "недъля сія сившитъ въ концу", т. е. недъля поста, такъ кажъ въ субботу и воскресенье постъ смягчался (см. XI. Бес. на Бытіе Б. 4. р. 84); 9-ю Бес. надобно поставить ту, которая въ собранія бес. Ант. названа 15-ю: ибо а) въ самомъ началъ (р. 151) говоритъ: «надлежало бы какъ нынъ, такъ и въ предшествованиую субботу предложить слово о постъ: безвременнымъ сего не кто несочтетъ.... Ибо многіе при вступленіи въ постъ думаютъ, что имъ надобно будетъ отдать чрево свое какъ бы въ плънъ долговременный, и предваряя это обременяютъ себя многояденіемъ и пъянствомъ». Очевидно, что предшествовавшая суббота—суббота предъ 1-ю недълею поста; б) Въ 8-й бес. онъ сказалъ, что не кочетъ болъе говорить о клатвахъ; а въ 15 бесъд. (р. 158), говоритъ: «вчера положилъ я виъстъ съ дюбовію вашею, чтобы болъе не говорить о сей заповъди»; в) Въ 15 бес. (р. 158) довольно пространно объясияетъ пророческое видъніе серпа (Зах. 5, 1.), а въ 9-й (р. 105) кратко указываетъ на слово о серпъ.

<sup>65)</sup> Чрезъ день одна за другой говорены еще Бес. 9 и 10-и. Въ той и другой сказано недаено (р. 98. 108.); за 30 дней до паски говорено оглашеніе 1. Т. 2. р. 225.

<sup>66)</sup> Ном. 11. р. 115. Объ опредъленія вмператора Ливаній Ор. Т. 2. р. 407. О слукъ, предварившемъ прибытіе судей—Геллебика и Кесарія, онъ же Отат. 21. р. 528.

<sup>67)</sup> Ном. 16. р. 161. «Вторую седмицу поста окончили мы», р. 168. слъд. это говорено или въ пятокъ или въ субботу на 2-й недъли.

<sup>68)</sup> Hom. 13 p. 133. Грозное следованіе дела изображено въ 13 и 17 бес.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup>) Hom. 17. р. 173. 174. Өөөдөрить тамь же.

къ императору <sup>70</sup>). Когда волнение начинало утихать въ обнадеженномъ народъ: Златоустъ 71) развернулъ предъ народомъ поразительную картину дель человеческихъ. "Я видель, какъ жены и девицы, привыкшія къ мягкой постель, лежали на голой земль; другія, которыя недавно пріобрали себа рабынь и евнухова и прочія удобства, лишались всего и съ плачемъ громкимъ повергались въ ногамъ другихъ, прося вавого нибудь пособія. Я видёль и въ памяти моей оживилось слово Соломона: суета суеть и всяческая суета.... Я видёль, какъ матери смотръли на похищаемыхъ дътей и не могши освободить, только смотрели и терзались. Я видель и, помышляя о страшномъ суде говорилъ самому себъ: если отъ людей, когда они осудятъ кого, не могутъ избавить осужденнаго ни мать, ни сестра, ни отець: кто избавить отъ осужденія на ономъ судів? Кто скажеть за насъ слово? Кто освободить насъ, когда поведутъ насъ на муки нестерпимыя" 72)? Златоустъ то убъждаль удерживаться отъ клятвъ, то поучаль истинному посту и благотвореніямъ 73). Малодушіе снова приходило въ волненіе, по случаю ложнихъ слуховъ и проповедникъ опять боролся съ малодушіемъ

<sup>76)</sup> При поспъщности прибылъ въ Константинополь въ шесть двей. Ливаній ор. Т. 2. р. 519.

<sup>74)</sup> Во время ужасовъ сатедованія онъ модчаль. р. 115

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>) Ном. 13. р. 135. Въ это же время спустя 10 дней послѣ 1-го оглаш. (зам. 65) говорено 2-е оглаш. (Т. 2. р. 134).

<sup>78)</sup> Въ 18 Бес. след. за 17-ю онъ говорилъ: «многихъ виделъ я, которые радовались и говорили другь съ другомъ: "побъдили, преодолъли, половина поста проведена. Такихъ убъждаю не о томъ радоваться, что проведена половина поста, в размышлять о томъ, прогнана-ли половина гръховъ». И далъе упрекаетъ за то, что накоторые по случаю заключенія городских бань вмаста съ театрами, поспашили жыться въ рака «и 20 дней не провель ты лишенный бани». О заключении бань и театровъ говорено въ 18 Бес. въ субботу на 1-й недъли см. зам. 63. Слъд. 18 бес. говорена въ конца 4-й недали поста. Разсладованіе происходило въ конца 3-й и кончилось въ начала 4-й. На то, что четыредесятница въ Антіохіи состояла изъ 7-ми недъль, върное свидътельство у Созомена Н. Е. 7, 19. За 18-ю бес. говорены въ три дня сряду 11-я, 12-я, 13-я бес., которыя вст начинаются благодареніемъ Господу за минувшія бъдствія. Въ 12-й: «и вчера благословляль Бога и нынъ тоже скажу». р. 123. Въ 13-й опять тоже начало, тоже предисловіе слова, которое «вчера и третьяго дня было». р. 133. Селье, а вельдъ за нимъ и Хр. Чт. въ жизнеописаніи Завтоуств производять особый судь въ Антіохіи еще до прибытія Геллебиха в Кесарія, а потому 11, 12 и 13-я бес. относять ко 2-й неділи. Но такого суда на ділів ме было. Напротивъ изъ Ливаніевой річи о Геллебикі (Ог. 21) ясно видно, что при производства суда Геллебихомъ происходило все то, о чемъ говорилъ Злат. въ 13

бестать.

74) 14-я по случаю ложных слухов р. 140; въ чемъ состояли слухи, объяснено въ 21 бес. р. 214. «Многіе по отбытіи отда, устращая пребывающих въ
темницъ, говорили: не умилостивляется царь и помышлиетъ объ истребленіи всего
города, узники отъ сей молвы становились еще боявливъе». Въ темницу брошены
вниовные слъдователями. Въ концъ поста говорена 20-я бес. см. р. 199. 203, а четыредесятница оканчивалась въ среду на страстной. см. Бес. 30 на Бытіе р. 293.

Наконецъ Флавіанъ явился къ императору съ сидьнымъ христіанскимъ словомъ <sup>75</sup>) и христіанскій императоръ простилъ наглыхъ оскорбителей высочайшей власти. Въсть о спасеніи привезена Флавіаномъ къ самому празднику Пасхи; народъ былъ въ восторгъ. Св. Іоаннъ въ самый праздникъ объявилъ и ръчь архипастыря къ императору и рескриптъ императора и въ заключеніе сказалъ: «радуйтесь радостію духовною, благодарите Бога не только за прекращеніе бъдствій, но и за то, что послалъ онъ ихъ» <sup>76</sup>).

И въ самомъ дълъ было, за что благодарить Господа, особенно же проповъднику. "Во всю четыредесятницу, говорилъ проповъдникъ, мы ударяли въ одну струну, повторяя вамъ запрещение клясться, и благодатію Божією, уста слушателей сей мелодіи настроились такъ, что бросивъ худую привычку вмъсто прежнихъ клятвъ не произносятъ ничего болье языкомъ, какъ: да, нътъ, повъръ мнъ 77). Сего мало бъдствія потрясли сердца многихъ язычниковъ; а слово Златоуста, утверждавшее върныхъ среди бъдъ, показывало невърнымъ силу въры, и Златоустъ имълъ утъщение показывать оглащеннымъ язычникамъ различіе христіанства отъ язычества 78). Утомленный трудами и событіями, Златоусть, после праздника пасхи сделался болень и не могь проповъдывать нъсколько дней мученическихъ. Между тъмъ душа его полна была хвалою за церковь Христову, столь мудро управляемою верховнымъ настыремъ, и онъ спъщилъ воспитывать для нее надежныхъ чадъ въ юныхъ чадахъ ея. После праздника Вознесенія Господня 79), въ бесвдахъ объ Анню, онъ живо изображалъ, какая нужна внимательность въ воспитанію дітей. "Если ты мать: посвяти сына твоего Богу. Анна принесла своего въ храмъ: ты освяти своего сына въ храмъ Царю небесному. Ибо апостоль говорить: или не знаете, что твлеса ваши члены Христовы и храмъ живущаго въ васъ Духа? Если пренебрежение къ тому храму возбуждало гиввъ Божій: не сильные ли оскорбить Господа пренебрежение къ сему храму? Сей храмъ тъмъ выше того достоинству, чёмъ более знаковъ его освященія. Не творите же храма

<sup>75)</sup> Превосход. слово нап. въ Хр. Чт. 1821. ч. 4. 164-176.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>) Hom. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>) T. 3. p. 2.

 $<sup>^{78}</sup>$ ) Объ этомъ говорить онъ самъ въ 1-й Бес. объ Анив Т. 4. р. 701. Но такія наставленія его до насъ не дошли.

<sup>79)</sup> Бес. 19. къ Антіох. говоренная хоріскії т. єпιсоζоμє такъ называлось въ Каппадокій воскресенье пятой неділи по паскі. Allatius de consensu р. 1460. Въ Антіохій къ сему времени собирались сельскіе священники (р. 189), и Златоустъ изображаль въ ихъ примірт жителямъ роскошной столицы примірть жизни трудолюбивой и честной. О семъ собраніи и о времени его говорится въ 1-й бес. объ Анні (Т. 4. р. 700).

Божія вертепомъ разбойниковъ; дабы иначе не постигъ васъ судъ Божій, произнесенный на Іудеевъ» <sup>80</sup>).

Послѣ сего онъ опять быль болѣнъ, и въ первую встрѣчу съ друзьями—слушателями, торжествовалъ свое выздоровление бесѣдою о мрощении другимъ долговъ ихъ <sup>81</sup>). Вслѣдъ за тѣмъ говорилъ три бесѣды о Давидъ и Саулъ <sup>82</sup>), показывая въ первомъ примѣръ того, какъ надобно прощать врагамъ своимъ, и о любви ко врагамъ, говорялъ еще бесѣду на слова: аще алчетъ врагъ твой, ухлъби ето <sup>83</sup>).

Въ августъ ревностний защитникъ чистой въры Христовой, опять обратился съ обличеніями противъ іудеевъ: написалъ книгу противъ *Iудеевъ* и язычникоез о томъ, что Христосъ есть Богъ; потомъ говорилъ 6 словъ противъ *Iудеевъ* <sup>84</sup>) и превосходную бесъду о сладости и пользъ псалмовъ въ бесъд. на 14 псал. <sup>85</sup>).

<sup>••)</sup> Ном. 3. in Annam T. 4. p. 721. p. 710. По одной наъ 6 бес. (5. 4. p. 733) видно, что еще говорена была одна беседа, но которой ныне нетъ. Последняя изъ 6 говорена после пятьдесятницы р. 741, и такъ какъ здесь же говорится (р. 730), «что собраніе бываетъ однажды въ неделю»: то до пятьдесятницы сказана въ воскресный день разве только одна изъ нихъ.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>) О должникъ десятью тысячами талантовъ. Т. 3. р. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>) Т. 4. р. 718. "Недавно объясняя вамъ притчу о ста динаріяхъ и десяти тысячахъ талантовъ, показали мы, какое вло помнить обиды» и пр. 1. Бес. въ Хр. Ч. 1833. ч. 2. 121.

ва) Говорена въ знойное время. Т. 3. р. 157, 159. Хр. Чт. 1838. ч. 1. 11.

ва Т. 1. р. 558. «Даніня в обо всем в том в ясно пов'яствует в, т. е. что все должно уничтожиться, жертва, возліяніе, помазаніе, судъ. Но ясніве и поличе объясням вы это, когда будем в говорить противъ Іудеевь. Слова противъ Іудеевъ говорення теперь 4. 5. 6. 7. 8. Т. 1. р. 616. 627. 649. 662. 673. Въ первом в изъсих словъ говорится (р. 616), что чрезъ 10 дней опять наступят праздники Іуд. Въ 6 (р. 659) упоминается о низверженія антіохійских статуй; всі же говорены одно за другимъ, какъ показывается въ началі каждаго. 8-е говоренное по окончаніи Іуд. праздников (р. 673), увіщеваеть жъ раскаянію падшихъ во время праздниковъ, желая не открывать ихъ, а исправить.

ва недавно говоренныя бестады (7 и 4-ю) противъ Іудеевъ. Къ сему году надобно отнести, говоренныя въ Ноябръ, слова: о распръ Петра и Павла на чтеніе Гал. 2. 6 (Т. 3. р. 363. см. р. 363. 364), о св. Евстаеіъ (Т. 2. р. 603), о св. Романъ (Т. 2. р. 611.), на слова Іеремін 10, 25 (Т. 6. р. 157). Въ сей послъдней (р. 158) показывается, что эти бестады говорены въ четыре дни сряду. Памить св. Романа по Метаерасту 18-го Ноября, слъд. памить Евстаеія была 17-го Ноябр. но нынъ Февр. 21. Бестада на Гал. 2, 6. безъ сомнънія говорена была прежде, нежели говорено толжованіе на посланіе къ Галатамъ, потому что въ толкованіи о словахъ 2, 6. смазаво весьма кратко. О мъстъ бестадованія см. Т. 3. р. 363.

## § 169. b) Cъ великаго поста 388 до 398 года.

Болье, чыть два года, св. Златоусть занимался объяснением частныхъ мъстъ слова Божія. Для того, чтобы и самые простые уми народа способны стали понимать объяснение целыхъ книгъ св. писанія, сделано было довольно; а пламенный пропов'вдникъ желалъ вести далве и далъе своихъ слушателей въ совершенству духовному. Съ наступленемъ вел. поста 388 г., учитель началъ объяснять всю книгу Бытія: "Радуюсь и веселюсь, такъ началь онъ первую беседу, видя, какъ ныте церковь Божія укращается множествомъ чадъ своихъ. Когда смотрю на веселыя лица ваши, догадываюсь о веселіи сердецъ вашихъ. И потоку самъ я нынъ съ особенною поспъшностію всталъ, чтобы участвовать съ вами въ веселіи духовномъ и возв'єстить вамъ наступленіе св. четыредесятницы—сего врачества душъ нашихъ" <sup>86</sup>). 32 бесъды произнесены были въ продолжени четыредесятницы; каждый день св. учитель предлагалъ тогда свою транезу <sup>87</sup>), соединяя съ изъясненіемъ дѣяній патріарховъ нравственныя наставленія, приличныя и времени и состоянію слушателей. Въ великіе дни страстей Христовыхъ беседоваль онъ о предатель, потомъ о Кресть; въ продолжение всей пасхи опять каждый

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Бесъды на Бытіе (67 ed. Montf. 4. Т) говорены въ Антіохін, ибо въ 33-й ес. говорится, что въ день воскресенія Христова говориль онъ о воскресенія; з слова Бес. о воскресеніи повторяются, какъ ведавно говоренныя, въ 1-й Бес. на начало Дъяній; Бесъды же на начало Дъяній говорены, какъ ясно въ нихъ сказаво, въ древней церкви, основанной апостолами, т. е. въ церкви антіохійской (Т. 3. р. 60. 50). Сообращая бесёды и слова, говоренныя въ в. постъ, какъ прежде 388 г. такъ и послъ, болъе удобнаго времени не найдемъдля Бесъдъ на Бытіе, какъ 388 г. И на тогь же годъ указываеть слогь и составъ беседъ. Ибо за) все беседы, говоренныя въ первые два года начинались продолжительными вступленіями; тоже видно въ первыхъ 32 беседахъ на Бытіе. Но на это, какъ на недостатокъ, указалъ проповъднику другъ его, о чемъ самъ говоритъ онъ (Т. 3. р. 115. 120. см. замъч. 90); и после того въ беседахъ на Матеея, на Деяніе, на посланія уже не видимъ продолжительныхъ вступленій. 66) Въ беседахъ на Бытіе встречаются весьма часто обороты, какіе видимъ въ бесёдамъ первымъ двумъ лётъ: часто о себе говоритъ, что готовитъ транезу, готовитъ пиршество; часто сравниваетъ себя съ врачемъ, съ земледельцемъ; часто жвалитъ внимательность слушателей и пр.

<sup>87)</sup> Т. 4. Ном. 13. р. 99. Въ 24-й бесъдъ говорилъ (р. 228) «нынъ особение, когда немного остается времени четыредесятницы, могли бы вы очистить гръхи... Господь не имъетъ нужды во многихъ дняхъ, ни во времени: если захочемъ, моженъ исправить гръхи наши и въ сіи двъ недъли». Слъд. это увъщаніе говорено на 5-й недъли и въроятно въ понедъльнивъ. Въ 15-й бесъдъ: «не на то будемъ смотръть, прошла-ли половина четыредесятницы». Но послъ 11-й бесъды говорены были еще убъжденія яъ іудействовавшимъ христіанамъ. «чтобы они болъе не оставались виъ двора Христова», и оглашенія (Ном. 12. р. 91). Эти наставленія нынъ неизвъстам.

день бесёдоваль \*\*). Въ одинъ изъ дней пасхальныхъ онъ съ силою предостерегаль отъ нетрезвости, живо изобразивъ безобразіе нетрезвости \*\*). "Каждый день, говорилъ вслёдъ за тёмъ проповёдникъ въ 1-й бесёдъ на начало Дляній, каждый день призываютъ насъ зрёлища, и никто не оказывается лёнивымъ, никто не укажетъ на занятія дёлами, но какъ свободные отъ всего бёгутъ всё, не стыдится старикъ сёдины своей, не думаетъ объ огнё плоти юноша, не смотритъ, что безчеститъ достоинство свое богачъ: а если надобно идти въ церковь, то такъ лёнивы и медленны, какъ будто надобно падать съ высоты своего достоинства... Не требую, чтобы ты оставался безъ дёла семь, десять дней, только друмя часами пожертвуй мнё, прочіе всё твои \*\* 90)... Въ продолженіе пятьдесятницы, рёдкій день не проповёдывалъ Златоусть \*\*1); и послё пятьдесятницы едва-ли не каждый день \*\*2) продолжалъ предлагать изъясненіе на книгу Бытія, окончивъ трудъ въ концё октября \*\*3). Чудная ревность къ слову Божію! Чудная любовь къ спасенію братіи!

Съ пасхи 389 г., началъ предлагать проповъдникъ бестобы на Есангеле Іоанна. И въ одной изъ сихъ бесъдъ говорилъ: "Одной излости попрошу у васъ, прежде нежели приступлю въ словамъ Евангельскимъ, прошу, не откажите же въ просъбъ. Не важнаго и не тя-

во) См. начало 33-й бесёды и начало 1-й бесёды на нач. Деяній (Т. 3. р. 50. 54), Бесёду на воскресеніе (Т. 2. р. 445). Впрочемъ Бесёды о крести и разбойники (Т. 2. р. 403. 411. сл. р. 419), Бесёды объ Гуде (Т. 2. р. 376. 886. сл. р. 387.) не та, которыя говорены въ это время; последнія—неизвестны.

<sup>89)</sup> T. 2, p. 437.

<sup>•0)</sup> Т. 3. р. 51. 53. сл. р. 54. Беседа, произнесенная на другой день после сей беседы (Т. 3. р. 74. 54), ныне неизвестна. Бес. изд. Т. 3. р. 757, коти говорить о томъ же предмете, о которомъ говорено въ потеринной, начего не заключаеть въ себе похожаго на беседу Златоустаго; Іерусалимлянинъ читалъ Златоустову беседу, но не по силамъ его—приблизаться въ Златоусту.

э1) За 3-ю бесевдою на начало Денній (за 2-ю изданною) следовали дее другія бес. о томъ же. Т. З. Потомъ увлеченный любовію нъ ап. Павлу (Т. 2. р. 100) говориль 4 беседды о причина переманы имени его (См. Т. 2. § 4 и § 7 бес. на нач. Денній) и бес. о перемана имень другихъ лицъ священныхъ (Т. 4. р. 688. 691. сл. Т. 3. р. 133); за тамъ говорена бес. о спокойномъ перенесеніи обличеній по тому случаю, что самого пропов'ядника укорили за продолжительные приступы нъ Беседдамъ (Т. 3. р. 115. см. 133). Вароятно въ томъ же году произнесена зам'ячательная Беседа на Вознесеніе Господне (Т. 2. р. 447. см. р. 448)., говоренная въ мученическомъ храмъ Романезіи, гді тала мучениковъ, дотол'я лежавшія подъ поломъ близъ труповъ еретическихъ, вынуты и положены на возвышенномъ мастъ. Въ Бес. на пятьдесятницу (Т. 2. р. 457. 458) напоминалъ слушателямъ объясненіе исторіи сывовъ Ноя.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>) Часто поминается ечера (Т. 4. р. 339. 362. 447. 521. 569) и не разъ сказано прямо о ежедневномъ бестдовани (р. 410. 520). За 43-ю бестда сатадована бестда о Самарянит (Т. 4. р. 447.) ныит неизвъстная; за 53-ю бестда о Мытаръ (р. 52) ныит также неизвъстная.

Въ 59-й бес. говоритъ онъ, что вчера бесъдовалъ о праздникахъ Іудей-

желаго требую, и если получу, польза изъ того не для меня только, а и для васъ, или лучше далеко больше для васъ. Чего же прошу у васъ? того, чтобы во едину отъ субботъ, или въ самую субботу, ту часть Евангелія, которую надобно слушать вамъ въ проповѣди, каждый имѣлъ въ рукахъ, часто читалъ въ домѣ, часто испытывалъ и излѣдывалъ слова, и замѣчалъ бы, что ясно, что темно покажется, что представится противорѣчущимъ или непротиворѣчущимъ, и, испытавъ такимъ образомъ, приходилъ бы слушать проповѣдъ" <sup>94</sup>). Умный совѣтъ! Превосходная просьба!

Въ концъ того же года и въ 390 г. объяснено было въ бесъдахъ Евангеле св. Мател. Въ одной изъ бесъдъ, предлагая нравственное наставленіе, св. учитель говорилъ своимъ слушателямъ: "Вы,
когда дѣло идетъ о преимуществахъ, настаиваете, что вся вселенная
ниже васъ—отъ того будто-бы, что вашъ городъ первый облекся именемъ христіанъ. А когда дѣло идетъ о чистотъ, то не стыдитесь бытъ
худшими и самыхъ грубыхъ городовъ. Ты скажешь, чтожъ прикажешь
дѣлать намъ? не поселиться ли въ горахъ и быть монахами? О томъ-то
и воздыхаю я, что вы думаете, будто скромность и чистота приличны
только имъ, между тѣмъ, какъ Христосъ положилъ общіе законы 95).
Когда слышу я такъ часто чтеніе посланій св. Павла, я слушаю ихъ
каждую недѣлю дважды, большею-же частію, когда празднуемъ память
св. мучениковъ, три и четыре раза: всякій разъ радуюсь и восхищаюсь,
что слышу трубу духовную, разгараюсь любовію, слушаю любезный мнѣ
голосъ. Но мучусь и сокрушаюсь тъмъ, что не всѣ знаютъ, какъ слѣ-

скихъ: беседа ныне неизвестная, но время ея надобно отнести къ началу, Сентября, см. зам. 43 и 86.

<sup>94)</sup> Т. 8. Нот. 11. р. 62. Слова сіи служать довазательствомъ и того, что Евангеліе Іовина было объяснено прежде, нежели Евангеліе Матеел: нбо въ толкованіи сего послідняго онъ уже ссылался на тотъ совіть (Т. 7. р. 13). Доказательствомъ того, что толкованіе на Евангеліе Іовина было предложено въ Антіохіи послід толкованія на Бытіе служить еще: а) Слоть боліве ораторскій, чімъ слоть толкователя, впрочемъ ріже, чімъ въ Бесідахъ на Бытіе. б) Въ 7-й бесідів на 1-е посланіе къ Коринеянамъ онъ отсылаеть слушателей своихъ (Т. 10. р. 63) къ толкованію Іовина (см. Т. 8. Нот. 50. р. 294); а посланіе Корине. объясняемо было, какъ увидимъ, въ Антіохіи. в) На тоже время указываеть указаніе Златоуста (Нот. 33. р. 200) на войны и различныя біздствія современныя; въ 388 г. происходила война Оеодосія съ Максимомъ и опустошаема была Галлія, а въ 389 являлась стращная комета. Начало толкованія соединяемъ съ началомъ пасхи потому, что чтенія Іоанна начались, какъ и теперь, съ пасхи.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>) Т. 7. Ном. 7. р. 116. Приведенныя слова служать очевиднымъ пожазаніемъ того, что бесёды сім говорены въ Антіохія. Тоже показываеть повётствованіе о енникійской блудинца, извёстной "не только въ нашемъ города, но и въ Киликін и Каппадокін". (Ном. 67. р. 665), т. е. въ смежныхъ съ Антіохіею областякъ.

довало бы, такого мужа, и до того не знають, что даже не внають числа посланій его". Такъ говориль пламенный чтитель св. Апостола, приступая къ толкованію посланій его. И въ 391 году, предложиль онь антіохіанамь толкованіе на посланіе къ Римлянамъ вод, потомъ на посланія къ Кориноянамъ вод. Конечно въ это время говориль онь и пламенныя похвалы свои ап. Павлу в праздникъ послучаю праздникъ говорено похвальное слово мученицамъ Домнинъ и дщерямъ, послъ того, какъ за 20 дней, въ праздникъ обрътенія Креста, говорено слово о Кресть и кладбищи в в праздникъ обрътенія Креста, говорено слово о Кресть и кладбищи в въ душъ Златоуста, питаемая ревностію св. апостола. Съ 393 г., послъдовательно объясняемы были антіохіанамъ посланія къ Галатамъ в Посльдовательно объясняемы были антіохіанамъ посланія къ Галатамъ в Посланія в Посланія

 $<sup>^{96}</sup>$ ) Слова приведенныя изъ предварительной Бес. на посланіе къ Римлянамъ (Т. 9. р. 425), показываютъ, что антіохіанамъ до того времени не было предлагаемо толкованіе ни на одно посланіе ап. Павла; а что въ Антіохіи говорены на сіе посланіе бесъды, показываютъ тъ слова, гдъ онъ себи и слушателей поставляетъ въ число управляемыхъ однимъ пастыремъ, наменая на раздоры антіохійской церкви (Нот. 8. р. 508), а равно и тъ, гдъ даетъ видъть, что бесъдуетъ въ томъ мъстъ, гдъ Павелъ пребывалъ, гдъ молился ( $\dot{\epsilon}\delta\epsilon\dot{\gamma}\theta\eta$ , а не  $\dot{\epsilon}\delta\dot{\epsilon}\theta\eta$ ), гдъ сидълъ и разсуждалъ (Нот. 30. р. 7. 43).

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>) Т. 10. "И это въ Антіохін, гдѣ въ первый разъ стали именоваться христіане"? Hom. 21. р. 188. см. зам. 93.

<sup>98)</sup> Ор. Т. 2. Христ. Чт. 1830-32.

<sup>96)</sup> Т. 2. р. 634. "Еще не прошло 20 дней, какъ праздновали мы память Креста, и вотъ празднуемъ память мученицъ. Тогда говорилъ я "сокруши врата мъдная и верен сломи". Эти слова объяснялъ онъ въ словъ о Крестъ и кладбищъ (Т. 2. р. 397). Обрътеніе св. креста при Златоустъ праздновалось на другой день пасхи; при Ираклії праздновавіе перенесено на 14 Сент.; виъстъ съ тъмъ и память св. Домнины, положено праздновать 4 Окт.; тогда какъ въ римскомъ Мартирологъ память Домнины 14 Апр. Въ 392 г. пасха была 28 Мар., слъд. слово о крестъ говорено за 16 дней до слова о мученицъ. Другая Бес. о Домнинъ также антіохійская (Т. 2. р. 646).

<sup>&</sup>lt;sup>400</sup>) Въ объяснения 1-й главы (Т. 10. р. 678); "о семъ было у насъ слово, когда разсуждали съ вами о перемънъ имени Павла и показали причину, почему Богъ наименовалъ прежде называвшагося Савла Павломъ. Если это вышло у васъ изъ памяти: можете узнать, взявъ книгу". См. зам. 84. Фотій сод. 170.

<sup>101)</sup> Т. 11. Въ 14-й Бес. на 1 посланіе къ Тимовею (§ 6. 7) укращаетъ хвалами иноковъ: «Иди къ кущамъ святыхъ: какъ бы съ земли на небо восходить—приходить въ монастырь св. мужа». р. 629. Около Константинополя въ то время мало было обителей, и Златоустъ не хвалилъ константинопольскихъ иноковъ, какъ хвалилъ антіох. При томъ же объясняя пастырскія посланія, нигдъ не показываетъ себя пастыремъ. Здѣсь же говоритъ о гаданіяхъ, ворожбъ, примътахъ (Т. 11. р. 603), о чемъ неръдко говорилъ въ Антіохія. См. Т. 11. р. 447. Т. 1. р. 684. Т. 2. р. 243. Т. 10. р. 107.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup>) "Что скажешь о тёхъ, которые постятся вийств съ Іудеями, наблюдають субботы; о тёхъ, которые ходять въ мёста освященныя—въ Дафну и такъ называемую пещеру Матроны"? (Т. 11. р. 747). Это противъ Іудейств. антіох. христіанъ; Дафна предмёстіе Антіохіи.

ncanы  $^{103}$ ) и наконецъ св. учитель успълъ объяснить нъсколько главъ изъ вниги Hcaiu  $^{104}$ ).

Въ одной изъ бесъдъ на послание из Ефесинами такъ обличаль онъ расколъ антіохійскій, противъ котораго говорилъ бесъду объ Анавеми. "Говорю и свидътельствую, что раздирать церковь не менъе значить, какъ и впадать въ ересь. Скажи миъ, если бы какой подданный царя, котя бы и не перебъжалъ къ другому царю, котя бы не предался иному, но стащилъ бы съ него порфиру и разодралъ бы ее на клочки, менъе ли наказанъ онъ будетъ, нежели перебъжавшіе къ иному царю? Если ты кочешь мстить намъ, указываю тебъ способъмстить безъ вреда.... Бей меня по щекамъ, илюй публично при встръчъ, давай пощечины... ты пугаешься, слыша это; ты страшишься, когда говорю тебъ: бей меня по щекамъ. И однако терзаешь Господа твоего и не страшишься? Раздираешь члены Господа и не трепещешь? Церковь есть домъ отца небеснаго, единое тъло и единый духъ"

Господь благословляль труды подвижника-проповѣдника. Велики были пороки въ жителяхъ столицы востока, много было своеволій: но сильное слово Іоанна, подкрѣпляемое святою жизнію, ослабило страсти, расположило любить всего болѣе любовь Христову, преобразовало умы и сердца. Слава объ Іоаннѣ распространилась по всѣмъ предѣламъ имперіи и Антіохія по всей справедливости считала его славою своею 1006). Но время было воззвать св. Іоанна на высшее служеніе.

<sup>103)</sup> Здъсь также о Даонъ и М. Вавилъ (Т. 5. р. 271—272. прим. 50), объ инокакъ (р. 28. 46), о маркіонитакъ (Бес. 3. § 2), о которыхъ часто имълъ дъло въ Антіохіи. См. Т. 1. р. 409. Т. 7. р. 427. 460. 506. Т. 3. р. 22. 232. Толжованіе на псалмы не все до насъ дошло. см. о Пс. 140. р. 427. Теперь извъстны бес. на псалмы: 4—12. 41. 43—49. 108—117. 121—150., сл. Фотія Віві. сод. 172. и его же слова у Монфокона ргаеf. ad. Т. 5. § 6.

<sup>104)</sup> На 8 главъ; самая не полнота показываетъ, когда писано толкованіе сл. еще объяси. 7 главы (Т. 6. р. 73.81.82.), гдъ ссылается на 1-ю бес. о темнотъ пророчествъ. Т. 6. р. 174. сл. прим. 37. Миръ имперіи, на который указываетъ онъ Т. 6. р. 24. 25. принадлежитъ 395—396 г.

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup>) Т. 11. Нот. 11. р. 88. По изображенію необузданных своеволій евстаеіань, какое читаємь въ той же бесёдё р. 85—89, видно, что бесёда произнесена была послё смерти епископа ихъ Евагрія, т. е. около 393 г. Въ 6-й бес. говоритъ о бёдствіяхъ и войнахъ, и это опять показываетъ, что толкованіе на посланіе Эесс. было предлагаемо около 393 г. (см. о св. Мелетів). Здёсь же о чудномъ Юліанѣ, какъ лично знакомомъ для слушателей (р. 161. 162), т. е. о томъ котораго зналъ пр. Ееремъ.

<sup>106)</sup> Совоменъ 8. 22. 23. Въ 395 г. говорены бес. о покаяніи. (Т. 2. р. 279. S.), гдт въ § 2, 4-й бес. напоминаетъ о нападеніи Гунновъ 395 г. Въ Антіохів же, котя неизвъстно когда говорены слова: а) о св. Пеласію (2. 585), б) о св. Изпатію (2. 592), которое говорено не долго спустя послъ слова о Пелагіъ Память св. Игнатія издревлъ 20 Дек. Надъ Бес. о св. Пелагіъ по древн. ркп. написано: 8 Окт., но нынъ память 8 Іюня); в) три слова о Маккавеяхъ (2. 649); г) о мученикахъ, гово-

## § 170. Дѣательность въ званіи архіепископа константинопольскаго: а) до 402 года.

Въ 397 году, скончался въ Константинополъ Нектарій, преемних Григорія Богослова. Оберъ-каммеръ-геръ Евтропій, лично знавшій достоинства Іоанна, предложилъ императору Аркадію избрать Златоуста на канедру столицы; императоръ и клиръ согласились. Но такъ, какъ предстно было Евтропію, что антіохіане легко не разстанутся съ наставникомъ своимъ, то положено было употребить хитрость при вывозъ Ісанна въ столицу, и употребили: Правитель востока Астерій пригласиль влатоуста посттить витесть съ нимъ загородныя мъста мучениковъ. Заатоустъ явился и готовая колесница понесла его по константинопольской дорогь 107). Назначение св. Іоанна на канедру константинопольскую было не по душъ одному Өеофилу александрійскому и еще самому Златоусту 108). Но Евтропій даль знать Өеофилу, что предасть—его суду за его происки, и Іоаннъ рукоположенъ былъ февраля 28 для 398 г. 100). Обширное поле открылось теперь для двятельности св. Ісанна, и почти необозримы дела, какія совершиль онь въ многіе годы пастырского служенія. Первая пропов'ядь, сказанная въ Константинополь, уже возбудила любовь въ народъ къ Златоусту 110). Кроткая ревность его и здёсь обратилась всего прежде противъ хулителей Сына Божія—противъ аномеевъ 1111); и третью проповъдь свою, онъ началъ такъ: "Благословенъ Богъ! Въ каждое собрание вижу, какъ собрание жатвы растеть, поля красивыя цвътугь, гумно наполняется, хотя не много дней прошло, какъ мы бросили съмена" 112). Но теперь Златоустъ

ренное на другой день т. е. 2 Авг. (§ 1. 2. 649); д) всядать за тамъ, о томъ, что не должно проповадывать по вкусу слушателей (2. 658); е) о мученикахъ (667. на автіох. кладбяща); ж) о М. Юліант Килик. (2. 670); а) о М. Варлаамть (2. 680); в) на слова: не хощу васъ неводти (говор. на другой день посла памяти М. Варлаама, въ начала весны, и слад. память его была тогда весною, но нына 19 Ноября (3, 288); і) о св. Дросидт говор. на кладбища (2. 688).

<sup>107)</sup> Палладій стр. 43. Созон. 8, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup>) См. какъ говорилъ онъ о санъ епископа въ 3 Бес, на Дъннія и въ 34 на посл. Евр.

<sup>100)</sup> Палладій стр. 43—45. Св. Исидоръ Пелусіоть о Θеоенлів: ο αμφαλλάξ, λιθομανής καὶ χροσωλάτρις книг. 1. письм. 152. Θеоенлів приготовиль было для конст. каседры своего священника Исидора, человінка впрочемъ достойнаго, которато онь вскорів сталь гнать самымъ жестокниь образомъ. См. о Еписаніїв.

<sup>110)</sup> Сократъ 6, 2. Созок. 8, 2.

<sup>\*\*\*1)</sup> Первая проповъдь не дошла до насъ; о содержанія ея онъ говоритъ во второй. Т. 1. р. 541.

<sup>112)</sup> Т. 1. р. 547. За второю проповъдію противъ авомесвъ, гдъ говорено быдо о разслабленномъ, слъдовала бесъда о другомъ разслабленномъ «Недавно нашли мы около купальни разслабленнаго на одръ и нашли большое сокровище». Т. 3. р. 32. Чрезъ нъсколько времени говорена бес, противъ аномесвъ же. Т. 3. р. 15.

архипастырь, уже не могъ такъ часто проповъдывать, какъ проповъдываль онъ въ Антіохіи 113). Теперь надлежало ему заниматься иножествомъ другихъ делъ, и онъ со всею ревностію занялся улучшеніемъ духовенства, которое должно и поведениемъ своимъ учить другихъ.— Святый пастырь словомъ любви, а иногда и строгостію, старался преобразовать состояние избранной части Христовой 114); избираль лучшихъ <sup>115</sup>); расходы, какіе наставниковъ для училища константинопольскаго употреблялись прежде для дома пастырскаго, онъ обратилъ на вспоможеніе б'ёднымъ и больнымъ, построилъ и содержаль нізсколько больницъ и два дома для странниковъ 116); самъ же довольствовался скудною транезою и не взжаль на объды, также какь и у себя почти никогда не дълалъ 117). Все было отдано для нуждающихся 118). Любовь и теперь была душею его поступковъ: его стараніемъ примирены были римскій и александрійскій епископи съ св. Флавіаномъ 119). Въ іюль (397 г.) было великоленное торжество духовное. Вся столица и императрица Евдокія присутствовали при ношномъ перенесеніи мощей мученическихъ въ загородный храмъ ап. Оомы. Златоустъ былъ въ восторгв отъ общаго усердія въ мученикамъ, въ восторгв отъ радостей духовныхъ... "Что мив сказать? О чемъ говорить? Я скажу, я въ изступленіи, но изступленіе мое умиве всякой мудрости. О чемъ говорить? О силъ ли мучениковъ? О быстротъ ли любви? О ревности ли императрицы? О стеченіи ли знаменитыхъ? О безуміи ли діавола? О пораженіи ли демоновъ? О торжествъ ли церкви? О силъ ли Креста? О чудесахъ ли Распятаго? О силъ ли Отца? О благодати духа? О радости ли всего народа и о ликованіи всего города?" 120). На слідующій день быль въ томъ же храмв императоръ съ высшими чиновниками двора и военными: Императоръ безъ короны, военные безъ мечей покланялись щамъ по выходъ императора, Златоустъ въ словъ отдалъ честь благочестію самодержаца и сравниваль жизнь настоящую съ будущею 121). На другой день пастырь опять проповёдываль въ томъ же храмъ н

<sup>118)</sup> Cm. Hom. 44. in act. Apost.

<sup>144)</sup> Созоменъ 8, 3. Сократъ 6, 2. Осодоритъ Н. Е. 5, 28. Иногда употребляя обличеніе, говорилъ противъ ложнаго, такъ называемаго, сожитія съ сестрами. Объэтомъ два сочиненія: εἰς συνεισάχτους (Т. 1. р. 228), писанныя безъ сомитиія на первомъ году въ Константинополъ. Палладій с. 5, 8. р. 46. 47. 66.

<sup>115)</sup> См. письма его къ двумъ пресвитерамъ, «учителямъ константинопольскимъ» Ер. 113. 118.

<sup>116)</sup> Палладій 46. 47. 118-127.

<sup>117)</sup> Палладій р. 102.

<sup>118)</sup> Өеодоритъ Н. Е. 5. 23. Совоменъ 8, 3.

<sup>119)</sup> Poriz Bibl. cod. 273.

<sup>120)</sup> Т. 12. р. 330. Хр. Чт. 1829. ч. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup>) T. 12. p. 335.

говорилъ аноментъ: "наша брань не живыхъ делаетъ мертвыми, а мертвыхъ живыми, дыша кротостію и снисхожденіемъ, не еретика преслівдую, а ересь, хочу прогнать заблуждение, очистить гнилость. Мой обычай таковъ, чтобы терпъть гоненіе, а не гнать, быть утъсняему, а не **УТВСНЯТЬ** " 122 ).

Златоустъ былъ истиннымъ отцемъ своей паствы, дорожилъ всего болъе въчнымъ спасеніемъ каждаго, употребляль все, чтобы чистая, небесная, истина Христова, животворно озаряла умы и сердца, а вмъств дорожиль покоемь целой имперіи, быль отцемь гонимыхь сыновь отечества. Нравственные пороки глубоко оскорбляли его: но раскаяніе заставляло любить его забывать все. 399 годъ быль наполнень такими дъйствіями св. пастыря.

Предъ самою Пасхою ревность его оскорблена была въ самой высшей степени. Въ среду на страстной недели поднялась грозная буря съ дождемъ. Испуганный народъ бъжаль въ храмы, начались общественныя молитвы и крестныя ходы. Вёда миновала и страстную пятницу народъ быль на конскомъ ристалищъ, а на другой день въ театръ. Св. пастырь, пораженный горестию до глубины души, въ Пасху взошель на ванедру и говорилъ къ неблагодарной паствъ: "Можно ли это снести? можно ли стерпъть? Вамъ самимъ жалуюсь на васъ"... Ръзкими чертами описаль онъ гибельное действие театра на нравственность, грозиль виновнымъ, что отлучить ихъ, какъ зараженныхъ овецъ отъ здороваго стада 123). Это сильно поразило народъ, любившій и уважавшій пастиря. На недълъ, слъдовавшей за пасхою, пастырь служилъ у готоовъ, которыхъ много было въ войскахъ Трибигильда и Гаины-готоскихъ вождей. Онъ уже успълъ посвятить для готеовъ пресвитеровъ, діаконовъ, чтецовъ изъ самихъ готеовъ, назначилъ имъ храмъ за городомъ, не редко слушаль въ немъ службу, и все это съ темъ, чтобы сблизить ихъ съ любовію Христовою и православіемъ, такъ какъ некоторые изъ готоовъ держались аріанства 124). Теперь во время службы вельль онъ чтобы не только чтенія совершались на готоскомъ языкв, но и проповъдь была сказана на готоскомъ языкъ. Когда окончилась готоская про-

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup>) Т. 2 р. 704. Хр. Чт. 1838 г. ч. 2. 288. Перенесеніе мощей М. Фоки досе лъ, какъ и по древнимъ святцамъ, празд. 22 Іюля. Въроятно Октября 29 говорено превосходное слово въ храмъ Анастасіи. 4-е изъ 17 найденныхъ въ Ватикан. ркп. Т. 12. р. 330. Хр. Чт. 1829 г.; 5 говоренное въ храмъ св. Ирины, тогда еще каеедральномъ, сказано въроятно въ томъ же году, какъ полагаетъ и Монфоконъ, но день по значенію храма опредвлить трудно. Т. 12. р. 347.

<sup>198)</sup> Т. 6. р. 272. Хр. Чт. ч. 4. 263. Здёсь Златоусть называеть Константинополь городомъ апостольскимъ, конечно потому, что вижетъ въ виду преданіе о проповъди св. ап. Андрея въ Византіи. Здісь же: «годъ провель я въ вашемъ городъ». Паска 399 г. была 6 Апраля.
124) Осодоритъ Н. Е. 5, 22.

повёдь, Златоустый говориль самь: "желаль бы я, чтобы присутствовали здёсь едлины и слыша, что здёсь читалось, поняли, какова сила Распятаго, какова власть Креста, какова твердость вёры, каково униженіе заблужденія.... То, что говорили философы, отвергнуто людьми ихъ же націи. А наша философія имветь такую силу и у варваровъ. Глъ нынъ въщанія Платона. Писагора, мудрецовъ асинскихъ? Замолкли. Гдв въщанія рыбарей, скинотворцевъ? Свътле солнца сіяють и не въ Іудев только, но на этомъ варварскомъ языкв, какъ слышали вы теперь. Скиом, оракіане, сарматы, мавры, индівцы и обитающіе на краю свъта философствують, переведши на свой языкъ слово» 125). Въ слъдующій воспресный день, народъ пораженный угрозою пастыря, толпами сившиль слушать, что будеть говорить о немь пастырь. Но Златоустъ не проповъдывалъ, а проповъдывалъ другой епископъ. Народъ уныль. Въ следующую службу теже толим въ храме. «Сильно тронулъ я васъ, говорилъ любящій пастырь, обличеніемъ за театръ и ристалища. Я весьма радъ и веселюсь, по слову апостола: кто же радуеть меня, какъ не тогъ, кто отъ меня въ печали? Вижу, что плодъ принесла нечаль сія... Кто не умъсть скоровть: какъ исправится онъ, если прежде не обучится тому? Но вы хорошо это исполнили и я много ожидаю отъ любви вашей. Если одна беседа такъ тренула васъ, въ такую повергла печаль, что вы теряетесь въ духв и волнуетесь: двв, три бесвды, надъюсь совствъ исцелять вашу болезнь». И говориль съ силою опять противъ театра и ристалищъ 126).

Евтропій, способствовавній къ возведенію Златоуста на каоедру, болъе и болье усиливансь, становился виъсть съ тъмъ гордъе и не справедливъе въ своихъ поступкахъ. Златоусть не молчалъ предъ нимъ о

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup>) T. 12. f. 371. 372.

<sup>126)</sup> Т. 12. р. 382. За тънъ слъдовали: 1) слово протиет аномесет въ великой церкви («Въ прежнее собраніе привели мы сіе Евангельское слово: Отецъ мой досель двляеть и Азъ двляю». Т. 6. р. 255. Это нигде более необъяснено пространно, какъ въ помянутомъ Словъ); 2) Въ нед. о Самарянынъ говорено о Самаряныню въ храмъ Анастасіи. Т. 12. р. 356. Послъ того говорены одно за другимъ три слова для брачных; въ 3-мъ говоритъ: «Мой сотоварищъ въ несеніи ига недавно.... щедро бросалъ семъна слова». А въ надписи: «похвала Максиму». Итакъ сдово говорено посл'я того, какъ Максимъ епископъ Селевкійскій, сотоварищъ епископа Іоанна, проповъдывалъ слово (Т. 3. р. 211.) 4) Іюня 30. 399 г. говорено слово въ храмъ апостоловъ; тогда какъ читалось Евангеліе объ избраніи 12 апостодовъ. Т. 12 р. 389. 390. 5) предъ твиъ говорено слово о театръ, нынъ неизвъстное (р. 389); 6) Іюдя 31 говорено 11-е изъ словъ того же ватиканскаго списка, наканунъ дня Маккавеевъ (12, 396 «Ни кто не порицай меня за неблаговременность, потому поводу, что день подвиговъ ихъ завтра»). 7) Предъ тамъ говорено слово о Мельхиседенъ противъ аномеевъ и мельхиседенавъ (Т. 6. р. 265): на него указываетъ слова 11-го слова кай πρώην πρὸς τοσού τον βάθος κατενεχθείς ὁ λόγος и пр. р. 395. Т. 12

правдів: но гордый вольможа не только не слушаль совітовь отца, но сталь открыто делать ему оскорбленія, онъ выпросиль у императора указъ, чтобы церковь не принимала подъ свое покровительство преследуемыхъ къмъ бы то ни было: но это-то и выпросилъ онъ на свою голову. Въ концъ 398 г. облеченъ онъ былъ званіемъ консула, и въ тоже время возсталъ противъ него бунтовщикъ имперіи трибунъ Трибинльда, поддерживаемый военачальникомъ Ганною; императрица, личво осворбленная Евтропісмъ, также была противъ Евтропія. Въ началь 399 г. Трибигильдъ потребоваль отъ Аркадія, чтобы выдань быль му Евтропій. Аркадій согласился. Евтропій бросился подъ защиту цервы. Отряды солдать окружили храмъ и требовали Евтропія. Златоустий отказаль съ твердостію и взощель на канедру съ внезапнымъ, но образцовымъ словомъ о Естропів, живо изобразиль сусту человічестую и жестовость людей, преследовавшихъ несчастнаго брата 127). Раздражение было такъ велико, что солдаты и чернь на другой день виовь обступили храмъ. Св. пастырь безъ суда не хотълъ выдать бунтопинкамъ того, кто прибъгъ подъ защиту милосердаго; пастыря потребовали къ императору, но онъ и здесь остался темъ же, и своею твердостію одушевиль императора. Евтропій двое сутокъ оставался въ хражь безопасный: но потомъ ночью скрылся и быль умерщвлень Ганнов. Златоустый, на другой день после бытства Евтропіева, говориль другое слово о Евтропів, гдв изобразивъ последнія событія, наставляль вакъ надобно пользоваться счастіемъ 128).

Бѣдствія скоплялись для имперіи. Златоустый, охраняя имперію отъ своеволія людей наглыхъ, удвоилъ труды для спасенія душъ; просвѣщать паству свою объясненіемъ посланія къ колоссянамъ. И здѣсь выставляль онъ на видъ разсѣяннымъ жителямъ столицы бѣдственную участь любимца счастія Евтропія. "Вотъ тотъ, который вчера такъ внсово сидѣлъ на сѣдалищѣ, о комъ глашатаи кричали такъ громко, кому предшествовало такъ много слугъ, пышно шедшихъ по площади, нынѣ бѣденъ и смиренъ, всего лишенъ и нагъ, какъ прахъ возметаемый какъ волна протекшая" 129). Замѣчая, что ревностію его къ правамъ

<sup>127)</sup> Т. 3. р. 381. См. Филостогорія, изд. Готофредомъ lib. 11. § 6. Зосиму lib. 5 р. 793. Сократа 6. 4. Созомена 8, 7.

<sup>128)</sup> Т. 3 р. 385, 386, 388. Последняя часть сего Слова едвали принадлежить то сему слову. Спустя 30 дней после паденія Евтропія, котораго имущество разграбала жадность къ деньгамъ, Златоустъ, не найдя въ храме докольно богомольцевъ, произнесъ сильное обличеніе сей жадности. Т. 12 р. 324. Монфоконъ, смотря особенно на слово сеюрює, думалъ видеть вдесь землетрясеніе 398 г. Но Златоусть называетъ свое событіе то сеюрює, то хейрюу, то усисусоч, т. е. иносказгельно изображаетъ паденіе Евтропія. Евтропій сосланъ въ ссылку въ конце Актуста 399 г. и вскоре потомъ въ Халкидоне лишился головы. Посему слово сіе говорено къ конце Сентября, довольно долго после 2-го слова о Евтропів.

<sup>199)</sup> Т. 2. Ном. 7. р. 374. 375. Въ 10 беседе говорить объ императрица

церкви и къ строгости жизни оскорбляются нѣкоторые, онъ говорилъ своей паствѣ: «Не меня ты терзаешь, а священство; если увидишь меня лишеннымъ его, презирай меня и я не стану повелъвать. Пока же сидимъ на семъ оронѣ, пока предсъдательствуемъ, у насъ власть, хотя и недостойны мы» 130).

Военачальникъ Гаина достигъ того, что Евтропій казменъ: но самъ явился сперва тайнымъ, а потомъ и открытымъ, врагомъ имперія. Надменный низвержениемъ Евтропія, онъ также требовалъ голови другаго консула. Златоустый пропов'вдываль: "не убойся, егда разбогатьеть человъкъ" 131). Слабый Аркадій готовъ быль выдать Ганнъ одного изъ лучшихъ слугъ имперін, каковъ былъ консулъ Авреліанг. Златоустый опять говориль противъ хищнаго богача 132). И спасъ жизнь невинному Авреліану. Онъ явился къ Гаинъ въ лагерь, просилъ, умеляль, убъждаль, о пощадь и успыль въ томъ, что варваръ согласился на заточеніе Авреліана. Златоустый по возвращеніи, изобразивъ бъдственное состояніе имперіи, волнуемой своеволіемъ счастливаго нечестія, повазываль, счастія ли земнаго надобно домогаться. Предъ тэмъ сильное слово его возбудило противъ него жалобу, какъ будто онъ на богачей. Теперь онъ отвъчаль: «ужели я съ ними веду войну?... Ужели я противъ нихъ вооружаюсь? Напротивъ, не за нихъ ли я ве и говорю и дълаю? А они сами противъ себя обнажаютъ мечи. Непоказалъ ли опытъ, что порицая и упрекая ихъ, искалъ я ихъ пользи! А они, точно какъ враги вивняють намъ въ вину то, что порицаемъ ихъ пъла» 133).

Гаина потребоваль отъ императора еще новой несправедливости, которая касалась уже самой въры. Гордый готоъ-аріанинъ считаль униженіемъ для себя вздить на молитву за городъ, гдв быль отведень храмъ готоамъ, частію православнымъ, частію же аріанамъ; онъ потребоваль отъ императора, чтобы отведенъ ему былъ храмъ въ самой столицъ. Императоръ опять не зналъ, что дълать; Златоустъ принялъ на себя дать отвътъ Гаинъ въ присутствіи императора; когда Гаина снова предложилъ императору свое требованіе: пастырь отвъчаль, что благочестивый императоръ не можетъ ръшиться на дъло вред-

противъ нарядовъ женскихъ р. 402. 403. А 3-ю бесъду заключаетъ такъ: «Если им для васъ жестки, то не мы, а само епископство, не тотъ или другой, а епископъ. Никто не слушай меня, а санъ» р. 350.

<sup>180)</sup> Нот. 3. § 4. Георгій алекс. пишеть, что словами пастыря о Евтропів сильно оскорбились многіє, обвиння Златоустаго въ излишней строгости противъ Евтропія. Какъ ни страшно это обвиненіє, но объ немъ говорить и самъ Златоустый, говоря о Евтропів. См. 132.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup>) T. 5. p. 418.

<sup>133)</sup> Т. 5. р. 504. см. р. 507. Христ. Чтен. 1837. ч. 4. 129.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup>) T. 3. p. 404.

нее въръ Гаина говорилъ, что справедливость требуетъ, чтобы и отъ имълъ храмъ. Златоустый отвъчалъ: «всъ храмы отворены для православнаго». Но я другой секты, говорилъ Гаина, и прошу себъ и единовърцамъ одного храма, котораго могу просить по моимъ заслугамъ. «Заслуги твои, отвъчалъ Златоустъ, награждены, —ты консулъ и предложилъ ему вспомнить о бъдности и низости происхожденя своего, о клятвахъ служить имперіи; а къ императору обратясь просилъ, чтобы по долгу своему сохранилъ законъ Оеодосія великаго о еретикахъ. Гаина, давно готовый къ возстанію противъ имперіи, поднять открытый бунтъ, сталъ вооруженною рукою опустошать имперію: по Господь вступился за върный городъ Гаина погибъ и Златоустъ торжествовалъ спасеніе церкви и отечества благодарными хвалами, возвратилъ престолу и върнаго слугу его Авреліана

Ревность пастыря Христова простиралась не на одну его паству. Онь обнималь попечительною своею любовію всю Оракію сь ея славянским и готоскими жителями, всю Азію малую, всю Понтію. Онъ посналь въ Финикію и Персію благочестивыхъ иноковъ для обращенія въ въръ идолопоклонниковъ; писалъ письма въ Сирію, чтобы возвратить церкви маркіонитовь, въ чемъ и успаль; когда услышаль, что вочующіе по Дунаю Скиом жаждуть овангельской истины, но не имъють учителей, послаль къ нимъ ревностныхъ проповъдниковъ 135). Въ то самое время, какъ малодушіе трепетало бунта Гаины, сповойному настырю принесена была жалоба на эфессиаго епископа Безпорядки, въ какихъ обвиняли епископа были весьма Антонина. велики, а жестокость обвинителей и того была больше. Златоустый не хотълъ думать, чтобы безпорядки епископа были таковы на самомъ дъль, какими представляли ихъ и ръшился осмотръть на мъсть дъйствія епископа. Императору представлено, что смутное время требуетъ, чтобы пастырь остался въ столицъ и Златоустъ удержанъ отъ пути; посему поручено было тремъ епископамъ повърить доносъ на мъств. Изследованіе продолжалось долго, но діло не приближалось къ концу. Нако-

<sup>185)</sup> Өеодоритъ Н. Е. 5, 28, 29, 31. Въ другомъ сочинени Өеодоритъ писалъ о Златоуств: "и другое сродство есть у тебя съ апостолами. Ты первый воздвигъ оптари у Скиновъ-Амаксобовъ, и тотъ, который едва сходилъ съ коня, научился превловять колъни, сталъ повергаться на землю; не трогавшійся слезами плъннивовъ научился оплавивать гръхи свои. Твой языкъ побъдилъ обольщенія Маловъ, и необразованный народъ Персидскій возрастилъ молитвенные домы, — Вавилонъ болье не сталъ чуждаться истиннаго Богослуженія". Выписка Фотія изъ пятой Өеодоритовой книги о Златоустъ. Віві. сод. 273, р. 1518, слова Прокла смотри въ прим. 136. Если самъ св. Златоустъ говорилъ (см. зам. 124), что скины, еракіяне, сарчаты славятъ Христа: то подъ еракіянами онъ конечно разумълъ не грековъ, которые и во Фракіи давно славили Христа. Ктожъ эти еракіяне? Моисей Хоренскій



<sup>184)</sup> Синевій пері прочоїас. Созоменъ 8, 4. Зосима 5, 23.

нецъ, по настоятельной просьбъ эфесскаго клира и сосъднихъ епископовъ, Іоаннъ больной и въ худую погоду (въ февр. 400 г. <sup>136</sup>) отправился въ Азію; въ Эфесъ собрано было до 70 епископовъ; по разсмотръніи дълъ на соборъ нъсколько недостойныхъ епископовъ низведено съ кафедръ и возведены достойнъйшіе; дъла приведены въ порядокъ.
Пастырь Христовъ очищалъ, въ продолженіе сего пути, суевъріе язическое въ слъпомъ народъ, укрощалъ дерзость наватіанъ и маркіонитовъ <sup>137</sup>). "Видълъ тебя Эфесъ и наименовалъ новымъ Іоанномъ, видълъ и вспоминалъ о громъ евангельскомъ", говорить о семъ пути
Іоанна Өеодоритъ <sup>138</sup>).

Апостольское путешествіе св. пастыря было началомъ скорбей, которыя заставила его испытать злоба. Сто дней пробыль онъ въ разлукъ съ своею паствою и радость его при свиданіи съ нею была радость отца, увидъвшаго дътей своихъ послъ долгой разлуки съ ними; такую радость излилъ онъ въ словъ, говоренномъ на второй день по возвращеніи въ Константинополь 139). Но тогда же открылось не для одного Іоанна, что Северіанъ, гевальскій епископъ, оставленный имъ въ сто-

<sup>(489)</sup> говоритъ: "страна еракіянъ лежитъ на востокъ отъ Далмаціи, близъ Сарматік; во Оракій пять малыхъ областей и одна большая, та самая, гдъ семь славянскихъ племенъ, и куда переселились готови". Слова ивъ его географіи у Нейманна Gesch d. Armenisch. Litterat. s. 53, Leipz. 1836). Присовокупляя къ сему то, что болгъры въ 5 в. застали въ Мизіи славянъ-христіанъ съ цареградскими свещеннями (Assemani Calend. 2, 190) и что въ готоскомъ переводъ св. писанія (т. е. нъмецкомъ, сдъланномъ Ульфилою при императоръ Валентъ, когда нъкоторые изъ готоовъ сблезились съ аріанствомъ) встръчаются славянскія слова (хлъбъ—hlaif и пр.), мы понимаемъ, что предметомъ Златоустовой заботливости были еракійскіе славяне, покоренные готоами. Въ 107 и 206 письмахъ Златоусть ясно говоритъ, что посылаль епископа и пресвитеровъ въ Готоію. См. зам. 180.

<sup>136)</sup> Къ 400, а не къ 401 г. относимъ путешествіе св. пастыря; потому, что в) епископы, нивложенные имъ, возстановлены въ 404 г. "спустя четырехлътіе" (Палладій); б) Феодосій 2 крещенъ быль св. Златоустомъ въ ласку, а въ паску 401 г. не было бы Златоустаго въ Константинополь (см. орр. Т. 3, р. 429. Chron, Theofani, жизнь св. Порфирія); в) Порфирій прибыль въ Константинополь предъ Паскою, когда Златоустый быль въ Константинополь и императрица была въ неудовольствіи на Златоуста, слъд. путешествіе въ Азію предъ паскою опять не могло быть въ 401 г. Посему-то надобно положить, что у Палладія надобно считать время отбытія Златоустаго съ боокаю беха́тою і обыть св. 4 в трюхаю вха́тою.

<sup>137)</sup> Палладій р. 126—139. Созоменъ 6, 6. Сократъ 6, 11, 19. Св. Прокать о Златоусть (Отат. 21): «въ Эфесь обнажилъ хитрости Миды, во Фригіи содълать, что стала безъ дътей такъ называемая мать Боговъ». Мать Боговъ—Рея, иначе Цибела; искусство Миды—искусство превращать все въ золото; слъд. послъднее указываетъ только на эфесскую Симонію. Далье: «въ Кесаріи оставнять безъ почести публичные позорные дома; въ Персіи посъяль съмена благечестія; вездъ укореннять православіе».

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup>) См. въ Фотіввой библ. cod. 273, р. 1516.

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup>) Op. T. 3, p. 411.

лицъ для управленія дълами, старался возбудить противъ него общее неудовольствіе и происками вошель въ милость у двора; съ согласія императора, по церковному суду, за безпорядки выгнали Северіана изъ столицы. Но императрица Евдоксія приняла живое участіє въ Северіань и старалась примирить съ нимъ Златоустаго. Златоустый съ своей стороны искренно примирился 140); а Северіанъ остался въ душ'в т'вмъ же для Златоустаго, чемъ быль и прежде. Между темъ жалобы на эфесскаго епископа и особенно жалобы на его поборы производили худое впечатление и въ Копстантинополе. Св. пастырь предлагая константинопольской пастве толкованіе на посланіе ка филипписеяма, со всею любовію старался уврачевать язву, нанесенную паств'в его эфесскиин событіями. "Того, что надлежало бы дізлать по произволу какъ свободнымъ, не делаютъ. Не о всехъ говорю, а о техъ, которые отказываются отъ пожертвованій. Многіе изъ здівшихъ ниже іудеевъ". И сказавъ, какъ много іуден жертвовали для своихъ священниковъ, продолжаль: "Ть, которые строять домы, покупають поля, думають о себъ, что ничего не имъютъ: а если священнивъ одънется въ одежду нъсколько свътлую, или не терпитъ недостатка въ пищъ, или имъетъ слугу, чтобы непринуждену быть заниматься неприличными вещами, считаютъ это за богатство!.. Справедливо ли, ложно ли, говорять объ нихъ (о священникахъ), вы все делаете себе вредъ, что поносите ихъ "141).

Въ мартъ 401 г. св. пастырю надлежало принять участіе въ дълъ св. Порфирія газскаго: тоть прибыль съ просьбою о закрытіи идольскихъ храмовъ въ Газъ и обратился къ Златоусту; св. пастырь говорилъ: "я не могу говорить теперь съ императоромъ: его вооружила на меня императрица изъ-за того, что обличилъ ее за наслъдіе, похищенное ею". Послъднее дъло состояло въ томъ, что Евдоксія, заставивъ умереть въ ссылкъ вельможу Осогноста, не довольствовалась тъмъ; она завладъла его имъніями и хотъла отнять послъпнюю собственность



<sup>140)</sup> На сей случай говорено имъ слово. Т. 3, 412, см. Cos. 8, 10. Сокр. 6, 11, о Северіанъ см. § 92.

<sup>141)</sup> Еd. Montf. р. 269. Слова сін ясно говорять, гдё и когда писаны были беседы на посланіе Филипписелму. Разныя укоризны священникаму, обличаемыя Златоустому (р. 261—272)—именно тё самыя, которыя повторялись жаловавшимися на веесскаго епископа. Здёсь же говорить онь: «что мий дёлать? Я отець: в отцы дёлають для дётей болёе, нежели сколько должно, когда разгорается отеческое сердце» и пр., ясно, что вто слова не священника, а пастыря епископа и такого епископа, жакову быль Златоусть, любившій паству свою истинно, каку отець самый нёжный. Замётиму еще: ктобы могь подумать, чтобы щедрость Златоуста ку новыму епископаму могли таку худо толковать, каку толковали ее на соборё бесемловому? Но тогда говорили: "дарить поставляемыху иму епископовь, чтобы чрезу ниху утёснять клирь". Ар. Phot. р. 55. Для насу отзыву врагову святителя дополняеть картину достоинству святителя.

у вдовы и детей. Вдова обратилась къ отцу, такъ все называли Златоуста, и особенно бъдняви; онъ еще прежде принялъ вдову и дътей въ домъ бъдныхъ. А теперь что ему было дълать? Скорби пастви были близки въ душъ его. "Вотъ подсудимый, пишетъ бл. Осодоритъ, называеть его своимь адвокатомь; голодный просить пищи, нагой-одежды, иной раззуваеть его... Тотъ тащить его посмотръть раны; воть должнивъ обливается слезами, а тамъ зовутъ мирить домашнія ссори и слуга бъжить къ нему же объяснять горькую жалобу на господина. Вдова вопість: умилостивись надо мною; другая оплакиваєть сиротство свое. Тысяча дълъ у отца, и разныя отъ разныхъ" 142). Скръпя сердце, Златоустъ просилъ императрицу почтительнымъ письмомъ-оставить сиротамъ виноградникъ; Евдоксія приняла это за оскорбленіе и подняла весь дворъ противъ него. Златоустъ не оставлялъ и святаго дъла Порфиріева, старался пособить св. пастырю чрезъ придворныхъ. На этотъ разъ одно обстоятельство неожиданно смятчило раздражительную Евдоксію: она обрадована была рожденіемъ сына Өеодосія и для приличія надобно было, чтобы врестиль его пастырь столицы 143).

"Вотъ по благодати Божіей намъ уже трехльтіе, но мы увъщевали не день и ночь, а часто чрезъ три дня или даже чрезъ семь" 144). Такъ говорилъ дъятельный пастырь въ одной изъ бесъдъ на книгу Дъяній апостольских, сравнивая свою дъятельность съ дъятельностію учителя языковъ. "Не Іоаннъ я, а такъ называюсь",—говорилъ онъ: но дъйствія его показывали, что въ его душъ была и нъжная любовь любимаго ученика Христова и ревность учителя языковъ 145). Съ какою любовію увъщевалъ онъ въ сихъ бесъдахъ къ нощной молитвъ! "Преклони кольна, воздохни и моли Владыку о помилованіи. Онъ умилостивляется наиначе нощными молитвами, когда время успокоенія ты содълаешь временемъ плача. Вспомни о словахъ царя: измыю на всяку

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup>) У Фотія Biblioth. cod. 273, р. 1515.

<sup>143)</sup> Жизнь св. Пороирія, писанная ученикомъ его Маркомъ, очевидцемъ событій. Аста. SS. ad. 26. Octobr. opp. Chrysost. T. 3, р. 429. Тоже говорятъ Георгій, имп. Левъ, Зонара. Письмо Златоуста къ Евдоксіи напечатано въ 8 томі Галландовой библіотеки. И Зосима пишетъ, что Евдоксія управляла всёми дёлами послё паденія Евтропія, что ея грабительствамъ не было предёла, что она отнимала наслёдство у сиротъ и проч. По жизнеописанію св. Пороирія, Осодосій крещенъ 10 апрёля 401 года.

<sup>444)</sup> Hom. 52, p. 395.

<sup>445) «</sup>Если бы не стали обвинять меня въ честолюбін: ты каждый день видвлъ бы, какъ проливаю я потоки слевъ. Вы все для меня.... Если бы сердце мое, разорвавшись, могло открыться предъ вами: вы бы увидвли, что вы всё тамъ, просторно помъщены,—жены, дъти, мужчины». Нот. 44, р. 335. Здёсь онъ не разъ говоритъ какъ пастырь епископъ и даже даетъ знать, что хотятъ лишить его каседры. Т. 9, 32, 68, 69, 79.

нощь ложе мое, слезами моими постелю мою омочу. Сколько бы ты ни имълъ удовольствій, не имъещь больше его; сколь бы ты ни быль богать, ты не богаче Давида" 146). Нъжность Іоанна и ревность Павла заставляли Златоустаго проливать горькія слезы въ кельъ о маломъ числъ спасающихся. И онъ же говорилъ паствъ константинопольской: "многіе ли, думаете вы, спасутся въ нашемъ городъ? Горько мнъ сказать, но скажу. Изъ множества тысячъ нътъ и сотни спасающихся... Какой развратъ у коношества, какая безпечность у стариковъ! Никто не заботится воспитывать сына, какъ должно; и никто, видя старца, не старается подражать ему... Когда же будетъ спасеніе? Какъ намъ умилостивить Вога?" 147) Эти бесъды начаты съ пасхи 148) въ 401 году 149).

## - § 171. В) Дъятельность и страданія съ 402 года до конца жизни.

Въ 402 г. начаты Өеофиломъ гоненія противъ Златоустаго, сперва тайно, потомъ открыто. Мы уже видели (см. о Епифанів), какъ умълъ онъ, отклоняя отъ себя бъду, вооружить простосердечнаго Епифанія противъ св. Іоанна. Златоусть съ своей стороны действоваль со всею осторожностію по ділу о великих братьях; давъ убіжнще гонимыхъ слепою злобою, онъ не приняль на себя разбирать дела ихъ, а только съ любовію братскою ходатайствоваль за нихъ предъ Өеофиломъ. Өеофилъ принялъ это за оскорбление правъ своихъ и отвъчалъ надменнымъ письмомъ, тогда какъ долженъ былъ явиться къ суду указу императора, какъ виновный противъ имперіи. Онъ надвялся тайныя свои мітры и на положеніе діль при дворів. Евдоксія имітла иного вліянія и на д'яйствія Епифанія 150). Б'яды собирались для св. пастыря: но пастырь и видёль ихъ и продолжаль дёло пастыря. Предлагая толкованіе на посланіе ка солинянама, онъ говориль любившей его паствъ: "Молитесь за насъ. Хотя не великую и неудивительную пользу получаете вы отъ насъ, но за санъ молитесь... Молитесь насъ, говорю это не безъ размышленія, но сильно желая молитвъ ва-

<sup>146)</sup> T. 9. Hom. 26, p. 213.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup>) Т. 9. Ном. 22, р. 188, 189. См. еще жаркую проповъдь его прот. духовенства. Ном. 3, р. 32, 33.

<sup>148)</sup> См. 1 бесъду, гдъ ръшаетъ онъ вопросъ, почему не крестятъ въ пятидесятницу, какъ крестятъ въ паску.

<sup>149)</sup> Время бесёдъ ясно повазывають: а) приведенныя слова о трежлётіи. б) Въ 7 бесёдё (р. 35) и въ 41 бес. (р. 311) говорить, что въ предшествовавшемъ году Богь поразиль городъ землетрясеніемъ. Это было въ 400 г. при кенсулё Авреліанв, какъ писалъ очевидецъ Синсзій, Ер. 61. Сін бесёды Златоуста переведены были на лат. языкъ еще друзьями Кассіодора, т. е. въ началё 6 вёка, какъ объ этомъ писалъ самъ Кассіодоръ Instit. с. 9.

<sup>150)</sup> Сократъ 6, 20. Созоменъ 8, 22.

шихъ. Если я долженъ имъть попечение о васъ и долженъ дать отчетъ за васъ: то темъ более долженъ видеть ваши молитвы за ня" 151). И еще сильнъе, указывая на готовившіяся бъды, паствъ: "жестокій и сильный противъ насъ врагь... Противъ насъ сильнъе ополчается діаволъ, такъ и на войнъ бываеть, что противникъ прежде всего старается низвергнуть управляющаго войною "152). По окончаніи этихъ бесёдъ онъ предлагалъ еще последнее свое толкованіе ученія апостольскаго—толкованіе посланія ка евреяма 153). Такіе труды пастыря не оставались безъ награды во вниманіи народа. Народъ любиль св. пастыря; какъ ни быль онь разсвянь, пересталь наконець ходить на эрвлища и съ радостію спвшиль въ церковь Божію, по гласу пастыря; онъ оставиль, по его же убъжденіямь, многія изъ худыхъ своихъ привычекъ; при благодати Божіей Златоустый переменилъ весь видъ Костантинополя 154). Но тогда, какъ одни любили св. пастыря нъкоторые при дворъ и въ духовенствъ ожесточились противъ него. Зависть соединилась съ злобою и открылось зредище самое мрачное

Злоба Евдоксіи противъ св. пастыря доведена была до высшей степени тѣмъ, что ей сказали, будто Іоаннъ въ своемъ словѣ противъ суетныхъ женщинъ имѣлъ ее въ виду 156). И потому, когда тотъ, кого вызывали какъ подсудимаго, явился (въ авг. 403 г.) въ столицу судьею, при томъ съ нѣсколькими египетскими епископами, которыхъ

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup>) T. 11. Hom. 11, p. 504.

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup>) Hom. 4, p, 534. ca. p. 536. Hom. 8, p. 484.

<sup>153)</sup> Что это было последнее изъ толкованій св. Іоанна, въ томъ всё согласны; самое заглавіе ихъ показываеть, что св. пастырь не имель времени и перосмотреть ихъ. Ихъ заглавіе: «Св. отца нашего Златоуста, архіепископа константинопольскаго объясненіе посланія къ евреямъ, изданное после его смерти съ записокъ (ἀπὸ σημείων) Константина пресвитера антіохійскаго». О Констанців—ниже. Въ беседахъ ясно видень беседующій пастырь (Т. 12. Нот. 4, 48) и беседующій съ теми, съ которыми онъ уже очень много беседовалъ. «Вы слышали, какъ упрекалъ евреевъ, желавшихъ учиться всегда одному и тому же. Опасаюсь, не прилично ли скавать и вамъ тоже самое, т. е., что вы по времени должны бы быть учителями, а не ванимать мёсто учениковъ». Нот. 9, р. 92, сл. Нот. 23, р. 218. Схоластикъ Муціанъ,—другъ Кассіодора, переводилъ сіи беседы на лат. явыкъ (Cassiod. de Instit с. 8); а тотъ же антіохійскій пресвитеръ Константинъ, который записывалъ беседы со словъ Златоуста, часть ихъ переводилъ на арабскій языкъ. Маі Collect. auct. vet. Т. 5, cod. Arab. Vatic. 42, р. 79.

<sup>144)</sup> Созоменъ 8, 5. Палладій р. 47, 48.

<sup>155) «</sup>Когда перехожу я къ сей части исторіи, говорить Оеодорить, не внаю, что чувствую; ибо когда хочу пов'яствовать объ оскорбленіяхъ, нанесенныхъ ему (Златоусту), то всіз доброд'ятели оскорбителей покрывають лице мое стыдомъ». Н. Е. 5, 31. Точно также говориль св. Исидоръ Пелусіотъ: «ты требуещь отъ меня, чтобы предоставиль я теб'я трагедію божественнаго мужа Іоанна. Сомн'яваюсь, могу ли это сдізлать: дізло поб'яждаеть мой умъ». Lib. 1. Epist. 152, ad. Simmahum.

<sup>156)</sup> Созоменъ 8, 16. Совратъ 6, 15.

никто не звалъ. Северіанъ, Акакій берійскій, Антіохъ птолемандскій, которымъ архіепископъ столицы дѣлалъ иногда замѣчанія по долгу и въ видѣ совѣтовъ, немедленно вступили съ Өеофиломъ въ сношеніе 157). Іоаннъ хотѣлъ принять Өеофила въ своемъ домѣ, хотѣлъ видѣться съ нимъ, хотѣлъ по крайней мѣрѣ испросить прощеніе, если въ чемъ согрѣшилъ: Өеофилъ все отвергъ, и открылъ роскошные пиры для знаменитостей столицы 158). За тѣмъ открылся соборъ при Дубѣ, едва ли лучшій Синедріона Каіаеы. Здѣсь также, какъ и тамъ, обвиняли то за то, что Іоаннъ милостивъ къ грѣшнымъ и язычникамъ, то за то, что Іоаннъ слишкомъ строго судитъ духовенство; также осуждали за несоблюденіе нѣкоторыхъ обрядовъ, и также толковали слова и дѣйствія по уставу клеветы 159). Въ судьяхъ видна также изступленная ревность 160).

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup>) Созоменъ тамъ же. Каковъ былъ Акакій, показываетъ следующее: не бывъ принятъ въ столице такъ, какъ ему хотелось, онъ сказалъ: «вотъ я ему (Златоусту) приготовлю дружескій горшокъ». Палладій.

<sup>158)</sup> Письмо св. Златоуста въ Инновентию Т. 3. р. 516.

<sup>159)</sup> Въ образецъ можно представить следующіе обвинительные пункты: «Приниветъ язычниковъ, отъ которыхъ терпвли христіане». «Бранитъ клириковъ». «На епископскомъ мъстъ одъвается и раздъвается и ъстъ постилу». «Вопреки правиламъ пріобщаетъ вкусившихъ пищу». Дело было только въ томъ, что Златоустъ приказавъ по пріобщеніи занусывать и запивать, а въ Антіохіи приглашаль слушать проповедь и после трановы. О пріобщеніи же Златоусть писаль: «если я это делаль: пусть имя мое изгладится изъ книги епископовъ и не впишется въкнигу върныхъ». Ep. ad. Cyriacum. T. 7. р. 169. Къ тому же разряду: «входя въ церковь в выходя изъ нея не молится». «Въ церкви такъ о себъ говоритъ: я въ восторгъ, въ изстуиденін» (см. зам. 119) «Встъ одинъ и не знаетъ гостепрівиства». И вивств: «Даритъ поставляемыхъ имъ епископовъ» (см. зам. 143). «Обижаетъ епископовъ и велитъ, чтобы выгоняли изъ своего дома прислужницъ (безъ сомнанія συνεισάντους см. зам. 113). И вийсти: «принимаетъ женъ одинъ на-едини, затворивъ двери». Отвратительная влевета! «Вторгается въ чужія области и поставляеть тамъ епископовъ». Это по Эфесскому делу. Донощини діаконь Іоаннь, отлученный, какъ самъ говорить, за то, что быль своего слугу, а по словамъ Палладія, убившій его; монахъ Исаакъ, «бродяга и отъявленный влеветникъ», котораго пастырь обличалъ за бродяжничество. Photius Bibl. cod. 59. Палладій р. 66-79.

коо) Обвиненіе Исаака: «Онъ нзрыгал» кулу въ церкви: нбо говориль, что Кристосъ не услышань, потому что молился не такъ, какъ должно». Конечно, влоба перетолковала по своему каків нибудь слова Златоуста. Өесенль, повторня это обвиненіе въ соборномъ письмі, доходиль до рішительнаго изступленія: Salvator clamavit et dixit: tollite Iohannem et mittite in tenebras, exteriores, largissimos fomites ante tribunal Dei suo ministravit incendio... alia ei poena quaerenda sit, ео quod vinceret sceleris magnitudo multitudinem tormentorum... Факундь дільеть такое замізчаніе на «безобразную книгу»: nos autem in illo libro non qualis Iohannes, qui nihil horum merebatur, nec qualis Theophilus, cuius virtus, in multis probata, non ex isto accidenti morbo judicanda est, sed potius qualis est miserabilis humana vita, cognoscimus, de qua scriptum est: quia tentatio est super terram. Facundi def. tr. cap. lib. 56. ap. Galland. T. XI. p. 730. Ho діла Өесенла были боліве, нежели діла немощи,

Напрасно соборъ изъ 40 епископовъ представляль собору Өеофила, что Өеофиль съ своими епископами не имъетъ права судить дълъ не своей области. Тщетно Златоустъ отвъчалъ отъ себя, что готовъ явиться на судъ, если только удалени будутъ враги его. Соборъ Дуба опредълилъ низложить Іоанна и, обвиняя его въ оскорблении августъйнаго лица, предоставлялъ императору предать его казни. Императоръ далъ повелъніе объ изгнаніи 161).

Народъ, узнавъ решение дела, толпами собирался около храма съ тыть, чтобы оберегать невиннаго пастыря своего отъ насилій. Когда во второй разъ было прислано опредъление императора, св. Іоаннъ взошелъ на васедру съ превосходнымъ словомъ, въ которомъ живо изображалъ твердость надеждъ своихъ на Господа и любовь къ своей паствъ, убъкдая ее пребывать въ молитвахъ 162). Потомъ тайно отъ народа отдалъ себя въ руки чиновника, которому велено было отвесть его въ Пренесту, что въ Виеиніи. Народъ, узнавъ объ удаленіи пастыря, пришелъ въ сильное волнение, городъ наполнился ръзвими жалобами на неправду. Въ следующую ночь было сильное землетрясение и удары его особенно чувствуемы были во дворцъ. Испуганная императрица просела императора немедленно возвратить Златоуста, и въ туже ночь письмомъ почтительнымъ приглашала св. Іоанна въ столицу; послы за послами спъшили въ Златоусту. Іоаннъ, остановясь въ одномъ предместіи, требовалъ, чтобы новый соборъ разсмотрълъ дъло его; нетерпъливый народъ опять сталь выражать негодование на судей, и Златоусть вступиль въ Константинополь, оглашаемый радостными восклицаніями паствы своей. Его неотступно умоляли преподать миръ въ храмъ и сказать поученіе. Любящій пастырь много отвазывался, но не могь не исполнить желаній любящихъ чадъ своихъ; въ враткой ръчи, онъ благословлялъ Господа за всв пути Его 163). На другой день говориль другую беспьду, въ которой хвалилъ народъ за постоянство въ въръ, прочелъ письмо императрицы; храмъ наполнился рукоплесваніями, и Златоусть должень быль прекратить беседу, не кончивъ ее 164).

Соборъ, вскоръ составившійся къ Константинополь изъ 70 епископовъ, уничтожиль опредъленія собора Дуба. Златоусть просиль императора, чтобы присутствовали на немъ и тъ самые епископы, которые осудили его. Разосланъ указъ; Өеофилъ ночью бъжаль въ Александрію, не явился и послъ новаго требованія. Св. Златоусть вступиль въ управленіе дълами, но не надолго. Враги его, спустя два мъсяца, снова пробудили гнъвъ Евдоксіи противъ него. Предъ Софійскимъ храмомъ по-

<sup>161)</sup> Палладій 63. 64. 70-73. Сократь 6, 15. Созомень 8, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup>) T. 3. p. 413. Xp. Чт. 1821. ч. 4. стр. 291. <sup>163</sup>) T. 3. p. 424. Xp. Чт. 1823. 4. 299.

<sup>144)</sup> Орр. Т. 3. р. 427. Сократь 6, 16. Совом. 8, 16. Өсөдөр. 5, 34. Палладій 75.

ставлена была статуя въ честь Евдоксін; на публичныхъ играхъ, отврывшихся по сему случаю, префекть Манихей старался довесть и довель народъ до сумасбродствъ: пъсни, пляски, рукоплесканія произвели заившательство при богослужении; пастырь говорилъ сильную бесвду противь зрамищь 165). Префекть представиль это императриць, какъ оскорбление ся личности. Евдовсія опять запылала гивномъ, и опять визваны враги Златоуста; Өеофиль прислаль отъ себя депутатовъ съ правилами, по которымъ нъкогда аріане низвергли св. Аоанасія 166). Составившійся (въ мартъ 404 г.) соборъ противъ Іоанна разсуждаль весьма долго 167); но принуждень быль сказать императору, что не можеть найти твердаго правила для низложенія архіепископа и предаеть дівло его власти. Златоусть продолжаль поучать свою паству. Наконець, прель пасхою враги Іоанновы просили императора, чтобы онъ далъ указъ объ изгнаніи архіепископа. Императоръ согласился 168). Вечеромъ въ великую субботу вооруженные солдаты взошли въ храмъ, гдв былъ св. пастирь съ епископами и паствою; тысячи готовившихся къ св. крешенію въ ужасъ бросились изъ врещальни, иногіе были убиты въ храмъ и въ врещальни. Св. пастыря отвели въ его домъ; ночью народъ опять собрался въ крещальню и богобоязненные священники Іоанна начали совершать крещеніе и читали св. писаніе, между тімь, какъ другіе храин были пусты. Язычникъ Лющи съ отрядомъ солдать явился въ крещальню, чтобы отогнать народъ въ храмамъ, и опять полилась вровь 169). Клиръ Іоанна посаженъ въ темницу, тиранство надъ върными чалами Іоанна равнялось только тиранству неистовыхъ язычниковъ 170). Два ивсяца пробыль еще Златоусть въ своемъ домв, и въ письмв къ пв Иннокентію, описавъ дела судей своихъ, просиль составить соборь; о томъ же писалъ и къ другимъ епископамъ запада; вмёстё съ тёмъ послади особое посланіе епископы, составлявшіе соборъ въ его зашиту.

<sup>165)</sup> Сокр. гл. 18. Созом. гл. 20. Өсөсөн. р. 68. Беседа сія не дошла до насъ. 166) Сократъ и Созоменъ говорятъ, что Іоаннъ, услышавъ о намереніяхъ Евдомсія, говорилъ резкое слово: паки Иродіада бысится. Слово сіе извёстно и ныне; оно извёстно было Анастасію Синанту и есть въ сирскомъ переводе по рукописи 8 в. (Maii coll. vet. auct. Т. 5. р. 42). Но трудно поверить, чтобы оно принадлежало Златоусту: кроме того, что по слогу различентся оно отъ словъ Златоуста, въ немъ есть места, которыя читаются въ 49 слове преп. Ефрема: «противъ порочныхъ женъ». Монфоконъ поместиль его 8 томе между подложными.

<sup>167)</sup> Coson. rs. 20.

<sup>168)</sup> Палладій 79—82. Беседы, о которых в говорить Палладій, вероятно составляли окончаніе толкованія на посланіе Евреямъ. Ныне известна одна только беседа, говоренная после перваго возвращенія. Т. 3. р. 432.

<sup>3.</sup> р. 518. Совр. гл. 18 Палладій 83—85. Созоменъ говоритъ: «что при семъ смятеніи происходило, о томъ съ намъреніемъ умалчиваю, чтобы описанія моего не сталъ читать ито нибудь изъ явычниковъ».

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup>) Совоменъ гл. 21. Сократъ гл. 19. Палладій 86.

Императоръ Гонорій писаль къ Аркадію о составленіи собора: но все было напрасно <sup>171</sup>). Отдано было повельніе отправить Іоанна въ Никею; св. Іоаннъ, чтобы не возмутилась за него паства, тайно отдаль себя въ руки чиновника, и 20 іюня 404 года <sup>172</sup>) прибыль въ Виеннію; въ тоже число пожаръ обратиль въ пепель прекрасный храмъ св. Софіи и сенатъ; за тыть слыдовали опустопительные набыти варваровъ. Изъ Никеи въ іюль отправили Іоанна, по назначенію Евдоксіи въ Кукузъ <sup>173</sup>), что въ Арменіи, а въ октябрь Евдоксія умерла отъ родовъ. Даже язычникъ Зозима смотрыль на этотъ рядъ событій, какъ на дыйствія суда Божія <sup>174</sup>).

Любовь сопровождала св. учителя и въ мъсто заточенія, уваженіе къ нему теперь даже возрасло; каждый день приходили въ дикій Кукузъ изъ разныхъ мъстъ слушать наставленія Златоуста 175). Св. Ісанеъ продолжаль действовать для пользы верных съ прежнею ревностію. Письмами своими онъ старался одушевлять и подкреплять усердныхъ миссіонеровъ своихъ въ Финивіи, Аравіи и Персіи; назначалъ новыхъ помощниковъ имъ, изыскивалъ средства для содержанія ихъ и для построевія храмовъ 176). Извъстіе о ярости язычниковъ, умертвившихъ въ Финикія пресвитеровъ, сильно опечалило его, и онъ спѣшилъ послать туда человъка, способнаго смирить любовію ненависть слішцовъ 177) Иноки, посланные имъ въ дунайскимъ Готоамъ, также получили отъ него и утъщенія и подкрыпленія. О готоской церкви сильно теперь безпоконася онъ. Онъ получилъ извъстіе, что "чудный епископъ Унила, котораго посвятиль онь не такъ давно и послаль въ Готейо, сделавъ много полезнаго, скончался, и готоскій князь требуеть новаго епископа". Зная епископовъ, оставшихся въ Константинополь, онъ тревожился, не посвятили бы они, по своему обыкновению, кого попало, въ епископа готоамъ. Съ другой стороны тамъ и въ другихъ мъстахъ люди, искренніе въ въръ и благочести, терпъли отъ враговъ его 178). Сердце его. какъ

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup>) Палладій 9. 10. 22—24. 29. Innocentio Episcopo Romae Т. 3. p. 515.

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup>) Ep. 221. T. 3.

 $<sup>^{173}</sup>$ )  $\dot{O}$ θεν ὲχελευσεν ήμᾶς ή Βασίλεσσα εξορισθηναι, Ep. 143. ad Cyriac f. 171.

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup>) Зосима ин. 5. Совоменъ гл. 25. Сократъ гл. 19. Палладій 93. 94.

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup>) Сократъ гл. 24. Созоменъ гл. 28. Палладій 142. О пути своемъ писаль онъ въ письмахъ, 120. 11. 12. 14. 125.

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup>) Между сими св. дѣлателями упоминаются пресвитеры: Констанцій, Николай, Іоаннъ, Өеодотъ, Геронтій, Херей. Т. 3. Ер. 53. 55. 63. 145. 54. 121. 125. Письмо 123 «пресвитерамъ и инокамъ въ Финикіи, оглащающимъ Еллиновъ». См. еще о Маруеѣ; о пособіяхъ миссіонерамъ письма 50. 51. 21.

<sup>177)</sup> Epist. ad Rufinum 126.

<sup>178)</sup> Epist. 107, къ бл. Олимпівде въ 404 г. писаль онъ, чтобы она употребила псе вниманіе къ тому, что хочеть поручить онъ ей. «Меня известили, говорить онь ей, Марсы и иноки Готескіе, у которыхъ постоянно укрывался епископъ Серапіонь,

сердне Павла разширялось теперь въ любви болье и болье, и онъ обнивать заботливою дюбовію всв церкви: епископамъ Азіи, Африки, Европы, писаль онь то внушенія чистой любви христіанской, то мысли о высокихъ правственныхъ предметахъ 179). Особенно же заботился угышать страдавшихъ друзей своихъ въ Константинополів 180), и между прочимъ двухъ пресвитеровъ, учителей училища Константинопольскаго 181). Образецъ любви его ко врагамъ своимъ представляетъ письмо его къ Леонтію епископу 182) Анкиры галатской, въ тому самому, который занишляль убить его въ дороге 183). Почти два года пробыль св. Заатоустъ въ Кукузъ, по его словамъ, довольно покойно, но такъ покойно, какъ можно жить тамъ, гдв непрестанно надобно было ожидать вовга дикарей 184), и при томъ тому, который весьма слабъ быль здоровьемъ. "Болъзнь, писалъ онъ самъ, сильно сокрушила меня и почти овећить истощила, приковавъ на целую зиму къ постеле". Такъ было зимою и во всю весну 404 года 185). Въ концъ 405 и въ началъ 406 г. онъ принужденъ былъ, по причинъ набъговъ исаврянъ, переходить изъ одного мъста въ другое и потомъ укрылся въ арабисской врвности 186). Зимою 406 года опять терзала его жестовая болевнь 187). Въ пользу невиннаго западные епископы и импер. Гонорій заботились довольно: въ началв 406 года были посланы въ Константинополь пять западныхъ епископовъ съ требованіемъ возвратить Златоуста на каседру: но послы завлючены въ темницу 188). "Такъ надлежало тому быть.

что діаконъ Модуарій пришель съ такинъ извъстіень, что чудный оный епископъ Унила, котораго и не такъ давно посвятиль и послаль въ Готейо, совершивъ великія и полезныя діла, успоковися; и онъ же (Модуарій) принесъ письмо Готескаго князя съ просьбою послать къ немъ епископа. Поелику же для отклоненія б'ядственнаго переворота не вижу я никакого другаго средства, кромъ замедленія дъла, нбо они не могуть теперь плыть въ Босооръ или въ та страны; то употреби все стараміе, чтобы удержать ихъ до зимы; діло это весьма важное. Два обстоятельства (да отвратить ихъ Господь) сильно опечаливають меня теперь, т. е. что посвятить та, которые надалали столько зла, и которые не должны бы поставлять, и что поставленъ будетъ кое-какъ. Что они не заботятся объ избраніи мужа достойнаго, это тебв извъстно. Если это сдълается, чего избави Богъ: ты поймещь сама, что изъ этого выйдетъ. Итакъ употреби все стараніе, чтобы не случилось того. Еслибы Модуарій могъ прійдти къ намъ тайно и безъ шума: это было бы очень хорошо. Если же нельзя: пусть будеть сдёлано возможное», р. 600. 601. О томъ же писаль онъ между прочимъ и къ діакону Өеодулу. Ер. 206, сл. зам. 134. О началъ христіанства между Готоами. Созом. 2, 6. Филост. 2. 5. Василій в. въ 338 пись. сл. Сокр. 2, 34. Соз. 6, 37. Кир. Ісрус. Catech. 16. § 22. Епасанія Нег. 70. § 14.

<sup>179)</sup> См. перечень писемъ у Монок.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup>) T. 3. p. 256. <sup>181</sup>) Ep. 113. 118. <sup>192</sup>) Ep. 83. <sup>183</sup>) Ep. 14. p. 595. <sup>184</sup>) Ep. 144

<sup>188)</sup> Epist 138. ad. Elpidium: Ep. Epist. 6. ad. Olympiadem.

<sup>186)</sup> Ep. 69. 67. 68. 127. 131. По древнему дорожнику Антонина (ed Wesseling р. 214) отъ Арабисса до Кукуза считается 52 мили, т. е. почти 75 верстъ.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup>) Epist. 127. ad Polybium.

<sup>188)</sup> Өөөдөритъ Е. Н. 5. 34. Совоменъ гл. 28. Палладій 131. 132. 214.
Ученіе объ отц. церкви. т. п.

чтобы совершиль ты и поприще мученика", справедливо говорыль Өеодорить <sup>189</sup>). Указомъ вельно было въ извъстное число дней перевесть Іоанна въ Питіусь колхидскій (въ нынівшней Абхазіи 190). И безъ того слабый страдалець, и въ зной и дождь, быль три мёсяца въ пути, и здоровье его совствить истощилось въ Комант. Ночью явился ему мученикъ Василискъ и сказалъ: "не унывай, братъ Іоаннъ! завтра им будемъ вмёстё!" св. Іоаннъ просиль стражей оставить его въ Команъ до 11 часовъ; они повлекли его далве, но болвань усилилась до того, что надобно было по неволъ возвратиться назадъ. Пріобщившись Св. 191), и переселился ко Тайнамъ, онъ сказалъ: "Слава Богу за все" Господу въ 14 день сентября 407 года. "По заточении праведника, писаль св. Ниль, весьма многіе изъ участвовавшихъ въ семъ деле, призваны были на судъ Божій и съ воплемъ горькимъ испов'ядывали, что они тяжко согрешили противъ св. мужа" 192). "Домъ Давидовъ укръпляется, а домъ Сауловъ слабъетъ, какъ ты видишь, писалъ св. Исидоръ; онъ побъдилъ бурю жизни и переселился въ небесный покой 193). Въ 438 году мощи св. Іоанна торжественно перенесены были въ Константинополь 194).

§ 172. Златоустый—вселенскій учитель по общему отзыву. Сочиненія его. І. Омъдуховный ораторъ. A) Ораторскій талантъ его.

Востокъ и Западъ вскоръ послъ кончины св. Іоанна признали его

<sup>189)</sup> Слова Өеодорита in Photii Bibl. р. 1, 518. «Святость его и бури гоненія явыческаго достигли заслугь мученичества»; говориль и Kaccianь (de Incarnatione contr. Nestorium lib. 7. с. 30).

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup>) Новыя свёдёнія о Пицундё см. Ж. М. Н. П. 1838 г. ч. 20. стр. 415—18.

<sup>191)</sup> Палладій 97—100.

<sup>192)</sup> Еріst. S. Nili. ad Severum exconsulem, lib. 2. Ер. 199. Eustathio. Болев чёмъ вёроятно, что св. Нилъ, говоря о судё Боміемъ надъ врагами Іоанна, разуметъ между прочимъ Өеофила александрійскаго. Св. Іоаннъ Дамаскинъ, основываєсь на сочиненій (нынё не извёстномъ) діакона Исидора пишетъ, что Өеофилъ страшво терзаемъ былъ смертными муками, пока не принесли ему изображенія св. Іоана, и что когда поцёловалъ изображеніе, успоковлся. Orat. 3. de imaginibus ap. Billium р. 480. Въ 413 г. Александръ архіепископъ антіохійскій, едва вступилъ на каферу, озаботился тёмъ, чтобы имя Іоанна внесено было въ диптихи святителей церкви: онъ внесъ его самъ и сильно убъждалъ къ тому же другихъ, возвратилъ на каферри двухъ епископовъ, низложенныхъ врагами Златоустаго (Феодоритъ Н. Е. 5. 25). Западные епископы не вступали и въ сообщеніе съ Аттикомъ конст. пока тотъ въ 417 г. не внесъ имя Златоустаго въ диптихи пастырей церкви; вслёдъ за Аттикомъ тоже сдёлалъ и Кирилъъ александрійскій (Феодоритъ ibid. Сократъ 7. 25).

<sup>193)</sup> Epist. Lib. 1. Epist. 156.

<sup>194)</sup> Именно Янв. 28 д. 438 г. при сынъ Аркадія Осодосів (Осодоръ Lib. 2. р. 568. Сократь 7, 45. Осодорить 5. 36. Марцеллинъ Chronic. ad. an. 438). Марцеллинъ пишетъ, что сіде въ 428 г. «начали въ Константинополъ праздновать память блаженнъйшаго Іоанна спископа, нъкогда сосланнаго завистію дурныхъ спископовъ, в именно въ 26 д. Сентября.

всеменскимъ учителемъ, величайшимъ свътильникомъ міра <sup>195</sup>), столномъ церкви, свътомъ истины, трубою Христовою <sup>106</sup>), мудрымъ истолкователемъ тантъ <sup>197</sup>), богоноснымъ и боголюбезнымъ Іоанномъ <sup>198</sup>). Преп. Іоаннъ Кассіанъ писалъ чадамъ констант. церкви: "помните Іоанна того Іоанна, который точно подобно Іоанну Евангелисту, апостолу Іисусову, возлежалъ всегда на персяхъ Господа" <sup>199</sup>). Трудно обнять памятію все, что изглагозали уста необыкновеннаго пастыря и учителя церкви. Такъ много говорилъ и писалъ св. Іоаннъ! Многое изъ трудовъ его для насъ потеряно, иное и отъ того, что не призванные цвители трудовъ его дозволяли себъ передълывать чужіе труды по своему вкусу <sup>200</sup>). Не-

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup>) Πρ. Ημαν πομεμπημας; "Ιωάννην, τὸν μέγιστον φωστῆρα τῆς οἰκουμένης. Ερ. 279. lib. 3. p. 435. Οπα πες ἄνδρα ἐνθέον, καὶ ἀληθῶς παντὸς τοῦ κόσμου λαμπτήρα. Lib. 2. Ερ. 195. Св. Ηсидоρας ὁ τῆς ἐν Βυξαντίω ἐκκλησίας καὶ πάσης ὸγθαλμός. Lib. 1. Ερ. 156. Παπα Целестинь (5 и 6): «Слово его наставляющее вѣрѣ распространилось по всему міру, онъ проповѣдуеть вездѣ, гдѣ только ни читають его» Epist. ad. cler. Constant, Conc. T. 3. p. 365. Θεοδορμην Dial. 1. T. 1. p. 31. 32. Тоже П. Левъ великій Epist. 106. ad. Anatolium Episc.

<sup>100)</sup> Слова пр. *Нила*, Lib. 2. Ep. 265. p. 254. Өөөдөритъ: «а объ Іоанит великовъ свътъ міра—не думаешь ли ты, что онъ сохранилъ апостольское преданіе въры». Dial. 1. T. 1. p. 51.

 $<sup>^{197}</sup>$ ) Cb. *Houdops* Heave, ὁ τῶν τοῦ Θεοῦ ἀπόρρητων σόφὸς ὑποφήτης Ιωάννης. Lib. 1. Ep. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup>) Слова св. Исидора въ Кириллу алек. Lib. 1. Ep. 310.

De incarnat Dom. lib. 7. c. 30.

<sup>2000)</sup> Мы уже видъли, что много сочиненій св. Іоанна для насъ или потеряно, ми по крайней мірів еще не отыскано (см. прим. 41, 74, 80, 82, 83, 85—88, 107— 112. 113). Фотій читаль много беседь его, изъ числа которыхъ некоторыя ныне новавастны (cod. 25. 174. 177). Свида των δὲ συγγραμμάτων αὐτοῦ καταλέγειν τὸν ἀριθμὸν οὐ ἀνθρώπου, Θεοῦ δὲ μάλλον τοῦ πάντα γινώσχοντος. Καππεστε τοворять о себъ, что онъ читаль болье 1000 Словъ Златоустаго, ванимаясь имъ однимъ съ самыхъ молодыхъ летъ (Н. Е. 13. 2). Конечно слова Каллиста, неотличавшагося искусствомъ критика, нельзи принимать за точное свидательство о числа бесаль Завтоустаго; такъ какъ напротивъ Фотій (сод. 174) замъчаль о нъкоторыхъ бесъдахъ Златоустаго, что онв не принадлежать знаменитому учителю. Однако и въ томъ нать сомнанія, что прежде гораздо болае было извастно подлинных бесадь Златоустаго, чамъ нына. Въ 15 в. дат. писатель Вильгельмъ Пастренгинъ между сочиненіями Златоустаго считаль: contra Apollinarium librum. 1., tractatum unum in Thomam Apostolum, in quo adversus Arianos fortissime disputat, in cantica Canticorum libros duos, de vestibus legalibus sacerdotum et levitarum volumen egregium, adversus Arabos de resurrectione mortuorum libros duos, item adversus Gentes in modum dialogi grande et insigne volumen. Сочинение противъ аполлинаристовъ извъстно было и Геронтию lepyc. (Angeli Maii coll. auct. 8, 129). Нынъ по изданію Монфокона извъстны: а) на случаи и праздники—108 Бестать (Т. 1. 2. во 2 Т. историческія Слова о Мелетіт, Игнатіт, Юліанъ, Ювентинъ. Максимъ, Романъ, Евстафів, Лукіанъ, Вавилъ, Фокъ, Дросидъ, <del>бекав,</del> Пелагів и др.); б) изъяснительныхъ на разныя ивста Н. 3—48 и 3 на праздники (Т. 3); в) Бестад. на Бытіе 67 и 9 словъ, 5 бес. объ Аннта, и 3 о Давидта (Т. 4); г) на псалмы 60 бесъдъ (Т. 5); д) 7 бес. на Исаію, 15 бес. разныхъ; толкованіе

смотря на то и для нашего времени осталось такъ много драгоцънныхъ трудовъ великаго святителя церкви, какъ ни одного изъ прочихъ учителей церкви греческой <sup>201</sup>).

Данівла (Т. 6); е) 31 бес. на Матеел, 88 бес. на Іоанна, 55 на Діянія, 33 на посл. Рим. (Т. 7, 9); ж) 44 бес. на 1 посл. Корине.; 30 бес. на 2 Корине. толк. посл. къ Гадатамъ (Т. 10); з) 24 бес. на посл. въ Эеес., 15 на посл. въ Филип. 12 бес. на посл. въ Колос., 16 на 2 Солун., 28 на 2 посл. въ Тимовою; 9 бес. на посл. въ Титу и Филимону; 34 на пос. въ Евр. (Т. 11-12). Всего 804 беседы. Нетъ сомивнія что не призванные труженники, старавшіеся дать видъ своего целаго не пересмотреннымъ, или и обработаннымъ, но не по ихъ вкусу, -- словамъ Златоустаго много уничтожиле для насъ изъ трудовъ Здатоустаго. Не имвемъ при семъ въ виду твхъ беседъ, которыя носять теперь только одно имя Златоустаго, не сирывающее бъдности сочинителей ихъ. Между беседами съ именемъ Златоустаго находятъ ныне такія, где встрачаются маста вполна достойныя имени Златоустаго, тогда нашь все прочее ни въ чемъ не походитъ на трудъ Златоустаго (Т. 1. p. 825. al 1015). T. 2. p. 790. Т. 3. р. 810. Т. 5. р. 550. Т. 8. р. 287; въ иныхъ читаются мъста, которыя читались древними въ бесъдажъ Златоустаго, тогда какъ остальное вовсе не то, что говорилъ Здатоустый. Т. 8. р. 149. Сл. Т. 12. р. 370 (2, ed. Paris). Т. 12. р. 225. Photius Bibl. cod. 277. ex. ed. Beckeri p. 522. T. 11. p. 846 (c. T. 12. p. 370. 2 ed. Paris) <sup>201</sup>) Изданія сочиненій: Дуцеево (graec. et lat. Т. 1—12. 1609—1633. Lutet. Paris. 1698. Francofur. ap Maenum), Савимісво очень исправное (grae. in 8 tom. 1612. Etonae). Самое полное Монфоконово. S. Johannis Chrisostomi opera omnia, graec. et lat. cura Bern. Montfaucon. T. 1-13. Paris. 1718. Venet. 734. 1-13; editio Parisina secunda, emendata et aucta graec. et lat. Paris. 1834-840. 1-13. іп 8. Въ последнемъ новомъ изданіи Монфокона тексть въ многихъ местахъ исправленъ по изданію Савилія и по ркп. по м'астамъ присовокуплены прим'ячанія филологовъ. Въ Монфоконовомъ изданіи съ критикою помінцены и не подлинныя сочиненія; впрочемъ не вездъ можно соглашаться съ критикою Моноокона. Несомивнно подложныя, а не сомнительныя, Бес. о покаяніи (Т. 13. р. 197), Бесед. о Петръ и Илів (Т. 2. р. 730. Сл. Т. 12. Hom in vatic.), Бес. о дюбви (Т. 6. р. 287 взята изъ беседъ на посланіе Римлянамъ). Назначеніе времени беседъ во многихъ случаяхъ не върно. Колляръ (Lamb. comm. Bibl. Vindob. 4. р. 179) говоритъ, что изданіе Монфокона могло бы быть поливе и исправиве, ослибы вивль онъ въ рукахъ рип. Вънской библіотеки. Дополненія: а) Prologus in Job. Gallandi Biblioth T. 8. p. 243; 6) Hom. de poenitentia Nineviae, ibid. p. 239; B) De eleymosina, ibid. T. 14. p. 136; r) Epistola ad Eudoxiam ibid. t. 8. p. 244; g) Hom. in decem mille talenta, ed. Mattheus simul cum Gregorii Thessal Orat. Mosquae 1776. e) Homiliae V. e. cod. Dresdensi, nunc primum edito gr. et lat. a Beckero, Lipsiae 1839. Bo второмъ парижскомъ Монфоконовомъ изданіи почти всё дополненія помещены. Изданіе съ поправками противъ Монфокона: Hom. in Evang. Matthei textum emendavit, lectionum varietatem adscripsit, adnotationibus et indicibus instruxit Fried. Field Lips. 1839. Т. 3, съ лучшимъ текстомъ и съ превосходными замъчаніями. Переводы: Латинскій переводъ накоторыхъ бесадъ Златоуста сдаланъ былъ, есля еще не при жизни, то вскоръ посят смерти святителя, именно дівкономъ Аніаномъ (см. ниже пр. 222), и друзьями Кассіодора.

Сирскій: Въ Ватикан. биб. есть одна ркп. 7 въка, друг. 8 в., въ которыхъ помъщено 43 бесъды св. Златоустаго въ пер. сир. (Maii coll. vet. avct. Т. 5. р. 42—44); Ксенаія сир. писатель въ концъ 5 и въ началъ 6-го в., уже приводялъ мъста изъ толкованій св. Іоанна на Еван. Матеся и Іоанна и на псалмы, также

I) Имя святителя Іоанна прежде всего вызываеть собою мысль о необывновенномъ проповёдникё и наставникё церкви. Древность почтила св. Іоанна именемъ Златоустаго 202) и имя учителя златоточиваго вполнё принадлежить ему по общему суду. Богатство, сила, увлекательность краснорёчія его необыкновенны. "Не говорю о другихъ, писалъ св. Исидоръ, самъ Ливаній, столько извёстный по краснорёчію, изумлялся языку знаменитаго Іоанна, его изяществу мыслей и силё доказательствъ 203).

изъ книги о священствъ, какъ изъ извъстныхъ въ переводъ (Assemani Bibl. от. Т. 2. р. 28). По сир. ркп. 9-го в. извъстенъ нынъ сводъ толкованій на Ев. Матеея и Іоанна, выбранный изъ толкованій Златоустаго и Евсевія (Maii Coll. vet. avct.. Т. 5. р. 11). Къ сомальнію досель ничего не издано изъ сихъ переводовъ. Между тъкъ, еще Ассеманъ замъчалъ, что нъкоторыя бестды Златоустовы, извъстныя по переводу сирскому, несправедливо изданы 1643 съ именемъ Іоанна Іерусалимскаго (Bibl. Т. 3. Р. 1. р. 25); вти бестды встръчаются въ помянутыхъ двухъ ркп. древнихъ, равно нъсколько другихъ, также отнимаемыхъ у Златоуста.

Армянскій: въ 5 в. переведены были; а) бесёды на Евангеліе Матеея (изд. Venet. 1826.); б) 33 бесёды на Еванг. Іоанна (остальные переведены въ 11 в.); в) части бес. на ни. Дѣяній ап. и на посланія ап. Павла; г) части бес. на кн. Іова; д) около 20 бес. на случан; б изъ нихъ тѣ, которыя у Моноокона (Т. 2. р. 287. 518. 797. 820. Т. 6. р. 137. Т. 12. р. 804), прочія неязвѣстны Моноокону.

Славянскій: а) Бестады въ антіох. народу, Спб. 1778; б) Избранныя бестады 1819. М.; в) бес. на пос. въ Корине. и Филип. пер. Иринея 1826. М. Въ Б — въ Сергіевой Лавры есть Бес. въ рип. XIV в. (№ 10. 11. 15). Въ Акад. биб. Златоструй 1474 г., Торжественнивъ 1524 г. Въ Волокодамской-поученія 15-го и 16-го в. (№ 9 и 38).

Русскій; а) Бес. на Еван. Матеея М. 1840 г. б) Бес. на посл. въ Римлянамъ 1840. М. (Переводъ тъхъ и другихъ въренъ и чистъ, но напечатанъ неисправно); в) слова о священствъ, 1836. Спб.; г) бесъды на вн. Бытія въ 3 ч. Спб. 1851—53 г. д) бесъды на посл. въ Евесеямъ. Спб. 1857 г. е) на послан. въ Галатам. М. 1842 г.; ж) на посл. въ Тимоеею и Тяту Спб. 1859 г. При ред. Хр. Чт. отдъльно изданы; Бесъды на псалмы (въ 2 т.); бесъды на разныя мъста Св. Писанія (въ 3 т); бесъды на Евангеліе Іоанна Богослова (въ 2 т.); бесъды на посл. ап. Павла въ Коринеянамъ (въ 2 т.); бесъды и слова на разные случан (въ 2 т.); бесъды въ Антіохійскому народу.

103) Здатоустымъ называютъ св. Іоанна, въ 7 в. Георгій алекс., Іоаннъ Мосхъ (Лугь духов. гл. 191), Исидоръ Севильскій (de Script. Eccl. 6.); въ 6 в. св. Ефремъ П. ант. (Bibl. Photii cod. 231), сочинитель хроники Эдесской (у Ассем. В. от. Т. 1. р. 4), Кассіодоръ (Institut с. 8); въ полов. 5-го соборъ халкидонскій (Consit. Т- 4. р. 830) и Феодоритъ (Dialog. lib. 2); даже у Прокла ученика св. Іоанна онъ называется о түν γλώτταν χροσούς Ιωάννης златый по языку Іоаннъ (О преданіи литургіи); а еще точнѣе у св. Исидора Пелусіота (lib. 5. Ер. 32). У Георгія алекс. и Метафраста разсказывается случай, по которому будто бы дано сіе наименованіе. Но едва ли былъ такой случай. Нельзя указать у Златоустаго ни на одно слово, которое могло бы заставить, кого бы то ни было, сказать: "Кладязь премудрости твоей глубокъ, а уже наше кратко". Какъ бы кратко ни было уже, потокъ ученія Златоустаго постоянно такъ близко къ каждому.

осмучеть и прекрасное общирное твое сдово: то читаль его людимъ, которые и

Ливанія предъ смертію спросили: кого изъ учениковъ своихъ хотвлъ бы онъ иметь своимъ преемникомъ? Ливаній отвечаль: "Я бы избраль Іоанна, еслибы христіане не похитили его у насъ" 204). По собственнымъ бесъдамъ Златоустаго видимъ, что слова его въ Антіохіи и въ Константинополь были оглашаемы рукоплесканіями; иногда благодариль онъ своихъ слушателей за такую любовь ихъ къ слову его, считая во-сторги ихъ за плодъ усердія ихъ къ слову Божію 205) и къ славъ Божіей 206): но чаще быль не доволень. И въ последнихъ беседахъ своихъ антіохійскихъ онъ уже не упоминаетъ о рукоплесканіяхъ народа, знавъ, что онъ навонецъ убъдилъ антіохійцевъ оставить обывновеніе прежнее. Напротивъ въ Антіохіи и въ Константинополъ и въ раннихъ и позднихъ беседахъ Златоуста видимъ, что слушатели его, приводимые имъ въ глубокое сознание греховъ своихъ, оглашали слово его громкимъ плачемъ и рыданіями <sup>207</sup>); торжество, какого только можно ожидать для христіанскаго слова! Трудно найти, чтобы вто-нибудь владёль такимъ богатымъ даромъ слова, какимъ владълъ Златоустый. Исторически извъстно, что для каждаго случая готово было у него слово к каждый разъ текло оно обильною струею. Но важиве еще то, что естественность въ словахъ Златоустаго - образцовая. Нельзя не замътить въ знаменитомъ проповъдникъ и ученика Ливаніева: но естественность, близкая въ уму и сердцу важдаго, нивогда, или почти нивогда, не оскорбляется искусствомъ его. Рвчь его всегда ясна, какъ нельзя лучше; самие отвлечение предметы въры въ его изображени понятны для каждаго: то объясняеть онъ ихъ сравненіями и картинами, то говорить о нихъ такимъ языкомъ, который понятенъ важдому. Вмёстё съ темъ онъ никогда не унижаетъ ни предмета, ни изображенія его словами низкими, или образами непріятными для тонкаго христіанскаго вкуса. Говорить краснорвчиво для Златоустаго было тоже, что просто говорить: это быль даръ и даръ необывновенный, даръ свыше отъ Духа Святаго. Въ тъхъ случаяхъ, которые внезапно вызывали Златоустаго на каседру, онъ бываль даже болье краснорычивь, чымь тогла, какъ

сами знають это дело: всё они пришли въ восторгъ, прядали и восклицали... А я пораженъ темъ, что ты соединяещь съ искусствомъ судебнаго слова силу доказательствъ. Считаю счастливымъ тебя, который умень такъ хвалить, считаю счастливыми и техъ, кто могъ иметь такого проповедника похвалъ, т. е. отца передавшаго царство и детей принявшихъ царство". Epist. lib. 2. 42. Вероятно, что Ливаній разуметъ Валента съ усыновленнымъ Граціаномъ и Валентиніаномъ.

<sup>204)</sup> Созоменъ 8, 22. Златоустый быль тогда уже священникомъ, Ливаній умерь въ 390 г.

<sup>205)</sup> Sermo 7 in Genes. p. 674. T. 4. Hom. 3. cont. Manichaeos T. 2. p. 246 m gp. 200) Cont Judaeos T. 1. p. 671. Oco6. Hom. 44. in Act. Apost. T. 9. p. 335, item. T. 12. p. 332. T. 6. p. 16. T. 10. p. 112.

<sup>207)</sup> T. S. p. 240. 355. T. 10. p. 452. T. 4. p. 888.

говорилъ слово приготовленное: дъло естественное для того, у кого слово не есть плодъ искусства. Это однако не значитъ того, что Златоустъ вовсе не занимался обработываніемъ словъ и бесёдъ своихъ. Нётъ, онъ считаль это необходимымы и выполняль эту необходимость. Онь говорилъ, что хорошій ораторъ долженъ много употребить труда для своей річи, и что совершенство достигается упражненіемъ <sup>208</sup>). Онъ щедро одаренъ былъ талантами природы. Изобрътательность его была изумительна. Напр. что можно извлечь изъ этихъ словъ апостола: Цълуйте Акиллу и Прискилу? Но Златоустый на эти слова говорилъ два превосходныхъ слова о любви къ уничиженнымъ міра. Объ одномъ и томъ же предметь онъ говорилъ шесть, восемь, бесьдъ сряду, и каждий разъ находиль въ предметь новую сторону. Богатство и живость картинъ его, при точной соотвётственности ихъ мыслямъ, представляетъ столько же пищи воображению и чувству, сколько и уму. Нъкоторые желали бы, чтобы и всв слова Златоустаго удерживали за собою единство мысли, какъ удерживаютъ многія изъ нихъ. Но здісь прежде всего надобно замітить, что Златоустый, какъ и другіе отцы, большею частію предлагали наставленія въ формі бесіздъ, а не словъ. Для слова извлекается изъ текста одинъ предметъ; для беседы же берется столько инслей мать текста, сколько ихъ заключается въ текств, след. единичности предмета не можетъ быть въ беседе. Дело искуснаго оратора успъшно выполнить свой планъ и не говорить о томъ, что не относится въ его задачь. Златоустый иногда самъ сознавался, что онъ увлеченъ темъ или другимъ предметомъ и уклонился отъ своего предмета 209). Но это не болве, какъ сивлость даровитаго оратора, дозволяющаго себв отступленія въ чести таланта своего; это плодъ живаго благочестиваго чувства, оживляющаго сухое логическое теченіе мыслей. У Златоустаго многое, что на первый взглядъ представляется стороннимъ, искусство пропов'вдника приводить къ главной мысли и, съ торжествующею силою; видимыя отступленія оказываются необходимыми для циана, соотвътствуя состоянію слушателей. Златоустый всегда желаль говорить и говориль только о полезномъ для своихъ слушателей: но тогда, вавъ видёлъ, что состояние слушателей не позволяло ему говорить все, что хотель говорить онь имь, за главнымъ предметомь онъ представляль на видъ предметь другой который могь имёть связь исихологическую, если не близкую логическую, и такимъ образомъ оставался въренъ предположенной мысли. Болъе, нежели кто нибудь изъ

эся) О священствъ кн. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup>) Самъ Златоустый: «мы какъ бы нъкою сильною непогодою увлечены» (парасораутас) Т. 4. р. 90. "Не знаю, какъ мы перенесены къ сему, стремительностию слова и оставили порядокъ". ibid. р. 28. См. Т. 3. р. . 100. Т. 6. р. 149. Т. 1. р. 516.

древнихъ проповъдниковъ, Златоустый жилъ, такъ сказать одною жизнію съ своими слушателями; слъдилъ за душевными состояніями ихъ со всъмъ вниманіемъ; а глубокое знаніе сердца человъческаго доставляло ему способы всегда предлагать слушателямъ то, что нужно было предлагать.

## § 173. в) Златоустый — промовъдникъ любви. Лучшія ораторскія сечиненія его. Нравственное ученіе Златоустаго.

Тайна слова Златоустаго — любовь. Онъ по преимуществу проповъдника любови. Любовію дышали всв его поступки, любовію дышало н каждое слово его. Любовію было и сильно слово его. Довольно видъли примъровъ любви его. Вотъ еще одинъ, гдъ видимъ, какъ онъ хотель побеждать оскорблявшихся словомъ любви его. "Хотя бы шестьсотъ разъ ты бранилъ меня: отъ чистаго сердца, чистымъ помысломъ, говорю тебъ: миръ, и не могу свазать худаго; нбо любовь отца во мнъ. Хотя иногда порицаю тебя, но по заботливости о тебъ же. Когда ты втайнъ язвишь меня и не принимаешь меня въ домъ Господнемъ: то я боюсь, не умножаешь ли ты тэмъ скорби моей, не тэмъ, что ты бранилъ меня, что выгналъ меня, но темъ, что отвертъ миръ и навлевъ на себя тяжкое наказаніе... Тімть боліве буду любить вась, чімть болье любя, менье любимъ буду. Ибо многое соединяетъ насъ: одна трапеза предложена, одинъ у насъ Отецъ" 210). Златоустый горълъ любовію въ спасенію ближнихъ: но и тогда, какъ сильные пороки вооружали противъ себя обличительное слово его, слово его облекалось любовію 211). Какъ часто пропов'ядываль онь о любви къ врагамъ 212), о любви въ бъднымъ! 213). Онъ былъ другъ гръщиковъ. Враги его поставили это ему въ вину, но темъ только возвысили славу его; ибо они же ставили ему въ вину, что онъ обличаетъ пороки. Никто послъ любви въчноч и ученика ся Іоанна такъ не утвшалъ гръшника, какъ утвшаетъ Златоустий, и никто такъ не врачевалъ грвшника, какъ врачуеть Златоустый. "Если ты тысячу разъ впаль въ грехъ: иди ко мев, и будешь исциленъ", говорилъ онъ гришнику 214). И полный любви

<sup>&</sup>lt;sup>310</sup>) Hom. 32. in S. Matth. p. 374—375. T. 7. См. тоже Т. 1. p. 453. Т. 7. p. 243. Т. 3. p. 362.

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup>) Cm. sam. 44-46. 53. 54. 121. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>313</sup>) Cm. sam. 80-82.

<sup>218)</sup> Образдовое слово о милостыни, говоренное безъ приготовлени Т. 3. р. 249. Въ Бесъд. на Еван. Матеея весьма часто говоритъ онъ о любви въ бъднымъ. См. особенно Нот. 66. р. 657. 658. р. 318. Разъ въ Антіохіи онъ просилъ милостыни для бъдныхъ въ самомъ храмъ во время проповъди. Т. 10. р. 401. О милостынъ въ словъ объ Иліъ и вдовниъ (Т. 3. р. 328, въ трехъ бесъдахъ на слова: имуще тойжее духъ Т. 3. р. 260). См. еще ор. Т. 1. 738. S. 4. 315. 343. 356.

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup>) У Фотів Bibl. cod. 5. 9. р. 58. Сокр. Н. Е. 6. 21. См. прим. 149.

въ гръшнику, расточаль предъ нимъ сокровища любви въчной, чтобы одушевить его любовію къ своему спасенію, чтобы побъдить въ гръшникъ гръхъ его. Любовь его неистощима была въ мърахъ прогиву гръха; и одобреніе, и утъшеніе, и уступчивость, и негодованіе кроткое—потоками льются у него; нынъ тъмъ укръпляетъ слабую волю противъ гръха, завтра другимъ, тамъ третьимъ; и духомъ любви своей одушевляетъ, воскрешаетъ падшую душу гръшника. Онъ твердъ, настойчивъ въ борьбъ противу гръха: но побъду надъ гръхомъ приготовляетъ и одерживаетъ любовь его. Какое бы обличеніе противъ гръха ни взяли мы: Златоустъ одинаковъ. Какъ объясняетъ онъ истины, которыя на первый разъ могутъ казаться жесткими для слабаго духа! Пусть прочтутъ объясненіе ученія Павлова о предопредъленіи. Его объясненіе и върно и виъстъ не только не стъсняетъ, но разширяетъ сердце въ любви къ безпредъльному; и это отъ того, что страхъ къ судамъ Божіимъ растворенъ здъсь мыслями о любви Безпредъльнаго.

Если нужно еще указать на лучшія Слова и Бесёды Златоустаго, какъ на образцы красноречія: то давно признано, что Бесёды его къ антіохійскому народу, о статуях — "истинно чудныя" 215). Таковы же Слова о Естропію, Слово за нищих, Слова предъ удаленіемъ изъ столицы и по возвращеніи въ столицу, похвальныя слова апостолу Павлу, и особенно третье между ними 216).

Посль того, что сказано о Златоусть, какъ проповъдникъ любви, понятно, что нравственное Евангельское учение объясняемо было св. Златоустымъ очень часто. Нравственное учение Златоустаго мы можемъ видъть почти только въ беспьдахъ и словахъ его. Обстоятельство не совсъмъ выгодное для обозръния началъ нравоучения, только не въ отношении къ Златоустому. Съ одной стороны Бесъды и Слова его, при изяществъ слога и языка, составляютъ отчетливыя изслъдования нравственныхъ мыслей, съ другой Златоустый, при самомъ объяснении писания половину труда своего посвящалъ нравственному учению. Отселъ и въ давнее время не разъ дълали опыты представить нравственное учение его въ одномъ цъломъ; такъ дошли до насъ два извлечения (Ехдорай) нравственныхъ мыслей изъ Бесъдъ и словъ Златоустаго 217), — опыты неудачные и мало полезные.

Началомъ и концемъ, корнемъ и верхомъ, полнотою и содержаніемъ добродътели Златоустъ считалъ любовь къ Богу, соединенную съ любовію къ ближнему. Это понятно въ проповъдникъ любви. Но эту

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup>) Отзывъ Ир. Өеоовна, Chronogr. p. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>э16</sup>) См. пр. 60—77. 79. 127. 165. 166.

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup>) Одно, состоящее изъ 48 статей, нап. Монфокономъ. Т. 12. р. 432 s. Другое изъ 52 статей издано съ рук. Синод. Библ. *Маттеемъ*: Novae eclogae, gr. cum comment ed. Matthei Mosq. et Lips. 1807.

добовь божественную представляль онъ въ особомъ видѣ: она равнодушна ко всему, гдѣ нѣтъ Бога, ко всемъ радостямъ, ко всемъ скорбямъ, ко всемъ обольщеніямъ грѣха 218). Эту любовь поставляль онъ въ связи съ вѣрою въ догматы. Онъ говорилъ, что нѣтъ пользы въ томъ, если кто право вѣруетъ, но не любитъ Господа и другихъ. Но вмѣстѣ съ тѣмъ жизнь должна быть плодомъ догматовъ, и если живя осмотрительно не заботимся о правыхъ догматахъ, то опять ничего не пріобрѣтаемъ для спасенія своего 219). Дорожа чистою вѣрою, учитель не хотѣлъ однако смертной казни еретиковъ и говорилъ, что иначе вмѣстѣ съ плевелами легко могутъ быть исторгаемы и хорошіе колосья. И за чѣмъ же отправлять еретиковъ въ ту жизнь, когда они здѣсь могли бы исправиться 220)?

Онъ оставляль за человъческою волею свободу, не исключая благодати. Еще бл. Августинъ уличалъ пелагіанъ въ томъ, что они ложно тодковали слова Зтатоустаго въ свою пользу 221). Здатоустъ не считалъ несправедливостью утверждать, что человъкъ добрымъ употребленіемъ свободы заслуживаеть себъ благодать. Онъ выставляль Авраама образцомъ добродътелей и говорилъ, что онъ достигъ такой высоты силами, дарованными ему Творцемъ. "Богъ хранилъ подъ своимъ особеннымъ покровомъ, но еслибы Авраамъ не творилъ столько, сколько могъ онъ дълать силами данными ему, то и Богъ не дълалъ бы для него столько, сколько дівлаль " 222). Тівмъ не менье Златоусть считаль благодать необходимою для спасенія и чистой добродітели и называль великимъ догматомъ въры ту мысль, что одной доброй воли мало человъку въ дълъ спасенія, если онъ не получить силы свыше <sup>223</sup>). "На-учись какъ слаба натура, когда оставляеть насъ Богъ . <sup>224</sup>). Нельзя намъ исправно делать что нибудь доброе, безъ благодати Божіей 225). И любовь твоя безъ благодати небесной ничего не Не думайте, что кажущееся вамъ полезнымъ таково на самомъ дълъ. И въ этомъ имъемъ нужду въ помощи Божіей: такъ человъкъ

<sup>&</sup>lt;sup>318</sup>) Op. 1. 202—445. de pentec. hom. 2,473. in ep. ad Roman. hom. 9. 690. in. ep. ad. Corinth. 10. 223. Hom. de futurorum deliciis, T. 3, 337—43. Hom. in calendas 1, 679—707.

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup>) Hom. 31. in Genes, 4, 104.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup>) In Phocam et cont. heret 2, 705. De anathemate 1, 696. Hom. 1 in Matth. 7, 402. Hom. 2 ad Anomaeos. Cs. np. 104.

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup>) De natura et drat. tom. 10, c. 64, contra Iulianum tom. 10, lib. 1. c. 6, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>273</sup>) Hom. 42. in. genes. T. 4. 423. Hom. 25 p. 241.

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup>) Hom. in. Math. T. 7, 787.

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup>) Hom. 83. in. Iohan. T. 8. 493. (562).

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup>) Hom. 25. in. Genes. 4, 241. (282).

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup>) In Iohan. Hom. 78. T. 8, 429 (491).

по себѣ слабъ и ничтоженъ <sup>227</sup>). Благодать спасаетъ насъ" <sup>228</sup>). Благодать, дѣйствуя въ насъ, не уничтожаетъ и не ослабляетъ въ насъ свободы, а укрѣпляетъ ее для добра <sup>229</sup>). Точно такъ худое дѣлаемъ им по своей свободѣ <sup>230</sup>).

Св. Златоустъ училъ, что "человъческая природа имъетъ у себя достаточный законъ ев соепьсти <sup>231</sup>). Насъ не учатъ тому, что блудъ есть нечистота, а воздержаніе— дъло чистое. Моисей, давъ законъ: не убіеши, не прибавилъ: убійство есть зло, а только запретилъ гръхъ,— совъсть прежде его сказала, что убійство злодъяніе. Откуда языческіе за конодатели взяли свои законы о бракахъ, о договорахъ, о убійствъ? Поздніе научились отъ предковъ? Но откуда взяли ихъ предки? Откуда какъ не изъ совъсти, въ которой Богъ насадилъ съмена благія, въдъніе добра и уваженіе къ добру <sup>232</sup>)?

Почти о всёхъ частныхъ предметахъ дёятельности христіанской Златоустъ предлагаетъ наставленія.

Въ двухъ внигахъ о *сопрушеніи* онъ живо изображаєть, какъ необходимо грѣшнику каяться, и каково должно быть сокрушеніе его. Уепщанія къ Өеодору падшему представляють все грозное и все утѣшительное изъ вѣры Христовой, чтобы возвратить падшаго на путь обѣтовъ его. Изъ бесѣдъ его о покаяніи особенно превосходна 5-я бесѣда его <sup>238</sup>).

Монашество св. Здатоусть изображаеть въ нъсколькихъ сочиненияхъ. Въ апологии монашеству, въ 1 кн. говоритъ, что монашество—святое дъло потому, до доставляетъ удобства для жизни святой; иноки для того избираютъ уединеніе, чтобы какъ можно полите исполнять требованія христіанскаго самоотреченія и для того удаляются изъ міра, чтобы не грязнить души нечистотами міра. Во 2 кн. доказывается, что прозвольная бъдность, заключаетъ въ себъ много высокихъ преимуществъ, она надъляетъ душу такимъ покоемъ, котораго не знаютъ и на престолъ. Въ 3 кн. обличаетъ тъхъ родителей, которые и словами и жизнію своею питаютъ въ дътяхъ любовь къ суетности. На

<sup>27)</sup> In. ep. ad Roman. Hom. 14. T. 9, 585 (646).

<sup>228)</sup> In. Acta Apost. Hom. 45. T. 9, 337 (377).

зээ) «Когда слышишь о благодати: не думай, что воля лишается награды. Апостоль говорить о благодати не съ темъ, чтобы поридать трудъ воли, а смиряеть гордость. И такъ не падай духомъ, что Павелъ назваль то благодатію. Дело признательной души называть добрыя дела благодатію, потому что при совершеніи ихъ мижемъ большую нужду въ небесной помощи». Іп ер. ad Roman. Hom. Т. 9. 440 (478). Сл. in. Math. Т. 7. 346. 476. 594. In Iohan Т. 8, 40. 57. 60. 269.

<sup>250)</sup> In. Math. T. 7, 395.

<sup>21)</sup> In. Psal. 147. T. 5. 486.

<sup>232)</sup> Ad. pop. Antioch. hom. 12. T. 2, 127-130.

<sup>288)</sup> Т. 2. р. 279. 317. См. выше пр. 105. Двъ бесъды о покаяніи. Хр. Чт. 1834. 1836.

возраженіе: къ чему же введень бракъ? И такъ безъ брака могъ бы множиться родъ человическій? отвичаеть: бракь введень вслидствіе порчи природы, для обузданія похотей испорченной природы. Слёд. Онъ не есть безусловная заповедь. Сила повеленія Божія: раститеся и множитеся, сана по себъ поддержала бы существование рода человъческаго; еслибы человъвъ не паль, она нашла бы средство для выполненія своей воли. Она и изъ умершихъ чреслъ возстановила потомство Аврааму. Сравнение инока съ царемъ, отличается одушевленнымъ изложениемъ главной мысли сочинения. Златоустый говоритъ, что инокъ богаче царя, потому что ни въ чемъ не имъетъ нужды; сильнее его на войне, поелику воюеть съ страстями; покойнее его, потому что довольствуется малымъ; болъе чъмъ царь дълаеть благодвяній, поелику молится. Въ сочиненіи о дъвство повазываеть преи-Въ двухъ сочиненіяхъ для ноной мущества девственной жизни. едовы описываеть -- въ одномъ-преимущества вдовства и тяжести брачной жизни, въ другомъ-сказавъ, что второй бракъ самъ по себъ не долженъ быть ни порицаемъ, ни предлагаемъ, говоритъ, что онъ ниже перваго, потому что служить уликою въ холодной любви, онъ есть дъло явной слабости, и вноситъ съ собою ссоры и скорби въ семью 234). О девстве не разъ говориль Злагоусть и въ беседахъ 285).

Посты, говориль Златоусть, не составляють обязанности однихь монаховь. Это—подвигь важный въ каждомъ христіанинъ. Цёну посту дають примъры Моисен, Иліи, Предтечи, Спасителя, и др. Пость, смиряя плоть, даеть свободу духу, и облекаеть силою для молитвы 236).

Молитва—всемощна: ни звърь, ни страсти не устоятъ противъ нее <sup>237</sup>). Надобно молиться и предъ объдомъ и послѣ объда: предъ объдомъ, чтобы пріять благословеніе и не быть унижену неумъренностію; послѣ объда, чтобы благодарить подателя благъ <sup>238</sup>).

Смиреніе, достойное христіанина не въ томъ состоить, чтобы признавать себя гръщникомъ, но въ томъ, чтобы зная свои заслуги, стоя высоко по жизни, не думать о себъ высоко, а чувствовать свою гръховность и недостатки <sup>239</sup>). Смиреніе—основа добродътелямъ, и безъ него всъ подвиги теряютъ свою цъну <sup>240</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>284</sup>) См. прим. 13. 17. 18. 22—24.

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup>) In illud: vidua eligetur. Or. 3. 315. In illud: salutate Aquilam. 3, 175. In. Math. 7, 673. in ep. ad Eches. Hom. 20. Xl. 150.

<sup>936)</sup> In Genes. 4, 670. 675. De Virgin. 1. 290. De poenitentia 2, 317. О постъ въ Христ. Чт. 1831 г.

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup>) De ncomprehensis Dei 489. См. два слова о молитећ въ Христ. Чт. 1829 и 1835 г. Hom. Chrysost. ed. Becher, Lips. 1839. p. 17—29.

<sup>&</sup>lt;sup>988</sup>) De Anna Ser. 4. 719.

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup>) De incomprehens. Dei 1. 489.

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup>) Op. 3. 138. S. 301. Hom. in Math. 7. 44—186, 428, 491. 640. In ep. ad Philip. XI. 251. 255.

О *терпъніи* въ скорбяхъ все лучшее сказаль Златоустъ въ письшахъ въ Олимпіадъ, которыя П. Фотій признаетъ самыми полезными по содержанію и изящными по слогу <sup>241</sup>). О терпъніи писаль онъ еще два сочиненія, успокоивая возмущаемыхъ скорбями жизни <sup>242</sup>).

Противъ клятовы Златоустъ вооружался часто и сильно. Она, говориль онъ, должна быть исключена между христіанами, не только изъ домашней жизни, но и изъ судовъ <sup>248</sup>). Она дозволена была въ В. Завътъ по дътскому состоянію іудеевъ, чтобы не клялись они богами; она введена вслъдствіе нравственной порчи людей, когда въ людяхъ не стало, чъмъ бы могли они обезопасить довъріе къ себъ <sup>244</sup>). Въ Н. Завътъ жизнь должна быть порукою словъ, а не клятън <sup>245</sup>).

Зръмища и другія подобныя удовольствія Златоусть ціниль очень не высоко. "Театръ говорилъ онъ, это храмина сатаны, школа безиравственности, зала заразы, вавилонская печь " 246). Не все ли здёсь соединено для того, чтобы губить душу? и безстыдныя женщины и нецівломудренныя пъсни и страстная музыка? Смотря на все это какъ ты можешь говорить, что ничего человъческаго ты не чувствуешь? Развъ тъло твое камень? Развъ жельзо? Или ты болье успълъ въ христіанской жизни, чёмъ тё великіе мужи, которые пали отъ одного воззрвнія"? Театръ наполняеть сердце и мысль образами нечистыми, пріучаетъ къ жизни праздной и разсвянной, - пораждаетъ холодность къ обязанностямъ семейнымъ и къ святому благочестию 247). Когда ты возвращаещься домой изъ театра: то и жена твоя кажется тебъ уже не такъ хороша, и дъти не милы, и слуги несносны, и домъ скученъ, и обыкновенныя заботы о хозяйствъ досадны 248). Послъ того и церковь ти уже неохотно посвтишь и наставление о цвломудрии и чистотв неохотно будешь слушать. Ученіе тебі будеть въ тягость и ты поспівшишь уволить себя отъ общественнаго назиданія" 249). Точно также осуждаетъ Златоустъ танцы 250), и балы съ ихъ разсвянною веселостію 251).

<sup>241)</sup> Op. T. 12. Biblioth. cod. 86.

<sup>242) «</sup>Того, кто самъ не оскорбляетъ себя, ни кто не можетъ оскорбить»; другое: «къ соблазняющимся въ несчастіяхъ» Ор. Т. 3, 444—514.

<sup>243)</sup> Hom. ad pop. Antioch. 2, 104. In actus. Apost. 9, 76-78.

<sup>244)</sup> De Davide et Saulo 4, 748.

<sup>945)</sup> In Genes. 4, 122. in Math. 7, 231. in act. Apost. 9, 78-87, S. 310. ad pop. Antioch. 2, 91 104.

<sup>246)</sup> Orat. 6. de poenitentia p. 316. hom. 6, T.

<sup>247)</sup> In Matthi 7, 99-102. 115. 122.

<sup>248)</sup> Op. 6, 275.

ые) Бесъд. о Давидъ. 4, 770. См. особенно Hom. contra circenses ludos et theatra, Т. 6, 272—278. Serm. 6. de Anna § 1. 2. Hom. 7 de Lazaro § 1. 2. Hom. 1 in illud: vidi Dominum. § 3. 4.

<sup>250)</sup> Hom. in Matth. 7, 498.

<sup>251)</sup> In ep. ad Collos XI, 417. in ep. ad Ephes. XI, 154. in 1 ep. ad Corinth. X, 105.

О воспитании датем Златоусть ревноваль и напоминаль родителямь разко. "Лучшее насладство, говориль онь, какое только могуть оставить родители датямь— это страхъ Божій. Посладствія добраго воспитанія простираются на отдаленное потомство. Дати должны быть пріучаемы къ благочестію какъ можно раньше; тамъ много облегчится нравственное образованіе. Этимъ не дорожать слаше родители, а хлопочуть о томъ, какъ бы обучать датей сватскимъ наукамъ, водять ихъ въ театръ, вмасто того, чтобы водить ихъ въ Храмъ Божій. Что же выходить изъ того? являются распутныя дати, или дати безъ стыда и совасти. Примаръ Илія говорить родителямъ, что небесная правда строго мстить родителямъ не только за небреженіе, но и за слабое воспитаніе датей 252).

О Священство Златоустъ написалъ особое, довольно общирное сочиненіе 253). Древность не представляеть ничего подобнаго этому сочиненію. Такъ превосходно оно по силв и изяществу слога, по силв и глубинъ мыслей, по обилію чувствъ святыхъ. Св. Исидоръ Пелусіотъ. посылая эту книгу въ одному изъ своихъ знавомыхъ, писалъ: "Нътъ такой души, которая, читая ее, не воспламенилась бы божественною любовію. Она показываеть, что Священство есть діло великое, къ которому не легко приступать и вивств учить, какъ безпорочно проходить его. Умный истолкователь таннъ Божінхъ Іоаннъ, око церкви византійской и всёхъ церквей, такъ умно написаль эту книгу, что какъ благоговъйные, такъ и невнимательные священники найдутъ въ ней и наставленіе въ подвигахъ и обличеніе въ ошибкахъ" 254). Св. Златоустъ въ 1 и 2 книгахъ говоритъ, что не смотря на отношенія свои къ другу Василію онъ не безъ причинъ уклонился отъ сана епископа. Въ третьей кн. изображаетъ высоту сана священства какъ по его происхожденію, такъ и по занятіямъ его. "Священство есть что-то страшное; власть его великая, достоинство и служенія его изъ числа величайшихъ даровъ Божінхъ; самъ Павел стращился при взглядъ на эту власть.... Когда видишь Господа, принесеннаго въ жертву, священника предстоящаго священнодъйствію и молящагося о всъхъ окропленныхъ тою драгоциною кровію: думаєшь ли, что ты еще съ людьми и на

<sup>253)</sup> In illud: eligatur vidua. T. 3. 3. 319—321. De Anna hom. 2, et 3. 4, 703—705. 722. In. Matth. 7, 604. in ep. ad. Tit. XI, 738. in. ep. ad Colloss. hom. 9, in. 2 ep. ad Thessallon. hom. 2. Комбеснят издалт (Paris. 1656) сочинение Златоустово «О воспитания дътей», сочинение, говоритъ онъ золожое.

<sup>263)</sup> Сочиненіе Златоуста о священстви много разъ было издаваемо отдильно. Лучшія взданія: Chrysostomi de Sacerdotio lib. sex. grae. et lat. rocogniti et notis aucti, opera *Bengelii*. Studgardiae 1725. De Sacerdotio lib. VI. graece, ed. stereotypa. Lips. 1825. ex. recens. Bengelii cum eiusdem prolegomenis et animadvesionibus ed. suas notas adjecit, *Leo*, Lips. 1834. Русскій переводъ, Спб. 1834 г.

<sup>254)</sup> Ep. lib. 1. Ep. 156.

земль? Не вознесень ли ты на небо? О чудо! о благодать Божія! Съдящій со Отцемъ на неб'в въ этотъ часъ держится руками вс'яхъ и даеть себя желающимъ принять и обнять". Далье говорить о власти священника возраждать человъка въ крещени, прощать ему гръхи при помазанім елеемъ, вязать и разр'вшать при испов'вди, § 4—10. За тыть изображаеть нравственныя качества священника § 11—17. Въ 4 кн. говорить о качествахъ ума и образованности необходимыхъ для священника, при этомъ обличаетъ несправедливость мивнія, будто служители алтаря могуть быть также не знакомими съ образованностию, вавъ незнавомы были апостолы. Златоуетъ говоритъ, что и апостолы не были такъ необразованы, какъ думають, да они же были исполнены особенныхъ даровъ Духа Св. недоступныхъ для другихъ, § 3-9. Въ 5 кн. объясняеть, что священникъ съ образованиемъ ума, долженъ соединять въ себъ совершенную отръшенность отъ земныхъ видовъ, отъ славы и мивній міра. Въ 6 кн. священникъ сравнивается съ инокомъ и дается знать, что священникъ долженъ стоять выше надъ всёмъ земнымъ, чемъ стоитъ инокъ, более долженъ трудиться для другихъ, чемъ трудится инокъ, болъе долженъ быть внимателенъ къ себъ, чъмъ инокъ, чтобы чтить либо не соблагнить кого либо изъ паствы.

### § 174. II Златоустый—толкователь Св. Писанія, Вѣрность главному характеру. Любовь къ слову Бомію. Свойство толкованій Ветхаго Завѣта.

И. Мы уже видъли, что почти во все продолжение общественнаго служения своего св. Іоаннъ занимался объяснениемъ св. писания. Онъ и здъсь остается въренъ главному характеру своему—любви ко спасению ближнихъ. Каждая изъ толковательныхъ бесъдъ его обыкновенно состоитъ изъ двухъ частей: въ одной занимается онъ собственно объяснениемъ текстовъ слова Вожія, — въ дугой нравственнымъ состояниемъ своихъ слушателей, предлагаетъ нравственныя наставления. Глубоко проникнута была душа великаго учителя сознаниемъ высокаго достоинства и необходимости для насъ слова Божія, онъ вызывалъ на помощь все свое краснорфчіе, чтобы убъдить всъхъ и каждаго читать или слушать слово Божіе, изучать его въ храмъ, изучать въ домъ, изучать во всякое время, на всякомъ мъстъ 255. "Убъждаю къ тому и непрестану убъждать, чтобы не здъсь только внимали тому, что говорится, но и тогда, какъ будете въ домъ, занимались бы внимательно чтеніемъ Божествен-



э55) См. 35 бес. на Бытіе Т. 4. р. 250—253. Бес. 14. р. 106. 107. Бес. 15 на Іоанна Т. 8. р. 84. 206. Бес. на посл. къ Колос. Т. 11. р. 390. 391. «Не жди другаго учителя; у тебя есть слово Божіе; никто тебя такъ не научить, какъ оно». и и пр. Выписки изъ Бесъдъ о нуждъ читать св. писаніе см. въ книгъ; «Выписки изъ писаній св. учителей о пользъ чтенія св. писанія» стр. 75—99. Спб. 1817.

наго писанія.... Не говори мив никто холодныхъ, достойныхъ осужденія, словъ: я занять судебными дівлами, я несу городскія повинности, я художникъ, имъю жену, кормлю дътей, --- не мое дъло читать писаніе, а тіхть, которые отъ всего отреклись.... Что ты говоришь? Не твое дело читать писаніе отъ того, что ты развлечень безчисленными заботами? Напротивъ оно твое болье, чвиъ твхъ; они не имъютъ столько нужды въ помощи, сколько вы которые живете среди столькихъ суеть.... Тебъ, поелику ты непрестанно стоишь подъ ударами, такъ часто получаещь раны, потому самому более нужны врачества. Великое огражденіе противу грізка чтеніе писаній, великая бізда, глубокая бездна - незнаніе писанія, - великая погибель- не знать ничего изъ слова Божія; это-то породило ереси; это-то ввело жизнь развратную; это-то поставило все вверхъ-дномъ 256). Какъ благовонные ароматы, — чвиъ болъе трутся пальцами, тъмъ болъе стараешься входить въ него, тъмъ болъе находишь въ немъ сокровищъ" 257). Вспомнимъ еще, что говорилъ Златоустый, приступая въ объяснению посланий ап. Павла и другихъ книгъ 258). Вспомнимъ, какъ восхищался онъ чтеніемъ писанія на готоскомъ языкв <sup>259</sup>).

Отсель легко понять, что тоть кто такь любиль слово Божіе, не могь, занимаясь объясненіемь, объяснять его бытло, безь особеннаго вниманія; Златоустый употребляль для дыла толкователя и всы дарованія свои, столько рыдкія, и всы свыдынія, столько общирныя, хотя для другихь предлагаль изь своихь сокровищь не болые того, что винстить могли слушатели его. Потому-то и вы толкованіяхь его на в. завыть такь много превосходнаго,—а толкованія его на к завыть навсегда останутся лучшимь руководствомь для толкователей слова Божія. Самое первое и общее достоинство всыхь толкованій его на св. писаніе неподражаемая ясность изложенія богодухновенныхь мыслей, которою такь отличаются всы сочиненія его.

1. Что касается до толкованій его на в. завёть: то а) главное высокое свойство ихъ есть строгое вниманіе къ буквальному значенію св.

<sup>256)</sup> Бес. 3. о Лазаръ. Т. 1 р. 737—741. Сл. Т. 3. р. 172.

<sup>257)</sup> Бес. 13. на Быт. Т. 4. р. 100. Бес. 14 р. 106. «Есля тѣ, которые хотятъ достать въ морѣ дорогихъ камней, столько предпринимаютъ трудовъ.... тѣмъ болѣе надобно старанія, чтобы проникнувъ въ глубину словъ достать столько драгоцѣнные камни. Но не смущайся, любезный, слыша о глубинѣ; здѣсь благодать Духа просвѣщающая мысль нашу; она дѣлаетъ то, что отыскиваемое удобно находится и весь трудъ дѣлается легкимъ».

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup>) См. прим. 85. 93. 95.

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup>) См. пр. 124. О переводъ св. писанія на языки: сирскій, египетскій, индайскій, персидскій и ееіопскій съ утъщеніемъ душевнымъ говориль онъ въ Ант., Бес. на Ев. Іоанна. Нош. 2 Т. 8 р. 10 См. еще ант. трактатъ прот. Іудеевъ и явычниковъ. Т. 1. р. 566. 575.

писанія и въ связи мыслей. Онъ называль дѣломъ неразумія грубочувственный буквализмъ: но считаль опаснымъ для самой вѣры и усиленный аллегоризмъ, какъ дѣло произвола <sup>260</sup>). Относительно связи мыслей писаль онъ: "Не надобно просто схватывать слова писанія и вырывать ихъ изъ связи и сродства содержанія; не надобно брать голыя слова, лишая ихъ помощи со стороны предъидущаго и послѣдующаго, чтобы потомъ просто насмѣхаться и дѣлать увертки. Ибо, если въ судахъ, гдѣ разсуждаемъ о дѣлахъ мірскихъ, мы выставляемъ все служащее къ оправданію,— и мѣсто и время и причины и лица и весьма многое другое: не нелѣпо ли тогда, какъ предлежить намъ подвигъ за жизнь вѣчную, приводить слова писэнія просто, какъ случилось" и пр. <sup>261</sup>).

б) При объясненіи св. текста в. завѣта св. Іоаннъ по мѣстамъ обращался къ еврейскому подлиннику, и даже прямо считалъ это нужнымъ; напр. въ объясненіи Быт. 1, 8, онъ говорить, что такъ какъ в. завѣтъ писанъ на евр. языкъ, то при объясненіи его надобно обращаться къ евр. языку.... "такимъ образомъ въ точности знающіе еврейскій языкъ говорятъ, что наименованіе неба выражается у евреевъ во множественномъ числѣ; съ тѣми согласны и знающіе сирскій языкъ. Потому-то блаженный Давидъ сказалъ: небеса небесъ, не потому что много небесъ,—тому не учитъ насъ блаженный Моисей, но потому, что на еврейскомъ языкѣ одинъ предметъ выражается множественнымъ числомъ 262). Впрочемъ знаніе еврейскаго слововыраженія св. Іоаннъ пріобрѣталъ только изъ толкованій греческихъ; и хотя по мѣсту рожденія могъ знать сирскій языкъ, сродный съ еврейскимъ 263), но занятый греческою уче-

истор. учение объ отц. церкви т. п.

<sup>360)</sup> Hom. 8. in Genesin.

<sup>&</sup>lt;sup>361</sup>) T. 6. p. 163 (al. 187).

<sup>262)</sup> Т. 4. р. 24. Здась же предлагаеть онъ краткое сваданіе о перевода св. писанія на греческій языкъ; —посла чего говорить: "Было же и это даложь промысла Божія, чтобы не только знающіе еврейскій языкъ, но и вса жители вселенной получали польку отъ него». Но ни здась, ни въ другихъ мастахъ осмотрительный учитель не береть на себя, безъ знанія свр. языка, произносить какой либо рашительный судъ о еврейскомъ текста библіи. Напротивъ см. его объясненіе Быт. 4, 16, 5, 29, 14, 13, 18, 27, 32, 29, 32, 39, 28, 38, 29, 30, 41, 44. Особенно часто приводится еврейскій текстъ въ толкованіи псалмовъ; напр, въ толкованіи псал. 47, 8. "Еврейскій же говорить, Θαρσεις" и въ самомъ толкованіи принимаєть вто чтеніс ст. 10. Еврейскій же Нхадах бещипуюю. Т. 5. р. 199, 200. см. еще р. 208, 206, 212, 7, 7, 88, 98, 106 и пр. Одною изъ причинъ, почему темны для насъ пророчества, онъ поставляеть то, что ветхій завать «первоначально писанъ на евр. языка, а у насъ онъ на греческомъ; когда же одинъ языкъ объясняется другимъ, то при этомъ встрачается много затрудневій».

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup>) Иногда, но ръдко, приводитъ онъ и сирскій переводъ Т. 5, р. 208. Т. 6. р. 86. Простой народъ около Антіохіи и во время Златоуста говорилъ по сирски. ор. Chrysost. Т. 2, р. 222 (ed. 2. Paris).

ностію онъ не могъ такъ хорошо понимать духъ еврейскаго и сирскаго языковъ, какъ понималь пр. Ефремъ, и потому держался преимущественно греч. перевода; потому его толкованія выраженій ветхозавѣтныхъ уступаютъ первенство объясненіямъ пр. Ефрема.

- в) Впрочемъ недостатокъ знакомства съ духомъ еврейскаго образа выраженія, св. Златоустый дополнялъ превосходнымъ своимъ разумъніемъ того, что могло быть сказано только языкомъ человъческимъ и приспособительно къ понятіямъ людей в. завъта: на это обращалъ онъ самое строгое вниманіе <sup>264</sup>). А переводъ 70 старался онъ, сколько позволялъ бестадовательный видъ толкованія, сличать съ другими переводами <sup>265</sup>), или же сверхъ того, что обращалъ вниманіе на связь мыслей, объяснялъ буквальное значеніе параллельными мъстами <sup>266</sup>).
- г) Св. Златоустъ училъ, что въ в. завътъ "иное надобно принимать такъ, какъ сказано, а иное не такъ, какъ положено тамъ, -какъ напр. слова: волки и агицы будутъ пастись вивств; другое же двояко надобно понимать, удерживать чувственное и принимать мыслимое, какъ напр. возношение сына Авраамова; въ агнцъ египетскомъ представляемъ образъ страданія" 267). Не смотря на то, что предлагалъ онъ толкование въ беседахъ, где могли быть уместны благочестивыя гаданія о в. зав'ять, (относительно въ новому), онъ остерегался того, чтобы не сказать болье, нежели что показываеть простое значение текста: но напр. о самомъ пророчественномъ псалмв 44 замвчалъ, что въ немъ говорится о Христв не многое, и что надобно въвиду имвть различіе пророка отъ евангелиста 268). Въ другомъ случав, говоря о темнотв пророчествъ, онъ причиною сей темноты поставляетъ то, что съ іудеями нельзя было говорить о Христв слишкомъ ясно. Въ семъ отнотенін, т. е. въ ограниченіи предъловъ таинственному смыслу, св. Златоустъ дъйствовалъ также осмотрительно и благоразумно, какъ и наставникъ его Діодоръ.
- д) Впрочемъ толкованій на в. завіть, по сравненію съ толкованіями на н. з., Златоусть писаль немного, что опять показываеть въ

<sup>&</sup>lt;sup>364</sup>) Въ объяснения Быт. 1. 1. (Hom. 2) спращиваетъ: почему Монсей прямо не говоритъ о творения ангеловъ? И отвъчаетъ, что это зависъло отъ состоянія іудеевъ. См. объясн. Быт. 1, 4, 8, 26, 2, 20, 4, 6, 6, 6, 15, 2; 18, 21; 22, 1; 25, 22. Hom. in Psal. 6, объясн. псал. 4, 4, 6, 7, 7, 7, 13, 114, 4, 133, 1, 2, 115, 16. Исаія 5, 1—5, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup>) Это особенно встрвчается въ объяснения псалмовъ, гдѣ онъ не рѣдко приводитъ переводы Акиллы, Симмаха и Осодотіона. См. объяси, на псал. 11, 44 и еще ст. 2 псал. 44, 7, 7, 12, 7, 147, 16.

<sup>266)</sup> См. на пр. объясн. Быт. 6, 2, 3, 4, 11, 1, 12, 17, 30, 43 и пр. псвл. 7, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>367</sup>) Hom. in. Psal. 46. Доказываеть Т. 6, р. 55 самимъ писаніемъ, что оно шногда говоритъ аллегорически, и именно тами мастами, гда ветжое писаніе само объясняеть свои аллегоріи.

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup>) См. объяси. 108 псал. и 118 псал.

немъ умную осмотрительность. Кромъ бесъдъ и словъ на кн. Вытія 269), кромъ бес. на 8 главъ Исаіи 270) и на 36 псалмовъ 271), немногихъ бес. на исторію Самуила и Саула 272) и двухъ бесъдъ о темнотю пророчество 273), которымъ опредълено и время, нынъ извъстны съ именемъ Златоустаго толкованія на пр. Даніила и на кн. Іова. Подлинность перваго несправедливаго подвергали сомнъню, тогда какъ и слогъ сочиненія и древность списковъ ручаются за подлинность. Оно издано въ отрывочномъ видъ, отъ того, что взято изъ свода (Catena) толкованій: но оно имъетъ и свое предисловіе 274) и было писано въ общирномъ видъ 275). Нъкоторые бесъды Златоуста на кн. Іова переведены были на армянскій языкъ еще въ 5 въкъ 276). Толкованіе его на прор. Захарію извъстно было пр. Ефрему 277), но нынъ неизвъстно оно; довольно общирныя выписки изъ его толкованія на пр. Іеремію уцъльли 276).

### § 175. Златоустый толкователь Нов. Завіта: общія черты толкованій; достоинства частныя; его обозрівне св. писанія.

- 2) Въ толкованіи новаго завѣта 279: а) по главному характеру св. Іоаннъ остается тѣмъ же, чѣмъ видимъ его въ толкованіи в. завѣта, т. е. самое первое вниманіе обращаеть онъ на то, чтобы съ точностію опредѣлить буквальное значеніе текста. Основательное значеніе греческаго языка, простиравшееся и на духъ и на формы языка, поставило св. Златоуста, при его вниманіи къ значенію выраженій, на степень самаго превосходнаго толкователя новаго завѣта; отселѣ онъ руководитель и для лексикографовъ и для грамматиковъ и для толковниковъ всѣхъ слѣдовавшихъ за нимъ временъ.
- 6) Самое же върное знаніе значенія слова Божія Златоустый заимствоваль изъ духа ученія Христова и апостольскаго. Съ однимъ знаніемъ языка онъ конечно не быль бы такимъ превосходнымъ толкователемъ, какимъ признаютъ его всъ, точно также, какъ слишкомъ далекими отъ совершенства являются въ толкованіяхъ своихъ самые лучшіе новъйшіе знатоки языка, не усвоившіе себъ чистаго духа писанія. Самъ

<sup>269)</sup> См. пр. 36 м 85. 270) См. пр. 35 м 103. 271) См. пр. 102. 272) См. пр. 79 м 81. 273) См. пр. 37.

<sup>274)</sup> Толкованіе изд. Монфокономъ Т. 6, р. 200, весьма небрежно. Предисловіе, опущенноє Монфокономъ, издалъ Бандини

ms) Cu. Maii Collect. vet. auct. T. 1. Praef. p. 33.

<sup>276)</sup> Бандини Catalog. cod. 13. Laurent. 1, 408. Anecdota graeca Т. 2, p. 182—184. Gallandi Bibl. Т. 8

<sup>277)</sup> Photii Bibl. cod. 229, p. 430.

<sup>278)</sup> Catena in Ieremiam, ed. Ghislerio, Lugd. 1623.

м») Къ толковательнымъ беседамъ на н. заветъ, кроме вышеупомянутыхъ 16\*

Златоустый, зная основанія чистаго греческаго языка, видёль и признавался, что языкъ н. завёта не есть чистый, обработанный языкъ греческій; и однако объясняль слово Христово такъ, какъ желали бы объяснить его и другіе; объясняль потому, что глубоко понималь духъ Христовъ. Чтобы видёть сіе послёднее, довольно прочесть первую бесёду его на евангеліе Матеея и двё первыя бесёды на посланіе къримлянамъ.

в) Во всёхъ своихъ толкованіяхъ новаго завёта онъ наставникъ для толковниковъ: но и наставникъ не всегда бываетъ одинаковъ при зависимости отъ обстоятельствъ жизни. Фотій замёчаль, что Златоустый, во время занятій дёлами пастыря, не имёлъ свободы такъ обработывать свои толкованія на апостола, какъ обработываль ихъ въ Антіохіи 280). Замёчаніе справедливое, но только не по отношенію ко всёмъ бесёдамъ константинопольскимъ, равно какъ не въ отношеніи ко всему времени пребыванія Златоустаго въ Антіохіи. Въ томъ нётъ никакого сомевнія, что самое первое мъсто между всёми толковательными бесёдами его занимають антіохійскія бесёды на Евангеліе Матовея. Эти бесёды едва ли не при жизни самого Іоанна Златоустаго переведены были на языки латинскій 281) и сирскій 282). Толкованіе на евангеліе

бествув на Еванг. Матоел и Іоанна, на Дъянія апост. и на 14 посланій апостола Павла (прям. 93—96, 99—101, 104, 128, 140, 142, 150, 152) и кромт помянутыхъ же бестять на частныя мъста н. з., говоренныхъ въ извъстное время (пр. 48—52, 80, 82, 84, 87, 89, 90, 105, 111, 125), относятся еще бестяц, говоренныя, неизвъстно когда,—на Мат. 26, 39, 7, 14. (Т. 3, р. 15, 25) на Рим. 5, 3, 8, 28 (Т. 3, р. 140, 150), на 1 Корин. 11, 19 (Т. 3, 240), на 2 Кор. 11. 1 (Т. 3, р. 291). Вообще бестяцы на частныя мъста, изд. Монфокономъ въ 3 томъ. Но такъ называемое неполнос сочинение на Матеел (ориз ітрегfестит, іп Matthaeum, Т. 6.) не привадлежитъ св. Златоусту ни по слогу, ни по содержанію. Оно писано на лат. языкъ; тексты приводятся по вульгатъ; слогъ не гроческій, а такой, въ которомъ ничего нътъ Златоустова. Сочинитель приводитъ апокрифическія книги Сиеа, Елекіи, Климента,—а въ добавокъ онъ аріанинъ и въроятно въ концъ 5 въка оплакивалъ онъ паденія своего аріанства. (Нот. 49. dit lat.). Бес. о законодателъ В. и Н. Завъта (Т. 6.) обличается въ подлогъ слогомъ и скудостію содержанія.

<sup>280)</sup> Biblioth. cod. 172-174.

ээі) Аніаномо діаковомо целеденскимо, современникомо бл. Августина. См. его предисловіє ко переводу беседо Златоуста. Ар. Montf T. 7. Григорій транезунтскій дополняль сей переводо; въ 1181 г. Іоанно Бургундіоно пизанець по волю п. Евгенія 3-го вновь перевель сін беседы вмюсть съ беседами на Іоанна. Mabillonius in Jtinerario Jtal. p. 164. Robertus in continuat. Chronici Sigeberti ad. an. 1180.

эээ) Ксемаія, сирскій писатель, жившій въ вонцѣ 5-го и въ началѣ 6-го в. уже свидѣтельствовался бесѣдами на евангеліе Матеея и Іоанна и на псалмы. Assemani Bibl. Or. T. 2, р. 28. Сводъ толкованій на еванг. Матеея и Іоанна, выбранныхъ изъ Евсовія и Златоустаго есть и нынѣ въ сирс. спискѣ 9 в. Maii Col. vet. auct. T. 5. cod. syr. 26, р. 11. См. выше пр. 205 и тамъ же объ армянскомъ переводѣ.

Матоея при полнотъ и точности объясненія словъ св. Матоея, заключаеть еще въ себв ту особенность, что здвсь съ повъствованиемъ св. Матеся сличаются повъствованія другихъ евангелистовъ; строгое обращается вниманіе на время и случай событій и чудесь; выставляются и повізряются сомнинія о значенім словь евангелиста; не говоримь о томъ, что прежде всего обращается внимание на буквальное значение словъ. О бесъдахъ на посланіе къ римлянама такъ писаль св. Исидоръ: "пренущественно въ толковани посланія къ римлянамъ премудръйшаго Іоанна — сокровища премудрости — я такъ думаю (и да не подумаетъ вто либо, что для красоты такъ говорю), что если бы божественный Павель захотвль языкомь аттическимь объяснять себя самаго; то онь не нначе сталъ бы толковать, какъ толковалъ и Златоусть знаменитый: такъ толкование его блещетъ энеимемами, изяществомъ и точными выраженіями 283). Бестады на посланіе въ римлянамъ, по общему суду, равны бестадамъ на евангеліе Матеея. По точности объясненія словъ апостола, хотя и не красотъ языка, высокое занимаетъ мъсто объясненіе посланія къ галатамъ; оно даже болье, нежели другія толкованія Златоустаго, приближается къ подлинному виду комментарія, потому что состоить преимущественно изъ объясненій словъ апостола, безъ уклоненій въ нравственнымъ наставленіямъ. Послів сего въ лучшимъ толкованіямъ Златоустаго надобно отнести беседы на 1 посланіе из коринеянами и на посл. ки эфессевми. Въ беседахъ на свангели Іоанна Златоустый весьма много обращаеть вниманія на аріанскія толкованія словъ евангелиста, и потому это толкование весьма полезно было для современниковъ по догиатическимъ объясненіямъ и нравоученіямъ темъ не менъе оно полезно и для временъ позднихъ. Менъе всъхъ прочихъ отличаются вившними совершенствами (по слогу) бесёды на кн. Дъяній апостольскихъ и на посланіе къ евреяма. Тъ и другія, по ихъ простоть и безъискусственности такъ рызко отличаются отъ всыхъ прочихъ толкованій Златоустаго, что Эразми сомнивался, принадлежать ли оню Златоустому, хотя эти сомнънія и напрасны 284). Такой виль этихъ

<sup>&</sup>lt;sup>283</sup>) Еріst. lib. 5. ер. 32. О видънія вп. Павла Златоусту, желавшему увъриться въ върности своихъ толкованій, гонорять — Георгій алекс., Іоаннъ Дамаскинъ (огаt. 1. de imagin ap. Billium p. 462), неизвъстный жизнеописатель, Метаерастъ и импер. Левъ. Напрасно Савилій приводить въ подозръніе повъствованіе сіе тъмъ, что лучшія толкованія на посланія вп. Павла писаны Златоустомъ въ Антіохів, писанныя же въ Константинополъ слабы и во многомъ недостаточны, а потому одобреніе апостола симъ послъднимъ было бы, говорить онъ, несправедливо.

<sup>&</sup>lt;sup>384</sup>) О подлинности см. зам. 142. 143. 148. 152. 205. сл. Montfauconii Praef. ad. Homil in Actus Apostolorum. Въ докавательство подлинности бесъдъ на Дъянія Савилій (Praef. ad. Hom. in Actus ap.) справедливо указываетъ на Фотія (Bibl. cod. 176. р. 386), который повторяетъ слова 44 бес. (р. 335 ed. Montf.), на Дамаскина, который ( de fide orth. 3, 15) приводитъ слова 1 бесъды, потомъ на слова

толкованій зависёль частію отъ того, что онё говорены въ смутное время жизни Златоустовой, частію отъ того, что по той же смутности обстоятельствъ страдалецъ святитель не успёль внимательно пересмотрёть записокъ, писанныхъ со словъ его другими 285). Бесёды на дённія, уступая прочимъ въ красотё слога и отчетливости толкованій, въ нравственныхъ наставленіяхъ даже превышаютъ нёкоторыя изъ другихъ толковательныхъ бесёдъ. Замётимъ еще одно сочиненіе Златоустаго, относящееся къ изученію Слова Божія, — обозраніе св. писанія. Это сочиненіе осталось послё Златоустаго неоконченнымъ, и, какъ показываетъ содержаніе, писано для домашняго употребленія. Такой видъ обозрёнія въ послёдствіи подаль нёкоторымъ мысль дополнить недовершенный трудъ вел. учителя, и обозрёніе Златоустаго явилось съ дополненіями изъ такъ называемаго Синопсиса Аванасіева 286). Подлинное сочиненіями изъ такъ называемаго Синопсиса Аванасіева 286).

<sup>11-</sup>й бестады, и 14 бес., гдт проповъдникъ представляетъ себя современникомъ Юлівну и Осодосію вел. на мъста, гдт онъ называетъ себя епископомъ.

<sup>285)</sup> Монфоконъ говоритъ, что списки бесъдъ на Дъннія впостольскія и особенно бестать на посланіе къ евреямъ по частнымъ выраженіямъ и разстановить словъ, хотя и не по смыслу, весьма разнятся между собою. Это безъ всикаго сомнънія могло зависьть первоначально только отъ того, что самъ Златоустый не имълъ свободнаго времени пересмотръть тъ и другія бесъды, какъ пересматриваль онъ прочія. Выше (зам'ячаніе 152) виділи, что бесіды на посланіе къ евреямъ изданы съ записокъ (опресом) пресвитера Константина. Записки или точиве замътки эти были тв свимя, которыя, какъ говоритъ Сократъ (4, 4) составлялись скорописцами (ταγυγράφοι όξυγράφοι) во время самаго беседованія св. Іоанна. Подобно сему записываемы были и слова Богослова. У Филострата (in vita Alexandri c. 3) такіе скорописцы называются σημείων γραφείς писцы замітокъ, люди обыкновенные въ публичныхъ греческихъ ораторіяхъ. Что касается въ частности до Константива или, какъ называется онъ въ письмахъ Златоустаго и въ особенныхъ письмахъ Констанція; то Монфоконъ по разнымъ спискамъ бесъдъ на посланіе къ евреямъ дозналъ, что крожъ рецензіи Констанцієвой были и другія, и его рецензія не вездъ отличается върностію въ сравненія съзамътками другихъ. Трудъ Константина пріобредъ особенную важность отъ дружескаго знакомства съ нимъ святителя. Письма въ Констанцію 221, 225. Письма Констанція 237 — 241. Т. 3. Ор. Chrys. Посяв св. Флавіана Констанцій избираємъ быль на престоль антіох., но враги Златоустаго отвергли избраніс. Впрочемъ и то надобно замівтить, что самъ Монфоконъ не только внимателенъ быль при изданіи бесёдь на Двянія и на посланіе къ евреямъ, сколько въ другихъ случаяхъ. Большая часть варіантовъ-плодъ переписчиковъ.

<sup>286)</sup> Т. 6. р. 516. Монфоконъ издалъ обозрвніе съ двухъ списковъ Коаленева и Лейденскаго; о последнемъ списке, въ которомъ еще Фоссъ не соглашался видать сочиненія Златоустаго, говоритъ, что онъ заключаетъ въ себе весьма много такого, чего нетъ въ Коаленовомъ. Монфоконъ выдалъ все ето за произведеніе Златоуста. Но дополненій Лейденскаго списка нельзя признать за сочиненіе Златоуста: поедику а) слогь дополненій совсемъ различенъ отъ слога Коаленовой ркп., последній носитъ на себе почать Златоустова сочиненія; но никакъ нельзя сказать того же о дополненіяхъ; б) дополненія Лейденскаго списка почти изъ слова въ слово сходны съ такъ называемымъ синопсисомъ Асанасія; какъ ето замечаеть и Монфоконъ; в) сходство дополненій съ синопсисомъ Асанасія и разность отъ произведенія Златоус-

неніе Златоустаго заключаєть въ себѣ: а) превосходное общее обозрѣніе содержанія каноническихъ книгъ В. и Н. Завѣта (προθεωρία), б) частное обозрѣніе Бытія, Исхода, Числъ, Второзаконія, Іисуса Навина, Судей, Руей, 4 книгъ Царскихъ 287), книги Іова 286), 4 большихъ и 7 меньшихъ пророковъ. Число соборныхъ посланій у него ограничивается только тремя, равно не упоминается объ Апокалипсисѣ. Это, какъ вѣроятно, потому, что такъ думали о томъ и другомъ предметѣ въ его время въ сирской церкви 289). Впрочемъ въ другихъ сочиненіяхъ своихъ онъ приводитъ свидѣтельства и изъ втораго Петрова посланія 290). Подлинность обозрѣнія Златоустаго не подлежитъ сомнѣнію 291).

това видна еще въ самомъ образъ обоврънія: въ дополненіяхъ и въ синопсисъ аа) объясняется названіе каждой книга, бб) говорится о писатель жинги и ея времени; въ обозрънія же по списку Коалевеву сего нътъ. Итакъ остается заключить, что поздній писатель, не находя въ Златоустовомъ обозрънія обозрънія нъкоторыхъ жингь, дополнилъ обозръніе его изъ синопсиса Аеанасіева.

<sup>&</sup>lt;sup>387</sup>) За исключеніемъ послідней части обозрівнія р. 558, которая взята изъ Лейденскаго списка; оттуда же взято было обозрівніе жинги Левить и Паралипоменонъ.

<sup>&</sup>lt;sup>288</sup>) За исключеніемъ первой части р. 367, не принадлежащей Златоусту на по слогу, ни по содержанію.

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup>) Сирская церковь не читала въ ванонъ 4 соборныхъ посланій даже и во время Юстиніана: такъ объ этомъ пишетъ *Козма* недъйскій мореплаватель (Coll. vet. auct. Montfauconii p. 229). Для времени св. Іоанна свидътелемъ того же служитъ неизвъстный современникъ Златоустаго, антіохійскій пресвитеръ Ор. S. Chrysost T. 6. p. 430 (503).

<sup>&</sup>lt;sup>390</sup>) 2. Петр. 3. 10. Ном. 23 in acta Apostol. Думей указываеть у св. Златоуста насколько другихъ мастъ изъ сего посланія; равно какъ и изъ Апокалиценса, но не совсамъ несомнанныхъ.

ээі) Доназательствонъ подлинности, кромів слога и рукописей, служить а) въ обозранів Бытія-мысль: «Сима и Афета благословиль, а Ханавна провляль; поелику отецъ его Хамъ открыдъ наготу отца. Провлятіе же выполнилось на гаваонитянахъ, или лучше; по виду это было провлятіе, а на деле пророчество». Такое мевніе объ исполненіи проклятія, произнесеннаго вадъ Ханааномъ, принадлежало собственно Завтоустому и онъ выражаеть его въ объяснении Исвін 2, 1. Т. 6. р. 19; б) въ томъ же обозрвнія бытія: «взядъ Өара отецъ Аврама сыновей Аврама и Нахора и внука своего Лота и пришель въ харранъ. Слово "Нахора", вставлено въ текстъ Мочсевъ противъ подлинника и перевода LXX, но такое чтеніе встрачается только у Златоустаго именю въ 31 бес. на Бытіе. р. 304. Т. 4. также р. 308; в) сочинитель обозрвнія часто препирается съ іудении, какъ тоже двлаль Златоустый въ своихъ атісхійскихъ беседахъ: см. напр обозр. Іеремін. Завтоустый въ антіок. бесъдакъ неръдко гогорияъ, что обрядовыкъ предписаній не надлежало выполнить съ такою буквальною строгостію, съ какою выполняли іуден и указываль на примъръ святыхъ мужей. См. на Ис. 1. р. 9. in Psal. 43. р. 150. Тоже самое повторяется часто въ обозрвнім и особенно въ обозрвнім жингж Іпсуса Навина.

### § 176. III. Златоустый — догматическій учитель.

III. Собственно догматическихъ сочиненій у Златоустаго немного, и тв опять дышать заботливостію его о нравственномъ состояніи души. Въ книгъ къ Станирію, ръщаеть онъ вопросъ почему, если есть промыслъ, страждутъ праведники 292)? О томъ же, говорилъ онъ въ книгв о M. Вавиль и протиет Юліана, въ беседахь о промысль 293). Въ 5 словахъ о непостижимом въ обличение аномеевъ, последователей дерзкаго Евномія, доказывается непостижимость Божія изъ св. писанія, и она же выволится изъ инсли и безпредёльности Божіей. Въ 7 другихъ словахъ протиет Аномесет, доказывается единосушіе Сына Божія со Отценъ <sup>294</sup>). Замъчательна внига о св. Духп., по ученію объ исхожденіи Духа св. отъ Отца <sup>295</sup>). Въ сочиненіи противо Тудеево и язычниково доказывается божественность ученія христіанскаго, исполненіемъ пророчествъ и дъйствіями крестной проповъди на сердца людей, а въ 8 словахъ протист Тудеест, показывается, что обряды іудейскіе отмінены, и потому совершать ихъ теперь значить, поступать вопреки воль Божіей 296). Часто бесьдоваль Златоустый, противь манихеевь, зашищая совершенство творенія Божія и единство Творца всего видимаго и невидимаго 297); иногда говорилъ и противъ другихъ еретиковъ 298). Много замечательнаго для догматики заключають: а) беседы на Рождество Христово, гдв обличаются хулы язычниковъ и манихоовъ васательно воплощенія Сына Божія; 6) 3 бесёды о діаволь, где въ первой показываеть, что міромъ управляеть Богь, во 2-й учить, что лъность наша, а не діаволь, вредить нашь; въ 3-й рышаеть вопросъ: не лучше ли бы было, если бы истребленъ быль діаволъ? Здівсь же показываются действія тайны искупленія <sup>299</sup>); в) искупительное значеніе смерти Христовой объясняль въ беседахь о кресте <sup>200</sup>); г) Важны бе-

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup>) См. пр. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup>) Op. T. 2. p. 245. 465. 531.

<sup>294)</sup> См. пр. 39. 43. 45. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup>) Ор. Т. З. р. 797. Монооконъ отнесъ это сочинение въ подложнымъ. Но это произволъ.—Не только Фотій признавалъ это сочинение за Златоустово (Bibl. cod. 277), но и пр. Іоаннъ Веккъ, извъстный по расположению своему въ мизніямъ папизма, не отвергалъ подлинности его (Ар. Allatium in Graecia orthod. Т. 1).

<sup>296)</sup> IIp. 40-43. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>ээт</sup>) См. пр. 37. Въ пособіе у Монфовона. Index rerum, sub vocab. Manichaeus, in. Т. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>398</sup>) Особенно противъ маркіонитовъ, докетовъ, македоніанъ. См. Montfauconii Diatriba de haereticis, quos frequenter memorat Chrisostomus. Т. 13 р. 184—190. Также Index rerum sub. voc. Marcion et caet.

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup>) См. прим. 37. Ор. Chrys. Т. 2 р. 245.

<sup>&</sup>lt;sup>800</sup>) Op. T. 2. p. 397-421.

седы объ Іудю, где говорится о тайнахъ Евхаристіи, и письмо къ Кесарію противъ Аполлинарія по ученію о той же тайнь; г) Въ 2-хъ бесьдахь на пятидесятницу, показываются действія Св. Духа, утешитем въ душв человвческой; бесвда о Co. Духю, отчетливо говорить о Божествъ и личности Духа Святаго, Его дарахъ и дъйствіяхъ, въ об-мченіе македоніанъ и частію монтанистовъ зод.). Все, что могли бы мы еще ожидать для догиатики отъ такого превосходнаго учителя, каковъ Златоустый учитель, всего лучше могло быть выполнено и действительно выполнено въ толкованіяхъ его на св. писаніе; здісь св. Іоаннъ превосходно объясняеть догматическія изреченія св. писанія, и кром'в того, не ръдко вводитъ обличенія противъ разныхъ заблужденій. Вотъ напр. какъ объясняеть отъ Іоан. 16, 4. "От моего приметя, т. е. отъ моего въдънія, одно въдъніе тое и Духа, потому согласное съ монть будеть говорить. Вся, елика имать Отець, Моя суть. Итакъ поелику то все Мое, а Онъ будетъ говорить то, что принадлежитъ Отцу: то не иначе, какъ отъ Моего будеть говорить... От моего примета, - или отъ благодати, низшедшей на плоть мою, или отъ въдвнія, которое имбю, но не какъ нуждающійся, а какъ наставляемый другимъ, а потому что въдъніе наше-одно и тоже".

<sup>&</sup>lt;sup>301</sup>) См. пр. 51, 87, 90, Ор. Т. 2. Письмо къ Кесарію (Т. 3. р. 742) писано собственно съ твиъ, чтобы отвлечь друга Кесарія отъ ученія аполлинарієва. Письмо это возбудило много споровъ и сочиненій, именно своимъ отзывомъ о Евхаристіи. Папистамъ слишкомъ не нравится отвывъ, не сходный съ ихъ транзсубстанціацією, я они сильно домогались отвергнуть подлинность его. Въ пользу подлинности говорять: а) кром'в рукописей Леонтій, Анастасій современникъ испов. Максима, Іоаннъ Димаскинъ, пр. Никифоръ, которые приводять мъста изъ сего письма, называя сочиненіемъ св. Іоанна, архіеп. констан. (греч. текстъ ихъ словъ изданъ у Канизія Lection. ant Т. 1. р. 233, у Моноокона, слова Леонтія у Мая Nov. Collect. vet. auct. Т. 7. Romae 1833. p. 130. 135); б) Слогъ и содержание ничего не говорять противъ подлинности; слогь тоть же, какой и въ прочихъ письмахъ, неотличающійся изяществомъ; Монфоконъ напрасно указываетъ для сравненія на слогь словъ противъ аномесвъ; тутъ сравнения и быть не можеть. Папистъ Ле-Кень (Dissert. 3. in fronte op. S. Damasceni) изъ всехъ силь бьется доказать, что Злагоустъ не могъ такъ говорить о воплощении, какъ говоритъ письмо къ Кесарию: но и Мон-•оконъ сознается, что Ле-Кень принялъ на себя слишкомъ много. Для сравненія пусть читають писанное противъ аполинаристовъ Григоріемъ Богословомъ, Григорісмъ Нисскимъ, Асанасісмъ. Аполлинарій и Евтихій-отецъ и сынъ; что сказано противъ одного, говорило и противъ другаго; в) О св. Евхаристіи въ письма въ Кесарію сказано такъ: «какъ прежде того, когда освятится жайбъ, мы называемъ его жавбомъ; а когда освящаетъ его благодать при посредства священника, онъ уже свободенъ отъ наименованія хлабомъ, а сталь достоинъ имени тала Господня, хотя свойство (ФОСС) жайба осталось въ немъ, не стало два тела, а проповедуемъ одно твло Сына: такъ и здъсь при пронивновеніи (вуєброскоть) твла божественною природою, то и другое составляетъ одного Сына, одно лицо». Если безпристрастно судить о смысать втихъ словъ; то въ никъ столько же мало благопріятнаго для Кальвина и даже для Лютера, сколько для маломысленной римскей transsubstantiatio.

§ 177. IV. Заботливость святителя объ устроенім вижшияго богослуженія. Его литургія.

IV. Тоть, кто столько заботился о спасеніи ближняго, и такъ глубоко понималь человъка, не могь не заботиться объ устроеніи внишняю богослуженія; оно такъ тъсно соединено съ созиданіемъ внутренняго человъка.

Были къ тому и случаи. После того, какъ аріане указами Осодосія вел., лишены были храмовъ въ Константинополь 301), они стали собираться для нощнаго богослуженія въ городскихъ портикахъ; здівсь они становились на два хора и пъли антифоны, прибавляя въ концъ ихъ аріанскіе припъвы. Храмъ ихъ билъ за городомъ. На разсвътъ они отправлялись торжественнымъ ходомъ въ храмъ свой, пъли свои пъсни, прибавляя въ припъвахъ хулы на православіе: "гдъ проповъдующіе въ троичности единую силу?" Кроив того, что наглость аріанъ, сама по себъ осворбляла православіе, пышность аріанскихъ ходовъ могла имъть вредное вліяніе на простой народъ. Св. Іоаннъ, могъ испросить у императора указъ въ обуздание наглости: тогда онъ еще пользовался всею милостію двора. Но у Златоустаго, на все средствомъ была мудрая любовь. Вивсто того, чтобы ственять своеволіе гражданскимъ закономъ, онъ потребовалъ только, чтобы и православные собираясь на ночное бденіе, пели по клиросамъ стройно и совершали ходы чиню. Онъ набралъ лучшихъ пъвцовъ и назначилъ пъсненныя возглашенія съ исповъданіемъ св. Троицы. Между прочинъ указывалъ пъть древнее славословіе, "Слава Отцу и Сыну и Св. Духу". Императрица, дала своего учители півнія, который, какъ говорять Созомень и Никифоръ, заготовляль и гимны, а по словань Сократа, быль учителемь півщовъ-По мысли мудраго пастыря устроены были для ходовъ серебряные вресты и свъчи. Въ короткое время православные превзошли аріанъ и стройнымъ пвніемъ и благоговвніемъ ходовъ; послв того, никто уже не смотрълъ на аріанскую чинность. Аріане озлились на успъхъ православія, въ одинъ изъ крестнихъ ходовъ напали на православнихъ и несколь-

Противъ двужъ первыхъ говорятъ слова: «проповъдуенъ одно тъло Сына». Противъ послъдней: «свойство хлъба осталось въ немъ». См. другія изреченія святителя о Евхаристій въ Бес. на Кор. 24. § 1. 2. 4. въ 27 Бес. § 2. 5. 28 Бес. §§ 1—2, гдъ между прочемъ: Καθάπερ γὰρ τὸ σῶμα ἐχεῖνο ἐνοῦται τῷ Χριστῷ, οῦτω χαὶ ἡμεῖς αὐτῷ διὰ τοῦ ἄρτου τούτου ἐνοῦμεθα. р. 213. Т. 10. Тим. Бес. 2. § 4, на Мат. Бес. 82. § 5. 6. Изъ напистовъ подлинность письма защищали кромъ Баснажса (Canisii Lect. Т. 1. Amst. 17. 25) Гардуниъ (Joh. Chrisostomi Ep. ad. Caesarium, gr. et lat. ed. et notis ac dissertatione illustrata in Harduini oper. selectis, Amstel. 1709), Дю-пень (Nouv. Bibl. des auters Eccelesiast. Т. 3. р. 37. S. Т. 19. р. 106).

кихъ убили. Но это имъло слъдствіемъ только то, что имъ, какъ бунтовщикамъ, запрещено было публично пъть свои пъсни; а православные продолжали совершать служение такъ, какъ устроилъ Святитель 303). Такимъ образомъ, это было началомъ и стройнаго приія во время нощнаго бдівнія и ходовъ крестныхъ, и началомъ тропарей церковныхъ. Другимъ еще болве важнымъ учреждениемъ св. Златоустаго быль чинъ митургіи. И здёсь открылся тоть же духь Златоустаго — снисходительная и умная любовь его къ ближнимъ 304). Св. Проклъ, ученикъ Златоустаго, и въ последстви пастырь той же константинопольской перкви тавъ пишетъ о семъ установлени Златоустаго: "св. Василій (веливій), поступая съ людьми, какъ съ больными, представилъ литургію въ сокращенномъ видъ. Спустя немного времени, отецъ нашъ влатый по языву, Іоаннъ, съ одной стороны какъ добрый пастырь, ревностно заботясь о спасеніи овень, сь другой, взирая на слабость человіческой природы, ръшился исторгнуть съ ворнемъ всявій предлогь сатанинскій. Потому онъ, опустивъ многое, учредилъ совершение литургия сокращенивишее, чтобы люди слишкомъ, любя все то, въ чемъ есть свобода и непринужденность, обольшаясь вражескими помыслами, мало по малу вовсе не отстали отъ апостольскаго и божественнаго преданія воб). Слова ученика Златоустаго и константинопольскаго пастыря, сами по себъ заслуживаютъ полное довъріе. Кромъ же того, постоянное преданіе церкви греческой 306), сирской 307) и славянской 308), древніе списки литургім греческіе, сирскіе 309) и славянскіе 310), несомнънно подтверждаютъ и върность извъстія Проклова и то, что извъстная нынъ литургія Златоустова принадлежитъ святителю Златоустому. Если бы позволяло мъсто, словами беседъ Златоустаго можно бы было доказать, что известная

<sup>&</sup>lt;sup>303</sup>) Сократъ 6, 7. 8. Совоменъ 8, 8.

<sup>304)</sup> Подлинность Златоустовой литургів подробно изслідована въ стать в моей: Іоаннъ Златоустый—учредитель богослуженія. См. Христ. Чт. 1850 г.

<sup>&</sup>lt;sup>305</sup>) О предавім литургін Хр. Чт. 1839 г.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup>) Cm. Allatii de consensu. Eccl. p. 1, 148.

<sup>&</sup>lt;sup>307</sup>) О сирской литургін Златоустаго Assemani Bibl. Or. 1, 615. Renauditi orient. liturgiae T. 2. p. 242. 254. 260.

<sup>\*\*\*</sup> Nota S. Ludmillae p. 36. ed. 1767. Кириллъ и Месодій въ Моск. 1843 г. 309) Древніе греческіе списки въ Миланской, Лейденской и Парижской Б—кохъ см. Montfauc. Bibl. p. 526. Catalog. M. B. Bibliothecae Lipsiensis, Grimmae 1837. Галлана ист. евр. литературы 2, 35. Самый древній Барбериновъ, напечатанъ Гоаромз въ греч. требникъ. Левз Тускз въ 1151 г. перевелъ литургію Златоуста съ греч. на латин. языкъ, переводъ его изданъ Colmar. 1540. 4. Antwert 1562. int. liturgias a Claudio de Saincte. О другихъ греч. рип. Allatius de Consensu p. 1168. Fabritius Bibl. grae. 8, 363.

<sup>340)</sup> Самый древній слав, списокъ литургін Златоустовой—списокъ пр. Антонія римлянина, за темъ Варлаама хутынскаго, М. Кипріана рип. Синод. Б—ки № 605. 604. 601.

нынъ литургія Златоустаго, дъйствительно принадлежить времени Златоустаго. Поелику въ бесъдахъ видимъ тоть же существенный чинъ, тъже возглашенія, тъже молитвы, какія читаемъ въ извъстной литургіи Златоустаго зіі). Впрочемъ не хотимъ сказать того, что всъ части извъстной нынъ литургіи принадлежать св. Златоустому. И бесъды Златоустаго и историческія свидътельства говорять совсымъ другое; по тымъ и другимъ видно, что нъкоторыя пъсни вошли въ составъ литургіи послъ св. Златоустаго; но эти перемъны не измънили существеннаго состава литургіи, они относятся то къ литургіи оглашенныхъ, то къ той части, которая слъдуеть за совершеніемъ евхаристіи зіі).

## § 178. Феотимъ Скиоскій.

Өеотимъ (съ 390 г.) спископъ Томъ, что въ малой Скиоіи, одинъ изъ дѣятельныхъ проповѣдниковъ вѣры, между гунно-славянскими ордами, просвѣщенный сподвижникъ св. Златоуста 1). Довольно трудовъ

зы) Бингама и Монфокона далани выписки изъ бесадъ Златоустаго съ нам'вреніемъ представить литургію времени Златоустаго. Но эти выписки далеко не достигаютъ цали своей; частію она не полны, частію не тотъ смыслъ даютъ словамъ Златоустаго, какой принадлежить имъ, или изм'аняютъ дайствительный порядомъчастей. Ни протеставить, ни папистъ не въ состояніи понять всего у Златоустаго, какъ могъ бы понять православный, предъ глазами котораго совершается служба времени Златоустаго. Аспусти справедливо вам'атилъ, что греческая литургія еще не им'астъ для себя Монфоконовъ и Мураторієвъ.

<sup>&</sup>lt;sup>313</sup>) Послѣ св. Златоустаго вошли въ составъ литургін его: а) пѣснь единородный Сыне; б) пѣснь иже херувимы тайно образующе; в) дневные тропари; г) символъ вѣры; д) пѣснь Богородицѣ: достойно есть; е) пѣснь да исполнятся уста наша хваленія.

<sup>343)</sup> См. между прочимъ слово на прешеніе Христово, гдъ обличаются ръдкопосъщающіе храмъ Божій.

<sup>344)</sup> Одни заглавія бесёдь его уже представляють богатство свёдёній о древнемъ Богослуженіи. Точное опредёленіе времени и міста бесёдь особенно важно для археолога. Бингамъ, Августи и Бинтеримъ обогатили свои археологическія сочиненія свёдёніями, взятыми у Златоустаго. Но многое еще не тронуто.

<sup>1)</sup> Томи—м'всто ссылки Овидіовой, главный городъ Малой Скисіи. По описанію Плинія страна, которою владіли «Скисы-земледільцы» (аготугся), простиралась

требовала отъ него, и собственная весьма общирная епархія его, простиравшаяся между Чернымъ моремъ и Дунаемъ къ Оракіи (въ нынъшней съверо-восточной Булгарів). На другомъ (на лъвомъ) берегу Дунан кочевали тогда гунны, вместе съ покоренными славянскими племенами 2). Осотимъ, простеръ силу въры и любви и на дикія орды; путешествовалъ по странъ занятой ими, и молитвою побъждалъ свирвность ихъ; привывшихъ къ грабежамъ старался смягчать любовію благотворительною, угощаль и ласкаль ихъ подарками. Сила чудесъ, совершенныхъ имъ о имени Господа Інсуса, до того, поражала племена грубыя, что онв называли его богомъ римскимъ 3). Когда въ 399 г. св. Златоустъ, разсматривалъ на соборъ дъло о эфессиомъ епископъ Антонинъ, то на соборъ присутствовали вивстъ съ нъкоторыми: и "Осотимъ изъ скиоји и сравји" 1). Въ 402 году, когда Епифаній настоятельно требоваль оть Златоуста и другихь, произнесть соборное осуждение на Оригена и его сочинения, Оеотимъ отвъчалъ: "нътъ, Епифаній, я не хочу оскорблять, того, кто блаженно почиль, и безъ соборнаго разсужденія не смію покуситься на такое богохульное дъло, чтобы осудить, чего не отвергли наши предшественники". Потомъ прочелъ изъ сочиненій Оригена нівкоторыя мівста и доказавъ, что

отъ устья Дуная къ Оракіи и омываемая Тирасомъ заключала въ себъ «превраснъйшіе города-Истрополь, Томи, Калатисъ, Діонисіополь прежде называвшійся Кроны» (lib. 4. с. 11). Страбонъ (7, 6) и Птоломей (3, 10) помъщаютъ здъсь же еще Одиссосъ, Аполлонію и Месемврію (досель извъстную подъ симъ именемъ). Канедра христіанскаго епископа была только въ Томахъ. При Діоклитіанъ епископомъ Скиеін быль Евангеликь (vitae Patr. p. 218. Прологь 7 Марта); при Ликивій скончался Осогенъ епископъ Томъ (Минея подъ З Янв., въ мартирологахъ Рабана и Беды называется онъ Титомъ); на Никейскомъ всел. соборъ присутствовалъ спископъ Томъ, но имя его неизвъстпо (Евсевій въ жизни Константина 3, 7); съ Валентомъ врівниномъ препирался испов'ядникъ Бретаніо епископъ Томъ (Созом. 6, 21. Осодоритъ 4, 35); на 2 всел. соборт присутствоваль Терентій томскій епископъ (Совом. 7, 9. Никифоръ 12, 13. Ingel. Consilii Const. Lex. Theodosii M. Ausonio c. ad Karl. August, Факундъ lib. 4. p. 34. T. 10. M. Bib. Patr.). За тъмъ савдоваль Өеотимь, который въ 392 г. уже извъстенъ быль Іерониму и какъ ецископъ и какъ писатель (Catal. illust. vir. 131). Почтенный ващитникъ Нестора безъ основанія говоритъ, что Ульфила былъ епископомъ въ Томахъ (оборона Нестора стр. 199). Готом, народъ кочующій-носили въ шатрахъ идоловъ, точно также походный былъ у нихъ и христіанскій храмъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) На явой сторонъ Дуная, напротивъ малой Скией была великая Скиейя, гдѣ по Нестору, издавна жили многочисленныя слав. племева Тиверцевъ и Умичей. Лавр. яѣт. стр. 7. Супрасльская яѣт. стр. 168, сл. оборона Нестора стр. 258. 259. Объ участи слав. племенъ въ походахъ Гунновъ см. Шафарика стр. 256. 257. § 15. № 5. § 8. № 13, 8. Записки Приска, о Венедахъ при Дунаъ, карта Певтингерова (161—423 г.), у Шафарика стр. 220—28. № 8. 9. § 8. Сл. о Златоустъ зам. 134. 180.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Созоменъ 7, 28. 8, 14. Сократъ 6, 12.

<sup>4)</sup> Палладій о жизни Зтатоуста стр. 123.

они согласны съ истиною и полезны для церкви, присовокупилъ: "тѣ, которые осуждаютъ эти книги, не замѣчаютъ, что осуждаютъ и то, что написано въ сихъ книгахъ <sup>5</sup>). Сократъ и Созоменъ пишутъ, что Өеотимъ велъ жизнь строгую, носилъ убогую одежду, вкушалъ пищу только тогда, какъ принуждалъ къ тому голодъ. По словамъ Созомена, Өеотимъ "управлялъ церковію Томъ и прочей Скиоїи, какъ во все то время, кагда Златоустъ былъ на каоедрѣ епископской, такъ и послѣ": но вѣроятно, послѣ Златоуста онъ не долго былъ просвѣтителемъ племенъ кочующихъ <sup>6</sup>).

По словамъ историковъ, Өеотимъ былъ и по жизни и по просвъщеню христіанскій философъ. Блаж. Іеронимъ въ 392 г. писалъ: "Өеотимъ, епископъ Томъ скиескій, издалъ въ разговорахъ, по образцамъ древняго красноръчія, краткіе и прекрасные трактаты, и какъ слышу, пишетъ и другія сочиненія").

Леонтій, жившій, не долго посл'в Феотима, выписываль краткія міста изъ двухъ сочиненій Феотима скиоскаго — изъ сочиненія — "объ ученіи Спасителя", и изъ другаго — «противъ идоловъ» в). Св. Дамаскинъ помістиль въ свои параллели нівсколько мість изъ послівдняго сочиненія и изъ трехъ другихъ сочиненій Феотима: "на Бытіе", изъ толкованія словъ: "аще принесеши даръ твой ко олтарю" и изъ слова: о постів в). Къ сожалівню, ни одно изъ сочиненій блаж. Феотима, не дошло до насъ въ полномъ своемъ видів.

# § 179. Астерій амасійскій: Жизнь его.

Астерій епископъ Амасіи, что въ Понтв, воспитанъ быль въ Антіохіи 1). Молодой съ отличными талантами, Скиоъ, купленный бога-

<sup>5)</sup> Сократъ 6, 12. Созоменъ 8, 14.

<sup>6)</sup> Прееменкъ Өеотема—Тимоесй подписался подъ опредъленіемъ собора 431 г. Память св. Өеотема въ римскомъ мартир. 20 Апр. Acta Sanct. ad April.

<sup>7)</sup> De vir. illustr. c. 131.

<sup>\*)</sup> Мъста напеч. Майомъ in Coll. vet. auct. 7, 99. 107.

<sup>9)</sup> Parallela p. 640. 675. 694. 785.

<sup>1)</sup> Онъ быль однить изъ преемниковъ Григорія чудотворца, и именно послѣ Евлалія (Созом. 7, 2). Фотій писаль (Amphiloch. quaest. 125. ad. Combefis in auct. p. 281 ad Montfauc. in Bibl. Coisl. p. 346), что Асгерія амасійскаго не надобно смѣшевать: а) съ Астеріємъ жестовимъ аріаниномъ епископомъ кирскимъ, который по молитев св. Юліана Аввы, какъ пишеть и Оеодорить (List. rel. с. 2), поражень быль внезапною смертію; б) съ Астеріємъ, ученикомъ Аввы Юліана, который оъ 370 г. быль самъ Аввою обители, о чемъ также пишеть Оеодорить (hist. rel. 2); в) Столько же не надобно смѣшивать и съ Астеріємъ каппадокійщемъ, который изъ Соенста обратился было къ кристіанству, но при Діоклитіанъ въ 304 г. быль язычникомъ, потомъ обращенный М. Лукіаномъ напрасно домогался опископскаго

тымъ антіохійскимъ учителемъ грамматики, въ короткое время столько успълъ въ наукахъ словесныхъ и правовъдъніи, что изумлялъ собою Грековъ и Римлянъ; и у сего то скиоа Астерій, по собственнымъ слованъ его 2), слушалъ урови; а потомъ занималъ онъ должность адвоката 3). На каседру амасійскую Астерій вступиль послѣ Евлалія, прославившагося подвигами исповедника во время Валента, и съ одушевленіемъ христіанскаго витіи исправляль нравы, испорченные аріанствомъ 1). Въ одной изъ бесъдъ, своихъ, обличая скупость, онъ представляетъ на видъ своимъ слушателей, какъ во время Юліана, страсть владіть чужимъ доводила нъкоторыхъ до того, что "мъняли въру, какъ одежду"; примъры, прибавляеть онъ, сохраниль слухъ "нашего въка, 5). Въ бесвдв на новый годъ, пастырь изображаетъ суетность замысловъ человическихъ, представляль въ примиръ, какъ и Златоустъ, внезапное паденіе евнуха Евтропія (случившееся въ 399 г.): «въ прошедшемъ году, говорить настырь, замышляль онь дёла гигантскія, а нынё покрывается малою частичкою земли» 6). Слёд. бесёда говорена была въ 400 г. Анасійскій пастырь, "пропов'вдникъ православія, трудолюбивни наставникъ добродътели, жилище благочестія", скончался "въ глубокой старости"<sup>7</sup>), въроятно въ 404 году.

### § 180. Сочинения его. Содержаніе замічательныхъ бесідь.

Сочиненія пастыря амасійскаго, причисляемаго къ отцамъ церкви П. Никифоромъ и Фотіемъ, и соборомъ вселенскимъ в), показываютъ

сана (Филат. 2, 15. Сокр. 1, 36), и быль изступленнымь защитникомъ аріанства, въ пользу котораго писаль сочиненіе, толковаль псалмы, Евангеліе, посланіе къ Римлявамъ (Іерон. de Script. сар. 94. 96. Созоменъ Н. Е. 2, 33); г) Наконецъ еще извъстенъ Астерій Скивопольскій, котораго Іеронимъ считаетъ между толкователями псалмовъ (Ер. 83. ad Magnum. Ер. 74. ad. Augustin).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ Бесъдъ на сына сотнякова, содержание которой сохранялъ Фотій (Bibl. cod. 271. р. 819).

<sup>3)</sup> Въ беседе о Лазаре онъ говоритъ о себе, что «некогда ходилъ въ судебное место».

<sup>4)</sup> Соломенъ 7, 2. Cotelerii Monumenta 2, 516.

<sup>5)</sup> Bec. 3. p. 57. in Auct. Combesisi.

<sup>•)</sup> Р. 78. См. о Златоуста. Другой примъръ внезапной перемъны, представленный Астеріемъ, Руфинъ, лишенный головы въ 395 г.

<sup>7)</sup> Фо ій Amphiloch. quaest. 125. Память св. Астерія римская церковь празднуеть 30 октября. Сл. зам. 6. и 7.

<sup>8)</sup> Слова собора никейскаго 2. Аст. 4. с. 14. Аст. 6 et 8. Ар. Binium. Т. 3, 544 659. 570. Одинъ изъ собора Өвөдөръ, епископъ команскій, называеть его учителемъ блаженнымъ и богоноснымъ». Св. П. Никифоръ говоритъ о немъ въ Антиретних ар. Combefis. in Auctar p. 267. П. Фотій in Amphilochia quest. 125. ар. Montfauc. Bibl. Coisliana p. 346.

въ немъ преимущественно витію церковнаго и витію такого, которий можетъ занять почетное мъсто между церковными проповъдниками. Всъ, дошедшія до насъ, сочиненія его состоятъ изъ проповъдей: но въ нихъ много назидательнаго, какъ для въры, такъ и для благочестія <sup>9</sup>).

Покажемъ содержание самыхъ замъчательныхъ бесъдъ.

1) Въ беседахъ на притчу о Богатоме и Лазаръ поучаеть, что Господь Іисусь "не только ученіемъ наставляль людей, но и примврами побуждаль въ святой жизни". И за темъ начинаеть объяснять притчу о Богатомъ и Лазарв, въ духв благочестиваго размышленія. Слова: бъже человък богата, иже въ порфиру облачащеся и виссона, возбуждають въ немъ сельное обличение противъ роскоши въ одеждахъ и украшеніяхъ. Сими словами, разсуждаетъ Астерій, Спаситель, обличаеть пышность богачей и научаеть довольствоваться одеждами, которыя могли бы только защищать отъ непогоды: такое назначение одеждъ показано первому человъку. "Если же вы, говоритъ проповъдникъ, отвергаете ленъ и волну, если гнушаетесь твиъ, что благій Богь вамъ подалъ; если для удовлетворенія прихотей пышности, вы взискиваете одежды, похожія тонкостію на сти паутинныя; не обличаеть ли это вашихъ женскихъ нравовъ? "Затемъ порицаетъ техъ, которые хотъли одъваться неиначе, какъ въ одежды, испещренныя изображениям разныхъ звърей, птицъ и пр. Не щадить и тъхъ, которые, прикрываясь видомъ набожности, заказывали великоленно укращать простыя одежды изображеніями евангельских событій. «Если, говорить, эти люди сколько нибудь върять инъ: пусть продадуть тъ одежды и почтутъ истинныя изображенія Божіи... Не пиши Христа: довольно, что Онъ приняль плоть нашу... Не изображай на одеждахъ разслабленнаго. подай помощь бъднымъ больнымъ. Напрасно смотришь на изображение кровоточивой жены; покажи сострадание оставленной и угнетенной вдо-

<sup>9) 14</sup> Бесвять Астерія изданы Комбесивомъ in Т. 1. auctarii novissimi Paris. 1648. 1672. и Дупесмъ: Auctarium, Paris. 1624. Тъмъ же Комбеснвомъ напечатаны извлеченія Фотія изъ беседь Астерія. Въ числе этихъ беседь, которыя оставляеть за Астеріемъ частію Фотій, частію и другіе древніе, (cod. 271), находятся: а) изданная въ числъ бесъдъ св. Прокла Бес. на первом. Стефана, Combefisi Auct nov-Т. 1. р. 283); б) увъщание къ покаянию, которое савдун некоторымъ рукописянъ издали между сочиненіями Григорія Нисси. Т. 2. ed. 1638. р. 165; в) Слово о пости которое вздавали также въ числъ сочиненій св. Григорія, Т. 2. р. 247. Котельеръ вздаль еще (Т. 3. monum Graec. Eccl.) 4 беседы Астерія на псалмы 4. 5. 6. и 7. Слогъ не препятствуетъ признать ихъ сочинениемъ Астерія амасійскаго; онъ говорены на извъстные дни, а это опять поназываетъ, что онъ скоръе могутъ быть признаны произведеніемъ амасійскаго пропов'ядника, чамъ Астерія Скиеопольскаго толкователя X псалмовъ (см. зам. 1). Гекшеніемъ издано Астерієво похвальное слово Василію амасійскому. Acta Sanct. ad 26 April). Нъсколько отрывковъ въ Acrepia приводится in Catena Patrum in Lucam ed. a Corderio, Antwerpiae 1628. У Мина Patrol. Т. 40. изд. 21. Беседа Астерія.

видъ. Напрасно смотришь на гръшницу, поверженную къ ногамъ Христовниъ; помни и плачь о твоихъ гръхахъ. Не изображай воскресшаго Лазаря, приготовь защиту на будущее твое воскресеніе. Къ чему носишь на одеждъ слъща? утъшь благотвореніемъ живаго слъща"... Въ остальной части бесъды продолжаетъ обличать пышность въ нарядахъ, показывая, сколько люди разоряются на нихъ, сколько дълаютъ несправедливостей самыхъ черныхъ, къ какимъ порокамъ ведетъ эта страсть.

Приведенныя слова Астерія о священныхъ изображеніяхъ иконоборцы часто повторяли въ своихъ хулахъ на св. иконы. Но надобно
бить слишкомъ предубъждену противъ св. иконъ, чтобы не видътъ,
что Астерій обличаетъ вовсе не то, что осуждали иконоборцы. И а)
онъ говоритъ противъ священныхъ изображеній, писанныхъ на простихъ одеждахъ, а не противъ иконъ храма. б) Онъ обличаетъ собственно пышность, которая самую святыню употребила въ пищу гръховной страсти, и вовсе не выполняла цъли священныхъ изображеній. в)
Если во время Астерія людьми набожными (εὐσεβέστεροι) вводимы были
священныя изображенія, даже и въ домашнее употребленіе, хотя и не
вст благочестиво выполняли благочестивое дъло: то справедливое заключеніе изъ того должно быть то, что благоговъніе къ священнымъ предметамъ преступило уже тогда границы, а не то, чтобы не было иконопочитанія, или чтобы иконопочитаніе само по себть было осуждаемо.
Все это подтверждается другими бестадами Астерія.

2) Изображение мученичества всехвальной мученицы Евоиміи, пострадавшей при Діоклетіант, есть несомитиное сочиненіе св. Астерія амасійскаго, какъ это показываеть 7-й вселенскій соборъ 10), и такой строгій критикъ, каковъ быль Фотій 11). Въ семъ повъствованіи Астерій, сперва говорить о мученическомъ подвить св. Евоиміи, потомъ продолжаеть: "священные служители таинъ Божіихъ, всегда чтятъ память ея словомъ, и тщательно поучають собирающійся народъ тому, какъ совершила она подвить теритині. Сего мало, благочестивый живописецъ, сколько могъ при пособіи своего искусства, живо изобразиль всю исторію ея страданій на плить и помъстиль около гроба, чтобы видъли другіе". Затъмъ Астерій подробно описываеть, въ какомъ видъли представлены были живописцемъ подвиги св. мученицы 12).

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Соборъ въ 4 двянім выписываетъ все это сочиненіе, какъ сочиненіе Астерія, и потомъ ссылается не него въ 6 и 8 двянім Ар. Віпішт іп Т. 3. coll. can. р. 544. S. 659. 700. Папа Адріанъ также приводитъ сіе сочиненіе Астерія lib. de imaginibus.

<sup>11)</sup> Въ двухъ сочиненіяхъ въ библіотект in cod. 271 р. 820. и въ вопросахъ Аменлохіевыхъ, quaest. 125.

<sup>12)</sup> Это сочиненіе напеч. въ Христ. Чт. 1827. ч. 27, съ замічаніями. Издатели вийсті съ Тиллемономъ полагають, что это не бесіда, а домашнее сочиненіе, писанное еще прежде принятія епископскаго сана. Но а) на собор'я называли его истор. учение объ отц. церкви. т. п.

3) Въ бесвдъ на мучениковъ, Астерій показываетъ намъ и людей, противъ которыхъ надлежало въ его время защищать почтеніе къ святымъ Вожіниъ и къ св. останкамъ ихъ. Это были, какъ говоритъ онъ, язычники и новые Тудеи-евноміане. "Влагоговъйно, проповъдуетъ онъ, хранимъ мы тъла ихъ (мучениковъ), какъ сосуды благословенія, какъ орудія прославленныхъ душъ, любезныхъ Інсусу, какъ жилища небесныхъ духовъ. Мы поручаемъ себя покрову ихъ. Мученики тоже въ церкви, что воины въ крипости. Народъ со всихъ сторонъ стремится въ гробамъ ихъ и чтить ихъ торжественными празднествами. Всв печальные находять себъ у нихъ убъжище. Мы обращаемся въ ихъ холатайству въ модитвахъ. И это благоговение наше облегчаетъ гнетущую нась тяжесть, исцівляеть болівани, усмиряеть гивов князей. Больно дитя у родителей, они отдають его на руки имъ, оставляя врачей спъщать ко гробу мученика, молять Господа, зовуть къ ходатаю своему: "О ты! который такъ страдалъ для Інсуса, помолись за это больное дитя!... Мы не покланяемся (од проохочобием) мученикамъ, но чтимъ (тінфіне) ихъ, какъ искреннихъ поклонниковъ Божінхъ. Не людей чествуемъ, а чудимся тъмъ, которые во время искушеній принесли себя въ честь Bory (севасвечтас веф). Мы полагаемъ ихъ въ благоукрашенныхъ ракахъ, воздвигаемъ храмы на ихъ гробахъ съ тъмъ, чтобы ревновать почестямъ техъ, которые такъ прекрасно скончались. И не безполезенъ нашъ трудъ для нихъ; мы пользуемся ходатайствомъ ихъ предъ Богомъ". Евноміанамъ говорить святитель: "чудно ли, что вы Гудеи новаго покроя, безчестите мучениковъ, вы, которые презираете Христа и лишаете Его въ словахъ своихъ равенства со Отцемъ? Вы овгаете мвсть, въ которыхъ почіють св. тела, какъ месть нечистыхъ? Но если другое что не приходить на умъ вашъ, устращитесь названія христіанъ, вы, которые вивств съ язычниками ненавидите мучениковъ. Или вамъ неизвъстно, что начальникъ мучениковъ Христосъ? Онъ первый пострадаль и оставиль рабамь ревность свою". И представляеть рядъ мучениковъ Апостоловъ. «Но я знаю, продолжаетъ проповъдникъ, что ты думаешь, слушая меня. Ты говоришь: и я участникъ того же, если буду жить добродътельно, и я ни чемъ не хуже и буду почтенъ не меньше тъхъ, которымъ теперь удивляются? Такъ подлинно: слова постойныя гордеца, который оправдываеть себя по примъру самохвала фарисся; тутъ ни чуть нътъ смиренія. Но слишкомъ извъстно, что

<sup>«</sup>словомъ о вконъ»; б) Астерій начиваєть слова свои, какъ Бесъду: «Недавно, братія, я имълъ» и пр. в) То, что Астерій говорить о чтеніи Демосоена, и упомикаєть о живописць Евораморь и о Медеъ, не доказательство того, что это не слово: Богословъ и читалъ и помъщаль въ словахъ слова влинскихъ поэтовъ и ораторовъ, а Астерія вызываль на то самый предметъ слова. Тамъ же напечатана Бесъда Астерія о «управитель».

надобно прежде смириться, чтобы подняться на высоту: такова мысль Господа. Подумай хотя бы для того, чтобы считали тебя благочестивить, не нужно ли тебь отдать честь освятившимъ для тебя путь благочестія, вождямъ святости, учителямъ добродітели, научившимъ тебя герпіть и презирать смерть ... Много могуть святые; хотя оставили они эту жизнь, но благотворять людямъ". И представляеть примъры тому, сперва изъ ветхо-завітной исторіи, потомъ изъ исторіи апостоловь и мучениковъ Бесёда драгоціная для учениковъ Лютера!

4) Въ бесъдъ на новый годъ, съ ревностію христіанскаго пастыря, обличая языческое празднованіе новаго года, говорить: "Что это за праздникъ? Къ чему эти издержей? Я не знаю. Скажите вы, которые празднуете. Дайте причину, какъ мы представляемъ причины истинныхъ праздниковъ, праздниковъ божіихъ. Вотъ мы празднуемъ Рожсфестью (Христово), потому что въ сіе время Богъ явился во илоти. Празднуемъ праздникъ сепьтовъ (фотбо жатоторого.—Крещеніе Христово), потому что прощеніемъ гръховъ возведены изъ мрачной темницы прежней жизни къ свъту и славъ. Еще укращаемся и свътло радуемся въ день воскресснія; ибо онъ показываетъ намъ, что мы будемъ безсмертны и намъ надобно преобразоваться для лучшей жизни. Какъ празднуемъ мы эти праздники, такъ и прочіе праздники". И за тъмъ показываетъ, что языческіе обряды новаго года безсмысленны.

## § 181. Преподобный Іеронимъ Стридонскій: жизнь A) до переселенія на востояъ въ 385 г.

Обозрѣніе великаго четвертаго вѣка прилично заключить можемъ обозрѣніемъ дѣятельности великаго подвижника и учителя церкви пр. Іеронима.

Іеронимъ родился (въ 330 г.) въ Стридонъ, небольшомъ городкъ, лежавшемъ на предълахъ Далмаціи и Панноніи <sup>1</sup>). Послъ первоначальнаго воспитанія въ домъ отца довольно богатаго, но строго благо-

¹) Слова Іеронима de vir. illustr. 135. Bedechovius въ своей пространной топографіи Венгріи (1718) пишетъ о Стридонъ: Oppidum Stridonense, quod in latino idiomate Stridon, in Slavonico pro vario circumiuncti populi dialecto Stridovo, Strigovo et Strigna appelatur, ut oculis circumspicimus, in valle inter montes vineis consitos situatum est. (с. 60). Онъ же (с. 44) замъчаетъ, что Стридонъ дежитъ на полчаса пути отъ ръки Муры, что страна населена была славянами и что (с. 61) въ 1447 г. папа Николай 5 письмомъ своимъ предписывалъ возобневить древнюю периовь св. Іеронима въ Стридонъ, какъ мъстъ родины Іеронима. Но это Стригово лежитъ въ срединъ Панновіи, а не на границъ ея съ Далматією. Мъсто родины Святого исчевло безъ слъда во время Готеовъ. Несомнъно только то, что св. Іеронимъ былъ славянинъ. Современникъ его Просперъ называетъ его Далматинцемъ (Dalmatus). Самъ Іеронимъ называетъ (Ер. І.) свою родину rusticitatis vernaculam, извъ-

честиваго дворянина 2), Іеронимъ отправленъ быль для дальнъйшаю образованія въ Римъ. Онъ ревностно слушаль здісь уроки въ римской и греческой словесности у знаменитаго Доната, изучалъ сочинения философовъ 3) "Когда я быль еще отрокомъ въ Римв и изучаль свободныя науки, писаль онь въ последствии, то въ дни воскресные съ теми, которые были со мною однихъ лътъ и мыслей, обывновенно ходилъ я къ гробамъ апостоловъ и мучениковъ и часто спускался въ катакомби, гив въ глубинъ земной по объимъ сторонамъ пути въ ствнахъ собрити тъла погребенныхъ" 1). Тавъ было въ первые годы пребыванія Іеронима въ Римъ. Но потомъ школа язычника, особенно такая, какова была римская, пріучила пылкаго юношу къ разсілянности 5). Путешествіе и личное знакомство съ людьми учеными утвшали Іеронима належною на пріобретеніе лучшей образованности и онъ въ (364) 6) отправился путешествовать по Галліи и другимъ містамъ. Но, прибывъ въ Триръ, почувствовалъ онъ ошибки юности и решился разстаться съ міромъ <sup>7</sup>), только не съ науками духовными <sup>8</sup>). Въ Аквилев онъ нашель себв друзей, сколько образованныхь, столько же благочестивыхь и провелъ здёсь нёсколько времени въ подвигахъ уединенной жизни <sup>9</sup>). По смутнымъ обстоятельствамъ, оставивъ уединеніе аквилейское 10), онъ

стнаго по простотъ, и давняго друга своего Каспрека именуетъ (Ер. 68) Pannonium hominem, id est terrenum animal, «Паннонцемъ, т. е. животнымъ землянымъ», чего конечно не сказалъ бы, если бы самъ не принадлежалъ къ Панноніи или Славянів.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Epistola 3 (41) ad. Rufinum. cs. Epist. 4. § 4. liber 1. contra Rufin. § 30. Epist. ad. Eustoch. (T. 4. P. 2. p. 42).

<sup>3)</sup> In Epistol. liber. 1. с. 2. In Ezechielem lib. 12. с. 40. contr. Rufinum lib § 1. 16. Въ послъднемъ сочинении изчисляетъ отъ классиковъ, какихъ читалъ. Донатъ комментаторъ Виргилія и Теренція (Lib. 1. ad. Rufinum.). О чтенія княгъ философскихъ epist. 50 (51) ad Domnionem.

<sup>4)</sup> In Ezechielem liber 12. c. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Epist. 14 (1) ed. Veronenses; epist. (43) ad Chromatium: Scitis ipsi lubricum adolescentiae iter, in quo et ego lapsus sua et vos non sine timore transitis.

<sup>6)</sup> Еще въ Римъ получилъ онъ въсть о смерти Юліана. Сот. in Habac.

<sup>7)</sup> Epist. 3 (41) ad. Rufinum. Post romana studia ad Rheni semibarbaras ripas primus coepi Christum colere.

<sup>8)</sup> Какъ въ Римъ, такъ и въ Триръ онъ, то покупалъ, то самъ списывалъ и просилъ друзей списывать рукописи; въ Триръ онъ между прочимъ списалъ толкованіе св. Иларія на псалмы и его же сочиненіе о соборахъ. Epist. 5 (6) ad Florentium Ep. 4. p. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Здёсь онъ познакомился съ Руенномъ, Хромаціємъ—толкователемъ Евангелія, съ братомъ его Евсевіємъ, съ Никитою. Rufini lib. 1. invectiuae § 3. Iеронить Epist. 3. chron. ad. an 376. Объ Аквилев путеш. *Норова* въ Египетъ 1, 10. Изъ Аквилен писалъ онъ первое письмо свое къ п. Иннокентію о чудесномъ обращения гръшницы. Ep. ad Innocent. de muliere septies acta ap. Martinay 49. ap. Vallarsi. Ep. 1-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Epist. 3 (44) ad. Rufinum: Subito turba mea latere tuo convulsit. Эту бурю подняль, какъ въроятно, vir consularis, обличенный въ местокости и несправедливости.

въ Рим'в омылся водою врещенія; но въ шумномъ Рим'в не могь остаться и въ 373 г., вивств съ посломъ папы, по двламъ антіохійскимъ, отправился на востокъ <sup>11</sup>); сынъ богача ничего не взялъ съ собою на дальный путь, кромъ книгъ <sup>12</sup>); труды пути и подвиги ослабили твердаго подвижника, и въ Антіохіи въ 374 г. онъ страдаль отъ лихорадки, а двое друзей спутниковъ его умерди 13). Во время болъзни страстный любитель классиковъ языческихъ услышалъ грозное обличение своей страсти. "Мив казалось, что привели меня на судъ, писалъ Іеронив. Спрошенный о моей въръ, отвъчалъ я, что я христіанинъ. Но занимавшій первое м'ясто говориль: "ты лжешь, ты цицероніанець, а не христіанинъ: гдв совровище твое, тамъ и сердце твое" 14). Потрясенный до глубины души, Іеронимъ ръшился любить только духовныя книги, и удалился въ дикую Сирскую пустыню Халкисъ. Здёсь и место дивое и воля твердая подвергли его суровымъ подвигамъ 15). Онъ видерживаль жестокую борьбу съ пылкинь организмонь своинь, но находиль покой, какого не видаль въ роскошной римской жизни. Чтобы укврить пылкое воображение свое, онъ, будучи уже 44 летъ, сталъ изучать еврейскій языкъ у одного іудея-христіанина <sup>16</sup>). Однимъ утвшеній его было теперь писать письма къ друзьямъ своимъ на падъ 17). Раздоры антіохійской церкви склонили его вступить въ сношеніе съ П. Дамасомъ 18) и онъ перешелъ въ Антіохію, гдв приняль санъ священства, съ условіемъ не быть священникомъ какой либо определенной церкви; пронивнутый чувствомъ смиренія и высокаго достоинства сана священническаго, онъ едва ли когда послъ того и совершалъ

<sup>11)</sup> Epist. 15 (57), ad. Damasum Epistola secunda: ego vero, ut antea jam scripsi, Christi vestem in Romana urbe suscipiens, nunc barbaro Syriae limite teneor. Путь свой описываеть Epist. 3 ad Rufinum. Посоль пресвитера Евагрій вилами съ в. Василіемъ въ 373 г. Epist. S. Basilii 138. ad. Eusebium Samosatenum.

<sup>12)</sup> Epist. 22 ad Eustochium § 30.

<sup>18)</sup> Epist. 3 ad Rufinum, Epist. 4 (5) ad Florentium.

<sup>44)</sup> Epist. 22 (18) ad Eustochium § 30. Praef. in lib. 3. Comm. ad Galatas.

<sup>18)</sup> Epist. 5. 1. Praefat. in Abdiam. Въ письмѣ къ Евстохію (22, 7) онъ столько же красноръчиво, сколько искренно описываетъ борьбу свою съ желаніями немощной плоти, выдержанную имъ въ пустынѣ, не скрываетъ слабостей своихъ и прославляетъ силу благодати

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Epist. 95 (125) Rusticum; Ep. 18 (142 et 143); pracfat. vers. Daniel. Pracf. ad Iesaiam. Здёсь писаль онь, потерянное для нась (первое) толкованіе на Авдію, перевель на латинскій языкь еврейское Евангеліе кь евреямь (De vir. illustr. § 3), также потерянное.

<sup>17)</sup> Ep. 5 (6) ad Florent. Ep. 6 (73) ad Iulian. Ep. 7 (43) ad Chremat. et Euseb. Ep. 10 (21) ad Paulam. При последнемъ письме посылаетъ жизнь Павла Өнвейскаго, описанную имъ (Chron. ad an. 359). Изъ пустыни же писаны письма 8. (42) ad Nicetum, 9 (44) ad Chrysogon. 11 (39) ad Virgines, 12 (45) ad monachum Antonium, 13 (36) ad Castorinam, 14 (1) ad Heliodorum.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Epist. 15 (57), 16 (58).

тайну 19). Посттивъ освященныя места Палестины 20), овъ съ восторгомъ слушаль въ Константинополе високое учение Григорія Богослова 21). Около двухъ летъ пробыль онъ здесь и окончилъ переводъ жроники Евсевіевой, начатый въ пустынь <sup>22</sup>), перевель бесьды Оригена на Езекінля и Іеремію 23). Въ началь 382 г. виъсть съ Павлиновъ антіох. и Епифаніемъ кипрскимъ возвратился въ Римъ 24). Папа Дамазъудержалъ его при себъ, какъ лучшаго совътника по дъламъ церкви 25). Тогда въ разръшеніи сомнъній папы писаль онь нъсколько изследованій о частныхъ мъстахъ св. писанія 26). По его же предложенію началь онъ переводить съ греч. на лат. языкъ В. и Н. Завътъ: но услъль посвятить Дамазу только перевод Новаю Завъта и Исалтыри 11). "Враги церкви— враги мои", говорилъ Іеронииъ и писалъ сильныя обличенія укорявшимъ *довство* <sup>28</sup>). Сколько труды, столько и жизнь вполнъ достойны были той славы, какою пользовался онъ въ это время въ Римъ. Пламенный чтитель дъвственной жизни, онъ воспитывалъ и возвращалъ любовь въ иночеству въ знаменитыхъ вдовахъ и дъ-

<sup>19)</sup> Num rogavi te, говориль онъ еписк. Павлину, ut ordinares. Si sic presbyterium tribuis, ut monachum nobis non auferas, tu videris de judicio tuo (Lib. cont. Iohannem Hierosol. T. 2. р. 451). Еписаній писаль къ Іоанну ісрус.: "Пресвитеры Іеронимъ и Викентій по скромности и смиренію не хотять совершать жертвы, какую могли бы совершать по сану своему".

<sup>20)</sup> Cont. Rufinum lib. 3. § 22.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Epist. 50 (51) ad Domnionem; Ep. 52 (2) ad Nepotianum, lib. 1. cont. Iovinian. Lib. 1. cont. Rufinum § 13.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Ep. 18 (142) in Daniel. cap. 9. Въ письмъ къ Павлу конкордіонскому онъ писалъ: Si hoc munusculum (vita Pauli) placuerit: habemus etiam alia condita, quae cum plurimis mercibus orientalibus ad te, spiritus s. afflaverit, navigabunt. Въ письмъ къ Паммахію писалъ, что хроника переведена 20 лътъ тому назадъ.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) De vir. illust. 135.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Epist. 127 (6), 108 (27) de Paula, Ep. 45 (99) ad Asellam. Сл. о Епнеанів кипрекомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Epist. 133. ad Agerachiam: ante annos plurimos, cum in chartis ecclesiasticis iuvarem Damasum Rom. urbis Episcopum et orientis atq. occidentis Synodicis consultationibus responderem.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Объ Осанив Ер. 20 (145), сл. Ер. 19; о блудномъ смив Ер. 21 (146), на три вопроса о В. Завътъ Ерізt. 36 (125), сл. Ер. 35 (124), De vir. illust. 135. Переводъ 2 бесъдъ Оригена на пъс. пъсн. сл. Ер. 84 (65).

<sup>27)</sup> Praef. ad Evangelium. Novum opus facere me cogis ex veteri, ut post exemplaria scripturarum toto orbe dispersa, quasi quidam arbiter sedeam, et quia inter se variant, quae sint illa, quae cum graeca consentiunt veritate, decernam. C. Epist. 112 (89) ad Augustin. Ep. 27 (102) ad Marcellam. O псалтыря lib. 2 cont. Rufinum § 24. Psalterium, quod certe emendatissimum iuxta LXX interpretes, nostro labore jam dudum Roma suscepit. Praef. in Psalt. ad Paulam.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Liber contra Helvidium (см. de vir. illust. 135. epist. ad Eustochium § 22. Epist. 48. ad Pammachium 17), Epist. de custodia virginitatis ad Eustochium (ер. ad Pammach. § 17. de vir. illustr. 135) писаны въ Римъ при Дамавъ.

вахъ Рима; онъ спѣшили слушать устныя и письменныя наставленія его <sup>29</sup>). "Судъ едва ли не всѣхъ, говорилъ искренній Іеронимъ, признавали меня достойнымъ высшаго священства. Блаженный памяти Дамазъ говорилъ моими словами; меня называли и святымъ и смиреннить и знаменитымъ" <sup>30</sup>). Тѣмъ не менѣе зависть и оскорбленное самолюбіе язвили знаменитаго Іеронима; онъ не щадилъ развратнаго клира римкаго <sup>31</sup>) въ сочиненіяхъ о дѣвствѣ, и раздражилъ тѣмъ многихъ противъ себя; между тѣмъ Дамазъ покровитель его умеръ. Онъ (въ авг. 385) оставилъ "Вавилонъ", чтобы искать покоя въ мѣстахъ, освященныхъ стопами Господа <sup>32</sup>).

### § 182. в) Труды его на востокъ-и кончина.

Постивъ на пути съ запада на востокъ св. Епифанія въ Кипрт и друзей антіохійскихъ, онъ обощель вст освященныя мізста Палестини, чтобы лучше узнать исторію Спасителя и апостоловъ Его зз). "Уже стадина начала украшать главу мою, говорилъ Іеронимъ, и примично бы было быть учителемъ, а не ученикомъ. Однакожъ отправился въ Александрію, слушалъ Дидима; и за многое благодарю его: чего не зналъ я, тому научился, что зналъ, того не потерялъ подъ его наставленіемъ" з4). Это было въ 386 г. и Іерониму было тогда за 55 літъ з5). По возвращеніи изъ Египта, онъ основалъ пребываніе свое въ тісной пещерт виелеемской зб). Двт обители—одна для дівственниковъ, другая для дівственницъ, устроенныя на иждивеніи благочестивой ученицы Павлы, пользовались наставленіями Іеронима з7) и сверхъ того онъ обучаль дітей зб). Теперь, найдя покой, котораго искаль такъ долго, онъ предался еще боліте изученію св. писанія; чтобы усовершить свои познанія, онъ слушаль наставленія ученій паго раввина

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) О прежнемъ состоянів дъвъ въ Римъ чит. Еріst. 127. О вниманія къ нему Еріst. 45. ad Asellam.

<sup>30)</sup> Epist. 45 (99) ad Asellam.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) О состоянів римскаго духовенства сего времени см. Марцеллина Hist. 27, 34. Оедосієвъ кодевсъ 6, 20.

<sup>33)</sup> Предъ отправленіемъ писаль онъ къ Азеллѣ Ер. 45 (99): ота, ut de Babilone Hierosolimam regrediar. Нъсколько прежде того писаны письма къ Марцеллинъ 32 и 34, 74 (41), къ Павлъ 30 (135), 39 (25). О времени отправленія въ Іерусалинъ см. lib. 3 adv. Rufin § 22.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Epist. 108. Praef. in Paralip. <sup>84</sup>) Epist. 84 (65). <sup>85</sup>) Praetat. comm. in Hoseam, Ep. 50 (51). <sup>86</sup>) Epist. 46 (17) ad. Marcellam. <sup>87</sup>) Epist. 46 (17) ad Marcellum; epitaphium Pavloc.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Rufin. invect. lib. § 8. «Живя въ вислеемскомъ монастырѣ, не задолго предъ симъ училъ грамматикѣ, преподавалъ своего Марона, комическихъ, лирическихъ и историческихъ писателей дѣтямъ, которыя были поручены ему для наученія страху Божію».

Баръ Ананію, изучаль у него какъ еврейскій, такъ и халдейскій языки. «Какого труда, какой цены стоило мне иметь ночнаго учителя Баръ Ананію! Онъ боялся іудеевъ и для меня быль другимъ Никодимомъ» 39). Плоды новыхъ свъденій въ писаніи передаваль онъ сперва устно благочестивымъ начальницамъ обителей женскихъ 40) и по ихъ же святой ревности къ слову Божію приступиль онъ къ письменному Новаго Завъта. Прежде всего написалъ онъ объяснение на самое малое посланіе апостола Павла—на посланіе къ Филимону <sup>41</sup>); за тъмъ слъдовали толкованія посланія къ галатамъ <sup>42</sup>), эфесянамъ <sup>43</sup>), Tumy <sup>44</sup>). Всв эти толкованія диктованы были спустя 15 леть после того, какъ вразумленъ онъ сновидениемъ въ опасности пристрастия къ языческимъ книгамъ, т. е. въ 389 г. <sup>45</sup>). Въ концъ того же года и въ слъдующемъ написалъ объяснение на *Екклезіаста* <sup>46</sup>), отв'яты на вопросы е книг'я *Бытія* <sup>47</sup>) и н'ясколько переводовъ съ греческаго <sup>48</sup>), между прочитъ 39 бесъдъ Оригеновыхъ на Евангеліе Луки 49). Въ виолеемской же пещеръ онъ окончилъ трудъ, начатий въ Римъ, повърку латинскаго перевода В. Завъта, по греческому тексту Оригеновыхъ экзаплъ, которыя списаль онь съ подлинника въ кесарійской библіотекъ 50).

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Epist. 84 (65).

<sup>40)</sup> Epitaphium Paulae § 26. cs. expositio ep. ad. Titum S. 9, 10. cs. 2.

<sup>41)</sup> Praepostero ordine atque perverso epistolae Pauli dictari a me vobis placuit. Nam quum id crebro, et Paula et Eutochium, peteretis, ut facerem, et ego obnixie, ne facerem, recusarem, saltem, parvum et quae vobis ut numero versuum, ita sensu quoq. et ordine videbatur extrema, ut discerem coegestis. Initium commin ep. ad. Philem.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Praefatio: per pauci admodum dies sunt, ex quo epistolam Pavli ad Philimonem interpretatus, ad Galatas transcenderam.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Praefatio: et quia jam ad Galatas, orantibus vobis, asile pavcos dies, quid nobis videretur, expressimus: Nunc ad Ephesios transiundum est, mediam Pauli Epistolam ut ordine, ita et sensibus.

<sup>&</sup>quot;) Ad. v. 10. et 11. cap. 2. et nos ante paucos menses tria volumina in epistolam ad Galatas explanationis dictauimus.

<sup>45)</sup> Praef. ad lib. 3. comm. in ep. ad Galatas ca. sam. 14.

<sup>46)</sup> De vir. illustr. c. 135. Praef. ad Ecclesiast.

<sup>47)</sup> Онъ располагался было писать ответы на все писаніе В. Зав., но окончены замечанія только на Бытіе. Praef. ad. libr. quaest. (49) in Genes. сл. de vir. illustr. 135.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Евсевіева исправленнаго сочиненія о мъстахъ священныхъ (Praef. ad b. ibrum), Оригенова объ вменахъ евр. (Praef. ad. lib.), Дидимовой книги о Св. Духъ, начатой еще въ Римъ. Ер. 36. ad Damasum, Praef. ad Lib. Didimi сл. de vir. illustr. c. 135.

<sup>49)</sup> Praefat. ad Homilias, ed. Veronensis. t; 7.

<sup>50)</sup> Epist. 71 (28) ad Licinium: Septuaginta interpretum editionem te habere non dubito et ante annos plurimos diligentissime emendatos meae linguae studiosis dedi. Lib. 2. cont. Rufinum § 24. Epist. 106. ad. Sunniam et Fretelam: Septuaginta interpretum, quae in ἐξάπλοις codicibus reperitur et a nobis in latinum sermonem fidelit er versa est... Cπ. Praef. ad Psalterium ex. Veron. T. 10. p. 105.

Еще въ посленій годъ пребыванія своего въ Сирской пустынь блаженный Іеронимъ началъ переводить В. Застт съ подлинника: но онъ не спѣшиль въ семъ дѣлѣ и послѣ того, какъ пересмотрѣлъ греческие переводы. Къ 392 г. предложены имъ были для общаго употребленія въ латинскомъ перевод'в съ еврейскаго книги Царскія 51), всь Пророки и Псампырь 51). Прочія же книги переводимы были въ последующіе годы, сколько позволяли другіе труды 53). Въ 392 г. изданы были толкованія на пророковъ Наума, Михея, Софонію, Анея и Аввакума 54). Тогда же написано сочинение о знаменитыст мужсах 55). Въ следующие за темъ годы различныя безпокойства прервали любимое занятіе бл. Іеронима—занятіе св. писаніемъ. Іовиніант и Визилянцій возмущали тогда западъ споромъ о значенім девственной жизни и подвиговъ мученичества; а на востокъ подняли несчастный споръ о мижніяхъ Оригена. Іеронимъ перомъ суровой ревности написалъ (въ 393 г.) книгу противъ Іовиніана. На западъ худо приняли это сочинение 56) и по совъту друзей Іеронимъ (въ 394 г.) написалъ оправдание 57). Впрочемъ тоже дъло съ Іовиніаномъ подало поводъ Іерониму написать превосходное письмо из Непоціану о жизни клира и иноковъ 58), и нъсколько другихъ сочиненій подобнаго содержанія 59). Между тімь неуміренная ревиссть ввела Іеронима еще въ новыя непріятности. Простосерпечный випрскій пастырь, Епифаній (въ

<sup>51)</sup> Prologus Galeatus.

<sup>55)</sup> См. предисловія въ Исаін, Іеремін, Евевінлю, въ 12 пророжать, въ Данівлу. Въ сочиненіи de vir. illustr. онъ пишеть о Софроніт: In Graecum eleganti sermone transtulit Psalterium et Prophetas, quos nos de hebraeo iu latinum vertimus. Ep. 49 (59) ad Pammachium (пис. въ 395): Libros sedecim Prophetarum in latinum ex hebraeo sermone versi... Transtuli nuper Job in linguam nostram.

<sup>53)</sup> См. прим. 39.

<sup>54)</sup> Praefat lib. in Amos ca. de vir. illustr. cap. posterius.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>) Время сочиненія указано въ самомъ сочиненія (с. 152): ad praesentem annum i. e. Theodosii principis decimum quartum (392) haec scripsi. Тоже время показано въ предисловів къ сочиненію.

<sup>56)</sup> Lib. 2. adv. Iovinianum. Ор. Т. 2. Даже друзья Іеронима смущались иткоторыми мъстами сей книги (Ер. 50. ad. Domnium). Паммахій старался истреблять экземпляры ея: но книга разошлась скоро и далеко. De opusculis meis contra Jovinianum, quod et prudenter et amanter faceris, exemplaria substrahendo, optime novi. Sed nihil profuit ista diligentia. сл. пр. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) Epist. 48, 50.

<sup>58)</sup> Ep. 52. ad Nepot. Въ 395 г. Іеронимъ уже уташалъ еписк. Иліодора, скорбавшаго о смерти Непоціана. Ep. 6. ad Heliod. Epitaph. Nepotiani. сл. прим. 64.

<sup>59)</sup> Въ это время писаны письма: къ Павлину Ер. 53 (394 г.) de studio Scripturarum; 58 (въ 395 г.), 85 (400 г.) частію объ оригенизм'я, письмо къ Фурів 54 de viduitate servanda, — къ Аманду 55. Послі того переведены: книга Эздры по просьбі Домніана [тогда, какъ въ 393 г. писано письмо къ Паммахію (49, 4), перевода еще не было], Бытія для Девидерія Ер. 47. 57.

394 г.) изъ обители Геронима написалъ немягкое письмо къ Іоанну епископу іерусал.: онъ требовалъ произнесть осужденіе на Оригена 60). Іеронимъ посибшилъ отправить переводъ Епифаніева письма на западъ, тогла какъ письмо невыгодно говорило и о другъ его Руфинъ. Недовольные Геронимомъ, которыхъ не мало было на западъ, извъстили Руфина о письмъ и порицали Геронима и за невърность Руфину и за неточность перевода. Іеронимъ написалъ письмо къ Паммахію о лучшей методъ перевода. И Руфинъ и јерусалимскій епископъ сильно оскорбились Іеронимомъ. Предъ отправленіемъ Руфина на западъ прежніе друзья примирились въ храмъ Воскресенія Христова 61). Только это было не на долго. Руфинъ, по просъбъ нъкоторыхъ, перевелъ Оригеново сочиненіе "о началахъ" и въ предисловіи упомянулъ объ уваженіи Іеронима въ Оригену; неудовольствія возобновились въ жаркихъ сочиненіяхъ одного противъ другаго. Іеронимъ хотълъ дъйствовать по ревности противъ неосновательныхъ мивній Оригена 62), но не удержался въ предълахъ умъренности, оглашая теперь Оригена самымъ злымъ еретикомъ, котораго прежде называль первымь послё апостоловь, учителемь церквей. Руфинъ, не выдавая ложныхъ мевній за справедливыя, слишкомъ настойчиво защищаль Оригена и доказываль, что не всв ложныя мнвнія, приписываемыя Оригену, принадлежать ему <sup>63</sup>). Личные отзывы одного о другомъ еще болъе были несправедливы. "Какой другъ, писалъ бл. Августинъ къ Іерониму, не устращится того, какъ бы не стать врагомъ, если между Геронимомъ и Руфиномъ происходитъ то, что мы оплавиваемъ О участь бъдная и достойная жалости! Несчастный я, воторый не могу найти вась гдв либо вкупв, я паль бы къ ногамъ вашимъ, сталъ бы плакать, сколько могу, просить, сколько люблю,просить того и другаго для себя, для каждаго изъ васъ, за другихъ и особенно для немощныхъ, за которыхъ Христосъ умеръ" 64). Іеронимъ сознался въ человъческой своей слабости: онъ принималъ участіе въ споръ Епифанія съ Іоанномъ ісрусал. объ оригенизмъ (399-404);

 $<sup>^{60})</sup>$  Epist. 53 (103) ad. Paulinum. cont. Vigilantium. Chronicon Marcellin ad an. 394.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Epist. 74. ad Rufin. Apolog. cont. Rufin. lib. 3. 33. Rufin. invect. lib. 2. 37.i

<sup>62)</sup> Contr. Rufinum: vis ergo me tacere? Ne accuses, depone gladium et ego scutium abiiciam. In uno tibi consentire non potero, ut parcam hereticis, ut me catholicum non probem; fit inter nos una fides et statim pax sequetur. c. np. 62.

<sup>65)</sup> Это показываеть и его переводъ сочиненій Оригеновыхъ и отвѣть о своей вѣрѣ Анастасію. Invec. Rufini in Hieron. lib. 2. За отвѣтомъ о вѣрѣ слѣдовали двѣ книги Геронима противъ Руфина, именно спусти 10 лѣтъ (lib. 2. § 23) послѣ сочиненія о знаменитыхъ мужахъ, т. е. къ 402 г. Третья книга писана нѣсколько позже въ отвѣтъ на жестокое письмо Руфина, гровившаго передать дѣло гражданскому суду.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Augustini ep. 73.

"ፍላ ም t , . . .

но онъ рёшительно отказался отъ участія въ низкихъ дёлахъ Өеофила противъ св. Іоанна Златоустаго и сильно скорбёлъ о дёлахъ Өеофила <sup>65</sup>).

Занятія св. писаніемъ, прерванныя безпокойными событіями, возобновлены были Іеронимомъ въ началѣ 396 г. Тогда написано было тольованіе на пророка Іону, и окончено толкованіе на Аедію 66. Западъ, скудный отечественными проповѣдниками евангельскаго ученія, жаждалъ и настойчиво требовалъ отъ Іеронима и переводовъ учителей греческихъ и сочиненій самого Іеронима. Шесть писцовъ было прислано изъ Испаніи къ Іерониму для переписки трудовъ его; и епископъ кремонскій въ обители самого Іеронима дожидался толкованія его на Евангеліе Матеея. Едва окончилъ онъ пересмотръ того, что списано было испанскими писцами, какъ началъ диктовать и продиктовалъ въ двѣ недѣли толкованіе.

<sup>65)</sup> Извъстис, что Іеронинъ быль въ близкихъ сношеніяхъ съ Өеофиломъ, по двлу объ оригенистахъ, хвалилъ Өесенив за действія противъ оригенистовъ, думая видать въ Оссовия искреннюю ревность въ вара, переводияъ и письма его (Epist. Hieronymi 86-109). Въ 399 г. писалъ cont. Iohannem Hiers. ad Pamm. (§ 41 спустя 13 леть по выходе изъ Антіохіи и 10 леть после толи. на Екплезіаста § 17); въ томъ же году Өесөнаъ примириаъ его съ Ісанномъ іерус. (Epist. 82. ad Theohpil). Но погда святитель константинопольскій въ другой разъ посланъ быль въ заточеніе: Іеронимъ отвазался перевесть Оеоондово пасхальное письмо того года и такъ говориль о своемь состояни Өеоовлу: Usque in praesentem diem et moerore luctus et sollicitudine de diversis super statum Ecclesiae hinc inde rumoribus exagitatus sum. ed. Martin, T. 4. p. 728 ed. Veron. Т. 1. p. 751. Въ 406 г. Іероникъ писалъ о Златоуств въ Августвну Epist. 112 (89): Quid dicam de Joanne, qui dudum in pontificali gradu Constantinopolitanum ecclesiam rexit et proprie super hoc capitulo (о обличени Петра А. Павломъ, о чемъ см. въ свъд. о Злат. зам. 84) latissimum exarauit librum, in quo Origenis et veterum sententiam est secutus. Si igitur me reprehendis errantem patere me, quaeso, errare cum talibus. Такимъ образомъ Мартиней напрасно соединиль отрывокъ письма (Т. 4. р. 727), съ письмомъ Іеронима въ Өеоонду: съ расположеніями, въ какихъ писаны Іеронимомъ письма въ Ососнау и Августину, вовсе несовивстны слова: cecidit, cecidit Babylon,—даже то, что говоримъ бы онъ (по изд. Мартинея) въ концъ писька къ Өеоевиу, противорачило бы началу письма. Самъ Мартиней не сомейвается въ томъ, что въ Іеронямовомъ письмъ, по его изданію, есть перерывъ. Самый тонъ начальныхъ словъ показываетъ, что пишетъ человъкъ, имъющій нужду оправдываться въ своихъ дъйствіяхъ противъ Здатоуста: въ чемъ же было оправдываться Іерониму по отношенію въ Завтоусту? Очевидно, что это пишеть тоть, вто на второй судь о Завтоуств не смвлъ даже явиться въ Константинополь. Неввжа писецъ не умвлъ даже ваписать надписи письма. Геронимова въ Осоонду и слидъ въ одно письмо письма разныхъ лицъ (Өеоондово въ Іерониму и Іеронимово въ Өеоонду). См. Веронское над. соч. Ісронима, гдъ возвращено каждому свое Т. 1. р. 750.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>) Praef. ad Ionam. Triennium circiter fluxit, postquam quinque Prophetas interpretatus sum.... et alio opere detentus, non potui implere, quod coeperam. Scripsi enim librum de viris illustribus et adversus Jovinianum duo volumina Apologeticum quoq. et de optimo interpretandi genere ad Pammachium et ad Nepotianum vel de Nepotiano libros duos et alia, quae enumerare longum est. cm. Praef. ad Audiam.

Это было въ великій постъ 397 г. <sup>67</sup>). При множествѣ писемъ, писанныхъ на западъ, въ 406 г. скончены были толкованія на остальныя книги пророческія и точно также поспѣшно вытребованы были на западъ <sup>68</sup>); въ томъ же году, по требованію же запада, написано было опроверженіе противъ книги Вигилянція <sup>69</sup>). То обличенія, то наставленія, то изъясненіе смысла боговдохновенныхъ книгъ потоками текли съ пера Іеронимова на западъ,

Бъдствія запада, жестоко страдавшаго (въ 408—499) отъ дикихъ завоевателей, поражали глубокою скорбію блаженнаго старца, и, онъ продолжая объясненіе великихъ пророковъ, то оставляль сей трудъ, то снова начиная писаль въ томъ же сочиненіи сильныя убъжденія западу къ раскаянію <sup>70</sup>). Толпы, лишенныя крова, прибыли въ 410 г. на востокъ и Іеронимъ со всею любовію принималь несчастныхъ странниковъ въ своихъ обителяхъ, одіваль, кормиль, чёмъ могь <sup>71</sup>).

<sup>67)</sup> Praef. in Matth: At tu in duobus, hebdomadibus, imminente iam Pascha et spirantibus ventis, dictare me cogis, ut quando notarii excipiant, quando scribantur schedulae, quando emendentur, minime cogites; maxime quum scias, me ita tribus mensibus langvisse, ut vix nunc ingredi incipiam. Epist. 75 (29) ad Theodoram Lucinii viduam: Quum ille (Lucinius) desiderio opuscula nostra flagitavit et missis sex notariis describi sibi tecit, quaecunq.ab adolescentia usq. praesens tempus dictauimus. Въ письмъ въ самому Люцинію, сказавъ, что напрасно тотъ требуетъ отъ него переводовъ Флавія, Папія и Поликарпа, которыхъ не переводиль онъ, и что имъ переведены только некоторыя сочиненія Оризена и Дидима, продолжаєть: canonem hebraicae veritatis, excepto octateucho, quem nunc in manibus habeo, pueris tuis et notariis tuis dedi describendum. Opuscula mea, quae non sui merito sed tua lenitate desiderare dicis, ad describendum hominibus tuis dedi et descripta vidi in chartaceis codicibus ac frequenter admonui, ut conferent diligentius et emendarent, ego enim tanta volumina, prae fraequentia commeantium et peregrinorum turbis, relegere non potui, et ut ipsi probavere praesentes, longe tentus incommodo vix diebus quadragesimae, quibus ipsi proficiscebantur, respirare coepi. Fp. 73. ad Euangelum. Ego post. longam aegrotationem vix in quadragesimae diebus febri carere potui, et quum me operi praepararem, paycos dies, qui superarent, in Matthaei expositione consumsi. Въ 391 г. писаны писька 65-70.

<sup>68)</sup> См. Praefat. in lib. 3. in Amos. Въ 398 году онъ весь годъ былъ боленъ и во время болъзни писалъ письма 71—74. Въ 403 году писано письмо 106 ad Sanniam et Fretelam, въ 404 году Ер. 108 ad Eustochium; Epitaphium Paulae особенно важное для исторіи самого Іеронима.

<sup>69)</sup> Cont. Vigilantium § 3. Epist. 109 (53 ad Riparium).

<sup>70)</sup> На большихъ пророковъ писаны толкованія; на Даміцла въ 407 г., на Исано въ 409 г. (см Praetatio ad Iesaiam, praef. libri novi et 12); толкованіе на Езекішля начато въ 410, и прерванное глубокою скорбію о бъдствіяхъ Рима продолжено въ 412 г. и окончено въ 413 г. (Praef. ad lib. 13, 4, 6), на Іеремію писано въ 415 г. (Praef. 1. lib. et 4). Убъщенія къ покаянію особенно in praef. lib. 8 in Ezechielem. О Римъ см. Pagium ad an. 409; Hieronymi Epist. 123 (11) ad Agerachiam § 17. Epist. 128 (12) ad Gaudentium. Ep. 125 (4) ad Rusticum monachum.

<sup>71)</sup> Praefat. lib. 3. in Ezechielem.

Въ 416 г. блаженный старецъ пострадалъ вивств съ своими детьми-учениками. Пелагіяне выгоняли его изъ обители <sup>72</sup>). Возвратясь въ нее въ 418 г. онъ скончался въ 419 на 89 году жизни своей <sup>73</sup>).

§ 183. Іеронимъ, богатый учеными плодами. І. Онъ толкователь св. писанія а) Переводчикъ: его исправленіе латинскаго текста Библіи по греч. спискамъ.

"Пойду въ совровищницу святаго Іеронима, хотя нищаго духомъ, яко законника, нищету хранить присягавшаго, но духовнымъ имѣніемъ не убогаго и яко не послъдняго въ церкви Христовой учителя": такъ говорилъ святитель Димитрій ростовскій, обращаясь къ одному изъ сочиненій Іеронима <sup>74</sup>). А какое великое число сочиненій у Іеронима! Есть на что посмотрѣть. У него много было свободнаго времени, чтобы писать много, такъ какъ не былъ онъ стѣсняемъ общественнымъ служеніемъ. И однако много надобно имѣть силъ, чтобы написать такъ много, какъ написалъ Іеронимъ. Точно не бѣденъ былъ духомъ св. Іеронимъ. "Сочиненія его, говоритъ преп. Іоаннъ Кассіянъ, сіяютъ по всему міру какъ священные свѣтильники; онъ мужъ какъ учености общирной, такъ испытаннаго и чистаго ученія, учитель православныхъ" <sup>75</sup>). Онъ писалъ переводы, комментаріи, трактаты, письма книги, описанія <sup>76</sup>). По содержанію ученые труды его могутъ быть отнесены къ толкованію писанія, къ ученію о вѣрѣ, къ назиданію въ благочестіи и къ исторіи. И во всѣхъ этихъ родахъ является онъ еще критикомъ.

1) Вл. Іеронимъ, какъ переводчикъ св. писанія, прежде всего обращаєть на себя вниманіе. Съ латинскимъ текстомъ св. писанія было тоже до времени Іеронима, что случилось съ греческимъ: т. е. по спискамъ писцовъ странъ разныхъ и образованія различнаго, св. текстъ до того разнообразился, что, какъ говоритъ Іеронимъ, сколько списковъ, столько жее стало кодексовъ 77). Казалось, — и некогда было еще накопиться

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>) Epist. 78 ad Paulinum; Augustinus de gestis Pelagianis, ep. 35.

<sup>73)</sup> Vita S. Hieronymi (ар. Martinaeum): Dormivit autem beatus Hieronymus anno imperii Theodosii junioris XII (419) priedie kalendas Octobris, 30 Septembri. Omne vitae suae tempus implevit annis 88 et mensibus sex. Тотъ же годъ смерти повазывается и въ другомъ краткомъ жизнеописаніи. Просперъ въ хроникъ указываетъ 420 г., но онъ ве точенъ и въ другихъ случаяхъ. Память «преподобнаго Іеронима Стридонскаго» въ ркп. греч. минеяхъ, въ древнихъ слав. святцахъ, въ сниаксаръ и въ Четьи Минеъ полагается подъ 15 Іюня: но римскіе мартирологи поставляютъ подъ 30 сентября. Греческая церковь чтитъ пр. Іеронима еще въ субботу сырной недъли.

<sup>74)</sup> Слово на святую Троицу. Соч. Т. 2. стр. 282.

<sup>75)</sup> De incarnatione lib. 7.

<sup>76)</sup> Полныя изданія сочиненій: Studio Monah. Orat. Ben. Pouget et Martianay Par. 1693—706. 5. vol. f. denuo castig. aucta, illust. stud. D. Vallarsii Veronae 1734—41. XI. Studio de Migne, Paris. 1845. T. 1—11.

<sup>77)</sup> Praef. in Evang. Tome Abrycther: quae (latina versio) in diversis codi-

такому числу разностей, если представимъ, что латинская библія появилась не раньше 2-го въка. Однако это было такъ: такова была образованность на западъ! Переводчики, а за ними писцы запада, при появленіи рецензій Оригена и Лукіана ум'вли изъ двухъ рецензій на первый же разъ надълать до десяти новыхъ, а вторые изъ десяти сотни 78). Блаженный Іеронимъ прежде всего обратился къ греческому тексту и потому, что прежній переводъ такъ называемый Италійскій, при буквальной близости своей въ греческому тексту, былъ весьма невразумителенъ, грамматически неправиленъ и довольно грубъ; это и теперь можно видеть въ остатвахъ италійскаго перевода, какія сохранились въ спискахъ его 59) и въ сочиненияхъ учителей латинскихъ, предшествовавшихъ Іерониму. Весь Новый Завътъ Геронимомъ переведенъ быль вновь. При исправленій перевода В. Завіта Іеронимь не такъ много употребиль труда своего, какъ при исправленіи новаго: въ первокъ случать трудъ его облегчалъ Оригенъ своими экзаплами. Въ своемъ экземплярь онъ отметиль все перемены знаками Оригена астерисками и обелами <sup>80</sup>); т. е. если латинскій переводъ согласенъ быль съ чтеніемъ 70: онъ оставляль переводъ безъ перемены. Слова 70, не достававшія въ еврейскомъ текств, ставилъ между знакомъ излишества (---) и двоеточіемъ (:); не достававшія же слова въ тексть 70 онъ дополняль изъ перевода Осодотіонова, какъ ділаль и Оригень и ставиль ихъ между астерискомъ (--) и двоеточіемъ (:). Кромв того онъ имвль въ рукахъ

cibus ita varia est, ut toleravi vix possit, et ita suspecta, ne in graeco aliud inveniatur, ut inde aliquid praeferri aut probari dubetetur. Epist. 88. ad. Heron.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>) ABTYCTHED Epist. 97. ad Hieronymum: Ideo autem desidero interpretationem tuam de 70. ut tanta *latinorum interpretum*, qui qualescunque hoc ausi sunt, quantum possumus, *imperitia* caveamus. c.s. de doctr. christ. 2, 11, 5.

<sup>79)</sup> Флекко недавно, во время ученаго путешествія по Европъ, нашель части Евангелія Марка и Матеея-перевода италійскаго, именно въ рукописи 5 въка, принадлежавшей Боблійскому монастырю, а нына хранящейся въ туринской королевской библіотекъ. Флеккъ издаль для сличенія, какъ найденный имъ древній переводъ, такъ и новый. Wissenschaftliche Reise durch Italien, Sicilien und Franckreich 2. В. 3. Abth. Leipz 1837. Августивъ говориять о переводчикахъ: verborum tenaces cum perspicuitate sententiae. Правда, мысль ясна въ семъ переводъ, но только для знакомаго съ гроческимъ языкомъ. Иначе ясны ди напр. след. слова: Evangelium cata Matthaeum. Diliges proximum tibi, et odibis inimicum tibi. Omne regnum divisitum adversus se descritur et omnis civitas aut domus dimissa adversus se non stabi. Опибия почти на каждой строкъ и по мъстамъ вовсе не видно смысла. Quod enim proderit homini, si lucre fecerit totum mundum deprimentum (?) et (?) animam suam. . Inservit eos in mentem? aleum (?) solus cum solis et commutata est sicura (?) ejus ante ipsis. Впрочемъ этотъ переводъ по буквальной близости своей въ греческому тексту-драгоцинность для нынъшняго времени, Собранія древняго италійскаго перевода: Biblia sacra latinae versionis antiquae S. vetus Jtalica-studio Petri Sabatier, Remis 1793. 3 vol. f. Evangelium quadruplex latinae versionis antiquae in lucem editum a Jos. Blanchino. Romae 1749. 2.vol. f.

ти списовъ еврейской Библін, иля повіврки особенно собственныхъ именъ и ж исправляль древній переводь тамъ, гдв выраженія его были двусмысленны ит или вовсе невърны <sup>81</sup>). Сей переводъ В. Завъта онъ называетъ "издат немъ, исправленнымъ съ греческаго", въ томъ смыслъ, что издание его ты же могло быть названо новымъ переводомъ въ строгомъ смыслв. Хотя уд. бл. Іеронимъ пересмотрълъ всв каноническія книги В. Завъта по экзапламъ в в Оригеновымъ, но еще при его жизни рецензія нівкоторыхъ книгь затерялась, какъ говорить онъ, "по лукавству одного человъка", ex fraude cuiusdam , и распространились только списки псалмовъ, Іова, Притчей, Еклезіаста, и і пісни півсней и Паралипоменонъ <sup>82</sup>). Къ сожальнію и изъ числа послівднихъ ді внигь досель изданы только: книга Іова, и двъ рецензіи псалмова, одна ранняя, дёланная въ Риме и признанная съ того времени за в римскую церковную псампырь, хотя самъ Іеронимъ сознавался, что она сделана поспешно; друган, совершенная позже, уже въ Виолееме, и по экзапламъ Оритена; последняя известна подъ именемъ французской псалтыри (Psalterium Gallicanum), такъ какъ прежде всего взошла въ употребление въ галликанской перкви.

### § 184. B) Новый переводъ Ветхаго Завъта съ подлиннаго языка.

Такой человъкъ, каковъ бл. Іеронимъ, въ состояніи былъ видъть и достоинство и недостатки греч. текста 70. И не онъ одинъ, но ученнъйшіе современные ему учители церкви видъли, что при древнемъ натинскомъ переводъ 70 имъ совсъмъ нельзя имъть дъла съ Іудеями, не терпя отъ нихъ насмъшекъ. Имъ случилось слышать, что почти на каждый текстъ перевода Іудей говорилъ: не такъ въ еврейскомъ 83).

<sup>81)</sup> Praefat. ad Paral: Cum a me nuper litteris flagitassetis, ut uobis Paralipomenon latino sermone transferrem, de Tiberiade quaendam legis auctorem, qui
apud Haebreos admiratione habebatur, assumsi et contuli cum eo a vertice usque
ad extremum unguem. Libere loquor. Ita et in Graecis et latinis codicibus hic nominum liber vitiosus est, ut non hebraica, quam barbara quaedam et sarmatica
nomina coniecta arbitrandum sit.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup>) Hieronymus Epist 94 ad Augustinum. Grandem latini sermonis in ista provincia notariorum patinur penuriam: et idcirco praeceptis tuis parere non possumus, maxime in editione septuaginta, quae asteriscis versibusq distincta est. Pleraque enim prioris laboris fraude cujusdam amisimus. Объ исправленія шестя книгъ говоритъ въ своей апологіи Руфяну, и у шестя книгъ есть и теперь по два предисловія.

<sup>83)</sup> Въ предисловін въ псалмамъ Іеронимъ говорилъ Софронію: «недавно разсуждая съ евреемъ, ты приводилъ свидѣтельства о Господѣ Спасителѣ изъ псалмовъ: и онъ насмѣхаясь на каждое твое слово, говорилъ: не такъ въ еврейскомъ, такъ какъ ты противуполагалъ ему 70 толковниковъ. И ты со всѣмъ усердіемъ требовалъ, чтобы послѣ Акилы, Симмаха и Өеодотіона, составилъ я новый латинскій переводъъ. Тоже говоритъ Іеронимъ о себѣ. Praef. in Jesaiam Epist. 89. ad Augustinum. W. 2. 267. Praefat. in Paralip.

Блаженный вильль, что въ переводъ 70 многаго нельзя найти для самыхъ важныхъ истинъ христіанскихъ что однакожъ есть въ подлинникъ. Потому онъ решился въ тоже время, какъ занимался исправлениевъ текста по экзапламъ, составлять новый переводъ В. Завъта по подлиннику. Бл. Іеронимъ совершалъ переводъ свой со всеми пособіями, нужными иля переволчика, особенно такихъ книгъ, каковы книги Боговдохновенныя. Мы уже видели, какъ онъ долго приготовлялся къ сему труду; его благоговъйное испытаніе духа писанія видно изъ его жизни подвижнической. Учители, у которыхъ онъ учился еврейскому и халдейскому языку библін, были люди весьма хорошо знавщіе языкъ библін и пользовавшіеся по своимъ познаніямъ общимъ уваженіемъ 84). И онъ изучалъ языкъ съ неутоминымъ прилежаниемъ 85). И не только еврейский, но арабскій и сирскій языки, столько сродные съ еврейскимъ, были призываемы имъ въ пособіе при переводъ 86). Въ основаніе своего перевода онъ полагалъ еврейскій текстъ, который по его значенію называеть онъ истиною и источником истины <sup>87</sup>). Онъ инълъ способы инъть текстъ сей въ лучшемъ тогдашнемъ его видъ, какъ повазываеть переводъ его и тотъ видъ доселв остается тотъ же. Но Іеронивъ не слвдоваль слепо тогдашнему чтенію подлинника. "Скажу кратко, говорить онъ, что я не следоваль никакому авторитету; переводя съ еврейскаго, я особенно приспособлялся въ чтенію 70 толковниковъ, именно тамъ,

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) О первоиъ своемъ учитель, инокъ изъ Іудеевъ, онъ такъ писалъ къ Дамазу: «Есть здъсь человъкъ, у котораго я съ радостію изучилъ многое, онъ такъ изучилъ еврейскую словесность, что между своими писцами считается халдеемъ». Epist. 142 ad Damasum 111. 520. О второмъ: «Такъ какъ халдейскій языкъ сроденъ съ еврейскимъ, то я нашелъ лучшаго знатока того и другаго языка... Praefat. in Tobiam: «Я помню, что для разумънія сей книги (Іова) я купилъ не дешевою цъною лидскаго учителя, который между евреями считается первымъ». Praefat. in Job. сл. зам. 16. 38. 73.

<sup>85)</sup> Вотъ что писалъ онъ о своемъ изучения языка библейскаго: «сколько труда понесъ я, сколько претерпълъ затрудненій, сколько разъ даже отчаявался, сколько разъ бросалъ дъло и по ревности къ ученію снова начиналъ,—свидътель—совъсть моя, самъ я, который стрядалъ и совъсть тъхъ, которые со мною жили. Но благодарю Господа: теперь собираю я сладкіе плоды горькаго посъва моего». Epist. 4 ad Rusticum. р. 769. Тоже in epithaphio Paulae см. зам. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) Praef. in Job. Haec autem translatio nullum de veteribus sequitur interpretem, sed ex ipso Habraeo Arabicoq. sermone et interdum syro nunc verba, nunc sensum, nunc simul utrumque resonabit.

<sup>87)</sup> Въ письмъ къ бл. Августину: (145.) «пусть знаютъ наши, что заключаетъ въ себъ еврейская истина (Hebraea veritas); мы не выдумали своего, но перевели такъ, какъ нашли у евреевъ. Если гдъ усумнишся, спроси евреевъ. Сл. 80. зак. Въ предисловіи къ притчамъ Sicut ergo Judith et Tobiam et Maccabaeorum libros ligit quidem Ecclesia, sed eas inter canonicas scripturas non recepit: sic et haec duo volumena, Sapientiam scilicet ed siracidem, legat ad aedificationem plebis, non ad auctoritatem Ecclesiasticorum dogmatum confirmandam.

гдъ не многить они различались отъ еврейскаго. Иногда вспоминалъ я объ Акилъ, Симмахъ и Оеодотіонъ. Все это для того, чтобы и не устращить читателя излишнею новизною и однакожъ не слъдовать вопреки совъсти ручьять мнъній, оставивъ потокъ истины" \*8). Превосходно выадъя языкомъ латинскимъ, Іеронимъ хорошо понималъ дъло переводчика и переводилъ такъ, какъ разумълъ это дъло \*9). Нельзя однакожъ не замътить, что переводъ Іеронима могъ бы быть исправнъе даже и отъ того, еслибы онъ не такъ поспъшно переводилъ, какъ по собственному отзыву его, переводилъ онъ нъкоторыя книги 90). Въ ошибкахъ поспъшности онъ и самъ впослъдствіи сознавался и поправлялъ свой переводъ, когда писалъ комментаріи 91). Отступленія его отъ 70 не всегда оказиваются основательными 92). Полное совершенство на небъ.

### § 185. Недовольство и\*\* которыхъ современниковъ переводомъ Іеронима. Іеронимъ защищаетъ переводъ.

Какова была судьба перевода Геронимова? Геронимъ и предвидъль ее и испыталь на дълъ: но предвидя, не устрашался, и испытывая, не уклонялся отъ добраго труда. Вотъ что писалъ онъ, посвящаяя самый первый переводъ свой П. Дамазу: "ты заставляещь меня творить новое дъло изъ стараго, чтобы среди столькихъ экземпляровъ, разсъянныхъ по всему свъту сидълъ я судьею, и такъ какъ они между собою разнятся, опредълялъ бы, которые изъ нихъ согласны съ греческою истиною. Трудъ благочестивый, но предпріятіе опасное—судить о другихъ и быть судиму всёми; это значитъ перемънять языкъ старца и съдъющій свъть

<sup>88)</sup> Praet. comm. in Ecclesiast. cm. Ep. 74. ad Marcell. Praefat. in Iob.

во) Epist. 135. ad sum. et Fretel. 11, 627. 11, 628. «Вотъ правило для хорошаго переводчика: идіомы другаго языка выражать идіомами своего. Не надобно считать датинскаго языка скуднымъ потому, что недьзя переводить изъ слова въ слово. И Греки (т. е. 70 толк.) переводять еврейскія слова общирнымъ парафразонъ, держась не точности въ переводъ, а стараясь выражаться идіомами своего языка». Сл. ibidem. p. 639. Epist. 101. ad Pammachum de optiom genere interpretandi, in p. 2. p. 248. И по сему онъ порицаетъ буквалиста Акилу, ibidem. p. 255. О чистотъ выраженій, нужной въ переводъ Epist. 135. ad Augustinum.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>) Даже едва можно върить, чтобы Іеронимъ такъ скоро перовелъ цълыя три инги Соломона и всю книгу Іова, какъ говорить онъ о томъ самъ; онъ называетъ переводъ Соломоновыкъ книгъ трудомъ тридневнымъ», а переводъ Іова переводомъ «однодвевнымъ». Ргаеf. ad Іоб. Конечно, онъ долго приготовлялся къ своему труду; я однако едва-ли не говоритъ онъ языкомъ иперболы, если только онъ разумъетъ трудъ перевода? Самому лучшему писцу четыре дня не великій срокъ для того, чтобы только списать такія книги. А потому четыре дни не дни ли письма? Поспъшность и въ семъ случав неизбъжна, потому что некогда было повърить.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup>) Comm. in Jesaiae cap. 19.

возвращать кълътамъ юности. Кто изъ ученыхъ и неученыхъ, взявъ книгу въ руки и видя, что она несогласна съ привичнымъ вкусомъ, не тотчасъ же станетъ кричать: онъ лжецъ; онъ святотатецъ, онъ осивливается прибавлять въ старыхъ внигахъ, изменять, поправлять? Но меня утвивють два обстоятельства-одно то, что и ты, великій первосвященникъ, повелъваешь мив это, и то что самое злорвчие можеть свидътельствовать, что нътъ правды тамъ, гдъ есть разность". Такъ говориль мужь прозорливый и такъ случилось. Со всёхь сторонь поднялись жалобы на Геронима, особенно когда сталъ выходить его переводъ Ветхаго Завъта <sup>93</sup>); укоризны, даже жестокая брань, посыпались на его голову. Блаженный почти въ каждомъ предисловіи къ новому трулу своему принужденъ былъ защищаться. Весьма полезно выслушать, что говорили противъ Ісронима и что отвъчаль онъ, продолжая трудъ подъ градомъ сыпавшейся на него брани. Жестче всъхъ другихъ порицаль 1еронима за переводъ  $Py\phi$ инъ, сперва другъ и потомъ врагъ его. Онъ писаль: "Кто, кромъ тебя, поднималь руку на даръ и наследіе апостоловъ? Кто дерзалъ расхищать завътъ Божественный, преданный церкви апостолами, залогъ Духа Св. <sup>94</sup>) Блаж. Августинъ, услышавъ о цервомъ опытъ Іеронима — о переводъ нъкоторыхъ книгъ съ еврейскаго называль предпріятіе его безполезнымь и даже опаснымь: "Латинскія первы, писаль онь, будуть разногласить съ греческими; между тыть пререкатель легко обличается, когда представляють греческую книгу, т. е. на языкъ извъстномъ. Каждый поражаясь необычайностью въ переводъ съ еврейскаго, близовъ будетъ въ тому, чтобы обвинять во лжи, но едва ли, или лучше никогда не обратится къ еврейскимъ свидетельствамъ, которыми защищается возражение. А если дойдутъ до еврейскаго: кто посметь осудить столько авторитетовъ греческихъ и латинскихъ? " э5). Иные еще указывали на Боговдохновенность 70 переводчиковъ. Сущность оправданій блаженнаго состояла въ следующемъ:

- а) Перевода 70 онъ не унижаетъ: доказательство тому между прочимъ трудъ, какой онъ употребилъ надъ исправленіемъ его <sup>96</sup>).
- б) Превосходство еврейскаго текста предъ греческимъ понятно: первый есть "источникъ истины", послъдній—ручей съ мивніями" <sup>97</sup>).
- в) Въ греческомъ переводъ 70 многаго нътъ, что есть въ еврейскомъ текстъ—даже по отношенію въ важнъйшимъ истинамъ христіан-

<sup>93)</sup> Говорямъ: особенно, потому что обвиненія сыпались и на его исправленный переводъ 70 толковниковъ. Въ предисловія къ Іову сказавъ о жалобахъ, пишетъ: «такова привычка къ древности, что даже очевидныя погръщности иногичъ правите я; хотятъ лучше имъть красивые списки, чъмъ исправные».

<sup>\*4)</sup> Invectiv. lib. 2. item. lib. 3.

<sup>95)</sup> Epist. S. Augustini 87 et. 97. de Avct. Dei. 18, 43.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup>) Cm. sam. 27. 50. Apolog. adv. Rufin. 2, 24.

<sup>97)</sup> См. зам. 85. 86.

- скить <sup>98</sup>). Іеронимъ приводитъ и свидѣтельства, читаемия въ Новомъ Завѣтѣ о Христѣ Господѣ, которымъ, однако, какъ свидѣтельствуетъ онъ, нѣтъ въ спискахъ греческаго текста (Осіи 11, 1. Исаіи 11, 1. Зах. 12, 10) <sup>99</sup>). И потомъ пишетъ: "спросимъ же ихъ, гдѣ это написано? Они не могутъ сказать, а мы приводимъ ихъ изъ еврейскихъ книгъ... Между тѣмъ, не зная сего, слѣдуютъ баснямъ апокриеовъ... Не мое дѣло излагатъ причины ошибокъ. Гудеи говорятъ, что это сдѣлано по благоразумному намѣренію, съ тѣмъ, чтобы Птоломей, чтитель Единаго Бога, не подумалъ, что у евреевъ два Бога..." <sup>100</sup>).
- г) "Не знаю, писалъ Іеронимъ, кто первый ложью своею выстроилъ въ Александріи кельи, въ которыхъ они (70 толков.), будто раздѣленные, писали? Аристей и Іосифъ говорятъ, что толковники сличали, но не пророчествовали. А иное дѣло пророкъ, другое—переводчикъ" 101).
- д) «Послѣ труда нашихъ предшественниковъ и мы трудимся въ дому Господнемъ, сколько можемъ. Они толковали прежде пришествія Христова и чего не знали, предлагали въ сомнительномъ видѣ; мы послѣ страданія и воскресенія Его излагаемъ не столько пророчество, сколько исторію" 102).
- е) "Если у грековъ, послѣ изданія 70, тогда, какъ сіяетъ свѣтъ Евангелія, Іудей Акила, Симмахъ, Өеодотіонъ іудействующіе еретики приняты и хотя многія тайны прикрыли коварнымъ толкованіемъ, однакожъ по экзапламъ остаются у церквей и объясняются мужами церковными: не болѣе ли не слѣдуетъ отвергать меня христіанина, рожденнаго отъ христіанъ, носящаго знаменіе креста на челѣ, меня, котораго в се стараніе было: опущенное дополнить, испорченное исправить и тайны вѣры изложить языкомъ чистымъ и точнымъ? " 193). Здѣсь, какъ

ээ) Praefat in Genes: «Послушай, ревнитель, послушай порицатель! писалъ блаженный. За чёмъ ты терзаешься злобою? За чёмъ возбуждаешь противъ меня людей невъдущихъ? Если по твоему ошибся я въ чемъ либо: спроси евреевъ, посовътуйся съ учителями разныхъ городовъ. Что у нихъ есть о Христъ, того нътъ въ твоихъ спискахъ. Иное дъло, когда они одобрили свидътельства, употребленныя въ послъдствіи противъ нихъ Апостолами. Другіе Латинскіе списки лучше греческихъ греческіе лучше еврейскихъ.

ээ) Коночно Іеронимъ разумълъ здёсь текстъ 70 въ томъ его видъ, въ какомъ онъ былъ до времени Оригена.

<sup>100)</sup> Praefat. in Genesin. Тоже въ предисловін въ Исвін. «Надобно и то прибавить, что онъ не столько пророкъ, сколько Евангелистъ... Отселіт то, какъ душаю, 70 толковниковъ не хотвли въ то время ясно говорить язычникамъ о таинствахъ візры своей, чтобы не повергать святыни псамъ и бисера свиньямъ; вы сами читая сіе изданіе, примітите, что тайны тамъ скрыты».

<sup>101)</sup> Praefat. in Genesin. Tome quaest. 19. in Iudias.

<sup>102)</sup> Ibidem. in Gen.

<sup>108)</sup> Praefat. in. Job. Tome in. Praefat. ad Jesaiam.

очевидно, завлючается прямо отвътъ и на сомивнія бл. Августина, насательно церкви греческой.

> § 186. Переміна мыслей о его переводі на Западі. Отзывы о номі на востокі.

Оправданія мужа мудраго и правдиваго таковы, что болье сильныхъ и представить было нельзя. И тъ которые по любви къ истинъ, но еще незнакомясь съ истиною, сперва говорили невыгодно о трудъ Іеронима, не только перестали обвинять переводъ блаженнаго, но стали имъ пользоваться. Таковъ быль между прочими самъ блаж. Августина, который выслушавъ оправданія Іеронима, съ радостію сталь пользоваться новымъ переводомъ его 104). Другіе не переставали впродолженіи всей жизни блаженнаго повторять жалкія свои укоризпы: но не потому, что будто не чувствовали справедливости оправданій Іеронима, а потому только, что хотели бранить. Это было известно Іерониму. "Люди завистливые писаль онь, считають достойнымь порицанія все, что пишу я. Иногда, вопреки совъсти публично терзають то самое, что читають тайно. И я вынужденъ взывать и молиться... Господи! избави душу мою отъ устъ нечестивыхъ и отъ языка коварнаго 105). Церковь, которая особенно имъла нужду въ исправномъ латинскомъ переводъ, послъ смерти блаженнаго оценила трудъ его. Переводъ его одобренъ и введенъ быль въ общее употребление, хотя люди опять впоследствии примешали въ доброму делу довольно своего, человеческого. Григорій Двоесловъ пользовался переводомъ Іеронима, наравнъ съ церковнымъ италійскимъ 106). Въ началь 7-го въка по свидетельству Исидора Севильского († 636), переводъ Геронина, быль уже въ общемъ употреблени на западъ 106). Невъжество писцовъ дерзость незванныхъ исправителей, замънявшихъ въ видъ поправки, многія мъста Іеронимова перевода, мъстами стараго италійскаго перевода <sup>107</sup>) и даже мъстами изъ Флавія <sup>109</sup>), совершенно испортили святый трудъ Іеронима. При Карлів велик. Ученый Ал-

Digitized by Google

<sup>104)</sup> См. Август. Ep. 261 ad Audacem. De doctr. Christ. 4, 7. Quaest. 20, 54, in Devteron. in libr. Ios. 7. 15. 19.0 другахъ Sulpitius sever. dialog. c. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup>) Praefat. in. Ezdram. тоже въ предисл. къ Паралип. «Они грызутъ меня какъ ты, порицая публично то, что читаютъ по угламъ».

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup>) Gregorius M. Praef. Moralium in Iob. Moral. 20. 23. In Ezech. Hom. 10. § 6.

<sup>107)</sup> De off. Eccl. 1, 12.

<sup>108)</sup> Мартиней показываетъ множество такихъ перемянъ. Bibliotheca divina, S. Opus. Hieron. Т. 1. Гораздо исправиве издана Библія Виллярсомъ, при пособів другихъ ряп. Т. 9. 10.

<sup>109)</sup> Это давно уже доказано примърами; см. у Годи (De librorum text. Origin. p. 428) примъры, приведенные Бакономъ Рожеромъ. Тоже Гугонъ въ своемъ Согrectorium См. Litterarisches Museum Stück. 1. S. 34. 35.

кумиз принимался за установленіе текста Іеронимова <sup>110</sup>); за тёмъ до 16 вёка было до 10 ученыхъ рецензій <sup>111</sup>). Понятно, что нослё всего того въ Іеронимъ трудно узнать блаженнаго и много свъдущаго Іеронима. Однако Тріенскій соборъ (1545) объявиль, что кром'в Вульгаты всякой другой переводъ ересь и это будто бы по мыслямь древней перкви и Геронима 112). Но оставимъ человъческое при людяхъ! Бл. Геронить свидетельствуеть въ ответахъ Руфину: "Думаю, что не худо услуживаю моимъ датинянамъ, -- потому что и греки, после столькихъ переводчивовъ не гнушаются переведеннымъ съ латинскаго" 118). Въ другомъ сочинении онъ выражался о томъ же такъ: "не болве ли полжны бы быть благодарны латиняне, когда видять, что и Греція съ радостію принимаєть отъ нихъ кое что 114). Въ каталогъ знаменитыхъ мужей онъ пишеть о Софронів: "малые труди мои перевель на греческій языкомъ изящнымъ, также исалтирь и пророковъ, переведенные мною съ еврейскаго на латинскій языкъ" 115). Софроніевъ переводъ псалтири и пророковъ досель не изданъ. Но извъстно, что Прокопій газскій и Исихій іерусалимскій пользовались Софроніевымъ переводомъ труда Іеронимова въ своихъ толкованіяхъ на св. писаніе. Слёд. церковь греческая пользовалась трудомъ бл. Іеронима.

### § 187. Іеронимъ—толкователь Св. Писанія.

Пр. Іеронимъ со всею ревностію пробуждаль на западѣ любовь къ слову Божію. Кромѣ комментаріевъ на 4 великихъ пророковъ и 12 малыхъ, на Екклезіаста, на Бытіе, на Евангеліе Матея и четыре посланія ап. Павла 116), очень много писаль онъ на западъ писемъ 117) и другихъ сочиненій о св. писаніи. Методъ толкованія у блаженнаго слѣдующій: а) сперва приводить онъ древній переводъ и переводъ текста по подлиннику, сличаетъ другіе переводы, отыскиваетъ смыслъ текста въ значеніи словъ подлинника, обращается къ связи мыслей и къ

Alcuinus. Ep. ad Gistam, ante 6. libr. comm. in S. Iohan. Carolus M. Praefat. Hom. Pauli Diac. Colon 1530.

<sup>111)</sup> См. о рецензіяхъ у Эйхлорна Einleit. in A. Test. Th. 2. § 336. 337; у Яна introd. in v. T. § 64. Rieglers Krit. Geschichte d. Vulgata, Tubing. 1824.

<sup>112)</sup> См. тамъ же. 112) Apolog. adv. Rufin. Lib. 2. 114) Praef. in. Ezdram. 115) De vir. illust. c. 134. 116) Къ Гадатамъ, Эсесинамъ, Титу и Филимону.

<sup>147)</sup> По изданію Мартинея, въ 2 т. 18 писемъ—частію критическихъ, частію зивегетич. о В. Завѣтѣ. Замѣчательнѣе прочихъ къ Суннію и Фретслу (Готеамъ) съ замѣч. на разныя греч. и латинскія чтенія псалтири; въ письмахъ объяснены псалмы 44. 89. 118. 126 и слово біффффф (Ер. 28. 30. 34. 65. 126. 140). Къ Дамазу на вопросы о книгѣ Бытія (Ер. 36. 73); объ одеждахъ священныхъ (Ер. 64. 29). Въ 4 томѣ 9 писемъ экзегетич. о Нов. Завѣтѣ. Болѣе замѣчательны: къ Гедибію и къ Алгазіи съ объясненіемъ многихъ мѣстъ. Подобное іп. Ер. 55. 59. 119. Сюда же относятся еще къ Паммахію de optimo genere interpraetandi; ad Paulinum presb. de studio scripturarum.

подобнымъ мѣстамъ писанія; иногда для объясненія текста обращается къ географіи, исторіи и вообще къ древностямъ 118); б) за правило считалъ онъ о ясныхъ словахъ говорить не много, темныя объяснять кратко, на сомнительныхъ останавливаться размышленіемъ 119). в) Тамъ, гдѣ ясное пророчество о будущемъ и особенно о Христѣ, или въ словахъ догматическихъ и нравоучительныхъ, не считалъ онъ дозволеннымъ искать переноснаго смысла 120); Если на какое либо пророческое мѣсто есть указаніе въ Новомъ Завѣтѣ, блаженный съ благоговѣніемъ принималь это указаніе за точный смыслъ пророчества и по нему объяснялъ пророчество въ его связи 121); д) Іеронимъ приводилъ въ толкованіяхъ своихъ толкованія другихъ и считалъ за долгъ имѣть въ виду мнѣнія другихъ 122), а того, чего не принимаетъ церковь, отнюдь не одобрять 123); е) Въ толкованіяхъ блаженнаго дышетъ искреннее благочестіе. Онъ былъ убѣжденъ, что для разумѣнія св. писанія надобно испрашивать молитвою просвѣщеніе свыше; потому и самъ молился и убѣждалъ другихъ молиться о благодатномъ просвѣщеніи 124).

Таковъ главный методъ, которому слъдуетъ блаженный въ своихъ комментаріяхъ. Понятно, что не у всъхъ древнихъ можно видъть то, что находимъ въ толкованіяхъ Іеронима при его методъ толкованія. При томъ знакомствъ съ еврейскою буквою и съ еврейскими древностями, какимъ обладалъ Іеронимъ, онъ и пр. Ефремъ безъ сомивнія первые между отцами наставники въ толкованіи ветхозавътнаго писанія. Іеронимъ такъ много приготовлялся къ званію толкователя и такъ много пріобрълъ для сего званія, какъ никто другой изъ отцевъ. Потомуто не только латинская церковь свободно, при знаніи латинскаго языка, пользовалась толкованіями Іеронима, но въ греческой церкви старались пользоваться трудами Іеронима

<sup>118)</sup> Praef. comm. in. Osee; Comm in Zachar. c. 4. v. 2. c. 6. v. 9. in Daniel. c. 11. v. 44. S.

<sup>119)</sup> Praef. lib. 3. Comm. ad Galat. Praef. comm. in Jonam.

<sup>120)</sup> Comm. in. Malach. c. 2, v. 4. Comm. in Zachar. c. 8. v. 16. 23.

Comm. in. Joel c. 2. v. 28. in Zachar. c. 3. v. 1. s. Praef. in. lib. 6. Comm. in. Jerem.

Proem. in. Matthaeum. Omnes legere, qui in Evangelia scripsere, deinde adhibito judicio, quae optima sunt, excerpere. Adv. Ruf. 1. p. 365. Commentatoris est officium multorum sententias promere.

Adv. Rufin. lib 1 p. 373. Origene dicente contraria, nos Ecclesiasticum sensum sequuti sumus. Cm. eme Comm. in. Ezech. c. 36. v. 16. s. Comm. in Daniel. c. 3. v. 37.

Epist. 18. § 6. Epist. 140. § 1. Praef. Comm. ad Philemon. Praef. lib, 3. Com ad Galat. Praef. Comm. in Osee; Comm. in Michaeam c. 1. v. 10. s.

<sup>136)</sup> По греч. Каолен. ркп. 11 въка въ сводъ толкованій на псалмы приводятся между прочими и толкованія Іеронима пресвитера Іерусалимскаго. Montfauc. Bibl. coisl. p. 137.

Впрочемъ не надобно думать, что у многосвъдущаго Іеронима:

- а) Каждое объяснение—несомивно върное: онъ иногда платилъ долгъ человъческой немощи, выставляя ученыя словопроизведения и гадания раввиновъ на мъсто простаго и естественнаго значения словъ.
- б) Прекрасное дѣло не довѣрять своей мысли и повѣрять ее мыслями другихъ, особенно же общимъ судомъ церкви: и прекрасное это дѣло имѣлъ въ виду бл. Іеронимъ. Нельзя однакожъ не согласиться, что Руфинъ правъ былъ, упрекая Іеронима за то, что онъ, собирая разныя и иногда противорѣчащія объясненія, не всегда показывалъ досточнства ихъ. Іеронимъ защищался тѣмъ, что онъ предоставлялъ суду другихъ выбирать лучше. Но что дѣлатъ тому, кто не получилъ дара судить? Не вправѣ ли онъ жаловаться, что его смыслъ только обременяютъ и затемняютъ мнѣніями тѣ, которые обязаны учить?
- в) При посившности, съ какою писаны толкованія его, слогъ ихъ не безъ ошибокъ, какъ сознаваль это и самъ Іеронимъ 126).
- г) Между его комментаріями, которые всв, несмотря на частные недостатки, весьма важны, комментаріи на великихъ пророковъ и на посланія ап. Павла относятся къ лучшимъ.

Влаженный учитель занимался и обработываніемъ пособій, нужныхъ для толкователя. Книга о мисстах еерейских заключаеть въ себъ превосходное описаніе мъсть, упоминаемыхъ въ Библіи. Оно большею частію переводъ Евсевіева сочиненія о томъ же предметь: но блаженный Іеронимъ собственныя свои свъдънія внимательнаго и ученаго очевидца мъсть священныхъ употребиль на то, чтобы исправить ошибки Евсевія и все сочиненіе представить въ лучшемъ видъ 127). Объясненіе именз еерейскихъ, сочиненіе Филона, дополненное Оригеномъ, Іеронимъ при переводъ подвергь новому пересмотру, расположивъ пересмотръ по книгамъ библейскимъ и по алфавиту. Это сочиненіе хотя долго служило и въ восточной и въ западной перкви руководствомъ для аллегорическихъ объясненій писанія, заключаеть много произвольнаго и невърнаго 128).



<sup>126)</sup> Praef. in 2 lib. comm. Ep. ad Ephes. p. 825. Sciatis, me non cogitatum, diu limatum, proferre sermonem, sed ad revelanda scripturarum uti verbis paene de trivio, et interdum per singulos dies usque ad numerum mille versuum pervenire. Praef.

<sup>157)</sup> Бонфреръ издалъ это сочиненіе. Paris. 1631. 1659, съ замъчаніями и съ картою, но съ произвольнымъ измъненіемъ порядка. Ему слъдоваль, съ небольшими отступленіями, Мартиней; лучше издаль Леклеркъ, обогативъ изданіе Бонорера Бронардовымъ: Descriptio terrae sanctae. Amstelod. 1707. Виллярси отдъльно издаль трудъ Геронима, исправивъ по рип. (t. 3. р. 121).

<sup>198)</sup> У Мина напечатаны: а) трудъ Іеронима; б) извлеченія изъ Филона и Флавія; в) дексиковъ Оригеновъ по двумъ спискамъ. Ор. Hieronymi. Т. 4. Объ именахъ Божінхъ—въ письмахъ. Ер. 20. 25. 26.

### § 188. II. Догматическое ученіе его. III. Труды его для исторіи.

У блаж. Іеронима не много сочиненій догматическихъ. Но сочиненія превосходнаго толкователя писанія драгоцівны для догматики. Вз споръ православнаго сз люциферіанином объясняеть онь значеніе истинной христіанской церкви. "Надобно, говорить, пребывать въ той церкви, которая основана апостолами и доселъ пребываетъ. Если услышишь, что иные называются не по имени Господа Інсуса Христа, а по какому либо другому имени, наприм. маркіонитами, валентиніанами, знай, что это - не церковь Христова, а синагога антихриста. Темъ самымъ, что явились они послъ, показываютъ, что они предсказанние апостоломъ будущіе". Здівсь же учить: "столько же не нужно вновь освящать тахъ, которые поставлены еретиками, сколько и перекрещивать техъ, которые крещены ими". Въ подтверждение того указывая на преданіе, такъ пишеть о значеніи преданія: "если бы для чего-либо недоставало подтвержденія въ писаніи, согласіе вселенское имъло бы важность заповъди" 129). Въ письмъ къ Марцеллъ обличаетъ заблужденія монтанистовъ 130). Протива пелагіяна, писаль онь два сочиненія 131). Вопреки имъ онъ училь, что "ніть человіна безь гріха, всв мы испорчены въ Адамв, и безъ благодати Божіей, не можемъ творить ничего вполнъ добраго "132). "Желать и идти въ моей волъ, но это мое, безъ постоянной помощи Божіей не будеть монмъ" 133). «Но отъ меня никогда не услышишь, чтобы назваль я природу злою» 134). Душа находится между землею и огнемъ, между плотію и духомъ, если предается плоти, называется плотію, если духу, духомъ 135). Влаж. Іеронимъ, ясно училъ объ искупительномъ значеніи смерти Христовой 136),

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup>) Ор. Т. 4. Р. 2. р. 289—306. Противъ мантонистовъ Ер. 41. Противъ моватіанъ. Ер. 42. о ісрархія ср. 146.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup>) T. 4. P. 2. ep. 28.

<sup>131)</sup> Dialog. adv. Pelag. lib. 3. Epist. ad Ctesiphonem. 133.

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup>) Ep ad Ctesiphon. I, 1019. Dialog. lib. 2, 679. Omnes homines aut antiqui propagatoris Adam, aut suo nomine tenentur obnoxii.

<sup>183)</sup> Ер. Ctesiph. p. 1027. Dial. cont. Pelag. 2, 767. 686. «Наше дало—желать, Божіе—подавать, чего просемъ; наше начинать, что можемъ. Божіе—исполнять, чего не можемъ... Наше дало хотать и пещесь; но чтобы исполнилось желаніе наше и совершилось теченіе,—это зависить отъ милосердія Божія.—Такъ то бываеть, что въ желаніи нашемъ и въ теченіи сохраняется свобода наша, а въ исполненіи желанія и теченія дайствуеть могущество Божіе».

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup>) Ad Ctesiph. I, 1031. Comm. in Galat. VII. 391. «По природѣ во всѣхъ есть вѣдѣніе о Богѣ, и никто изъ родившихся безъ Христа, не лишенъ сѣмени мудрости, правды и прочихъ добродѣтелей».

<sup>126)</sup> In Galat. 5, 17. ac. Ad Haedib. quaes. 12.

<sup>186)</sup> Ep. ad Damasum (int. critic. 3. al. 146): reconciliati sumus Deo, ha-

о единой личности Бого-человъка <sup>137</sup>), о благодатной силъ крещенія <sup>138</sup>), игропомазанія <sup>139</sup>), евхаристіи <sup>140</sup>), исповъди <sup>141</sup>), и брака <sup>142</sup>). Въ нъсколькихъ письмахъ обличалъ онъ заблужденіе аріанъ о Сынъ Божіемъ и объяснялъ слово отботась; <sup>143</sup>). Извъстны на греческомъ языкъ съ именемъ пресвитера Іеронима: "разговоръ христіанина съ іудеемъ о Св. Троицъ" и "разговоръ о дъйствіи крещенія" <sup>144</sup>). Изъ перваго разговора одно мъсто о Крестъ приводилъ св. Дамаскинъ, называя сочинителя Іеронимомъ пресвитеромъ іерусалимскимъ. Блаж. Іеронимъ самъ писалъ, что небольшія сочиненія его еще при его жизни переведены были на греческій языкъ <sup>145</sup>). По содержанію разговоры вполнъ приличны блаж. Іерониму, долго жившему въ Іерусалимъ между іудеями. Наконецъ онъ писалъ нъсколько сочиненій противъ оригенизма. Между прочимъ въ письмъ къ Авиту, основательно показалъ опасныя заблужденія въ Оригеновомъ сочиненіи о началахъ <sup>146</sup>). За то въ письмъ къ Өеофилу, противъ Іоанна іерусалимскаго, сужденія его о воскресеніи отзываются ръзкимъ анеропоморфизмомъ <sup>147</sup>).

III. Между историческими сочиненіями преподобнаго Іеронима изв'єстны: сочиненіе о мужсах знаменитых, хроника и жизнь отщев. Первое изъ этихъ сочиненій—самий драгоцівный памятникъ древности. Она заключаеть въ себів краткія свідіння о жизни и сочиненіяхъ учителей церкви, жившихъ въ продолженіе первыхъ четырехъ віковъ христіанства. Показываеть въ сочинителів общирное знакомство съ словесными твореніями древности, візрный взоръ на подлинность и достоинства ихъ, и живую любовь къ візрів. Оно писано по просьбів префекта Дек-

bentes propitiatorem Dominum nostrum J. Chr. qui delevit chirographiam mortis, triumphans in ligno. Ca. Ep. 54 ad Pammach. Ep. 32 ad Julianum.

duas personas faciamus in uno filio Dei, sed unus atqui idem filius Dei et filius hominis. Ad Haedib quest. 9.

<sup>188)</sup> In lavacro omnia peccata merguntur. Ep. 82 ad Oceanum.

<sup>189)</sup> Dial. adv. Lucifer. c. 2. 9.

<sup>140)</sup> Ad. Damasum ep. 3. al. 146. ad Haedib. ep. 120. quaest. 2.

<sup>144)</sup> Ep. 41. ad Pammach. Com. in evang. Matth. c. 16.

<sup>142)</sup> Ep. ad Amandum (int. criti. 4. al. 147).

<sup>143)</sup> Ad Damasum et Marcum. Ep. 14-16.

<sup>144)</sup> Тотъ и другой разговоръ изданы Даукомъ, вивств съ сочинениемъ Геннадія, Судпеде 1677, исправиве Галландомъ in 7 tom. Bibl. Patr. Миномъ in t. 40 Patrologiae. Разговоръ о крещения въ Христ. чт. 1821 г.

<sup>146)</sup> Op. T. 4. 1. p. 164. T. 4. p. 264.

<sup>146)</sup> Ep. 94 ad Avitum. Съ обличеними Оригену и особенно защитнику его Руенну, не всегда впрочемъ умъренными и основательными. Librí tres adv. Rufinum См. выше пр. 59—63.

<sup>147)</sup> Resurrectionis veritas catholica sine carne et ossibus, sine sangvine et membris, intelligi non potest. Ubi caro et ossa et membra sunt, ibi est et sexuum diversitas et caet.

тера, съ намъреніемъ обличить клеветы Цельса, Юліана и подобныхъ имъ, упрекавшихъ христіанство въ недостаткъ мужей образованныхъ, н достигаетъ своей цели. Читая это сочиненіе, каждый съ утеменіемъ видить, вакихъ веливихъ, какихъ просвъщенныхъ мужей имъла у себя церковь, даже тогда, какъ мечъ и огонь со всею жестокостію истребляли все въ церкви христіанской. Одна только мысль, при чтеніи этого сочиненія печалить душу: какъ многаго изъ святой древности не дошло по насъ! Впрочемъ по указаніямъ блаж. Іеронима, многое отыскано въ новыя времена, что прежде считали потеряннымъ 148). Хроника Іеронина-сочинена Евсевіенъ, но при переводъ на латинскій язывъ была дополнена Геронимомъ во многомъ. Въ предувъдомлении онъ пишеть, что со времени Нина и Авраама до взятія Трои онъ только съ точностію перевель трудъ Евсевія, не прибавляя ничего къ нему; со времени же взятія Трои до 325 г., которымъ оканчивается Евсевіева хронива, многое прибавиль и измениль въ сочинении Евсевія, следуя Светонію и другимъ латинскимъ писателямъ, кромъ того съ 325 до 378 г., онъ написаль свою хронику. Евсевій въ своей хроникъ, хотълъ показать въ краткомъ видъ событія библейскія подъ опредъленными годами, и представить священную исторію въ соотношеніи съ повъствованіями язических писателей, наміреніе прекрасное и стоило того, чтобы трудъ быль представлень въ лучшень видъ. Теперь, когла вторая часть хроники Евсевіевой почти вся потеряна, полный трудъ Іеронима безъ сомнънія еще болье становится важнымъ 149). Благочестивый иновъ путешественнивъ, Іеронивъ описаль жизнь отцевъ египетскихъ. Палладій пом'встиль эту жизнь въ своемъ Лавзанкв 150).

<sup>148)</sup> Liber de viris illustribus, переведена на греческій языкъ другомъ Іеронима Софроніємъ. Подлинникъ изданъ in-4 tomo Op. Hieron. Подлинникъ и греческій переводъ, изданы вижстъ съ другими сочиненіями подобнаго содержанія и съ превосходными замъчаніями Фабриціємъ, подъ заглавіємъ: Bibliotheca Ecclesiastica. Hamburgh 1718. fol.

<sup>169)</sup> Хроника Евсевіева и переводъ Іеронима, долгое время считались потерянными. Іос. Скалигеръ, напечаталь хронику Lugd. Batav. 1606 г., но въ семъ изданія очень многаго не доставало. Полное и превосходное изданіе, при пособім ватиканскихъ ркп. сділано Анжеломъ Майемъ: Vet. auct. col. nov. Т. 8. Romae 1833 въ лучшемъ видъ, чъмъ у Скалигера, изд. Виллярси: ор. Ніегоп. Т. VIII.

<sup>150)</sup> Здась она составляеть третью часть и состоить изъ 30 главъ, начинаясь живнеописаніемъ Іоанна пророка енескаго и оканчиваясь Аполлоніемъ младшимъ; исторія предваряется предисловіемъ Іеронима, которое писано при В. Өеодосів. На сирскій явыкъ оно видств съ прочими частями Лавзанка, переведена была въ 7 въвъв и досель извъстна въ древнихъ спискахъ съ именемъ Іеронима. Assemani Bibl. Orien Т. 3. Р. 1. р. 49. Т. 1. р. 609. Mai collect. vet. auct. Т. 5. р. 45. Montfauc. Bibl. Coislian, р. 183. Cangii Glossarium med. Graec. in Indice р. 27. На датинскомъ ивдано Antverpiae 1615. 628. Іеронимъ описалъ живнь Павла Өнвейск., Иларіона вел., и Мала, добродътели блаж. Павлы. Послъднее въ Хр. чт. 1847 г. 4.

По древнимъ изв'встіямъ <sup>151</sup>) блаж. Іеронимъ перевелъ съ греческаго на латинскій языкъ *Мартиролог* <sup>152</sup>).

- 189. IV. Іеронимъ—пламенный ревнитель духовной жизни. Замтчанія объотзывахъ его относительно нткоторыхъ предметовъ. Общее заилюченіе о немъ.
- IV. Что касается до ученія о нравственности христіанской: то хотя почти цізлая половина сочиненій блаженнаго относится къ сему предмету, но напрасно стали бы мы искать у него сочиненія, которое излагало бы самыя начала нравственности. Оніз всіз касаются частныхъ предметовъ.

Тъмъ не менъе, блаж. Іеронимъ и въ отношени къ нравственности, оказалъ западной церкви великія услуги.

Пламенною ревностію ревновалъ онъ о жизни клира достойной званія. Онъ много страдалъ за эту ревность, но не умолкалъ говорить въ письмахъ обличенія и наставленія западному клиру. Письма его къ *Непоціану*, заключають въ себѣ превосходныя мысли о званіи священномъ и вполнѣ заслуживаютъ того, чтобы часто были читаемы лицами сего званія <sup>153</sup>). Прекрасны и письма его о воспитаніи дѣтей <sup>154</sup>).

Живымъ благочестіемъ дышать письма съ ув'вщаніемъ, къ покаянію, къ теривнію въ несчастіяхъ, къ совершенной жизни 155).

Преимущественно же распространеніемъ и усовершеніемъ иноческой жизни на западѣ, одолжена пр. Іерониму западная церковь. Никто столько не писалъ въ защиту довственной жизни, сколько писалъ блаж. Іеронимъ. Самая большая часть писемъ его писана дѣвственникамъ и дѣвственницамъ, заключая въ себѣ то правила и наставленія для дѣвственной жизни, то похвалы дѣвству 156). Цѣлыя книги написаны



<sup>151)</sup> Объ этомъ пишутъ *Beda* (Betr. in Act.), *Валяфридъ* Страбонъ (de reb. eccl. c. 28), *Racciodopъ* (Inst. div. c. 32).

<sup>165)</sup> Мартирологъ Іеронима изданъ в Luca Dacherio T. 4. Speciel. Florentiae Luc. 1668, у Мина: Ор. S. Hieronymi. T. XI. 434—86. Впрочемъ въ нынвинемъ видъ онъ говоритъ и о лицахъ, жившихъ послъ блаж. Іеронима. См. Oudini Comm. litt. T. I. р. 847—54. Іерониму приписывается также лекціонарій (Comes. ed. a Balusio in Capitulis regum Francorum; у Мина: Ор. S. Hieron. T. XI, 487—530). Онъ былъ пересматриваемъ въ 471 г. еп. Өеодовигомъ. Augusti Denkwürdigk. Th. 4. S. 271. Th. 6. S. 142.

<sup>&</sup>lt;sup>458</sup>) Перев. въ Хр. чт. 1836 г. 2 Ер. 52. 58. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>454</sup>) Въ Хр. чт. 1834 и 1838 г. Ер. 107 et 128.

<sup>155)</sup> Ep. 52. 66. 71. 90. 92. 100. 118. 145.

<sup>156)</sup> Epp. 5. ad Heliodorum de laude vitae solitariae, ad Pammachium de monachi proposito, ad Lucinium de vitae sancto instituto; ad Julianum de saeculi contemptu; ad Exsuperatum de sæculo relinquendo; Ep. 18 ad Eustochium de custodia virginitatis; Ep. 20 ad Pammachium; ad Demetriadem. Далъе Ep. 49. 95. съ правилами вноческими; Epist. 47 ad Furiam et 85 ad Salvinam de viduitate servanda.

о девстве въ обличение порицавшихъ девство 157). Лучшее сочинение по этому предмету есть внига его протиет Гельвидія, отвергавшаго дъвство Пресвятой Богоматери и унижавшаго дъвство. Ісронимъ начинаетъ свое сочинение пламенною молитвою въ Пресв. Троицъ и Богоматери. Такъ какъ Гельвидій основываль свое мивніе преимущественно на томъ, что въ Евангеліи упоминаются братья Господа Інсуса: то Іеронимъ разсматриваетъ значеніе слова сего по употребленію и показываеть, что у евангелистовъ оно означаетъ не более какъ сродниковъ Господнихъ. Гельвидій писаль: бракь не ниже дівства. Іеронимь отвічаєть словами Апостола (1 кор. 7, 29—34). И потомъ пишетъ: "Ужели ты считаешь за одно проводить дни и ночи въ молитвъ, посвящать ихъ посту и украшать лице, заниматься ножкою, придумывать лести для мужчины? Однакожъ замужняя это делаеть и темь становится отвратительнее, такъ какъ извращаетъ дары природы. Она убирается предъ зеркаломъ и домогается, въ посрамление Творцу своему, казаться лучшею красавицею, чёмъ создана она". Другому порицателю девства, который по примеру стоиковъ уравнивалъ всв грвхи и всв добродетели, объяснялъ онъ евангельское ученіе о разности между гръхами и между добродътелями 158). Въ книгъ, протиет Вишаянція, который выдаваль чествовавіе мученическихъ мощей за суевъріе, блаж. Ісронинъ основательно обличаетъ заблужденіе Вигилянція, показывая, какъ церковь издавна чтить Святыхъ Вожінхъ и ихъ останки, какъ это чествованіе согласно съ началами христіанскими. Того же Вигилянція обличаеть въ письмів къ пресвит. Рипарію.

Теронима, и при жизни и до нынѣ, непрестаютъ упрекать въ нѣкоторыхъ несправедливыхъ мнѣніяхъ и особенно о бракѣ и брачномъ состояніи. Но въ этомъ случаѣ, какъ и вообще въ ученыхъ спорахъ
его, прежде всего надобно взять во вниманіе природныя расположенія
Геронима. Онъ былъ мужъ души сильной, но раздражительной и суровой.
Не дѣломъ воли былъ такой характеръ души его, а природы. Отъ того во всѣхъ полемическихъ своихъ сочиненіяхъ, онъ leo rugiens. Хвалитъ ли, или порицаетъ, онъ бросаетъ слова, которыя сами по себѣ гогораздо болѣе выражаютъ, нежели что хотѣлъ выразить ими Геронимъ;
сыплетъ остроты, которыя могутъ казаться ѣдкими. Отъ того, никогда
не нужно столько имѣть во вниманіи время и обстоятельства сочиненія,
какъ при чтеніи сочиненій Геронима, это давно замѣчено. Иначе вы можете думать, что одно и тоже лице въ одномъ сочиненіи поставлено

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup>) Adv. Jovinianum, Adv. defensorem Jeviniani ad Dominionem. Advers. Helvedium de perpetua virginitate Mariae.

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup>) Sunt peccata levia, sunt gravia. Aliud est decem millia talenta de. bere, aliud quadrantem. Et de otioso quidem verbo et adulterio rei tenebimus, sed non est idem suffundi et torgueri, erubescere et longo tempore crutiari. Adv. Jovia. lib. 2 T. 4. P. 2. p. 222.

выше всёхъ, въ другомъ ниже всёхъ; одинъ и тотъ же предметь въ одномъ сочинении высокъ, въ другомъ ничтоженъ. Между тёмъ дёло не въ перемене мыслей сочинителя, а въ перемене словъ души громоносной 155). Это вполне видимъ и въ полемике Іеронима о девстве. Брака онъ не осуждалъ, это видимъ въ сочиненіяхъ его 160). Но когда обличалъ развратныхъ хулителей девства: то много выраженій брошено такихъ, которыя, по видимому, худо говорять о браке. Здёсь есть, если хотятъ, ошибки выраженія, но не ошибка мысли.

Такимъ образомъ обзоръ сочиненій Іеронима показываеть, что отличіе его состоить прежде всего въ общирной учености; въ глубовожисліи и последовательномъ взоре на предметы превосходили его многіе. Онъ называль себя діалектикомь и филологомь, ораторомь и богословомь. Но діалектика его далеко не такъ была сильна, какъ красноръчивъ языкъ, особенно въ его письмахъ, часто образцовнуъ по изяществу слога. "Заслуги его учености, говорить блаженный Августинъ, таковы, что несчастнымъ надобно назвать того, кто не уважить столько трудовъ, и трудовъ столько святыхъ и не возблагодаритъ Господа Бога" 161). Пресвитеръ достопочтенный 162), человъкъ Божій 163), своимъ ученіемъ во славу Божію, и при помощи Божіей столько способствоваль усовершенствованию церковной латинской образованности, сколько никто прежде него 164). Для изученія священнаго писанія, блаженный Іеронимъ безъ всякаго сомнанія сдалаль столько, сколько никто другой изъ отцевъ церкви: эта заслуга его приближаеть къ той степени, на какой стоять Василій великій и Григорій Богословъ въ области нравственности и догматики.

<sup>144)</sup> Epist. 40. § 2. Точно также отзывается о преподобномъ Іеронимъ Кассіодоръ. Inst. Div. cap. 21. p. 521.



<sup>1.9)</sup> Это самое и выразнять онъ, когда говорить о методъ своей полемики: Aliud est γομναστιχῶς scribere, aliud δογματιχῶς. In priori vagam esse disputationem et adversario respondentem nunc haec, nunc illa proponere, argumentari ut libet, aliud loqui, aliud agere, panem, ut dicitur, ostendere, lapidem tenere. Apolog. prolibu. adv. Jovin. T. 2. p. 72.

<sup>160)</sup> Adv. Jovinianum T. 2 p. 306. Ecclesia matrimonia non damnat, sed subiicit, nec abiicit, sed dispensat sciens, in domo magna non solum esse vasa aurea et argentea, sed et lignea et fictilia et caet. Epist. 30 ad Pammach. Aperiant aures obtrectatores mei et videant me secundas et tertias nuptias concessisse in Domino.

<sup>161)</sup> Epist. 167. § 21.

<sup>162)</sup> De natur. et grat. Chr. 65 § 78.

<sup>163)</sup> Epist. 148. § 8.

### СОДЕРЖАНІЕ

### BTOPATO TOMA.

|   |      |                                                                 | Стран.  |
|---|------|-----------------------------------------------------------------|---------|
| ŝ |      | Внаменитости четвертаго въка.                                   |         |
| § |      | Пособія къ просвъщенію. а) Гражданскія школы                    |         |
| ş | 98.  | б) Церковныя училища в) Подвижническая жизнь                    | 1       |
| ş |      | Предметы ученія                                                 | 1       |
|   |      | Св. Александръ александрійскій. Подвиги его                     | 1       |
|   |      | Сочиненія его                                                   | 1       |
| § |      | Святитель Іаковъ низибійскій                                    | 1       |
| § |      | Сочиненія св. Іакова содержанія догматическаго и нравственн     |         |
| • |      | Жизнь св. Евстаю ія антіохійскаго.                              | 1       |
|   |      | Просвъщение и сочинения его                                     | 2       |
| 8 | 106. | Жизнь великаго Антонія                                          | -       |
| § | 107. | Образованность и сочиненія его                                  |         |
| Š | 108. | Содержаніе и духъ наставленій его                               |         |
| ş | 109. | Антоній-начальникъ отшельнической монашеской жизни              | 2       |
| § | 110. | Авва Аммунъ и его увъщанія.                                     | 3       |
| ş | 111. | Пахомій великій                                                 | 3       |
| S | 112. | Жизнь св. Аванасія александрійскаго. а) При Константин'в велин  | юмъ 3   |
| 8 | 113. | б) При Констанців и трехъ преемникахъ его                       | 3       |
| 8 | 114. | Сочиненія св. Аванасія догматическія: а) Четыре слова противъ   | api-    |
|   |      | анъ. Содержание 1-го, 2-го и 3-го словъ                         | 4       |
| § | 115. | Содержаніе 4-го слова. Общій характеръ словъ противъ аріанъ.,   | Цру-    |
|   |      | гія догматическія сочиненія                                     | 4       |
| § | 116. | Сочиненія историко-догматическія и относящіяся въ изъясненік    | Св.     |
|   |      | Писанія                                                         | 4       |
| 8 | 117. | Сочиненія нравоучительныя. Сочиненія подложныя                  | 4       |
| 8 | 118. | Серапіонъ тмунтскій и его сочиненія                             |         |
| § | 119. | Св. Иларій поатьерскій. Жизнь его                               | 5       |
| Ş | 120. | Сочиненія его. Книга о Св. Тронцъ. Характеръ Иларія какъ догмат | иста. 5 |
| ş | 121. | Сочиненія историко-догиатическія и относящіяся къ объясненію    | CB.     |
|   |      | Писанія                                                         | . • 5   |
| § | 122. | Зенонъ веронскій и его сочиненія                                | 6       |
|   |      | Оптатъ милевитскій                                              | 6       |
|   |      | Мелетій антіохійскій. Подвигъ жизни его                         | 6       |
|   |      | Его беседа. Письмо. Исповедание Св. Троицы.                     | 6       |
|   |      | Св. Кирилть јерусалимскій. Жизнь его.                           | 6       |

| § 127    | . Оглашенія—какъ изложеніе догматовъ и какъ объясненіе обрядовъ. Другія сочиненія |
|----------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| 8 128    | . Преп. Ефремъ Сиринъ. Жизнь его                                                  |
|          | Внаменитость и образованность св. Ефрема                                          |
|          | Сочиненія и духъ Ефрема. Нравственныя сочиненія. Поученія съ                      |
| <i>3</i> | каеедры. Наставленія для иноковъ                                                  |
| § 131.   | Толвованія Св. Писанія. Общія свойства толвованія                                 |
| § 132    | Догматическое ученіе преп. Ефрема                                                 |
| § 133.   | Ефремъ-духовный изснопавець                                                       |
| § 134    | Василій великій въ жизни его                                                      |
| § 135.   | Василій в. въ сочиненіяхъ: а) какъ духовный ораторъ 100                           |
| § 136.   | б) Какъ догматико-полемикъ въ трехъ книгахъ противъ Евномія. Со-                  |
| •        | держаніе первой и второй изъ нихъ                                                 |
| 8 137.   | Содержаніе третьей книги противъ Евномія и достоинства всего со-                  |
|          | чиненія                                                                           |
| § 138.   | Въ книгв о Св. Духв; въ другихъ сочиненияхъ                                       |
| § 139.   | в) Василій-толкователь Св. Писанія                                                |
| § 140    | г) Учитель благочестія. Педагогическое сочиненіе. Подвижническія                  |
| •        | сочиненія. Духъ учителя благочестія                                               |
| § 141    | Василій въ трудахъ для благочинія церковнаго и для богослуженія 11                |
|          | Жизнь св. Григорія назіанзскаго до епископства                                    |
|          | Онъ-епископъ                                                                      |
|          | Св. Григорій въ сочиненіяхъ своихъ: какъ духовный ораторъ; любовь                 |
| 0        | его въ сему званію; ораторское слово его                                          |
| 8 145    | Особенности въ словахъ по ихъ предмету, объясняемыя состояніямъ                   |
| 3        | слушателей. Вниманіе въ оратору въ храмѣ                                          |
| 8 146    | Его письма и стихотворенія                                                        |
| 8 147    | Св. Григорій Богословъ въ словахъ о богословіи. Содержаніе 1-го и                 |
| 0        | 2-го слова                                                                        |
| R 149    | Содержаніе 3-го и 4-го слова о богословін                                         |
|          | . Содержаніе 5-го слова о богословін.                                             |
|          | . Догматическое ученіе въ другихъ сочиненіяхъ. Ученіе о діятельности 13           |
|          | . Характеръ Григорія какъ богослова.                                              |
|          | . Св. Григорій нисскій въ жизни.                                                  |
|          | . Св. Григорій въ своихъ сочиненіяхъ: 1) какъ ораторъ; 2) какъ дог-               |
| g 199    | матисть. Его катихизись                                                           |
| § 154    | . Книги противъ Евномія: сочиненія о Св. Троицѣ и другія догмати-                 |
|          | ческія сочиненія.                                                                 |
| § 155    | . Харавтеръ св. Григорія какъ догматиста. Замічаніе о двухъ спор-                 |
| •        | ныхъ пунктахъ въ его ученіи                                                       |
| § 156    | . Св. Григорій—толкователь Св. Писанія и учитель нравственности. 15               |
|          | . Св. Амфилохій, епископъ иконійскій                                              |
|          | . Сочиненія его                                                                   |
|          | . Св. Амвросій медіоланскій. Жизнь его                                            |
|          | Важность его какъ учителя. Его толкованіе Писанія. Догматическія                  |
| ,        | сочиненія                                                                         |
| § 161    | . Сочиненія правственныя. Учрежденія богослужебныя                                |
|          | . Жизнь Макарія в. и сочиненія его                                                |
| § 163    | В. Ученіе в. Макарія                                                              |
| § 164    | . Пр. Орсисій тавеннисіотскій. Пр. Авва Исаія                                     |
|          |                                                                                   |

| §  | 165.         | Св. Епифаній випровій. Жизнь его                                            |
|----|--------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| §  | 166.         | Харавтеръ его вавъ учителя. Сочиненія: а) противъ ересей; б) для            |
|    |              | объясненія Св. Писанія; в) бесёды                                           |
| Ş  | 167.         | Св. Іоаннъ Златоустый. Жизнь его до принятія пресвитерскаго сана 190        |
| §  | <b>168</b> . | Дъятельность его въ санъ пресвитера: а) съ 386 до великаго поста 398 г. 194 |
|    |              | б) Съ великаго поста 388 до 398 г                                           |
| Š  | 170.         | Дъятельность въ званіи архіепископа константинопольскаго: а)до 402 г. 209   |
| Š  | 171.         | б) Дъятельность и страданія съ 402 г. до конца жизни 219                    |
|    |              | Златоустый-вселенскій учитель по общему отзыву. Сочиненія его.              |
| Ĭ  |              | І. Онъ-духовный араторъ. а) Ораторскій таланть его                          |
| §  | 173.         | б) Златоустый-пропов'яднивъ любви. Лучшія ораторскія сочиненія              |
|    |              | его. Нравственное ученіе Златоустаго                                        |
| 8  | 174.         | 11. Златоустый-толкователь Св. Писанія. Верность главному хара-             |
| Ĭ  |              | втеру. Любовь въ слову Божію. Свойства толкованій Ветхаго Завіта 23         |
| 8  | 175.         | Златоустый-толкователь Новаго Завёта. Общія черты толкованій.               |
|    |              | Достоинства частныя. Его обозръніе Св. Писанія                              |
| §  | 176.         | III. Заатоустый—догматическій учитель                                       |
| §  | 177.         | IV. Заботливость святителя объ устроеніи вившняго богослуженія.             |
|    |              | Его литургія                                                                |
| §  | 178.         | <b>Өеотимъ Скиоскій. Жизнь и сочиненія его </b>                             |
| §  | 179.         | Астерій амасійскій. Жизнь его                                               |
|    |              | Сочиненія его. Содержаніе замічательных бесідь                              |
| §  | 181.         | Преподобный Іеронимъ Стридонскій. Жизнь: а) до переселенія на               |
|    |              | востовъ въ 385 г                                                            |
| §  | 182.         | б) Труды его на востовъ-и кончина                                           |
| §  | 183.         | Іеронимъ, богатый учеными плодами. І. Онъ-толкователь Св. Писа-             |
|    |              | нія. а) Переводчикъ. Его исправленіе датинскаго текста Библін по            |
|    |              | греческимъ спискамъ                                                         |
| §  | 184.         | 6) Новый переводъ Ветхаго Завъта съ подлиннаго языка 27                     |
| §  | 185.         | Недовольство нѣкоторыхъ современниковъ переводомъ Іеронима. le-             |
|    |              | ронимъ защищаетъ переводъ                                                   |
|    |              | Перемъна мыслей о его переводъ на западъ. Отзывы о немъ на востокъ. 27      |
|    |              | Геронимъ-толкователь Св. Писанія.         27                                |
| 8  | 188.         | П. Догматическое ученіе его. Ш. Труды его для исторіи 28                    |
| ;? | 189.         | IV. Іеронимъ-пламенный ревнитель духовной жизни. Замъчанія объ              |
|    |              | отзывахъ его относительно нъкоторыхъ предметовъ. Общее заключение           |

Filareto Istoric. ucenie

HSTOPHYGGKOG LYGHIG Estrema Unzione

# ОТЦАХЪ ЦЕРКВИ.

Филарета

АРХІЕПИСКОПА ЧЕРНИГОВСКАГО И НЪЖИНСКАГО.

TOM'S III.

ИЗДАНІЕ ВТОРОЕ, ИСПРАВЛЕННОЕ И ДОПОЛНЕННОЕ.

С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Изданіе книгопродавца И. Л. ТУЗОВА. 1882.

# **НСТОРНЧЕСКОЕ УЧЕНІЕ**

овъ

# ОТЦАХЪ ЦЕРКВИ.

## Филарета

АРХІЕПИСКОПА ЧЕРНИГОВСКАГО И НЪЖИНСКАГО.

### томъ III.

ИЗДАНІЕ ВТОРОЕ, ИСПРАВЛЕННОЕ И ДОПОЛНЕННОЕ.

С.-ПЕТЕРБУРГЪ.
Изданіе внигопродавца И. Л. ТУЗОВА.
1882.

Оть С.-Петербургскаго Комитета Духовной цензуры печатать дозволяется. С.-Петербургь. Іюня 24 дня 1881 г. Цензоръ Архимандритъ Іссифъ. Типо-Литографія Дома Призрінія Малолітних Бідныхь. Лиговка, д. № 16.

Digitized by Google

## ПЕРІОДЪ ВТОРОЙ.

### ОТДЪЛЕНІЕ ВТОРОЕ.

Отъ 420 до 620 г.

### 🖁 190. Общія пенятія о времени: предметы ученія.

Въ V и VI въкахъ вниманіе отцевъ и учителей Церкви обращено было преемущественно на Пелагіанг, Несторіанг и Евтихія съ его разнообразными послъдователями. Пелагій виъстъ съ Целестіемъ училь, что а) наслъдственной порчи нътъ въ природъ; б) смерть есть дань природъ; и посему в) благодать означаеть только просвъщеніе законами 1). Ученіемъ Пелагія съ начала V и до конца VI въка волновались покольнія римскія, обыкновенно заботливыя о правахъ воли, но мало заботившіяся о тъхъ созерцаніяхъ, которыя въ тоже время волновали востокъ 2). Здъсь послъ того, какъ истина разгнала мракъ сомнънія въ личномъ предвъчномъ бытіи Сына Божія, стали утверждать невозможность соединенія Сына Божія съ человъческимъ естествомъ. Не-

Digitized by Google

<sup>&#</sup>x27;) Сочинскіє Педагія Lib. ad Dentriadem § 3. 4. 8 (ed Seralevi 1775); его же de lib. arbitrio (opera Augustini, ed. Bened. Т. X). Обвинительные пункты—Собора Кареагенскаго 418 г. противъ Педагія. Сохран. Маріемъ Меркаторомъ Commonit. 1. 2. р. 3. 133 ed. Baluz.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) На востокъ дъло Пелагія извъстно было: а) по Соборамъ Іерусалимскому и Декапольскому въ 415 г., когда Пелагій обманомъ успълъ оправдаться (Августинъ de gestis Pelagii. Epist. 146. 148;); б) по Указамъ Импер. Осодосія младшаго 419 г. противъ граждан. не устройствъ; в) по разсуждению Есесскаго вселенскаго Собора 439 г. (Асt. 5.); г) Марій Меркаторъ въ 429 г. писалъ сочиненіе: Commonitorium super nomine Caelestii, собственно съ тъмъ, чтобы познакомить востокъ съ дъломъ Пелагія Но на западъ и въ Африкъ собирались одинъ за другимъ Соборы; одно за другимъ писали сочиненія. См. Walch. Geschichte d. Ketzereien IV-er Band. В. W. Wigger pragmat. Geschicht. d. Augustinismus u. Pelagianismus. Berl. 1833. 1834.

сторій, съ 428 до 431 года Патріархъ константинопольскій, училь въ Константинополъ, что Пресв. Марія болье должна быть называема Христородицею, чвиъ Богородицею 3); личное наименование Інсуса Христа-Христосъ, а не Эммануилъ; Несторій указываль въ Інсусь Христв совывщение двухъ естествъ только внвшнее, временное (συνάφεια σχετική), въ воплощени Божества виделъ только обитание (èvoix дось) Его въ чедовъчествъ; въ жизни Іисуса Христа подкръпление и украшение (εξοψία). человичества Божествомь; почему Христось только (Θεοφόρος, κτηςής Феотичос) Богоносецъ, стяжатель Божества 4). Воспитанный въ Сиріи, гдъ Осодоръ Мопсюэтскій не хотъль видъть въ писаніи ничего далье буквы, и гдв ученіе Аполлинаріево вовбудило противъ себя сильное сопротивленіе, Несторій, сильный словомъ, но не умомъ, только отвагою гордости и связями съ мірскою властію д'виствоваль въ вид'в противника ученію Аполлинаріеву <sup>5</sup>). Следствіємъ было, что ученіе Аполлинарієво явилось снова. Евтихій, врагь Несторія, (съ 447 г.) открыто и упорно защищаль, что во Христь, по соединении естествъ, стало одно естество, а не два, человъчество Его не было единосущно намъ, оно поглощено (хатаповѐ) Божествомъ <sup>6</sup>). Въ Египть, гдъ аріанство пролило столько крови и гдф не преставали любить мечтательную герменевтику Филона, легко было обольститься ученемъ, которое столько противно было аріанству; и дійствительно въ Египті оно явилось прежде, нежели гдв нибудь 7). Здвсь же оно утвердилось на долгое время, принявъ разние виды и отселъ распространялось опустошительного заразою по востоку в). Несторіанизмъ и евтихіянство столько же обратили

<sup>3)</sup> Hecropiii Ep. 3. ad Celestium: ego ad hanc quidem vocem, quae est Θεοτόχος, nisi secundum Apollinaris et Arii furorem ad confusionem naturarum proferatur, volentibus dicere non resisto: nec tamen ambigo, quin haec vox illi cedat—Χριζοτόχος, tanquam prolatae ab Angelo et evangeliis.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Несторій Serm. 1, de Incarnatione § 6. Adv. Arium et Macedonium serm. int. op. Mercatoris ed. Garnieri Par. 1673. 3. Кирваль Алек. Epist. ad Clerum constant. § 8. Евагрій Н. Е. 1, 7. Colloquia Nestorii in Actis Synodi Ephesinae ap-Mansium IV. p. 1197. Сократь Н. Е. 7, 32.

<sup>5)</sup> Въ Сиріи и въ Месопотаміи ученіе Несторія столько украпилось, что осталось тамъ на многіе вака. Asseman. Bibl. Orient. T. 1. 3.

<sup>6)</sup> Liberatus in breviario Hist. С. 11—25. Өеодоритъ Eranister. 2, 114. Левъ Ep. 26, 28. Евтикій осужденъ а) на Конст. Соборъ 448 г. (Act. 1. Mansi. Т. 6.) 6) на Халкидонскомъ Соборъ 457 г. Здъсь же р. 741. 744. 748 и отвъты Евтикій. Опредъленіе: «Евтикій по всему устроенъ страждущимъ бользнію Валентина и Аполлинарія».

<sup>7)</sup> Еще прежде Евтихія при Кириллії нівоторые держались уже там'я мыслей Евтихія (См. объ Исидорії), потом'я преемникъ Кирилла Діоскоріз въ едно время съ Евтихієм'я изступленно распространяль тіже мысли (См. о Осодориті).

<sup>8)</sup> Е в сский Соборъ 449 г. (σύνοδος χυςρική у Өвована Chronogr. р. 86 latrocinium Ephesinum у Льва Ер. 75.) подъ управлениемъ Діоскора. Въ 452 г. Египетскій монахъ Өводосій ходиль по всей Палестинь съ тымь, чтобы распространять

противъ себя усиленную дъятельность св. отцевъ и учителей востока, сколько пелагіанство занимало собою западъ.

Пока живы были ученики великихъ учителей IV въка и особенно Златоустаго, они отвлекали вниманіе современниковъ отъ безплодныхъ споровъ къ предметамъ спасительнымъ; слъдуя примъру великихъ учителей, предлагали толкованіе св. Писанія, или наставляли въ тайнахъ духовной нравственной жизни. Въ послъднемъ отношеніи особенно превосходныя сочиненія оставлены великими пустынниками V и VI въковъ. Отъ VI въка остались для потомства и прекрасныя церковныя

#### 🖁 191. Способы образованія. Отцы церкви.

Способы къ просвъщенію въ V и VI въкахъ то были скудны, то превратно были употребляемы.

Въ народное возстаніе Василиска въ 476 г. сгорѣла огромная констант. Библіотека: Зенонъ воздвигнулъ новую, собралъ много книгъ, но ни его распоряженія, ни обстоятельства, не возвратили вѣку погибша-го. Юстиніанъ, не всегда бравшійся за свое дѣло, хотя и всегда ревностный къ вѣрѣ, закрылъ Аеинскія училища, гдѣ до того времени читали древнюю словесность и Платоническую философію <sup>9</sup>); а еще прежде того, по всѣмъ городамъ прекратилъ жалованье публичнымъ на-

евгижіанизив насилісив. Послів умерщиленняго Протерія Тимовей Элура Алек. Епископъ-открытый моноонзить. Зенона посладь въ Египеть (480 г.) свой Энотика: Петръ Монъ, получивъ каседру въ Александрів, первый подписался подъникь; но многіе моносизиты, недовольные твить, отдилились подъ именемъ аксевлитовъ. Имп. Анастасій (491-518) дуналь успоконть волненіе тэмъ, что насиліемъ принужналь быть равнодушными и в истипа и лии; при Юстина (518—527.) Египеть сталь сборчымъ мастомъ всахъ моноонзитовъ и здась же моноонзитство раздалилось на партін; партія Юліана Галик. настанвала на превращеніе (истароду) человъчества Інсусова въ Божество-Афвартобожетац; партія Севера П. Алак. (519 г.)-фвартодатрой оставляла во Христь свойства (бісит повіс) Божества и человачества, котя и неестества; между первыми явились потомъ Актісаі ктютокатран; отъ Северіанъ отдъмились Аучоптац, или *Оемистіане*. Тикоови просвитеръ de recept. heraet. ap. Coteler. monum. 3. 396. s. Ebaorin y Poria Cog. 227. 230. Anacracin Hodeg. V 23. s. Филопона произвель своею діалектикою Филопонитовь; Моносивитство надолго осталось особенно въ Абиссиніи; Oertet. Theol. Aethiopica. Vitemb. 1748. 8. Macrizii hist. Coptor. Christ. in Aeg. Witzer, Solisb. (1827.); Be Cupin Anoes Baрадей (въ полов. 6 в. возстановиль и удержаль его (Asseman Bibl. Orient. T. de Monophisitis); отсюда перещао оно въ Арменію.

<sup>•)</sup> Въ 564 г. онъ увлекся мыслію моноонзитскою о нетятніи тала Христова и прежде воскресенія (Евагрій Н. Е. 4, 38.) и за несогласіє съ нимъ сослаль въ заточеніе св. П. Евтихія. Его едикты: въ 544 г. про орегенистовъ, 551 г. исповъданіе противъ трехъ главъ; 553 г. письма къ 3 вселен. Собору,—опроверженіе защитниковъ 3 главъ—у Мансія coll. conc IX, у Факуида 4, 4.

ставникамъ, обративъ деньги на построеніе храмовъ 10) Въ уваженіи остался только Аристотель и даже гораздо болве, чвиъ прежде. Следствія сего открылись и въ VI въкъ. Аристотелева діалектика вскружила головы и подняла нескончаемые споры 11); при недостаткъ въ основательной образованности, увлекаемые народною страстію къ говорливости много, но не только не красиво, а часто и безъ важности въ мыслахъ \*). Въ V и въ нач. VI въка еще довольно цвъли духовныя училища въ Антіохіи 12), въ Константинополъ 13) и въ Ипполинъ 14). Евагрій писаль, что въ монастыряхъ изучають священныя науки И это оправдывается другими памятниками V и VI въка 16).

Пастыри церкви по званію своему заботились о распространеніи христіанскаго просв'вщенія. Св. Златоусть воспиталь для церкви такихъ мужей, которые составили славу и украшение своего времени. Св. Исидоръ, Маркъ, Нилъ, Проклъ, Кассіянъ, Өеодоритъ-ученики его. Исихій и многіе другіе приходили слушать наставленіе Григорія Богослова.

Ученики Златоустаго отличаются яснымъ взоромъ Златоустаго на сущность христіанства и върнымъ знаніемъ св. писанія. Они же и лучшіе врачи духовныхъ недуговъ своего времени. Астустина иппонскій и

\*) См. о Григорів в. Турскій Епископъ Григорій откровенно говорить о себв.

что онъ не знасть ни грамматики, ни риторики (Praef. ad lib de Confessor.).

<sup>10)</sup> Зонара Annal. T. 3. de Justiniano. Araeiacъ Hist. 2, 30.

<sup>11)</sup> О снаьномъ участін Аристотелевой діалектики, которое впрочемъ очевидно и по сочиненнямъ сего времени, у Дежерандо Hist. de Philosophie IV. 157 S. у Землера sel. сар. 1. 373. s. Очевидныя Аристотелевы положенія у Моносивитовъ: ни какое естество фоск не можеть быть безь подлежащаго отохециемом; въ числя неизбъжно раздъленіе-бідіресіс. Іовин. Фолопона въ пол. 6 въка быль первымъ комментаромъ Аристотеля и онъ же довель споры между Моносизитами до того, что явился Тритевтомъ (о немъ и о сочиненияхъ его Фотий сод. 21-23. 50. 55. 75. Леонтій de sectis, 5. Никифоръ 18, 45-59); не смотря на то, сочиненія его переведены были на Сир. языкъ и въ уважени были у Моноовзитовъ (Asseman Bibl. Vat. Mss. 1, 3. 250.). Прежде Филопона изучали и предлагали Аристотелеву оплосовію Эмей Гавскій, опровергавшій неоплатоника Прокла (De immort. et resurr. ed. Barth. 1658), Захарій Митилен. при Юстиніан'я (писав. Dial. cont. aeternit. mundi, ed. Barth. 1654. Bibl. M. T. IX.) cz. Ritter Geschichte d. Philosophie 2, Th. 449-514.).

<sup>13)</sup> Эдеское заврыто ок. 442 г. и наставники перешли въ Низибію. Кассіодоръ съ похвалою говоритъ о Низибійской школъ; здъсь изучались особенно толкованію Св. Инсанія (Praef. ad. libr. divin. et. hum lect.), но здёсь же скоро открылось несторіанство (Assemani Bibli. Or. Т. 3. Р. 2.). Объ Антіохійскомъ учил. свидътель-Осодоритъ.

<sup>13)</sup> Cm. yearm Ocogocia maagmaro de Scholis et professoribus.

<sup>14)</sup> Hoccegorit in vita Augustini § 10. 11.

<sup>15)</sup> Hist. eccl. 4, 38.

<sup>16)</sup> Одимпіодоръ Comm. in Ecclesiastem in 3; Alteserrae Asceticon ed. Gluck. Halae. 1782.

Кирилла александр. сходны по судьбѣ своей. Оба они имѣли самое общирное вліяніе на свое и послѣдующія времена; обоихъ окружала громкая извѣстность при жизни и по смерти. Но тоть и другой частью онли не поняты, частью и сами не точно выражали свои мысли и подали поводъ къ спорамъ. Ученики Златоустаго не окружены такимъ 
аркимъ блескомъ: но свѣтъ ихъ живилъ и живитъ всѣхъ. За тѣмъ 
выше другихъ не только учителей, но и нѣкоторыхъ отцевъ того 
времени, Испакъ сиринъ, Іоаннъ мъствичникъ, Левъ п., Авва Варсановій, Григорій двоесловъ. Въ слѣдствіе упадка просвѣщенія, 
открывшагося въ VI вѣкѣ, и число учителей 17 ) и число отцевъ въ VI

<sup>17)</sup> Извъстные учители 5 и 6 въка:

а) Сумпицій Северз († 420) писавшій цер. исторію, жизнь Мартина, разговоры о востокв, и письма (Opera Lips. 1709. Veronae 1741. 1745).

<sup>6)</sup> Номиз пентапольскій, язъ язычника христіання † 425 (его парафразъ на Евангеліе Іоанна ed. Ludg. Batau. 1596, Lips. 1613, in Duedi avct. Par. 1624. Объясненія на сочиненія Григорія наз. int. op. Nazianzeni Par. 1609).

в) Евссевій инокъ севастійскій; см. страданія св. Евстратія (Fabric. bibl. 9, 78. ЧМ. окт. 13) и жизнь пресвит. Филиппа, жившаго при Аркадії (Act. ss. ad. 12 Martii).

r) Палладій съ 20 леть пустынняю скитскій, съ 440 года впископь влеопольскій, известный по Лавзанку, во многомъ занятому у Івронима (in Ducaei avct. Par. 1624).

д) Синезій онлосооъ, опископъ киринейскій, † 428 г. (opera ed. a Petavio Lutet. 1631. 1640).

е) Филими Сидининъ, діаконъ при Златоуств, въ 427 г. избиравшійся въ патріархін († ок. 430 г.), писатель церк. исторін (Обзоръ у Фотія Віві. сод. 35 сопращеніе in Vindob. cod. 248 Lambec. 5, 137. 251. 263).

ж) Біографы: 1. жизнь пр. Мартиніана († 407) опис. лично знавшимъ его (Act. SS. ad. 13 Febr. Lambec. Comm. 8, 84); 2, жизнь пр. Меданіи († 395 г.) опис. современникомъ (Fabr. 9, 123); 3, жизнь Іоанна Кущника—описаніе современника («имъю намъреніе описать жизнь праведника—жившаго въ наши времена» (Act. ss. ad 15 jannu); 4, жизнь пр. Александра начальника неусыпающихъ, по описанію ученика (Act. ss. ad. 15 Jann. Gott. 3 Іюл.); 5, жизнь пр. Евсевіи опис. современникомъ (Act. ss. ad. 24 Jann.).

з) Марко діаконъ газскій († 430). Опис. жизнь наставника своего св. Пореврія еписк. газскаго (Act. ss. ad. 26 Febr.).

н а) *Поссидій* учення Августина и еписк. каламбскій († 440) опис. жизнь Августина съ перечнемъ сочиненій его (ed. a Salina Romae. 1731, int. op. Aug. T. X.).

и 6) Пасмию пресвитеръ медіол. † 440 опис. жизнь св. Амвросія медіол. (Чм. 7 дев. ор. S. Ambrosii T. 2. Par. 1686); а Л. Дексмеръ Консулъ и Пресектъ († 440 г.), оставившій драгоцівную хронику— Chronicon omnimodae historiae, ed. Migne, Paris. 1846.

i) Cedy.sit христіанскій поэть († 439), описавшій стихами чудеса свангельскія (Mirabilium divin. lib. 5 ed. Lips. 1747 Rom 1794).

к) Ессамій александр. діаконъ зам'ячательный по трудамъ для св. писанія (Stichometria in Act. Apost. Ep. Cath. et 14 Ep. Pauli ed. in Zaccagnii collect. I,

в. оказывается вдвое менёе, чёмъ въ V вёкт. Почти такова же и внутренняя сила тёхъ и другихъ.

- 403. Gallandi bibl. T. 10. Ca. onne. carb. Rh. Comeg. E. crp. 148—150, 151, 269, 820, 328. 325. M. 1855).
- л) Ocodoma анкирскій списк. поборникъ истины на Соборъ 431 г. (Изъ многихъ словъ его три изд. in Labbæi coll. Concil. Т. 3 одно in Combef. avct. Paris 1618, изложеніє въры у Галланда Т. 9 bibl. о прочихъ Fabric. bibl. 9, 271).
- м) *Uorpams* († 440) и *Cosomens* († 450) церковные историки (Hist. eccl. ed. gr. lat. Cantab 1720 Aug. Taur. 1744., въ русск. Спб. 1850, 1851).
- в) Евсевій по назначенію св. Кирилла архіоп. александрійскій, тогда какъ Діодоръ избранъ былъ своєю партією (Сочиненія его изд. Майомъ Specil. rom. T. 9. Thilo Schriften d. Eusebius, Halle 1832).
- о) Викситій Леринскій мнокъ († 452), котораго сочиненіе Commonitorium. изд. Romæ 1731, Vien. 1809 Vratisl. 1839 пользуется извъстностію и уваженіемъ.
- п) Просперь аввитанскій († 455), жаркій защитникь Августина (Chronicon, Carmen, Epigramata, Scripta pro Augustino, Paris 1711, Romae 1732).
- р) Антипатръ съ 451 г. бопрскій еписк. въ Аравін (Бесъды его и опроверженіе апологія Оригену у Фабриція bibl. gr. 9, 275).
- c) Василій ениск. Селевків Исаврійской, † 458 г. (Orationes 40 et acta I. Thilo ed. Paris 1622. Hom. in. s. Stephanum ed. a Combef. Paris 1658. Ep. ad imp. Leonem ap. Binium 2, 385).
- т) Петра Хризолога еписк. равенискій, † 458 (127 словъ изд. Venet. 1750, письма къ Евтихію gr. lat. Par. 1612).
- у) *Марій Меркаторъ*, писавшій противъ пелагіанъ и Несторія, † 460 (Ор. ed. Paris 1673, 1684).
- •) Иссанть антіохійскій, ученикъ Зиновія бывшаго учениковъ пр. Ефрима Сирина, скон. въ 460 г. оставивъ много сочиненій на сирекомъ языкъ, какъ зналъ и Геннадій (De scriptor. с. 66), но изъ нихъ многія истреблены Яковитами: 60 словъ его, весьма замъчательныя, списаними Аврамісмъ въ 1210 г. еще цълы, но не изданы (Assem. orient. biblioth. s. 48—57, 136).
- ••) Хризиппъ съ 455 г. экономъ лавры Евенијевой и потомъ кранитель гроба Господня (Его похвала Богоматери in Ducaei auct. 2, 424, похвала Крестителю in Vindob. cod. 174, похвала М. Өсодору Тирому in Vindob. cod. 113. Photii bibl. cod. 22).
- х) Біограем: неизвъстный современникь опис. жизнь пр. Дамінла стелиника, † 450 (Lambec. com. 8,660); Іаковъ діаконъ нліопольскій о пр. Пелагін † 458 г. обращенной учителенъ его еписк. Ноннонъ (Аст. П. аd. 8 Ост. ЧМ. 8 окт.); Антоній ннонъ опис. на греч. яз. жизнь наставника своего пр. Симеона столиника († 460 г.), а Козма другой ученикъ, тоже учинившій на сирск. яз. (Аст. 88. аd 5 Jann. Аста Маттугит. ed. ab Evodio Romae 1748 Т. 2 р. 227, 268—398).
  - ц) Сидоній Апольинарій еписк. Оверискій, поэть † 470(Carmina ed. Par. 1652).
- ч) Георгій Херобоскі діаконь Хартоонлаксь, знаменитый онлологь, изв'ястный уже Стерану грамматику (Его Epimerismi in Psalmos ed. a Gaisford Oxon. 1842. Comment. ad Theodosii canones, Oxon. 1842).
- m) Adpians инокъ, извъстный Кассіодору (Isagoge s. Scripturae gr. lat. ed. Höschel 1602).
- щ) Біографы: ученить и штумень опис. житіе пр. Авксентія † 470 (Act. 86. 14 Febr.); жизнь пр. Еверосинія († 470), опис. вскор'я посл'я кончины ел (Act. ad 27 Sept.).

Отцы V и VI въка по времени ихъ и духовному родству могутъ быть разсмотръны въ слъдующемъ порядкъ: св. Марува, Помихроній,

- т) Моисей Хоренскій ученикъ вел. Исаака, † 487 г. историкъ Арменіи до 440 г. (Hist. ed. arm. et. lat. a Whistono Lond. 1736, но съ неисправнаго списка; а Zohrab Venet. 1805 русскій переводъ архид. Іоаннеса мало удовлетворительный; другой сокращенный съ искаженіями подлинника); современникъ его епископъ Егиме, краснорфчиво описав. борьбу Армянъ съ Персами за св. вфру 439—463 г. (ed. arm. Constant. 1764, въ русскомъ переводъ Тиелисъ 1850 г.).
- ы) Вишлій тапсійскій еписк. † 490 г. (Altercatio adv. Arium; Altercationes tres habitae ab Athanasio; de Trinit.; adv Nestorium et Eutychium. ed. Divione 1664).
- b) *Fesaci*ŭ Haua, † 596 (De duab. Christi naturis in. 8 T. Bibl. Pat. Lugd. cont. Manich. ap. Baron. ad. an. 496. § 20. Epist. et decreta in Justellii jure Par. 1661. Op. Omnia Venet. 1763).
- ъ) Геннадій массилійскій пресвитеръ, † 500 (Catal. illustr. ord.; de eccles dogmatibus. ed. Hamb. 1614. Vita S. Hieronymi in Vallarsiana ed. Op. Hieron. Confutatio iudaici erroris—въ руж.).
- ю) Стараданіе М. Аресы († 522) описано современникомъ (Assem. B. O 1,358. Boissonade. anecd. gr. 5,1); другой современникъ Имп. Юстина († 527) опис. страданіе М. Автонома († 309), следуя навестію "описавшаго прежде насъ" (Act. ss. ad. 12 Septem.). Осодоръ еписк. петрскій, современный біогрась пр. Осодосія † 529 (объ имп. Анастасіи сказано: «въ наше время быль Императоръ, сначала рай сладости, а потомъ лядина запуствнія» Рип. ЧМ. 11 янв.).
- в) Діонисій мадый, рям. нюкъ, † 536 (codex canonum in Justellii jure 1661. Cyclus paschalis in Jani hist. cycli Vitemb. 1714).
- e) Прокопій газскій соенсть, † 536 (Comm. in. Octateuchum, lat. Tiguri 1555 in Esaiam. gr. lat. Par. 1580; in 4 lib. Regum et Paralip. gr. lat. Lugd. Bat. 1620; in canticum cant., in Proverbia—in Maii b. class. avct. Romae 1823).
- aa) *Кесарі*й ардыскій еписк. † 540 (Dialogi. Sermones, Regula in Gallandi bibl. Т. 6. et 11).
- 66) *Естикіан* «воспитанный въ дом'я бл. Өссенда († 538) и по его ходатайству удостоенный причтенія клиру—"написаль то, что слышаль изъ усть его" о обращенія пресв. Өссенда (Act. ss. ad. 4 Febr.).
- вв) Козма индейскій мореплаватель и нюкъ въ 546 г. сочинившій христ. топограсію и толкованіє на св. Луки и на Псалмы (ed. a Montfauc. in Coll. Patr. Par. 1607 in Gallandi. bibl. T. IX.).
- rr) Захарія енися. митиленскій † 550 соч. разговора о состворенія міра (Lips. 1654 in Ducaei avct. 1624) и противъ манихеевъ (in 5 T. Canisii lection).
- дд) Кирилл скисопольскій, инокъ † ок. 560, біогрась пр. Евенкія † 473 г., Феодосія † 529, Савам † 531, Киріака † 557, Іоанна модчаливаго † 557, Феогиія (Acta ss. ad 20 Jann. 13 Martii, in Cotelerii mon. Т. 3 Par. 1688 in Analect. gr. Par. 1692).
- ее) Либерата пареагенскій діаковъ, † 560 г. (Breviarium caysae Nestor. et Eutych. ed. a Garniero Par. 1675).
- жж) Авр. *Eacciodops* при Өеодорика пресекть, потомъ нюкъ, † 563 (Hist. tripartita; Chronicon, in Psalmos, ed. Garetti Rottom. 1679 in ep. Apost. in Acta, ed. a Matteo Flor. 1721).
- ээ) Андрей еписк. кесарін капи. † ок. 565 г. (Comm. in Apocalypsin, lat. Ingolst. 1574).
  - ни) Палладій Алексанцр. схоластикъ при св. Григорів омир. († 552) записы-

Іоанні Колові, Арсеній в., бл. Августині, св. Павлині, Кассіані, Исихій, Маркі, Исидорі, Нилі, бл. Исаакі, св. Проплі, Кириллі алек., Акакій, бл. Өеодориті, св. Леві, Фульгентій, Венедикті, Діадохі, Анатолій, Геннадій, Романі, Ефремі, Варсонувій, Іоанні льствичникі, Исаакі спр., Іоанні постникь, Григорій двоесловь, Евлогій.

### § 192. Св. Маруоа тагритскій Епископъ.

Св. *Марува* Епископъ Тагрита, главнаго города Месопотамо-Софосенской области <sup>1</sup>), былъ великимъ свътильникомъ на границахъ греческ. Имперіи и Персіи языческой. По словамъ сирскихъ писателей,

валь на греч. яз. «првніе св. Григентія (Григорія) еписк. тафрскаго съ евреемъ Ерваномъ", передаль на греч. яз. житіе св. Григорія опис. епископомъ г. Неграна (ed. in Ducaei avct. Т. 1. Par. 1624); и законы данные Омеритамъ св. Григоріємъ и княземъ Авраміемъ (ed. in Boisson. anecd. gr. 5. 73. 116).

- ii) Іоанна схоластика, 564—578 г. Патр. Конст. извъстный по собранію правиль (Coll. can. in Justellii iure Paris 1661).
- кк) Данішью ннокъ рамескій, при муч. Іоаннів, для котораго писана ліствица, опис. жизнь Іоанна ліствичника (Act. ss. ad 30 Mart.); Осодорю еписк. вкомійскій пис. посланіе съ описаніемъ мученич. св. Кирика Іулитты († 305), въ опроверженіе ложнаго сказанія (Act. ss. ad 16 iun, Ruinarti 3, 122); житіе пр. Анастасіи († 465) описано вскоріз послів ся кончины, до водворенія сарацынъ въ Египті (Act. ss. ad. 10 Mart.).
- ля) Мартинг основатель думскаго мон. и архіоп. бречьскій, † 580 (Lib. capitulorum in Justellii iure Par. 1661; de virtutibus, de moribus; de paupertate in Gallandi bibl. Т. 12).
- мм) Гризорій вписк. турскій, † 594. (Hist. Francorum ad an. 591 Miracula, vitae, ed. Par. 1699).
- нн) Евстратій пресвитеръ Констант., дълившій страданія П. Евеннія (adv. eos, qui dicant, anumas, statim atque e corpore solutae sunt, non operari, nec precibus iuvari, gr. lat. Romae 1655. Жязнь П. Евеннія in Act. ss. ad 6 April. и ЧМ. 6 апр. страданіе св. Голендуки со словъ архієп. Дометіана бывшаго въ Персін († 601)—въ рип. ЧМ. іюл. 12 и страд. св. Сиры († 558) «при Хозров, дада Хозров, нына парствующаго.»—іп Act. ss. ad. 18 Маії, ЧМ. 24 авг.).
- оо) Никифоръ магистеръ антіох. опис. какъ современнить жизнь пр. Симеона дивногорца († 596); а жизнь матери его Мареы († 561) описана ученикомъ Симеона (Act. ss. ad 24 Maii, ЧМ. 24 мая и 4 іюл.).
- пп) *Евагрій* схоластникъ антіох, церковный историкъ 431—594 г. (ed. gr. lat. Cantabr. 1720 Aug. Taur. 1744 въ русск. нер. Спб. 1853).
- 1) Такримъ ннач. Майферкиль, Мединать Собе или по греч.: Мартирополь въ Сососенъ, по словать Прокопія (de Bello Persico lib. 1.), отстоить въ съверу отъ Амидены на 40 стадій близь ръки Нимоїя. Фотій (Bibl. cod. 5. 2.) по имени области называєть Маруеу епископомъ Сосоренскимъ. Тагрить до времень Юстиніана принадлежаль въ Греческой Имперіи и быль пограничнымъ ся городомъ съ
  Персидскою Имперією.

онъ присутствовалъ въ 381 г. на второмъ вселенскомъ Соборѣ 2); въ въ 383 г. былъ въ числе отцевъ Антіохійскаго Собора, собиравшихся противъ мессаліанъ 3); въ 403 году, когда указы Сапора противъ церкви еще не были уничтожены, ревностный пастырь отправлялся въ Константинополь просить Аркадія о ходатайствів за христіанъ персилскихъ предъ Издегердомъ. Это было въ то самое время, когда въ столицъ греческ. Имперіи воздвиглась буря и разръшилась грозой противъ Златоустаго; св. Маруоа видълъ дъла неправды и, не надъясь савлать что нибудь для своей цели, возвратился въ отечество; на дорогъ онъ быль невинною виною смерти одного изъ жестокихъ враговъ Златоуста: въ Халкидонъ нечаянно наступилъ онъ на ногу Кириллу Епископу никомидійскому и Кириллъ, готовый на Соборъ, неожиданно гмеръ 4). Въ следующемъ году, когда смятение въ столице окончилось заточениемъ Златоуста, св. Маруев снова быль въ Константинополь по дълу своему. Св. Златоустъ писалъ тогда изъ заточенія въ Олимпіалъ. чтобы она съ любовію приняла Маруеу и, сколько можетъ, содъйствовала святому дёлу его 5). При Өеодосів младшемъ Маруеа два раза посылаемъ быль въ Издегерду для завлюченія мира между двумя имперіями и своимъ благочестіемъ и умомъ пріобрелъ полное уваженіе у Издегерда. Уваженіе Персидскаго царя въ христіанскому пастырю ненавистно было для маговъ (волхвовъ); после того, какъ Маруеа исцелилъ Издегерла отъ опасной головной бользии, которой не могли исцылить маги, положено было употребить меры противъ Маруеы. Однажды, когда царь по обывновению взошель въ храмъ для поклонения огню, онъ услышалъ голось: "вонь царя, нечестива любовь его къ христіанскому священнику". Изумленный Издегердъ положиль было удалить Маруоу отъ двора своего; но Маруев показалъ ему способъ дознать правду волхвовъ и царь открылъ обманъ. Следствіемъ была казнь маговъ — и распространеніе вёры христіанской между огнепоклонниками. Въ 414 г. Маруеа въ другой разъ исполняль должность посла при дворъ Издегерда; новый умысель маговь противь Маруом предъ Издегердомь быль опять неудаченъ и Маруев еще болве пріобрвлъ довврія предъ Издегердомъ. Посль того, какъ Маруеа вивств съ Еписк. Авдою модитвою ввры исцвлилъ бесноватаго сына Издегердова, Издегердъ распологался даже принять врещеніе ) и дозволиль свободно испов'ядывать христіанскую віру въ Персін 7). Св. Маруеа, пользуясь благопріятными обстоятельствами,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Маресъ и Амръ въ жизни :Каюма, у Ассемана (Bibl. or. T. 1. p. 177); но ммени Маруем не находить въ подписяхъ подъ опредъленіями собора.

<sup>3)</sup> Porin-Bibl. cod. 52.

<sup>4)</sup> Созоменъ Н. Е. S. 6, 16. Сократъ Н. Е. 6, 15.

<sup>5)</sup> Epist. 14.

<sup>· •)</sup> Соврать Н. Е. 7, 8. Діонисій патр. in Chronico ad an. Graec. 725 Christi 414.

<sup>7)</sup> Амръ въ жизни Каюмы. Assem. Bibl. Or. Т. 3. р. 1 р. 73.

устрояль не только внышее, но и внутреннее состояние церкви: возстановляль храмы, ниспровергнутые во время гоненія Сапорова, созываль вы Ктезифонть два Собора и на одномы изы нихы вы 415 г. подтвердиль опредыленія Никейскаго Собора в). Оны собраль останки мучениковь, пострадавшихь при Сапоры, и перенесь ихы вы Тагрить в), гды и самы почиль мирно—ок. 422 года 10).

#### § 193. Сочиненія егр.

Маруеа, "отличный врачь и превосходный учитель церкви" 11), оставиль посль себя довольно сочиненій на сирскомь языкь, которыя досель не всв изданы. Особенно заслуживають извъстности 1) неизданныя толкованія его на Евангеліе. Ассеманъ приводить следующее объяснение Маруон на слова Спасителя о Евхаристии: "Сіе, говорить, творите въ мое воспоминание". Необходимо и весьма прилично было, чтобы такъ было устроено. Ибо если бы не предано было постоянное общение въ тайнахъ, откуда потомки могли бы познать спасительное для насъ дело Христово? или кто могъ бы имъ объяснить, кто могь бы сделать известною такую тайну? Ибо и теперь для многихъ представляется это маловъроятнымъ. Кромъ того върующіе послъднихъ временъ не участвовали бы въ общеніи тела и крови Христовой. Но нынь каждый разъ, какъ приступаемъ къ тълу и крови и ихъ принимаемъ руками нашими, въруемъ, что принимаемъ толо и бываемъ плоть отъ плоти Его и вость отъ костей Его, вавъ писано. Ибо Христось "не назваль того образомь и видомь, а сказаль: сіе есть тьло мое, сія есть кровь мон." 2) Исторія мучеников Персид-скиж <sup>12</sup>) написана слогонъ живынь, языконъ сердца благочестиваго,

в) Діонисій 1. cit. Assem. Bibl. Or. Т. 1 р. 176.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Амръ въ жизни Каюмы Assem. Bibl. Orien. Т. 3. Р. 1 р. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Въ последствій, когда начались опустощительные набёги Персовъ и Арабовъ на Месопотамію, мощи Св. Маруем перенесены были въ Египетъ и положены въ Скитскомъ монастыре Богоматери. Ассеманъ видёлъ въ семъ монастыре описаніе жизни Св. Маруем и многія сочиненія его въ халдейскомъ манускриптѣ: но не могъ получить им за какую цену ни манускрипта, ни спискъ. Память Св. Маруемвъ греческой и римской церкви 4 декабря, у Коптовъ 19 еевр. у Сиріанъ и Мелкитовъ 9 еевр.; въ греческой церкви празднуется еще 16 еевр. тогда, какъ празднуется перенесеніе мощей мучениковъ Персидскихъ въ Мартирополь. Assem. Bibl От. Т. 1 р. 179. Matthaei notitia cod. Bibl. Syn. Mosq. de Cod. 184 р. 120.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Такъ называютъ Маруеу Амръ въ живни Каюмы и Эбедъ-Іезу въ каталогъ Сирскихъ писателей. Assem. Bibl. Or. T. 3. P. 1 p. 73.

<sup>19)</sup> Записки Св. Маруем, давно извъстныя Сирскить писателянъ (Эбедъ-Гезу, Амръ) не извъстны были въ Европъ до начала 18-го столътія. По приказанію Пацы Климента XI онъ куплены Еводіємъ Ассеманомъ и изданы на Сиро-халдейскомъ. языкъ съ латинскимъ переводомъ, въ 1-й части: Acta Sanct. Orient. et. occidental.

и виесть съ историческою точностію. Въ послесловіи Св. Маруов пишеть: "брань начата блаженнымъ Симеономъ Вирсавоемъ, а окончена Авенсимомъ, Іосифомъ и Атилагомъ.... Соровъ лътъ мечь унивался кровію христіанъ. — Что касается до последнихъ мучениковъ, которыхъ всь чуки, приговоры и смерть описаль я; то при нъкоторыхъ, такъ вабъ они пострадали въ мое время, я былъ очевидцемъ. Въ отношени въ раннимъ говорю я, что исторію ихъ писаль я по повъствованію престарълыхъ Епископовъ и правдолюбивыхъ, стоющихъ доверія, Пресвитеровъ, которые сами были очевидцами дъяній мучениковъ, совершившихся въ ихъ время. "Записки Маруом окончены, какъ видно, въ мирное время Издегердова правленія, пока на последнемъ году его не начато было гоненіе по внушенію волхвовъ. Въ нихъ мы имфемъ вфрния свёдения о внёшнихъ событияхъ церковныхъ, происходившихъ въ Месопотаміи, Персіи и частію въ Греціи съ 330 до 370 г., вънихъ же находимъ много свъдъній о внутреннемъ устроеніи Церкви, о ея ієрархін, богослуженін, благочестивную обычаяхь, 3) Ипсни Маруен въ честь мучениковъ донынъ поются у Маронитовъ, Іаковитовъ и Несторіань; но ихъ трудно отличить отъ стиховъ другихъ писателей, потому что отдельнаго списка ихъ не найдено 13). — 4) Литурія его помъщена въ сирскомъ служебникъ 14).—5) 26 правила Ктезифонтскаго Собора 15); 73 правила Собора Никейскаго съ описаніемъ д'яній сего собора известны только по рукописямъ 16).

Romae 1748. Русскій переводъ сочиненія, не полный и не совсёмъ точный, помъщеть въ Христ. чт. 1827 и 1828. Намецкій переводъ даяній, составленный съ сирскаго текста съ особенною точностію, снабженъ предисловіями и замачаніями весьма полезными (Acten d. Märtyrer oriental. u. occident. übersetzt von Pius Zingerle, Insbruc 1836). Ассеманъ замачаетъ, что описаніе другихъ мучениковъ времени Издегерда и Варадана остается въ рукописяхъ: онъ видалъ въ Скитскомъ Нитрійскомъ монастыръ описаніе мученичества Авды. Bibl. Or. 3 р. 181.

<sup>13)</sup> Эбедъ-Іезу въ каталога Ассеканъ Т. 3. Р. 1. Bibl. Or.

<sup>14)</sup> Изд. Ренодотома: Liturg. Or. p. 261 Шультингомъ Т. 3. p. 106.

<sup>15)</sup> По свидътельству Ренодота онъ хранятся въ Флоронт. рукописи (Liturgiae Orient. p. 272). О другихъ спискахъ W. Bieckel. Gesch. d. Kirthenrechts s. 203, 204 Giessen. 1843.

<sup>16), 73</sup> правила Никейскаго собора, переведеным съ греческаго и исторія сего собора, къ сожальнію, досель не изданы. О никъ говорять многіє сирскіє писатели. Аззет. Т. 3. Р. 1. р. 74. Т. 1. р. 170, 174, 194, 195. Т. 2 р. 507. Спитаєръ
замінаєть, что въ числь 73 правиль Св. Маруеа помістиль віроятно и тв., которыя
составлены прежде вселенскаго Собора и одобрены соборомъ. Gechiechte d. kanon.
Rechts. s. 107—9. Но въ ватиканскомъ арабскомъ спискъ правиль, писанномъ въ
1041 г. 73 правила написаны отдільно отъ 20 правиль Никейскихъ и навъстныхъ
помістныхъ правиль. Здісь они такъ надписаны: другіе 73 канона Никейскаго собора 318 отцевъ, переведены съ греческаго на сирскій языкъ Маруеою епископомъ
Тагрита, иначе Мартирополя, по просьбъ Исаака Каеоликоса, Селевкій и Ктезноонта; съ сирскаго же на арабскій переведены непзвістнымъ». Въ началів написано

### § 194. Полихроній апамейскій Епископъ.

Въ Сиріи, пограничной съ Месопотамією, въ одно время съ Маруеою пасъ Апамейскую церковь *Полихроній*, младшій брать Өеодора Монсюэтскаго, соученика Златоустаго.

Происхожденіе отъ благородныхъ и богатыхъ родителей, дарованія и образованность, открывали Полихронію путь къ почестямъ. Но онъ посвятиль себя уединенной жизни въ обители кирской. Оеодорить, ученикъ Полихронія, описываетъ подвиги его, любовь къ Евангельской нищетъ и глубокое смиреніе, награжденныя даромъ чудесъ. Полихроній соединяль труды подвижничества съ трудами изысканія смысла Священнаго писанія, пользуясь въ семъ случать наставленіями знаменитаго Діодора, котораго слушаль и Златоустъ. Около 410 года онъ посвященъ былъ въ санъ Епископа 1). Оеодорить въ 427 такъ оканчивалъ свою Исторію: "Полихроній превосходно пасетъ Церковь Апамейскую, соединяя съ знаменитостію жизни знаменитость учености" 2). А въ 431 году извъстенъ уже быль преемникъ "великаго" Полихронія на каседръ апамейской. 2).

Сочиненія св. Полихронія состоять изъ толкованій на книги ветхаго завіта. Оні показывають, что онь пользовался и сирскимь и греческимь текстомь свящ. имсанія, а иногда и еврейскимь. Въ толкованіи книги Іова встрічая, при сличеніи греческаго текста съ подлинникомь, много затрудненій для изложенія подлиннаго смысла, онь предлагаеть себів вопрось: "оть чего не ясно, Священное Писаніе?" И въ отвіть показываеть, что "не ясность зависить отъ перевода, гдів она, какъ говорить онь, является въ различныхъ видахъ". "Какой бы то ни быль языкъ, при переводів на другой онъ теряеть свою стройность (армочісм); подобозначащія еврейскія слова не всегда были візрно понимаемы переводчиками;... нівкоторыя еврейскія слова, по свойству своему непереводимыя, оставлены безъ перевода".... Затімь показывается, что темнота могла зависіть еще "оть разнаго разумінія разстановки словь, удареній, значенія числь, родовь, опущенія частиць" 1).

письмо Св. Маруем въ Исааку о семъ переводъ. Кановъ 1-й «неприявчно Христіанамъ именоваться именами язычниковъ». См. *Maii* Coll. ayct. Т. 4 р. 286. Cod. arab. 153 *Bickel*. Gesch d. Kirchenrechts, s. 204.

<sup>1)</sup> Осодорить hist. relig. cap. 24. Hist. tripart. 40, 34. Никифорь 14, 30. Въроятно въ нему писаны письма пр. Ниломъ Lib. 3, 11, 142. Исидоромъ Пелус. IV. 59.
2) Е. 5, 40. Осодорить говорить: это слово въ другомъ случав употребляеть о живомъ современникъ (5, 35).

<sup>3)</sup> См. подписи подъ опредъленіями Есесс. собора. Память св. Полижровія свр. 23. См. календарь Росс. Академія 3, 220.

<sup>4)</sup> Сей отвъть помъщень Фотіемъ въ его отвъть Амфилохію безь вмени Полихронія. Но съ именемъ Полихронія онь читается въ сводномъ толкованіи на не. Іова. Отвъть издань Майемъ вмъсть съ другими отвътами Фотія. Vet. avct. Т. 1.

Такимъ образомъ темноту писанія ученый Пастырь указываетъ не въ самомъ священномъ Писаніи, а въ разумѣніи читающаго Писаніе.

Толкованіе Полихронія на внигу Пр. Данішаа обращаєть на себя особенное вниманіе обиліємъ свіденій о Сиріи и ея царяхъ. Полихроній пользовался исторією Порфирія, воторой слідоваль и историвъ Евсевій. Но онь, вакъ урожденець Сиріи, жившій не очень далеко отъ времени политическаго бытія Сиріи, иміть и другіе способы для точныхъ свідіній о родной странів. Это толкованіе его, драгоцівное по многимъ отношеніямъ, уже издано 5). Но многія другія толкованія его на св. Писаніе доселів остаются въ рукописяхъ, тогда вакъ по крайней мітрів для греческ. текста Библіи, который оказывается у Полихронія очень исправнымъ, всіт толкованія апамейскаго Пастыря заслуживають особенное вниманіе. Изъ толкованій св. Полихронія на всіть Пророковъ, большихъ и малыхъ, доселів изданы толкованія на Езекішля и Іеремію 6); кроміт того изданы объясненія его на притичи и пъснь пъсней 7).

### § 195. Іоаннъ Коловъ; Арсеній великій.

Въ Свитской, египетской пустынъ, въ началъ V въка процвътали два пустынника, отчасти соединенныя между собою духовнымъ родствомъ. Это Іоаннъ Коловъ и Арсеній великій.

Іоснию, называющійся Коловыми, коротинно по малому росту, быль не малыми по духу. Послушаніе его старцу заставило сухое дерево

р. 170. 171. Расбаt. р. 31. Самое тодкованіе книги изд. Инісма: Catena in Johum. Londini 1637. Предисловіє Подихровія въ ки. Іова изд. Варендореомъ. Meditationes de resurrectione speciatim Iobi. Gottingae 1738. Жизнь Іова, описанная Подихроніємъ, и инсканная подихроніємъ, и инсканна подихроніємъ, и и инсканна подихроніємъ, и инсканна подихроніємъ, и инсканна подихроніємъ, и и инсканна поди

<sup>5)</sup> Майонъ vet. avct. T. 1 Romae 1831.

<sup>•)</sup> Майо (1 с.) пишеть, что въ тъхъ 2 ватинанских рукописяхъ, по которымъ онъ издалъ Полихроніево толкованіе на Данінда, читаются толкованія Полихронія на всталь пророковъ, большихъ и малыхъ. Св. Данаскить въ 3 словъ объ иконахъ приводиль слова Полихронія изъ толкованія (єридувід) на пр. Езекімля. (Ор. Т. 1 р. 372). Содержаніе книги Езекімля по описанію Полихронія изд. въ 8 т. Стіт. Sacr. Самое толкованіе въ подлинникъ въ венец. ркп. у Бандини Catal. Bibl. Mediceo—Lavrent р. 21.—на латин. яз.—въ сводномъ толкованія Romae 1604,3 tomis. Толкованіе на пр. Іеремію—въ сводномъ толкованія gr. lat. Lugdun 1633. Fabricii Bibl. gr. 8, 666, 668.

<sup>7)</sup> Толнованіе на посне посней над. Меурсіємъ (вийсти съ толнов. Евсевія н Пселла) Lugd.Batav. 1617. Толнованіе на притичи над. Пельтановъ: Catena in Proverbia Antwerp. 1614, 8. По рип. видно еще толнованіе Полихронія на Екклезіаста Catal. cod. Taurin. p. 186. Meursius. in Catal. cod. bavar. p. 14. Labbaeus Ms. Bibl. p. 177. Cz. Fabricii Bibl. 8, 659—661. 10, 362, 363. ed. Harl. Flugge theol. Litterat. 2, 196.

ожить и процвёсть. Не мало боролся онь съ пылкостію души своей, но пріобрёль кротость и смиреніе агнца. Разъ сказаль ему брать: у тебя злое сердце. Іоаннъ отвёчаль: это правда и даже болёе, чёмъ ты думаешь. За великое считаль онь обратить грёшника къ Господу; Паисія, совратившагося съ добраго пути, онь успёль такъ тронуть, что тоть оставиль домъ, не сдёлавъ никакого распоряженія о немъ, и въ дикой пустынё провель остальную жизнь. Іоаннъ блаженно почиль ок. 422 года 1).

Кром'в изр'вченій Аввы Іоанна Колова, записанных другими <sup>2</sup>) нын'в изв'встно подробное и прекрасное описаніе житія пр. Паисія, составленное самимъ Іоанномъ для пользы общей <sup>3</sup>).

Арсеній, при происхожденіи своемъ изъ римской патриціанской фамиліи получиль обширное образованіе, но еще въ молодыхъ льтахъ приняль иночество. Какъ извъстный по превосходному образованію онь быль избрань въ наставники дътямъ Имп. Өеодосія. По его молитвъ небесный голось возвъстиль ему: "бъгай людей и молчи"; онъ тайно удалился отъ двора въ Скитскую пустыню; здъсь первый урокъ въ послушаніи покорно выслушаль онъ отъ Іоанна Колова и цълыя 55 льтъ провель въ подвигахъ; скончался въ 448 году 4).

Какъ по общирному учебному образованію, такъ по духовному просвъщенію Арсеній могъ писать много и о многомъ. Но онъ, какъ говорить ученикъ его Даніилъ, "никогда не хотълъ говорить о какомъ либо спорномъ мъсть Писанія, хотя и могъ, еслибы хотълъ; ръдко писаль онъ и письма" <sup>5</sup>). Потому нынъ извъстны только: а) изръченія вел. Арсенія <sup>6</sup>) и б) наставленія его инокамъ <sup>7</sup>).

<sup>4)</sup> Память его у Коптовъ 17 окт. въ римской ц. 15 сент. Act. II. ad 15 Sept. Время кончины его опредъляется съ одной стороны, твиъ, что по его описанию моще пр. Пансія и Павля перенесъ въ обитель пр. Исидоръ пелус., съ другой твиъ, что дерево послушанія видвять въ 402 г. Постуміанъ (Sulp. Severi dial. 1, 19) и Арсеній в. при поступленіи въ скитъ выдержаль испытаніе у Іоанна Колова.

<sup>2)</sup> Израченія Іоанна Колова—въ 5 кн. житія отцевъ, которые переведены на датин. яз. діакономъ Пелагіємъ, съ 558 г. Папою римскимъ, Rosweydi de vita et verbis seniorum lib. X. Antwerp. 1628 f. Греческій текстъ у Котельера Monum. eccl. Т. І Рагіз. 1677. Слав. переводъ въ скитскомъ и сводномъ Патерикъ.

<sup>3)</sup> Подлинная біографія въ греч. и слав. списнахъ житій отецъ, сокращеніе въ Ч. М. іюн. 19. Fabricii Bibl. XI, 643 ed. Harl.

<sup>4)</sup> Житіе его въ Ч. М. мая 18 in Act. II ad 18 Iulii, у Буттлера Leben d. Heiligen. B. 9, 533—548.

в) Достоп. сказанія объ отцахъ стр. 26. М. 1845.

<sup>6)</sup> Изръченія его у Росвейда: Vita et verba Seniorum, Antwerp. 1628, у Котельера Apophtegmata Patr. in Monum eccl. Т. I Раг. 1677; въ сказавіяхъ объотцахъ. М. 1845 г.

<sup>7)</sup> S. Arsenii doctrina et exhortatio ad monachos въ первый разъ издано было Комбесниомъ in Av. Patr. Par. 1648, потомъ Галландомъ in VII T. Bibl. Patr.

# "§ 196. Августинъ иппонскій епископъ: а) въ его жизни.

только славенъ какъ Аврелій *Авіустинг* епископъ *иппонскій*.

Онъ родился въ Тагаств въ 354 г. Благочестивая матерь его Моника старалась дать ему христіанское ученое воспитаніе и со всею материнскою любовію заботилась объ образованіи сердца его: но юный Августинъ оказывалъ слишкомъ много наклонности къ разсвянной жизни и неохотно учился, тогда какъ одаренъ былъ счастливыми дарованіями ума 1). Въ Мадавръ слушалъ онъ уроки въ словесныхъ наукахъ и отсюда отправился въ Кароагенъ. Годъ праздной жизни, проведенной съ поступленія въ кароагенскую школу судебнаго праснорівчія, быль годомъ слезъ для благочестивой матери. Смерть отца, лишившая Августина прежнихъ средствъ къ жизни, не остановила его разсвянности: богатый Кареагенъ представляль много соблазновъ. На 18 году онъ сталъ незаконнымъ отцемъ сына Адеодата 2). Не много стоило труда овладеть такимъ молодымъ человекомъ и манихеямъ. Случайное чтеніе Имперонова Гортензія возбудило въ немъ охоту изучать Аристотеля и Платона; а манихеи объщали ему показать путь къ самой высшей мудрости, — уверяя виесте сь темъ въ своемъ христіанскомъ образе мыслей. Жизнь, которой не одобряла въ немъ совъсть его, извиняло манихейство, ссылаясь на злое начало; оно льстило и воображению его и чувственнымъ наклонностямъ, и онъ съ жаромъ принялъ какъ созерцательное, такъ и дъятельное ученіе манихейства 3). Уклоненіе сына отъ духа христіанскаго заставило мать проливать еще болфе горькія слезы; она умоляла Епископа употребить стараніе на обращаніе погибающаго

<sup>4)</sup> Августинова исповъдь 1, 3—14. Поссидій въ жизни Августина, гл. 1. Особенно же любиль онъ въ это время учиться греческому языку.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Исповадь 1, 2. 3, 3, 1—3. 5.

<sup>3)</sup> Испов. 3, 6: «Напалъ я на людей гордо безумствующихъ, слишкомъ плотскихъ и говордивыхъ; въ устахъ ихъ съти діавола и ядъ приправленный примъсью слеговъ изъ имени Бога и Господа нашего Інсуса Христа и Параклита Утъщителя нашего Духа Св. Эти имена не отходили отъ устъ ихъ; звучали на языкъ ихъ, но сердце ихъ было пусто, чуждо истины». 5, 18: «Гордость моя утъщалась, что я безвиненъ». 4, 24: «И я настанвалъ, что скоръе заблуждаетъ неизивняемая твоя природа, чъмъ произвольно заблудилась моя изивняемая». Lib. 3. de utilit. credendi ad Honor. «Что заставляло меня почти 9 лътъ, оставивъ въру, которую изъ дътства внушали инъ родители, слъдовать Манихеямъ и слушать ихъ? Что какъ не то, что они устращаютъ суевъріемъ и говорятъ, что нами овладъваетъ въра прежде разума? Когда они некого не помуждаютъ къ въръ, не изслъдовавъ напередъ истины: кто не обольстился бы такими объщаніями? Особенио юноша съ жаждою къ истинъ, юноша нодменный и говорливый отъ состязаній оъ нъкоторыми ученіями школы? А они нашли меня такимъ».

сына и получила отвътъ: "быть не можетъ, чтобы сынъ столькихъ слезъ могъ погибнутъ".

Августинъ, возвратясь (въ 375 г.) въ Тагастъ, сталъ преподавать здъсь реторику: но честолюбіе побуждало его искать болье блистательнаго поприща; онъ перешелъ опять въ Кареагенъ и открылъ здъсь училище красноръчія подъ своимъ именемъ, но число учениковъ не льстило его самолюбію и онъ противъ воли матери, перешелъ въ Римъ 4). Префектъ Симмахъ назначилъ ему въ (384 г.) мъсто преподавателя красноръчія въ Медіоланъ. Здъсь отеческій пріемъ Св. Амвросія и потомъ проповъди его мало по малу привлекали душу его къ истинъ Христовой; онъ слушалъ Амвросія сперва только съ тымъ, чтобы судить о его краснорычіи: но истина незамътно проникала въ сердпе его и открывала заблужденія манихейства; онъ рышился, по крайней мъръ, вступить въ число оглашенныхъ Св. Церкви 5).

Съ сего времени онъ внимательнъе сталъ заниматься чтеніемъ Св. Писанія, и тоже время было временемъ философскаго образованія его, остановленнаго манихействомъ <sup>6</sup>). Нечистота сердца болье и болье стала открываться ему; онъ видълъ себя гръшникомъ, но не находилъ въ себъ силъ бороться съ наклонностями къ гръху, умъ его побъдилъ сомнънія, но "въ жизни все колебалось", въ душъ его начался подвигъ.

Повъствованіе объ отшельникахъ египетскихъ особенно поразило его "Что это такое? Что мы дълаемъ? говорилъ онъ другу своему Алипію. Неученые спъшатъ и прежде насъ восхищаютъ царствіе, а мы съ душевною нашею ученостію погружены въ плоти и крови. Должны ли мы стыдиться слъдовать за ними потому только, что они впереди насъ? Напротивъ не стыднъе ли не собраться съ силами и для того, чтобы идти по слъдамъ ихъ?" —Волнуемый такими мыслями онъ поспъшилъ въ садъ, въ изнеможеніи повергся на землю и далъ волю слезамъ, —не сло-

<sup>4)</sup> Испов. 3, 12. 5, 3-9.

<sup>5)</sup> Испов. 5, 14: Стоять всего вниманія слова Августина о томъ, какъ истина проникала въ сердце его. «Человъкъ Божій приняль меня отечески и Епископски полюбиль меня странника. И я сталь любить его сперва не какъ наставника истины; нътъ, я совсъмъ не надъялся найти сего въ Церкви Ткоей, но какъ человъка благосклоннаго ко миж; не учиться котъль я тому, что говориль Амвросій, а только слушать, какъ говориль; но вмёстё съ словами, которыя любиль я, входили въ сердце мое и предметы, на которыя не обращаль я вниманія; я не могь отдълить ихъ и когда открываль я сердце, чтобы чувствовать, какъ прекрасно говорить онъ, входило то, какъ справедливо говорить онъ, и это постепенно.... И такъ положиль я дотолё быть оглашеннымъ въ церкви, пока не откроется ясно, куда направить митъ.

<sup>6)</sup> Августинъ считаетъ за благодъяніе Божіе, что ему попались тогда въ переводъ сочиненія о омлосовіи Платоновой; это были Викториновы переводы Платониковъ, но не Платона (Confess. 8, 3.), особенно Плотина (Cont. acad. 3. 41. Soliloq. 1, 9.), Порочрія и др. (de civitat. D. 3. 30; 8, 12).

вами, но мысленно возсылая моленіе въ Господу: "О Господи! доколь гнью Твой на меня? Не помяни беззаконій моихъ. Когда же? въ кавой день? завтра, посль завтра? Почему-же сей чась—не посльдній чась моего поношенія? "Тавъ молился онь, и раздиралась скорбію душа его! "Возьми читай, возьми читай", внезапно услышаль онь неизвъстный, но пріятный голось. Онъ всталь, открыль книгу и первыя слова встрътившінся глазамь его были: Некозлогласованіи и піянствы, не любодьяніи, не рвеніем и завистію: Но облецытеся Господом нашим Іисусом Христом и плоти угодія не творите въ похоти (Рим. 13, 13. 14).

Съ этой минуты съ Августиномъ произошла рѣшительная перемѣна,—къ радости матери его <sup>7</sup>). Спустя годъ въ 387 г. Августинъ съ сыномъ и другомъ крещены были, Св. Амвросіемъ <sup>8</sup>). Вскорѣ послѣ крещенія онъ рѣшился было возвратиться въ Африку: но смерть блаженной матери остановила его, наполнивъ душу скорбію о ея потерѣ.

Переселяясь въ Римъ онъ встрътился здѣсь съ прежними своими друзьями — манихеями: но теперь сношенія съ ними были совсѣмъ другія; онъ съ жаромъ обличалъ ихъ заблужденія во время разговоровъ съ ними: къ этому времени относятся два сочиненія его противъ манихеевъ <sup>9</sup>).

Въ 388 году возвратясь въ Тагастъ въ домъ родительскій, Августинъ продалъ наслъдственное имъніе и деньги роздалъ бъднымъ, а самъ, какъ выражается онъ, посвятилъ свободному рабству Божію—иночеству 10). Три года провелъ онъ въ совершенномъ уединеніи, занимаясь молитвою и строгимъ подвижничествомъ. Въ 391 году Валерій епископъ ипонскій, не смотря на горькія слезы Августина, посвятилъ его во Священника. Приготовясь уединенною молитвою, Августинъ вступилъ въ званіе проповъдника; устроилъ монастырь съ строгими правилами общежитія,—а) и предалъ всего себя служенію въры: то писалъ противъ манихеевъ 11), то ванимался изъясненіемъ Св. Писанія 12).

салъ противъ манихеевъ <sup>11</sup>), то занимался изъясненіемъ Св. Писанія <sup>12</sup>). Въ концѣ 395 года старецъ Валерій настоялъ, чтобы Августинъ посвященъ былъ въ епископа-викарія его <sup>13</sup>). Валерій вскорѣ скомчал-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Испов. 7, 13. S. 25—27. 8, 1. 8. 11—30.

<sup>8)</sup> ABryctuh. Cont. Julianum 1, 3.

<sup>9)</sup> Retr. 1, 9: De libero arbitrio, lib. 3. De moribus Ecclesiae et de moribus Manicheorum.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Lib. 1. (op. T. 1.). Epist. ad Albinam. op. T. 2. p. 370.

а) Поссидій гл. 3-5. 11. 11. 34. 26.

<sup>11)</sup> Bz 391 r.—de utilitate credendi, de duabus animabus contra Manichaeos, de genesi ad litteram—liber imperfectus. Cx. Retract. 1, 18.

<sup>12)</sup> Въ 393 г. писалъ: de sermone Domini in monte,—libri duo. Retract. 1, 15; въ 394 г. Expositio quarundam propositionum ex. ep. ad Romanos; expositio ep. ad Galatas, epist. ad Romanos in-choata expositio. см. Retr. 1, 23, 24, 25.

<sup>13)</sup> Epist. 31 ad. Paulinum.

ся, Августинъ въ продолженіи 35 лѣтъ былъ санымъ дѣятельнымъ пастыремъ Иппонскимъ. Онъ и въ санѣ епископа завелъ общежитіе для лицъ духовныхъ, поставивъ себя въ число ихъ братства, пользовался однимъ съ ними столомъ, за которымъ дозволена была бесѣда объ ученыхъ предметахъ и никогда злорѣчіе объ отсутствующихъ <sup>14</sup>). Ревность его обратилась теперь преимущественно противъ донатистовъ и манихеевъ.

Противъ техъ и другихъ часто собиралъ онъ соборы, изыскивая и предлагая средства противъ заблужденія <sup>15</sup>), вступаль въ открытыя состязанія съ заблуждающими какъ напр. съ Феликсомъ манихеемъ, котораго и успель обратить нъ православію 16). Особенно онъ долго боролся съ донатистами: но беседы его съ ними на Соборе продолжавшіяся три дня сряду въ Іюль 411 г., окончились блистательнымъ торжествомъ православія; многіе изъ ихъ епископовъ и со всею паствою присоединились въ св. Церкви. По отношению въ симъ людямъ онъ сперва старался действовать мерами любви, словомъ обличения и убъжденія 17): но жестокости и открытыя злодъйства донатистовъ противъ православныхъ заставляли Августина убъждать гражданское правительство, дабы укротить ихъ строгими мърами 18); Августинъ не желалъ только одного въ семъ случав-смертной казни. "Мы не жалуемся на нихъ, мы не гонимъ ихъ, присовокуплялъ онъ, и для насъ весьма будетъ больно, если страданія рабовъ Божінхъ будуть отищены воздаятельными казнями" 19). Между темъ онъ не преставалъ подавать духовную пищу и для православныхъ чадъ своихъ; (въ 400 и 401) писалъ нъсколько толкованій на св. Писаніе <sup>20</sup>), предлагалъ правила живни <sup>21</sup>).

Въ 411 году начались подвиги Августина противъ Пелагія и товарища его Целестія <sup>22</sup>). Въ 412 году осужденъ былъ Целестій въ

<sup>44)</sup> Epist. 263. Поссидій записаль и надпись надъ трапезою Августина: Quisquis amat dictis absentium radere vitam, hanc mensam indignam noverit esse sibi.

<sup>15)</sup> Въ 400 году писано самое лучшее сочинение противъ Манихеевъ—libri 33. adver. Favstum Manichaeum. Въ томъ же году—de baptismo cont. Donatistas—lib. 7. Противъ Донатистовъ почти всъ сочинения писаны 400 и 413.

<sup>16)</sup> De actis cum Felice Manichaeo—lib. 2.
17) Ep. ad Vincentium c. 5. Ap. T. 2. p. 237.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Contr. Gavdentium lib. 1, 29. ep. T. 9. p. 652, Epist 185. ad Bonifacium op. T. 2. p. 656. Ep. 93. ad Vincentium Rogastinam p. 230.

<sup>19)</sup> Ep. 133. ad Marcellinum. Такъ же ер. 134 ad Apringium (брату Графа Марцеллина), Epist. 139. ad Marcellinum.

<sup>20)</sup> Въ 460 г. Nota in Job; quoestionum Evangelicarum libri duo. Prolog libri; Retr. 2, 12, далъе de consensu Evangelistorum libri quatuor Retr. 2, 16. Въ 401 г. начато в окончено въ 415 г. de cenesi ad litteram lib. 12; Retr. 2, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Въ 395 г. de continetna; въ 396 г. de agone christiano; въ 400 г. de catechisandis rudibus; de opera monachorum, въ 401 г. de bono coniugali; de s. virginitate (Т. 6. op.).

<sup>35)</sup> De gest. Pelagian. 22, 27. 28.

Кареагенъ; Августинъ написалъ тогда первое сочинение противъ мыслей Пелагія: "о прощеніи гръховъ и о крещеніи младенцевъ" и въ слъдъ затьиъ— «о духъ и буквъ». Въ томъ и другомъ сочинении онъ не називалъ по имени Пелагія, дабы, какъ говориль онъ, противникъ оскорбленний не сдълался неизлъчимъе <sup>23</sup>) Въ концъ 411 года Педагій удалился въ Палестину, гдв успъль найти себв помощь даже на Соборахъ. Августинъ въ 415 и 416 г. занимался толкованіемъ ветхозавътнаго седмокнижия и высокимъ писаніемъ Іоанна, гдё не упускаль изъ вида мыслей Пелагія 24). Въ 417 г. онъ написаль о Палестинскихъ дълах Пелагія съ строгинъ обличеніемъ Пелагію 25); въ следующемъ году писано сочинение: о благодати Христовой и о первородноми прижь противъ Пелагія и Целестія. Много надобно было понести трудовъ и скорбей Бл. Августину въ борьбъ съ Пелагіемъ, -- который то быль осуждаемъ въ Римъ, то находилъ себъ защищение и оправдание. Послъднія сочиненія Августина писанныя въ 428 г., о предопредъленіи святыхь по дарь утверждения въ добрь, дышали особенною кротостію. свойственною опытной духовной старости.

Въ 430 г. Вандалы, опустошивъ Африку, осадили Инпонъ; Августинъ молился или избавить городъ отъ враговъ, или его взять изъ сей жизни. Шелъ третій мъсяцъ осады; Пастырь заболълъ лихорадкою, и 28 Августа на 75 г. своей жизни блаженный <sup>26</sup>), великій учитель а), скончался мирно. Поссидій говорилъ: "онъ не сдълалъ никакого завъщанія; потому что не о чемъ было дълать, онъ былъ бъднякомъ Божінмъ. Вибліотеку церковную и рукописи онъ всегда приказывалъ хра-

<sup>23)</sup> Epist. 186 ad Paulinum.

<sup>24)</sup> Enarr. in Psalmos (op. T. 4). Locutionum libri 7 (in 7 libros;), lib. quae-stionum; 24 Tract. in Johannem (op. T. 3). Сл. Retract. 2, 54. 55. Въ 413—414 г. говорены слова противъ Пелагія. Serm. 170, 174. 175. 293. 294. Писаны ер. 140. ad Honoratium, Ep. 157. ad Aisarium (сл. Ep. 156). Въ 415 г.—de perfectione iustitiae hominis epist. S. liber ad Eutropium, de natura et gratia. Сл. ер. 169. § 13-adv. Pelag. haeres.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Сл. Epist. 186. de peccato origin. С. 11. Въ 418 г. писано: contra Pelagium et Coelestium lib. 2. Въ 419 г.—de nuptiis et concupiscentia lib. 2, de anima eiusq. origine; въ 420 г. contr. duas Epist. Pelagian. lib. 4; въ 421 г. contra Julianum. Послъ письма къ Сиксту (Ер, 194.) писаны въ 426—427 г. lib. de gratia e lib. arbitrio; lib. de corruptione et gratia.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Такъ называеть Августина Свят. Димитрій Ростовскій. Соч. Т. 3. 230. У Фотія Августинъ называется то блаженнымъ, то святымъ. Bibl. cod. 53. 54. Память его на Западъ празднуется 28 августа въ день его кончины.

а) Такъ называется Августинъ въ двяніяхъ 7 Вселенскаго Собора. Аста сопcil. ed. Binii. Т. 3. р. 504. Учители греческой церкви пользовались сочиненіями блаж. Августина, напр. Леонтій византійскій. De sectis. р. 438. Adv. Nestorianos et Eutichian. у Фабриція: Bibl. gr. 8, 318. 319. Оворіанъ въ споръ съ армянами. Книга блаж. Августина о св. Троицъ, извъстна въ греческомъ переводъ и изд. вмъстъ съ разговоромъ Оворіана. Basilae. 1578.

нить тщательно для потоиства. Если же были у Церкви нѣкоторые доходы или дорогія вещи: то довъриль ихъ вѣдѣнію пресвитера, который подъ его управленіемъ смотрѣлъ за домомъ церковнымъ. О нуждахъ родныхъ своихъ онъ не заботился, вопреки общему обычаю, ни при жизни, ни при смерти".

#### § 197. б) Въ сочиненіяхъ, накъ ораторъ и наставникъ нравственности.

Бл. Августинъ былъ одинъ изъ плодовитъйшихъ учитилей Церкви. Поссидій ученикъ и біографъ его простираетъ число сочиненій его до 1030, включая въ то число письма, слова и другія мелкія сочиненія; самъ Августинъ въ рецензіи сочиненій своихъ (retractationes) говорить, что онъ написалъ 93 сочиненія въ 132 книгахъ. Бл. Августинъ представляется въ своихъ сочиненіяхъ: 1) проповъдникомъ и учителемъ нравственности; 2) толкователемъ писанія, 3) догиатикомъ и обличителемъ; не говоримъ о его трудахъ филологическихъ и философскихъ 27).

Поссидій пишеть, что Августинь до самаго конца жизни считаль пропов'вданіе Слова Божія за самое пріятное и святое занятіе для себя и что онь говориль много пропов'вдей и вн'в своей епархіи, когда только открывался случай къ тому. Изъ словъ самаго бл. Пастыря видно, что онь не оставляль сего долга своего даже тогда, когда въ изнеможеніи едва могъ говорить <sup>28</sup>). Онъ искренно дорожиль званіемъ учителя церкви, какъ это показываеть и умное наставленіе его, какъ оглашать людей необразованныхъ <sup>29</sup>). И для нашего времени сохранилось весьма много словъ его—именно: 184 бестады на частныя израченія Св. писанія; 89 словъ на большіе праздники; 68 словъ на дни святыхъ; 23 о разныхъ предметахъ нравственныхъ. Кром'в того до 104 словъ его издано въ недавнія времена <sup>30</sup>).

Какъ духовный Витія, Августинъ многаго не имъеть, чтобы стоять наравив съ великими ораторами греческой Церкви: у него нътъ греческаго изящества въ слогъ; слогъ его часто не обработанъ, пропо-

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Изд. S. Augustini Ep. Hipponensis op. omn. post Loraniensium Theologorum recens. castigata ad. Mss. stud. monachorum ord. Benedicti(Blampin et Constant). T. XI. Paris 1687—700 f. Это наданіе повторено въ Антверпент и Венеціи въ 18 томахъ въ 4°, въ 1757—69 г. Sermones s. Augustini, qui in editione Maurina desiderantur, studio Cailar. Paris 1842. Opera omnia S. Augustini, ed. altera Parisina, avct. et emend. Paris. Lips. ap. Voss. 1835. s. T. 8. f. De civitate Dei ed. stereotypa Lips. 18 5. Confessiones. Lips. 1823. De spiritu et littera ad Marcell. Lips. 1823.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Serm. 42. Т. 5. р. 210. Hom. 50. <sup>29</sup>) Русскій переводъ въ Хр. Чт. 1844.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) См. пр. 27. Бенедиктинцы нашли цвлые 300 словъ съ именемъ Августина, которыя однако не принадлежать бл. Августину.—Много словъ его переведено въ Воскр. Чтен. 1848—1849. 1850. 1852, 1853.

въдь часто походить на разговоръ: не всегда легки и остроты его; много діалектики, но ръдко мысль доводится до послъдняго своего основаваня; много вредить силъ ръчи и переносный образъ ръчи, который
впрочемъ нравился въ его время. Но Августинъ, уступая греческимъ
ораторамъ, занимаетъ первое мъсто между латинскими проповъдниками;
проповъди его отличаются особенно важностію тона, сжатостію мыслей,
искренностію чувства; живость чувства и воображенія его выражается въ
вопросахъ, противоположеніяхъ, игръ словъ; онъ не подчиняетъ содержанія формъ: основаніемъ служитъ для него изръченія писанія, которихъ не приводить безъ нужды; по содержанію проповъдь его большею
частію нравственная. Онъ всего болье заботится о томъ чтобы быть понятнымъ и назидательнымъ для слушателя. "Пусть лучше, говорилъ онъ,
порицаютъ насъ грамматики, чъмъ не понимаетъ народъ" 31). Красноръчіе блаж. Августина неръдко заставляло слушателей проливать слезы 32) и производило спасительныя дъйствія 33).

Межл у нравственными сочиненіями его нівкоторые превосходны. Таковы его: а) исповъдь (въ 13 книгахъ), которая безъ сомивнія поражать можетъ каждаго до глубины души искренностію сокрушенія и согравать тою теплотою благочестія, которая столько необходима на пути спасенія. Въ первыхъ 9-ти внигахъ Августинъ съ глубовимъ соврушеніемъ пересказываеть всё гріхи своей молодости; въ 10-й показываеть недостатки еще остающеся въ немъ, чтобы возбудить другихъ къ молитев за него; въ трехъ остальныхъ выражаеть свою любовь къ Св. писанію и різшаєть недочивнія о твореній міра. "Похвалы сего міра, писалъ онъ графу Дарію, посылая сіе сочиненіе, гораздо опасиве гоненій. Сиотри въ сей книгь, кто я; ты долженъ върить мив, когда я санъ о себъ представляю свидътельство, и не слушать, что говорятъ другіе... Прославь вижстю со мною благаго Бога за великое милосердіе вакое явиль Онъ ко мнь, и моли Его, чтобы докончиль Онъ во мнь начатое Имъ и не попустилъ, дабы впалъ я въ развращение" 34). Въ томъ же сочинении блаженный предлагаетъ высокія размышленія, о величін и благости Божіей, о сусть міра, о бъдности гръшника, о нуждв и мврахъ преспъннія въ благочестін. б) Весьма полезни бестьды съ самими собою (Soliloquia); о обычаями Православной Перкви-сокращенное изложение нравственнаго учения: о четырест преимуществаси

<sup>31)</sup> Enafr. in Ps. 158.

<sup>32)</sup> De doctrine Chris. lib. 4. c. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Опытами сего служать между прочемъ внезапное обращеніе манехелнива Фирма; прекращеніе въ народа обыжновенія совершать на гробахъ мучениювъ нетрезвыя пиршества (Ер. 23 ad Alypium. Т. 2. р. 48. Еріят. 22. Т. 2. р. 27 s.), прекращеніе народной игры—бросанія другь въ друга камнями (Lib. 4. de datr. Christ. с. 24).

<sup>34)</sup> Тв же мысли о семъ сочинения въ Retract. lib. 2.

любои, о благочиніи христіанском или какова должна бить жизнь христіанина; зеркало—собраніе нравственных изріченій Св. писанія все это-болье или менье краткія изложенія нравственнаго ученія. Сочиненія о сеятоми дивстви какъ дар'в Божівнь, о достоинстви вдовства, о воздержани развышленія назидательныя. Въ сочиненіи о достоинствъ брачной жизни пишетъ: "достоинство брачнаго союза у всёхъ народовъ состоить въ чистоте деторождения, а у людей Божихъи въ святости таниства". Еще частныя изследованія о поств. о терпъніи, о лжь, о въръ, и дълась или о токъ, что вёра не должна быть безъ дълъ. О монашеском трудъ-обличение отвазивающимся заниматься телесными трудами. Въ сочиненін: попеченіе объ умершист, Августинъ отвъчаетъ на вопросъ: полезно ли для умершаго, если тело его погребено при гробъ мученика? Содержание отвъта: благочестивое попеченіе объ умершихъ полезно для нихъ, по мъръ собственной ихъ любви къ добру; молитвы и приношеніе церкви за умершихънесомивно полезны для нихъ какъ говорить опыть церкви; молитвы святыхъ спасительны даже для тёхъ изъ насъ которые еще не достигли искренней любви во Христу. Многія изъ словъ Августина-правственнаго содержанія; многія изъ писемъ его дышать глубовимь чувствомъ христіанскимъ <sup>35</sup>). Тамъ и здёсь писаль онъ вакъ о нуждё молитвъ за усоциихъ <sup>36</sup>), такъ о нуждё молитвъ ко святымъ <sup>37</sup>), равно о почитаніи св. иконъ и мощей <sup>38</sup>), при чемъ указываль на чудеса, совершавшія оть иконь и мощей зія).

#### § 198. в) Камъ толкователь писанія.

**Христіанская наука** есть самое лучшее и самое полезное сочиненіе изъ всёхъ трудовъ Августина, относящихся къ объясненію писанія. Это есть первый, но прекрасный опытъ Священной Герменевтики или

<sup>35)</sup> Ор. Т. 1. Другія нравственныя сочиненія: de patientia, de mendatio, contra mendacium. Нравственнаго же содержанія и съ преврасными наставленіями письма 26, 95, 32, 99, 111, 120, 122, 126, 127, 130, 132, 153, 155, 167, 189, 132, 203, 204, 210, 240, 244, 248, 264, 268: ed Bened. Ep., de vitiis; далже въ томъ же изданіи прекрасны письма такъ вазванныя: consolatoriae и obiurgatoriae. Для Пастыря: «объ оглашеніи простаго народа»—родъ учебной книги о проповъдываніи неврълымъ въ смыслъ (Т. 6. р. 263 в.); ер. 54. ad. Jannuarium; ер. 142. ad Pavlinam. ер. 217. ad Vitalem; также ер. 21, 22, 29. 228, 266. Ор. Т. 2. О нравственномъ ученіи Августина подробно Stäudlin, Geschichte der Sittenlehre Jesu 3, 13. s. 120—161. Göttingen 1819.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Serm. 172. Euarr. in Ps. n. 3. Enchiridion c. 69. 110.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Ep. 84. p. 207. T. 2. Enarr. in. Ps. 85. n. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Serm. 316. n. 5. Serm. 88. c. 3. Lib. 1. de consensu Evang. c. 10. 11. Lib. 22. cont. Favst. c. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>) Serm. 218, 317, 319. Lib. 22. de civ. Dei C. 8.

руководство къ тому, какъ изъяснять Св. Писаніе и какъ предлагать объясненіе въ церковныхъ наставленіяхъ. Содержаніе сочиненія: послѣ вступленія 1-я книга говорить о предметахъ и главной цѣли Св. писанія; книга 2-ая о знакахъ и языкѣ, о качествахъ необходимыхъ для изъяснителя Св. писанія; о препятствіяхъ и пособіяхъ къ изъясненію онаго. З-я книга о двусмысленности и темнотѣ нѣкоторыхъ мѣстъ Св. писанія; о смыслѣ собственномъ и иносказательномъ; о средствахъ къ уразумѣнію того и другаго: о Тихоніевыхъ правилахъ; 4-ая книга наставленія церковному оратору. Содержаніе показываетъ что расположеніе сочиненія подчинено довольно строгому порядку; а по мыслямъ все сочиненіе драгоцѣню 40.

Въ христіанской наукъ Августинъ предложилъ превосходным правила для толкованія: но толкованій его нельзя назвать превосходными. Хотя на нъкоторыя книги В. Завъта напр. на книгу Бытія 11 Августинъ не разъ писалъ толкованія: но вст толкованія его на В. Завъть не много могуть принесть пользы толкователю писанія и это потому, что чувствуя нужду въ знаніи Еврейскаго языка для толкователя, Августинъ вовсе не зналъ Еврейскаго языка 12; не владълъ и совершеннымъ знаніемъ языка Греческаго 43: отсель неизбъжны были ошибки въ опредъленіи значеній словъ и выраженій. Эти ошибки могли бы быть уменьнены внимательнымъ изученіемъ библейскаго образа выраженій, но въ Августиновыхъ толкованіяхъ они увеличены и умножены его страстію къ аллегорическому изъясненію описанія. Послъднее особенно видно въ его пространномъ толкованіи Псалмовз. Въ вопросахз о седмокнижій разбираются трудныя мъста въ книгахъ Монсея, Інсуса Навина и Судей, въ 7 кн. изреченій объясняются особенныя выраженія въ тъхъ же книгахъ. Книга зампчаній на Іова—собраніе замвтокъ разныхъ толкователей, при томъ испорченное невъждами писцами 41).

Гораздо болье имыють достоинствь и во многомы могуть быть полезны толкованія бл. Августина на Н. Завыть: а) двы книги "вопросовъ Евангельских — съ объясненіемь 98 трудных в мысть вы Евангеліях Матеея и Луки; книга съ 17-ю вопросами о Евангеліи Матеея—краткія рышенія сомныній; о нагорной беспьоть Спасителя Мат. 5—7 двы книги—благочестивыя размышленія о словах Спасителя. б) "О согласіи Евангелистов четыре книги; вы первой говорится вообще

<sup>40)</sup> Въ русскомъ переводъ издано 1835 г. въ Кіевъ.

<sup>41)</sup> Liber imperfectus de Genesi ad litteram; lib XII. de Genesi ad litteram.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) "Если бы (Монсей) сталъ говорить языкомъ Еврейскимъ; напрасно сталъ бы потрясать чувство мое и до разума моего ничто не дошло бы. Confess. XI. въ Христіан. наукъ называетъ онъ Еврейскій языкъ языкомъ невъдомымъ (2, 23).

<sup>43)</sup> Cm. Confess. 1, 13. 14. 7: 13.

<sup>44)</sup> Толнованія на В. З. см. въ пр. 11. 20. 24.

о Евангеліяхъ, о причинахъ, почему Самъ Спаситель не писалъ ничего? Объ отношеніи ученія Апостоловъ къ ученію Христову. Во второй и третьей сличаются мѣста евангелистовъ и показываются, что противорѣчія между ними нѣтъ; въ четвертой разсматриваются особенности трехъ послѣднихъ евангелистовъ. Это прекрасный опытъ умнаго соглашенія евангелистовъ. в) 124 трактата или бесѣдъ на Евангеліе Іоанна и 10 на его же первое посланіе заключають въ себѣ почти непрерывное объясненіе Св. текста и не безъ высокихъ достоинствъ; объясненіе посланія къ Галатамъ съ превосходными замѣчаніями по мѣстамъ; г) но два опыта толеованія на посланіе къ Римлянамъ неудачно начаты и остались неоконченными.

Переписка, какую вель Августинь съ Іеронимомъ, уже старцемъ, о смыслѣ словъ: Гал. 2, 14. весьма замѣчательна по многимъ отношеніямъ; она между прочимъ показываеть начала, какимъ слѣдовалъ
Августинъ въ толкованіи писанія, и то, какъ во многихъ случаяхъ
онъ изъяснялъ писаніе превосходно. Эта переписка—памятникъ того,
что благочестивое чувство иногда гораздо вѣрнѣе и глубже понимаетъ
смыслъ писанія, чѣмъ общирная филологическая ученость.

Отношеніе Ап. Павла къ Петру было различно объясняемо. Порфирій язычникъ указываль на это отношеніе въ укоризну цілому христіанству, онъ обвиняль Павла въ зависти въ славв Петра и въ надмвнін, "или говориль онь, Павель написаль неправду, или если это была правда, то онъ обличаль въ томъ самомъ, въ чемъ самъ былъ виноватъ <sup>45</sup>). Это нападеніе Порфирія заставило Оригена, а въ слъдъ за нимъ и Іеронима, дать такое значеніе словамъ Гал. 2, 14. "Павель открыто упрекаль Петра не съ темъ, чтобы поправить его, послику Петръ безъ сомнения правильно думаль о предметь; но онъ поучаль его въ лицъ Іудеовъ и ихъ разувъряль въ несправедливой увъренности относительно значенія закона обрядоваго; это быль искусный обороть, который употреблень быль по требованію Пастырьскаго благоразумія" и пр. Такое значеніе словамъ Апостола Іеронимъ давалъ въ своемъ толковани на послание въ Галатамъ 46). Бл. Августинъ въ Письмъ къ Іерониму писалъ, что очень сожальеть, что такимъ толкованіемъ ложь принимается подъ защиту. Апостолъ, говорить онъ, не могь лгать; иначе должно разрушиться все уважение къ писанию; каждый будеть допускать то, что ему нравится и убъждающую силу того или другаго мъста писанія станоть отклонять оть себя указаніемъ на ложь по должности (officiosum mendacium); между прочимъ разврат-

<sup>45)</sup> Ieponur Ep. ad Augustinum int. Ep. Augustini 75. c. 4. 9. 11.

<sup>44)</sup> Epist. ad Augustin 75, c. 3. § 6 Comm. in. ep. ad Galat. T. 4. p. 244. Здась прибавляеть: ut hipocrisis observandae legis, quae nocebat eis, qui ex gentibus crediderunt, correptionis hipocrisi emendavetur—et uterq. populus salvus fieret.

ние люди тогда легко могуть налагать запрещение на бракъ, а въ извинение будуть говорить, что бракъ только что терпимъ былъ Апостолами. По крайней мёрё надобно бы выставить твердыя правила, когда по нуждё допускать ложь <sup>47</sup>). Въ другомъ письме къ Іерониму Августинъ опровергалъ возраженіе, какое можно было заимствовать изъ словъ Апостола: быхъ Іудеомъ яко Іудей, да Іудеи пріобрящу (Кор. 9, 20). "Это, писалъ онъ, означаетъ только сострадание милосердія, а не притворство лжи; Павелъ изъ Іудея сделался христіаниномъ; какъ изъ іудеевъ христіанъ, не оставляль обрядовъ онъ Іудейскихъ нивышихъ некоторую важность. Онъ могь ихъ еще соблюдать, чтобы показать, что они не вредны, хотя не въриль онь, что они необходимы для спасенія. Такъ и Петра обличаль онъ не за то, что тогь соблюдаль обряды, но за то, что вынуждаль христіань, обратившихся изъ язичества, іудействовать, что вело, къ ложной въръ, будто обрядовой законъ необходимъ для спасенія. Петръ и самъ быль въ томъ увъренъ, но изъ отража не понравиться Гудениъ, поступалъ не по въръ своей; а потому по праву обличаемъ былъ Павломъ. Если бы Павелъ съ наивреніемъ лгать и обманывать покоряль себя іудейскимь обрядамь: то онъ соблюдалъ бы точно также и языческие обряды, какъ бы и для едлиновъ былъ едлиномъ. Ясно, что онъ могъ соблюдать обрядовый законъ только какъ природный Іудей и нътъ нужды предполагать, будто онъ хотълъ обманывать" <sup>48</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Epistola Augstini 28. Письмо вто, писанное тогда еще, какъ Августинъ былъ пресвитеромъ, не дошло до Іеронима; Просутуръ, котораго Августинъ рекомендовалъ въ семъ письма Іерониму, принужденъ былъ отложить свое путешествіе въ Палестину, по тому случаю, что избранъ былъ въ Епископа. Августинъ, узнавъ о томъ, написалъ другое письмо къ Іерониму о томъ же предметв. Здась онъ увъренный въ любви къ нему Іеронима, просилъ Іеронима опровергнуть, если можно, доказательства его.

<sup>48)</sup> Съ этимъ вторымъ письмомъ Августина случилось еще хуже, чемъ съ первымъ. Накто Павелъ, который долженъ былъ доставить его въ Палестину къ Іерониму, побоялся плыть моремъ, отложилъ намъреніе быть въ Палестинъ, и виъсто того, чтобы возвратить письмо Августину, онъ позводилъ списывать его другимъ. Списки скоро разошлись по Италіи и другимъ мъстамъ. Ісрониму доставленъ былъ однить списовъ съ одного изъ адріатическихъ острововъ. Скоро дошло и до Августина, что Іеронимъ жалуется на него будто онъ посладъ, противъ него жнигу въ Римъ. Августинъ не понималъ, что все это значитъ, такъ макъ не зналъ о судьбъ втораго письма своего. Онъ писалъ въ Палестину опровержение слука объ отправленін отъ себя книги въ Римъ. Это не только не помогло двлу, но еще болве запутало его. Іеронимъ, превлонный старецъ, но съ раздражительностію юности, отправыль одно за другимъ два письма, и одно другаго болве развія. Августинъ всладъ за оправдательнымъ письмомъ послаль иъ Герониму списки съ обоихъ своихъ писемъ о словахъ Апостола, и въ отвътъ на первое письмо Іеронима послалъ письмо столько благородное, столько нъжное, столько дышавшее любовію христіанскою, что его вадобно признать за превосходный памятникъ христіанскаго благочестія. Наконецъ

Вл. Іеронимъ и послѣ того оставался при своей мысли. Въ защиту ея онъ указывалъ во первыхъ на толкованіе—Оригена, Дидима, Аполлинарія, Евсевія Эмесск., Өеодора Ираклійскаго, Іоанна (Златоустаго); потомъ приводилъ собственныя свои доказательства. Апостолъ Петръ, говорилъ онъ, хорошо зналъ, что болѣе нѣтъ нужды соблюдать обрядовый законъ; поелику самъ полагалъ о томъ правило въ Іерусалимъ; Павелъ во многихъ случаяхъ соблюдалъ законъ обрядовый и соблюдалъ по вниманію къ Іудеямъ, по страху; обрѣзалъ язычника Тимоеся (Дѣян. 16, 7.), остригъ голову въ Кенхреѣ (Дѣян. 18. 21). Особенно же Іеронимъ указывалъ на то, какъ Павелъ, по совѣту Іакова, домогался расположить къ себѣ христіанъ изъ іудеевъ (Дѣян. 21, 23). И такъ Петръ и Павелъ лицемѣрили, соблюдали законъ despensative, по усмотрѣнію, и слѣд. Павелъ не могъ искренно укорять Петра. Іеронимъ находилъ даже ересь въ той мысли Августина, что законъ самъ по себѣ не вреденъ, и что природный іудей могъ соблюдать его 49).

Бл. Августинъ и разсудительно и въ духъ христіанскомъ отвъчаль на возражение Іеронима. Объ указании его на предшествовавшихъ учителей писаль: "только тв писанія, которыя называемь мы каноническими, научился я такъ чтить и уважать, что твердо вёрю-- ни одинъ изъ ихъ писателей не допустиль ни одной ошибки въ нихъ. Если я въ сихъ писаніяхъ соблазняюсь какимъ нибудь м'естомъ: то безъ всякаго сомнънія допускаю, что или неправильно чтеніе, или переводчить не поняль мысли или я самь не попимаю. Но другихъ писателей читаю я такъ, что сколько бы ни отличались они святостію и умонъ, считаю что нибудь за върное не потому, что они такъ думали но есля или каноническими писателями, или въроятными причинами доказывають они, что то или другое не противоръчить истинъ". О невъроятности того, чтобы Павелъ обличалъ Петра въ томъ въ чемъ не могъ не признавать и себя правымъ, Августинъ писалъ, что вопросъ не о томъ, что писаль. Если поступки его не согласны съ его словами: и въ такомъ случав скорве надобно допустить, что онъ и себя порицаль, чвиъ то, что лгалъ и при томъ въ такомъ посланіи где клянется Богомъ, что говоритъ правду (Гал. 1, 20). Посему несомивнно что Петръ поступилъ укоризненно и принуждалъ язычниковъ іудействовать вопреки евангельской истинь, когда ясно говорить это Павель. О принарахь же Павла говорилъ Августинъ, что большая разность между поступками его и Петра. Последній вынуждаль іудействовать и грешить, какъ будто іудейскій законъ необходимъ; Іаковъ далъ совътъ Павлу (Д. 21, 24.)

спустя 9 явтъ после перваго письма Августинова Геронимъ получилъ отправленные къ нему списки писемъ Августиновыхъ. Тогда Геронимъ переменитъ свое метніе объ Августине: но не переменить мысли своей о словахъ Апостола.

<sup>49)</sup> Ep. ad Augustinum 73.

потому что іудействовавшіе обвиняли Павла, будто бы онъ учить отступленію оть закона и поставляеть Мочсеевы обряды наравив съ языческими. На Соборъ опредълено не принуждать бывшихъ язычниковъ къ іудейскимъ обрядамъ, а бывшимъ Іудеямъ соблюдать ихъ. Итакъ, если Петръ винуждаль бывшихъ язычниковъ соблюдать обряды: то онъ поступаль противь извёстнаго ему постановленія и слёд, по праву обличень быль Павломь. Павель обрёзаль Тимонея только для того, чтобы показать, по его върованію, законъ самъ по себъ не худъ". Объ отношенін толкованія къ мыслямъ Евіона и Керинеа Августинъ замъчалъ, что следуя не его мыслямъ, а мыслямъ Геронима, надобно допустить, чтобы всв бывшіе Іуден образывались, соблюдали законъ и, что еще хуже съ сознаніемъ и нам'вренно. Впрочемъ Августинъ теперь выражался о семъ опредвлениве и писалъ, что бывшіе Іуден для того могли соблюдать законь, чтобы съ честію похоронить законь, также какь не бросають мертвеца безъ призора, а погребають съ чувствами благоговъйными, хотя тотъ, кто вздумалъ бы вырывать погребенныя кости, не почтиль, а обезчестиль бы ихъ. Наконець извинясь, въ томъ, что прежде забыль прибавить эту мысль, заключаеть съ христіанскимъ смиреніемъ: "нтакъ скорве надобно обвинять мою небрежность, что не прибавилъ сего, чъмъ твое обвинение" 50).

Іеронимъ послѣ того одинаково съ Августиномъ говорилъ о словахъ и поступкѣ А. Павла <sup>51</sup>).

#### 🙎 199. г. Какъ апологетъ христіанства и догматистъ.

#### Общій характерь его.

Съ святою ревностію бл. Августинъ подвизался и за славу христіанства, противъ враговъ его. Самое общирное апологетическое сочиненіе его—о градю Божсіємь (въ 22 кн.). Содержаніе сочиненія такъ описываетъ самъ Августинъ. "Въ первыхъ 5 книгахъ опровергаются защитники того порядка дёлъ, гдё необходимымъ поставляется служеніе богамъ, и полагается, будто отъ того такъ много бёдъ, что оставлено то служеніе. Пять послёдующихъ книгъ обличаютъ тёхъ, которые утверждають, что хотя дёйствительно во всё времена, и при служеніи богамъ тамъ и здёсь, болёе или менёе тяжкія были бёды; однакожъ служеніе богамъ полезно для будущей жизни. Послё того, какъ опровергнуты ложныя мнёнія, слёдуетъ другая главная часть въ 12 книгахъ, гдё описывается христіанское ученіе. И 4 первыя книги разсуждають о двоякомъ градё, о градё Божіемъ и о градё міра; 4 послёдую-

<sup>50)</sup> Epist. 82 ad Hironymum.

<sup>51)</sup> Lib. cont. Pelagiam, lib. 1, c. 8.

щія—о ихъ возрастаніи и продолженіи; 4 послѣднія о концѣ" <sup>52</sup>). Въ этомъ сочиненіи видна обширная ученость Августина, хотя нельзя не признаться что отъ той щедрости, съ какою расточается ученость на описаніе боговъ—греческихъ и римскихъ, не много пользи для самаго христіанства: притомъ, при обширности историческихъ свѣденій о грекахъ, римлянахъ, египтянахъ, не достаетъ въ этомъ сочиненіи глубини взгляда на духъ язическихъ народовъ, хотя предмети разсматриваются въ строгомъ порядкѣ. Въ цѣломъ сочиненіи, даже и во второй половинѣ, гдѣ излагается христіанское ученіе о Богѣ, о мірѣ о человѣкѣ, о судьбѣ человѣчества, Августинъ болѣе философъ-схоластикъ чѣмъ богословъ глубовій".—

Другія апологетическія сочиненія Августина: - Три книги противъ Академиковъ, гдъ порицая скептицизиъ академика приводить его къ истиной философіи—къ христіанству. — Ответы на шесть вопросовъ язычника о дровности христіанства, о безсмертін и пр.: объ учи*тель* разговоръ съ сыномъ Адеодатомъ о томъ, что лучшій, пустынный учитель есть Христось Інсусь: объ истинной религи, гдв доказывается, что религія, которая учить о единомъ Богв, есть единственная истиная религія: язычество; іудейство еретическія секты -- заблужденіе вредное для ума и сердца; о жизни блаженной —сь убъжденіемъ въ томъ, что истинное счастіе-въ жизни добродівтельной: епра ез неэримые предметы оправдываеть въру въ откровение тъпъ, что и въ обыкновенной жизни мы довърмемъ тому, чего не видимъ: сочинение о пользю выры, показываеть, что верить тому, что заслуживаеть въру, означаетъ не легкомисліе, а мудрость. — Прорицанія языческія ничтожны предъ делами пророковъ. Протива Тудеева объясняетъ пророчества о Христъ и объ отивненіи жертвъ 53).

Изъ догматическихъ сочиненій ручная книжка для Лаврентія, составляя собраніе текстовъ Св. писанія, сопровождаемыхъ краткими замьчаніями, содержить въ себв три части,—первую о върв, вторую о надеждв, третью о любви и след. это есть последовательное изложеніе христіанскаго ученія. Въ сочиненіи о подвиль христіанскомъ, после ученія о силь діавола и о промысле объясняются члены символа веры и указываются ереси. О впров и символь—также объясненіе символа веры, предложенное на соборе, какъ и о символь для оглашенныхъ;—всё три сочиненія для народа. Въ последнень учить: "однажды омы-

<sup>52)</sup> Retract. lib. 2, c. 43. Op. T. 7 ed. Havrin.

<sup>58)</sup> Ор. Т. 1. N. 3, 4, 10, 14; Т. 6. N. 4; Т. 7. N. 1. Т. 8. N. 2, 3. Скаванное въ соч. объ истинной религи, относительно прекращенія чудесь въ его время, онъ въ послъдствін исправиль такъ: "Я разумъль подъ симъ только то, что нынъ не столько, какъ прежде, нужно разданніе чрезвычайныхъ даровъ, иначе н самъ видълъ, какъ совершались чудеса въ Миланъ". Lib. Т. Retract. с. 13. Оъ обличеніями іудейству. Еріst. 138, 196.

ваемся крещеніемъ, каждый день-молитвою. Не дізлайте того, за что бы надлежало отлучать вась отъ Тела Христова; те, которые, какъ видите, совершають покалніе, совершили беззаконіе, или любод'вяніе или что либо другое тяжкое... И такъ троякимъ образомъ отпущаются грахи въ церкви, крещеніемъ, молитвою, покаяніемъ". Сочиненіе о порядки содержить философскія разсужденія о промыслів Божіємь; таково же сочиненіе о безсмертіи души. Для ученія о Св. Тронцв полезны 15 книг о Троица, сочиненія протива ученія Аріана— в протива Максима, аріанскаго епископа, съ обличеніями аріанскихъ заблужденій и съ доказательствами на ту мысль, что христіанство учить чтить Бога какъ Отца, Сына и Св. Духа 54). Чтобы видеть направленіе богословскаго философствованія Августинова, вотъ примеръ изъ сочиненія о Св. Троиць (lib. 5. с. 4.): Nihil in Eo (in Deo) secundum accidens dicitur, quia nihil Ei accidit; nec tamen omne, quod dicitur, secundum substantiam dicitur. Quam ob rem quamvis diversum sit Patrem esse et Felium esse, non est tamen diversa substantia, quia hoc non secundum substantiam dicitur, sed secundum relativum, quod tamen non est accidens, quia non est mutabile. Подобныя логическія раздівленія сухія и утонченные- очень обыкновенны у Августива, тогда какъ греческіе учители въ подобномъ случав обращаются за объясненіемъ таннъ въры къ образанъ вещественной природы, и тъпъ оживляють изображеніе духовнаго предмета. Такимъ образомъ Августинъ, котя въ сочиненім о Св. Троиців не разъ говорить объ исхожденім Духа Св. отъ Отца 55), но иногда, вдаваясь въ логическія тонкости, онъ не вездів осторожно выражался о семъ предметв.

Самая большая часть догматических в сочинений Августина писана въ полемическом тон 56).

аа) Противъ манижеест написано до 13 сочиненій. Изъ нихъ дучшія contra Secundinum, contra Favstum manichæum, acta cum Felice



<sup>64)</sup> Op. T. 1. N. 8. 7; T. 6. N. 5, 7, 21; T. 8. N. 14—16. Къ онлосооско-бо-гословскимъ сочинениямъ относятся еще: de anima et eius origine (T. 10. р. 334); ep. ad Hieronymum de origine anima (T. 2. р. 583); responsiones ad questiones 83; de octo Dulcitii questionibus (Т. 6). О душъ Ер. 143, 164, 166, 188, 190. О концъ міра Ер. 197—199. О воплощевін Сына Божія Ер. 11, 12, 137, 143, 161, 162, 169.

<sup>55)</sup> Lib. 4, с. 20. Lib. 15, с. 17. По словамъ Прокопозича (Tract. de process. Spiritus s. cum notis Damasceni Goth; 1772), также говорить онь въ Энхиридіони с. 9. въ сочиненіи о въръ и символь § 19. Прокоповичь обличаеть порчу многихъ мъсть о Св. Духъ у Августина р. 119—130. 288. 289.

<sup>56)</sup> Кром'в сочиненій противъ частныхъ заблужденій писано имъ: De haeresibius lib. 1, гд'в говорится о 86 евреяхъ.

manichæo 57); главные предметы, о которыхъ разсуждается въ этихъ сочиненіяхъ,—существо Божіе и происхожденіе зла.

- бб) Противъ донастистовъ сохранилось до 13 сочиненій и множество писемъ 58). Главный предметь ихъ-Св. Иерковь. И воть какъ разсуждаеть о ней блаж. Учитель: 1) Истинная Церковь Христова есть Церковь вселенская: та, которая будучи создана на основаніи Пророковъ и Апостоловъ, а на красугольномъ камив-Христв, распространяется по вселенной въ лицъ преемниковъ служенія Апостольскаго и проповъдниковъ Евангельскаго ученія. Потому не должно искать ее въ какой нибудь сектв, а въ единеніи всёхъ церквей, имеющихъ общимъ началомъ церковь Апостольскую, а основаніемъ — священное писаніе 59), 2) Кто отдъляется отъ церкви, тотъ теряетъ плоды союза съ нею и лишается благодати Божіей; точно также кто родился и воспитался вив союза съ церковію, тоть хотя бы и запечативнь быль христіанскими таннствами, не пользуется благодатною силою таинъ какъ больной. Тъмъ не менье тогда, какъ последній соединяется съ церковію, не следуеть повторять надъ нимъ неповторяемыхъ таинствъ; потому что ему не доставало не самыхъ таниствъ, а только спасительнаго действія ихъ 60). 3) Перковь не престаетъ быть свитою и освященною, если въ ней есть служители недостойные — и члены грешные. Ни Апостолъ, ни самъ Христось не отвергали грашниковъ отъ общенія своего, а только исправляли. Каковъ бы ни былъ священникъ, когда онъ молится за народъ, его молитва возносится въ Богу; когда онъ учить согласно съ писаніемъ, поученія его спасительны; когда священнод виствуеть, его священнодвиствія остаются съ силою таинъ Христовыхъ 61).
  - вв) Изъ числа 17 сочиненій Августина противо Пелагіяно 62), лучшія

<sup>57)</sup> Cm. np. 8. 11. 15. 16. Counhenie npotent Mahuxeebt: de genesi cont. Manichaeos de utilitate credendi; de moribus ecclesiae et Manichaeorum; de quantitate animae, de libero arbitrio, de duabus animabus; cont. Fortunatum; contra Adimantum; cont. epist. Manichaei; adv. Faustum; de actis cum Felice; de natura boni; cont. Secundinum Manichaeum; contra adversarium legis et profetarum T. 8.

sa) Psalmus s. oratio contra partem Donati; cont epist. Parmeniani; de baptismo cont. Donatum lib. 7; cont litteras Petiliani; de unitate ecclesiae; contra Crescontium; de unico baptismo; breviculus collationis cum Donatistis; ad Donatistas post collationem carthageniensem; Sermo de Emerito; de gestis cum Emerito; cont. Gaudentium episc. Donatistarum (Op. T. 9). Кромъ того писемъ, относящихся къ двлу о донатистахъ всего 41.

<sup>59)</sup> Cont. Parmen. lib. 1. c. 1, 7. De unitate eccl. c. 9.

<sup>60)</sup> De baptismo lib. 1, c. 17. 18. Sicut baptisatus, si ab unitate recessit sacramentum baptismi non amittit: sic etiam ordinatus. — sacramentum dandi baptismi non amittit. lib. 2, c. 3, 4, 14—16.

<sup>61)</sup> Cont. Parmen. lib. 2. c. 6-9, 20, lib. 3 c. 4.

<sup>62)</sup> См. выше прим. 22—25. De peccatorum remissione; de spiritu et littera; de natura et gratia; de perfectione iustitiae hoinis; de gestis Pela giani; de gratia

сочиненія: 1) О засмугах и отпущеніи прихов и о крещеніи младениев — сочиненіе писанное съ свётлымъ философскимъ разсужденіемъ; 2) о духю и буквю, гдё раскрывается та мысль, что благодать не означаеть внёшней Божественной помощи, каково напр. словесное наставленіе, но есть дъйствіе силы Божіей на внутреннюю природу человіка; 3) о природю и благодати въ опроверженіе Пелагіева сочиненія о природі; 4) противь Юліана замічательное особенно тімъ, что въ немъ предлагается ученіе Отцевъ церкви о насліждственной порчів въ родів человіческомъ. "Не только западные, но и восточные учители, говорить Августинъ, и даже восточные боліве, нежели какъ мы думаемъ, свидітельствують, что ученіе о первородномъ гріжів принято церковію отъ Апостоловъ. Всів вірять, что каждній человівкъ рождается поврежденнымъ, по причинь паденія человіка перваго".

Ученіе Августина о благодати, которое защищаеть онъ противъ Пелагія, можеть быть представлено въ следующихъ частныхъ положеніяхъ:

- 1) Дъйствіемъ паденія Адамова природа человъческая совершенно испорчена; и свобода совсъмъ потеряна <sup>63</sup>).
- 2) Если что нибудь добраго делаеть человекь: то не иначе, какъ по благодати.
- 3) При решительной и всеобщей порче человека, если некоторые спасаются: то это те, которые предопределены на то и только для сихъ избранныхъ Христосъ приходить въ міръ.

Эти три мысли находятся въ тъсной связи между собою, такъ что двъ послъднія составляють необходимое слъдствіе первой. Изъ сочиненій Августина видно, что сперва онъ основываль Предопредъленіе Божіе на пред въдъніи: но чтобы быть върнымъ своей мысли о природъ человъческой, ему надлежало допустить предопредъленіе безусловное. Когда иноки Адруметскіе представили Августину, что, по его ученію, не нужна для нихъ обязанность самоумерщвленія: Августинъ чувствоваль справедливость замъчанія и сталъ чаще повторять, что благодать не

Christi et peccato originali; de nuptiis et concupiscentia; de anima et eius origine; contra 2 epist. Pelagiani; cont Julianum; de gratia et lib. arbitrior.; de corruptione et gratia; de predestinatione et dono perseverationis; contra secundam Juliani responsionem.—(Ор. Т. 10). Sermo de baptismo parvulorum; de verbo Evangelii: nisi manducaveritis carnem; de verbis Apostoli et Psalmorum (Т. 5).—Писемъ относящихся до двав о Пелагів,—29, кромъ историческихъ.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>) Человъческій родъ—massa perditionis. Ресс. orig. 21. «Иослъ того, какъ воля побъждена порчею, въ которую впала она, свободы уже нътъ у природы. При величін перваго гръха мы потеряли свободную волю любить Бога». Еріst. 219. с. 5. «Чрезъ гръхъ потеряна свобода, та свобода, которая была въ раю... Но свободная воля не потеряна у гръщника... Люди свободны отъ правды только по свободной воль, а свободными отъ гръха бываютъ только по благодати» Ор. imperf. 1. 94.

нарушаетъ свободи; но такой оборотъ наставленія существенно ничего не измѣнилъ въ теоріи Августиновой, и самыя послѣднія сочиненія его не были согласны съ тою мыслію 64). Полагаясь на собственный опытъ тяжкаго перерожденія благодатію, дыша чувствомъ благоговѣнія предъ благодатію, онъ увлеченъ быль чувствомъ далѣе надлежащаго. Такимъ образомъ, какъ обличитель Пелагія, Августинъ безъ сомнѣнія великій учитель Церкви: но, защищая истину, онъ самъ не совсѣмъ и не всегда быль вѣренъ истинѣ. Отселѣ не удивительно, что въ восточной Церкви Августиново ученіе о благодати не было принято съ такимъ живымъ участіемъ, какъ принято оно было на западѣ. Ефесскій вселенскій Соборъ собственно подтвердилъ осужденіе ученію Пелагіеву, но объ Августиновомъ ученіи не сказаль ни слова 65).

Какъ представить себъ главный *характер* великаго Учителя Запада?

Въ блаж. Августинъ всего прежде поражаетъ удивленіемъ совивщеніе двухъ качествъ, ръдко встръчающихся въ одномъ и томъ же человъкъ: глубокое, живое и обильное чувство и самый тонкій схоластическій разсудокъ. Въ исповъди своей онъ изливается въ восторгахъ любви, въ чувствахъ самыхъ нъжныхъ и пламенныхъ, говоритъ языкомъ, какимъ только можетъ говорить чувство 66). И подобное преобладаніе чувства видно въ сочиненіяхъ даже тъхъ, которыя писаны въ послъдніе годы жизни во время споровъ съ Пелагіемъ. Вмъстъ съ тъмъ надобно имъть много терпънія, чтобы слъдовать мыслію за всъми утонченными

<sup>64)</sup> Въ сочиненіи о свободной воль онъ писаль, что предвъдъніе Божіе не имъетъ неизбъжнаго вліянія на свободу человъка (см. прим. 8); въ изложенія положеній извлеченных визъ посланія къ Рим. (прим. 12) онъ въ 60 положеніе основываль предопредвление на предвидини. Но въ Реграммации 1, 23 замичаетъ, что это ошибка. Въ 401 г. (прим. 20) писалъ, что разумная душа есть index generositatis. Nostrum est credere et velle, Illius avtem dare credentibus et volentibus facultatem bene operandi per spiritum s. De gen. ad litt. XI. 32. Отселт и въ послъднихъ сочиненияхъ damnatio mitissima непреценныхъ младенцевъ. Мысль о безусловномъ предопредъленіи встрачается и въ первомъ сочиненіи противъ Пелагія de remiss. peccat. 2, 29. de gestis Pelagiani, c. 3., но вполнъ распрыта она въ сочиненіяхъ: de corruptione et gratia, De praedestin. sanctorum. См. Retr. 2, 67. Точно также мысль о благодати въ позднемъ сочинения de gratia Christi: operari Deum in cordibus hominum non solum veras revelationes, sed etiam bonas voluntates. C. 24. Conct. 2. Epist. Pelag. 3, 8: "sine gratia nisi ad peccandum valet liberum arbitrium, ad justitiam, non nisi divinitus liberatum adjutum, non valet. Ca. Voigt, de theoria Augustiniana, Pelagiana, semipelagiana in doctrina de peccato originali, gratia et lib. arbitrio. Götting. 1829. Wigger's Darstellung d. Augustinismus, Pelagianusmus. Hamburg. 1833, 834. 11. 8.

<sup>65)</sup> Cm. y Фотія cod. 177.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>) На 46 г. своей жизни писаль онь 2, 2: felicior expectarem amplexus Tuos, 4, 1. Quid sum, cum mihi bene est, nisi fugens lac tuum. и пр.

сочетаніями мыслей Августина, въ его сочиненіяхъ; не только при чтеніи полемическихъ сочиненій, но и при чтеніи пропов'ядей его, мысль читателя утомляется отъ разсматриванія хитрыхъ построеній утонченняго разсудка. Противъ правильности заключеній Августиновыхъ никогда ничего нельзя сказать, если только върны начала его: такъ строги его выводы! Чтеніе сочиненій Аристотелевыхъ много способствовало въ развитію логическаго его разсудка, также какъ чтеніе сочиненій Платоновыхъ способствовало въ развитію чувства. Обладая логическимъ разсудкомъ и обиліемъ чувства, Учитель Иппонскій не владівль однако въ такомъ же обиліи метафизическимъ умомъ; въ сочиненіяхъ его много остроумія и мало оригинальности въ мысляхъ, много логической строгости, но не иного особенныхъ возвышенныхъ идей. Богословской основательной учености такъ же нельзя приписать ему. Августинъ писалъ обо всемъ, такъ же какъ Аристотель, тогда какъ превосходными произведеніями его могли быть и были только систематическія обозрівнія предметовъ и нравственныя размышленія. Но все, что писано Августиномъ, весьма надолго осталось закономъ для запада и никто изъ Отцевъ Церкви не имълъ столько вліянія на западъ, сколько Августинъ. Самую высокую черту составляеть въ немъ глубокое искреннее благочестие, которымъ дишать все сочиненія его; надобно было иметь много решительности для добра, чтобы писать исповыдь граховь своихъ и столько же публично показывать недостатки своихъ сочиненій строгою рецензіею ихъ (Retract. Lib.). Это чувство лучшимъ образомъ оценило личность его, какъ Учителя Церкви. "Что найдешь ты въ этомъ сочинени опибочнаго, писалъ онь о сочинении своемъ, отнеси это ко мив самому, а върное присвой къ Богу и Церкви".

### § 200. Павлинъ, Нольскій епископъ.

Павлина, Епископъ Нольскій, что въ Кампаніи, происходиль изъ благородной и весьма богатой фамиліи въ Бордо, слушаль уроки словесности у знаменитаго Авзонія 1). Блистательныя дарованія и образованіе, знаменитость происхожденія рано открыли Павлину путь къ высокимъ почестямъ; съ 20 лътъ онъ уже былъ Сенаторомъ, потомъ (375 г.) Консуломъ, затъмъ правителемъ богатой Кампаніи 2). На 25

Pavlino Avsonius. Metrum sic svasit, ut esses Tu prior et nomen praegredere meum,

<sup>4)</sup> Авзоній поэтъ и ораторъ быль учителемъ Им. Граціана потомъ Пресектомъ и Консуломъ. Павлинъ называль его Отцемъ. Сагт. 10, v. 93. 148.

э) Іеронимъ, Epist 101, 102. Павлинъ de Felice XIII. v. 405. Quid his simile habui, quum dicerer esse senator. p. 658. Авзоній писалъ:

году жизни онъ, убъжденный юною благочестивою супругою, св. Анвросіемъ и другими (389 г.) принялъ Св. крещеніе, отказался отъ почестей, роздалъ имъніе и удалился въ Испанію на Перинеи для уединенной жизни. Эта побъда въры надъ знаменитымъ, блистательнымъ Консуломъ была торжествомъ для друзей имени Христова<sup>3</sup>): но она же вооружила противъ Павлина весьма многихъ. Друзья и родственники оставили его, оскорбляли его презръніемъ: самые рабы, которымъ подарилъ онъ свободу и деньги, язвили его холодностію и насміниками; даже Авзоній, котораго уважаль онь какъ наставника, писаль ему жестокіе упреки, что будто забыль онь долгь въ отечеству, къ славѣ предвовъ, къ наукамъ 1). Это было жестокое испытание для Павлина. Но онъ перенесъ все; однимъ писалъ онъ: "блаженное оскорбленіе- не нравиться витесть со Христомъ" 5). И наставнику отвъчалъ: "Ни чуть не затрудняюсь быть неумнымъ для техъ, которые следують тому и другому; ръшимость моя для Царя Небеснаго — не есть-ли мудрость " 6)? Высокому самоотвержению Павлина не могли однако не отдать чести и самые язычники: а въ Церкви Христовой на него указывали, какъ на образецъ Христіанскаго подвижничества 7). Павлинъ, полный глубокаго смиренія, болье быль доволень худыми отзывами о немь, чемь похвалами, которыми превозносили его 8). Жители Барселоны противъ воли

Quanquam et fastorum titulo prior, et tua Romae Praecessit nostrum sellae curulis ebur. Epist. 20 p. 638. ed Tollii. т. е. Авзоній даетъ знать, что Павлинъ прежде его занималъ Консульскія кресла, и след. былъ Консуломъ прежде 378 г. см. Pavlini de Felice XIII. v. 321. Muratorii anecd. latin. T. 1. p. 159. s. Dissert. 9. p. 816. 10. p. 823.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Св. Амвросій, Epist. 13 et 54. Августинъ Epist. 130 (а. 1. 36). Ep. 27, (а. 1. 32). De civit. Dei c. 10. Григорій Турскій de gloria Confess. c. 107. Судпицій Северъ in vita S. Martini c. 21, 29.

<sup>4)</sup> Epist. 25 ad Pavlin. v. 56. p. 361.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Epist. 38. S. Pavlini.

<sup>6)</sup> Carm. 10 v. 265. Christi sua nomine probra placebunt. v. 186. Quid abdicatas in meam curam, pater, Redire musas praecipis? Negant cataenis; nec patent Apollini Dicata Christo vectora. v. 20.

<sup>7)</sup> Бл. Августивъ въ 392 г. писалъ въ ученику своему: "Ступай въ Кампанію, посмотри на Павлина столько славнаго по роду, талантамъ и богатству. Подумай, съ какимъ величіемъ духа сей рабъ Інсуса Христа отказался отъ всего, чтобы только пріобресть Бога. Посмотри, какъ отрекся онъ величія свъта, чтобы обнять кротость креста. Посмотри, какъ онъ теперь обращаетъ сокровища познаній во славу Божію, тъ сокровища, которыя иначе были бы потеряны, если бы не посвятилъ онъ ихъ Тому, Кто даровалъ ихъ». Еріst. 26 (о. 1. 39.) ad Licent.

<sup>\*) «</sup>Я изумленъ твиъ, что считаютъ въ заслугу, когда кто нибудь за ничтожныя, тлънныя вещи покупаетъ въчное спасеніе, которое одно составляетъ наше благо; хвалятъ за то, что хочетъ промънять онъ вемлю на небо... Человъкъ, кото-

Павлина принудили его въ 393 г. принять санъ Пресвитерскій <sup>9</sup>), но въ следъ за темъ онъ оставилъ Испанію, посетиль св. Амеросія и тоть, отдавая честь его высокой жизни, наименоваль его Пресвитеромъ своей церкви, оставивъ на волю его жить тамъ, гдв полюбить духъ его 10). Во время сего благочестиваго путешествія вездів принимали Павлина съ лобовію и уваженіемъ; только Сиксть римскій не находиль въ немъ того, что находили Амвросій, Іеронимъ, Мартинъ Турскій, Августинъ и другіе 11). Павлинъ поселился въ смиренной Ноль, построилъ дома для принятія странниковъ, кельи для иноковъ, проводилъ строгую подвижническую жизнь, углублялся въ истины въры, велъ переписку съ благочестивыми современниками <sup>12</sup>). Въ 409 г. избранъ онъ былъ въ Епископа Нольскаго. Въ следующемъ году дикіе Готон опустошали Италію: св. Павлинъ молился: "Не попусти, Господи, чтобы мученъ я быль за злато и серебро; Тебъ извъстно, я все оставиль, что даль Ты мев". И молитва его была услышана 18). Ураній, ученикъ Павлина, такъ описываетъ пастырскую жизнь Павлина: "Онъ старался быть более предистомъ любви, чемъ страха; гневъ не возмущалъ покоя души его; если надобно было показать строгость, онъ растворяль ее кротостію. Въдный не отходилъ отъ него безъ того, чтобы не быть выслушаннымъ; для всвуъ готовъ быль отеческій советь, для всвуь нуждающихся го-

рый долженъ переплыть раку, не достигнетъ другаго берега, когда не сдалаетъ не иногаго,—не сниметъ только платья... Ему надобно упогребить усиле, чтобы переплыть раку". Epist. 24. § 7, 1. 251. См. другія доказательства его смиренія въписьмахъ. Ep. 4. § 4. Ep. 24. § 20. Epist. 52. § 3. 4. Epist. 40. § 11. Ep. 11. ad Amantium. § 2.

<sup>9)</sup> Paulini Epist. 1. Здъсь же пишетъ онъ, что санъ Пресвитерскій принятъ имъ на условія, ut ipsi ecclesiae Barcinonensi non alligaretur, in sacerdotium tantum Domini, non etiam in locum Ecclosiae dedicatus.

<sup>10)</sup> Pavlini Epist. III. ad Alypium. § 4.

<sup>11)</sup> Paylini Ep. III.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Pavlini carm. 12. Epist. 28. Ep. 17. 23. 32. ad Severum. Ep. 45. ad Avgustinum et caet. cs. up. 3.

<sup>13)</sup> Объ этомъ пишетъ Августинъ Lib. de cura promortuis с. 16. Григорій Двоесловъ пишетъ (Dialog. lib. 3. с. 1), что Павлинъ Нольскій самъ продаль себя Вандаламъ, чтобы выкупить свободу для сына бѣдной вдовы, и что въ послѣдствіи царь Вандальскій, узнавъ въ невольникѣ Епиокопа отпустиль съ нимъ всѣхъ плѣвныхъ соотечественниковъ его. Селье относитъ это событіе ко 2 Павлину Еп. Нольскому, умершему въ 442 г. Основаніемъ ему поставляетъ то, что а) Вандалы нападали на Италію прежде 442 г., но не прежде 431 г., когда умеръ 1 Павлянъ; б) ни Августинъ, ни Ураній, и никто другой изъ современниковъ Павлина 1 не говорятъ ничего подобнаго тому о 1 Павлинъ, что пишетъ Григорій. Другіе, какъ-то: Мураторій и Памеброкъ, относятъ этотъ случай къ Павлину 3, предсказавшему смерть царю Тразимунду умершему въ 511 г. И это вполнъ въроятно, потому что Григорій, писавшій свои разговоры около 540 г., говоритъ, что онъ о Павлинъ говорятъ со словъ трехъ очевидцевъ.

това помощь; щедрость его въ бъднымъ доводила его самаго до бъдности. Предъ смертію, когда уже пріобщился онъ Св. Таинъ, ему сказали, что за платье для бъдныхъ требують 40 сребренниковъ, онъ отвъчаль съ улыбкою: будетъ заплачено, и чрезъ нъсколько часовъ присылаютъ ему изъ другаго мъста 50 сребренниковъ. Павлинъ возблагодарилъ Бога, расплатился и мирно скончался ви 431 г. 14).

Св. Павлинъ въ ряду учителей церкви— христіанскій поэтъ, — это главный характеръ его: не только гимны его (числомъ 35) отличаются высокою и нъжною поэзіею, особенно 4—7 гимны и 13 гимновъ св. Феликсу, но и письма (числомъ 50) писаны въ духъ поэзіи, — въ нъкоторыхъ (Ер. 8. 32.) проза идетъ на ряду со стихами 15).

Духъ и достоинства сочиненій св. Павлина можно видіть въ отвітів Августина на письмо Павлина: "О, добрый мужъ; о, брать мой! Я читаль письма твои, текущія медомь и млекомь; онв дышать простотою, съ какою ты ищешь Господа, въруя въ Него право; онъ служать Ему въ славу. Читали ихъ братія и рады невыразимо такимъ обильнымъ, такимъ превосходнымъ даромъБожінмъ, твоимъ сокровищамъ. Вто только читаль ихъ, спешить завладеть ими, поелику оне овладели имъ, нова тотъ читалъ ихъ 16). Для настоящаго времени письма и зимны св. Павлина особенно важны по ихъ глубокому благочестю, которымъ дышать онь; въ нихъ живыми чертами изображается высота христіанскаго совершенства а) и какъ нужно беречь свое сердце б), описываются достоинства христіанскаго смиренія евангельскаго в), любви къ Богу г), любви къ ближнему д); изложены обязанности супруговъ е) и сладкія утышенія для несчастныхъ ж). Три гимна прекрасныя молитвы къ Богу з), три другіе — парафразы трехъ псадмовъ (1, 2 и 136) 17). Кром в того письма и гимны св. Павлина оправдывають промысль Божій и), свидътельствують о порчв природы нашей i), о св. Евхаристіи 18), о хо-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Uramus Epist ad. Pacatum de obitu Paulini. ap. Le. Brun. (прим. 15). Память св. Павлина Іюня 22.

<sup>15)</sup> Сочиненія изданы: Opera omnia S. Pavlini, notisq illustrata, cum dissertationibus de vita et scriptis, a) Le Brun. Paris. 1865. 2. 4. 6) Op. omn. aucta atq. ementata, dissert. variorum locuplitata ed. a Muratorio, Veronæ 1736. 6) Дополненія: fasciculus Anecdotorum a Mingarellio, Romæ 1756. SS. Epist. Nicetæ et Pavlini scripta, nunc primum edita a Maio, Romae 1828. 4. Въ Христіан. чт. 1840 г. письмо къ Северу.

<sup>16)</sup> Avgustini Epist. 20. Іеронямъ: nihil pulchrius, nihil doctius, nihil dulcius, nihil platicius tuis haberamus voluminibus. Epist. 13. ad Pavlin. Авзонія Epist. 20

а) Ep. 24. 28. 32. 6) Ep. 1. 38. 39. 40. 43. в) Ep. 11. 12. 23. г) Ep. 20. 23. одинъ гимнъ, д) О жизни Крестителя, е) Ep. 11. 13. ж) Carm. 22. з) Ep. 12. 14. 15. 19. 43. Carm. 21. 30. в) Carm, IV. V. et carm. Maio editum. <sup>47</sup>) Carm. 7. 8. 9. i) Ep. 16. carm. 19. к) Ep. 30. et 13. <sup>48</sup>) Ep. 32. p. 204.

In cruce fixa caro est, qua pascor; de cruce sanguis Ille fluit, vitam quo bibo, corda lavo.

датайств в святых за мірь 19), о молитв за умерших 20). Въ одномъ изъ писемъ, изображая дивное устроеніе спасенія нашего, онъ говорить о виновниках спасенія: Spiritus Dei, sicut et Verbum Dei, Deus uterq., in uno capite permanentes et ex uno Patris fonte manantes, sed filius nascendo, Spiritus procedendo \*).

Св. Павлинъ самъ любилъ украшать созданные имъ храмы св. иконами и съ любовію писалъ о св. иконахъ: 1) не разъ онъ говорить, что св. иконы — превосходный способъ учить въръ и благочестію <sup>21</sup>). И вмъстъ пишетъ, какъ очевидецъ, что разъ пожаръ котораго потушить не было никакой надежды, погашенъ частію креста Христова <sup>22</sup>). Изъ его сочиненій видно, что предметами св. изображеній его были:

- а) Св. крестъ иногда одинъ, иногда съ Агнцемъ, несущимъ его, иногда съ Апостолами и Евангелистами: "На камиъ стоитъ самъ каменъ церкви и изъ него съ шумомъ четыре источника—четыре Евангелиста источаютъ живыя воды Христовы" <sup>23</sup>).
- б) Св. Троица, являющаяся при врещени Спасителя: "Сіяеть Троица въ полнотъ тайны, стоитъ Агнецъ Христовъ, съ неба звучить гласъ отца, въ видъ голубя нисходить Духъ Св." <sup>24</sup>).
- в) Св. мученики съ ихъ дѣяніями, особенно св. Фекиксъ, котораго благодѣянія не разъ испыталъ на себѣ св. Павлинъ 25).
- г) "Въ върной живописи сехраняетъ (храмъ) все по порядку времени: и то, что писалъ ветхій Моисей въ 5 книгахъ и то, что совершалъ Інсусъ, отличенный славою Господа и пр. " <sup>26</sup>).

<sup>19)</sup> Poem 13. 14. 18. Epist. 22. ad Sever. p. 204. Epist. 45 ad Avgust.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Epist. 35. ad Delphinum. Ep. 35. ad Amandum p. 224. Ep. 13, § 3. 11-14.

<sup>\*)</sup> Ep. ad Episc. Amandum. Ep. 21. T. 1. p. 113.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Ep. 12. lib. 2 ad severum p. 133.

<sup>«</sup>Кто видить сів, пойметь въ образахъ истину,

Насыщать будеть чрезъ образъ мысль върою». Carm. Natal. (al. 9.).

<sup>27)</sup> Poem. 32. Ep. 32.

<sup>23)</sup> Carm. in Nat. Felix. 6. (al. 9.).

<sup>«</sup>Крестъ окруженъ вънцемъ изъ свътлаго круга,

Вънцу сему вънецъ—Апостолы, которыхъ видъ въ ликъ голубей» ibid. сл. Epist. 32. ad. Severum.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Epist. ad Severum 4 (al. 12.) lib. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Carm in Natal. Felic. 6 (al. 9).

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Сагт. Natal. Felic. 6 (al. 9). Блаженный Августивъ въ тоже время въ Африкъ говоритъ объ иконахъ, представлявшихъ Спасителя, первом. Стефана (scrm. 316. 9. 5), Ап. Петра и Павла (Lib. 1. de consens и Evangel. C. 10. 11.), жертвоприношение Авраама (Lib. 22. cont. Faustum C. 73); говорилъ о почитания Св. Креста (Serm. 88. С. g. Fract. 117. in Johan. § 3. Enarrat. in Psal. 54. § 12.); передавалъ извъсти о чудесахъ, совершаемыхъ знаменияъ Св. Креста (Lib. 22, de civit. Dei с. 8. § 3.) и при мощахъ Св. мучениковъ (Serm. 218. 317. 319. Lib. 22, de civit. Dei с. 8. Lib. 20. cont. Favstum с. 21).

## § 201. Іоаннъ Кассіанъ.

По мъсту рожденія и послъднихъ дней своихъ, также какъ и св. Павлинъ, принадлежалъ къ Западу 1), св. Іоанит Кассіант, но по духу и образованію онъ весь принадлежаль Востоку. Римлянина по языку, на которомъ писалъ сочиненія, но по долговременному пребыванію въ Скитской пустынь, не менье какъ и по духу, Скитянина, онъ самыя наставленія въ въръ слушаль въ Виолеемской обители<sup>2</sup>), и здъсь же облекся въ одъяние иноческое 3). Въ сей обители вступилъ онъ въ духовное дружество съ братомъ Германомъ 1) и съ нимъ, послъ двухлътняго пребыванія въ Виолеемъ 5), около 390 г. отправился путешествовать по обителямъ и скитамъ Египта <sup>6</sup>). Семь лътъ проведено было въ посъщении и слушании многочисленныхъ пустынниковъ пространной Өнванды и скитской пустыни, причемъ надлежало переносить всякаго рода нужды и непріятности. Въ 397 г. благочестивне странники на краткое время возвращались въ Виолеемскую обитель; но потомъ три года провели опять въ скитъ, живя отшельнически 7). Послъ того прибыли въ Константинополь и слушали беседы великаго пастыря константинопольскаго Златоуста. Кассіанъ посвященъ быль тогда въ діакона <sup>8</sup>). Въ 405 г. Кассіанъ отправленъ константинопольскимъ клиромъ въ Римъ — искать защиты св. Златоусту <sup>9</sup>). Неизвъстно, прямо ли изъ Рима, или же побывавъ опять въ Константинополів, переселился онъ въ Марсель, какъ бы то ни было, онъ здёсь, посвященный въ пресвитера, завель два монастыря -- одинь мужескій, другой женскій, съ правилами

¹) Геннадій называеть его Синеонъ по происхожденію (de cript. Eccl. с. 61), но по очевидной ошибить. Кассіанъ самъ называеть пустыню Скитскую Скиеїєю Scythia (præf. in decem priores collationes); это и вволо Геннадія въ ошибочную мысль. Страна, гдт родился Кассіанъ, самъ онъ описываетъ страною — пріятною и богатою произведеніями земли.—Collat. 24, 1. а это не можетъ относиться въ Скиеїи—провинціи Фракійской, занятой тогда Готеами. Болте, чтить втроятно, что онъ родился тамъ же, гдт провель последніе годы своей жизни, т. е. во Франціи около Марселя. Wiggers de Cassiano.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) De Inst. cenob. 3. 4. Collat. 12, 15, 19. Такъ какъ Палестина составляла тогда часть Сиріи, Collat. 20. 1, то у Кассіана Виелеемская пустыня называется и монастыремъ Сирскимъ и говорится, что она была не въ далекъ отъ той пещеры, гдъ родился Спаситель (Instit. caenob. 6, 31).

<sup>3)</sup> Collat. 16. 1, 17. 2. 5. 31.

<sup>4)</sup> Collat. 14, 9, 1, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Collat. 19, 2.

<sup>6)</sup> Coll. 11, 1.

<sup>7)</sup> Collat. 17, 51.

<sup>3)</sup> Cassianus de incarn. Domini 7, 30. 31.

<sup>9)</sup> Созоменъ Е. 8, 26. Никифоръ Н. Е. 13, 32.

восточных обителей, а таким образом первый ввель въ Галліи иночекую общежительную жизнь 10). Въ 417 г. по просьб Кастора епископа Аптскаго, устроившло въ своей епархіи обитель, написаль 12 книгь о постановленіях киновій палестинских и египетских, предоставляя тыть образцы общежитій 11). Съ тыть же намыреніемь ознакомить съ духом восточных подвижниковь, Кассіань, по просьб гого же Кастора, началь писать, и въ 419 г. написаль 10 бестьдованій отеческихь 12), а по смерти его 7 другихъ бесыдь посвящены были Гонорату епископу Арльскому 13), бывшему епископомъ съ 426 до 428 г. 14), остальныя же 7 написаны по смерти Гонората 15). Поспыднимъ сочиненіемъ Кассіана было сочиненіе противу Несторія, которое писаль онъ въ 431 г. по просьб римскаго архидіакона Льва, въ послудствій знаменитаго папы 16). Преподобный скончался въ 435 году 17).

<sup>10)</sup> Геннадій de cripti eccl. c. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Сочиненіе о киновіяхъ писано прежде прочихъ (Геннадій) и о немъ упоминаль онъ въ предисловіи къ бесёдамъ Свитскимъ.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Въ предисловія къ 10 бесёдамъ Кассіанъ посвящаетъ сіи 10 бесёдъ епископу Леонтію брату умершаго еп. Кастора; а въ 419 г. Касторъ еще живъ былъ; ябо Папа Вониевтій упоминаетъ о немъ въ письме своемъ къ епископамъ Галлін, писанномъ въ 1юле 419 г.

<sup>13)</sup> См. предисловіе къ симъ бесёдамъ.

<sup>14)</sup> Prosper in Chronico adun. 426. Другое указаніе на время 7 бестать въ 13 бестать, гать говорится: Qui ut pereat unus ex pusillis, non habet voluntatem, quomodo sine ingenii sacrilegio putandus est, non universaliter omnes, sed quosdam salvos fleri pro omnibus? § 7. Слова сін очевидно указывають на слова Августина въ сочиненій de corruptione et gratia, гать (с. 14) сказано: et quod scriptum est, (quod vult ut intelligatur) omnes homines salvos fieri, nec tamen omnes salvi fiunt—ita dictum est, ud intelligantur omnes praedestinati: Сочиненіе же de correptione писано въ 427 г.

<sup>15)</sup> Praefat ad 7 post. Collat. Здёсь Гонорать называется блаженнымъ, каковое название употреблялось объ умершемъ. Просперъ (cont. collatorem. c. 25) объ умершемъ: Beatus Augustinus Episcopus.

<sup>16)</sup> Praefat ad libros de incarnat; сл. Collat. 24. 26. Несторій называется еще Епископомъ Констан., а въ 431 г. въ Ефесь онъ лишенъ сана; съ другой стороны Кассіанъ упоминаетъ о ходатайствахъ (interessiones) Несторія въ пользу Пелагія предъ Целестиномъ; и конечно, разумъетъ два письма Несторіевы, ивъ которыхъ одно писано 12-го Августа, а другое послъ. Mansii coll. concil. Т. 4. р. 1021.

<sup>17)</sup> По словамъ Геннадія при Өеодосів и Валентіанъ, по словамъ Тритемія (Cat. illustr. vir.) именно въ 435 г. Если на сочиненіе Проспера противъ собесъдника (Collator), писанное въ 432 г. со стороны Кассіана не было отвъта: то это напрасно выставляютъ въ опроверженіе показанія Тритеміева; Кассіанъ и сочиненіе противъ Несторія писалъ, единственно, уступая просьбъ Льва. См. 16 прим. Память его празднуется въ Греч. Церкви 29 Февраля; Григорій двоесловъ (Moral. lib. 6. Еріst. 12) хвалитъ Марсельскій монастырь, устроенный во имя Сеятало Кассіана.

#### § 202. Сочиненія его.

Изъ сочиненій пр. Кассіана ) менте другихъ значительно сочиненіе *противъ Несторія*, гдт противъ Несторія собраны мысли восточныхъ и западныхъ учителей.

Пр. Кассіань— наставникь въ подвижнической жизни. Въ первой изъ 12 книгь "о постановленіяхъ киновій" 18) онъ говорить о внъшнемъ видъ монаха, т. е. объ одъяніи, во 2-й о чинъ нощныхъ псалмовъ и молитвъ, — въ 3-й о чинъ дневныхъ молитвъ и псалмовъ; въ 4-й о чинъ отверженія отъ міра. Въ осьми послъдующихъ книгахъ разсуждаетъ объ осьми главныхъ гръхахъ.

Это сочинение если еще не при жизни, то вскорт по смерти Кассіана переведено было съ латинскаго на греческій языкъ въ сокращенномъ видъ \*\*); а что оно нисано на латинскомъ, это показывають на прим. тт слова, гдт говорится, что слова Апостола (Гим. 6) лучше переводить съ греч. на латинскій такъ: habentes alimenta et operimenta 19), или гдт Кассіанъ исправляеть латинскій переводъ 20).

Патріархъ Фотій о второй части постановленій общежитія пишетъ: "если что другое, то особенно эти разсужденія полезны для ръшившихся принять на себя трудъ подвижничества" \*\*\*).

Въ 24 собесть дованіях съ отцами заключаются бесёды отцевъ пустынных о различных духовных предметах о цёли жизни 1), о духовном разсужденіи 2), о степенях отреченія отъ міра 3), о желаніях плоти и духа 4), объ осьми грёхах 5), о бёдствіях праведников 6—8), о молитв 10), о совершенной любви 11), о

<sup>\*)</sup> S. Johan. Cassiani opera ed. Gasdus Duci 1616. Francofurti 1722; Lips. 1733.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Кассіанъ въ предисловів въ 10 бесадамъ называетъ это сочиненіе такъ: Volumina quae de institutis caenobiorum et de octo principalium vitiorum remediis duodecim libellis digesta sunt. Фотій раздаляєть все сочиненіе на два вниги: «о правилахъ монашескихъ, и объ осми порочныхъ помыслахъ». Слад. наименованіе сочиненію: объ учрежденіяхъ виновій, принадлежить собственно только первой половина и усвоено всему сочиненію только по неточному обозначенію предмета.

<sup>\*\*)</sup> Мъста изъ 2-й части приводимы были уже Леонтіємъ (въ 6 мъ въкъ) и онъ изданы Майемъ (Vet. avct. Т. 7. р. 96—98. 103), а другія—Монфономъ (Т. 3. ер. 3. S. Athanassii р. 384. s.). Вся послъдняя часть—объ осьми порокахъ помъщена въ Добротрудолюбіи и въ 28 ч. Христ. чт. Въ Вънской Библіотекъ объ части сокращенія Theol. 240: первая часть: «Святаго Отца нашего Аввы Кассіана Римлянина въ Епископу Кастору — изображеніе правилъ киновій Египетскихъ и восточныхъ»; вторая часть: «его же объ осьми помыслахъ». Тоже іп сод. 315, 165. Lambec. Comm. 5, р. 333, 4, р. 276.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Lib. 1, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>) Lib. 5, 16.

<sup>\*\*\*)</sup> Bib. Phot. cod. 197.

чистотъ 12), о Божіей помощи 13), о разумъніи писанія 14), о дарованіяхъ Божіихъ 15), о дружествъ 16), объ употребленіи языка 17), о четырехъ родахъ иноковъ 18), о жизни отшельнической и общежительной 19), о покаяніи 20), о постъ 21), о ночныхъ искушеніяхъ 22), объясненіе словъ: «не еже хощу, сіе творю» 23), объ умерщвленіи духовномъ 24).

Въ 13 собесъдованіи Кассіанъ разсматриваетъ предметы спорные для Пелагія и Августина, и обличая того и другаго не называетъ однакожъ по имени ни одного изъ нихъ. Мысли Кассіана о благодати могутъ быть представлены въ слъдующихъ положеніяхъ: а) паденіемъ Адама привзошла въ природу нашу слабость, и такимъ образомъ есть въ насъ гръхъ первородный <sup>21</sup>); если нъкоторые думаютъ о семъ иначе; то думаютъ нечестиво <sup>22</sup>).

- б) "Впрочемъ и не такъ надобно относить къ Господу всѣ заслуги святыхъ, чтобы ничего болѣе не оставлять за природою человѣческою, какъ только зло и разстройство" <sup>23</sup>).
- в) "Нельзя сомнъваться, что въ душт нашей естественно, по благости Творца, посъяны съмена добродътели: но если онъ не будутъ возбуждены покровительствомъ Божіимъ, то не достигнутъ совершеннаго возраста" <sup>24</sup>). "Совершенство безъ усилій человъческихъ не понятное дъло; но и одними усиліями, безъ благодати Божіей, достигнуть его нельзя" <sup>25</sup>).
- г) По благости Божіей для всёхъ отверста дверь спасенія,— заслуги Искупителя простираются на всёхъ. "Какъ безъ святотатства мысленнаго можно подумать, что будто тотъ, кто не хочетъ погибели и одного изъ малыхъ сихъ, желаетъ спасенія не всёмъ вообще, а только избраннымъ" <sup>26</sup>)? "Если не всёхъ вообще призываетъ, а нёкоторыхъ: слёдовало бы, что не всё отягчены или первороднымъ грёхомъ, или действительнымъ" <sup>27</sup>).

Просперъ Аввитанскій, одинъ изъ пламенныхъ чтителей Августина, въ 432 г. подвергъ строгому разсмотрънію мысли Кассіана или какъ выражался онъ, собесъдника (Collator). Но Кассіанъ основывался въ своихъ мысляхъ на опытъ людей, проходившихъ степени жизни духовной со вниманіемъ, и имъя въ виду Августина, замъчалъ, "что благодать далеко менъе можно защищать пышными словами и говорливымъ

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Гл. 6, 7. Сл. Coll. 20, 11. Collat. 22. 7, 9—11.

<sup>27)</sup> Collat. 13, c. 16.

<sup>28)</sup> Ibid. c. 12.

<sup>24)</sup> C. 12, ca. c. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Collat. 6, с. 14, сл. Instit. coenob. 12, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Collat. 13, с. 7, сл. прим. 14.

<sup>27)</sup> Coll. 13, c. 7.

состязаніемъ, діалектическими силлогизмами и красноръчіемъ Цицерона <sup>28</sup>), чъмъ примърами египетскихъ подвижниковъ. Кассіанъ защищаетъ правоту средняго пути между путемъ Августина и путемъ Пелагія и Церковь восточная никогда не одобряла крайностей Пелагія и Августина. По отзыву пр. Іоанна Лъствичника «великій Кассіанъ разсуждаетъ превосходно и возвышенно» <sup>29</sup>). Собесъдованія пр. Кассіана, такъ же какъ и правила общежитія—извъстны на греч. языкъ <sup>30</sup>).

### § 203. Исихій Іерусалимскій.

Въ той же Палестинъ, гдъ долгое время жилъ Кассіанъ, въ то же время жилъ ученикъ другаго вселенскаго учителя 4-го въка Исигій, урожденець и пресвитеръ іерусалимскій 1), въ молодыхъ льтахъ своихъ слушатель и ученикъ Богослова Григорія 2). По кончинъ великаго учителя проводилъ онъ жизнь подвижническую въ одной изъ пустынь палестинскихъ, гдъ продолжалъ изучать духъ христіанства, то въ книгахъ, то въ устинхъ бесъдахъ съ современными подвижниками Палестины 3), то въ собственныхъ опытахъ жизни и собственными размышленіями. Въ 412 г. іерусалимскій архіепископъ посвятилъ просвъщеннаго подвижника въ пресвитера 4) и съ сего времени, соединяя съ саномъ пресвитера званіе проповъдника, онъ является въ исторіи церкви какъ одинъ изъ знаменитыхъ учителей 5). "Великій Евенмій, какъ пишетъ ученикъ его, утъщался тъмъ, что Св. Ювеналій П. Іерусалимскій, прибывъ въ 429 г. въ обитель его на освященіе храма, взялъ съ собою просвъщеннаго Исихія, пресвитера и учителя церкви 6). Кончину пр. Исихія исторія записала подъ 432 годомъ 7).

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) De Instit. coenob. 12, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Дъствицы степ. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Въ Венской Библіотекъ — Lambec. Comm. lib. 4, р. 166—168. 5. р. 276, сод. theol. 165, 315. Въ Христ. чт. помъщено нъсколько собесъдованій. 1828, 1835, 1836, 1844, 1846.

<sup>1)</sup> Мъсяцесловъ Имп. р. Басилія на 23 Марта.

<sup>2)</sup> Tourewin de ecclesiast. script. Curcub Ciencuit lib. 4. Bibl. s.

<sup>3)</sup> Мъсицословъ Василія можду прочинь: πασαν γραφήν εἰσαγείςων εμμελετήσας επλούτησε γνωσιν εἰς Θεόν.

<sup>4)</sup> Хроногравія Өеофана ad 5 an. Theodosii. Мисяцесловъ.

<sup>5)</sup> Хронографія Өеофана ad 5 an. Theodossi: «въ томъ же году Исихій пресвитеръ Іерусалимскій сталь быть славнымъ ученостію (ήνθησε ταῖς διδασκαλίαις). Сл.: месяцесловъ.

<sup>°)</sup> Кириллъ Скиеопольскій въ житін пр. Евенмія. Ар. Cotelerium — Monum, grae. eccl. 4. 31.

<sup>7)</sup> Ососанъ ad an Theodosii 26. Неизвъстно, почему нътъ сего Исихія въчетырехъ Минеяхъ подъ 28 марта, въ которой назначено праздновать память его въмасяцесловъ Василія; подъ 5 марта полагается пр. Исихій, но если не многое, что

Исихій по ученымъ занятіямъ своимъ былъ достойнымъ ученикомъ Богослова Григорія. Мъсяцесловъ Имп. Василія, отличая въ пр. Исихів проповъдника и толкователя св. Писанія, говоритъ: "все св. Писаніе изъяснилъ и изложилъ онъ съ ясностію, и предложилъ для общей пользи; почему для всёхъ онъ былъ весьма знаменитъ и удивителенъ".

1) Нынъ извъстны толковательные труды св. Исихія болье по рукописямъ, чемъ по общедоступнымъ изданіямъ. Самое общирное изъ извъстныхъ нынъ толкованій его: 7 книгь объясненія на книгу Левита; но и тв пока известны только въ древнемъ латинскомъ переводе в). Въ предисловін Исихій говорить, что въ книгъ Левить "встрвчаются нъвоторыя несообразности, которыя могуть быть объяснены только духовныть значениемъ обрядовъ закона". Потому въ толковании его чаще всего встрвчаются изысканія таинственнаго смысла словъ книги. Самая замъчательная особенность въ семъ толковании та, что въ немъ весьма часто встречаются замечанія объ отступленіяхъ текста 70, какъ отъ другихъ греческихъ переводовъ, такъ и отъ вульгаты Іеронима; труды пустынника Виелеемскаго, конечно были извъстны пресвитеру Герусалимскомучастію современнику Іеронимову и Исихій смотрить на нихъ съ уваженіемъ. Далве кромв толкованія на псалмы <sup>9</sup>) и краткаго содержанія 12 меньших пророков 10) особенно обращаеть вниманіе Исихівво соглашеніе евангелических повъствованій о смерти и воспресеніи Христа Спасителя 11). По мивнію св. Исихія третій часъ Мар-

сказано здъсь объ Исехін, вполнъ върно; то это другой Исихій. Исихій Богословъ въ кановъ пр. Осодора Студита.

<sup>8)</sup> Изд. Basiliae 1527. Paris 1581. Сочиненіе писано для діавона Евтихіана и извъстно было Амаларику, Страбону и Рабану Мавру (въ 9 в.). Въ 8 в. Стесанъ Сюникскій перевелъ бесъды пр. Исихія на кн. Левитъ на армянскій языкъ (Neumann Gesch. d. armen. Litteratur s. III).

<sup>9)</sup> Въ сводъ толкованій отеческихъ на Псалмы изд. Кордьеромъ Г. І. III. Аптусгріає 1643 въ сводъ толкованій на соборныя посланія по изданію Крамера: Catena in Epist. Cathol. Oxonii 1840. Кордоєръ, какъ дозналъ Вольфъ, весьма ненсправно издалъ текстъ Исихія (См. ар. Cramerum. Praef. ad caten. in Evang. Matthaei р. 8 Oxonii 1840). Толкованіе на Псалмы въ Венеціанской библіотекъ Nanianus cod. 24. 31. Catal. cod. Nanian. р. 28 з. Гдъ издано толкованіе на два псалма въ Англійск. Библ. Catal. cod. Angl. Т. 1. 270. Т. 2. р. 186, въ Коасленевой Библ. соd. 80. 81. 187—189. Въ 13 в. монахъ Іоаннъ вносилъ въ свое толкованіе иъста язъ Исихіева толкованія на кн. Іова (Neumann Gesch. d. armen. Litt.

s. 184).

10) Изд. съ заглавіємъ. откусра́ s. capitula in XII. prophetas minores Hesychii, grae. et lat. cum not. Riterhusii Amberg. 1604. 8.

<sup>14)</sup> Изд. въ 11 томъ Галдандовой Бебл. р. 221. Монфоконъ издавалъ это сочинение подъ именемъ Севера Bibli. Coisliana р. 68—71. Дуцей помъщалъ его между сочинениями Григорія Нисскаго: Ор. S. Gregorii Т. 3. р. 400 Paris. Но еще Комбефисъ различіемъ слога и несогласіемъ мыслей доказалъ, что это сочиненіе— не Григоріево; а согласно съ рук. должно быть приписано Исихію. Avctar. поц. Т. 1.

ка есть тотъ, когда Пилатъ, изъявивъ согласіе на желаніе Іудеевъ "приказалъ бичевать Іисуса",—а шестой часъ Іоанна—тотъ, когда уже "совствиъ предалъ Его на распятіе, не бичуя Его болье". Это соглашеніе есть часть Евангельской Симфоніи Исихія пресвитера іерусалинскаго, извъстной нынъ только въ сокращенномъ составъ. Къ сожальнію и другіе труды св. Исихія по испытанію св. Писанія остаются въ рукописяхъ 12).

2) До 12 Беспеда св. Исихія изв'ястны и нын'я; предметомъ ихъ служать событія изъ жизни самаго Іисуса Христа и Его пречистой Матери или т'я святые Божіи, которыхъ м'ястомъ подвиговъ была преимущественно Св. земля 13). Одну изъ нихъ онъ начинаетъ такъ: "Память о праведникахъ подлинно должна быть освящена, и каждый праздникъ въ честь ихъ—праздникъ священный. Ибо всё они мужественно подвизались за в'яру, всё понесли труды за в'ярное испов'яданіе, всё, по мановенію Божію, отдали себя опасностямъ, чтобы достигнуть в'янцевъ истины. Но праздникъ, который совершается нын'я, выше всякой хвалы,—это есть торжество Д'явы, которая до того превосходить всёхъ,

р. 743. 775. Наконецъ *Котельеръ*, издавъ (Monum. grae. Eccl. Т. 3. р. 1—53) сопращение Исихиевой Симоония съ древней рукописи, привелъ въ совершенную ясность имя сочинителя помянутаго соглашения (ibid. р. 521. 52; 1.), такъ какъ въ Симоония заключается и соглашение повъствований о смерти Христовой.

<sup>19)</sup> Сторанъ Архіоп. Сюникскій еще въ 8 в. перевель на армян. языкъ Беспеды его на кн. Іова, а въ 13 в. монахъ Іоаннъ вносилъ въ свое толкованіе мъста изъ втаго Исихіова толкованія (Neuman Gesch. d. Armen. litter. S. III. 184). Но подленникъ досоль неизвъстенъ. Толкованія Исихія приводятся въ сводахъ толкованій: а) на пятокимскіе и на пъсни пророческія: Catena—ed. Florent. 1547. Coloniae 1572. Patav. 1564. Сл. Bandini Catal. cod. Lavrent. 1, 19. 92. Lambec. comm. Vindob. 4, 593; б) на книги Парскія іп сод. Venet. Marciano 16. Catal. cod. Venet. р. 17. 19. in Bibl. Coisliana cod. 8. в) на евангеліе св. Луки іп Bibl. Coislia. cod. 201 и на всь 4 Еваниелія іп Lavren. cod. 33 plut. 6. Bandini Catal. 1. 161. іп Coislian. cod. 27. 106. з) въ Катенъ на Дъннія Апост. изд. Крамеромъ Охопіі 1838 приведены мъста изъ толкованія на слова: от парест èх обебаў печітос.

<sup>18)</sup> Часть слова его на рождество Христово изд. Дю-Канть ad. Chronicum. Alexandr. р. 924. другая часть in Paris. cod. 854 у Бандини Catal. cod. Laurent. 1, 525. Двъ бесъды на Елаговъщение Богородицы, изд. grae. et lat. in 12 Т. Bibl. magn. 1644. 1654. in Ducaei avct. 2. 421. Слово о Пастыряхъ Виелеем. in Tavrin. cod. 135. Nr. 46. Слово на Срттение Господне въ Париж. Библ. cod. 1185. 1504. въ Аусбургской Библ. Reiseri Catal. cod. р. 9, на Слав. въ Библ. м. д. Ак. Мин. за Февр. 15. 6. Слово объ Апост. Андрев, описываемое Фотіемъ Віbl. cod. 269. изд. на Латин. in Bibl. Patr. Lugdun. T. 12 р. 188. in Combessii Bibl. Concion. Т. 6. на греч. въ Венск. Библ. Lambec. comm. 8. 745; объ Апос. Петрт и Павлю въ рук. у Фабриція Віbl. 9. 918. 10. 310. на Слав. въ Библ. Серг. Лавры Минея за Іюль. Слово на четверодневнаго Лазаря беткую ήрту тодоскує въ Вен. Библ. cod. 32. Lambec. 8. 745, изд. Майемъ in Т. 7. collect. vet. avct.; на М. Прокопія-Прохопія тую досіам. у Фабриція Віbl. 10. 317.; на зачатіе Предтечи in Віbl. Coislia. р. 196. Слово на Богоотица Давида у Фотія in Віbl. cod. 275; на воскре: сеніе Христово изд. 1 tom. avct. nov. Combessii р. 743.

что приняла самого Бога-Слово, безъ стёсненія обняла Его. Прежде всего Архангель Гавріиль первый возв'єстиль: радуйся благодатная Господь съ тобого 14). П. Фотій сохраниль слідующія, очень важныя слова св. Исихія изъ слова его на Іакова брата Господня: "какъ восхвалю раба и брата Христова, архистратига новаго Іерусалима, вождя Іереевъ, начальнаго (ξαρχον) между Апостолами, первоверховнаго между главами (τὸν ἐν ταῖς χεφαλαῖς χοροφήν) сіяющаго между світильниками, блистающаго между звівздами? Петръ предлагаетъ (δημηγορεῖ), Іаковъ законополагаетъ (νομοθέτει) и не многія слова оканчивають важное изслідованіе 15).

- 3) Сохранившаяся часть церковной его исторіи 16) и иситіе сотника Логина 17) показывають, что св. Исихій внимательно занимался событіями церкви Христовой. Въ семъ послёднемъ сочиненіи онъ пишеть: "я, Исихій пресвитерь іерусалимскій, много и тщательно изслёднваль и не безъ великаго труда могъ найти нёчто о св. Логтинё сотникв, который сказалъ при кресть Христовомъ: воистину сей есть Сынъ Божій: я нашелъ описаніе мученичества его въ Библіотекъ Св. Воскресенія".
- 4) Преимущественно же послѣдующіе вѣка назидались во спасеніе превосходнымъ нравственнымъ сочиненіемъ св. Исихія: "душеполезнымъ ученіемъ о трезвѣніи и добродѣтели", писанномъ для инока Өеодула 18).

### § 204. Маркъ подвижникъ.

Для Египта образовались у св. Златоуста два великія мужа. Одинь изъ нихъ Маркз подвиженикз египетскій. Удалясь въ пустыню еще въ молодые годы свои, онъ кротостію и подвигами воздержанія столько успѣль въ духовной жизни, что прославился многими чудесами 1); по отзыву пр. Макарія, онъ принималь св. Тайны не отъ него—пресвитера Макарія, но отъ Ангела 2). Чтеніе слова Божія было любимымъ занятіемъ Марка еще въ юныхъ лѣтахъ; и онъ одаренъ былъ такою об-

<sup>14)</sup> M. Bibl. Patr. Lagdum. T. 12. p. 185.

<sup>15)</sup> Bibl. cod. 275.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) О Өеодоръ Монговтскомъ извъстіе изъ его исторіи приводимо было на 5 вселенскомъ Соборъ ар. Binium Concil. Т. 2. Р. 2. р. 71. Исторію его имъла въ виду Александр. хроника р. 371. ed. Du-Cangii.

<sup>17)</sup> Изд. in Actis sanct. Bollandi ad 15 Martii grae. et lat. p. 376, 382, 736. О живни Златоуста in Taurin. p. 399.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Изд. grae Paris 1563. 1654. grae. et lat. in T. 1. auct. Ducaeani, in XI. T. Bibl. Morellianae 1644, на слав. въ Перг. въ рук. Серг. Лавры 14 в. № 12. въ Волок. рук. въ 4 д. № 294. 343. въ Добротолюбін. На русск. въ хрцст. Чт. 1827.

<sup>1)</sup> Палладій въ 20 гл. Лавзанка, мъсяцесловъ Имп. Василія подъ 5 ч. марта.

з) Палладій-въ 20 гл. Лавзанка.

ширною памятію, что зналь наизусть все священное писаніе <sup>3</sup>). Тѣмь не менѣе, увлекаемый любовію къ духовной образованности, онъ поставляль себя въ числѣ слушателей и учениковь св. Іоанна Златоустаго <sup>4</sup>). Строгая жизнь даровала Марку названіе Аскета между Нитрійскими аскетами и украсила его столѣтнею старостію <sup>5</sup>); а опытность въ духовной жизни и любовь къ образованности поставили его въ числѣ наставниковъ въ вѣрѣ и благочестіи <sup>6</sup>).

Сочиненія пр. Марка, изв'єстныя Фотію 7), изв'єстныя и нынів 8), суть слідующія: 1) о тіхъ, которые думають оправдаться ділами; 2) о покаяніи, "какъ необходимомъ для снисканія молитвы и терпінія; 3) "отв'ять сомнівающимся о крещеніи превосхедно изображаеть силу крещенія и ея отношеніе къ подвигу христіанскому; 4) душеполезныя правила для Николая о средствахъ духовныхъ для борьбы съ гріхомъ; 5) "глава о воздержаніи —о разныхъ степеняхъ духовнаго совершенства; 6) "состязаніе съ адвокатомъ , который обвиняль монаховъ за то, что ставять себя выше закона и живуть праздно; 7) "Состязаніе ума съ душею —объ источникахъ гріха—о тщеславіи и похоти; 8) "о пості , гді прославляется не только пость, но и смиреніе; 9) "о Мельхиседекі съ объясненіемъ личности Мельхиседека, какъ лица прообразовательнаго в).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Созоменъ Н. Е. 6, 29. Hist. tripartita 8, 1.

<sup>4)</sup> Никифоръ Н. Е. lib. 13. ер. 53, 54.

<sup>5)</sup> Палладій въ 20 гл. Лавзанка.

<sup>6)</sup> Противъ того, что Маркъ Натрійскій отшельникъ и Маркъ пустынникъ — сочинитель наставленій извъстныхъ Фотію есть одно и тоже лице, —Болландъ указываетъ на воспоминаніе Марка (§ 8. правиль Николаю) «о Епифанів благочестивъйшемъ сынв», т. е. извъстномъ Епископъ Кипрекомъ. Но это обстоятельство только подтверждаетъ тождество Марка Аскета съ Маркомъ учителемъ. Ибо извъстно, что Епифаній Кипрекій посъщаль Нитрійскихъ аскетовъ. Мъсицесловъ Имп. Василія говоритъ, что пр. Маркъ извъстенъ быль столько же ученіемъ, сколько подвигами и чудесами. Память пр. Марка 5 марта.

<sup>7)</sup> Bibliot. cod. 200.

в) Изд. grae et lat. in Avctarii Ducaeani S. Patrum. Т. І. дополновія над. Балтаваръ Спондини Romae 1748, потокъ всё вполнё въ 8 т. Галландовой Библіотеки и у Мина Patrol. tom. 65. Въ Славян. Добротолюбіи три статьи св. Марка; о первой изъ нихъ: о законе духовномъ—см. пр. 9. Въ Христ. чт. кроме той же первой—три 1821, 1828, 1834.

<sup>9)</sup> Что касается до сочиненія: о духовномъ законъ, которое у Дуцея и другихъ поставляется первымъ между сочиненіями св. Марка: то оно принадлежить св. Макарію и составляеть 37 Бесъду его. См. о Макаріъ. Въ Волокол. рук. (въ S. N. 74) сверхъ извъстныхъ по изданію: а) къ настоятелю 10 главъ: «Настояй повинующемуся подобающая глаголати долженъ есть». б) Еже отищати себъ и не судити обидящихъ: вопросы нъко отъ книжникъ риторъ старца поставка.

Никие ору Калисту (Н. Е. 14. 54.) извъстны были (кромъ изданныхъ) и другія сочиненія св. Марка, въ которыхъ онъ «проходить всё пути подвижническаго

Фотій говорить, что сочиненія пр. Марка "по м'встамъ не совсімъ ясни", и прибавляеть, что это недостатокъ обыкновенный въ писателяхъ сочиненій аскетическихъ, которыя должно изучать не столько на фовать, сколько на д'алъ.

Выслушаемъ наставленія опытнаго св. Старца о тёхъ, которые думают зоправдаться дылами.

"Господь, желая показать, что мы должники предъ каждою заповъдію и что усыновленіе даровано людямъ собственною Его кровію говорить: егда сотворите вся повельния глаголите, яко раби неключимы есмы (Марк. 17, 10). Посему царство небесное не есть возиездіе за дівла, но благодать Владнки, уготованная віврнымъ рабамъ. Рабъ не требуеть свободы, какъ платы, но угождаетъ какъ должникъ н ожидаеть ея оть милости. Тоть, кто уважаеть господина своего, исполняеть приказанія его. Проступившійся же, или не послушавшій его, терпить за то, какъ за собственное. Тъ, которые, называясь подвижниками, гордятся предъ ленивыми, думаютъ оправдаться делами плоти. Знаніе безъ діль соотвітственных ему еще не твердо хотя бы было и вірно, поелику всему подтвержденіемъ служить дівло. Часто отъ нерадънія о дъятельности помрачается и знаніе: ибо что совствить перестають дълать, то мало по малу выходить и изъ памяти. Иные, не исполняя заповъдей, считаютъ себя правовърующими, а иные, исполняя ихъ, ожидають царствія, какъ должнаго возмездія: тв и другія далеки отъ истины. Мы, которые удостоились бани пакибытія, творимъ добрыя дізла не для полученія награды, но чтобы сохранить данную намъ чистоту. Каждое доброе дёло сдёланное естественными силами, хотя удаляеть насъ отъ зла, но безъ благодати не ножетъ намъ дать освященія. Истинно кающійся не поставляеть трудовь покаянія, какъ заміну прежнимъ грехамъ, но ими умилостивляетъ Бога. Если въ природе нашей есть что либо доброе; то им должны творить его важдый день. Чтожъ воздадимъ Вогу за зло, сдъланное прежде? Всякое пріумноженіе добродетели, какое мы сегодня сделали служить обличениемъ прежнему нерадънію, а не возмездіемъ. Благодать таинственно дарована крестившимся во Христа: дъйствуетъ же по мъръ исполненія заповъдей. Благодать не престаетъ помогать намъ тайно: но въ нашей власти состоитъ по силъ, дълать добро или не дълать. Во-первыхъ она возбуждаеть совъсть: отъ чего и злодви, покаявшись, угодили Богу. Во-вторыхъ она открывается иногда въ ученіи другихъ, а иногда входить въ мысль чтеніемъ и есте-

житів». По каталогу Англійской Биб, изв'ястны сочиненія Марка: главы о перерожденномъ и рожденномъ или подвижническая онзіологія; главы нравственныя; главы о молитв'є; главы созерцательныя (ууюсіхаі); главы о дівтельности и созерцаніи духовномъ; главы паралелльныя о доброд'ятеляхъ и порокахъ. Catal. cod. Angliae T. 2. nr. 5835. 5936. Fabricii Bibl. grae. 9, 269. ed. Harl.

истор. учение овъ отц. церкви. т. ПІ.

ственнымъ путемъ научаетъ умъ свой истинъ. Кто ищетъ дъйствій Св. Духа прежде, чъмъ исполняетъ заповъди: тотъ подобенъ рабу купленному за сребро, который въ то самое время, какъ его купили, проситъ себъ отпуска на волю. Богъ благъ и милостивъ, какъ никто другой: но и Онъ не прощаетъ некающагося. Что обыкновенный домъ въ отношеніи къ воздуху, то умъ въ отношеніи къ божественной благодати: по мъръ освобожденія отъ вещей входитъ воздухъ и по мъръ загруженія выходитъ. Вещи въ домъ—сосуды и съвстное, а вещи въ умъ—тщеславіе, сластолюбіе. Широта сердца— надежда на Бога; а тъснота— попеченіе о тълъ. Благодать Духа—одна и неизмънна: но дъйствуетъ въ каждомъ, какъ хощетъ. Какъ дождь, оросивъ землю, даетъ растеніямъ свойственное имъ качество,—сладость сладкимъ, горечь горькимъ: такъ благодать, глубоко проникая въ сердца върныхъ, даруетъ приличныя добродътелямъ дъйствія".

Вотъ наставленія духовнаго опыта и в'врнаго знанія св. Писанія! Эти наставленія не во всемъ сходны съ тіми, которыя мы слышали у бл. Августина.

### § 205. Пр. Исидоръ Пелусіотъ: а) въ своей жизни.

Другой воспитанникъ Златоустаго для Египта былъ Исидоръ-Пелусіотъ 1). Онъ родился въ Александріи 2) отъ благородныхъ и богатыхъ родителей 3); почему и имълъ средства получить то блистательное образованіе въ свътскихъ наукахъ, какъ показываютъ въ немъ его сочиненія 4). Оставивъ шумную городскую жизнь еще въ молодыхъ лътахъ 5), онъ поселился на горъ близъ города Целусіи 6). Здъсь глубокое уединеніе, строгіе подвиги сами по себъ, какъ самъ говоритъ онъ, очищали душу его и просвъщали умъ 7); слава о высокой жизни и такомъ же просвъщенія

¹) Изсявдованіе De Isidori Pelusiotae vita, scriptis et doctrina comm. *Ni- meyeri* Halae 1825. Очень хорошее сочиненіе; жизнеописаніе Св. Исидора въ 23 ч.
Христ. Чтенія,—краснорвчиво, но не втрио и бъдно по содержанію.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ефрекъ П. Ант. у Фотія, bibl. cod. 228 p. 776.

<sup>3)</sup> Graecum Menolog. act. 4 Februarii; образованность Св. Исидора на тоже указываетъ: впрочемъ 10, что говорится въ менологъ о родстив Исидора съ Өеоондомъ и Киридломъ, не имъетъ за себя никакихъ другихъ свидътельствъ.

<sup>4)</sup> См. напр. перечень языческихъ сочиненій, приводимыхъ въ письмахъ, in ed. Oper. Isidori Paris. 1638.

<sup>5)</sup> Исидорг Lib. 1. Ep. 191. et 266. Никифоръ Н. Е. 14, 53.

<sup>•)</sup> Леонтій называеть Исидора пустынникомъ. Cont. Nestor. in Bibl. M. T. 9.706. Тоже lib. 1. Ep. 402. S. Isidori. Никифоръ: (τοῦ Πηλισίε όρες καθηγησάμενος) 14, 53, Пелусій городъ при одномъ изъ рукавовъ Нила; См. Стефана Виз. de urbibus.

<sup>7)</sup> Lib. 1. Ep. 402. "Уединенное житіе (єхатημόνος αναχώρησις) доставило жит порядочное значеніе. Подлинно тотъ, кто живеть среди шума и желаеть по-

Св. Златоуста побудила Исидора, какъ и Кассіана, отправиться въ Константинополь, чтобы слушать частныя и публичныя наставленія великаго Пастыря; и Исидоръ быль очевидцемъ, какъ показываютъ слова его, несправедливаго суда Өеофилова надъ Златоустовъ. То, что видъль и слышалъ Исидоръ у Златоуста, равно и писанія Златоустаго остались для Исидора и на последующую жизнь предметомъ внимательнаго взученія и удивленія, такъ что ясность ума Златоустова, простота и ревность Златоуста содълались собственностію Исидора, отпечатавлись на всъхъ действіяхъ его <sup>в</sup>). По возвращенім изъ Константинополя строгая жизнь и духовная мудрость собрали къ Исидору многихъ ревнителей благочестія и онъ сталъ для нихъ пресвитеромъ и вождемъ 9). Нестяжательность его простиралась до того, что онъ разъ благодарилъ INCIMOND TOTO, KOMY MOID OTARTH ORHY MED ABYRT ORORAD CHORED 10); а въ другой утвивался темъ, что могъ просить для требующаго одежды, не нитя ее у себя 11). Жизнь его, какъ пишетъ Евагрій, была истинно Ангельская представляла живой образецъ и монашескаго подвижничества н духовнаго созерцанія 12). Строгими подвигами и высокою образованностію св. Исидоръ пріобрвлъ себв такое уваженіе, что не только епископы и вельможи 13), но самъ Императоръ 14) и Патріархи Александрійскіе 15) получали отъ него сов'яты и наставленія, какъ отъ отца 16).

знать Бога, не понимаетъ, что насъваемое среди терній заглушается терніями и что, не управднясь, нельзя познать Бога".

в) Никифоръ (Н. Е. 14, 53.) называетъ Исидора ученикомъ Златоуста. Самъ Исидоръ въ письмъ къ Кассіану (Lib. 1. Ер. 309) напоминаетъ ему, какъ слушали они Златоуста. Въ другихъ письмахъ онъ представляется не только глубокимъ почитателемъ дълъ и писаній Златоуста (lib. 1. Ер. 156. lib. 2. Ер. 42. lib. 4. Ер. 224); но былъ спрашиваемъ о печальной исторіи Златоуста, какъ кротко знавшій ее, какъ очевидецъ. "Ты требуешь отъ меня, писалъ онъ къ Симмаху, чтобы представилъ я тебъ трагедію божественнаго мужа Іоанна? Сомнъваюсь, могу ли это сдълать: дъло побъждаетъ мой умъ. "Lib. 1. Ер. 152.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Это повазывають и письма lib. 1. Ep. 142. 518. 689. 52. 154. и кромъ того Факундъ de trib. cap. lib. 4. с. 2. Свида. Никифоръ 14. 53. Древняя Латин. надпись на собр. писемъ. *Lupi*.—var. Patr. Ep. ex Mss. Cassinen. Lovanii 1682. Sirmondi oper. Tom. 2. p. 458.

<sup>10)</sup> Lib. 1. Ep. 216.

<sup>11)</sup> Lib. 1. Ep. 475.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Евагрій Н. Е. 1, 15, тоже Факундъ de trib. capit. lib. 2. с. 4. Никиооръ 14, 53.

<sup>18)</sup> Многія изъ писемъ писаны въ Епископамъ и по просьбѣ Епископовъ, напр. lib. 1. Ep. 125. lib. 3. Ep. 245. Евремъ Патр. Ант. говоритъ, что онъ былъ кай тобс арукеребов перівдентос у Фотія сод. 228.

<sup>14)</sup> Өеодосій жладшій, Lib. 1. Ер. 35. et 111.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Къ Кириллу Алекс. писаны lib. 1. Ep. 25. 310. 311. 323. 324. 370 lib. 3. Ep. 306.

<sup>16)</sup> Кириллъ называль его отцемъ: е́іте үар πατήρ єіци, ως є́φησα Lib. 1. 370. О семъ говоритъ и Факундъ Bibl. M. Pat. Т. 10. р. 18.

Любовь Златоуста писала его рукою письма къ простому вонну и къ полководцу, къ земледъльцу и къ вельможъ, и любовь къ Златоусту побуждала его мирить племянника Өеофилова Кирилла съ именемъ Златоустаго 17), Усилившіеся пороки, особенно въ церкви Пелусійской, воспламеняли ревность Аввы; и онъ говорилъ правду, не взирая на лица. "Граждане доставили намъ бумагу, писалъ онъ Пелусійскому градоначальнику, которою отнимается право оправдывать себя и запрещается прибъгать къ церкви. Это заставляеть подозръвать тебя не только въ жестокости, но и въ нечестіи... Есть предлогь дукать, что хотять продавать судъ" 29). Кириней оскорбился намекоиъ на свою торговлю. Св. Исидоръ писалъ: "мы понимаемъ долгъ кротости, но н на то поставлены, чтобы обличать людей худыхъ... Если одинъ намекъ на дъло — безчестіе: небезчестіе ли дъло 20) Потомъ описалъ прегоріанскому префекту Руфину діла Киринея и заключиль письмо тімь "или лиши его власти, или знай, что ты вийсти съ нимъ подвергнешка суду Божію" 21). Съ такою же свободою писалъ онъ къ своему (Пе лусійскому) епископу обличеніе, что онъ назначаеть цівну мівстань ". Пресвитеру, доставившему себв санъ за деньги, писалъ: "Не священю, несвященный получиль ты священство, — ты украль небесную вещь за деньги, второй Кајафа, — за сребро досталъ неприступное. Но еще есть надежда, что ты обратишься къ добру, не хочу говорить тебъ что набудь напротивъ" 23). Такая свобода святаго Аввы не могла нравиться развратнымъ и онъ, какъ пишетъ самъ много страдалъ отъ нихъ за свою ревность, но благодарилъ Господа за скорби 24). Когда Несторів произвелъ своимъ ученіемъ волненіе во всей церкви. Св. Исидоръ принималь участіе въ защищеніи истиннаго ученія, вполив достойное опыт-

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Lib. 1. Ep. 370. Стефанъ Гобаръ у Фогія cod. 232. Никифоръ 14, 25, 26, 43. См. о Кириллъ Алекс.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Lib. 1. Ep. 174. ca. Ep. 176. 178.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Lib. 1. Ep. 175.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Lib. 1. Ep. 178. ca. Lib. 1. Ep. 489.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Lib. 1. Ep. 177. Emy же въ томъ же томъ. Lib. 1. Ep. 112. 113. О разныхъ поступкахъ его Lib. 2. Ep. 199. Lib. 3, 245. Lib. 5. Ep. 249. 250. Въ томъ же томъ Еп. Мартирію Lib. 1. E. 45. En. Леонтію Lib. 1. Ep. 315.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Lib. 1. Ep. 10, такъ же 140. 382. сл. Lib. 2. Ep. 121. Lib. 3. Ep. 177. Въ подобномъ тонъ Архидіакону Лукію Lib. 1. Ep. 26. 28—30. 111. 119. 120. 136. 158. См. еще письма Павлу начальнику обители. Lib. 1. Ep. 49, 298. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>) Lib. 2. Ep. 122. "Сіе пишу не потому, чтобы боялся страданій: вы знаете, что я много страдаль и говориль заботняшемуся о мий: ты увичаль нехотя, Богь дароваль мий не только то, чтобы вировать въ Него, но и страдать за Него". Lib. 5. Ep. 592. См. Lib. 2. Ep. 54, lib. 5 Ep. 398. Стесань Гоборь пишеть, что Северь, домогаясь обвинить Исидора, но не найдя ничего другаго, говориль о немъ, что мыслить какъ Оригенъ, но самъ же потомъ побъжденный правдою, отвергаеть это; у Фотія сод. 232. Къ Северу письмо (Epist. 368. lib. 1.) съ обличеніемъ гордоств.

наго мужа въры. Зная немощь человъческую, онъ предостерегаль александрійскаго пастыря Кирилла отъ излишней ревности столько же, какъ и отъ ненависти къ лицамъ <sup>25</sup>); съ другой стороны писалъ Императору: "Если бы тебъ угодно было отдълить отъ себя столько времени, чтобы присутствовать при опредъленіяхъ въ Ефесь: вполнъ увъренъ я, не было бы тамъ ничего предосудительнаго. Но если ты отдаешь решение на волю шумной ненависти: кто защитить соборь отъ обидныхъ насмъшекъ. Ты уврачуешь это зло, если запретишь твоимъ министрамъ предписывать догматы (великая бездна раздёляеть ихъ отъ того, чтобы вивств и служить царю и ревновать о Богв), чтобы иначе они, бросая заинслы вероломства своего въ камень Церкви, не произвели потрясенія въ державъ 26). Виъстъ съ тъмъ онъ письмами своими старался утверждать православіе особенно въ служителяхь алтаря Господня 27). По примъру Златоустаго онъ старался погашать духъ споровъ и несогласій \*). Ок. 434 г. предостерегаль онъ св. Кирилла алекс., чтобы, уничтожая Несторіево ученіе о Христв обоженномъ человъкъ, не забываль онъ и человъчества Інсусова,—и, вступая въ общеніе любви съ сирскими епископами, не допустиль бы или противоръчія себъ или уступки человъческимъ побужденіямъ, во вредъ истинъ 28). Ясний взоръ ученика Златоустаго скоро замътилъ появленія въ Египтъ евтихіанизма прежде появленія Евтихія 29), и писалъ къ пастырямъ Египта быть твердыми

а 16) Lib. 1. Ep. 310. "Любовь страстная (προσπαθία) неворко видить, а невависть (αντιπαθία) ничего не видить. Почему если хочещь быть свободнымь оть той и другой крайности, не произноси рѣшеній насильственныхь, но подвергай вины суду праведному. Ибо и Богь, Который вѣдаеть все прежде, нежели сбудется, по человѣколюбію благоволиль сойти, дабы узрѣть вопль Содомскій, научая тѣмъ насъ, чтобы мы тщательно изслѣдовали дѣла. Многіе изъ собравшихся въ Ееесъ говорать о тебѣ съ насиѣшкою, будто ты преслѣдуешь свою вражду, а не то, чтобы православно искаль славы Христа Інсуса; племяненкъ, говорятъ, Оеоенла, слѣдуеть его образу мыслей, тотъ открыто неистовствоваль противъ Богоноснаго и Боголюбезнаго Іоанна, а втотъ домогается славы, хотя и есть большое различіе между подсудимыми".

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Lib. 1. Ep. 311. Lib. 1. Ep. 404. 405. Діакону Өеодосію. Lib. 4. Ep. 166. Пресвитеру Архивію Lib. 1. Ep. 23. 54. 303.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Lib. 1. Ep. 323. Khprany Aleke. Cm. Leontii contra Monophys. ap. Maium. coll. vet. avct. 7. 131. Romae 1833.

<sup>\*)</sup> Lib. 1. Ep. 92. Монахамъ тавеннизіотскимъ: "не будьте, братія, многими учителями". Lib. 1. Ep. 220.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Lib. 1. Ep. 324. Къ нему же. Все письмо помъщено въ древнемъ Смнодиять ар. Mansium T. 5, p. 758 s.

зуму ревность твоя... Ты неистово гонишь тѣхъ, которые благочестиво чтятъ Божество; "а самъ держишься какого-то сліянія (ἀναχρᾶσιν) я превращенія плоти"... Еще яснѣе Lib. 1 Epist. 102. Чтецу Тимовею гдѣ вмѣсто: μὴ ποῦ δόκησιν τοῦ χριςοῦ по лучшимъ спискамъ читается: μίαν χριςοῦ. См. Leontii Hierosol. cont. Monoph. ар. Maium. Vet. avct. 7, 134.

противъ новаго своеволія человѣческаго <sup>30</sup>). Вѣроятно въ 436 г. прозорливый защитникъ Христовой истины предалъ Господу духъ свой <sup>31</sup>).

### § 206. Въ сочиненіяхъ какъ толкователь писанія.

Дъянія показывають въ св. Исидоръ великаго мужа церкви Христовой; а по сочиненіями онъ одинь изъ великихъ Отцевъ Церкви. Извъстныя нынъ сочиненія св. Исидора состоять изъ *Писеми* <sup>32</sup>), коихъ число, извъстное Свидъ и Никифору, простиралось, до 10,000, но нынъ не превышаеть 2090 <sup>33</sup>).

Современники видёли въ св. Исидорѣ опытнаго толкователя Св. Писанія и просили у него объясненій на тѣ или другія изреченія писанія. Желанія современниковъ св. Исидоръ выполняль въ письмахъ. По словамъ Свиды число писемъ его такого содержанія простиралось до 3,000.— Изъ извъстныхъ нынѣ писемъ св. Исидора самая большая

<sup>31)</sup> Тиллемонъ, Фабрицъ, Шреккъ относятъ кончину Исидора къ 449 или 450 г. на томъ основаніи, что въ вышеприведенныхъ письмахъ Исидора (пр. 27—30) обличаются мысли, которыя защищалъ Евтихій. Но а) въ письмахъ Св. Исидора ни слова нътъ о дълахъ Евтихія, тогда какъ обличаются Манесъ, Арій, Несторій. 6) Евтихій въ 448 г. открылъ свое ученіе; а одно изъ писемъ писано къ Кириллу Алекс. (пр. 27), который умеръ въ 444 г. Память Св. Исидора 4-го Февраля.

<sup>39)</sup> Ивданія сочиненій Св. Исидора: S. Isidori Pelusioti Epistolarum libri V Paris, 1638 (изданіе неисправное); Venetiis 1745 (съ поправнами ошибокъ, но ожидаетъ лучшаго). Petri Possini Isidorianae collationes, quibus epistolae supplentur. Romae 1670. 8. О сочиненіяхъ и изданіяхъ Нимейеръ: Comm. de S. Isidoro р. 29—147. На Сирскій языкъ письма Исидора переведены были довольно рано. Assemani. В. О. 3, 43. Большая часть писемъ переведеныхъ въ М. дух. Акад., помъщены въ Христ. Чтеніи 1826, 1828, 1830, 1832, 1834—1836, нъсколько избранныхъ писемъ въ Воскр. Чт. 1848—1849. Св. Исидоръ самъ упоминаетъ о сочинені яхъ своихъ: о книгъ протицет язычниковт (Lib. 2. Ер. 137, 228), о Словъ протицет Судъбы (Lib. 3. Ер. 253) см. прим. 33. Но вти сочиненія или потеряны или еще не изданы. Въ Библ. Сергієвой лавры пергам. ркп. XIV в. (Nr. 101) содержитъ въ слав. пер. "Исидора Пелусіота написаніе о въръ. Върую въ единаго Бога нерожена, и въ единаго сына рожена и въ единъ Св. Духъ исходящъ" и пр. Греческій текстъ сего исповъданія не извътстенъ. Въ русскомъ переводъ при ред. Твор. Отцевъ отдъльно изданы творенія Исидора въ 3 томахъ.

 $<sup>^{33}</sup>$ ) По лучшимъ рук. Сирмондъ читалъ у Свиды: 'Еπιζολάς έρμηνεύουσας την θείαν γραφην γέγραφε  $\Gamma$  και έτερας Z και άλλα. Писемъ объясняющихъ Св. писаніе написалъ 3000 и другихъ 7000 и еще кое-что другое". Пресвитеръ Андрей прежде 10 въка приводилъ мъста изъ писемъ Св. Исидора 1536, 1538, 1831, 1868. (См. Catena in Actus Apost. ed Crameri Oxoniae 1838).

часть заключаеть въ себъ объясненія св. Писанія а). Въ толкованіи св. Писанія св. Исидоръ является лучшимъ ученикомъ св. Златоуста. — Его инси о толковани инсанія— инсли Златоуста. Есть ивсколько писемъ. где предписываетъ онъ правила для толкователя и правила его превосходныя. Въ письмъ въ одному Пресвитеру пишетъ онъ: "Тому, кто ниветь преврасное намерение излагать смыслъ св. Писания, надобно владеть язикомъ важнымъ и яснымъ, а умъ имъть благочестивый и святый; надобно. чтобы онъ следоваль за Писаніемь, а не управляль имь,—не вынуждаль симсла по собственному произволу <sup>34</sup>). Въ другомъ письмъ писалъ: "Не безвинны тъ, которые относять весь В. Завъть ко Христу: ибо и язычникамъ и не принимающимъ онаго еретикамъ они доставляютъ помощь въ борьбъ съ нами, тавъ вакъ, дълая насиліе тому, что объ Немъ не сказано, дълають то что и сказанное объ Немъ становится подозрительнымъ... А я признаю, что (въ Писаніи) необходимо есть то и другое, т. е. и не все о Немъ сказано и не то, чтобы ничего не сказано ( 35). Св. Исидоръ въренъ былъ превосходнымъ своимъ правиламъ толкованія Писанія. Въ доказательство того можно было би привесть изъ его писемъ множество примъровъ превосходнаго объясненія св. Писанія 36). Розенмиллера, такъ мало благосклонний къ учителямъ св. върн. до того изумленъ былъ ясностію и върностію толкованій св. Исидора, что два - три письма Исидора съ неточнымъ объяснениемъ словъ Писанія не хотель признать за сочиненія св. Исидора 37). Прокопій Газскій еще въ началь 6 выка помыщаль письма Исидора въ толкованім писни писней; особенно же при объясненій Н. Завета письма Исидора занимали почетное мъсто въ сборныхъ толкованіяхъ Писанія (in Catenis) \*).

а) Какія міста объяснены Св. Исядоромъ,—это показывается въ изд. сочиненій index locorum. s. Isidoro expositorum.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Lib. 3. Ер. 292. Подобныя мысли Lib. 3. Ер. 125, 136. Противъ насиль ственнаго выжиманія мыслей изъ св. писаній не разъ писалъ Св. Исидоръ lib. 2, ер. 254, lib. 3. ер. 292, lib. 5 ер. 293, 308. Писалъ и о томъ какъ надобно объяснять сравненія и притчи писанія, которыя всего легче могутъ подвергаться производамъ толкованія. Lib. 2 Ер. 175.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Lib. 2. Ep. 195. Tome Lib. 4. Ep. 82, 117, 203. Lib. 2. Ep. 63, 133, Term 1824 p. u. 4 cmp. 125)

мо не чтепу (Христ. чт. 1834 г. ч. 4 стр. 135).

36) См. напр. Lib. 1. Ep. 20, на Мате. 1, 25. Lib. 4. Ep. 137. Мат. 10, 16. Lib. 1. Ep. 68. Мат. 11, 11, Lib. 1. Ep. 79. Мат. 5, 20. Lib. 1. Ep. 371. Lib. 2. Ep. 99. Lib. 4. Ep. 162. Lib. 2. Ep. 175. Lib. 4. Ep. 137. Мат. 10, 16. Lib. 4. Ep. 165. Мат. 19, 11. Lib. 2. Ep. 150. Lib. 1. Ep. 137. Lib. 4. Ep. 207. Lib. 4. Ep. 203.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Rosenmülleri Historia interpret. lib. sacr. P. 4. p. 181—214. Не върное объяснение писания Розенмиллеръ видълъ въ слъдующихъ письмахъ Исидора: Lib. 1, Ep. 132. Lib. 3. Ep. 31. Lib. 1. Ep. 190, но эта невърность—дъло теоріи Розенмиллеровой.

<sup>\*)</sup> Толкованіе Прокопія недавно издаль Майо: Classici auctores T. IX. Письма

Присовокупимъ къ сему, что св. Исидоръ, точно также какъ св. Златоустъ, сильно скорбълъ о маломъ вниманіи современниковъ къ св. Писанію и указывалъ въ этомъ невниманіи причину современныхъ заблужденій <sup>38</sup>). Онъ совътовалъ каждому читать Писанія какъ врачество для душевныхъ бользней <sup>89</sup>). Когда указывали на темноту Писанія; онъ отвъчаль: "думаю, что это есть дъло особенной премудрости. Ибо если бы все было ясно: какъ пріобрътали бы мы умудреніе? Изслъдованій не было бы. А если бы все это было темно: то также не имъли бы его; такъ какъ нечего было бы находить. А теперь изъ того, что ясно, нъкоторымъ образомъ понимаемъ и неясное; если же и это не помогаетъ намъ, смиряется надмѣніе" <sup>40</sup>).

### § 207. B) Учитель въры и нравственности; любовь его нъ изящному слогу.

Догматических писемъ у Св. Исидора не очень много; большею частію онъ касается догматическихъ мыслей только тамъ, гдё говорить о современныхъ вопросахъ, или объясняетъ то или другое изрёченіе писанія. И здёсь опять нельзя не видёть въ немъ ученика Златоустова. Тамъ, гдё излагаетъ онъ предметы вёры, излагаетъ ясно, основанія приводить твердыя. Мы уже видёли, какъ онъ старался отвлекать отъ состяваній о современномъ вопросё созерцательномъ, и какъ онъ осмотрителенъ быль въ рёшеніи сего вопроса; первое видно во многихъ письмахъ его <sup>41</sup>). Язычниковъ склоняль онъ къ христіанству доводами философскими или отзывами тёхъ писателей, которымъ довёряли они; а Іудеевъ вразумлялъ свидётельствами В. Завёта, или изреченіями Филолона. а) Онъ разсуждаль о бытіи и свойствахъ Божіихъ, б) о Творцё и Промыслителё міра, в) обличаль судьбу, г) предлагаль наставле-

Св. Исидора приводятся въ Катент пресв. Андрея на Двянія Апост., изд. Крамеромъ Охопіве 1838; въ Катент на пос. къ Тимоесю, Титу и Евреямъ изд. имъ же Охоп. 1843. въ Катент на посл. Коринеянамъ Охоп. 1841; въ Катент на Евангеліе Матеся Охоп. 1840; въ Катехант на Бытіе и Евангелія. Fabricii. Bibl. gr. 8, 646. 676. 684. 692. 693.

<sup>38)</sup> Llb. 4. Ep. 133.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Lib. 2. Ep. 8. 73. 135. Lib. 5. Ep. 38. et 257. Lib. 4. Ep. 90. 91. 160. 280. Lib. 3. Ep. 338. Lib. 1. Ep. 24.

<sup>49)</sup> Lib. 4. Ep. 82. Въ другомъ письмѣ (lib. 2. Ep. 5. p. 129.) пишетъ, что Богъ открылъ въ писаніи нужное такъ, что необразованный и ученый могутъ находить въ немъ наставленія.

<sup>41) 2, 276. 3, 37. 118. 2, 116.</sup> Ca. Beams up. 27-30.

a) Lib. 2 Ep. 141, 146, 251. Lib. 4. Ep. 225, 76, 80, 150. Lib. 3, 87, 182, 317, 346. Conf. Niemeyer, p. 184-202.

<sup>6)</sup> Lib. 4, 186. Lib. 5, ep. 28. Lib. 2, 117.

в) Lib. 3, 154. 4, 151. 5, 66.

r) III. 26, 102. 135. 154. 291. 353. V. 117.

ніе о Св. Троицѣ, д) объ Искупителѣ міра, е) о силѣ таинствъ: крещенія ж), евхаристіи з), священства зз), о воскресеніи мертвыхъ и), о судѣ Божіємъ і) и праведномъ воздаяніи к).

Исидоръ, какъ и св. Златоустъ, былъ наставникъ практическая философія, по его словамъ, основаніе зданію и самое зданіе, логика— украшеніе, созерцаніе— вѣнецъ" 42). Добродѣтель— стройность души 43), торжество ума 44), благо безусловное 45); ей учитъ сама душа, хотя разстроенная паденіемъ 46), но не потерявшая внутренняго закона 47). Всѣ наставленія Св. Исидора отличаются столько же опытностію духовною, сколько знаніемъ слова Божія. Таковы наставленія: о вѣрѣ а), надеждѣ б), любви в), о грѣхѣ г) и покаяніи д), о гордости е) и скупости ж), о зависти з) и гнѣвѣ и), о лѣности і) и невоздержаніи к), о духовной борьбѣ л) и искушеніяхъ м). Для пастыря св. Исидоръ преподаетъ превосходныя наставленія н).

x) I. 69. 67, 97. II. 142, 143, 157. 212. III. 27. 112. 149.

e) Lib. I. ep. 95. 206. 272. 377. 436. II. 287. III. 313. 329. IV. 15. 31. 64. 128. 154. 156. 179. 189. 202. О порча природы Lib. III. ep. 397. IV. 141. 204. V. 28-

m) Lib. II. 137. III. 195. 340. V. 197. 569.

<sup>3)</sup> I. 109. IV. 166. 33.

<sup>33)</sup> II. 52.

в) I. 284. II. 43. III. 77. IV. 201. V. 179.

i) II. 157. 203. III. 36. 37.

к) I. 267. 333. 379. 460. 11. 223. III. 37. 413. IV. 199. V. 43. 72. 78. 151, 186. 215. 220. 222. 324—25. 355—56.

<sup>42)</sup> II. 201.

<sup>43)</sup> II. 12—14. 89. 98. III. 268.

<sup>44)</sup> II. 107. III. 322. IV. 78.

<sup>45)</sup> II. 184.

<sup>46) 3, 162. 4, 124.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) 4, 61. 53. 54, 2. 129.

a) V. 101. 185. 186.

<sup>6)</sup> V. 50. 58. 69. 271. 551.

в) III. 87. 138. 209. 410. IV. 15.

r) III. 291. IV. 172. 472. 561.

д) V. 8. 19. 253. 307. 317. 506. 539. I. 408.

e) V. 3. 127. 169. 262. 504. Ш. 32. 34. 50. 52. 68. О смиренія V. 328. 339. 347. 351. 420. 448. 466.

**E**) V. 36. 55. 67. 79. 104. 142. 181. 186. 224. 271. 390. 447. 450. 448. 512. 545. 567.

a) V. 256. 294. 298. 341. 392. 398. 479. 559.

н) V. 180. 189. 227. ПІ. 150. 208. 254. 303. 338.

i) V. 51. 81. 243. 248. 767. 412. 533. 541. 554. 557.

к) V. 29. 64. 148. 237. 241. 247. 306. 329. 413. 496. 511. 528. Запрещаетъ зръянща V. 185. 186. 463. 517. II. 82. III. 336.

a) V. 19. 27. 60. 139. 144. 316. 350. 364. 424. 509. 533. 546.

N) V. 28. 39. 68. 96. 226. 270. 306. 314, 350. 369.

н) V. 28. 147. 149. 160. 279. 318. 321. 340. 364. 367. 375.—67. 439. 444. 453. 455. 458. 477. 507. 525. II. 205. 208. 284. 293. III. 20. 216. 238. 259. 306.

Такъ какъ письма св. Исидора нисаны по случаямъ: то онъ доставляютъ множество свъдъній полезныхъ для историка и изыскателя древности <sup>48</sup>).

Наконець письма св. Исидора имѣють за собою то преимущество, что всѣ писаны слогомъ чистымъ, живымъ и сильнымъ, и, по всей справедливости, могутъ быть поставлены между образцами краснорѣчія.

Хотя инсль Геймана, будто всв онв писаны только какъ образцы писемъ, а не были посылаемы къ извъстнымъ лицамъ, опровергается и характеромъ лица и содержаніемъ писемъ 49): тъмъ не менъе нельзя не видъть, что Исидоръ точно также, какъ св. Григорій. хотъль, чтобы христіанскія мысли имъли достойную форму. До 130 писемъ его касаются правиль изящной рачи. Всв письма его-образець дучшихъ писемъ. Ему хорошо извъстно было умъніе владъть и слогомъ и сердцемъ. Того же желалъ онъ для другихъ. Ярко и живо описываетъ онъ епископу Елафію странную страсть современниковъ "къ Дамосеену, а не къ Апостоламъ", но заключаетъ тъмъ, что говоритънадобно писать слогомъ Димосеена. Съ грамматикомъ Орфеліемъ онъ разсуждаеть, какъ надобно писать письма 50) и письма его писаны такъ, какъ надобно писать ихъ. Софисту Гарискру пишеть онъ о родахъ слога и о томъ, какъ въ следствие того надобно судить о писателяхъ. Такое значение писемъ Исидора заставляетъ желать, чтобы онъ и нынь замыняли собою письма язычниковь и подражателей ихъ духа, какъ того желаль св. Исидоръ.

# § 208. Пр. Нилъ; мизнь его; занятіе толкованість Писанія догматами.

Преп. Нило происходиль изъ богатой и знаменитой фамиліи и, въроятно, еще тогда, вакъ Златоустъ быль проповъдникомъ въ Антіохіи, быль слушателемъ и ученикомъ его. Знаменитое происхожденіе и

<sup>48)</sup> О платъ (спобоом), на которомъ совершалось (какъ и нынъ) таниство Евхаристіи lib. 1. Ер. 123. Объ ораръ 1, 136. О пъніи 1, 90. О возглашеніяхъ 1, 122. О небольшихъ Евангеліяхъ 2, 150. О праздникахъ 2, 116. О значеніи Алек. Патріарха 2, 127. Объ Архидіаконъ 1, 29. 177. сл. зам. 20—22.

<sup>49)</sup> Во многихъ письмахъ св. Исидора говоритъ, что пишетъ ихъ потому, что обязанъ вразумлять и пробуждать гръшника. См. напр. lib. 2. Ер. 16. слъд. главная цъль писемъ опредълена; во многихъ письмахъ прямо говорится, что онъ пишутся въ отвътъ на вопросы; въ нъкоторыхъ ссылается Исидоръ на прежин письма. Лица, коихъ имена стоятъ въ надписяхъ, историческия, и обстоятельства ихъ, сколько можно узнать о томъ изъ другихъ источниковъ, —историческия. Впрочемъ см. подобное опровержение Геймана у Нимейера. Сомт. р. 42—59.

<sup>50)</sup> Lib. 5. Ep. 133.

личныя достоинства возвели Нила на степень префекта столицы. Но пороки, господствовавшіе при двор'в Императора, заставили его опасаться за свое спасеніе и онъ ов. 390 г. решился оставить светь и супругу. Предоставивъ попечению ся воспитание юныхъ дочерей, онъ взялъ съ собою сына Өеодула и удалился въ одну изъ обителей синайскихъ 1). Здесь — въ пещеръ, выкопанной собственными его руками, не хлъбъ, а ликія и горькія растенія были пищею ихъ. Когда въ 405 г. Великій Златоусть быль послань въ заключеніе, пр. Ниль писаль къ Императору Аркадію два письма съ строгимъ обличеніемъ неправдъ противъ Святителя 2). Для испытанія любви его ко Господу и ему было особенное искупеніе. Дикіе Арабы опустошили восточныя страны Имперін; множество иноковъ частію было убито ими, частію уведено въ плънъ; сынъ Нила, - единственная отрада его на землъ, -- взятъ былъ варварами; онъ уже назначенъ быль въ жертву звезде Венере, но неожиданно купленъ быль въ Емесь епископомъ. Печальный отецъ долго искалъ сына, пока не нашелъ его у епископа. Епископъ облекъ обоихъ сановъ священника <sup>3</sup>). Нилъ провелъ въ пустынъ всего 60 лътъ и скончался около 450 г. 4).

Ученикъ Златоустаго занимался *толкованіем* св. Писанія, что видимъ въ письмахъ его. Лучшіе собиратели отеческихъ толкованій, каковъ напр. Прокопій Газскій, вносили объясненія его въ свои своды <sup>5</sup>). При объясненіи держался онъ буквы Писанія а). иногда принималь во вниманіе разные греческія переводы Св. Писанія б). Но защищаль и аллегорическое объясненіе Писанія в).

Й догматы втры были предметомъ уединенныхъ размышленій его.

<sup>1)</sup> Преп. Ниять въ повъсти о избіснім иноковъ. 2, 13. Менологъ Василія. Супруга Нила удалилась въ одну изъ Египетскихъ обителей, взявъ съ собою дочь. Менологъ Василія. Ученикомъ Златоуста называется Нилъ у Никифора Н. Е. 14. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Lib. 3. Ep. 279. Lib. Ep. 265.

<sup>3)</sup> Нилъ объ избіеніи иноковъ § 7. Менологъ Василія (на 14 янв.) называетъ этихъ варваровъ Влемиидами и указываетъ изсто пребыванія ихъ въ Аравіи пограничной съ Краснымъ моремъ.

<sup>4)</sup> Память пр. Нила—12 нояб. и 14 янв. Мощи его съ Синза перенесены были въ Контстант. Храмъ Св. Апостоловъ при Юстинъ младшемъ (Никисоръ Н. Е. 14, 54); потомъ онъ хранились въ Асонъ. Montfaucon Palaeogr. grae p. 491.

<sup>5)</sup> Сводное толкованіе Прокопія Газскаго на писне писней, гдё поміщены и объясненія Пр. Нила, издано Майсмъ Class. auct. Т. 9; другое собраніе толкованій на пізсне пізсней, также съ объясненіями Нила, издано Дуцесмъ іп Auctor. Bibl. Paris 1624. Въ Катенахъ не різдко встрічаются толкованія Пр. Нила: а) въ сводномъ толкованіи кн. 1000, изданной Юніемъ Londini 1636, б) въ Катенів на Еван. Луки, изд. Кордьеромъ, Antwerpiae 1626.

а) См. напр. І. 55.—57. 147. 152—154. III. 166.—67. и пр.

<sup>6)</sup> Lib. III. 38. 78. 191.

в) Lib. II. 223. Примъры І. 242.—44. 265—68. II. 14—16. и пр.

Превосходно писалъ онъ въ письмъ къ еврею Веніамину объ отношенія іудейства въ христіанству. "Говоришь, что ты за многое хвалишь Інсуса, а очень недоволенъ имъ за то, что пренебрегъ и разорилъ субботу? Но не всегда человъку быть младенцемъ. Сдълавшийся совершеннольтнимъ не захочетъ питаться молокомъ и посвятившій себя наукамъ философскимъ не станетъ сидеть надъ азбукою. Такъ, до нисшествія къ людямъ небесной мудрости храненіе субботы было хорошо и полезво-Теперь же после приществія Христова оно излишне: христіанинь долженъ мудрствовать превыше и дней и временъ и всего міра".—Что пропов'ядываль Інсусь? "Не все то, что зналь, пропов'ядываль въ ученіи, а только то возвіщаль, что могли принять, соразміряя слово ученія съ слабостію естества нашего". Высовое достойнство св. Писанія изображаль онь въ письмъ къ діакону. Къ схоластику Филиппу таль писаль о тайнъ Еохаристии: "Вумага, сдъланная изъ папира и им, называется простою бумагою: а когда на ней подпишетъ Импераци; то извъстно, называется она сакра (священною). Такъ ты подумай во Св. Тайнахъ. До молитвы священника и нисшествія Св. Духа предажащіе дары суть простой хлібов и обывновенное вино. А послів страпныхъ твхъ призываний и соществия покланяемаго, животворящаго и быгаго Духа лежащіе на св. Престол'в дары уже суть не хл'ябъ и вию обывновенное, но Тело и Кровь честная и пречистая Христа Бога всяческихъ, очищающая отъ всякой скверны причащающихся со страховъ и великою любовію" 6). Столь же ясно училь онъ объ исповъди в священствъ \*). Весьма умно объяснялъ Св. Нилъ для Самаритянив Авонія воскресеніе мертвых в б. О томъ же говориль онъ и два пре восходныхъ слова <sup>8</sup>). Наконецъ въ особомъ письмъ объяснялъ онъ тайну *Св. Троицы* <sup>9</sup>) и о томъ же писалъ изследование. Въ последненъ такъ богословствовалъ онъ: "Св. Канолическая Церковь учить, что Отепъ не рожденъ, Сынъ рожденъ отъ Отца, Духъ Св. исходящъ (ехпорестом) и при томъ отъ Единаго Отца, но не отъ Сына".

<sup>6)</sup> См. избранныя письма Пр. Няла въ Христ. Чт. 1829 г. 7. 36. стр. 57. 49. 45. 36. Lib. I. 44. 99—101. II. 144. 233. 294. III. 39. 280. IV. 55.

<sup>\*)</sup> I. Lib. III. 243. 61. 63. 135. 171. 236. 243. 325. II. 303. 326.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Тамъ же стр. 55. 56. Lib. I. 109.—113. 173. II. 78. 82. 170. 200. Ⅲ 120. 135.

в) Слова св. Нила у Фотія cod. 286.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Письмо Нила въ Христ. чт. 1830 г. ч. 40. Lib. 1, 174. 255.

### § 209. Преимущественно предметъ наставленій—духовная жизнь.

Преимущественнымъ предметомъ размышленій пр. Нила была жизнь духовная 10).

Лучшее подвижническое сочинение его книга о молитет. "Молитва, говорить Преподобный, есть бесёда ума съ Богомъ; а потому въ какое состояние долженъ придти умъ, чтобы онъ могъ неуклонно обращенъ бить въ Вогу и беседовать съ Нимъ безъ всяваго посредника! - Молись сперва о пріобретенін слезъ, чтобы плачень сиягчить жестокость души твоей... Старайся умъ твой, во время молитвы, содёлать глухимъ и нъмимъ, и тогда будешь въ состояніи молиться... Злопамятство потемняеть унъ молящагося и помрачаетъ его молитвы. — Молись не одними вившними знаками, но возбуждай умъ свой къ ощущению духовной молитвы, съ великимъ страхомъ. Если умъ твой разсвевается во время молитвы: то онъ еще не знасть, какъ монахъ молится, еще онъ мірянинъ, украшающій внышною храмину. Молитвенное состояние есть состояние свободное отъ страстей, посредствомъ высшей любви, восхищающее мудрый и чистый умъ на высоту духовную. Если ты богословъ: то будешь молиться истиню, и если ты иолишься истинно то ты богословъ -- Святый Духъ, состраждущій нашей немощи, приходить въ намъ и нечистымъ; если обретаетъ, что умъ единственно по любви въ истинъ молится Ему, --- входитъ въ него, истребляетъ полчище помысловъ, окружающее его и склоняетъ его къ подвигамъ духовной молитвы. Не желай, чтобы случилось съ тобою то, что тебъ нравится, а что угодно Богу; и будешь спокоенъ и благодаренъ въ твоей иолитвъ. Если



<sup>&</sup>lt;sup>0</sup>) Сочиненія Пр. Нила изданы на гр. и лат. яз. в) Письма въ числѣ 1061. Аланчіємъ Romae 1668. 6) Трактаты за смертію Аланчія Суарецомъ Romae. 1673 г. в) О избіснім иноковъ и павив Св. Осодула Комбефизомь in Triumphis Martyrum, Paris 1660. 4. Галландомь in Biblioth. Patr. (Т. 4. на одномъ лат. in Actis. ss. ad. 14. d. Iannuarii). г) Мысле (үчорог) въ числь 229 изд. съ замъчаніями Шоннигомъ Francof. 1608. Ле-Дукомь in Avct. Bibl. Patr. Т. 2. Впрочемъ сочинения Пр. Нила ожидають лучшаго, критическаго, изданія. Иное письмо раздроблено надвое и это не радко. Съ его именемъ изданы: Обо осми замко помыслако (Комбесниомъ in Avct. 1672 Суврецомъ 1673; въ Христ. чт. 7. 24); другое о томъ же изд. Котельеромъ (T. 3. monum eccl. gr.), подвижническій трактать для новаха Евлогія (Суарецомъ 1673), его же о порокахъ и противныхъ имъ добродътеляхъ (Суарецомъ), о разанчныхъ заыхъ помыслахъ (имъ же; Христ. чт. 7. 27). Но всв эти статьи по древнимъ спискамъ и памятникамъ принадлежатъ Евагрію Понтянину (Assemani Bibl. Or. 3, 1 p. 48. Maii coll. vet. avct T. 4. p. 200. Lambecii comm. Vindob. 5, 189). На армянскій языкъ переводимы были сочиненія Пр. Нила въ 5-мъ вака (Neumann Gesch. d. armen. litteratur s. 89); о Сирскомъ переводъ извъстномъ по руки. 8 въка см. Ассемана Bibl Or. 3. 1. p. 48. Mas Collect. auct. Т. 5. p. 144. 599. Въ Христ. чт. перев. а) избранныя письма 1829 г., б) потомъ изкоторыя письма изъ 1-й книги. въ 1845 г. няъ 2-й, 3 и 4 кн.—въ 1844 г. При ред. Твор. Отцевъ отдъльно изданы Творенія Нила въ 3 томахъ.

и теривливо переноси удары ихъ. Смотри, чтобы не обольстили тебя злые какимъ нибудь видвніемъ; будь внимателенъ, молись и призывай Бога, дабы Онъ Самъ просвітилъ тебя, если мысль твоя отъ Него; если же нівть, то удалилъ бы отъ тебя прельщеніе. Какъ слабому зрівніемъ не полезно открыто и пристально смотрівть на солнце, въ полдень, при яркомъ сіяніи его: такъ и уму страстному и нечистому не только вовсе безполезно воображать совершенную въ духів и истинів, страшную и преестественную, молитву; напротивъ онъ возбуждаетъ тімъ противъ себя гнівъ Божій. —Достоинство молитвы не состоитъ просто въ количествів, а въ качествів; это показывають вошедшіе въ храмъ (Лук. 18, 10) и эти слова: молясь не говорите лишняго (Мате. 6, 7) и пр. 11).

Въ сочинени Аскеты Преподобный доказываеть изъ примъровъ В. Завъта, что во всякое время были люди, которые, отвергаясь міра, стремились къ духовному совершенству. — Но духовная брань есть самое высшее искусство. Христосъ Іисусъ показалъ намъ путь къ высшему совершенству, путь, котораго не знали древніе философы. "Первне христіане пламенно искали во всемъ Господа своего. Когда эта ревность стала мало по малу охладъвать: то нъкоторые изъ христіанъ стали совствъ оставлять міръ и отрекаться отъ всёхъ удовольствій его. — Къ несчастію и это высокое состояніе въ послъдствіи стало терять свое достоинство отъ слабости людской". При этомъ ревнитель духовнаго совершенства сильно жалуется на безпорядки, какіе видълъ онъ въ монастыряхъ. —За тъмъ описываетъ качества, какія долженъ имъть настоятель (§ 21—41); обращаясь къ инокамъ убъждаетъ ихъ къ послушанію и къ борьбъ съ страстями, —съ невоздержаніемъ и гнъвомъ, увъщеваетъ ревновать о совершенствъ до гроба (42—75) 12.

О самовольной *бъдности* къ Минъ, сочинение служитъ продолжениемъ сочинения: *Аскеты*. О упражнении въ добродътели иначе *Перистерия*, въ первой части говоритъ объ обязанностяхъ души въ отношении къ себъ самой, во второй—объ обязанностяхъ къ другимъ, а въ третьей учитъ о духовной брани.

Въ книгъ о преимуществахъ уединенной жизни—показывается, что этотъ образъ жизни полезнъе жизни общежительной, если только пребывающій въ уединеніи находится подъ руководствомъ опытнаго старца.

Наставленіе для *Евлогія* съ прекрасными разимпленіями объ уклоненіи отъ міра, о твердости въ добрѣ, о покоѣ души и скорби; наконецъ преподаетъ совѣты, какъ побѣждать страсти.

<sup>11)</sup> Это сочиненіе читаль и Фотій. Bibl. cod. 201. О модитий 153 главы въ Христ. чт. 1828. ч. 28. Славянскій переводъ сочиненія въ списки 1414 г. въ Библ. Сергіевской давры N. 2. Аввы Дорофея. Напоч. и въ слав. Добротолюбіи.

<sup>13)</sup> На славян. въ Добротолюбіи.

Ручная книжка Эпиктета замѣчательна въ томъ отношеніи, что показываеть, какъ Пр. Ниль далекъ быль отъ того, чтобы отвергать пособія естественной мудрости. Преподобный, имѣя въ рукахъ Арріаново извлеченіе мыслей Эпиктета изъ сочиненій послѣдняго, сдѣлалъ нѣкоторыя перемѣны въ трудѣ язычника,— замѣнилъ нѣкоторыя мѣста христіанскими мыслями и такимъ образомъ составилась книжка практической мудрости 13.

Между *письмами* самая большая часть нравственнаго содержанія <sup>14</sup>). Особенно замічательны:

- а) Письмо къ *Хариклію*, гдѣ Нилъ повѣствуеть, что Карпъ, Епископъ апостольскихъ временъ, въ видѣніи былъ вразумленъ Спасителемъ не быть слишкомъ строгимъ къ согрѣшающимъ <sup>15</sup>).
- б) Письмо къ Префекту *Олимпіодору* <sup>16</sup>), гдѣ Преподобный порицаетъ Префекта за то, что тотъ дозволилъ изобразить на стѣнахъ храма звѣрей; Св. Нилъ признаетъ приличнымъ, чтобы изображаемы были событія изъ библейской исторіи. Это письмо читали на 7-мъ вселенскомъ Соборѣ <sup>17</sup>).
- в) Письмо къ *Иліодору* 18), читанное на томъ же вселенскомъ Соборѣ 19), говоритъ о томъ: надобно ли иноку юному бесъдовать съ инокинями?
- г) Драгоцівню общирное письмо въ юному Домнину о движеніяхъ плотской страсти. Опытный подвижнивъ аа) говоритъ, что совсімъ не чувствовать движеній плоти "рідкій и великій даръ Божій". 66) Показавъ дійствія и опасности страсти, преподаетъ наставленія, какъ бороться съ нею? Чего и какъ избітать? Что и какъ ділать, чтобы не давать ей силы, и ослаблять ее <sup>20</sup>)?



<sup>13)</sup> Дю-Иень (Bibl. 8, 64) напрасно говорилъ, что Суарецъ безъ основанія назвалъ Арріановъ трудъ трудомъ Пр. Нила. Суарецъ видъль это сочиненіе въ самыхъ древнихъ спискахъ съ именемъ Пр. Нила. И содержаніемъ оправдывается эта подпись. Опибки и образъ выраженій язычника изглажены въ немъ и все сочиненіе предложено въ видъ христіанской книжки, полезной и для инока. Примъръ—самое окончаніе книжки: «хотя ты не Павелъ, но долженъ жить такъ, жакъ бы хотълъ быть Павдомъ» и пр.

<sup>14)</sup> Нъсколько писемъ въ Христ. чт. 1. 36. Здъсь же; а) увъщанія (7. 25); б) кратиія мысли (7. 27); в) бесъда о нравственныхъ и духовныхъ предметахъ (7. 39); г) увъщанія въ монахамъ (1835 г. 3).

<sup>16)</sup> Lib. 2. Ep. 190. сл. lib. 3. 243. О покаянія I, 54. 220. 304. II, 82. 83. 143. 147. 163. 203. 229. 326. 330. III, 59—61. 63. 129. 170. 204. 254—257. IV, 20. 21. 36. 43.

<sup>16)</sup> Lib. 4. Ep. 61. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Concil. Nicaen. act. 4.

<sup>18)</sup> Ep. 280, ex. ed. Biblioth. Patr. Lugdun., ap. Allat. lib. 4. Ep. 62.

<sup>19)</sup> Concil. Nicaen. act. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Epist. 2. ex. ed. Bibl. Patr. Lugdun. Объ искушенія плотской похоти I, 222. 318. 323. II, 58. 69. 142. 159. 234. 284. III, 78. 180—31. 151. 165—66, 224—25. IV, 6. 24. 26. Объ искушенія невърія III, 260, богохульства I, 313. II, 91—92. 152. III, 99.

д) Въ письмъ къ Екдику Аванасію писалъ Преподобный: "Ты походишь на человъка, который говоритъ: хотълось бы, чтобы обильный дождь напоилъ всю землю, но и озябнуть не хочется. А можно ли быть обильному дождю безъ холода? Какъ же ты говоришь, что желаешь и молишь удостоиться какого нибудь духовнаго дарованія, безъ труда и скорби? Каждый, мірянинъ ли, или монахъ, желающій получить какой либо небесный даръ, долженъ потерпъть много скорбей, и искушеній, и горестей, какъ жестокую зимнюю стужу, и потомъ уже пожать плоды Св. Духа".

По представленнымъ образцамъ легко видъть, что сочиненія Пр. Нила, при высокомъ достоинствъ содержанія ихъ, отличаются чистотою и изяществомъ языка, правильностію слога, дышатъ искренностію чувства, и исполнены силы мысли и мысли всегда ясной, какъ свътъ Божій.

## § 210. Исаакъ, архіепископъ армянскій.

Златоустый быль изгнанникомь въ Арменіи и—въ Арменіи свиена святыхъ мыслей его дали плодъ свой въ жизни великаго Исаака.

Исаакъ, 10-й Архіепископъ Арменіи после ся просветителя Григорія, быль сынь великаго Нерсеса, рожденный въ Константинополь, тогда какъ Нерсесъ быль посланникомъ Царя своего. Въ 390 г. возведенъ на канедру архіепископа и 50 леть носиль сей сань 1). До 415 г. спокойно управляль онь своею церковію. Но въ этомъ году Іездегердъ, персидскій царь, назначиль царемь Арменіи сына своего и тоть, по ревности къ Зороастрову ученію, мучиль последователей веры Христовой; это продолжалось четыре года. Ваграмъ въ 422 г. возвелъ на престолъ Армянскій потомка армянскихъ царей. Но спустя 6 літь мелкія страсти вельможъ заставили, сколько ни противодъйствовалъ Исаакъ, сдълать на него доносъ Ваграму. Персидскій царь (въ 428 г.) воспользовался этимъ случаемъ, чтобы уничтожить самобытность Армянскаго царства. Въ следъ за темъ низведенъ съ каседры и св. Исаакъ 2), однако онъ и послъ того не преставаль заботиться о страдавшей Церкви Армянской. Посланные его изыскивали пособія для нее въ Церкви Вселенской. "Кириллъ Алекс. и Проклъ Кизическій, говорить Патр. Фотій, письмами изв'ястили св. Исаака о причинъ Собора, бывшаго въ Ефесъ; и св. Исаакъ при-

<sup>1)</sup> Димитрій Кизическій въ сочиненіи о Хацицарах» и Армянах» (изд. у Голланда ін Т. 14. Bibl. Patr.) назначаеть Исааку 40 лють правленія. Но Горіунь, Монсей Хоренскій и другіе считають 50 лють правленія его. Неймана Geschichte d. Armenishen Literatur s. 29. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Армяно-Григоріанская церковь. СПБ. 1843 г. стр. 9. 23—25. Это статья В. В. Скрыпицина. *Попень* объ Армянской области. стр. 124—126. 296.

зналъ святость Собора, а Несторію произнесъ анасему" <sup>3</sup>). Обманутые въ надеждахъ своихъ на трехъ преемниковъ Исаака, которыхъ назначилъ персидскій падишагь, Армяне просили наконець (въ 439 г.) Исаака опять принять на себя управленіе Церковію <sup>4</sup>); но ветхій старець, "открывъ имъ, какое имѣлъ онъ видѣніе о будущемъ уклоненіи Армянъ отъ чистой вѣры, назначилъ имъ виѣсто себя блюстителемъ каседры Блаженнаго Мастинга" <sup>5</sup>) (Месроба, по прозванію Машдоца) и скончался въ 440 г.

Блаженный Исаавъ ознаменовалъ свое правленіе необывновенными услугами Армянской Церкви. Его можно назвать вторымъ просвѣтителемъ Арменіи.

Самая высокая заслуга его состояла въ перевод'в св. Писанія на армянскій языкъ. Это было началовъ и источниковъ образованія Армянъ. А первое побужденіе перевесть св. Писаніе на народный языкъ было дано великивъ изгнанниковъ Арменіи— св. Златоустовъ 7).

Надлежало начать съ того, чтобы ввесть народную армянскую азбуку. Алфавитъ Гебровъ, употреблявшійся Армянами въ глубокой древности, вышель изъ употребленія; при томъ состояль онъ изъ однихъ согласныхъ: а греческія и сирскія буквы вошедшія въ употребленіе вивств съ христіанствомъ, не выражали всёхъ звуковъ армянскаго языка; при томъ все греческое и особейно греческія книги, было преследуемо персидскою властію. — Месробъ, совоспитанникъ Исаака при вел. Нерсесв, много трудился надъ образованіемъ полнаго армянскаго алфавита; наконецъ общіе труды Месроба и Исаака ок. 406 г. увънчались успъхомъ \*).

Затъмъ приступлено было въ переводу св. Писанія. Гаріуна, уче-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) II. Фотія посланіє къ Захарію Армянскому натоливосу, у Мая: Specil. Rom 10. p. 496.

<sup>4)</sup> Димитрій Кизическій ibid. Neumann Gech. 29. Сирыпицинъ ст. 23.

<sup>5)</sup> Димитрій Кивич. Іріф. Шопень объ Армян. обл. стр. 496.

<sup>•)</sup> Армянская церковь считаеть Исаака между святыми; Димитрій Кизическій въ 7 в. такъ же называль его Святымъ. Патр. Фотій пищеть: «въ 15 годъ после отществія Сеятаю Исаака изъ втой жизни къ Христу Інсусу собирался Соборъ Халиндонскій». Ерізt. ed. Zachariam ap. Maiiam in Specil. Rom. IX. 449. Но въ нынтишнихъ гречес. и слав. Святцахъ изтъ имени Исаака Армянекаго Архіепископа; Нояб. 20. на которое указываеть Г. Скрышицынъ, почитается Нерсесъ святитель—мученикъ Персидскій 343 года.

<sup>7)</sup> Ненвавастный о св. Златоуств: διακελεύει τοτέ ψαλτήριον και τὴν ἄπασσαν διαθήκην πρὸς τὴν ἐκείνων γλῶτταν μεταποιήσασθαι «Повелвя» перевесть Исалтирь и весь завъть на ихъ собственный языкъ». Hug. Einleitung. in N. Т 1. 400.

<sup>\*)</sup> Neuman Gesch. d. Armen. Litter. S. 29—82. Ritter Erdkunde, West-Asien. 10 Th. 545. Шопень обозр. армянской Словесности въ Манкъ V. 47. истор. учине объ отц. церкви. т. пп. 5

никъ Месроба, пишетъ: "Оба мужа (Исаакъ и Месробъ) старались не только просвётить народъ свой науками, но и образовать людей способныхъ. Патр. Исаакъ самъ старался составлять переводы, писалъ и собственныя сочиненія по древнему обыкновенію. За нужное сочли оба послать въ путеществие для пользы наукъ братьевъ Іосифа и Еснека. Спуста несколько времени отправились другіе священники изъ Арменів въ Гренію, какъ то Горіунъ" (самъ пов'яствователь) <sup>8</sup>). По другимъ памятникамъ видно, что по возвращении двухъ учениковъ, въ 410 г. Исланъ занялся переводомъ св. Писанія съ сирскаго языка, между темъ какъ Месробъ заводилъ школи. Но оказалось, что сирскій списовъ во многомъ не исправенъ. Въ 431 г. Іосифъ и Еснекъ принесли вивств съ определениями Ефесскаго Собора лучний списовъ греческой Библін. Тогда Исаакъ и Месробъ приступили въ новому переводу каноническихъ внигъ, именно съ греческой Библіи. Но для того, чтобы отъ неточнаго знанія греческаго языка и отъ списка, можеть быть, не вполив віврнаго, не допустить ошибокъ въ переводъ, два ученика отправлены въ Александрію докончить изученіе греческаго языка. Ими принесены были еще греческие списки Библін. Тогда вновь пересмотр'внъ и оконченъ переводъ ветхозавътнаго канона <sup>9</sup>), причемъ не опускали изъ вида перевода Сирскаго 10); это быль трудъ преимущественно Исаака, тогда какъ Новый Завыть переведень быль Месробовъ.

Такимъ образомъ въ Армянской церкви явился переводъ Библім на общепонятномъ языкѣ, и при томъ на самомъ чистомъ нарѣчіи его, иначе—открытъ источникъ просвѣщенія для цѣлаго народа. Этотъ переводъ важенъ не для одной Армянской Церкви. Какъ переводъ древняго греческаго текста, онъ важенъ и въ томъ отношеніи, что по немъ можно до извѣстной степени дознавать древній видъ греческаго текста и отличать въ спискахъ позднія перемѣны. Впрочемъ не надобно забывать, что при этомъ переводѣ имѣли въ виду кромѣ Сирскаго перевода, списки греческаго текста изъ Малой Азіи и Александріи, почему и не могло быть въ немъ точнаго сходства ни съ одною изъ рецензій греческаго текста, какъ это и дознаєть критика 11).

<sup>\*)</sup> Vita S. Mesrobi ap. Augerum in Praefat. ad Chronicon Eusebii, venet. 1829. Sorius Lebensbeschreibung d. heil. Mesrop. aus d. armen. übersetzt u. armen. Schriftstellern erläutert v. Welte Tüb. 1841.

<sup>&#</sup>x27;9) О переводъ а) Монсей Хоренскій Hist. Armen. lib. tres. ed. Whiston, Londini 1736. б) Жизнь Месроба (пр. 8. Hug. Einleit. in Т. 1, 399—401); в) Баръ Еврей ad. Р. s. XV; у Виземана: Horae Syriacae p. 142. Romae 1827.

<sup>10)</sup> Баръ-Еврей ad. P. 8. XV; у Виземана: Horae Syriacae p. 442. Romae 1827 г.

<sup>11)</sup> Watton. Praegom. ad. V. Fest. XIII. 16. Hug. Einleit. in. N. T. § 87. Смашение разнороднаго въ Армянскомъ перевода увеличено тамъ, что въ 13 в. мс-

Бл. Исаакъ заботился о переводѣ на свой языкъ не одного св. Писанія, но и отеческихъ сочиненій. "Изъ училища обоихъ—Патріарха и Месроба, говоритъ Горіунъ, вышли люди, которые ко всѣмъ отрасиять человѣческихъ знаній прославились частію какъ переводчики, частію какъ оригинальные писатели" 12). Переводы сочиненій Игнатія, Златоуста, Василія, Григорія Богослова и другихъ были плодомъ заботливости Патріарха 13).

Между собственными сочиненіями Исаака первое м'єсто дають сочиненію о Церковномі благочиніи и духовенстви, здісь онь им'єль въ виду дать лучшее направленіе и лучшій внішній видъ внішнему богослуженію, постановить правила для псалмопінія и расположить праздники по лучшему календарю. Нісколько гимнові Исаака доселі употребляются въ армянской церковной службь. Монсей Хоренскій, одинь изъ воспитанниковъ его, сохраниль письма его къ Имп. Оеодосію Младшему, къ Аттику и къ преф. Анатолію. Всів сочиненія его признаются за образцы чистаго древняго языка и слога самаго яснаго и изящнаго 14).

# § 211. Проклъ, архіепископъ Константинопольскій.

Св. Проказ, еще въ юности любимый св. Златоустомъ, при Аттикъ, діаконъ, іеромонахъ и синкеллъ 1), ревностно занимался образованіемъ ума и сердца своего 2). Сисиній въ 426 г. рукомоложилъ его въ епископа кизическаго: но такъ какъ въ Кизикъ избрали себъ въ епископы Далмата, смиренный Проклъ возвратился въ Константинополь и здъсь, проповъдуя слово Божіе, пріобрълъ себъ громкую извъстность. Послъ Сисинія многіе избирали Прокла въ архіепископа столицы, но каевдра досталась Несторію 3). Когда Несторій въ первый разъ сталъ

правляли его по Вульгатъ и еще болъе сдълалъ поправокъ первый издатель армян. Баблін Ускакъ: Vet. et. N. Tes. armen. Amstelod. 1666. Constant. 1705. Новое изданіе по пересмотръ 20 списковъ, Venet. 1805. 4.

<sup>12)</sup> Vita S. Mesrobi (np. 8); Ritter. Erdkünde 10. Th. s. 561.

<sup>13)</sup> Neumann Gesch. arm. Li't. s. 72—90. Ritter s. 568. Шопенъ стр. 56 Самые знаменитые ученики Исаака и Месроба, называемые «священными псреводчиками», были Моисей Хоренскій, Эсмикъ, Іосифъ, Елисей, Леонтій, Горіунъ, Давидъ. О мхъ ученыхъ трудахъ Neumann Gesch. s. 37—71. Шопенъ стр. 50. 51. 56

<sup>14)</sup> Neumann. Gesch. d. armen. Lit.er. s. 28-32. Illonews.

<sup>&#</sup>x27;) Хронографія Ефрема у Мая: coll. vet. avc. 7, 229. Здівсь Св. Провять. μύτης φιλητὸς τοῦ πατρὸς χρυσοςόμε Никнфора Каля. Н. Е. 14, 38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сократа Цер Ист. 7, 41.

<sup>3)</sup> Сократа Цер. Ист. 7. 26. 28.

публично предлагать свои нечестивня мысли о воплощение Сына Божія, св. Провить въ 429 г. восходиль на каседру съ обличениемъ лжеученію <sup>4</sup>). По низложенім Несторія въ 431 г. народъ опять желаль ви-діть Прокла архіспископомъ: но посвященъ старецъ Максиміанъ. Навонецъ, по смерти Максиміана, въ 434 г. наименованъ архіеписвопомъ св. Проклъ 5). И въ следъ за темъ вступиль въ дружественныя сношенія съ Кирилломъ александрійскимъ и съ Іоанномъ антіохійскимъ о дълъ православія 6). Въ 435 г. армянское духовенство спрашивало инъній константинопольскаго патріарха о сочиненіяхъ Осолора мопспоятскаго: Св. Проклъ въ письмъ отвъчалъ, что въ сочиненіяхъ его есть много сходнаго съ осужденнымъ ученіемъ Несторія и напожиль православное ученіе о воплощеніи, но не произнесь суда надълицемъ самого Осодора и даже не упоминаль въ своемъ отвъть объ его имени. Отвъть свой посладь онь тогла же и въ антіохійскому патріарху Іоанну, съ темъ, чтобы онъ если найдеть отвёть его правильнымь, подтвердиль его соборнымъ определениемъ, что и исполнилъ Іоаннъ 7). Выписки изъ сочинени Өеодора, съ мыслями Несторія, переходившія изъ одного м'яста въ другое, блаж. Проклъ подвергъ соборному осужденію, но опять не васаясь имени <del>Осодора в). Къ сожальнію другіе не были ни столько скромны, на</del> столько благоразумны и огласили на востовъ, что сочиненія Өеодора подвергнуты осужденію. Эдесскій епископъ Ива также оглашень быль какъ благосилонный къ мыслямъ Несторія. Это возбудило неудовольствіе противъ Прокла. Влаж. Патріархъ, объявивъ свои действія, настояль предъ антіохійскимъ Патріархомъ, чтобы Ива подписался подъ соборнымъ осужденіемъ выпискамъ изъ сочиненій Осодора 9). Между твиъ въ 438 г. блаж. Провит перенест съ великимъ торжествомъ въ Константинополь мощи вселенскаго учителя Златоуста 10). Въ 439 г. жители Константинополя поражены были землетрясеніемъ. Въ ужасъ многіе оставили городъ, начались крестные ходы; народъ оглашалъ воздухъ молитвою: Господи помилуй. Среди этихъ восклицаній дитя внезапно под-

<sup>4)</sup> Первая изъ изданныхъ Комбесизонъ Беседа св. Провла; у Лямбеза: «похвальное слово Пресв. Богородице Провла епископа Кизическаго». Lambecii Comm 3. 390. Сократа Ц. И. 7, 41. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Сократа Ис. 7, 35. 40. Synodic. Casinense § 125.

<sup>6)</sup> Epistola Synodica S. Procli. Synodicon Casinen. § 144, 145, 148, 150, 158.

<sup>7)</sup> Совратъ Н. Е. 7. 41. 42. Письма св. Провда и въ Провду in. Acta V Synodi constant. Act. IV A. V. ар. Binium Т. 2. р. 68 s. и въ Риккардовомъ собрани сочинений св. Провда.

<sup>8)</sup> S. Cyrilli epist. ad. Acacium.

<sup>\*)</sup> Epist. 6. 10. 11. et. 3. G, Procli.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Хронографія Ефрема, ed. Maii. coll. vet. avct. 7. 229. Отрывовъ Провла Слова св. Здатоусту изд. Комбефизомъ.

нято было на воздухъ и потомъ, опустясь передало слышанное имъ пѣніе Ангеловъ: Святый Боже, Святый крппкій, Святый безсмертный, помилуй насъ. Едва повторено было это пѣніе на землѣ, землетрясеніе окончилось. Тогда издано было постановленіе—употреблять эту пѣснь при ежедневномъ Богослуженіи 11). Послѣднимъ пастырскимъ дѣломъ св. Прокла была просьба его къ антіохійскому Патріарху Домну за изгнаннаго епископа Асанасія 12). Блаженный Пастырь скончался въ октябрѣ 446 г. 13).

Сочиненія св. Провла состоять почти изъ однихъ Слост <sup>14</sup>). Кавъ церковному оратору, отдають ему высокое уваженіе. Въ краснорѣчіи его видять важность Василія, соединенную съ пріятностію Златоуста. У него выраженія всегда отборныя украшенія; рѣчи разнообразныя и пріятныя; живость рѣчи не терпять длинноть и краткость нигдѣ не вредить ясности.

Для ученія о мицт Іисуса Христа два похвальных его Слова Богоматери и четире слова на Ромсество Христово весьна важни. "Здёсь собрала насъ Святая Богородица и Дёва Марія, какъ говорится въ первой хваль. Не постидился благій Богь родиться

<sup>&</sup>quot;) Акакій въ письми въ Фумлону у Зонары in Shol. Can. р. 529. 530. Аскленівдъ епископъ того же 5 вика ibid. р. 537. Іоаннъ Дамаскинъ Ер. ed. Jordan. de Orhtod. fid. 5 10. Осоовнъ de Pulcheria р. 64. Іовій у Фотія in Bibl. и др.

<sup>12)</sup> Epist. 13. S. Procli.

<sup>13)</sup> Память св. Прокла 24 окт.

<sup>14)</sup> Ивскольско словъ и 7 посланій въ томъ числів къ Армянамо о впри и о преданіи Литургіи надаль Риквардь: Analecta S. Procli. gr. lat. Romae. 1630 г 4. Комбесивомъ in Т. 1 Ayet. Bibl. Patr. Par. 1648. издано 20 Словъ: три похвамы Богородиць, 3 Слова на Рождество Христово, на Брешеніе, на недалю Ваій, на Четвертоко и Пятницу страстныя, на Пасху 4 Слова, на Пятьдесятницу, на Преображение, на Ап. Андрея, на Ап. Павла, на Первомуч. Стефана, — о св. Златоуств. — Анж. Майо издаль еще: а) in 4 tomo Specil. Rom., двв бесвды на греч. и лат. на Вознесение Господне и на Обръзание Господне; три въ лат. переводъ съ Спреваго: на Субботу предъ Четыредесятницею, на Рождество Христово, на св. Климента Аненрскаго. б) Миста нав четырежь Словь (Coll. vet. avct. 7, 39. 134. 202. Specil mom. Т. 10; въ сочинения Леонтія р. 35.) Ефремъ ІІ. Ант. одобрямъ Слово Прокла на начало Поста (у Фотія Bibl. cod. 229. р. 422. 423), недавно изданное Майома (Specil Rom. tom. 4). Но еще остаются неизданными: а) Бестда, въ воторой Прокат примъняль Слова Эзек. 38, 3. къ побъдъ, одержанной надъ Гуннами (Сократъ Н. Е. Никифоръ 14, 38); б) Беседы на Слова Исаі. 9, 16, изъ которой приводить слова Халиндонскій Соборь (ed. Bini. Т. 2. р. 349) и Анастасій Синантъ (Hodegus. p. 110. 166.); в) Бесъда «на просвъщеніе, на воскресеніе Лаваря и на Ваіи», сохраняющанся въ рук. Венской Библіотеки (Lambecii. Comm. 5, 27.).—Русскій переводъ 15 Словъ въ Христ. Чт. 1832. 1833. 1835. 1839. 1840. Здесь же въ 1839 г. о преданіи Литургін, въ 1841 посланіс въ Армянамъ. Переводъ исправный,

отъ жены. Ибо творила это жизнь -- и она потеритла не безчестія отъ пребыванія во чревв, которое создала не въ безчестіи. Если бы Матерь не пребыла Девою: то Онъ, Который родился, - простой человъкъ и въ рождени нътъ ничего чуднаго. А если и по рождени она пребывала Дъвою; то какже Онъ не Богъ и не тайна ли это, которой изъяснить нельзя?... Родъ человъческій по гръхань подлежаль долгу тяжкому и не могъ освободиться отъ него, чрезъ Адама всв подписались полъ полговымъ письмомъ... Итакъ никакой человъкъ не могь спасти, потому что самъ быль грешникомъ. Ангелъ не могъ искупить рода человвческаго: ибо не въ состояніи быль представить достойнаго выкупа". Въ словъ на Рождество выставляетъ вопросъ испытанія: "ты мечтаешь видъть, чего не видаль? что ты говоришь, будто жена можеть родить Бога?" И прекрасно отвъчаеть: "я отнюдь не говорю, что жена можеть родить Вога; а говорю, что могь Вогь воплотившийся родиться отъ жены, такъ какъ Ему все возможно". Въ началь того же Слова: "Да посрамятся Арій и Евномій, Македоній и Несторій четверня діявольская, - худыя оцінщики Тройцы". Въ словів на Пятидесятницу говорить о Вожестве Духа Св. Въ посланіи къ Армянами о върть св. Проклъ уже не перомъ оратора, а какъ догматистъ, словами точными и ясными, изображаеть воплощение Бога Слова.

Для исторіи Богослужсенія извёстіе св. Прокла о преданіи Литургіи говорить о первоначальномь чинё литургіи Ап. Іакова, о сокращеніи сего чина Василіємь Вел. и потомь Іоанномь Златоустимь. Подлинность этого сочиненія подвергають сомнёнію, но напрасно. Эбедь Іезу, сирскій писатель 12 вёка, зналь его на сирскомь язиків, какъ сочиненіе св. Прокла 15). Говорять, будто св. Прокль не могь утверждать, что А. Іаковъ составиль чинь литургіи. Слова ніть, что св. Іаковъ не писаль чина Литургіи, какъ и никто изъ Апостоловь 16). Но ученикъ апостольскій св. Клименть писаль, что св. Евхаристія совершается по чину 17). Слід. быль чинь по которому совершалась Евхаристія въ Іерусалимів и, безъ сомнінія, это тоть чинь, который установиль первый епископь іерусалимской церкви Іакові. Св. Епифаній говорить тоже самое о св. Іаковів, что пишется въ "преданіи св. Прокла 18).

Во 2 Словъ на Рождество Христово св. Провиъ говорить о хри-

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Assemani Bibl. Or. T. 3. P. S. p. 197.

<sup>16)</sup> *Василій* В. о Св. Духв. Гл. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Климента 1. Посл. Корине. § 40.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Adv. haer. 79. § 9. Статья о преданія Литургін безъ сомийнія есть только отрывовъ чего-то: Но чего именно? Безъ сомийнія не Бесйды; слогь ея вовсе

стівнскихъ праздниках: "Частыя и разныя торжества празднествъ служать утешением для человеческой жизни: они печальную тяжесть жизни обращають въ веселіе. Какъ вытеривашіе бъдствія бурнаго порскаго плаванія радуются пристани, какъ надежной защить жизни: такъ всякой, когда после безпокойствъ отъ занятій каждаго дня наступаеть праздничный день, радуется ему, какъ дию покоя отъ заботъ, какъ свободъ отъ трудовъ". Сказавъ потомъ, что и у язычниковъ и у Іудеевъ есть также праздники, только не высокіе по предмету, продожаеть: -Но праздники христіянъ священны и чудни, - источники спасенія. Первый нашъ праздникъ проповъдуетъ о низшествіи Бога въ людянъ. Следующій за нивъ изображаеть Освящение вода и начало Крещенія. Третій - благовъствуеть погибель сперти, торжество вреста, даръ соспресения, свободу Отпевъ. Четвертий возглашаеть о Возшествія Первенца нашего на вебо и силвній одесную. Пятый трубить о низеществій Св. Духа, о обыльной рось благодати. Воть праздники, которые сотвориль намъ Госполь, --- возрадуемся и возвеселимся въ нихъ".

## § 212. Кириллъ Александрійскій: жизнь его до отпрытія вселенснаго Ефессиаго Собора.

Самое обширное вліяніе на событія 5-го въка, особенно на востокъ, предназначено было имъть Св. *Кириллу архіепископу Алек*сандрійскому а).

Племянникъ Өеофила Александрійскаго по матери <sup>1</sup>), *Кириллі* получиль образованіе подъ надзоромъ дяди; по собственнимъ словамъ его, онъ изучалъ христіанскія истины изъ писаній древнихъ учителей <sup>2</sup>), а сочиненіе его противъ Юліана показываеть, что онъ много читалъ и языческихъ писателей; нъсколько времени провелъ онъ между Нитрійскими иноками <sup>3</sup>) и въ 403 г. былъ вивств съ дядею на Соборъ,

не слогь Бесёдъ Провловыхъ. Онъ одинановъ съ слогомъ письма мъ *Армянам*ъ и всего вёроятиве, что это есть отрывомъ посланія.

а) Краткое свъдъніе о св. Вириллъ александрійскомъ въ Христіан. Чт. 1840 г. довольно исправное; полное—въ приб. къ Тв. О. Ц. 1854 г.

<sup>1)</sup> Св. Исидоръ (Lib. 1. Ep. 310.), Сократъ (7, 5.) Осодоритъ (Н. Е. 5. 35) называютъ его племянникомъ, Никифоръ (15. 25) сыномъ брата, но върнъе въ Хроникъ Александ. р. 18 онъ названъ сыномъ сестры Ософиловой; такъ и въ четвер. Мин. подъ 9 іюня.

<sup>2)</sup> Ep. 57 et 35 ap. Lupum.

<sup>3)</sup> Renaudot histor. patriarch. Alexandr. p. 106.

осудившемъ Св. Златоуста <sup>4</sup>). По смерти Өеофила (14 Октября 412 г.) Кириллъ клиромъ и народомъ избранъ былъ въ преемники Өеофилу на канедръ Александрійской <sup>5</sup>).

Первымъ дъломъ Кирилла на архіепископскомъ престолъ было изгнаніе новатіанъ изъ Александрін; затыть возмущеніе Іудеевъ было поводомъ къ тому, что Іуден, по его волъ, частію преданы были смерти, частію изгнаны изъ Алевсандрів, а имущества ихъ конфискованы. Последній случай раздражиль Губернатора Ореста, который открыто сталь дълать неудовольствія Кириллу. Пастырь, по желанію благонамъренныхъ изъ своей паствы, старался примириться съ нимъ, но не успълъ. Нитрійскіе монахи, явясь на защиту Кирилла, публично осыпали ругательствами Ореста, а одинъ камнемъ ранилъ Ореста въ голову. Виновный схвачевъ и преданъ смерти, а Кириллъ велвяъ отдать ему почесть погребенія, какъ страдальцу. Это происходило въ 415 г. Нъть сомивнія, что Кириллъ дъйствовалъ въ сихъ случаяхъ по ревности и императоромъ дано было александрійскому архіепископу право усмирять буйную Александрію. Но нельзя не признаться, что ревность Кирилла была на сей разъ не совсёмъ по духу евангельскому. Эти обстоятельства показали, что александрійскому пастырю въ первые годи надлежало бороться съ пылкостію своего характера, образомъ мыслей, перенятыхъ отъ дяди прежде, нежели лухъ Христовъ вполнъ возобладалъ душею его, горъвшею любовію ко Господу 6). По той же причинъ Кириллъ оставался съ непріязненными чувствами противъ почившаго Святителя Златоуста 7). По извъстнымъ нынъ письмамъ Аттикъ, П. константинопольскій, предлагалъ Кириллу внести имя Златоуста въ динтихи настырей Церкви и ответъ Кирилла Аттику заключаеть слишкомъ ръзко недовольство именемъ Златоуста 8). Если и согласиться что эти письма не подлинныя 9): твиъ не менее известно, что св. Исидору Пелусіоту, коего уважаль Кипиль

<sup>4)</sup> Въ письмъ въ Акакію онъ самъ говоритъ о томъ Соборъ: "я былъ однивать предстоящихъ". Balusii Collect. concil. р. 759 въ сему времени относится письмо Св. Исидора Пелус. въ Кириллу liber. 1 ер. 25, гдъ и объ иночествъ Кириллу.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Сократъ Н. Е. 7. 7.

<sup>6)</sup> Сократь (Н. Е. 7. 7. 13—15) и за нимъ Никифоръ (14, 14.) разсказывають подробно о сихъ происшествіяхъ; первый присовокупляетъ: "благоразумные изъ Христіанъ не одобряли заботливости Кирилла объ Аммонії, котораго предаль смерти Орестъ ибо знали, что тотъ понесъ казнь за бевразсудство". Что касается до Ипатів, строгой по жизни и любительницы философіи: то въ умерщеленіи ея, безъ сомивнія, столько же участвовалъ Кириллъ, какъ и Орестъ; язычникъ Николай Дамаскій, обвиняющій Кирилла за Ипатію,—худой судья въ семъ ділів.

<sup>7)</sup> См. о Златоуств.

<sup>8)</sup> Сін письма напечатаны inter. op. S. Cyrilli Alexandr. T. 5. 2. p. 204. 208; въ Библіот. Медиччи хранятся въ руки. 14 в. Bandini Car. cod. Lavr. Med. p. 122.

<sup>9)</sup> Впроченъ еще Факундъ въ 6 въкъ дълалъ выписку изъ письма Кириллова

какъ отца, надлежало убъждать Кирилла, чтобы онъ разстался съ инслями о Златоустъ, перенятнии отъ дяди <sup>10</sup>) и Кириллъ убъдился чтить великаго Святителя <sup>11</sup>). Это послъдовало около 418 года <sup>12</sup>).

Между тёмъ просвёщенный и ревностный пастырь александрійскій неутомимо занимался, то *объясменіями* св. писанія, то пропов'єданіемъ слова Божія, то изложеніемъ н'якоторыхъ догиатовъ въ обличеніе заблужденій <sup>13</sup>).

Съ 429 года отврилось общирное поприще для пламенной дъя-

нъ Аттику. Ихъ выставляль Никита писатель 10 въка и послъ него Никиеоръ помъстиль ихъ въ Исторія 14. 25—28. Baronius. ad. Ap. 412. § 46—Сл. пр. 8.

<sup>10)</sup> Сл. объ Исидоръ зам. 20. 25.

<sup>11)</sup> Никифоръ Н. Е. 14. 28. Минен четьи 9 іюля; у Меркатора Несторій въ 12 Словъ своемъ, защищая себя противъ обвиненій говоритъ Кириллу: «taceo de Joanne, quem nunc adorandum veneraris invitus»; это говорено было въ 430 г. Mercatoris Oper. Т. 2. р. 86.

<sup>12)</sup> Өсодоръ говоритъ (Н. Е. 5, 34), что западная Церковь дотолъ не вступала въ общене съ перивами восточными, пока сін не внесли имя Златоуста въ динтихи. А Рим. Арх. Зосима въ 418 году посылалъ осужденіе на Пелагіанъ въ Константинополь и Александрію (Marius Mercator in commonitorio caput 1. et 3). Бонкоатій въ 419 г. писаль: ante breve tempus i. e. sub. praedecessore meo beatae recordationis—Innocentio orientalium Ecclesiarum pontifices per legatos расет, sicut caritas vestra retinet, proposuerunt. Здёсь должно разумёть примереніе Иннокентія съ Конст. и Антіох. Патріархами, послё чего, при Зосимъ, было миролюбивое сношеніе съ Кирилюють. Сл. о Златоуств зам. 194.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) До открытія споровъ съ Несторіємъ писаны сочиненія: а) о поклоненіи от духю и истимю 19 книгъ и Глафира вли сокровенныя мысли пятокникія. Докавательства тому: аа) слова посл'ядняго сочиненія, гд'в прямо указывается на первое сочиненіе, какъ недавно предшествовавшее. Lib. 1. Glaphyr. р. 2 Lib. 3. р. 342; 66) въ томъ и въ другемъ сочиненіи и намека изтъ на Несторія и Андрей Самосатскій (у Анастасія іп horolog. р. 342) уже ссылался на первое сочиненіе.

б) Толкованіе на посланіе въ Евреямъ, Пасхальныя слова или письма: о сихъ сочиненіяхъ въ 434 г. говорилъ Александръ Іврап. Ер. 46. ad Acacium Beroïasem Т. V. op. Theodor.

<sup>6)</sup> Толкованія на Еван. Іосина, на Иссію и на 12 меньших пророков. Въ первомъ изъ сихъ сочиненій ни слова изть о Несторів, даже при объясненіи словъ 1. 18. 2. 19, составлявшихъ предметь спора съ Несторіємъ: въ прочихъ такъ же не упоминается о Несторів.

<sup>1)</sup> Сокровище или 17 книгъ о Св. Троище—и первые 7 разговоровъ о Св. Троище и воплощени. Эти сочинения писаны одно послъ другаго бевъ намека на Несторія, тогда какъ въ 8 и 9 разговорахъ (о воплощеніи) Киридлъ имъетъ въ виду мизнія Несторія (р. 680), при томъ только что начавшія распространяться (р. 718). Молчаніе о Несторієвомъ ученіи въ изчисленныхъ сочиненіяхъ—върное основаніе времени сочиненій Кирилловыхъ особенно потому, что Кириллъ неутомимо преслъдуетъ Несторія въ сочиненіяхъ послъ 420 г.

тельности Кирилла. Египетскіе иноки, пришедшіе въ Александрію на Пасху, увъдомили Пастыря своего, что новое ученіе, оскорбительное для славы Искупителя Сына Божія и Его пречистой Матери, -- возмущаеть мирныя обители Египта: то было учение Несторія, распространившееся вивсть съ бесвлами Несторія. —Св. Кирилль сочель обязанностію своею предостеречь овецъ своихъ отъ заблужденія. "Праздные люди, писалъ онь въ окружномъ письмъ въ паствъ, распространяють новое опасное ученіе; удивляюсь, какъ можно спрашивать о томъ, должно ли называть Св. Деву Матерію Вожією? Ибо если Інсусь Христось есть Богь, то какъ пресвятая Дева Его матерь, не есть Матерь Божія" 15)? Въ этомъ посланіи онъ не упомянуль объ имени Несторія, хотя ложныя мысли которыя опровергаль онь заключались именно въ двухъ словахъ Несторія. Окружное доставлено въ Константинополь и Несторій объявиль о поступкъ Кирилла, какъ о личной обидъ и шеній на покой цілой Церкви. Составилась партія въ пользу Несторія. Кирилль писаль къ Несторію: "Споры начались не отъ моего письма, но отъ вредныхъ сочиненій, тобою или кізмъ либо другимъ разсвянныхъ повсюду. Эти сочиненія произвели такое движеніе въ Египтъ, что я вынужденнымъ нашелся употребить сіе средство. Посему нътъ никакой причины тебъ жаловаться на меня. Исправь свой образъ мыслей, уничтожь соблазнъ, называй Св. Деву Богородицею: иначе будь увъренъ, что за въру Христову я готовъ терпъть все, узы и самую смерть" 16). Къ письму приложена и улика Несторіюбесъды взволновавшія Египетъ <sup>17</sup>). Благоразунные, узнавъ какъ о семъ писыкъ, такъ и о содержаній окружнаго писыма Кириллова, приняли осторожность противъ заблужденія. Несторій опровергаль самъ и дозволиль другимъ опровергать окружное письмо 18); партія его нашла себъ защитниковъ при дворъ; нъкоторые изъ Александрійцевъ, изгнанные за вины свои, принесли какія-то жалобы на Кирилла Несторію и вельножанъ двора, что влонилось въ тому, чтобы привесть въ подоврвніе двиствія ревнителя истины. Наконець двло дошло до того, что Доросей, епископъ маркіанопольскій, публично произнесь проклятіе на именующихъ Св. Деву Богородицею. Такая наглость заставила многихъ, лаже изъ сенаторовъ, явно отделиться отъ Несторія 19). Кириллу отвъ-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Op. T. 6. P. 2. p. 222; cs. Mercatoris op. T. 2. p. 333.

<sup>15)</sup> Op. T. 5. P. 1. Labbaei. concil. collect. T. 3. p. 19.

<sup>16)</sup> Ep. ad Nestorium 1. op. T. s. P. 2. p. 19. Mercatoris op. T. 2. p. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) О семъ говорилъ Св. Кириллъ въ письмъ въ П. Целестину. Mansli. coll. concil. Т. 4. р. 548.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) О семъ нисьмъ inter. Ер. 6. р. 3. Т. 5. Р. 2. и въ другихъ Ер. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) См. письма Кирилла въ Целестину, въ Іоан. Антіох., Акакію, Ювеналію. Ер. 9. 11. 12. 14.

чалъ Несторій, что онъ не хочетъ быть его судьею и не думаетъ, чтобы Кириллъ былъ судья его <sup>20</sup>); а въ Константинополъ сталъ употреблять насилія, чтобы удержать народъ въ общеніи съ собою <sup>21</sup>).

Въ 430 г. св. Кириллъ еще разъ письмомъ увещевалъ Несторія оставить нечестивыя мысли, изложивь доказательства вь защиту православнаго ученія 22). Въ тоже время онъ послаль три письма или лучше три книги, одну къ Императору Өеодосію, другую къ умной и благочестивой Пульхеріи — соправительниць брата и третье къ двумъ другимъ сестрамъ его, съ подробнымъ изложениемъ догмата о воплощеніи 23); а для общаго употребленія вскор'в посл'в того написаль 5 книгь протива Несторія 14). Влагочестивая Пульхерія приняла сторону св. Кирилла противъ Несторія и нівкоторыхъ царедворцевъ; но императоръ, по внушению другихъ, нашелъ оскорбленіе себів въ томъ, что Кирилль писаль особенныя письма сестрамъ его 25). Поборникъ православія описаль Целестину пап'в римскому все, что происходило въ Константинополъ, и мъры, какія принималь онь самь противь ереси и въ заключение даваль знать, что необходимо принять ръшительное средство противъ Несторія. Въ Риив, не смотря на то, что Несторій еще прежде Кирилла писаль Целестину, Соборъ опредълиль отлучить Несторія, если чрезъ 10 дней онъ не принесеть раскаянія. Опредвленіе написано было въ письм' въ Несторію, въ окружномъ письм' въ восточнымъ еписко-

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Int. op. s. Cyrilli T. 5. P. 2. p. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Смот. письмо Кирилда въ П. Целестину и инструкцію — Посидонію ар. Mansium.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Inter. Ep. 4. T. 5. P. 2. Въ дъяніяхъ Халендон. Собора (Mansi. Т. 6. Р. 659) въ надписи сего письма сказано, что оно писано въ мъсяцъ Мехиръ В. Индикта, т. е. въ Февралъ 430 г.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Ор. Т. 5. Р. 2. р. 1. 41. Mansii Coll. concill. Т. 4. р. 647. Переведены быле на Армян. языкъ въ 8 въкъ. *Neumann* Gesch. (112).

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Т. 6. р. 3. 4. "Сіє говорено потому, что получиль я книгу, составленную неизвъстно къмъ, заключающую въ себъ большое собраніе бесъдъ, расположенное по матеріи какъ бы въ порядкъ безъ недостатковъ для того, чтобы занялись ею. Если бы писавшимъ сказано было что нибудь такое, что, бывъ предано забвенію, могло бы исчезнуть, я бы въ обязанность и себъ вижнилъ молчать и другимъ присовътываль бы тоже сдълать и проч.» Сличая вти слова съ 5 и 6 письмами Кирила, гдъ говорить онъ, почему онъ началь дъло о Несторів и не предаль забвенію несчастныхъ бесъдъ, видимъ, что сочиненіе противъ Несторія писано вскорѣ послѣ тъхъ писемъ, т. е. прежде Ееесскаго Собора, въ 430 г. Въ концѣ 433 это сочиненіе послано было при письмахъ къ Евлогію (р. 137) и Сувцессу р.

<sup>25) 8.</sup> Epist. P. Caelestino simul cum instructione in gratiam Possidonii p. 82-

памъ и при письмъ сообщено было Кириллу, которому оставалось дълать распоряженіе, смотря по дівламъ Несторія 27). На александрійскомъ соборъ принято было римское ръшеніе-написано посланіе къ Несторіп съ подробнымъ изложениемъ догмата о воплощении и съ присовокупленіемъ 12 анасематизмъ 28). Св. Кириллъ сообщилъ опредъленія римскаго и александрійскаго соборовъ патріархамъ антіохійскому и іерусалимскому, присовокупивъ и тв сведенія о деле Несторія, какія сообщаль Целестину 29); а въ Константинополь отправлены были четыре епископа для доставленія Несторію соборных определеній 30). Несторій, получивъ отношение александрийскаго собора, не удостоилъ еписконовъ отвётомъ, а виёсто того сказалъ проповёдь въ храме съ прежения мыслями; это было въ декабръ 430 года 31). И православный константинопольскій клиръ и самъ Несторій обратились къ Инператору съ просьбою собрать вселенскій соборъ; Императоръ послаль окружное посланіе ко всімъ митрополитамъ имперіи съ приглашеніемъ собратьи въ Ефесь во дио пятидесятницы следующаго года, т. е. къ 7 іюм 431 года.

Для александрійскаго пастыря слёдовалъ теперь рядъ огорченій. Вивств съ окружнымъ посланіемъ прислано ему другое письмо Императора, гдё Осодосій винилъ и жестоко упрекаль его въ безпокойстве церкви и двора; — съ другой стороны опредёленія александрійскія нашли себе возраженіе не только со стороны Несторія, но и со стороны другихъ. Хотя письмо Іоанна П. антіох., невыгодное для Несторія, но и не совсёмъ благопріятное Кириллу, заставило Несторія быть несколько умеренне въ тоне своего ученія <sup>32</sup>): темъ не мене Несторій написаль анасематизмы на анасематизмы Кирилла <sup>33</sup>). Въ Сирскихъ церквахъ не доверяли анасематизмамъ Кирилла, особенно же чистоте его действій; тамъ и здёсь не забывали въ Кирилле племянника Ософилова <sup>34</sup>). Андрей

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Mansii, Coll. conc. T. 4. p. 1025, 1017, in op. S. Cyrilli 10. Epist.

<sup>28)</sup> Ap. Binium de Concil. Ephes. P. 1. p. 151.

<sup>29)</sup> Epist. 11. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Ep. S. Cyrilli p. 67. Mansii T. 1. p. 1069.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Acta concilii Ephes. P. 2. act. 1. Mansii T. 4. р. 1179. Надимсь 12-й проповъди Несторієвой, гдѣ сказано, что проповъдь говорена 13 Декабря, спустя 6 дней по полученім опредъленій Целестина и Кирилла.

<sup>35)</sup> Это показывають письма и 13-я проповъдь Несторія, препровожденныя къ П. Антіохійскому. Mansii Т. 5. р. 752, 753, письмо Т. 4. р. 1061.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) У Марія Меркатора на латин. ed. Balusii p. 142; ap. Binium .conc. Ephes. c. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) "Ты не должень удивляться обыкновенной надменности Египтянина, которой еще прежде видъть столько примъровъ", писаль Іоаннъ Ант. къ Несторію. Въ тоже время тоть же Патріархъ писаль къ Фирму Епископу кесарійскому съ предстереженіемъ противъ дійствій Вирилла; въ конці письма по древнему списку при-

енископъ самосатскій <sup>35</sup>) и Өеодорить кирскій <sup>36</sup>), въ своихъ замічаніяхъ на анасематизмы Кирилловы, обвиняди ученіе ихъ особенно въ аполлинаризмів.

#### 🖁 213. Діянія на Соборі н остальная жизнь.

Къ назначенному сроку Собора (къ 7 Ійня) прибыли въ Ефесъ Несторій, св. Кириллъ, епископы подчиненные тому и другому (въ числъ болье 100), и представитель Императора графъ Кондидіанъ. Но не было еще въ Ефесъ ни пословъ папы, ни патріарха антіохійскаго съ сирскими епископами. Св. Кириллъ занялся выписками изъ ръчей Несторія <sup>37</sup>); разговоры съ Несторіемъ показали епископамъ, какихъ мыслей и теперь былъ Несторій <sup>38</sup>). Прождавъ напрасно 16 дией сирскихъ епископовъ, Соборъ открылъ засъданія <sup>39</sup>), подъ предсъдательствомъ александрійскаго пастыря. Несторій три раза приглашаемъ былъ на соборъ, но не являлся, ссылаясь на отсутствіе сирскихъ епископовъ. Соборъ произнесъ осужденіе на Несторія <sup>40</sup>); а Кандидіанъ, другъ Несторія, отказавшись присутствовать, на соборъ, отправилъ въ Императору протестъ противъ собора. Слёдуя доносу своего представителя,



бавлено: Idem vero Iohannes multis Archiepiscoporum legitur seripsisse similia. Mansii Т. 5. р. 75. Подобно Өеодорить Еп. 112.

<sup>35)</sup> На датинскомъ у Меркатора р. 220. греч. отрывки въ апологія Кирилла.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Op. T. 5. p. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Либерать: Cyrillus deflorationes quasdam librorum Nestorii faciebat. lib. 4 c. 5. Соврать Н. Е. 7. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Сократь 7, 34. Евагрій 1, 9. см. нявъщенія Епископовъ ар. Mansium Т. 4. 1181. 1239. 1303. ар. Binium P. 2. act. 1.

зо) Причины, по которымъ Іоаннъ антіохійскій не прибыль въ назначенному дню въ Ефесъ, не зависъли отъ воли Іоанна. Епископы сирскіе, получивъ повелъніе вытьявать изъ епархій посль Пасхи, и по дальнему разстоянію епархій отъ Антіохіи, темъ болье отъ Ефеса, и по особеннымъ обстоятельствамъ нежоторыхъ епархій, нивакъ не могли всъ собраться въ Ефесъ и чревъ недвлю посль Пятьдесятницы. Такъ свидътельствуютъ Евагрій (Н. Е. 1, 3, 4.), Факундъ (de trib. саріт. 7, 2.), П. Іоаннъ (Mansi. Т. 4. р. 1121) и его Епископы (ibidem. р. 1271. 1277). Пастырь александр. отврылъ засъдакія также по нуждъ: египетскіе епископы, прибывъ въ Ефесъ еще за 5 дней до срока, сдълались нездоровы то отъ пути, то отъ нуждъ въ содержаніи и вынуждались настанвать на открытіе засъданій. Мапзіі Т. 4. р. 1427. Apologeticus S. Cyrilli; ad Theodosium ap. Mansium Т. 5, р. 241.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Протоколы Собора у Бинія in 2. Par. conc. Eph. p. 168—222. У Мансія Т. 4. p. 1123. 1227. Т. 5. p. 531. Евагрія Н. Е. 1, 4. Сократа 7, 34.

Императоръ остановилъ дъйствія собора 41); 28 іюня прибыль въ Ефесь антіохійскій патріархь сь сирскими епископами. Слишкомъ не иного нужно было времени для того, чтобы прежнія сомнінія Іоанна противъ Кирилла, внушеніями приверженныхъ къ Несторію, (а таковыми были и нъкоторые изъ сирскихъ епископовъ и 10 епископовъ, полвъломихъ Несторію), при представленіяхъ генерала Иринея, друга Несторівва, доведены были теперь до открытаго возстанія противъ Киридла: Іоаннъ отназвался отъ приглашенія идти на совъщаніе общее и немелленно составиль свой соборь изв 43 епископовь, на которомь анасематизми Кирилловы признаны были еретическими; Кириллз и Мемнонз Ефесскій объявлены лишенными сана, вакъ нарушители церковныхъ и императорскихъ постановленій, но о Несторів ничего не сказано. — Къ 10 іюля прибыли послы пацскіе: осужденіе Несторію было повторено на Соборъ, защищавшемъ Кирилла, и когда патріархъ антіохійскій отказался дать объяснение о винахъ Кирилла и Мемнона, оба пастыря были признаны свободными отъ приговора; на Соборъ Іоанна произнесено осужденіе: наконець присовокуплено осужденіе на пелагіань 42). Свёдёній объ истинномъ ходъ дъйствій соборныхъ Императоръ досель не получаль; Кандидіанъ удерживалъ посланныхъ. Только вновь посланный магистріань Палладій доставиль наконець императору некоторыя сведенія о ход в дель. Императоръ не довольно твердый самъ по себе и окруженный довкими дюдьми, не зналь что делать. Сонмъ иноковъ, въ главе которыхъ быль св. Далмата, предсталь предъ Императоромъ съ просыбою за Соборъ противъ Несторія. Өеодосій об'вщаль повровительство, но совътъ министровъ далъ другое направление мыслямъ слабаго Осодосія 43). Новый полномочный посланъ быль съ твиъ, чтобы стараться о примиреніи враждующихъ сторонъ, а Кирилла и Мемнона, также какъ Несторія, взять подъ стражу. Такимъ образомъ, если пламенний пастырь александр. и быль въ чемъ-либо неправъ въ отношенияхъ своихъ въ лицамъ, какъ въ томъ винили его: за ревность его къ истинъ Господь посладъ теперь ему средство очистительное 44). Написанныя Кирилломъ,

<sup>41)</sup> Протестъ Кандидіана у Мансія (Т. 5. р. 770. Т. 4. р. 1259); о дъйствін ръшеній Собора на бывшихъ въ Есесъ св. Кириллъ въ письмъ къ Александрійцамъ. Маляії Т. 4. р. 1241.

<sup>42)</sup> Ap. Mansium act. 3-5 T. 4. p. 1275-1378.

<sup>43)</sup> Тогда тамъ же быль генераль Ириней, съ представленіями Собора Іоаннова (Epist Irenei ad oriental. ар. Mans. р. 139). После его предложеній дела готовы были принять самый худой обороть, въ отношеніи къ Кириллу; но посоль Кирилла Іоанев доставиль Императору акты Собора противъ Несторія и тогда мизнія министровъ раздалились. См. то же письмо Иринея.

<sup>&</sup>quot;) Св. Исидоръ писалъ иъ нему: «Стращатъ меня примъры Писанія и я вы-

по требованію Собора, объясненія на 12 анавематизмъ, объясненіе ученія о воплощеніи Сына Божія и зампчанія на Андрея и веодорита не усповоили недовольныхъ Кирилломъ <sup>45</sup>); но мира не послѣдовало, да и не могло послѣдовать, пока дѣла происходили подъ вліяніемъ вражды противъ Кирилла и повровительства Несторію. Наконецъ по просьбѣ клира константинопольскаго, по представленію благочестивой Пульхеріи, Императоръ велѣлъ прислать къ себѣ довѣренныхъ того и другаго собора; св. Кириллъ представилъ тогда чрезъ довѣренныхъ свой апологетикъ Императору <sup>46</sup>). Выслушавъ нѣсколько разъ пословъ въ Халкидонѣ, Императоръ призналъ невинность Кирилла и Мемнона и довѣреннымъ собора Кириллова поручилъ избрать новаго епископа Константинополю, а Кандидіанъ и Ириней подверглись опалѣ. 19 октября св. Кириллъ съ торжествомъ возвратился въ Александрію <sup>47</sup>), и въ слѣдующемъ году послалъ Императору при письмѣ свое сочиненіе о Святой въръ Христіанской противъ Юліана <sup>48</sup>).

Такъ вакъ взаимныя сомивнія и неудовольствія сирскихъ и александрійскихъ епископовъ остались не різшенными: то, по предложенію Императора, соборъ Константинопольскій разсуждаль о средствахъ къ прекращенію сомивній.—Полномочный Императора отправился съ пись-

нуждаюсь писать должное. Если накъ ты говоришь, отецъ я; страшусь осужденія Иліева; а если сынъ, въ чемъ болъе увъренъ, такъ какъ ты носишь на себъ образъ Великаго онаго Марка: скорбь наносить мит наказаніе Іоанасана... Чтобы не подвергнуться мит осужденію и ты не былъ судимъ Богомъ: оставь ссоры. Не переноси на живую Церковь мщенія за личную обиду, которымъ люди покрываютъ тебя какъ ржавчиною; не будь виновникомъ въчнаго ся раздаленія подъ покровомъ благочестія». Lib. 1. Epist. 370. Слич. о Св. Исидорт зам. 24. 25.

<sup>45)</sup> Въ надписи объяснений на анавематизмы сказано, что онъ читаны тогда, какъ Соборъ потребоваль отъ Кирилла "яснъйшаго разръшенія" сафестероу етіслосіу. ар. Віпіцт сар. 1. Р. 3; у Мансія Т. 5 р. 1. Сирскіе епископы посылали эти объясненія съ своими замъчаніями въ Константинополь. См. письмо ихъ ар. Манзіцт Т. 4. р. 1419. «На объясненія о воплощенія» ссылался уже и Андрей Самосатскій (у Анастасія іп hodego р. 344); замъчанія на замъчанія Андрея и Өеодорита въ дъяніяхъ Собора ар. Віпіцт Р. 3. Сопс. Ерт. С. 1—5. Ор. отп. S. Сугійі Т. 4. 5. Объясненія ученія о воплощенія (Ор. Т. 3. р. 113) на греч. нынъ извъстны не въ полномъ видъ; полное сочиненіе сохранилось въ армянскомъ переводъ Стеевана Епископа 8-го в. Neumann Gesch. d. armen. Litter. s. 111. 112.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Онъ въ актахъ Собора ар. Binium Р. 3. С. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Ap. Mansium T. 4. p. 1378—1468.

<sup>48)</sup> Въ письмъ св. Кириллъ, отдавал честь наслъдственному благочестію Оеодосія, довольно ясно указываеть на дъйствія Императора противъ Несторія. "Вы соблюдаете несравнимое благочестіе, какъ нъкое достояніе... Это ясно видно въ настоящихъ событіяхъ» (ὡς ἔν γε τούτοις ὁρᾶται διαφανές).

мами Осодосія къ патріархамъ антіохійскому и адександрійскому: Императоръ, требуя отъ антіохійскаго патріарха примиренія съ Кирилдовъ. нисаль, что согласно съ определениемъ собора Несторий долженъ быть признанъ осужденнымъ "). Послъ нъсколькихъ взаимныхъ сношеній сирскихъ епископовъ съ александрійскимъ пастыремъ сомнівнія были різшены; патріархъ Іоаннъ вполнъ согласился съ твиъ, что ученіе Несторія ересь и что прежнія сомнінія противъ Кирилла напрасни; а св. Кириллъ призналъ православнымъ то ученіе, которое изложено сирскими епископами еще въ Ефесъ, и такинъ образонъ въ 433 г. братство возстановлено 49). Миръ любви открылъ теперь техъ, которые доселе, казалось, действовали по одной любви къ истине и правде: некоторые наъ сирскихъ епископовъ объявили теперь себя ръшительными защитниками Несторія и слідовательно достойными того приговора, который произнесенъ въ Ефесъ. Въ Египтъ миролюбіе Кирилла также обезпокоило нъкоторыхъ именно опасеніемъ, не уступлено ли что нибудь требованіямъ человъческимъ, а не истинъ, и Кириллу налобно было успокоивать ревнителей истины 50).

Не смотря на такое множество звооть и скорбей <sup>51</sup>), Пастирь Александрійскій находиль столько времени и силь, что-бы писать еще изъясненіе символа Никейскаго, изложенія ученія о Св. Троиць, ученіе объ устроеніи спасенія нашего <sup>52</sup>), толкованіе на Евангеліе Луки <sup>53</sup>), обличеніе анеропоморфитамъ, каковыми ока-

<sup>\*)</sup> Письма Имп. Өеодосія у Мансія Т. 5. р. 1149. 304. Lieberati breviar. с 8—10, письмо Кирилла in Synodic. с. 56.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) См. переписку у Мансія Т. 5. р. 308. Synodic. с. 17; сл. Walch Kezerhist. Th. 5. G. 579—619.

<sup>50)</sup> Сін письма Св. Кирилла: из Акакію у Мансія Т. 5. р. 309 из Евлогію р. 343. из Епископу Валеріану. р. 353 два из Сукцессу Еп. Діокесарійскому Ор. Т. 5. Р. 2 р. 135. Последнія из Сукцессу известны и вз армян, переводе 8-го в. Neuman. G. III.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) У Мансія р. 383. Въ это же время, по сомийніямъ о Өсодоритъ Монсковтскомъ, писаны: письмо къ *Лампу*. Ор. Р. 2. р. 198. Synodicon. Сар. 206, письмо къ *Акакію* Мителенскому, inter Op. р. 197. Synodicon с. 212, письмо къ *Проклу* Конст. Ар. Mansium T. 5. р. 1181. Ор. р. 200.

<sup>53)</sup> Разумбемъ тъ два сочиненія, которыя недавно изданы Майемъ Coll. vet. script. Т. 7. р. 27. et 59. Въ первомъ сочиненія (въ гл. 3) онъ указываетъ на пространныя полемическія сочиненія свои о Св. Тронцъ (см. зам. 13); говоритъ, что намъренъ излагать краткое ученіе для върующихъ, а не противъ еретиковъ; во второмъ упомянувъ о полемическихъ сочиненіяхъ своихъ о воплощенія, говоритъ, что будетъ теперь излагать въ томъ же видъ ученіе о соплощеніи, въ какомъ изложиль ученіе о Св. Троицю (гл. 1. р. 59); въ предпосявдней главъ убъждаетъ превратить споры, намъкая и на возраженія дъланныя ему.

<sup>53)</sup> Въ семъ толкованія онъ уже ниветь въ виду мивнія Несторія; весьма

зались нъкоторые изъ жившихъ въ монастыръ Каломонъ, близъ Нитрійской горы 54).

Въ 444 г. "защитникъ правой и непорочной върм" <sup>55</sup>) скончался послъ 32 лътъ управленія александрійскою церковію.

#### § 214. Сочиненія его: толкованіе Писанія, апологія.

Св. Кириллъ былъ одинъ изъ плодовитъйшихъ писателей и оставилъ послъ себя множество разныхъ сочиненій, бесъды, трактаты, толкованія, разговоры, письма. По содержанію, сочиненія его могутъ быть раздълены на сочиненія изъяснительныя, апологетическія, полемико-догматическія и нравоучительныя <sup>56</sup>).

1) Между изъяснительными сочиненіями св. Кирилла самое лучшее толкованіе на Еванг. *Луки*: при кратвости оно отличается точностію изъясненія словъ Писанія. Очень полезны и толкованія на посланія къ *Евреямз и Коринеянамз*; мен'є удовлетворительно толкованіе на Еванг.

роятно, что оно писано спустя довольное время, после совещаній въ Есест. См. въ наданія Майя coll. vet. avct. Т. 8. р. 35. 51. 57 (είς οὐх ἐξ ἀμφοῖν νοεῖται Χριςὸς, εἰ καὶ γέγονε σάρξ ὁ λόγος) р. 62. 372. 502.

<sup>54)</sup> Сочиненіе противъ аперопоморфитовъ послано при нисьм'я къ епископу Калосирію; на несчастномъ есескомъ Собор'я Калосирій епископъ арсинойскій подаваль голось за Евтихія (см. д'язнія Собора, у Бинія, у Мансія). Сл'яд. сочиненіе писано въ конц'я жизни Кирилловой, что показываетъ и тонъ сочиненія. Случай къ сочиненію описанъ въ письм'я. Ор. Т. 6. р. 363 s.

<sup>55)</sup> Такъ называетъ Св. Кирилла Халкидонскій Соборъ Асt. 3.

<sup>56)</sup> Сочиненіе св. Кирилла изд. a) gr. lat. Stud. Avberti, Paris. 1638 s. VII 6) Epistolae, gr. lat. a Gallando in Bibl. T. XIV. в) Много другихъ сочиненій не изданныхъ Авбертомъ напечатано въ собраніи Соборовъ изд. *Винісмъ*, *Балюзомъ*, и Manciema, и частію Гарньеромъ in Mercatore Т. 2. Перечень ихъ, но не всяхъ, у Фабриція Bibl. gr. Т. 6. р. 585—588. г) Недавно Анжело Майо оказаль услугу Церкви, издавъ не изданныя дотолъ сочиненія Св. Кирилла: aa) Т. IX. Classic. auct. Толкованіе на писме писмей; 66) р. X. Classic. ayct. p. 1-407. 605-613 толкованіе на Еванг. Луки; это то самое сочинение, что прежде издано было на одномъ дат. яз. Кордеріемъ (Catena Antwerpii 1628); вв) извлеченія изъ бесёдъ на Еванг. Луки (T. X. Class. avct. p. 546. 608. Specil. Rom. T. 10. p. 178.) rr) in T. VII. Collet. vet. auct. отрыван толкованія на Матося, Р. І. р. 10. 24—26. Р. ІІ. р. 142—147, другіе отрывки у Фотія cod. 229, у Факунда de trib. capit. II, 7, и другихъ: дд) Т. VIII. Script. vet. yuenie o Co. Tpouum n yuenie o consomeniu Cuna Boxis; ee) Т. VII. Script. vet. извлеченія изъ разныхъ сочиненій, сділанныя Анастасіемъ и Леонтіемъ. д) После Мая *Крамерь* издаль: аа) Толкованіе на посланіе къ *Евреямь* (прим. 13) Catena Patr. in Ep. ad Timoth. Tit. Hebreos. Oxon. 1841; 66) изста изъ толкованія на посл. къ Кориновнама: Catena in ep. ad. Corinthios, Oxon 1841; вв) толкованіе на Еванг. Марка, принсываемое впрочемъ в Виктору Антіох. Саt. in evang. Matthaci et Marci, Oxon. 1840. Изъ Катенъ, изданныхъ Крамеромъ, ИСТОР. УЧЕНІЕ ОВЪ ОТЦ. ЦЕРКВИ. Т. ІІІ.

Іоанна, гдъ неръдко вводятся стороннія разсужденія. Изъ толкованій на В. Завъть лучшее толкование его — объяснение Писни писней: за твиъ следують толкованія на Пр. Исаію и на меньшихъ Пророкова: въ толкованіи на Исаію объясняется преимущественно буквальный симслъ словъ. Сочиненія о поклоненіи во духть и истинт и Глафиры составляють не столько объясненія Пятокнижія Моисеева, сколько изложеніе той мысли, что и Монсей говориль о Христв. Содержание и достоинство Глафиръ показываетъ самъ сочинитель, когда пишетъ: "Будемъ изъяснять событія историческія на пользу, - преобразовывая пов'яствованіе изъ образа и тени, такъ какъ должно наиъ возводить все къ тайне Христовой и Христа гдв нибудь случится отступить отъ того, что болве прилично: при такой тонкости соверцаній и неясности предмета мы въ прав'я просить извиненія у читателя" 57). Такъ алекс. учитель самъ сознавался, что въ произведени его довольно произвольнаго. Впрочемъ то и другое сочинение богато прекрасными частными мыслями. Напр. въ сочинении о духовномъ поклонении читаемъ драгоценное свидетельство о елеопомазания а). Здесь же подробное понятие о Христіанской Церкви б) и учение о христіанской жизни в).

2) Превосходное сочиненіе св. Кирила противъ Юліана писано противъ сочиненія, которое Юліанъ съ помощію Максима и другихъ явическихъ философовъ написаль въ 3 книгахъ въ защиту язычества и противъ Христіанства. Изъ 10 изданныхъ доселѣ книгъ въ 1 кн. св. Кириллъ показываетъ вѣрность повѣствованія Моисеева о твореніи міра; во 2 кн. сличаетъ это повѣствованіе съ странными миѣніями Пиеагора, Фалеса, Платона, которымъ Юліанъ, къ стыду здраваго смысла, столько удивлялся. Въ 3 кн. защищается исторія о зміѣ-искусителѣ и показывается, что она далеко болѣе вѣроятна, чѣмъ разсказы 1'езіода о началѣ боговъ. Цѣль 4-й книги — оправдать промыслъ и показать, что поручать управленіе міромъ подчиненнымъ богамъ запрещаетъ здравое понятіе о богѣ. Въ 5 кн. оправдываются заповѣди десято-

видно, что св. Кириллъ писалъ нынъ неизвъстное толков. на посланіе къ Риманамъ (Catena in Epist. Catholicas p. 17. Oxon. 1840. Catena in actus Apost. p. 67. Oxon. 1838). Здъсь же приводятся мъста изъ другихъ сочиненій Кирилла, напр. наъ 131 км. на Луку (Cat. in ep. ad Corinth. p. 370), изъ 13 обличенія Юліану (Cat. in ep. Catholicas p. 287. 176. 276. 278), тогда какъ у Авберта издано только 10 кингъ противъ Юліана. Многое и другое еще не издано изъ сочиненій Кирилла. Fabricii Bibl. gr. Т. 8. p. 590—592.

<sup>57)</sup> Prolog. ad. Glaphyras. Выписки изъ обоихъ сочиненій въ Катенахъ у Крамера. Соч. изданы Т. 1. Ор. Сл. выше пр. 14. 57.

а) «Въ болъзняхъ надо пользоваться какъ св. молитвами, такъ и св. помазанівмъ». Lib. 6. p. 410. T. 2. О муропомазаніи см. in Jes. 25. 6. in Joel. 2. 23.

<sup>6)</sup> Lib. 9. 10.

B) Lib. 2-8, 14-16.

словія Моисеева и единство Божіе. Въ 6 кн. высокія добродѣтели Пророковъ противопоставляются нечистымъ и низкимъ дѣламъ философовъ; оправдывается обыкновеніе христіанъ знаменовать лице и домы крестомъ и показывается сила креста надъ оракулами. Книга 7 говоритъ о томъ, что герои христіанскіе гораздо выше всѣхъ героевъ языческихъ. Въ 8 и 9 кн. показывается, что Іисусъ Христосъ предсказанъ былъ Пророками и что предметъ обоихъ Завѣтовъ одинъ и тотъ же. 10 книга объясняетъ, что Божество Іисуса Христа основательно и твердо доказано у евангелистовъ и что христіане чтутъ мучениковъ, но не боготворятъ а).

### 🖇 215. Полемика и изложеніе догматовъ.

Большая часть полемических сочиненій св. Кирилла писаны по дёлу о Несторів. Самое обширное изъ нихъ—5 книгь противз Несторія б). Въ этомъ сочиненіи александрійскій пастырь, не навывая по имени Несторія, разбираєть ученіе его. Фотій говорить, что здёсь Кириллъ "боле ясень, чёмъ въ сочиненіи для Ермія или въ кн. о поклоненіи духомъ; рёчь его обработанная, близкая кз точности" 58). Два послёдніе разговора съ Ерміємъ о воплощеніи (изъ числа 9) излагають предметь свой отчетливо и съ сильными обличеніями Несторію 59).

Относительно общирнаго сочиненія о Св. Троицю, изв'єстнаго подъ именемъ сокровища, такъ говорить бл. Фотій: "сочиненіе сильное и разными пріемами сражаєтся съ нечестіемъ Арія и Эвномія. То поражаєть оно безуміе ихъ логическими доказательствами и, присоединяя къ тому свид'ьтельства св. писанія, ясно показываєть какъ пусто ученіе ихъ; то пользуется только одними свид'ьтельствами писанія, такъ что тѣ, запертые со вс'єхъ сторонъ, не знають куда броситься. Это сочиненіе превосходить вс'є другія ясностію, особенно для способныхъ понимать силу логическихъ доказательствъ" 60).

Два, не очень пространныя, догиатическія сочиненія — ученіе о

а) См. прим. 49 и 57. Ор. Т. 7. р. 253—362.

<sup>6)</sup> См. прим. 26. Ор. Т. 7. р. 1—143. Противъ Несторія: объясменіе 12 злавъ; объясменія о воплощеніи Единороднаго; Краткое изслюдованіе о воплощеніи; Апологія 12 главамъ; Апологетикъ противъ Осодорита; Апологія предъ Имп. Осодосіємъ (см. прим. 46. 47. 50—53). Всв письма св. Кирилла, всего до 64, относятся въ двлу о Несторів, см. пр. 17. 23. 24. 26. 28.

<sup>58)</sup> Bibl. cod. 49.

<sup>59)</sup> Ор. Т. 5. р. 660—778. Сл. пр. 13 и 46.

<sup>60)</sup> Biblioth. cod. 136. Op. S. Cyrilli T. 5. p. 1—281. Другая внига «О Св. Тронцъ» in tom 6. не принадлежитъ св. Кириллу, потому что говоритъ о двухъ воляхъ во Христъ.

Св. Троичт и учение о воплощении, по формъ своей, составляють выдъ катихизическаго ученія: эти сочиненія важны и потому, что онь, бывь нисаны въ последніе годы св. Кирилла и след., составляя плодъ зрелаго и опитнаго ума, содержать въ себв самое точное изложене инслей св. Кирилла и о техъ предметахъ веры, въ разуждени которихъ онъ прежде того выражался не совствъ опредъленно 61). Учене о сомощенін, послів введенія, заключаеть въ гл. 2—7 наложеніе діль Божіихъ для человъка отъ начала міра; въ гл. 8 — о воплощеніи Бохіємъ, вавъ дълв человъволюбія Божія; въ гл. 9 "обличеніе нечестія еретиковь"; въ гл. 10 "объяснение словъ: въ образъ Вожи сий"; глав. 11-14 для чего Богъ Слово воспріяль человіческое естество "? гл. 15-20 обличение Аполлинарію: гл. 11 доказательство различія и единенія естестві во Христь Інсусь изъ посланія къ евреямъ; гл. 22-Інсусь називаем и Богомъ и человъкомъ; гл. 23 о неизръченномъ рождении Господа от Дввы; гл. 24-26 краткое повъствование о дъянияхъ Спасителя; п. 27-28 Спаситель пострадаль за насъ; гл. 29-30 противь Амлинарія; гл. 31 "во Христь два естества и одно лице"; 32 по отвошенію во Христу надобно допускать "не сившеніе (храсту), но соединеніе (ένῶσιν)"; гл. 33 "вознесеніе естества нашего на небо исходатайствовыю намъ Дары Духа"; Увъщаніе (въ гл. 34) прекратить споры, — в (в гл. 35) "называть Св. Деву Богородицею".

Имън въ виду исторію борьбы александрійскаго пастыря съ Несторіємъ: а) легко понимать, почему въ этомъ сочиненіи тавъ много говорится противъ Аполлинарія; б) понятно также и то, что такки опытность заставила ревнителя православія осторожно выражать православныя свои мысли, говорить: "одно лице и два естества во Христь, тогда какъ прежде ту же мысль выражаль онъ такъ: μία φόσις τοῦ λόγε сесархюще́уе, что навлекло на него столько огорченій, а въ последствів неосторожнымъ подало поводъ на неточномъ выраженіи основывать ложную мысль о единомъ естестве во Христъ. Прежняя неточность Кирила состояла въ томъ, что вмеєто слова пробостоу—лице, употребляль объслово фосіс—естество 62).

Надобно замътить, что въ спорахъ съ Несторіемъ св. Кирилъ объясняль не только принятіе человъчества Божествомъ въ личное едгненіе во Христъ Інсусъ, но и искупительное значеніе Христъ Інсусъ а),

<sup>61)</sup> См. прям. 53 и 64 Русскій переводь обоихь сочиненій въ Хр. чт. 1847 г.
62) Lib. 2. cont. Nestorium p. 31. въ письмъ въ Евлогію: ήμεῖς ἐνώσαντες ταῦτα (Τ. σάρχα καὶ τὸν λόγον Θεὸν), Ένα Χριςὸν λοιπὸν, μῖαν Θεοῦ φόσιν σεσαρχωμένην, ὁμολογεμένην ap. Binium p. 445. 435. Ep. 35. 38. 39. lib. 2 cont. Nestor. p. 31. Св. Евлогій П. Антіох. замъчаль: «Ученый, благочестивый в ве го, что волеблющійся, учеть, что одно естество Слова, и то воплощенное».

a) De incarnat. ap. Maium 8. 2. p. 72, cont. Julian. Iib. 8. ln Johan. 7. 30. 19.4.

порчу человъчества въ Адамъ б) и благодатную силу евхаристіи в). Катихизическое учение о св. Троинь въ 22 главахъ содержить точное изложение откровенняго учения о семъ высокомъ предметь въры 63). Особеннаго вниманія заслуживаеть здёсь ученіе объ исхожденіи Духа Св. "Гл. 19, о Св. Духв. Въруемъ, какъ сказаль я, въ Бога Отца Безначальнаго, и въ Бога совечнаго-Сына по остеству, рожденнаго отъ Отца, въчно сосуществующаго Отцу, по Евангельскому слову: вз началь бъ Слово; въруемъ и въ Духа Святаго, перваго, владычественнаго, благаго, Утвшителя, отъ Бога происходящаго (то ех Өсоб проседбоу), нерожденнаго (ибо Единъ-Единородный), несозданнаго (ибо нигде въ писаніи не находимъ, чтобы причислялся Онъ въ твари), но поставляемаго наравив съ Отцемъ и Сыномъ; о томъ, что происходитъ ΟΗΤЬ ΟΤΙΑ, ΜΗ СЛΗШАЛИ (ἐκπορευόμενον δὲ ἀυτὸ ἐκ τοῦ πατρὸς ἡκούσαμεν). и не любопытствуемъ, какъ происходитъ, а довольствуемся предълами, какіе положены для насъ богословствующими и блаженными мужами". Въ 23 Гл., надписанной такъ: "о томъ, что Духъ Святий отъ Вога", Св. Кириллъ доказываетъ словами писанія, что Духъ Святый есть истинный Вогь и лице отдёльное отъ Отца, и въ концё пишетъ: "поучаеть, что (Духь) имбеть битіе оть Отца (ех τοῦ πατρὸς είχει ὑπάρξιν) и одного съ Нимъ естества, -- но не по рождению, а какъ знаетъ Единъ вълающій Сына, и Единъ знающій Отца и Онъ Самъ Единый въдающій Отца и Сына; сему мы научились отъ Бога, но образу не научены, а довольствуемся положенными границами веденія, и не любопытствуемъ невъжественно о недостижимомъ".

<sup>6)</sup> Adv. Nestor. 5. proem. Tome Glaphyra in Numer.

B) Adv. Nestor. 4. 5. 6. Hom. 6. in myst. con. in Johan. 6, 56. 20, 27. Apologia p. 192—194. Ep. ad. Calosyr. p. 365.

<sup>63)</sup> Вотъ оглавленіє: Посл'я кратиаго введенія, гл. 1 о томъ, что заботливо устрояеть Богъ спасеніе человаковъ. Гл. 2 въ чемъ состоить отличит, свойство Перковнаго ученія. Гл. 3 въ какомъ видъ предложено будетъ ученіе для благочестивыхъ? Гл. 4 вакія мысле надобно иметь о Воге и Отце? Гл. 5 какъ надобно думать о Сынъ? Гл. 6 по ученио писанія, Сынъ совъченъ Отцу; Гл. 7 доказательство язъ В. Завъта, что Сынъ въченъ. Гл. 8 о томъ, что иное относится къ Богу Слову, а иное иъ принятому естеству Гл. 9 о рождении отъ Бога. Гл. 10 какой смыслъ въ именахъ Господнихъ? Гл. 11 о томъ, что никто не знаетъ Сына, токмо Отецъ, ни Отца кто знаетъ, товмо Сынъ. Гл. 12 о равенствъ силы Отца и Сына. Гл. 13 изъ многаго можно поучаться равенству Отца и Сына. Гл. 14 доказательство, что Сынъ равенъ Отцу. Гл. 15 о томъ, что одно естество въ Отцъ и Сынъ. Гл. 16 много разъ поучалъ Сынъ единству сущности въ Немъ и Отцъ. Гл. 17. Еще доказательство равенства между Отцемъ и Сыномъ. Гл. 18 Единовладычество Отца и Сына. Гл. 19 о Св. Духъ. Гл. 20 Отцу в Сыну сопричисляется Духъ. Гл. 21 довазательства владычества духа. Гл. 22 Утешитель-Зиждитель. Гл. 23. Дукъ Св. отъ Бога. Гл. 24 великій Апостоль въдаль въ Дукъ Св. Бога. Гл. 25 Согласно учить блаженный Петръ. Гл. 26 многимъ доказывается, что Духъ Св. есть Богъ. Гл. 27. Духъ Св. не созданъ отъ Бога, потому называется въчнымъ. Гл. 28 повтореніе содержанія въры,

Это ученіе св. Кирилла въ высшей степени важно. Здісь инсли св. Кирилла о происхожденіи Св. Духа такови: а) св. Писаліе если учить объ отношени Духа Св. къ прочинъ лицамъ Божества, то учить ясно и опредъленно только о томъ, что Духъ Св. происходить оть Отца; б) такое же ученіе, по слованть св. Кирилла, опреділено для насъ предълами, какіе положены "богословствующими и блаженник мужами", т. е. учителями Церкви, предшествовавшими св. Кирилу. в) Тонъ рвчи показываеть, что св. Кириллъ говорить о происхождени Св. Дука по вакому-то особенному случаю, имъетъ въ виду кого то, кто заставиль его объяснить свою мысль. И случай извъстенъ. Осодоритъ въ своихъ замъчаніяхъ на анасематизми Кириллови, протевъ 9 члена, гдъ Духъ Св. названъ былъ Духомъ Сына, писалъ: "есле онъ назвалъ Духа Духомъ Сина, какъ единоестественняго, но происходишаго отъ Отца: это и мы исповедуемъ и наименование сие удерживает вавъ благочестивое. Если же говорить, что Духъ имъетъ битіе т Сына или чрезъ Сына, то это отвергаемъ вавъ хулу и нечестіе" "). Хотя въ другихъ отношеніяхъ Осодорить быль неправъ, съ жестокостів, нападая на Кирилла, но по отношению въ учению о Св. Духъ заивчаніе его было и основательно и оказало дійствія полезныя на Кирели. Өеодерить, дълая строгое замъчаніе на мысль о происхожденіи Св. Духа, имълъ въ виду не столько слова 9-го анасематизма Кириллова, сволько слова изъ того письма Кириллова въ Несторію, при которогъ препровождены были анасематизмы. Въ письмъ послъ того, какъ сказано, что Духъ не чуждъ Сину, писано было: хай прохотай пар' айтой, хадатер аредеї хаї ех Өеой хаї татрос "и изливается него и отъ Бога и Отца", а въ анасематизив Духъ Св. названъ только Духомъ Сина. Кириллъ и въ другихъ сочиненіяхъ, писанныхъ прежде замъчаній, сділанныхъ ему Осодоритомъ, подобнымъ образомъ выражался о Духв Св., думая, но вовсе напрасно, происхождениемъ Духа Св. и отъ Сына доказывать божественность Духа Св.; особенно часто повторяль онь это въ "Сокровищъ", или въ общирномъ сочинени о Св. Троицъ 65). Но пастырь влександрійскій воспольвовался замівчаність Осодорита. Въ отвътахъ своихъ на замъчанія Осодорита онъ писаль, что онъ дъйстви-

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Op. T. 24. Paris 1642. p. 718.

<sup>65)</sup> Все 34 поназаніе наполнено сего мыслію; напр. «о томъ, что Дукъ Св. наъ сущности Отца и Сына" р. 344. «Поелику Дукъ Св. посланный для насъ содъловаетъ насъ подобными Богу, а исходитъ (проеїот) Онъ отъ Отца и Сына: то лено, что онъ сущности божественной существенно въ ней и изъ нее происходящій». р. 345. сл. р. 339, 343, 342, 347, 354, 358. и пр. Т. 4. р. 1. Тоже встръчается въ книгъ «О поклоненіи въ Дукъ и Истини» Т. 1. р. 9: Въ толков. на Евамеле Іоанна іп lib. 10. аd. у 26 et 27. сар. 15. р. 910. 987. іп lib. II. сар. 1 et 2. лич о времени сочиненій зам. 13.

тельно понимаеть сей члень вёры такъ, какъ требуеть Өеодорить <sup>66</sup>). Въ письме къ Іоанну Патр. Антіохійскому, когда происходили сношенія о примиреніи съ сирскими епископами, онъ писаль о Духв, что "Онъ исходить отъ Отца, хотя по сущности не чуждъ Сыну" и еще присовокупляль то самое, что пишеть онъ въ разсматриваемомъ нами ученіи о Св. Троицв, именно указываль на предвлы отцевъ касательно исповеданія вёры <sup>67</sup>). Въ сочиненіи противъ Юліана, которое писано, какъ всё соглашаются, послё совещаній въ Ефесе, несколько разъ говорить онъ о происхожденіи Духа Св. и несколько разъ выражается о Духв Св. уже такъ: "происходить неизглаголанно отъ Отца (проебстех той патрос) животворящій Духъ Св., а подается твари чрезъ Сына" <sup>68</sup>). То же самое говорить онъ въ толкованіи на евангеліе Луки <sup>69</sup>) и въ изъясненіи символа <sup>70</sup>). Самое же вёрное свидётельство св. Кирилла о

<sup>66)</sup> Act. concil. Eph. P. 3. C. 3. «Быль и есть Онъ (Дукъ Св.) Его (Христа), квиъ и Отца... Ибо котя Дукъ Св. исходить (екпоребита) отъ Бога Отца, по слову Спасителя: но Онъ нечуждъ Сыну».

<sup>67)</sup> Ор. Т. 5. р. 2. 108. «Нивакъ мы не терпинъ того, чтобы попрана была къмъ либо та Въра, или тотъ Символъ въры, который изданъ святыми отцами Нивейскими. Мы не дозволяемъ ни себъ, ни кому либо другому, перемъннъ тамъ даже одно словцо или пропустить даже одинъ слогъ. Мы помнимъ того, кто сказалъ: не прелагай предъловъ древнихъ, положенныхъ Отцами твоими (Притч. 22, 28, 23, 10. Втор. 19. 14.): не сами они говорили, но Духъ Бога и Отца, который хотя исходитъ изъ Него (о ехтореоетал μεν εξ αυτοῦ), но не чуждъ Сыну по отношенію къ сущности (хата τὸν τῆς οὐσίας λόγον). Тоже въ письмъ къ Еноплію (int. ed. Epist. 42): «Духъ былъ и есть Его такъ же т. е. какъ Духъ Отца: ибо Духъ Св., по слову Спасителя, исходитъ отъ Бога и Отца, но не чуждъ и Сыну по отношенію къ сущности». И Өеодоритъ свидътельствовалъ, что Кирилъ перемънилъ свои выраженія о Св. Духъ и что «присланныя Кирилломъ посланія сіяютъ Евангельскимъ благородствомъ».

<sup>68)</sup> Cont. Julianum lib. 4 p. 149. Tome lib. 2 p. 55. lib. 1 p. 35. lib. 8 p. 264. Въ последнемъ месте говоритъ: «посему пусть кто нибудь говоритъ, что Богъ единъ, но не представитъ же Отца безъ собственнаго его порожденія и безъ Дужа св. по естеству ивливающагося изъ Него (Той хата тух фосих ек айтой прохеонеми πνεύματος), который есть его собственный». См. прим. 49.

<sup>69)</sup> Ang. Maii class. avct. Т. 10. 130. Карилть, объясняя слова Спасителя, Лук. 6. 20. аше о перетто Божін изгото бысы, пишеть: «какъ переть отдъляется (апіртутан) отъ руки не какъ чуждый для нее, но въ ней находясь естественно: такъ и Духъ Св. по отношенію къ единосущію (той тіс оровсиотутос хо́тф) соприкосновень (сочійтан) Сыну, котя происходить отъ Бога и Отца (кач ек той Осой кай патрос екторебетан)". Слова эти замічательны особенно по сличенію ихъ съ словами въ «Сокровищь», гді тіже слова Спасителя объясняются, но нестолько опреділенно. Здівсь сказано: еν δε τф ύιф фоскос καй οὐσιωδες διήκον παρά πατρός τὸ πνεύμα, что паписты перевели такъ: ех Filio naturaliter Spiritum Sanctum, sicuti ех Patre pervenire credimus, тогда какъ мысль та: Духъ Св. естественно и существенно сущій въ Сынъ, происходить отъ Отца». См. пр. 13 и 55.

<sup>70) «</sup>Духъ Св. исходить отъ Бога Отца, подается же твари чрезъ Сына». См.

происхожденіи Св. Духа доставляеть катихизическое ученіе его, такъ какъ оно писано, по собственнымъ словамъ его, съ особеннымъ вниманіемъ и заключаеть въ себъ церковное ученіе 71,

Сочиненіе протива анеропоморфитова писано для людей сходныхъ съ нашими суевърами-раскольниками. Нъкоторые египетские иноки, по грубому невъдънію, представляли себъ Бога въ человъческомъ образъ, указывая на то, что человъвъ созданъ по образу Божію, — точно такъ, какъ и для нашихъ раскольниковъ образъ Божій въ бородъ и усахъ. Въ письмъ къ Калосирію арсинойскому св. Кириллъ пишетъ, что человъвъ точно созданъ по образу Божію, но это не относится въ тълу человъка, такъ вакъ Вогъ есть Духъ безтълесний. Вить созданнимъ по образу Божію значить быть создану разумнымь и способнымь къ добродетели. Столько же не умно думать, говорить далее св. Кирилль, что будто св. Евхаристія теряетъ свою силу, если сохранена будеть до следующаго дня. Въ 27 ответахъ на вопросы, предложенные діакономъ Тиверіемъ 12), св. Кириллъ ръшаетъ разныя недоумънія тъхъ же анфропоморфитовъ. Во второй главъ пишетъ: "Природъ нашей врождено стремленіе ко всему доброму, стараніе о честности и правдъ. Человъвъ созданъ по образу и подобію Божію, поколику онъ по натур'в устроенъ быть существомъ добрымъ и справедливымъ".

#### § 216. Проповъди; посланія о церк. благочинін.

Древній писатель пишеть: "св. Кирилль сочиниль много бесёдь, которыя предписано было повторять епископамъ всей Греціи" <sup>73</sup>). Это уже много значить для пропов'вдей св. Кирилла:

Нинъ извъстим: а) 29 Словъ праздничныхъ (λόγοι έορτας (хоі), иначе пасхальныхъ посланій. Это—такія же посланія, какія разсылаль предъ Пасхою Св. Асанасій, съ извъстість о времени Ласхи. Св. Кириллъ старался, какъ видно, съ точностію выполнять постановленіе Никейскаго

пр. 52. Слова у Іоснов Врівнія: та є оребета, Апфека 1768. Т. а. s. 160. Въ сочиненів въ Ермію о воплощенія (См. пр. 13): «изводить (проєїсі) Его изъ собственнаго естества, подаеть же достойнымъ, и самъ Сынъ». Вроєчук s. 159.

<sup>71) «</sup>Мы уже обличили еретическія хулы въ другихъ сочиненіяхъ... Теперь же, при помощи Божіей, предложивъ питомцамъ въры Богемъ данные догматы перви; не нанося имъ пресыщей и общирностію ученія и не вредя точности кратиостію, а держась средины между объими крайностями». Collect. ayct. Т. 8. р. 29-

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) Такъ говоритъ заглавіе сочиненія по рукописямъ, между прочимъ Лаврентієвой медицейской биб. cod. XII п. 32. cod. XVII. п. 21. Бандини (Catal. cod. gr. Lavr. р. 47) издаль письмо братій къ Св. Кириллу съ просьбою ръшить недоумънія ихъ. Этого письма пътъ у Авберта Ор. Суг. Т. 6.

<sup>73)</sup> Геннадій Массилійскій de Script. c. 57.

Собора, которымъ поручено было архіепископу Александріи, гдѣ процвѣтали математическія науки, опредѣлять и приводить въ общую извѣстность время празднованія Пасхи <sup>74</sup>). Въ праздничныхъ Словахъ Св. Кириллъ поучаеть о достойномъ празднованіи Пасхи <sup>75</sup>), о постѣ тѣлесномъ и духовномъ <sup>76</sup>), противъ двоедушія и о твердомъ шествіи по пути Христову <sup>77</sup>), о милостынѣ <sup>78</sup>), противъ лѣности и праздности <sup>79</sup>), противъ безплодной вѣры <sup>80</sup>), о молитвѣ <sup>81</sup>), противъ мирскихъ удовольствій <sup>82</sup>), обличаетъ іудеевъ <sup>83</sup>), язычество <sup>84</sup>), Несторія <sup>85</sup>), наставляетъ о плодахъ пришествія Христова <sup>86</sup>) и о призваніи язычниковъ <sup>87</sup>).

б) Другія Вестоды или Слова св. Кирилла большею частію остапотся неизданными; а изъ 20 изданныхъ большая часть относится къ спору съ Несторіємъ <sup>88</sup>); самое замічательное между ними—слово объ исходть души, какъ по глубинів чувствъ сокрушеннаго сердца, такъ по мыслямъ о состояніи душъ, разлученныхъ съ тіломъ; оно помінщено въ слав. слідов. псалтири и греч. часословів <sup>89</sup>), какъ весьма назидательное для народа. Въ одномъ Словів св. Кириллъ обличалъ отвергающихъ приношенія за усощимъ въ віврів <sup>90</sup>).

Между посланіями св. Кирилла есть нівсколько посланій о церковномъ благочиніи. Одно изъ нихъ о томъ, чтобы соблюдать правду въ судів надъ епископомъ и не требовать отчета въ имівній, введено въ составъ канона <sup>91</sup>).

<sup>74)</sup> Ор. Т. 6. Р. 3. р. 1—350. Андрей ісрапольскій спископъ въ письма въ Акакію берійскому (ар. Balusium in coll. concil. р. 762) говорить с праздничныхъ письмахъ Св. Кирилла, различая ихъ отъ другихъ писемъ. Bucherius издалъ на одномъ латинскомъ языкъ (Doctrina temporum p. 481—483, Antverpiae 1634) Кириллово praefationem ad cyclum paschalem annorum 95. Силеберть (de script. eccl. с. 24) упоминаетъ о самомъ циклъ. Fragm. epist. Cyrilli de modo computand pascha int. ep. 2. et 3 S. Leonis.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>) Bec. 1. 5. 16. 17. 20. 30. <sup>76</sup>) Bec. 1. 6. 7. 11. 13. 14. 20. 21. <sup>77</sup>) Bec. 7. 9. 10. 12. 14. 15. 18. 19. 29. <sup>78</sup>). Bec. 11. 19. 27. <sup>79</sup>) Bec. 2. 4. 8. 26. <sup>80</sup>) Bec. 11. 24. <sup>84</sup>) Bec. 18. <sup>83</sup>) Bec. 25. <sup>83</sup>) Bec. 1. 4. 6. 19. 20. 29. 30. <sup>84</sup>) Bec. 6. 9. 12. <sup>85</sup>) Bec. 8. 17. 27. <sup>86</sup>) Bec. 14. 16—18. 21. 22. <sup>87</sup>) Bec. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>) Авбертъ издаль 14 бесъдъ, Ор. Т. 6. р. 350—416. Отрывки двухъ словъ говоренныхъ во время есескаго собора, изд. Биніемъ, Т. 1. р. 381. 483. Три пратия слова о М. Киръ и Іоаннъ изд. Майомъ in 4 tom. Specil. rom. р. 248—263. Бесъда о виноградникъ изд. имъ же 5 tom. Specil. р. 119—122. Въ арабскомъ переводъ 44 Бесъды св. Кирилла, in Bodleiano cod. 5809.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>) Ор. Т. 6. р. 404—416. Horologium Graecorum, Venet. 1535. 1536. 1611. Сл. Разсумд. Прот. *Никольскаго* о молитеть за умершихъ. Спб. 1837 стр. 94—96.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup>) Отрывки его въ сочиненіи Евстратія «противъ мизнія о сиз душъ», изд. у Алияція: de Purgatorio, Romae 1655. p. 571—578.

<sup>91)</sup> Epist. 59. Сл. внигу правилъ; другое (ер. 48) о сохранени благоразумія; третіе (Ер. 60) предписываетъ поставлять въ клиръ достойныхъ; четвертое (Ер. 58) о подчинени пресвитеровъ епископамъ; пятое (Ер. 61) назначаетъ время Пасхи и посылаетъ подлинныя дъянія Нивейскаго Собора. Послъднее помъщалось между правилами Кареагенскаго собора. Мапяі III. 835—838. Сл. пр. 75.

## § 217. Акакій Митиленскій.

Акакій, еписвопъ Митилены армянской, сынъ благочестивыхъ родителей, въ молодыхъ летахъ отданъ былъ для образованія епископу Митилены св. Отрію, тому, который быль въ числе присутствовавшихъ на 2 вселенскомъ соборѣ; подъ надворомъ св. Пастиря онъ получилъ благочестивое и ученое образованіе. Когда открылось Несторієво ученіе: Акакій явился между первыми обличителями Несторія: впрочемъ въ этоть разь онь оказался не совсемь осмотрительнымь: ибо, говоря о соединенін Божества съ челов'вчествомъ въ Інсусі Христі выражался такъ, будто и божество страдало, чемъ усилиль онъ въ имп. Осодосів нерасположение въ Кириллу алекс. и его делу. Въ Ефесъ (въ 431 г.) онъ прежде отвритія Себора вступаль въ споръ съ Несторіемъ и потомъ представиль Собору замъченныя имъ заблужденія Несторія. По возвращенін изъ Ефеса оказаль онъ великую услугу церкви-тьмъ, что много старался и успаль возстановить мирь между сирскими Пастырями и св. Кирилломъ. Прославясь чудесями еще во время земной жизни своей, онъ скончался въроятно въ 435 г. 1).

Послѣ него остаются извѣстными:

а) Бесъда, говоренная на ефесскомъ Соборъ, въ которой онъ съ ревностію защищаетъ православіе, оскорбленное Несторіемъ;  $\delta$ ) посланіе къ Кириллу александрійскому  $^2$ );  $\sigma$ ) состязаніе его съ Несторіемъ  $^3$ ).

## § 218. Осодоритъ епископъ Кирскій; жизнь его.

Осодорита, епископъ Кирскій, — сынъ богатыхъ и благочестивыхъ родителей, получиль имя Осодорита потому, что "Богъ дароваль его" неплодной матери, по молитвъ св. отщельника Македонія, притомъ съ условіемъ, чтобы вся жизнь его принесена была въ даръ Богу. По силъ объта на 8 году (съ 394 г.) онъ отданъ въ одинъ изъ монастырей, находившихся близь Антіохіи 1) и здъсь получилъ то блистательное образованіе, какое показываютъ въ немъ сочиненія его; здъсь товарищи образованія его были Іоаннъ впослъдствіи архіепископъ Антіохійскій, и извъстный

o) Acta conc. ephes. Act. 1. Четьн-Мин. Aпр. 17. Tillemont Memoire eccles. Vol. 14. ad vitam Cyrilli Alex. art. II. Acta Sanct. Mart. 3, 903 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Бесъда изд. inter acta Conc. ephes. Т. 3. p. 983 ed. Binii. Письмо int. epistol. ephesinas a Lupo ed. num. 172.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Состязване явд. in Act. Sanct. Martii 3, 908, in *Ruinarti* act. martyrum p. 152.

<sup>1)</sup> Өсөдөритъ Histor. relig. с. 13.

Несторій; а между первыми пособіями къ образованію были сочиненія Іоанна Златоустаго и Өеодора Монскоэтскаго. Здівсь епископъ Порфирій посвятиль его въ чтеца, а Александръ въ діакона 2).

Въ 422 г. умеръ епископъ Кирскій и Осодорить, противъ воли своей, посвященъ былъ въ епископа кирскаго 3). Отселъ для большей ясности дъятельность Осодорита должна быть разсмотръна въ двоякомъ отношения въ отношения къ частной церкви кирской и въ отношения къ церкви вселенской.

Въ первомъ отношении Осодорить является образцемъ пастыря даятельнаго и святаго. Епархія, врученная ему Господомъ, при бъдности и грубости жителей, заключая въ себе до 800 церквей, была полна толпами разныхъ еретиковъ и частію язычниковъ: но Осодорить успѣль въ продолжении правления своего представить ее Господу невъстою чистою. Вотъ что писалъ онъ спустя 25 летъ управленія вирскою церковію въ свою защиту противъ обвинителей: "восемь сель, зараженныхъ ересью Маркіона, и съ близъ лежащими ивстами добровольно обращены въ истинъ. Одно селеніе евноміанское и другое аріанское привель я въ свету божественнаго познанія, и, по благости Божіей, не осталось у меня ни одного дикаго еретическаго растенія. И не безъ онасностей успъть я это сдълать; но часто проливалась кровь моя, неръдко били они меня каменьями и доводили до смерти" 4) Повторяя тоже и по тому же случаю въ письмъ въ Папъ Льву, онъ прибавляетъ: "въдаеть Всевидящій, сколько терпіаль я оть еретиковь, бросавшихь въ меня ваменья, сколько въ разныхъ городахъ надлежало выдержать мив борьбы противъ язычниковъ, противъ іудеевъ, противъ заблуждающихъ еретиковъ". — Съ какимъ безкористіемъ для себя и съ какою щедростію для другихъ управляль онъ дълами своей епархіи, показывають письма его къ тому же Папъ: "столько лътъ, управляя епископіею, не стяжалъ я себъ ни дома, ни поля, ни полушки, ни самаго гроба, но полюбивъ добровольную нищету, и то-что получиль отъ родителей монхъ, по смерти ихъ, тотчасъ все роздалъ, какъ знають это всв живущіе на востовъ 5). Доходы церковные употребляемы были Өеодоритовъ на пользу общую, на сооружение водопроводовъ и баней, на устроение мостовъ 6);

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Өөөдөригь Epist. 81. 16. 88. 253. Histor. relig. с. 12.

<sup>3)</sup> Въ письмъ (81) въ Консуду Нонву Осодорить писаль, что онъ спископомъ 25 дътъ; а Нонвъ былъ Консудомъ 445 г., слъд. первымъ годомъ спископства былъ бы 420 г. Но върнъе будетъ счислене лътъ Осодорита, если за основане принять письма Осодорита (113) въ Папъ Льву, гдъ жалунсь на Есессий разбойнечій соборъ 439 г. говоритъ о себъ, что спископомъ онъ 26 дътъ.

<sup>4)</sup> Epist. 81. ad Nonum Consulem. Въ письме 145 въ Константиноп. монажамъ говоритъ онъ, что имъ обращено ко Христу 10,000 маркіовитовъ.

<sup>5)</sup> Epist. 113. ad Leonem Papani.

<sup>6)</sup> Epist. 81 ad Nonum Consulem: Epist. 79. ad Anatolium Patricium.

то выписываль онь для городовъ своей паствы врачей <sup>7</sup>), то ходатайствоваль предъ правительствомъ о сложени подати съ обременнимъ нуждами <sup>8</sup>). Ревностно заботясь о евангельскомъ просвъщени своей пастви, онъ прежде 433 г. писалъ то противъ *аріанъ и македоніанъ*, то противъ *язычников*ъ <sup>9</sup>) и о *Промыслю* <sup>10</sup>), то многочисленныя томованія на св. Писаніе <sup>11</sup>).

Дъйствія Өеодорита по отношенію въ цёлой цервви начались съ того времени, какъ Несторій былъ объявленъ (430 г.) еретикомъ на Соборѣ александрійскомъ. Съ одной стороны давнее знакомство съ Несторіемъ, который, по строгой жизни, казался и для другихъ достойнымъ уваженія, съ другой подозрѣніе противъ анаоематизмъ Кирилла Александрійскаго, показавшихся апологіею не въ защиту православія, а ученія аполлинаріева, расположили Өеодорита написать строгіе отвътмы на анаоематизмы Кирилла 12). Но въ тоже время онъ вмѣстѣ съ Іоанновъ

<sup>7)</sup> Epist. 115 ad Apellam.

<sup>\*)</sup> Epist. 42 ad Pulcheriam. Epist. 43 ad Praefectum Constantinum.

<sup>\*)</sup> Ерізt. 113 ad P. Leonem (Scripta an 449): «у меня есть сочиненія писанныя, частію за 20 лать, частію за 18, частію за 12,—и иныя противь Аріань и Евноміань, другія противь Іудеевь и язычниковь, а то противь самыхь Маговь Персін; иныя о всеобщень Промыслю, другія о богословіи и божественном воплошеніи». Сл. Еріst. 82 ad Evsebium Ep. Ancyr. Haeret. fabul. 5, 2. 3. р. 254. 260. Противь язычниковь писано по случаю Феодосієва указа (Н. Е. 5, 36. De curand. affect. graec. in fine 12 serm) о разрушенія языческихь храмовь, изданнаго въ 426 г. на имя Префекта Исидора.

<sup>10)</sup> Прежде толкованія псалмовъ (см. ad Psal. 67.) и след. прежде 433 г.

<sup>&</sup>quot;1) Въ 1 отв. на Леветекъ (см. пр. 21) говорить овъ о сочинени промись Еллиновъ и протись ересей, о толкованія Пророковъ и Посланій Ап. Павла.—Въ предисловів къ псалмамъ пишетъ: «Другіе требовали изъясненія другихъ книгъ, именю иные—Пъсни пъсней; другіе—мужа виденій, третьи божественнаго Езекіиля, а иные изъясненія менемихъ пророковъ. По словамъ же Оеодорита за толкованіемъ Езекінля и 12 пророковъ слідовало сперва толкованіе Исаіи (ад 20 сар. Ністіміве), потомъ Івреміи (ад 31 сар. Ністем.) и плачемъ его заключено толкованіе Пророковъ (in fine Lamentat. Hier. 1), такъ же какъ Даніиль быль обънсивень прежде всёхъ изъ пророковъ (Praef. ad Danielem); въ письмі 82 къ Евсевію анкирскому, писанномъ въ 445 г. писаль: "По благодати Божіей изъясниль и всехъ Пророковъ и Псалмырь и Апостола". И такъ толкованія его слідовали въ такомъ порядкъ: Сперва толкованіе Пъсни пъсней, потомъ Даніила, Езекіиля, 12 пророковъ, Исаіи, Івреміи, Псалмовъ, посланій Апостола. А изъ писемъ къ Евсевію (80) и 11. Льву (113) видно, что всё эти толкованія къ 433 году были уже написамъ.

<sup>18)</sup> О томъ, что замъчанія на анвесматизмы писаны прежде Есесскаго Собора, Осодорить говориль самъ въ предисловіи къ Пенталогу, какъ пишеть Марій Меркаторъ (Oper. Pars 2 lib. 3); Осодоръ чтецъ (Н. Е. 2. р. 565) ошибается, говоря противное о времени анасематизмъ. До какой степени правъ быль Осодорить въ своихъ замъчаніяхъ на анасематизмы Екриловы, это показаль Естеній Бульаръ. См. жизнеописаніе Осодорита при изданіи сочиненій Осодорита. Замъчанія посланы при

антіохійскимъ убѣждалъ и Несторія обратиться съ строгимъ вниманіемъ къ своимъ мыслямъ и поспѣшить усповоить волненія, произшедшія изъ за него въ цервви <sup>13</sup>). Когда нѣкоторая поспѣшность, допущенная Кириломъ на Соборѣ въ рѣшительномъ заключеніи суда надъ Несторіемъ, подала поводъ объявить неправильными дѣйствія Собора: Өеодоритъ (въ 432 г.) написалъ новое сочиненіе протист Кирилла <sup>14</sup>). Но потомъ, когда спокойнымъ размышленіемъ ближе разсмотрѣны были опредѣленія Ефесскаго Собора: Өеодоритъ и патріархъ антіохійскій вошли въ миролюбивое сношеніе съ Кирилломъ; Несторій и прежде того никогда неоправдываемый, былъ осужденъ и союзъ братства послѣ того не нарушался <sup>15</sup>).

По смерти святаго Кирилла (444 г.) постигли Оеодорита тяжкія искушенія. Діоскоро, преемникъ Кирилла, властолюбивый и неистовый единомышленникъ Евтихія, подняль противъ Оеодорита гоненіе: сперва обвиняль онъ его предъ антіохійскимъ патріархомъ въ неправославіи и написаль жестокое укорительное письмо къ самому Оеодориту. Напрасно Оеодоритъ самыми кроткими письмами и исповъданіемъ въры оправдывался предъ нимъ. Діоскоръ послаль съ довъреннымъ въ Константинополь обвиненіе противъ Оеодорита и прочихъ восточныхъ епископовъ въ несторіанствъ. Оеодосій, довърчивый къ клеветамъ, безъ

письм'я къ Іоанну Антіох. Патріарху. Op Theodor ex ed. Sirmondi T. 4, in editione Halensi T. 5. P. 1. p. 1—68. 4. p. 1288.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) См. о Кирилат Алекс. пр. 33.

<sup>14)</sup> Меркаторъ пишетъ, что въ это время писагъ Осодоритъ Пенталота противъ Кирила, сочинение дошедшее до насъ только въ отрывкъ (изд. inter opera Mercatoris. Т. 2. р. 267—271 in Garnieri, Avctar. op. Theodoriti p. 40—50.

<sup>15)</sup> Epist. Theodoriti 73. Леонтій Византійскій еще въ 6 в. писаль (de Sectis. р. 45. 4). "Надобно знать, что ходять письма Осодорита въ Несторію, въ которыхъ одинъ другаго они пріемлють: но она вымышленныя, ихъ выдужывають еретики съ тамъ, чтобы ими сражаться съ Соборомъ (Есскимъ)". Самъ св. Кирилъ писалъ (ad Valerianum): «если накоторые говорять, будто они (восточные) совсамъ другое утверждають: то такимъ не надобно довърять, а следуеть гнать ихъ какъ обманщиковъ и ажецовъ подобныхъ отцу своему діаволу. Если они станутъ показывать и письма, будто бы писанныя мужами знаменитыми, а на деле только вымышленныя, то не савдуетъ довърять ихъ наглости». Гармера, собраний (послъ Сирмонда) новый томъ переписки Осодоритовой, вовсе не обратиль вниманія на эти свидательства Леонтія и самаго Кирилла. Следуя симъ свидетельствамъ должны мы признать за подложныя такъ называемыя письма Осодорита: a) въ Hecmopino in Garnieri avct. p. 74. 95. 646; 6) no loamy Antioxinckony o cuepte Kepessa (Baronius ad an. 444. N. 23. Ep. 180. Garnieri): писавшій посявднее письмо не уміль сообразить и того, что Кириллъ умеръ не въ молодыкъ летакъ и что писать о смерти Кирилла • къ Іоанну антіохійскому было уже слишкомъ поздно,--Іоаннъ давно быль во гробъ (Сл. пр. 18); е) таково же письмо въ Домну Антіох. в Абундію (Garnieri avct. р. 1362). Отсель довольно несправедливаго свазано о бл. Осодорить, въ Восир. чтен. ч. XI. 444-449, -гав савпо савдовали Гарньеру.

разбора своею рукою написалъ указъ Осодориту не оставлять г. Кира ни на шагъ и обвиналъ Өеодорита въ томъ, что будто онъ возмущалъ церковь частыми Соборами. "Первосвященникъ, справедливо писалъ Осодорить, сталь игрушкою клевети, не получивъ на свою полю и того, что дозволяють грабителямъ гробовъ, т. е. чтобы спрошенъ онъ быль, справедливо ли то, въ чемъ обвиняють его" 16). Въ слъдъ затъмъ Діоскоръ, чтобы уничтожить защитника православія въ общемъ мнъніи, поразилъ Өеодорита анасемою 17). Гнъвъ Діоскора и его единомышленниковъ возбужденъ быль тымъ, что Осодорить въ это время написаль Полиморфось, самое спокойное, но весьма сильное опроверженіе евтихіанства. Подкрвиляемый Евдовсією, Діоскоръ усивлъ и въ томъ, что Осодосій веліяль сжечь Полиморфось 18). Хотя въ томъ же 448 г. Евтихій, вынужденный открыть скрываемое лукавством нечестивое ученіе свое, осужденъ быль на Собор'в въ Константинопол'в, но въ следъ за темъ назначенъ новый Соборъ въ Ефесъ, гле Діоскоръ явился жаркимъ единомышленникомъ Евтихія, —и на этомъ-то разбойническомъ Соборъ (въ 449 г.) Осодорить заочно лишенъ быль ещископскаго сана, а св. Флавіанъ, низложенъ съ престола и скоро лишелся жизни, какъ страдалецъ за въру. Осодоритъ доведенъ былъ до того, что въ обители, куда заточили его, теривлъ нужду въ средствахъ къ жизни. Но писалъ: "Богъ, Который подаетъ богатую пищу птенцамъ вра-на, необходимое доставляетъ и мнъ" <sup>19</sup>). "Оплакиваю належащее бъдствіе: но утвіпаюсь за себя, избавись оть волненій и наслаждаясь пріятнымъ для меня уединеніемъ" 20). Заботливый не столько о себъ, сколько о дълъ

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Epist. 78. ad Evterchium Praefectum. Здёсь и въ трехъ другихъ письмахъ (Ер. 79. 80. 82). Өеодоритъ подробно описываетъ свое положеніе и нъкоторыя современныя обстоятельства. Письма въ Діоскору Ер. 60. 83. Изложенное въ последнемъ письма исповъданіе въры вполять согласно съ тъмъ исповъданіемъ, которое предписано св. Кирилломъ; Өеодоритъ осуждаетъ не именующихъ Маріи Богородацею, и раздъляющихъ Единороднаго на два лица...-Сына.

<sup>17)</sup> Theodoriti. Epist. 86 ad Flavianum, въ письмъ къ П. Льву Ер. 113. Онъ пишетъ, что это было за годъ до сосскаго евтихіанскаго Собора слъд. въ 448 г.

<sup>18)</sup> Pars 3. Conc. Ephesini latrocinii—cap. 47. Во 2 разговоръ Полимореоса говорить о Кириллъ Алек, съ великою похвалою и какъ уже объ умершемъ: р. 86.

<sup>19)</sup> Epist. 123. ca.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Еріst. 124. Изъ письма видно, что кто-то изъ состраданія присладъ Өео-дориту довольно значительное пособіє; но Өеодоритъ, оставивъ немногое, отослать прочее къ сострадательному другу, какъ излишнее. См. еще Epist. 114. 116. 119. 131 писанныя въ это время. Когда онъ получилъ только первое извѣстіе объ осужденів его на Соборѣ, то писалъ: «Всѣ страданія, какія постигаютъ меня за ученіе бомественное, охотно пріемлю. Иному и быть нельзя, когда мы вѣруемъ въ обѣтованія Божіи, вѣруемъ въ то, что страданія временныя не стоятъ той славы, которая должна открыться въ насъ. И что говорю я о наслажденів будущихъ благъ? Если бы сражающемуся за истину не предлежало и никакой награды; самой истины слишкомъ достаточно для того, чтобы побудить друзей ся съ радостію идти за нее противъ всѣхъ

православія, Осодорить отправиль въ 449 г. пословъ въ П. Льву съ просьбою о помощи 21), занимаясь между темъ исторією Церкви 22). Въ 450 г. Осодосій умеръ, а благ. Маркіант и Пулхерія приняли въ управление Имперію и Осодоритъ возвращенъ былъ своей паствъ. Къ 451 г. созванъ вселенскій Соборъ въ Халкидонь; Осодорить просиль Императора, чтобы и его дело было разсмотрено на Соборе 23). Онъ быль вызвань въ числе прочихъ для заседаній на Соборе. Египетскіе епископы не хотъли допустить его до того, произвели даже смятеніе на Соборъ: но по воль Императора онъ заняль мъсто между Отцаии Собора и въ 8-е засъданіе, которое все посвящено было разсмотрънію діла его, торжественно быль оправдань. "Всв достопочтенные еписконы сказали: Осодорить достоинь каседры, пусть Церковь приметь Пастыря; пусть Церковь приметъ Православнаго учителя" 24). Возвратясь въ Киръ, Осодоритъ проводилъ остальную жизнь въ обители близъ Кира; не преставая управлять делами своей Церкви, онъ однакожъ старался быть более съ Господомъ, чемъ съ людьми 25), посвящаль вреия подвигамъ молитвы и ученымъ трудамъ на пользу Церкви: по просыбъ Консула Споракія написаль въ 453 г. исторію басней еретических, съ опровержениемъ ихъ 26), потомъ по просыбъ учениковъ свонхъ, писалъ толкование на Октатевия, вниги Дарстви и Паралипоменонъ 27).

Въ 457 г., на 38 своего епископства, Осодоритъ скончался въ миръ съ Церковію <sup>28</sup>). Евтихіяне продолжали ненавидёть Осодорита и

опасностей». Epist. 21. Темъ, которые совътывали ему молчать и обращаться въ мирамъ искусства, онъ отвъчаль, что слово Божіе не велить молчать объ истинъ, что безъ любви ничего не значать ни какія добродътели. Epist. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Epist. 113. ad Leonem. Leonis Epist. 22. 24. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Haeretic. fabul. lib. 4. с. 1. «Объ этомъ пространно написалъя въ церковной исторіи; потому излишне говорить здёсь».

<sup>23)</sup> Concilii Chalcedon. act. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Факундъ Герміанскій pro defens. trium capit. lib. 5. c. 5. Concil. Chalced. Act. 1. et 8. См. объ Анатолів.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Состояніе свое описываеть онь въ писыма въ эконому Іоанну (Epist. 147), касаясь и накоторыхъ современныхъ обстоятельствъ.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Письмо въ Споравію, который въ 451 г. былъ пословъ Инператора на Халкид. Соборъ, а въ 452 г. былъ Консуловъ. Сл. прим. 22 и 27. Въ предисловіи объщаєть говорить: «въ 4 книгъ о новъйшихъ ересялъ Арія и Евномія и какія вознивли до сей послъдней, которую Господь недавно совствъ истребилъ». Эта послъдняя безъ сомитнія есть ересь Евтихіева.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Объ Октатевкъ говоритъ въ предисловіи къ толкованію книгъ Царскихъ и здѣсь же говоритъ, что толкованіе писано по просьбѣ Ипатія; а въ 1 отв. на Левитикъ говоритъ о сочиневіи противъ Еллинновъ и противъ ересей, о толкованіи пророковъ и посланій Ап. Павла. (прим. 9. 11. 26).

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Геннадій пишеть, что <del>Ос</del>одорить живъ быль при возшествін Льва на прес оль Имперін (457 г.)

довели діло до того, что, спустя сто лівть послів смерти, память его была потревожена. Императоръ Юстиніанъ желая сблизить евтихіянъ съ церковію, положиль осудить вниги его, которыя слишкомъ не нравились имъ, и на 5 Вселенскомъ Соборів сочиненія Феодорита, писанныя противъ Кирилла, подверглись осужденію: впрочемъ самъ Феодорить, такъ же какъ всів прочія сочиненія его, не были осуждены.

Іоаннъ Евхаитскій писалъ: повъствуя о мудрыхъ учителяхъ, вписываю въ числе ихъ и Осодорита, какъ мужа божественнаго какъ учителя великаго, какъ высокій столпъ православія; если пошатнулся онъ, по нъкосму случаю: человъкъ онъ,—не осуждай, человъкъ \*).

#### § 219. Въ сочиненіяхъ онъ: а) толкователь писанія, б) историкъ.

 $\Theta$ еодорить является въ своихъ сочиненіяхъ толкователем инсанія, историком догматико-полемиком  $^{29}$ ).

Өеодорить—занимаеть весьма почетное мъсто между толкователями писанія. Онъ и много занимался изъясненіемъ писанія, и имъль дарованія толкователя.

Образъ толвованія его следующій:

- а) Невидно, чтобы онъ достаточно зналъ еврейскій языкъ, но онъ иногда обращалъ вниманіе на его свойства <sup>30</sup>), особенно же разсматривалъ значеніе текста въ переводахъ греческомъ и сирскомъ.
- б) Объясненія его всего чаще парафрастическія и симслъ словъ выражается не многословно, но ясно и довольно живо.
- в) Филологическія и историческія замізчанія встрізчаются не часто: за то не уклоняєтся онъ къ догматическимъ и нравственнымъ размышленіямъ. По собственнымъ словамъ его, онъ старался избігать трехъ недостатковъ: страсти къ аллегоріямъ, покушенія изъяснить все изъ Іудейской исторіи и наконецъ излишней общирности изложенія зі). И это намізреніе выполнено имъ съ полнымъ успізхомъ.

<sup>\*)</sup> Bandini fasciculus rerum eccles., р. 110. Свят. Димитрій: «мы же со святыми Отцы—Григоріємъ Нисск. Өеодоритомъ и прочими речемъ». Сочин. Т. 2. стр. 557. Сим Synodo Theodoretum profitentem recta veneremur, говорить Григорій Двоесловъ р. 171. П. Фотій называеть Өеодорить блаженнымъ (Bibl. cod. 273); Св. Никифоръ (Chron 1. 1.) ученъйшимъ Епископомъ; Өеодоръ Чтецъ—мужемъ блаженной памяти (Praef. ad Hist.).

<sup>&</sup>lt;sup>29)</sup> Сочиненія Өеодорита изд. а) Сирмондъ и Гарньеръ (Ор. gr. lat. Par. 1642—1648); б) Евгеній Бумаръ (Ор. gr. lat. Halae. Magdeb. Т. 1. 5. 1768—1770. 8); б) Шумьцъ и Нессельтъ (Ор. gr. lat. Halae 1769—1774. Т. 1. 5. 8.). Въ русси. переводъ подъ реданцією Твор. Отцевъ отдъльно издано соч. Өеодорита въ 7 томахъ и Церковная Исторія, его-же, издан. Спб. 1852.

<sup>30)</sup> Haupum. ad Gen. c. 1. T. 1. p. 10. in. Psal. 30. 1. in. Ps. 40. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Expos. in Psalm. T. 1. P. 2. ed. Schulze p. 603.

- г) Въ осможнижени, въ внигахъ Дарстве и Паралипоменоне объясняеть онъ только трудныя мъста; а на Псалмы, Ппснь пъсней, на всъхъ Пророкове и посланія Ап. Павла предложены непрерывныя толкованія \*).
- д) Өеодоритъ пользовался трудами предшественниковъ своихъ и особенно трудами Златоустаго, но съ выборомъ лучшаго, не увлекаясь ни чьимъ авторитетомъ <sup>32</sup>).

Всв толкованія его таковы, что ихъ никогда не сочтутъ излишнине для разумънія писанія, но толкованіе его на посланія Ап. Павла образцовое 33). Фоти такъ отзывается о толкование его на кн. Пр. Даніила: "Мужъ Фй, истинно мудрый, въ изъясненіи пророчествъ превосходить не только Ипполита, но и другихъ. Едва ли кто другой употребляль языкъ болве приличный толкователю. Своимъ чистымъ и выразительнымъ словомъ онъ подлинно разливаетъ свётъ на темныя изрёченія, а сладостію своей річи, какъ бы приманкою, привлекаеть къ себв. Къ тому же онъ никогда не вдается въ отступленія и въ разсужденія стороннія для предмета; никогда не произведеть въ читатель пресыщенія и при всемъ томъ успъваеть разрішать всі недоумінія; не слишкомъ кратво и не слишкомъ пространно, легко и внятно учитъ читателей своихъ. Онъ не опускаетъ ничего, что можетъ служить къ объяснению. Потому онъ владветъ совершенствами толкователей самыхъ лучшихъ... Таковъ онъ не въ этомъ только трудъ; но почти во всвхъ сочиненіяхъ, гдъ объяснялъ онъ Св. Писаніе ")". Изъ толкованій В. Завъта самое лучшее толкование Псалмовъ. Оно внимательно объясняетъ буквальный синслъ, не уклоняясь въ иносказанія, и основательно указываетъ на пророческія м'яста.

2. Между историческими сочиненіями его: а) первое м'ясто занимаеть *Церковная Исторія*. Въ 5 книгахъ описываеть она событія Христіанской Церкви съ 323 до 428 г. <sup>34</sup>). Конецъ исторіи Евсевія

<sup>\*)</sup> Кром'я пространняго толкованія на Псалмы, Гарньеръ in Avctario op. Theod. р. 7) издаль извлеченія изъ толкованій *Өеодорита* на псалмы, изв'ястныя и по древи. славин. переводу. Но въ эти извлеченія внесено довольно и такого, чего не инсаль Өеодорить.

<sup>32)</sup> Cm. exposit. in ep. Pavli p. 3. ed. Schulzii.

<sup>33)</sup> Cm. Richter de Theodoreto Epistolarum Pavlinarum interprete. Lips. 1828 r. Glossarium Theodoretianum ad usus exeget. et critic editum a L. Bauero Halae 1775.

<sup>\*)</sup> Bibl. cod. 203. p. 526. Ca. cod. 205.

<sup>34)</sup> Осодорить въ концъ исторіи: «оканчивая Исторію, прошу читателей почтить трудь мой молитвами. Исторія обнимаєть 105 лють, начинаясь съ Арієва неистовства и оканчиваясь смертію достожвальных в мужей Осодора (Мопсюэтскаго) и Осодота Антіохійскаго». Если Исторія хвалить Осодосія за перепесеніе мощей Златоустаго, котороє было въ 438 г., а между темъ спокойно говорить о Кириаль истор, учиніє объ отц. церкви. т. пі.

служить началомь исторіи для Өеодорита. Сократь и Созомень продолжали Евсевія прежде Өеодорита: но читая ихъ исторію, Өеодорить видълъ, что много достойнаго памяти опущено ими, другое разсвазано слишкомъ коротко; и онъ ръшился пополнить недостатки предшественниковъ. "Все, что осталось не внесеннымъ въ Исторію Церкви, говоритъ онъ, я постараюсь описать. Ибо равнодушіе въ славъ знаменитыхъ дълъ и опущение сказаний полезныхъ считаю дъломъ преступнымъ... Конепъ повъствованию его (Евсевія) поставляю началомъ монхъ повъствованій" \*). "Когда Максентій, Максиминъ и Ликиній, беззаконные и нечестивые тираны, погибли; грозныя облака, нагнанныя ихъ яростію на Церковь, разсвялись и уступили место прочному миру. Объ этомъ много заботился Константинъ,—Государь, призванный къ тому не по про-изволу людей, но по особому устроенію Божію, какъ Божественный Апостоль. Онь выдаль указы, которыми воспрещалось приносить жертвы идоламъ и позволялось строить Церкви. Онъ ввърилъ управление областями Христіанамъ"... Но благоденствіе Церкви скоро нарушено было новымъ заблужденіемъ, которое «изобръль лукавый, внушая не боготворить тварь, какъ делалъ прежде, но низвести Самаго Творца въ рядъ тварей». Первыя съмена лукавый діаволь бросиль въ городъ Александріи чрезъ священника тамошней церкви "Арія, которому поручено было изъяснить Св. Писаніе для народа". Такъ начинаетъ переую книгу своей исторіи Өеодорить. Далье онь подробно описываеть исторію Арія и первый Вселенскій Соборъ; разсказываеть объ обретеніи Креста Господня благоварною Еленою, и, обращаясь къ аріанству описываеть козни Евсевія никомидійскаго покровителя аріанству и гоненія противъ св. Аванасія, наконецъ, сказавъ о распространеніи въры въ Евіопіи и Грузін, оканчиваеть первую книгу смертію Константина В. — Во второй книзь говорить о распряхь Христіанства при Констанців, котораго уподобляеть слабому тростнику, свлоняющемуся туда и сюда по движенію вътра. Въ третьей подробно изображаеть исторію богоотступника Юліана. Въ четвертой кратко говорить о Валентіанъ и подробно — о Валентъ — изступленномъ повровителъ аріанства. Послъдняя книга посвящена знаменитымъ событіямъ, прославившимъ царствованіе Өеодосія Великаго и Аркадія. "Моя исторія, говорить сочинитель въ последней главе, обнимаеть собою сто пять леть, начинаясь безуміемъ и оканчиваясь съ кончиною достохвальныхъ мужей Оеодора и Оеодота" (антіох. архісп. + 428 г.). ІІ. Фотій такъ отзывается о достониствъ Исторіи Өеодоритовой: «Изъ всёхъ, которыхъ наименоваль я (а онъ сказаль о Евсевів, Сократь, Созомень и Евагрів) онъ нишеть слогомъ

Алекс. и молчить о Ессскомъ Соборъ; то это служить только свидътельствомъ о скромности и умъренности Историка и уважения къ вел. Златоустому.

<sup>\*)</sup> H. E. 1, 1.

болве приличныть Исторіи: ясень, важень и не слишкомь общирень" 35).

- б) Боголюбивая Исторія (фідовеа) или жизнь Святыхъ, 30 современных в подвижниковъ Сирскихъ. "Если воздвигаютъ статуи или публичные памятники, говорить здёсь Оеодорить, въ честь такихъ людей, которые отличались только на какихъ нибудь одимийскихъ играхъ, хотя память ихъ приносить болье вреда, чыть пользы; то можно ли не передать потомству подвиги Св. мужей, которые въ бренномъ тыль явились безстрастными Ангелами и на земл'в вели жизнь небесную?" Предупреждая недовъріе къ чудеснымъ дъяніямъ Святыхъ, Осодоритъ говорить далье, что а) несправедливо измърять величіе другихъ собственною слабостію; б) Господь соразмёряеть дары свои съ расположеніями своихъ рабовъ; в) если творили чудеса Моисей и Илія: то чудеса, которыя онъ будеть онисывать— дело той же благодати Божіей; г) свидътелемъ большей части этихъ чудесъ былъ онъ самъ, о другихъ слышаль отъ такихъ лицъ, которыхъ нельзя подозревать ни во лжи, ни въ самообольщении. Въ своей истории боголюбивыхъ Осодорить помъщаетъ такія лица, которыя представляли собою образецъ какихъ либо особенных подвиговъ; потому-то исторія его, при небольшомъ объемъ, такъ разнообразна. Сочинение оканчивается превосходнымъ объяснениемъ значенія любви христіанской, одушевлявшей подвижниковъ. Почти вся эта исторія поміщена Св. Димитріємь вь разныхь містахь Четінхь Миней; а седьмой Вселенскій Соборъ приводиль изъ нея свидітельство о почитаніи св. иконъ.
- в) Обзоръ еретических басней въ 5 книгахъ, сочинение очень полезное для всякаго, кто занимается изучениемъ догматовъ Православной върм. Въ первой книгъ Өеодоритъ разсматриваетъ ереси, допускавшия два начала; во второй ереси признававшия Іисуса Христа за простаго человъка; въ третьей говоритъ о расколахъ, въ четвертой показиваетъ заблуждения Аріянъ, Несторія и Евтихія; въ пятой излагаетъ ученіе о догматахъ върм, противоположное ученію еретиковъ 36).

<sup>35)</sup> Bibl. cod. 33. Исторія Өводорита inter opera T. 3. Hist. Eccl. Evsebii, Socratis, Sozom. Evagrii Theodoriti et Philostorgii, gr. lat. ed. a Reading, Cantobr. 1720. Taurin. 1748. Русскій переводъ (Спб. 1852 г.) далеко не изященъ въ сравненіи съ подлинникомъ.

<sup>36)</sup> Пятая внига, «изложеніе догматовъ» въ русси. пер. поміщена въ Христ. чт. 1844 г. Гарньеръ, несправедливый въ Өеодориту во многомъ, говоритъ, что 12 и 13 главы 4 книги не принадлежать Өеодориту по тому самому, что въ 12 главъ прямо и різно обличается ученіе Несторія. Но а) ученія Несторіева Өеодоритъ никогда не оправдываль: самое первое письмо его, посланное отъ имени Іоанна Ант. уже показывало, что онъ не оправдываль ученія Несторія (прим. 13); б) сочиненіе о ересяхъ писано спустя ок. года послі Халкидонскаго собора (прим. 26); в) Авва Өеодоръ, показывал содержаніе дійствій Ееесскаго Собора, говориль: «если ито хочеть знать, какъ для Өеодорита ненавистень быль Несторій, пусть

Эта последняя внига составляеть превосходный опыть систематическаго изложенія догматовъ вёры. Бл. Өеодорить излагаеть тё только догматы, которыхъ касались еретики до Ефесскаго Собора и съ тёхъ только сторонъ, съ которыхъ оне подвергались тогда нападенію. Достоинство сего изложенія состоить въ ясности и последовательности мыслей и въ умномъ выборе месть Св. Писанія, обличающемъ въ сочинителе глубокое знавіе Писанія.

г) Большая часть писемъ Өеодорита (всёхъ ихъ до 180) принадлежитъ исторіи, изображая современныя ему обстоятельства, особенно по спорамъ о догматахъ вёры <sup>37</sup>).

#### § 223. в) Учитель въры.

- 3) Между полемико-догнатическими сочиненіями Вл. Осодорита: а) Врачевание предразсуднова Елминских или иначе — "Познание Евангельской истины изъ Еллинской философін" — сочиненіе превосходное. Осолорить съ отличнымъ искусствомъ и силою защищаеть христіанство противъ людей подобныхъ Юліану; живо описываетъ заблужденія религіи и философіи языческой, и основательно доказываеть недостаточность всего, что ни изобръталь умъ человъческий для успокоенія духа. Въ восьмой внигъ довазываетъ, что почтеніе, вакое воздають христіане Святымъ Божіниъ, начего не имветъ общаго съ язычествомъ и изображаетъ помощь, вакую оказываютъ христіанамъ Святие Божін. "Города, говорить онь, обладающіе частицами мощей ихь, видять въ нихъ своихъ защитниковъ и получають, по ихъ ходатайству, великую благодать. Детямъ даютъ имена святыхъ, чтобы поручить покровительству ихъ. При ихъ мощахъ въщаютъ изображения глазъ, ногъ, рукъ изъ золота или серебра, вавъ явные памятники, свидетельствующие о болезняхъ, отъ которыхъ были исцелены. Ихъ праздничные дни проводять въ молитвъ, пъніи священныхъ пъсней и слушаніи Слова Божія 38).
- б) О Промыслю, сочинение изложенное въ 10 Словахъ, одно изъ превосходивищихъ произведений, и по изложению мыслей, и по изяществу слога. Сочинитель показалъ въ этомъ произведении, что онъ владветь общирными познаніями въ философіи, умъеть излагать мысли

прочтетъ Осодоритову живгу о сресяхъ. Тоже самое говорилъ Леонтій въ сочинени своемъ de sectis. Фотій (Bibl. cod. 56) писаль, что въ книгъ противъ сресей Осодоритъ «доходитъ до Несторія, косго чудно обличастъ и продолжастъ до Евта-хісвой среси».

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Для примърв см. пр. 3—9. 15—17. 19—21. 25.

<sup>28)</sup> Тъ-же мысли р. 591, 600, 656, 580.

отчетливо и посл'ядовательно, в'врно понимаеть и в'врно излагаеть смыслъ изреченій Писанія и въ состояніи оживить р'вчь выраженіями чувства, слогомъ изящнымъ и чистымъ \*).

в) Ераниста или Полиморфоса (т. е. собиратель или многовидний)—сочинение весьма полезное, по основательному обличение евтихіанства; послёднее наименование дано ему въ томъ смыслѣ, что въ ученіи, которое обличается имъ, сочинитель видитъ смѣсь заблужденій Маркіона, Валентина, Аполлинарія и Арія. Въ первомъ изъ трехъ разговоровъ (ἄτρεπτος) Өеодоритъ разсуждаетъ о томъ, что Слово, ставъ плотію, не изивнилось; во второмъ (ἀσύγχιτος) о томъ, что во Христѣ соединеніе Божества съ человѣчествомъ не слитное; въ третьемъ (ἀπαθής) о томъ, что божество Спасителя неприкосновенно было страданіямъ зэ).

Въ догматическомъ ученіи Өеодорита видно строгое вниманіе къ слову Божію, какъ основанію въры, и притомъ вниманіе къ точному, буквальному, значенію его; онъ и здёсь ученикъ Златоустаго, питомець антіохійскаго училища, гдё вообще остерегались увлекаться созерцаніями аллегоризма. Если такое расположеніе духа, вмёстё съ излишнею доверенностію къ другу молодыхъ лётъ Несторію, выставляло Оеодорита не всегда справедливымъ въ отношеніи къ александрійскому Пастырю а): въ замёнъ того оно же показало въ немъ перваго защитника православія противъ Евтихія и предостерегло самого Кирилла отъ нёкоторой неточности въ изложеніи ученія. Особенно нельзя не быть признательнымъ за его ревность о точномъ изложеніи библейскаго ученія о Св. Духѣ, за что не совсёмъ жалуютъ его на западѣ 40). Слова изъ письма его о примиреніи Египта съ востокомъ — могутъ служить луч-

<sup>\*)</sup> Памятинками ораторскаго таланта Өсодоритова служать еще: а) Пожвальное Слово Іоанну Предтеча Auctar. р. 21. 1; б) Пять Словъ объ Іоанна Златоустомъ, сожранившіяся только въ извлеченіи у Фотія (Cod. 277. Auctar. р. 30).

зэ) Два первые разговора перев. въ Хр. Чт. 1846 г. Фотій (Bibl. cod. 46) читаль «27 книгъ Осодорита противъ разныхъ предложеній евтихіанских». Но изъ этихъ книгъ 20 последнія, какъ показываетъ отзывъ Марія Меркатора, принадлежать Едеверію епископу тіанскому; а первыя семь вероятно—то же сочиненіе, которое Осодоритъ называетъ (см. прим. 9) сочиненіемъ «О богословіи и воплощенія въ семи книгахъ» и которое для насъ потеряно, какъ неколько другихъ.

а) Константинопольскимъ Соборомъ (Асt. 8. et сар. 13) осуждены сочиненія Оеодорита: защищеніе Оеодорита почти потерянное (Mansi IX, 252—254), критика на анасематизмы Кирилла (Ер. Т. 5, р. 1—68), письмо къ инокамъ евератесскимъ ed. Schulze Т. 4, 1293—300). На Соборъ же положили: «Не осуждать всъхъ сочиненій Оеодорита, а только тъ, что писаны противъ 12 главъ Кирилла, и что самъ онъ осудилъ на Халкидонскомъ Соборъ... Прочія сочиненія не только принимаємъ, но и пользуемся ими противъ еретиковъ». (Mansi IX, 450—452).

<sup>40)</sup> Гарньерз писаль жестокую полемику противъ Осодорита по сему предмету (Avctar Garnieri). Подобное было еще въ 12—14 въкахъ. См. Іосиса Врісния, Та горевечта. Лецчеа 1718. Тор. d. s. 121.

шимъ свидътельствомъ и о личности догматиста Осодорита и о въръ Церкви относительно Св. Духа. "Вогъ всъмъ премудро управляющій, промышляя о нашемъ единомысліи и заботясь о спасеніи людей, устроилъ такъ, что мы согласились въ одномъ и, томъ же и думаємъ согласно между собою. Ибо вмъстъ, читая посланія, присланныя изъ Египта,—мы нашли, что присланныя отгуда посланія согласни съ тъмъ, что сказано на словахъ. Нынъ полученныя посланія Кирилловы сіяютъ евангельскимъ благородствомъ (Εὐγένεια); ибо въ нихъ проповъдуется Господънашъ Інсусъ Христосъ, какъ совершенный Вогъ и совершенный человъкъ и Духъ Св., какъ имъющій бытіе не отъ Сына или чрезъ Сына, но происходящій отъ Отца. Видя такую перемъну въ посланіяхъ, прославимъ уврачевавшаго косные языки 41).

### § 221. Левъ Папа: a) въ своей жизни.

Левъ великій, Папа римскій, при Келестинъ діаконъ и ревнитель православія противъ Несторія 1); въ 439 г. легатъ примиритель вождей Аэтія и Альбина въ Галлів; съ 440 г. папа. Въ 443 г. манихеи, выгнанные изъ Африки Вандалами, укрывались въ Римъ, и чтобы не быть примътными, стали принимать участіе въ православномъ богослуженіи и даже въ Евхаристіи, не принимая только крови Господней. Левъ открылъ хитрости, предостерегъ православныхъ и склонилъ многихъ изъ Манихеевъ къ православію 2).

Въ 445 г. начался споръ Льва съ Иларіемъ, арльскимъ митрополитомъ, за предёлы митрополіи, которые, своею властію рёншися ограничить папа. Въ 448 г. Евтихій, котораго еще худо знали на Западъ, пріобрёлъ участіе себё у Льва, который писалъ въ его пользу

Digitized by Google

<sup>41)</sup> Письмо это читаль бл. Маркъ Ессскій на слорентинскомъ Соборъ, именно какъ сочиненіе Осодорита (Concil. ed Labbaei et Harduini Т. 9. р. 298. гед. Т. 13 р. 366). Алляцій (Vindii Synodi Ephesinae. Romae 1661. р. 45. 46. 137.), Котельеръ (также издавній его Monum. grae. Eccl. р. 48. Т. 1. Paris, 1677) сомитвались въ подлинности его. Но часть его читается и въ Дълніяхъ 5 Вселенск. Собора (ар. Mansium lat. Т. 9. р. 294. graece in cod. Veneto S. Marci 504. Catal. р. 267); древній переводъ его въ Синодикъ или въ перепискъ Ессскаго Собора ар. Mansium Т. 5. р. 816. ар. Lupum Epist. in act. Concil. Ephesini. Loran. 1682. р. 431). Сл. Нессельна Ор. Theodor. Т. 4. Р. 2. р. 1354. Замъчаніе противъ Кирила in reprehens. 9 anathematismi (Т. 4, 718). Тоже in ер. 151. еd. Schulze Т. 4, 1293.

<sup>4)</sup> Cm. o Kacciaht nphm. 16. Leo der Grosse und se ine Zeit *Arendt* Mainz. 1835.

3) S. Leonis. Serm. 15. p. 31. Ser. 33. p. 87 Serm. 41. p. 10. Ep. 8. p. 33. Ep. 15 ad. Turrib. p. 62. 71.

и къ императору и къ св. Флавіану; изв'ященный Флавіаномъ о Евтихів, папа послалъ легатовъ на Ефесскій Соборъ, но это ни къ чему не послужило. Узнавъ о насиліяхъ, совершившихся на соборъ подъ защитою любимца царскаго Хризафія, Левъ писаль къ Өеодосію: Императорь! ти должень предоставить епископамъ свободу разсуждать о въръ она устоить, не смотря на человъческую власть и ся угрозы... Твое дъло защищать церковь и укрощать твхъ, которые нарушають покой ея, чтобы Христосъ Іисусъ былъ защитникомъ твоего царства" <sup>3</sup>). Имп. Маркіянъ и Пулкерія въ 450 г. созвали Вселенскій Соборъ въ Халкидонъ; явились и легаты Льва. Письмо Льва съ изложениемъ веры о лице Христа Інсуса, писанное за два года предъ тъмъ въ архіспископу Флавіану, по предложенію легатовъ, читано было на соборъ и одобрено было отцами собора. Легатамъ этого было мало: въ 3-е засъданіе они настоятельно требовали, чтобы письмо папы внесено было въ число постановленій собора о въръ; отцы отвергли требованіе. Потомъ, когда на соборъ было положено, чтобы константинопольскій архипастырь считался равнымъ епископу стараго Рима, легаты сильно возстали противъ сего; но опредъленіе соборное утверждено. Левъ, узнавъ о томъ изъявиль неудовольствіе, особенно на св. Анатолія, даже написаль, что хотя признаеть онъ исповъданіе Халкидонское: но опредъленіе о каседрахъ, говориль онъ, "властію св. Петра Апостола, лишаемъ силы всеобщаго опредвления". Нельзя не сказать, что напрасно столько заботились о возвышении власти св. Петра, который не искалъ первенства для себя и не отрекался даже свыше отвровенную ему мысль представить на разсмотрение собору братий. Потому отцы Вселенскато Собора не дозволяли читать на соборъ и той части посланія п. Льва, гдъ онъ выражаль свое неудовольствіе на 28-е правило собора. Левъ принужденъ былъ не говорить боле о своемъ притязаніи и примирился съ св. Анатоліонъ 1). Блаженный папа действительно быль великъ, когда въ 452 г. силою слова удержалъ Аттилар, готоваго вступить въ Римъ съ огнемъ и мечемъ, а въ 455 г. убъдиль Гензерика по крайней мъръ не проливать крови и не предавать огню зданій въ Римъ 5). Всегда ревностный ко благу церкви, св. пастырь скончался въ 461 г. 6).

<sup>3)</sup> Leonis ep. 42. ed. Qoesn. 43 ed. roman. p. 187. Ep. ad Theodosium 40 ed. Qoesn, 41. ed. Rom. p. 178. Ep. ad Pulcheriam 41 ed. Qoesn. 42 ed Roman. p. 183.

<sup>4)</sup> Leonis Epist. 104. ad Episcopos Synodi; Epist. S. Leonis 79 ad Pulcheriam. Ep. 105 ad Imperator. Ep. 106 ad Imperatr. Ep. 107 ad Julianum. Ep. 109 ad P. Antioch. Maximum. Ep. 119. Ep. 132. 135. 135. 136. Labbæii Concil. Chalced. p. 831—890.

<sup>5)</sup> Acta Sanct. ed. Bollando ad II. April. Кассіодоръ var. Epist. 4. Просперъ Chronic. ad. an. 452. et. 455. Іорнандъ de Reb. Gotfi. c. 42.

<sup>6)</sup> Память его 11-го Апрвая. Acta Sanct. ad. 11 April.

#### § 227. б) Въ сочиненіяхъ накъ учитель догматовъ и накъ учитель иравственности.

Св. Левъ заботился пасти паству не одною властію, но и словомъ Божінмъ; проповъдывать слово Божіе считалъ онъ "должною службою" <sup>7</sup>): заботливость замъчательная собственно потому, что слишкомъ ръдка она въ римскихъ епископахъ. Послъ Льва святаго осталось до 100 Словъ, довольно простыхъ и довольно сильныхъ—и до 140 писемъ <sup>8</sup>).

Учение о въръ въ письмъ ка Фласіану архіспископу Константинопольскому. - Сказавъ, что заблуждение Евтихия есть плодъ гордаго невъжества, полагающагося только на самого себя. Левъ обращаетъ вниманіе каждаго на опыть Церкви и излагаеть ученіе Церкви. "Не понимая того, какъ должно разумъть воплощение Бога Слова, онъ (Евтихий) должень быль следовать тому всеобщему, единогласному ученію, которое исповедуеть вся христіанская церковь, веруя— во Інсуса Христа Единороднаго Сына Божія, Господа нашего, родившагося отъ Духа Святаго и отъ Дъвы Маріи... Это рожденіе, само по себъ единственное и изумительное, должно быть постигаемо не такъ, какъ будто необычайностию рожденія уничтожились обывновенныя свойства родившагося человівчества... Вожество воспріяло нашу немощь, не нарушивъ свойствъ ни того ни другаго естества. Истинный Богь явился въ истинномъ и совершенномъ естествъ истиннаго человъка, весь съ тъмъ что свойственно Ему и весь въ томъ, что свойственно намъ (totus in suis, totus in nostris)... какъ Богъ не терпитъ перемънъ чрезъ снисхождение къ намъ, такъ и человъкъ не уничтожается величість Божества. Та и другая природа дъйствуетъ при взаимномъ общения, свойственнымъ себъ образомъ, т. е. Слово действуеть, какъ свойственно Слову; а плоть совершаеть то, что приличествуеть плоти".

Въ письмъ римскаго пастыря приведено довольно мъстъ изъ Н. Завъта, но безъ надлежащихъ объясненій. Какъ изложеніе мыслей преданія и Церкви объ откровенномъ ученіи оно весьма важно, въ этомъ отношеніи заслужило ту честь, что было читано и одобрено на Вселенскомъ Халкидонскомъ Соборъ. Но при недостаткъ твердыхъ опоръ себъ въ словахъ Писанія, не бывъ ограждено точнымъ объясненіемъ смысля словъ, приводимыхъ изъ откровенія, оно, какъ и естественно, подвер-

<sup>7)</sup> Serm. 7. de passione Domini c. 2.

в) Изд. лучшія. S. Leonis Op. omn. ed. a Quesnelio Paris. 1675, 2 vol. Rom. a Cassiari 1753—55. 1 3 Т. а Ballerinis Venetiis 1757. 1—3. Т. f. Замътимъ, что изданіе Кенеля, по настоянію ісзуитовъ подвергалось запрещенію за то, что будто въ его изданіи испорченъ текотъ Льва, особенно о римской каседръ (Index. libr. prohib. 1682 р. 277). А правда должна сказать, что едва ли говорилъ все то о каседръ римской Св. Левъ, что напечаталъ Кенель.

галось многимъ выраженіямъ, такъ что учителямъ православія надлежало писать апологетическія объясненія ему. Въ письмѣ къ Имп. Льву и во многихъ другихъ блаженный папа также довольно пространно объясняется о соединеніи Божества съ человѣчествомъ въ Іисусѣ Христѣ а).

Для западнаго Пастыря естественно, если онъ о нъкоторыхъ предметахъ и говорилъ неопредъленно, безъ строгой отчетливости <sup>9</sup>). Стоютъ полнаго вниманія дъйствія римскаго епископа въ отношеніи къ манихемъ: если св. Пастырь Рима замътилъ и обличилъ въ нихъ пріобщеніе Евхаристіи подъ однимъ видомъ тъла Христова, какъ "святотатственное притворство"; то это показываетъ, что тогда въ Римъ пріобщеніе Евхаристіи подъ однимъ видомъ было дъломъ невиданнымъ, которое дозволили себъ только манихеи <sup>10</sup>).

Для *правственнаго ученія* Слова и письма св. Льва содержать въ себѣ много прекраснаго. Они богаты психологическими наблюденіями и это составляеть отличительную и лучшую черту ихъ <sup>11</sup>). Св. Левъ часто убъждаль паству свою творить дѣла *милосердія*. Долгъ милосердія, говориль онъ, опредѣляется не по мѣрѣ благъ, а расположеніемъ сердца. Онъ общъ для всѣхъ, какъ всѣ должны любить ближняго и по любви помогать ему <sup>12</sup>). Богатые сами должны отыскивать бѣднаго, чтобы помочь ему <sup>13</sup>). Богъ для того и даетъ богатство, чтобы оно текло къ бѣдному. Тѣ злоупотребляють имъ, на бѣду себѣ, которые расточають его на пустые предметы, или берегуть его въ заперти. Потому то Господь говорить намъ, что милосердіе для насъ ключь къ царствію небесному <sup>14</sup>). Св. Левъ одобряль пость <sup>15</sup>), какъ средство къ укрощенію страстей, но говориль, что онъ долженъ быть соединяемъ

a) Epist. 28. 124. 129. 136. 165. Sermo dogmaticus p. 36.

<sup>\*)</sup> Блаж. Левъ не разъ говоритъ, что слова: «на семъ камент созижду церковь, означаютъ: на твердой върт созидается церковь (Ор. 1. р. 12. 13. 193. 461). Но затъмъ встръчаются странныя выраженія: S. Petrus primas omnium episcoporum; totius ecclesiae princeps. р. 13. 19. 291. ecclesiastici primatus cathedra divinitus sic Petro tradita, ut perpetua sit soliditate fundata. р. 436. Ер. 5. § 2. Вотъ свидательство объ отчетливости его въ мысляхъ. «Вы должны такъ пріобщаться трапезы Господней, чтобы не сомитваться въ дъйствительности тъла и крови Господней». Очень хорошо! по какъ это доказывается? «Ибо то пріемлете устами, во что въруете». Гимлое основаніе! это ведетъ слушателя къ неправымъ мыслямъ о Св. тайнтъ. De ieiunio sept. mensis Sermo 6 сл. De passione. Sec. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Sermo 42 n. 5. in Quadrages. T. 1. p. 217.

<sup>11)</sup> См. особенно Ser. 43, 9. 2—6. Ser. 32. § 2—4. Ser. 36. § 2—4. Ser. 68. 1—3. Ser. 69. 9. 2—6.

<sup>19)</sup> Ser. 7; it. 5. 6. 9. 16. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Ser. p. 17.

<sup>14)</sup> Ser. 8. c. 3. Ser. 9. c. 3. Ser. 10 c. 1.

<sup>15)</sup> Sermones 39-50 in Quadragesima; Serm. 12-20. 78-81. 86-94, in ieiuniis quatuor temporum.

съ подвигами души для Господа и ближнихъ <sup>16</sup>). Говоря *о молитеп*, св. Левъ убъждаль обращаться за помощью къ ходатайству Святыхъ <sup>17</sup>) и заповъдывалъ чтить Св. мощи и празднества ихъ <sup>18</sup>).

Значительная часть писемъ св. Льва посвящена устроенію благочинія на Западъ <sup>19</sup>).

Что касается до "Сакраментарія П. Льва", то болѣе, чѣмъ сомнительно, чтобы принадлежалъ онъ св. Льву, за исключеніемъ немногихъ частей  $^{20}$ ).

## § 223. Фульгентій, Руспійскій Епископъ: а) въ вижии.

Фульгентій, Руспійскій епископь 1), послёдній свётозарний отблесь великаго свётильника, погасшаго въ слёдующемъ вёкё—церкви африканской 2). Фульгентій родился (въ 467 г.) тогда, какъ Вандалы уже владёли Африкою съ своимъ жестокимъ Гензерикомъ, аріаниномъ. Внукъ кареагенскаго сенатора, рано лишившійся отца, Фульгентій получилъ хорошее образованіе при нёжной заботливости благочестивой матери Маріаны 3). Король Гунеринъ облекъ его званіемъ кареагенскаго прокуратора: но чтеніе сочиненій бл. Августина произвело на Фульгентія такое сильное впечатлёніе, что, сложивъ съ себя званіе, онъ явился къ епископу Фавсту, чтобы Святитель принялъ его въ монастырь. "Какъ

<sup>16)</sup> Serm. 12-20. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Ser. 4. c. 5. Ser. 3 p. 11. Ser 34. c. 4. Ser. 83. ed. Qvesn. Ser. 13. p. 32. Ser. 41. p. 112. Ser. 76. Ser. 80 ed. Rom. p. 238. Ser. 83 ed Rom. p. 240.

<sup>18)</sup> Ser. 59 ed Qvesn. 60. Rom. Ser. 100. c. 2.

<sup>19)</sup> О правахъ митрополитовъ Ер. 5. 6. 13. 14. 40. 41. 65. 66; еъ предписаніемъ соблюдать церковныя правила Ер. 1. 4—6. 17. 19. Собираться каждый годъ на областной соборъ Ер. 16. 6. 13. 14. 15. Клиру запрещается торговать Ер. 4; переходить съ мъста на мъсто безъ воли епископа Ер. 1. 2. 13. 14. Правила о крещени Ер. 16. 159. 166. 167. 168. О покаяніи Ер. 108. 159. 167. 168. О бракъ Ер. 159. 167. О поставленіи священниковъ Ер. 4—6. 9. 10. 12. 14. Объ избраніи епископовъ Ер. 10. 13. 14. 167. Объ управленіи церковнымъ имуществомъ Ер. 17. 137.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Blanchnini codex sacramentorum vetus a S. Leone confectus, Romae 1736. Op. S. Leonis, ed. Ballerinorum T. 2. p. 1—162. Анастасій говорить только, что Св. Львовъ прибавлены слова: Sanctum sacrificium, immaculatam hostiam, и нечто болье. Но никакіе памятники не говорять, чтобы Св. Левъ писаль или пересматриваль дитургію. Ballerinorum praef. 3—13. Мураторій оканчиваеть свое изследованіе заключеніемъ, что это литургія 5 въка, но не сочиненіе Св. Льва (Liturgia romana vetus dissert. praelim. p. 24).

¹) О немъ: vita S. Fulgentii a quodam ejus discipulo conscripta при сочиненіяхъ Фульгенція. Acta Sanct. T. 1. Ianuarii p. 32. S.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Руспе, Руспика—римская колонія въ малой Африка, въ провинцін Бизаців. Маннерта Geographie.

<sup>\*)</sup> Vita S. Fulgentii. § 1—19.

можешь ты, который воспитань въ прохладной жизни, говорилъ ему епископъ довольствоваться нашею бъдною жизнію, нашею одеждою по-каянія, постомъ и бодрствованіемъ? Я не могу, отвъчаль молодой Фульгентій: но не откажетъ мнѣ въ твердости Тотъ, Который далъ мнѣ желаніе". Мать слезами убъждала его возвратиться въ домъ для ея покоя: но Фульгентій поручилъ все Господу. Аріане выгнали его и епископа изъ монаєтыря. Фульгентій быль послѣ того настоятелемъ пустынной обители: но и отсюда быль выгнань и попаль въ руки престинной обители: но и отсюда быль выгнань и попаль въ руки пресвитера аріанскаго, который поступаль съ нимъ жестоко. Фульгентій не только сносиль все отъ аріанина, но когда этого священника за его преступленія епископь его опредълиль наказать, Фульгентій просиль епископа простить его. Совершивь благочестивое путешествіе, Фульгентій на пустынномъ острову устроиль монастырь—и (въ 500 г.) противъ воли посвященъ быль въ пресвитера. Не разъ приглашали его къ сану епископа, но онъ уклонился. По смерти Руспійскаго епископа, что въ провинціи Бизаценской, онъ уже не могь отклонить отъ себя тяжкаго званія. Въ санъ епископа продолжаль онъ жить, по правиламъ строгаго иноческаго общежитія виъстъ съ братіями, но виъстъ управляль и церковію какъ ревностный пастырь. Во время гоненія воздвигнутато Травыств общежити вывств св оратими, но вывств управляль и цер-вовію какъ ревностный пастырь. Во время гоненія, воздвигнутаго Тра-зимундомъ, онъ сосланъ вибств съ другими епископами въ Сардинію и здёсь котя моложе всёхъ, но уважаемый всёми изгнанными епископами, отъ имени всёхъ (въ 521 г.) управлялъ действіями Собора <sup>4</sup>). После отъ имени всёхъ (въ 521 г.) управлялъ дъйствиями Сооора ). Послъ 12 лътняго заточения Тразимундъ вызвалъ его въ Кареагенъ съ тъмъ, чтобы выслушать его отвъты на софистические арианские вопросы о въръ. Фульгентий своими отвътами изумилъ Тразимунда, а вроткимъ обхождениемъ съ Арианами возбудилъ уважение къ себъ въ самыхъ врагахъ въры 5). Арианские епископы увидъли опасность для себя со стороны просвъщеннаго Пастыря и убъдили Тразимунда, снова сослать Фульгентия въ Сицилию 6). На горький плачъ прощавшагося съ нимъ ученика тія въ Сицилю ). На горькій плачъ прощавшагося съ нимъ ученика сказалъ Пастырь: "не сокрушайся, я разстаюсь не на долго; мы опять увидимъ цвътущую въру Христову въ странъ сей и миъ опять скоро позволено будетъ проповъдывать ее". Собитіе оправдало слова Пастыря прозорливаго. Гильдерихъ (съ 523 г.), преемникъ Тразимунда, прекратилъ гоненіе; Руспійская паства встрътила своего Пастыря съ псалмами и свътильниками, возсылая радостныя хвалы Господу за возвращеніе Пастыря. Фульгентій пробылъ послъ того 10 лътъ съ своею

<sup>4)</sup> Фульгентіємъ пясана: Epistola synodica Episcoporum Africanorum in Sardinia exulum. Pasho: Liber Synodicus Fulgentii et aliorum quindecim Episcoporum ad Petrum (Diaconum) de incarnatione et gratia.

<sup>5)</sup> Въ это время писаны отвъты на 10 возраженій Аріанъ; три жими королю Тразиминди.

<sup>6)</sup> Во второе заточеніе писаны: З книги къ Мониму; для Евенкія; и писька.

паствою, приводилъ въ порядовъ благочиніе и правов $\mathfrak B$ ріе на Соборахъ и скончался въ 533 г.  $^7$ ).

#### § 224. б) Въ сочиненіяхъ.

Сочиненія, Фульгентія большею частію полемическаго содержанія, какъ и вся жизнь его была борьбою съ врагами правовърія, и состоять изъ трактатовъ, Словъ и писемъ В). Отлично, владъя греческить языкомъ В), хорошо изучивъ Св. Писаніе, 10 , Фульгентій могь быть превосходнымъ библейскимъ филологомъ. Хотя не писалъ онъ толкованій на Св. Писаніе, но вездъ, гдъ приводитъ онъ слова Писанія, видно его отчетливое знаніе Писанія, и слова Писанія составляютъ первый преметь его вниманія и ислъдованія. По направленію своему Фульгенті—первый библейскій догматистъ въ Латинской Церкви.

Полемива Фульгентія была направлена преимущественно против Аріанз и Пелагіянз. а) Противь Аріанз самое знаменитое сочиней три книги Царю Тразимунду, наложеніе того что предложено быю устно во время бесёды съ Тразимундомъ. Оно заключаеть въ себт отвёты о двоякомъ естествё во Христе, о Божестве Сына Божія и объекупительныхъ страданіяхъ Его. Книга противз возраженій аріанскупительныхъ страданіяхъ Его. Книга противз возраженій аріанских съ основательными отвётами. Въ самомъ началё отличный филологь говорить о слове о́росо́стос: Mirum autem est, quod in hoc nomine sonus tantum a quibusdam attenditur, nec dicti intelligentia vestigatur. cum pleraq. non sint antiquitus dicta, et pro temporum cavsarumq оррогтипіtatibus professioni fidei reperiantur inserta... Cur nobis in Homousion putetur prohibendum non sonum dicti considerare, sed sensum?

О Троичт сочинение, писанное по просьбъ нотарія Феликса съ

<sup>7)</sup> Vita S. Fulgentii § 20—29. Память Фульгентія въ западной церкви 1-го Явъ. Venet. 1742.

в) Изданія: Ор. отп. S. Fulgentii, St. Mangeantii Paris, 1684. 4. Venet 1742. Нерtas praesul. Lugd. 1672. Bibl. Patrum Lugdun T. IX. Opera de gratia ed Foggini Romae 1759. Впрочемъ сочененія Фульгентія требують еще строгаго пересмотра. Такъ изъ 100 Словъ Фульгентія, св. Фульгентію пранадаємить едваля и 10; книга къ Нимпъ не его (прим. 11). Фульгентія заставили говорить о Св. Духъ точно такъ же, какъ будто онъ жилъ при какомъ нибудь Папъ 12 въка; ве увидите, у него: Filio или ех Filio, а непремънно—Filioque—кто жъ нынъ столько простъ чтобы не понять, что это—Filioque—дъло чумой руки?

<sup>&</sup>quot;) Vita S. Fulgentii: sic enim quoties ei graece loqui placebat, post longam desvetudinem locutionis eius et lectionis, non incogitis, sonis verba proferebat, ut quasi quotidie inter Groecos habitare putaretur.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Исидоръ Севильскій въ каталогъ писателей: in Scripturis divinis copiose eruditus. Тоже въ жизни Фульгентія.

наставленіемъ, какъ православное ученіе о Св. Троицѣ можетъ быть защищено противъ еретиковъ.

Къ Донату о православной въръ краткое, но отчетливое, изложение библейскаго учения о Св. Троицъ съ разръшениемъ сомивний аріанскихъ 11).

- б) Въ сочиненіяхъ протива Пелагіяна Фульгентій съ одной стороны является ревностнымъ чтителемъ славы Августина, съ другой старается представить учение о благодати и предопредвлении въ правильномъ видъ. Болъе прочихъ замъчательны: 1) 3 вниги жа ниму, другу Фульгентія, онв писаны въ разръщеніе разныхъ недоумъній Монима. Въ первой ръщается вопросъ: двоякое ли предопредъленіе—(къ славъ и мученію) допускается ученіемъ св. Писанія и ученіемъ Августина? Отвътъ (въ гл. 5.): "Худые люди предопредълены не къ тому, чтобы, они увлекались своими страстями и жили худо, но въ тому чтобы они противъ воли своей праведно страдали. Словонъ — предопредъление не выражается неизбъжная необходимость для человъческой воли, но благое и праведное назначение будущаго божественнаго дъйствія". Въ Гл. 11 весьма върно объясняются слова Ап. Павла Рим. 8, 29. Далъе 29, 30 гл. ограничивается ученіе Августина о предопредъления. Во 2 й книгъ ръшаются два вопроса: одинъ тотъ: жертва Евхаристіи приносится ли только во славу одного Отца, какъ думали аріане, или во славу Св. Троицы? Другой вопросъ о дѣвствѣ 1 Корине. 7, 25. З-я книга заключаетъ въ себѣ объясненіе предисловія Евангелія Іоаннова.
- 2) Двѣ вниги объ отпущени ирпховъ для Ечениія: въ первой на вопросъ кому и гдѣ отпускаются грѣхи? Отвѣтъ: Православному и въ православной цереви. Во второй на вопросъ: когда отпускаются грѣхи? отвѣтъ: въ сей жизни. Въ той и другой говорится о значеніи дѣлъ нашихъ въ дѣлѣ оправданія. Такъ (во 2-й сар. 2.) говорить онъ nolens (Deus) aliquem perire, sed omnes in poenitentium converti.
- 3) Три книги о предопредълении и благодати, сочинение небольшое по объему, но сильное по содержания. Въ 1 кн. говорить о всеобщемъ предопредълении къ блаженству и показываетъ, что предвъдение Божие предшествуетъ опредълению Божию. Во 2 кн. разсуждаетъ



<sup>11)</sup> Противъ Аріанъ же: Cont. sermonem Fastidiosi ariani; epist. ad Ferrandum съ отвътами о Св. Тронцъ, о Св. Дужъ. Несомивно извъстно, что бл. Фульгентій отвъчаль Пинтъ аріан. епископу на возраженія его противъ княгъ къ Тразимунду. Но извъстная нынъ книга о епри противъ Епископа Пинта не принадлежитъ св. Фульгентію; поедику в) слогъ ея—не слогъ Фульгентія, б) слова Писанія приводитъ по древнему Италійскому переводу, тогда какъ Фульгентій приводитъ по переводу Іеронима; в) не понимаетъ греч. языка; г) ни слова нътъ въ ней о книгъ къ Тразимунду.

объ отношенія благодати въ свободной волѣ человѣва и учить что предопредѣленіе не стѣсняеть свободы человѣва. Въ третьей повазываеть, что предопредѣленіе завлючаеть въ себѣ и назначеніе человѣву—дѣлать добро 12).

Въ нъкоторыхъ сочиненіяхъ Фульгентій имъетъ въ виду не однихъ аріанъ и пелагіянъ, но и другіе современные споры. Таковы: а) книга о епрть из Петру, которая содержить въ себъ изложеніе православнаго ученія въ предостереженіе Петру отъ соблазновъ въры на пути въ Іерусалимъ; предостереженія относятся особенно къ ученію о воплощеніи; сочиненіе учить о Св. Троицъ и воплощеніи (1—24), о сотвореніи Ангеловъ и человъка (25—30), о паденіи человъка и его возстановленіи (31—44); потомъ излагаетъ главные члены въры (45—85).

- б) Книга для Скарилы разръщаеть два вопроса: какъ совершилось воплощение Бога? указываеть на соединение души и тъла въ составъ человъка. Въ отвътъ на второй вопросъ говоритъ, что человъкъ сталъ слабъ предъ видимою природою вслъдствие падения своего.
- в) Къ учению о воплощении относится письмо из графу Региму съ отвътомъ на вопросъ—тлънна ли или нетлънна плоть Христова.

Большвя часть писемъ и нѣкоторыхъ словъ бл. Фульгентія—нравственнаго содержанія. Въ письмѣ къ одному молодому человѣку, котораго супруга во время болѣзни дала обѣтъ строгаго воздержанія, пишеть, что обѣтъ требовалъ взаимнаго согласія на то супруговъ. Въ письмѣ къ Галлу, римской дворянкѣ, утѣшаетъ Галлу въ потерѣ сусупруга и убѣждаетъ къ добродѣтелямъ приличнымъ вдовицѣ, какъ то: къ воздержанію, простотѣ въ одѣяніи и домашней жизни, къ милостынѣ. Въ письмѣ Пробъ, сестрѣ Галли—преподаетъ превосходныя наставленія о дѣвствѣ, самоумерщвленіи, кротости. Другое—къ ней же содержитъ прекрасное наставленіе о сокрушеніи сердечномъ и молитвѣ. Письмо къ Венцію—о показніи. Въ письмѣ къ сенатору Өедору показывается, что примѣры великихъ людей имѣютъ сильное вліяніе ка другихъ, и что въ смиреніи заключается величіе христіанина. Письмо къ Естемю изображаетъ высокія качества любви христіанской 13).

## § 225. Венедиктъ Нурсійскій.

Патріархомъ иноческой жизни на Запад'в считается Св. Венедикмъ Нурсійскій. Благородные родители изъ фамиліи Акціевъ отправили его на 14-мъ году въ Римъ для лучшаго образованія. Но зд'ёсь разврат-

<sup>12)</sup> Epist. ad Petrum съ ученіемъ о паденін человѣка и благодати Божіей.

 <sup>18</sup> О любви, Sermo 5. Всв десять Словъ Фульгентія говорены въ праздничные дии.

ная жизнь учителей и учениковъ произвели въ немъ отвращение къ міру и онъ (въ 494 г.) скрылся въ пещеръ, въ пустынъ Субіеско. Три года провелъ Венедиктъ въ тяжкой борьбъ противъ страстей и духа элоби. Извъстний одному только отшельнику Роману, который доставляль ену по временамъ скудную нищу, - но открытый по откровенію Священвивомъ и пастухами по случаю, отшельнивъ обратилъ на себя вниманіе иногихъ, особенно когда испытанный подвижничествомъ сподоблевъ былъ дара чудотворенія. -- Состаній монастырь пригласиль его къ игуменскоиу сану: но строгость его столько показалась тяжкою, что его хотели отравить ядомъ, и онъ возвратился въ прежнюю пещеру. — Стекавшіеся къ нему, съ жаждою спасенія, скоро образовали не вдали отъ него 12 монастырей, съ 12 иновами въ важдомъ. Въ 528 г. злоба заставила его удалиться и отсель; въ Кампаніи на горь Кассино, истребивъ рощу Аполлонову, онъ основаль новый монастырь, въ последстви сделавшійся знаменитымъ подъ именемъ Монте-кассинскаго. Въ 531 г. приглашенъ онъ былъ Вонифантіемъ 2 на римскій Соборъ. Тотила, прохода Канцанію, пожелаль видеть кассинскаго настоятеля; преподобный свободно укорялъ его за жестокости и назначилъ годъ смерти; это было въ 541 году, а въ 543 году свято почилъ и самъ преподобный 1).

Св. Венедиктъ оставилъ для основанныхъ имъ монастырей уставъ (regula) <sup>2</sup>), бывшій впослёдствіи правиломъ для многочисленныхъ монастырей Запада, назвавшихся Бенедиктинскими. Правило св. Венедикта показываетъ, что Венедиктъ при составленіи его имѣлъ въ виду правила жизни восточныхъ пустынниковъ и особенно установленія пр. Кассіана, но правило его написано въ такомъ видѣ, въ какомъ оно могло быть принято на слабомъ Западѣ. Уставъ довольно строгъ во многихъ случаяхъ, но не столько, сколько правила восточныхъ подвижниковъ. Назначеный для общежитій, онъ предписываетъ отреченіе отъ всякой собственности, послушаніе къ Настоятелю и постоянный трудъ; послѣ часовъ молитвы назначаетъ занятіе рукодѣліемъ для снисканія пособій жизни; старымъ изъ иноковъ поручаетъ списывать рукописи (ordo scriptorius),



¹) Живнь Св. Венедикта описать Св. Григорій двоесловъ, со словъ, какъ говорить онъ, четырекъ учениковъ его; Lib. 2. dialog. de vita et miraculis S. Benedicti. Греческой церкви Венедиктъ извъстень по поводу сего жизнеописанія, составленному П. Захарією († 752). Дополненія Leon Ostiensis Hist. lib. 1. С. 1417. Antinii Scipio,—Elogia abbatum Cassinensium; критика: Mabillon. Acta sanct. Ord. S. Benedicti saec. 1. Annales ord. S. Benedicti Т. 1. Lib. 1—5. Память Св. Венедикта Марта 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Уставъ (Regula S. Benedicti) до 1595 г. имълъ уже болье 100 изданій; съ комментаріями Смарагда и Туррекрематы изданъ онъ въ Кельнъ 1575. Помещенъ in *Holstenii* codice regularum. Par. 1673. 4; съ ученымъ комментаріемъ *Гую Мемпрда* въ его изданіи правилъ Венедикта; съ исправленнымъ текстомъ: Marteni regula et comment. in reg. S. Benedicti. Par. 1690. 4. 1695.

обучать дівтей; эта заповідь принесла впослідствій чрезвичайно иного пользи для Церкви, такъ какъ бенедиктинцы во время невіжества сохранили отъ истребленія весьма много памятниковъ візры и въ повднее время боліве, нежели кто нибудь, занимались изданіемъ твореній Отпевъ Церкви 3). Для испытанія новопоступающаго правило назначаетъ годъ, пищу назначаетъ умітренную, но не совсімъ грубую; — позволяеть употребленіе вина въ употребленной мітрі; запрещаетъ употребленіе мяса, разрішая однако для больныхъ 4). Вмітсті съ правилами благочинія правило заключаетъ въ себі много превосходныхъ наставленій, собственно духовнонравственныхъ, особенно о смиреніи 5).

### § 226. Діадохъ, Фотикійскій епископъ.

Діадохъ, епископъ Фотикіи Иллирійской въ древнемъ Епирь, быль Учителемъ Фотикійской Церкви во второй половинъ 5-го въка 1). Викторъ Утійскій, въ предисловіи къ своей Исторіи Вандаловъ, писанной ок. 490 г., называетъ себя ученикомъ Діадоха, считая себь это

<sup>3)</sup> Въ позднія времена (съ 1621 г.) особенно Бенедиктинцы конгрегаців Св. Мавра (во Франція) сдёлали весьма много для церкви трудами своими надъ сочиненіями первыхъ временъ: Martens, Durand, Martinay, Sabbatier, de la Rue Maran, de Montfaucon, Mabillon неутомимыми и добросовъстными трудами надъ Отеческими сочиненіями заставляютъ съ благодарностію и уваженіемъ восноминать имена мхъ. Kühn, lleb. d. Verdienste d. Mauriner. S. Tubinger theol. Quartalschrit. B. IV.

<sup>4)</sup> Такъ какъ Св. Венедиктъ ръшительно запрещалъ для здоровыхъ употреблене мяса четвероногихъ, разръшая однако для больныхъ: то снисхождене больнымъ въ послъдствии хотъли распространить и на здоровыхъ и произошелъ даже ученый споръ о томъ: не разръшаетъ ли Св. Венедиктъ употребление мяса птицъ? Мабиллонъ основательно доказалъ, что употребление мяса вообще запрещено (Annal. ord. S. Benedicte 1, 376) и однако Маркардъ Герготтъ въ своемъ сочинении: Vetus disciplina monastica. Par. 1726 (praef. 9, 12.) опять подвизался за разръшение на мясо птицъ.

<sup>5)</sup> Что касается до другихъ сочиненій извістныхъ съ именемъ Св. Венедикта: то оні не принадлежать Св. Венедикту Нурсійскому. De ordine manasterii, qualiter ratres religiose conversari debeant (изд. вмість съ правиломъ Арнольда Віенскаго, Venetiis 1593.) — позднее произведеніе обличаемое въ подлогь самымъ содержаніемъ. Epistola ad Remigium Remens. Episc. (ed. Chronicon Cassinens. Venet. 1513 f. 198.) вмість съ письмомъ Реймскихъ монаховь объ исціленіи бісноватой Св. Венедиктомъ—въ совокупности составляеть пічто въ роді бредней среднихъ временъ: въ Реймсь Бенедиктинцы основались спустя 200 літь послі Св. Венедикта. Не защитиль Мабиллонъ и письма къ Мавру (Epist. ad. s. Mavrum in Doct. ord. Behed. saec. 1.); а еще менье могутъ быть ващищены Sermo indiscessa S. Mavri, sermo in passione Placidii, sententiae (изд. вмість съ правиломъ in Bibl M. S. Patrum Lugdun. 1677. Т. 9).

<sup>1)</sup> Photii Bibl. cod. 201. p. 269-70.

за честь <sup>2</sup>). Влаж. "Діадохъ епископъ Фотикіи" въ числѣ прочихъ "епископовъ древняго Эпира" подписался подъ письмомъ къ имп. Льву <sup>3</sup>). Другія обстоятельства жизни его неизвѣстны, кромѣ того, что писанія его называются писаніями "Св. Діодоха" и онъ воспѣвается въ числѣ святихъ святителей въ канонѣ пр. Өеодора <sup>4</sup>).

"Онъ оставилъ, говоритъ Викторъ, весьма много памятниковъ православнаго ученія, блистательныхъ подобно зв'яздамъ." Св. Софроній свид'ятельствовался словами Діадоха Фотикійскаго въ своемъ окружномъ посланіи противъ монооелитства 5); не разъ ссылался на него и пр. Максимъ 6).

Нынъ извъстны: а) два Слова его: одно на Вознесеніе Господне, съ изложеніемъ православнаго ученія о воплощеніи Бога Слова <sup>7</sup>); другое противъ аріанъ, которые, какъ извъстно, съ Готеами долго жили въ имперіи <sup>8</sup>). 6) 100 главъ подвижнических о жизни духовной съ 10 предшествующими опредъленіями <sup>9</sup>). П. Фотій такъ отзывается о подвижническомъ сочиненіи его; "эта книга полезна тъмъ, которые стремятся въ совершенству, даже и тъмъ, которые уже преуспъли въ дълахъ совершенствующихъ. Въ ней нътъ ничего неяснаго. Самый слогъ ен нельзя укорить. Здъсь знаніе опытное, которое легко изучается въ словахъ" <sup>10</sup>). О чистотъ ученія сей книги свидътельствуютъ Соборъ временъ Андроника Палеолога, Григорій Синаитъ Григорій и Симеонъ Солунскіе <sup>11</sup>).

Въ подвижническомъ сочинени Св. Діадоха объясняются: а) понятіе о подвижничеств (гл. 1. 4. 5. 93. 94. 96—98); б) дъйствія благодати (гл. 2. 28. 29. 32. 35—39. 76—78. 88—91); в) дъйствія сатаны (гл. 31. 76. 79—87); г) любовь въ Богу (гл. 12—15. 18. 20. 21. 23. 24. 34. 71. 74) и ея отношенія въ страху

<sup>2)</sup> Praefat. ad. lib. de persecut. Vandalorum.

<sup>3)</sup> Concil. Chalcedon. p. 111. c. 38 ap. Mansi t. 7, 619.

<sup>4)</sup> См. канонъ на субботу Сырной недали.

<sup>5)</sup> Фотів Bibl. cod. 231. p. 890.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Op. S. Maximi T. 1. p. 103. T. 2. p. 159. 168.

<sup>7)</sup> Недавно издано Майомъ: Specil. Roman. T. 4. Romb. 1840. у Мина in Patrol. t. 65.

<sup>&</sup>quot;) Изд. in. 3. t. Bibl. Hallandi, у Минь in 65 t. Patrol.

<sup>9)</sup> Въ Венскихъ греч. ркп. соd. theol. 158. 240—234 (Lambecii Comm. 4. 151. 5, 101. 70) они надписываются такъ: «Сеятаю Діодоха», Епископа Фотекія, что въ древнемъ Епиръ, 100 главъ подвижническихъ о жизни духовной». На дат. яз. изд. in 5 tomo M. Bibl. Patr. Lugdun. 1677. Parisiensi 1654. на греч. и дат. у Гадланда in 5. t. у Мина in 65 t. Patrol; русскій переводъ въ Хр. чт. 1827 г. Славянскій въ Добротолюбіи.

<sup>10)</sup> Bibl. cod. 201.

<sup>11)</sup> См. предисловіе къ главамъ св. Діадоха въ Добротолюбів. нстор. ученіє объ отц. церкви. т. пі.

(16. 17); д) действія ума благочестиваго (6-11.13.22.25-28.30.40.58.59.61); е) действія сердца: состояніе утеменія (31. 32. 60); молитва и покаяніе (68.69.73.95.100); гить (62); ж) действія воли—безкорыстіе (63-66.92), ревнованіе (71), послушаніе (41), з) постъ (42-55.99), храненіе вившнихъ чувствъ (56-57), воздержаніе языка (70).

Объ отношеніи любви въ страху такъ говорить Св. Діадохъ: "Никто не можетъ возлюбить Бога всёмъ сердцемъ, не имѣя напередъ къ Нему страха въ чувстве сердца. Душа, действіемъ страха, очищаясь и какъ бы размятчаясь, делается способною въ принятію действія любви... Страхъ Божій, перешедъ въ сильное ощущеніе, очищаетъ душу отъ всей земной грубости и такимъ образомъ производить въ немъ великую любовь въ Благости Божіей. Почему страхъ съ посредствующем любовію свойственъ праведнымъ еще очищающимся,—а любовь совершенная очистившимся, въ коихъ нётъ страха. Ибо совершенная любовь, ыкъ говорить Апостолъ, вонъ изгоняетъ страхъ (1 Іоан. 4, 18). Впрочетъ и другое свойственно однимъ праведнымъ, которые по действію Св. Духа исполняютъ добродетели."

## § 227. Анатолій Архіепископъ константинопольскій.

Вл. Анатолій сперва быль апокраисіаріемъ александрійскить. Евтихіане думали видёть въ немъ своего единомисленника, и по этой увёренности радовались, когда онъ избранъ быль въ патріарха конставтинопольскаго, на м'єсто умерщвленнаго ими св. Флавіана. Но Анатолій, едва взошель на престоль, осудиль ученіе Евтихія на частноть Собор'в въ Константинопол'в 1). Потомъ въ 451 г. на Халкидонскомъ, вселенскомъ 4 Собор'в, гдів онъ предс'ядательствоваль (по проводрешено) 1) голосомъ всей Церкви осуждены Евтихій и неистовый защитникъ его Діоскоръ александрійскій патріархъ; а Анатолій получиль для своей кафедры права равенства съ кафедрою римскаго епископа, не смотря ва сопротивленіе сему пословъ римскаго епископа 3). Въ 455 г. онъ еще разъ осудилъ въ Константинопол'в Евтихія и Діоскора, а съ ними вибстви и Тимофен Элура 4). Феодоръ чтецъ разсказываетъ опытъ смиренна-

<sup>&#</sup>x27;) Vid. act. 4. Concilii Chalcedon. Acta Abundi Ep. comensis ap. Surium ad 3. April. in Bollandi actis SS. april. 2. 92. Fabricii Bibl. 12, 645.

Слова Св. Германа въ «Повъствованіи о ересяхъ и Соборахъ» ар. Маішт. Specil, rom. 7, 42.

<sup>3)</sup> Ecaspiù H. E. 2, 3. Choronicon Edessenum in Pfeissers Asseman Bibl. s 137. Марцелинъ, Осоовнъ, Глинасъ — ad 11. an. Marciani: Acta sanct. ad 3 Iulii, Четь-Минен—3 Іюля. См. о Львъ Рим. въ Правдъ всел. Церкви 123—141.

<sup>4)</sup> Synodicon vetus ap. Fabric. Bibl. grae. T. XII. 340. 393. 396.

го уваженія въ Императору, показанный Анатоліемъ въ крестномъ ходу ). Древній Греческій Синаксарь говорить, что Анатолій, правивъ церковію православно (8 лътъ и 8 мъсяцевъ), умерщвленъ былъ еретиками въ 458 г. 6).

Патріархъ писалъ письмо къ Папѣ Льву о Соборѣ Халкидонской; преимущественно же извѣстенъ онъ въ Церкви стихирами на воскресные дни, на нѣкоторые Господскіе праздники, какъ-то: на Рождество Христово и Богоявленіе , на дни мучениковъ, какъ-то Пантелеимона, Георгія Дмитрія и другихъ святыхъ . Подлинность стихиръ блаж. патр. Анатолія оправдывается какъ рукописями, такъ историческими обстоятельствами. Северъ вскорѣ послѣ Анатолія перев елъ греческія стихиры на сирскій языкъ , тогда какъ иныя стихиры того времени кромѣ Анатоліевыхъ неизвѣстны. Бл. Өеодоритъ писалъ: , у насъ совершается торжество въ честь Петра и Павла, Сергія, Пантелеимона, Маврикія и другихъ мучениковъ 10. Стихиры Анатолія составлены въ подражаніе ветхозавѣтнымъ пінтическимъ твореніямъ, псалмамъ, притчамъ, которыя издавна называются стихирами 11. Онѣ раздѣляются на

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Hist. Eccl. n. 6. p. 544. По обыкновеню, говор. Өсөдөръ, Патріарха носили въ носилкахъ въ время ходовъ: но Анатолій, увидъвъ, что Императоръ идетъ пъшкомъ, пошелъ и самъ такъ же.

память его 3 Іюля. Acta Sanct. ad 3 Julii. Онъ же воспоминается въ кановъ на субботу Сырной недъя.

<sup>7)</sup> Стихиры его: а) въ Октоихъ воскресныя съ надписью: ἀνατολικά, въ слав. переводъ названы онъ восточными, но и здъсь на четвертой главъ онъ съ надписью: «твореніе Анатоліево; восточными были бы онъ тогда, если-бы въ подлинни-къ были названы: ἀνατοληκά; въ нъкоторыхъ слав. ркп. въ требникъ 1445 г. мос. академія стихиры на «Господи возвахъ,» прямо названы твореніемъ «Анатолія патріарха константинограда.» б) Въ цвѣтной тріоди съ именемъ Анатолія стихиры въ недълю женъ муроносицъ, въ нед. Өомы, на Преполовеніе. є) Въ правданчной Минеъ стихиры на Рождество Христово (дек. 25), на Срѣтеніе (2 февр.), на Преображеніе (авг. 6). Благовъщеніе (мар. 25), Рождеству Богородицы (сен. 8), Успенію (авг. 15). Прекрасная стихира П. Анатолія на 20 дек. напечатана у Монфокона съ рукоп. ХІ. в. іп Віві. Соізівапа.

<sup>8)</sup> Въ дневныхъ Минеяхъ стихиры Анатолія; Василію в., Григорію Богослову, Пр. Антонію (янв. 1. 17. 25.), М. Георгію (апр. 23), Пр. Исаїв (мая 9), Предтечта (24 іюн.), М. Прокопію, Пантеленмону (8. 27 іюл.), Агаеонику (авг. 22), Прову, Димитрію, пр. Иларіону (окт. 12. 21. 26). Козита и Даміану, арх. Миханлу, Іоанну милос., Златоусту, апос. Андрею (нояб. 1. 2. 12. 13. 30), М. Варварт, Пр. Дамінлу, архид. Стефану (дек. 4. 17. 27).

<sup>9)</sup> Баръ-Еврей пишетъ, что «Северъ (еретикъ, восходившій на каседру ант. въ 512 г.) перевель съ греческаго на сирскій языкъ церковныя пъсни, дополнивъ ихъ стихами изъ Псалтыря и своими собственными мыслями». Assemani B. O. 1. 168.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Sermo 8. cont. gentes Op. T. 5. 607.

 $<sup>^{44}</sup>$ ) Св. Назівняєєть; "αί δε ςιχηραί πέντε, ὧν πρῶτος Ιωβ. Стихиръпять изъ нихъ первый Іовъ». Сагт. 33. Полихроній:  $_{\zeta}$ ιχηρα βιβλία ὑπὸ τ. μέτρον ἐβραϊχὸν ἐλέχθη «стихирныя иниги читались съ накоторымъ размъромъ еврейскимъ.»

мелкія части, одна другой соотвётствующія, точно также, какъ еврейскіе стихи. По внёшнему составу онё ни что другое, какъ пёсни съ предшествующими имъ ветхозавётными стихами, почему очевидно, что составлены онё въ подраженіе имъ, замёняя мысли іудейскія мыслями христіанскими. Содержаніемъ своимъ стихиры христіанскія стали замёнять чтенія житій, тогда какъ прежде того дни святыхъ праздновались между прочимъ чтеніемъ ихъ "дёяній" 12).

### § 228. Геннадій П. константинопольскій.

"По смерти Анатолія, такъ пишетъ Өеодоръ чтець на мѣсто его возводится пресвитеръ Церкви (константинопольской) Геннадій, при чемъ выборь падаль и на питателя сиротъ Акакія... Геннадій никого не рукополагаль, кто не зналъ исалтири. При Геннадів изсохла рука у одного живописца дерзнувшаго изобразить Спасителя въ видѣ Зевеса и Геннадій своими молитвами исцѣлилъ его.—Сообразнѣе съ истиною другой видъ Спасителя— съ волосами віющимися и короткими." Далѣе Өеодоръ говоритъ, что по настоянію Геннадія, ревновавшаго по правой вѣрѣ сукновалъ Тимоеей, произведшій раздоръ въ антіохійской церкви, назначенъ былъ въ ссылку. "Геннадій, говоритъ затѣмъ Өеодоръ, пришедши ночью въ алтарь для молитвы, увидѣлъ какой-то демонскій призракъ и, укоривъ его, услышалъ отъ него такія слова: пока ты живъ, я ничего не трогаю, но послѣ совершенно опустошу церковь. Приведенний тѣмъ въ ужасъ Геннадій пламенно молилъ Бога и немного спустя, умеръ" 1). Это было въ 471 г.

Геннадій мессалійскій пишеть о п. Геннадів: "мужъ краснорвчивый, остраго ума, такъ былъ обогащенъ чтеніемъ древнихъ, что до слова объяснилъ Пр. Даніила; сочинилъ и много бесвдъ" 2).

Къ сожалению, все эти сочинения ныне неизвестны.

До насъ дошло только окружное посланіе его *противо симоніи*, утвержденное на Собор'в 459 г. Оно зам'ячательно уже и тімъ, что подъ нимъ подписались Пастыри 83 церквей, каковыя подписи указывають намъ на м'ясто іерархическихъ каеедръ того времени <sup>3</sup>)

Proleg. in Job. тоже Аменлогій (Jambi ad Seleucum), Еписаній (de ponderibus р. 162). Въ греческомъ часословъ пъсни Аввакума, Анны, Моисен и др. доселъ называются стихирами.

<sup>19)</sup> См. Кипріяна Epist. 77 ad presbyteros, Августина de civ. Dei lib. 22. с. 8. Concil. carthagen. с. 46. Записки о мучиничествъ Св. Игнатія, Св. Поликарна и др.

<sup>4)</sup> Извлеченія изъ ц. Ист. Өеодора §. 13. 15. 20. 21. 26.

<sup>2)</sup> De Scriptor. eccl. c. 30.

<sup>3)</sup> Подписи сохранились въ немногахъ рукописяхъ и напечатаны Лямбевомъ, Comm. Vindob. lib. 8 р. 176—178. Леунилавіемъ Jus. р. 187. и Гардупномъ Concil.

Содержаніе посланія таково: "Господь нашъ и Спаситель Інсусъ Христосъ, ввъривъ св. своимъ ученикамъ проповъдь Евангелія, ясно заповъдалъ, дабы даръ, туне пріятый ими отъ Него и они преподавали людямъ туне, не пріобрътан за него мъди или сребра и злата, или вообще иного какого либо стяжанія вещественнаго. Подлинно земное и тавиное не замвияеть даровь небесныхъ и духовныхъ. Сію заповедь Онъ даль не токмо имъ, но чрезъ нихъ и намъ, коихъ удостоиль возвести на ихъ степень и мъсто... Туне говорить, пріясте, туне дадите. Не стяжите мьди ни сребра, ни злата при поясехъ ваших (Мато. 10. 8. 9.). Просты и ясны слова сей заповъди... Отъ меня, глаголеть, пріяли, всё достоинства священства, и если туне пріяли, то и вы туне дадите". За темъ приводится 2 правило Халкидонскаго собора и далве говорится: «Однако поелику въ настоящее время — усмот-рвно, что нъкоторые въ Галатіи для гнуснаго прибытка и по страсти къ сребру пренебрегаютъ и преступаютъ сін заповъди: то за благо признали ин съ святниъ соборомъ, пребывающемъ въ семъ царственномъ новомъ Римъ, опять возобновить ихъ... Нынъ при совершении производствъ за деньги, при действіи рукъ нечистыхъ, не знаю, нисходить ли на производимаго по провозглашению, и не воспящается ли паче благодать Св. Духа. Посему въдай, мужъ по всему благочестивъйшій, что всякій, кто бы онъ ни быль изобличенный въ чемъ либо таковомъ Епископъ, или хореецископъ, или періодевтъ, или пресвитеръ, или діаконъ, или кто либо иной изъ находящихся въ церковной должности, или мірянинъ, по общему определенію Архіереевъ осуждается» 1)...

# § 229. Романъ Сладкопъвецъ.

Романт рожденный и воспитанный въ Эмесъ сирскомъ, въ Беритъ былъ пономаремъ. При Императоръ Анастасіъ (503—509) перешелъ въ Константинополь и жилъ здъсь при храмъ Богоматери, называвшемся Кировымъ. Постъ, молитва, нощное подвижничество составляли занятіе его; не довольствуясь трудами по храму, онъ на ночь удалялся въ поле для уединенной молитвы, или ходилъ на нощное бдъніе въ храмъ влахерискій, стоявшій тогда за городомъ. Получивъ мъсто пономаря при Софійской церкви, онъ отличался послушаніемъ, но не такимъ умъніемъ пътъ и читать, какого ожидали въ знаменитомъ храмъ. Патр.

<sup>2.</sup> Въ внигв правнять (Спб. 1839 г. стр. 443) натъ подписей и только сказано: τούτφ λόγφ — ὑπέγραψαν καί οἱ ἑβδομήκοντα τρεῖς. Но надлежало сказать: ὀγ-δοήκοντα κ. τ.

<sup>4)</sup> Посланіе взд. на греч. в русск. въ внигъ правилъ, Спб. 1831 г., на греч. и лат. in Coll. Concil. Т. 4. р. 1025. Labbaei, у Бевереджія in Pandectis canon. Т. 2 р. 181. in Bibl. Patr. Bignaei Paris 1575. 1589.

Ечений (490—504) любиль его за примърную жизнь: но это возбудило только противъ него зависть, которая преслъдовала его насившками и презръніемъ 1). Въ навечеріи Рождества Христова осмъянный клириками, которые силою принуждали пъть на амвонъ, Романъ, по окончаніи богослуженія, паль въ горькихъ слезахъ предъ иконою Божіей Матери; это было во Влахернскомъ храмъ; насытясь слезами, онъ не вкусиль въ кельъ своей хлъба и заснулъ. Тогда явилась ему Матерь Божія и сообщила даръ творенія пъсней 2). Послъ сего Патріархъ поставилъ его въ діакона. Пр. Романъ скончался ок. 510 г. 3).

Маркъ Ефесскій пишеть: "Творецъ кондаковъ — чудный Романъ; онъ получилъ даръ сей отъ Вогородицы, явившейся ему во сить и подавшей свитокъ (то́ро) бумаги, съ повелъніемъ съвсть; исполнивъ сіе, онъ немедленно всталь; это было въ день Рождества; взощель на амволь и началь пъть: Дпва днесь. Послъ того онъ составляль и другіе медави: ибо отъ онаго свитва (то́ро) песни сін и называются вондаван; торос означаетъ кондавъ... Онъ же составилъ и икоси; они вивсть съ кондаками пъты были въ первий разъ въ тъхъ прекрасныхъ храминахъ (оїхос), гдъ священный мужъ имълъ обывновение проводить ночи въ бденін; отселето и получили они такое названіе" 1). Въ Менологіи Василія и у монаха Агапія <sup>5</sup>) число всёхъ кондавовъ св. Романа простирается до 1000. Въ Греч. тропаръ о сочиненияхъ Романа такъ поеть пъвецъ: "Вдохновенными пъснями ты блаженно возвъстилъ неизръченное домостроительство Христово и вънчалъ всехъ Святыхъ хвалами; вущно съ ними, премудръйшій Отче, прославиль ты чистую Деву в истинную Матерь Божію, съ коею предстоя Троицъ поминай насъ" 6). Болъе точное сведение о песняхъ св. Романа доставляетъ одинъ древний Греч. Кондакарій 7). Въ немъ помъщены по нъскольку кондаковъ и одному

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Греческая и Славянская Минея, Греч. Синаксарь подъ 1 Октябр., канонъ Роману—твореніе Дамаскина. См. Acta. ss. Octob. 1. p. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Кромъ миней и Синаксаря объ этомъ говорится въ канонъ Дамаскина, въ Менологъ Василія (Gretzerus in Codini cap. 7 р. 122), въ извъстіи Маркъ Е осскаго о кондакахъ.

<sup>3)</sup> Память его 1 Окт. Въ Греч. Синаксарт замъчено, что Романъ погребенъ въ Кировомъ храмъ, гдъ потомъ и совершалась память его съ особеннымъ торжествомъ. Асta ss. ad. 1 Остор.

<sup>4)</sup> Си. прин. 2, что касается до значенія слова: хоубахіоу: то Діоками» (Glossarium med. grae. хоубахіоу) и Монфоконь (Paleogr. gr. p. 34. 306. Bibl. p. 132) доказали древними рукописями, что словомъ хоубахіоч или хоубахіс назывались свертки исписаннаго съ объяхъ сторонъ пергамена, или то, что иначе называли то́рос-эсарhus, charta.

<sup>5)</sup> Βτ co4. Αμαρτόλου σοτηρια s. 24.

<sup>6)</sup> Acta ss. ad. 1. Octob. p. 58.

<sup>7)</sup> Онъ находится въ Синод. Библіот. (N. 437 ин. 21.) и принадлежить, по отзыву Матееи, къ 12 въку.

нкосу съ акростихомъ: τοῦ ταπεινοῦ Ρωμάνε или τοῦ ταπεινοῦ Ρωμάνε ἔπος или ψάλμος, на следующие праздники: на Рождество Христово (20 кондаковъ и 1 икосъ), на Богоявленіе (15 кондак. и икосъ), на Срвтеніе Господне (18 кондаковъ и икосъ), на недълю Мясопустную (20 кондаковъ и икосъ), ва Сырную недълю (20 конд., съ окончаніемъ аддудоба и икосъ) на 4-ю недълю в. поста (14 кондавовъ и ивосъ на полунощницъ), на недълю вай (14 кондаковъ и икосъ), на вел. пятокъ (15 конд. и икосъ), на Пасху (20 конд. и икосъ), на антипаску (9 конд. и икосъ), на Вознесеніе Госполне (14 кон. и икосъ), на Пятьдесятницу (14 конд. и икосъ), всемъ Святымъ (11 конд. и икосъ), съ акростихомъ о агос, Рорахи, Безсребренникамъ (4 конд. и икосъ, съ надписаніемъ: твореніе Романа), Вавилонскить отровамъ (14 конд. и икосъ), верховныть Апостоламъ (14 конд. и ньось). Число всёхъ кондавовъ Кондаварія, воторыя частію несомнённо, частію по всей въроятности, надобно признать за произведеніе творца кондаковъ, простирается до 500 в). Отличительное свойство помъщеннихъ здёсь кондаковъ — простота, иногда весьма умилительная; они наображають событія въ историческомь ихъ видь, иногда болье, чыть

в) Въ Кондакарій: а) на Воздвиженіе Господне (Сент. 15) акростикъ кондадовъ, такъ написанъ: о бичос віс т. офости; но изъ начальныхъ буквъ самыхъ пондавовъ, составляется тольно следующее: о бриос есс т. Ноября 8. Авростихъ пондаковъ безплотнымъ силамъ означенъ такой: гіс т. фрукратууоч, —но изъ начальных буквъ составляется только следующій: віс тох фруг. На неделю Сырепустную авростихъ; ес том простопласом-20 конд. и икосъ. 25 Мар. на Благовъщене кондаки акростихованы буквами алеавита, всего 20 конд. и Ірмосъ. б) Очень иного такижъ дней (всего до 30), на которые начальныя буквы кондаковъ образуютъ слово тоб, а на 9 Марта слово-тоб то. Кондаки какъ на тв, такъ и на последнею, по всей въроятности, принадлежатъ Пр. Роману: Ибо 1) по отношению въ первымъ во всемъ Кондакаріт ни на одинъ день нттъ по стольку кондаковъ, сколько писалъ Романъ, и ни на одинъ день, исключая день Успенія, ніть другихъ кондаковъ съ акростикомъ, кромъ Романовыкъ; притомъ и въ миненкъ квалитные стикиры предпразднеству Рождества Христова на 20 Дек. написаны: κατά άλφάβητον, τροπάρια Роциче целобой, т. е. подобно тому, вакъ кондаки на 25 Марта; 2) по отношению въ последнивъ, вроме авростихования кондаковъ-черты Романа, само по себе въроятно, что слово та или та та составляють начало обыкновеннаго Романова акростика: той тажегоо Рошими такъ же какъ и то, что на дни менъе важные писано Романомъ только по четыре пъсни, а между твиъ въ самомъ Кондажарів самъ Романъ отличаетъ получелейные дни отъ другихъ; 3) По отношению къ тёмъ и другимъ имъстъ силу еще то, что не для всвхъ велинихъ правдниковъ писано Романомъ столько кондаковъ, сколько бы надлежало ожидать по числу буквъ акростиха, напр. на Срвтеніе Господне акростихъ показанъ той тапегчой Родаче ёпос, а кондановъ тольно 18. 4) По словамъ Болландистовъ (ad 1. d. Martii) конданъ Павлу Онвейскому (15 Ген.) и съдельный тропарь Богородицъ по 3-й пъсни на д. Св. Харланпія (Февр. 10.) върки, надписаны: ποίημα Ρωμάνε μελοδοῦ между тамъ начальные буквы кондаковъ на тотъ и другой день въ Кондикарів состоять изъ словъ: тоб. 5) Исторически извъстно, что Романъ писалъ до 1000 кондаковъ и что онъ-творецъ кондаковъ.

неизысканно <sup>9</sup>). При семъ слъдуетъ замътить, что въ нынъшнихъ минеяхъ помъщено только по одному кондаку и икосу изъ помъщенныхъ въ Кондакаріъ пъсней Романа, и безъ имени творца; въроятно, что прочіе кондаки отмънены тогда, когда взошли въ церковную службу каноны. Самыя лучшія пъсни Романа—извъстный кондакъ Рождеству Христову и стихиры предпразднеству Рождества Христова: "Ангельстіи предъидите силы" <sup>10</sup>). Немного найдется стихиръ, равныхъ симъ пъснямъ, по возвышенности мыслей и священному одушевленю.

## § 230. Ефремъ П. Антіохійскій.

Ефремз префектъ востока и съ 527 до 546 г. патріархъ антісхійскій. Въ званіи префекта, христіанскою заботливостію о благѣ подчиненныхъ, онъ пріобрѣль себѣ общую любовь—и эта любовь, по сверт П. Ефрасія, погребеннаго землетрясеніемъ, возвела его на канедру втріарха. Ревность его къ православію открыла судъ надъ тарсскить епископомъ синклитикомъ, котораго обвиняли въ евтихіанствѣ: но справедливая любовь его защитила и оправдала обвиненнаго 1). Въ 535 г.

Умилительною простотою дышатъ кондаки и икосъ на в. Пятокъ. Первий нондажь и икосъ извъстны по Тріоди, 2-й конд. «Ненадъялась я, чадо, видъть Тебя таковымъ; не довъряда я тому, пока безваконные не возложили на Тебя рукъ. Ию вотъ дети взывають Тебе: благословень еси.--Желала бы узнать, для чего стыз бъда? Увы миъ! какъ погасаетъ свътъ мой! Какъ весь онъ на крестъ!» 3-й конд: «Отводятъ тебя, чадо, на беззаконное убіеніе и — никто не состраждеть тебя; не сладуеть за тобою Петръ, который сказаль Теба: не отрекусь отъ Тебя, котя бы и умереть миз. Оставиль Тебя Оома, воззвавший: умремъ съ нимъ всъ. Проче всъ, свои и знаемые, имъющіе судить колъна Израилевы-гдъ они? Изтъ ни одного! Одинъ умираещь за встать, чадо единое, витесто того, что спасаль встать и благотворыть встыть». 4-й конд.: «Марія сокрушалась отъ тяжкой скорби и тогда, какь отъ великой горести ввывала и вопіяла, обратился ит ней Тотъ, Кто изъ Нея, в такъ въщалъ: что плачешь, Мати Моя? Что принесу всемъ прочинъ женамъ, осл не постражду, если не умру? Какъ спасу Адама, если не вселюсь во гробъ? Какъ привлеку къ жизни сущихъ во адъ, если не вселюсь во гробъ? Ты зришь-распять я не праведно. Что же плачешь, Мати? Паче взывай, что стражду по воль. 5-й конд.: «Отгони убо, Мати, печаль свою; Тебв неприлично плакать; Тебя называть будутъ Баагословенною; не закрывай сего явленія рыданіемъ, не уподобляйся немудрымъ, Премудрая Дъва; Ты среди брачнаго, чертога Моего вавъ-бы стоящая душею вив его, не опрачай же сущихъ въ чертогъ; ибо каждый текущій слушаєть Тебя, когда говоришь ты: Где Онъ?» Конд. 6-й: «Не принимай дня страданія за горькій день; Тобою я сладкій низшель съ неба какъ манна; не на горькихъ водахъ прежде, но во чревъ твоемъ явился; здёсь усыренъ, какъ предвозвъщалъ Давиль объ усыренной горъ: помысли, чистви: Я есмь. Будучи Словомъ, ствлъ я въ Тебъ плотію; въ ней стражду, въ ней спасаю. Не плачи убо Мати, но взывай радуясь съ любовію пріемлетъ Онъ страданія».

<sup>10)</sup> См. выше въ 8 прим.

<sup>1)</sup> Евагрій Н. Е. 4. 6. Ососанъ in Chronico, П. Нивнеоръ въ Хронограсів.

онъ вызвалъ Агапита римскаго папу въ Константинополь, чтобы судить Севера <sup>2</sup>). Въ следующемъ году былъ онъ въ Герусалиме для суда надъ Павломъ александрійскимъ епископомъ и подписывался подъ осужденіемъ Оригеновыхъ мнёній, волновавшихъ тогда иноческія обители <sup>3</sup>). Святый патріархъ и делами и писаніемъ защищалъ православіе противъ несторіанъ и различныхъ сектъ евтихіанскихъ. По свидетельству Іоанна Мосха, въ убежденіе одного столиника въ православіи и по требованію столиника, полагаль онъ омофоръ свой въ огонь и омофоръ остался невредимымъ <sup>4</sup>). "Говорятъ, пишетъ П. Фотій, что онъ сколько отличался другими славными делами, столько славился подвигами милосердія" <sup>5</sup>). Шестой вселенскій Соборъ съ похвалою отзывался о Пастыръ антіохійскомъ <sup>6</sup>); пресвитеръ Анастасій (7 в.) называетъ его святьйшимъ епископомъ <sup>7</sup>).

Ученвишій Фотій пишеть о св. Евреив: "хотя онь Сиріець и родомъ и по языку, но греческимъ языкомъ владелъ не безъ искусства... Онъ сочинилъ разныя книги, изъ которыхъ инъ довелось прочесть три. Почти всё сочиненія, которыя видёль я, писаны въ защиту церковнихъ догиатовъ и выставляютъ Халкидонскій Соборъ свободнинъ отъ всяваго нареканія еретиковъ". Затімь бл. Фотій ділаеть довольно подробное обозрвніе первыхъ двухъ внигъ, писанныхъ въ защиту Халкидонскаго Собора и особенно въ защиту письма Папы Льва. Въ первомъ заключалось 11 посланій бл. Ефрема: въ посланіи въ Зенону антіохійскій пастырь защищаеть посланіе П. Льва оть обвиненій Зенона. Изъ этой апологіи уцівлівло для насъ немногое въ подлинномъ видъ в). Въ послания въ отдълившимся отъ епископа Каллиста Патріархъ писалъ: «собранія совершающіяся вив церкви-пещеры разбойнивовъ». Въ томъ же первомъ томъ, кромъ посланій, содержалось восемь словъ: на обновление храма св. Пророковъ, другое на обновление храма Арханг. Михаила въ Дафив, два поученія новопросвіщающимся, изъ которыхъ одно на великую среду. Во второмъ томъ св. Ефрема—четыре книги: въ первой, третьей и четвертой — защищение Кириллу александрійскому я Халкидонскому собору отъ порицаній несторіянь и евтихіянъ, особенно же северіянъ и осопасхитовъ. Во второй втораго тома-

<sup>2)</sup> Баръ-Еврей въ Хроникъ у Ассемана В. О. 2, 323. 321. Св. Германъ о ересяхъ у Мая: Specil. Rom. 7,51.

<sup>3)</sup> Кириллъ въ опис. живни Св. Саввы; Факундъ lib. 4. сар. и Н.

<sup>4)</sup> Лугъ духовный гл. 36.

<sup>5)</sup> Biblioth. cod. 228.

<sup>6)</sup> Act. 10. Labbaei concil. T. 6. p. 307. 805.

<sup>7)</sup> У Мая: Vet. avct. 7, 204. Память св. Ефрема, скончавшагося въ 546 г. Іюня 8 г.

<sup>8)</sup> Анжело *Майо* изд. отрывовъ изъ Апологіи за Халкидовскій Соборъ и томъ Св. Льва Class. auct. Т. 10. р. 558. 559.

рвшаются пять вопросовъ: а) уже ли и нынв (2 Кор. 5. 16) рождается Христось по плоти? б) Если Адамъ быль сложнаго естества: какъ онъ могъ быть безсмертнымъ? в) Какъ это, что евангелистъ Іоаннъ (Іоан. 21, 22) еще и нынв пребываетъ? г) Если Адамъ созданъ безсмертнымъ: какъ не зналъ онъ, что последуетъ изъ дела его? д) Какой именотъ смыслъ слова: се Адамъ яко единъ отъ насъ? (Быт. 3, 22) °).

Другія сочиненія антіохійскаго пастыря: а) *слова противъ Севера* и б) слово *о бисерт* противъ Маркіона, изв'ястны нын'я по н'ясколькить отрывкать <sup>10</sup>).

### § 131. Іоаннъ Лъствичникъ: а) въ жизни.

Подина, по сочиненю Пистечник, по образованности схоластикт 1). Онъ родился, какъ въроятно въ Константинополъ 2): 16-ти лътъ оставиль онъ надежды на мірскую славу, которую объщали ему дарованія и образованность: на синайской горъ отдалъ себя въ повиновеніе старцу Мартирію; спустя 4 года облеченъ въ иноческую одежду; послушаніе его старцу было такъ велико, что, казалось, совствъ не имълъ онъ своей воли; а между братіями онъ представлялъ изъ себя простяка, человъка вовсе необразованнаго, тогда какъ образованъ былъ лучшимъ образомъ 3). Потому-то, при самомъ постриженіи его въ иночество, духовная прозорливость указала въ немъ будущаго великаго свътильника Церкви 4). По смерти старца, съ которымъ прожилъ 19



<sup>9)</sup> Photii Bibl. cod. 228. 229.

<sup>10)</sup> У Майо изданы: а) отрывовъ изъ третьяго Слова противъ Севера (Vet. avct. 7, 204); б) изсколько изстъ изъ Слова о Бисерт противъ Маркіона (Vet. avct. 7, 18, 131. Specil. Rom. Т. 10 Leontii р. 38, 941). Фотій (Bibl. cod. 231, р. 890) говоритъ, что Ееремъ "во многихъ сочиненіяхъ мужественно сражался съ Акселятами».

<sup>1)</sup> Жизнь его описана а) Рамескимъ инокомъ Данівломъ и б) ученикомъ Святаго, Синайскимъ инокомъ неизвъстнымъ по имени: то и другое сочиненіе изд. Радеромъ вивстъ съ Лъствицею и въ 10 Bibl. Patr. Lugdun.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Самое сознаніе Даніила, что не знаетъ гдё и отъ кого родился Іоаннъ, показываетъ несправедливость догадки Буттлеровой (Leben. d. Heiligen. 20 Maiz): будто Іоаннъ родился въ Палестинъ. Напротивъ какъ тоже сознаніе жителя Палестины, такъ и образованность Іоанна заставляютъ согласиться съ тёмъ мивніемъ, что Іоаннъ Ластвичникъ и братъ его Георгій были дёти благочестиваго Констант. вельможи Ксенофонта и Маріи, о которыхъ говоритъ Четь-Минея 26 Января.

<sup>3)</sup> Илія Критскій: «котя виннательно онъ изучиль всю человаческую мудрость, но между простыми жиль какъ совершенный простякь и неученый, смиряя себя для Бога».

<sup>4)</sup> Неизвъстный ученивъ: «Въ тотъ день, какъ постриженъ былъ Іоаннъ на 20 году возраста, Авва Стратегій пророчески сказаль о немъ, что это будетъ великая звъзда вселенной». По словамъ того же ученика, Анастасій Синаитъ и Іоаннъ Саввантъ говорятъ Аввъ Мартирію, что съ нимъ живетъ игуменъ Синайскій. Авва

льть, рышился онъ избрать уединенную жизнь. Но чтобы не обмануться въ себъ онъ обратился за совътомъ къ св. старцу Георгію Арселанту <sup>5</sup>). Въроятно, въ это время онъ путешествовалъ и въ Скитскую пустыню н въ монастирь Тавенны, для собранія свідівній о духовныхъ опытахъ о которыхъ пересказываетъ онъ въ своемъ сочинения 6). Для уединения своего избралъ онъ пустыню Оола, которая находилась въ углубленіи долины при подошвъ Синая. Отселъ каждую субботу и воскресенье приходиль онъ въ храмъ Синайской обители слушать богослужение и пріобщаться св. Таинъ; отъ кельи до храма было два часа пути или не менъе 8 верстъ. Образъ жизни его отличался преимущественно уклоненемъ отъ всего особеннаго; на транезъ вкущалъ онъ все, что не запрещалось правилами, котя и соблюдаль умфренность; не проводиль ночей безъ сна, хотя и не спалъ много. "Я не постился, говоритъ онъ самъ, и не блълъ, не лежалъ на землъ, но смирялся и--Госполь спасъ меня скоро 7). Время свободное отъ молитвы посвящаль онъ то чтенію, то списыванию внигъ. Для того, чтобы вавъ можно менее известны были подвиги его, онъ по временамъ уходилъ въ пещеру, и здёсь-то изливалась душа его въ пламенныхъ молитвахъ. Когда бывалъ съ братіями, охотно беседоваль съ ними; въ этомъ некоторые стали подозревать даже тщеславіе и-Іоаннъ наложиль на себя совершенное молчаніе; цізый годъ проведенъ былъ въ безмолвіи и соблазнявшіеся увидёли свою ошноку и всв просили Іоанна не лишать ихъ душевной пользы, какую доставляеть беседа его. Когда Іоаннъ провель уже 40 леть въ пустыни: общимъ желаніемъ братім избранъ онъ былъ въ игумена обители синайской. Немного спустя оказалась засуха въ Палестинъ и Аравіи. Жители окрестные собранись къ Іоанну какъ ко второму Иліи, умоляя его помолиться о дождв. По молитев св. старца обильный дождь напоиль жаждущую землю. Четыре года управляль Іоаннь духовною паствою Синая и — опять возвратился въ уединеніе. Это было не задолго до смерти его <sup>8</sup>), которая последовала на 80 году его жизни, въ 563 r. °).

Стратегій извъстонъ быль Іоанну Моску въ званіи Аввы обятели Пр. Осодосія; а Стесанъ, ученикъ Іоанна Савванта и свидътель предскаванія, быль Аввою Св. Саввы. (Лугь дуков. гл. 103. 53. и 260); съ Іоанномъ Саввантомъ въ послъдствіи бесъдовань Лъствичникъ (Лъствица ст. 4).

Баранца степ. 27.

<sup>\*)</sup> Дъств. степ. 27. 4. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) **Л**вств. степ. 25.

<sup>8)</sup> Даніндъ и неизвъстный біографъ.

э) По словамъ неизвъстнаго біографа брату своему Аввъ Георгію, и преемнику его по управленію обителію, Св. Іоаннъ предъ своею кончиною сказаль, что спустя 4 мъсяца и онъ умретъ. У Моска Георгій синайскій пишетъ къ П. Петруч что спустя 6 мъсяцевъ оба они переселятся ко Господу (Лугъ Дуков. гл. 125); а П Петръ, скончался по свидътельству Евагрія (Н. Е. 3, 36) въ 564 г. О мощахъ Іоанна

#### § 282 б) Въ Атстанцт.

По просьбѣ Іоанна, Игумена раноскаго, Св. Іоаннъ синайскій написалъ *Люствицу*, представивъ въ 30 степеняхъ степени духовнаго восхожденія въ совершенству—и книгу *къ Пастырю* съ объясненіенъ обязанностей духовнаго Пастыря <sup>10</sup>).

"Не посмёль бы я, писаль Лёствичникъ въ Игумену, принять на себя тяжесть, которая не по силамъ моимъ, если бы не страшился сбросить съ себя иго послушанія, которое всегда считаю матерію добродётелей. Тебё надлежало, дивный отецъ, изучать подобныя вещи у мужей хорошо знающихъ дёло; а еще въ числё учениковъ... Не смёю думать, будто сказалъ или объяснилъ я тебё что нибудь полезное... Я неопытный ученикъ хорошаго живописца—худою вистію смысла, простою тростію слова, одними чернилами начертилъ грубый очервъ словъ. Твое дёло, начальнивъ учителей, поправить и оживить грубое, дополнить картину закона и заповёдей. Впрочемъ не для тебя назначаю я трудъ мой,—нётъ, этого быть не можетъ, это было бы дёломъ безсмыслія,— но для братіи, которую учимъ мы съ тобою".

Въ этихъ словахъ уже видни духъ и достоинства сочиненія. Отличе Лівствицы составляетъ глубокая духовная опытность, которою отзывается каждая частная мысль. Съ нею соединено глубокое знаніе св. Писаніа. Різдкую мысль высказываетъ Лівствичникъ безъ того, чтобы не освітнать ее прямынъ или косвеннымъ указаніемъ на св. Писаніе. Сочиненіе писано языкомъ простымъ; но чистымъ и живымъ, тімъ языкомъ, которымъ выражается сердце чистое, глубоко чувствующее каждую мысль. Въ немногихъ словахъ выражаетъ многое, и потому полно силы. Это посліднее свойство сочиненія, также какъ опытная глубина мыслей, были причиною того, что на Лівствицу писали объясненія Іоамыз Рамескій Игуменъ, Илія Критскій митрополитъ 8 в. неизвістный, жившій вскорів послів Фотія 11) и др. Лівствица св. Іоанна всегда была настольною книгою для иноковъ, живущихъ въ общежитіи. Отцы ино-

Лъствичника въ Синайскомъ Монастыръ *Enuфunit* монакъ (Epiphanii monachi editu atq. inedita, p. 7. Lipsiae 1843). Память пр. Іоанна 30 марта и въ 4 недъл. вел. Поста.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) То и другое сочинение издано на греч. и дат. Радеромъ: S. Johannis Climacis op. Paris. 1631. на одномъ дат. in 10 tomo in Bibl. Patr. Lugdun.

<sup>11)</sup> См. Fabricii Bibl. graec. 9. 522. ed. Harlensii. Ластвица съ тодкованість Идін Критскаго въ Смнодальной Библ. cod. 200 saec. XI. cod. 300. saec. X. Тодкокованіе монажа Ісросся на Ластвицу въ Венской Библ. Łambec. 4, 192. Разныя тодкованія въ Коаленсвой Библ. Montfaucon Bibl. Coiss. p. 141. 305. 306. Тодкованія Илін Критскаго и др. явд. Радеромъ вийсти съ Ластвицею и въ 10 Т. Bibl. Patr. Lugdun.

ческой жизни *Осодоръ Студитъ*, *Іосифъ Волоколамскій* и др. обыкновенно ссылались въ своихъ наставленіяхъ на Л'вствицу, какъ на лучшую иноческую книгу. На славянскій языкъ она переведена была въ первыя времена христіанства между славянами <sup>12</sup>).

Началомъ духовной жизни поставляется у Л'ествичника отречение отъ міра, а высшимъ совершенствомъ—любовь.

Чтобы ознакомиться съ наставленіями Лествичника, выслушаемъ наставленіе его о тщеславіи.

"Тщеславіе высказывается при каждой добродітели. Когда напр. храню пость-тщеславлюсь, и когда скрывая пость оть другихъ разрвшаю на пищу, опять тщеславлюсь, — благоразуміемъ. Одвашись въ светлую одежду побъждаюсь любочестіемъ и переодвашись въ худую тщеславлюсь. Говорить ли стану? Попадаю во власть тщеславія. Молчать ли захочу? опять предаюсь ему. Куда не поверни это терніе, оно все станеть спицами въ верху. Тщеславный есть идолопоклонникъ христіанскій. На взглядъ онъ чтить Бога, а на дівлів боліве старается угодить лидянь, чемь Богу... Ублажающий бо наст прелыцають ны, говорить Проровъ (Иса. 3). Люди высоваго духа сносять обиду благодушно и охотно: а слушать похвалы и не ощущать никакой пріятности могуть только святые и непорочные... Когда услышишь, что ближній или другь твой, въ глаза или за-глаза, злословить тебя: похвали и полюби его. Большаго труда стоить отразить оть души хвалу человическую, а еще больше бъсовскую. Не тотъ показываетъ смиреніе, кто самъ себя бранить: какъ быть несносну самому себъ но кто, обезчещенъ другимъ, не уменьшаетъ своей любви къ нему... Кто превозносится природными дарованіями, --- счастливнить умомъ, высокою образованностію, чтеніемъ, пріятнымъ произношеніемъ и другими подобными качествами, которыя легко пріобретаются: тоть никогда не пріобрететь даровь сверхъестественныхъ. Ибо кто въ маломъ не въренъ, тотъ и во многомъ будетъ не въренъ и тщеславенъ. Часто случается, что Самъ Богъ смиряетъ



<sup>12)</sup> Между ркп. Румянцева одинъ списокъ Лъствицы принадлежитъ 12 въку (N. 198), а языкъ перевода—11 въку. Другой переводъ въ рукоп. 1451 г. (N. 200). Въ Библіотекъ Сергієвой Лавры одинъ списокъ писанъ въ 1412 г. (N. 12), другой—пергаменный, въ 1334 г. (N. 10). Переводъ М. Кипріяна (это уже третій)—въ Библ. Моск. дук.: Академін. На слав. Лъствица издана въ М. 1647 г. Въ предисловін къ этому изданію говорится, что а) при пересмотръ рукописей оказалось, что онъ не согласны между собою не только въ порядкъ словъ, но и въ содержаніи мыслей. б) При исправленіи издатели имъли въ виду преимущественно Лъствицу, писанную инокомъ Ефремокъ въ Констант. обители въ 1421 г. Но издатели удержали въ текстъ Лъствицы и объясненія толкователей и произволы писцовъ, списывавшихъ то съ того, то съ другаго переводъ. Ульяновъ (Лъствицы М. 1785 г.) во многомъ исправилъ прежнее изданіе и переводъ: но по мъстамъ оставилъ прежнюю невърность подлинняку. Новое изд. Лъствицы, М. 1854 г.

тщеславныхъ, насылая неожиданное безчестіе.... Если молитва не истребить (тщеславнаго помысла): приведеть на мысль исходъ души изъ этой жизни. Если и это не поможеть: устрашимъ его позоромъ страшнаго суда. Возносяйся смирится даже здёсь, прежде будущаго въка. Когда хвалители, или лучше льстецы, начнутъ хвалить насъ: тотчасъ приведеть себъ на память всъ беззаконія свои и—найдемъ, что вовсе не стоимъ мы того, что намъ приписывають".

## § 233. Авва Варсануфій: мизнь его.

Варсануфій, авва палестинскій, быль великимь подвижникомь въ другомъ родъ, чъмъ Іоаннъ Лествичникъ. Египтянинъ родомъ, пришедъ на повлонение св. мъстамъ палестинскимъ, Варсануфій остался въ Палестинъ сперва у старца Маркелла, потомъ подвизался подъ руководствомъ аввы Серида въ обители Газской 1). Затемъ стремясь къ высшему подвижничеству, онъ вышель вивств съ подвижникомъ Іоанномъ въ пустиню за монастырь Серидовъ и здёсь затворился въ келіи 2). Въ началъ безмолвной жизни приносили ему изъ обители по три хлъбца въ недалю 3). Въ посладствии духовныя нужды брали верхъ въ подвижниев надъ нуждами жизни телесной и онъ забывалъ о пище 4). Варсануфій пребываль въ глубокомъ безмолвін, такъ что келію свою считаль онъ гробомъ своимъ 5). Тв, которыхъ привлекала къ нему слава подвиговъ его, а потомъ и слава чудесь, получали отъ него отвъты только черезъ авву Серида, который считаль себв за честь быть послушникомъ его 6). Одинъ братъ говорилъ ему черезъ авву Серида, что и авва Монсей и другіе видались съ желавшими видёть ихъ. Авва въ ответь между пречимь упомянуль: "и я, если известить меня Богь,

<sup>1)</sup> Жывнь св. Варсануеія, описан. ученикомъ его Іосиеомъ Хр. Чт. ч. 25. стр. 249—252. Отвъты Варсануеія: «Нъмто, бывъ братомъ старца Варсануеія въ обители Серидовой, прежде чъмъ онъ безмольствоваль, удалился изъ Монастыря и возвратясь уничтожаль» и пр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іоснеъ; отв. 221. Объ А. Серидѣ отв. 1. 572—577. 581. 607. <sup>3</sup>) Отвѣт. Варсан. отв. 72. 141. 4) Отв. 78. <sup>5</sup>) Отв. 72. 73.

<sup>•)</sup> Жазнь св. Досисся, ученика Аввы Доросся. Въ собраніи отвітовъ: «одивъ старецъ Египтянинъ, пришедши жить въ Монастырі, гда пребывали эти Отцы написаль по египетски письмо къ ведикому Старцу» (ибо и тотъ быль Египтянинъ), прося молитвы и слова на пользу душі и можно ли ему удостоиться бесіды съ нимъ? Авва написаль отвіть по гречески такой: «послику положиль я не писать ни къ кому прямо, а посылать отвіть черезъ Авву: то не написаль я тебі по египетски, а надобно было говорить по гречески, чтобы онъ, который не внастъ по египетски, могъ написать тебі.—Если ты въ своемъ письмі призналь меня возлюбленнымъ о Господі и Отцемъ, відающимъ трудъ и нужды и бізды души; то заповідь даю тебіз—не стужай миз о бесіді; не ділаю я различія между людьми; если тебіз отворю дверь, то и всімъ; если тебіз—нізть, то и ни для кого". Отв. 55.

самъ припаду и облобываю ноги ваша для моленія, чтобы избавиться непокоряющихся во Іудев". Прошло довольно времени и брать забылъ отвъть старца, -- мало того, онъ до того сталъ смущаться мыслями относительно Варсануфія, что говориль: Серидь выдумываеть существованіе такого аввы. Въ это-то время неожиданно ни для кого св. Варсану-фій призываеть къ себъ братію, въ томъ числъ и сомнъвавшагося брата, и умываеть всъмъ ноги. Пораженный тъмъ брать вспомниль о прореченіи аввы и предъ всёми открыль, что съ нимъ было 7). Подвигь Варсануфія быль необыкновенный и въ началь смущаль иногихъ. Евстохій патріархъ і врусалимскій (544—556), въ недовірім къ необыкновенному затворнику, вельть раскопать келію, гдв заключить себя рабъ Божій: но догонь исторгшійся изъ келін, сжегь было всёхъ находившихся при томъ" в). По смерти друга своего, прозорливаго Іоанна, который прожиль съ нимъ въ затворъ 18 льтъ, и по кончинъ аввы Серида, Варсануфій для непрерывной беседы съ Господомъ отказалъ себъ во всякомъ сношеніи съ людьми, уже ни для кого не даваль отвътовъ <sup>9</sup>). Сей дукъ великаго старца—любовь къ безмолвію—не могъ оставаться безъ вліянія на современныя обители, нуждавшіяся въ урокъ о молчаніи. И въ Палестинъ и въ Греціи слышны были тогда жаркіе споры о такъ называвшемся тогда учени Оригена и о тайнъ соединения двухъ естествъ во Христъ Іисусъ. Великій авва обличаль бользнь времени и наставленіями и жизнію своею <sup>10</sup>). Для блага Церкви онъ разставался и съ безмолвіємъ. Марій въ 562 г. посланъ быль Юстиніаномъ въ Сирію преслѣдовать несоглашавшихся принять мысли афеор-докетовъ. По волѣ іерусалимскаго патріарха, великій авва этправился посломъ къ императору. Императоръ, убъжденный силою жизни и слова аввы, остановилъ Марія и вмёсто прежней ненависти къ Іерусалимской Церкви присладъ ей съ Варсануфіемъ дары 11). Великій Авва скончался въ 563 г. 12).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Отв. 60.

<sup>8)</sup> Евагрій Н. Е. 4. 33.

<sup>9)</sup> Соб. отв. «Сей Авва Іоаннъ въ прежней келлін Старца (Варсанувія) устроенной для него за обителію, пробылъ 18 лътъ, до самой смерти своей». Отв. 221. О смерти Серида отв. 581, 607. Надпись надъ 4 наставл. А. Дороеся.

<sup>10)</sup> Отв. 608-616.

<sup>&</sup>quot;) Іосифъ въ житіи Св. Варсануфія. Защищая аффордоветовъ Юстиніанъ дишилъ кафедръ П. Евтихія и Анастасія. Въ этомъ случав исполнителемъ его распоряженій былъ любимецъ его Марій. Іосифъ также говоритъ о любимцѣ Юстиніана. Оригенистовъ Юстиніанъ гналъ во всю жизнь и никогда не вооружался въ ихъ защиту. И такъ гоненіе, о которомъ говоритъ Іосифъ, было гоненіе 562 г., гоненіе за вфеордоветство, а не за оригенизмъ, какъ напротивъ говорится въ Хр. Чт. (Ч. 25).

<sup>12)</sup> Евагрій, писавшій Исторію въ 597 г. (4, 33) говорить о Варсануеів: "всё думають, что онь доселе еще живь, заключенный въ келлін, котя боле 50 леть прошло какъ никто не видаль его". Но біограеъ Іосиеъ сближаеть время кончины

#### § 234. Отвъты.

Ответь великаго Варсануфія и частію прозорливаго друга его Іоанна писаны со словъ ихъ а. Серидомъ 13). "Я думалъ съ собою, пишетъ самъ Серидъ: какъ могу удержать все, чтобы записать слова съ точностію?... Тотъ (Варсануфій) узналъ, о чемъ думаю, -- лице его просіяло, вакъ огонь и онъ сказаль инъ: ступай-пиши и не бойся; если прикажу тебъ написать и очень иного. Пухъ Вожій устроить такъ, что ни больше ни меньше не нацишешь ты противъ сказаннаго. хотя бы и захотыть ты" 14). На досчечкахъ предлагались вопросы и на досчечкахъ записывались отвъты 15). Отвъты великаго старца исполнены духовнаго номазанія. Св. авва даваль ихъ людямъ, которыхъ онъ не видаль телесно, оставаясь въ затворе: но отвечаль потому, что созерцаль духомъ состоянія душь вопрошавшихъ 16). Потому-то они открывають душу человъческую такъ, какъ бы это была вещь близкая къ очамъ твлеснымъ и извъстная по вседневному употреблению. Цълое собраніе заключаеть въ себв отвъты на вопросы людей различнаго званія и состоянія. Иные даны были жившинь отшельнически, другіе жившимъ въ общежити; одни-облеченнымъ въ санъ архіерейства и священства, другіе мірянамъ; инне новоначальнымъ, другіе преспъвающимъ въ духовной жизни; но главный предметь всёхъ-совёсть внутренняго человъка, совлечение ветхаго человъка и облечение въ новаго 17).

<sup>(</sup>его) Варсанувія съ временемъ посольства его въ Юстиніану, и говоритъ, что, по возвраженіи изъ Царяграда, посттивъ Виелеемъ и Геосиманію, на горъ Голгооской предаль опъ Господу духъ свой. Евагрій считаетъ 50 лють со времени Евстохія но послъ опыта Евстохіева съ Варсанувіемъ, Варсанувія во всякомъ случать видъли люди. Слъд. въ словахъ Евагрій изтъ точности исторической.

<sup>18)</sup> Книга Аввы Варсануейя, на греч. яз. издана досель только одинъ разъ, при томъ не въ большомъ количествъ экземпляровъ, въ Венеціи 1816 г. Списки ея въ Моск. Синодальной Библ. Сод. 5 въ Венской сод. 179. 240. Lambecii Com. 4, 419 5, 213. Въ Оксеордской Сод. 98. 107. 213. Catal. MSS Angliae 1. п. 277. 286; въ публичной Парижской Сод. 873. 2500. Въ Коаленевой Сод. 112. 123. 281. 284. Монеоконъ изъ последней Б—ки издалъ; а) отвъты на вопросы объ Оригенъ (Bibliotheca Coisliana Cod. 112. р. 122.); переведенные въ Хр. Чт. ч. 25 б) Нъсколько отвътовъ, взятыхъ изъ сборниковъ Аеанасія Аеонскаго и Никона Черногорца Biblioth. Соіз- Папа Сод. 112. 122).—Съ Московской Синод. ркп. изкоторые отвъты переведены в изданы въ Хр. Чт. 1834. 1835 и 1836 г. Славянскій переводъ отвътовъ Варсануеія, составленный подъ руководствомъ Старца Памсін изд. М. 1852 г.

<sup>14)</sup> OTB. 1.

<sup>15)</sup> Отв. 35. Полное собраніе отвѣтовъ въ числѣ 847 составлено кѣмъ-то послѣ кончины А. Серида. Отвѣты 221. 572—606 даны уже преемнику Серида Игумеву Елівну.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Cm. 54 m 161, 162, 809, 215,

<sup>17) &</sup>quot;Все это пишу я не по своей волт, но по волт Духа Св. и все къ исправленію и пользъ души и совъсти внутренняго человъка». Отв. 13. Въ одномъ изъ

Вотъ одинъ отвътъ, показывающій преспъвающимъ нужное для нитъ и заключающій предостереженія новоначальнымъ.

"Братъ вопросилъ великаго старца: какъ могу узнать, какой поимить отъ Бога, вакой отъ естества и какой отъ бъсовъ? отвътъ: чадо Өеодоръ! прося уразумъвай, чего просишь и приготовляй себя къ дъмір. Писвно: невысокая мудрствующе но смиренными ведущеся (Рим. 12, 16). Вопросъ твой, брать, великаго размёра. Если внутреннее око не очистится множествомъ трудовъ: не можетъ миновать тернія и волицовъ и объять гроздъ, укрѣпляющій и веселящій сердце. Если не достигнеть вто въ мъру: не можеть понимать того, какъ не быть поруганнымъ бъсами и легко прельститься въря ниь. Они преобразують вещи по своему желанію, особенно для незнапщаго козней ихъ... Если помыслъ скажеть тебъ сотворить что нибудь по воль Божіей и ты находищь утвшеніе въ томъ; но вивств и сворбь борется съ тобою: разумъй, что помыслъ отъ Вога и понудь себя въ терпънію, по слову Апостола: умерщеляю тьло мое и порабощаю, да не како инымъ проповъдуя самъ неключимъ буду (1 Кор. 9, 27), и исполни хотвніе Вожіе. Если же естественный поинсть придеть въ тебъ, или хотъніе естественное: внимай осторожно и войдешь въ разсуждение. Писание говорить: сего ради примъпится человъка ка эксню своей (Быт. 2, 24). Но Апостолъ, вная, что по волъ Вожіей, надобно оставлять не только демонское, но и естественное, говорить: плоть не пользуеть ничтоже (Іоан. 6, 33). Прилышяощійся въ жені плоть, а приліпляющійся въ Господу духь есть. И такъ тъмъ, которые хотять быть духовными, надобно отказываться отъ плоти. Что не полезно, то и вредно; а вреднаго надобно избѣгать... Тѣ помыслы, которые отъ бѣсовъ, исполнены смущенія и печали, влевуть за собою серытно и неприметно, одеваются въ овечьи шкуры, т. е. влагають мысли какъ будто праведныя, но внутри это хищные волки, т. е. восхищають и увлекають простыя сердца призрачнымь добромъ, а въ сущности непотребствомъ... Если ты еще не ввошелъ въ духовную міру и остаєщься младенцемь по уму: то смирись предъ наставникомъ и безъ его совъта не дълай ничего, хотя бы и казалось тебъ что добрымъ. Свёть отъ бесовъ бываеть после мракомъ. Если что услышишь или помыслишь или увидишь, но хотя не много смутится сердце твое: то это отъ бѣса" 18).

Въ другой разъ о томъ же Авва говорилъ: "понимай, братъ мой,

последних ответовъ Ісанну Мурославскому: «Писано тебе отъ алем до омеги, отъ устроенія новоначальнаго до совершеннаго, отъ начала пути до конца его, отъ того, чтобы совдещися ветхаго человёка съ похотьми его до того, чтобы облещися въ новаго, совданнаго по Богу». Отв. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Отв. 59.

истор. учение объ отц. церкви. т. ііі.

что важдый помыслъ, не предваряющійся тишиною смиренія, не отъ Бога, а отъ лѣвой стороны; Господь нашъ приходить съ тишиною; а все вражеское съ смущеніемъ и мятежемъ" <sup>19</sup>).

## § 235. Анастасій II. Антіохійскій.

Анастасій посль Домина съ 561 г. патріархъ антіохійскій, цастырь 1). Импер. Юстиніанъ угрозами и ласкою склоняль его, чтобы подтвердиль Соборнымъ опредъленіемъ любимую мысль Юстиніана о нетленіи тела Христова не воскресшаго. Но тогда, какъ некоторые Ешископы соглашались на то. Анастасій представиль на бумагь опроверженіе несправедливаго мивнія. Писаль о томъ же своей паствв. Паства его, зная въ немъ пастыря жизни святой и образованности высовой, оставалась върною голосу его. Юстиніанъ въ 563 г. изгнать Анастасія. Анастасій съ радостію объявиль о томъ своей наствъ 2). Исполнение эдикта остановлено было смертию Юстиніана. Юстинъ обвиниль патріарха, не ласкавшаго корыстолюбію его, въ расточенів церковныхъ имуществъ, употребленныхъ на бъдныхъ, и въ 572 г. послаль въ заточеніе. Целье 23 года пробыль св. Анастасій въ этомъ заточенін, пока благочестивни Маврикій, по смерти П. Григорія 3), вь 593 г. возвратиль ему каседру. "Миръ и еще миръ и въ третій разъ миръ вамъ", такъ говорилъ архипастыръ своей паствъ, радовавшейся свиданию съ нимъ 4). Хотя въ судьбъ Анастасія принималъ живое уча-

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Отв. 21.

<sup>1)</sup> Никифоръ Н. Е. 17, 29. 18, 44. Но у него Анастасій Синанть—сочинитель путеводителя и Анастасій Патріархъ ант.—одно лице, когда какъ ихъ раздъляєть пълое столътіє.

<sup>3)</sup> Евагрій Н. Е. 4. 40. Никифоръ 17, 30. Св. Германъ объ Анастасій: «за Соборъ (Халкидонскій) возсталь блистательно и письменно изложиль догматическіе ваноны» (У Мая Specil. Rom. 7, 48). Майо разумбеть здась догматическіе Слова Анастасія. Но Слова—не каноны. По древнему Синодику (Synodicon vetus ap. Fabric. Bibl. gr. Т. XI. 239) видимъ, что св. Анастасій на Соборъ составиль опредъленія въ пользу Халкидонскаго Собора, и, конечно, съ тамъ вмъста противъ афформоветства.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Евагрій 6, 24. 5, 5. Никнеоръ 17, 36. 18, 26. 44. Григорій такъ же былъ строгой жизни (Евагрій 5, 6) и достаточно образованъ. Его: а) Слово на Муроносицъ извівстное и по славян. спискамъ, изд. Комбеснизомъ іп Auctar. Bibl. Т. 1. р. 827. S. 6) Слово на слова: «сей есть Сынъ мой возлюбленный» изд. Майомъ: Class. auct. Т. 10. р. 560 S.

<sup>4)</sup> Такъ начиналъ Анастасій «Слово говоренное после 23-летияго заточенія, 25 Марта въ 11 Индиктіонъ, въ среду страстной седмицы». Это Слово у Лямбеза Сомм. Vindob. 7, 356 (168) Сод. 90. п. 16. Пасха П индиктіона 29 Марта была въ 593 г. Объ втомъ слове упоминаетъ Никифоръ Н. Е. 18, 44. По его отвыву за несколько дней предъ темъ говорено еще Слово вісихтургос приветственное при первомъ свиданіи съ паствою. Ляббей (in Bibl. Nov. MSS. р. 82) говоритъ, что въ

стіе римскій архіепископъ, св. Григорій, писавшій за него письма на востокъ: однако когда Григорій побуждаль его подать голосъ противътила Константинопольскаго патріарха, Анастасій, върный долгу званія, писаль къ Григорію: "по ничтожной причинъ не должно давать мъста соблазну" 5). Признательный къ любви св. Григорія, св. Анастасій, согласно съ желаніемъ Императора перевелъ "Пастырское правило" св. Григорія на греческій языкъ 6). Въ 599 г. Пастырь "образованный писаніемъ и весьма строгій въ жизни" скончался мирно 7), оставивъ каседру другому Анастасію 8).

Седьмой вселенскій Соборъ съ уваженіемъ свидѣтельствуется словаин богомудраго Пастыря: а) изъ письма его къ Симеону Епископу Боирскому; и б) изъ письма къ Схоластику" <sup>9</sup>).

По достоинству не случайному, полнаго вниманія заслуживають 5 догматических изслідованій св. Анастасія. Это изслідованія: о Св. Тройць, о Неописуемом, о воплощеніи Сына Божія, о состояніи страданія и непричастія страданію во Христь, о воскресе-

Париж. Королевской Библ. хранится Слово П. Анассасія, говоренное тогда, какъ возвратился онъ на кафедру.

<sup>5)</sup> Такъ передаетъ слова Анастасія самъ Григорій (Lib. 7, Ep. 27.). Въ письмъ, писанномъ раньше, Григорій писаль къ Анастасію: извъщаю васъ, что я употребиль всъ возможныя прошенія у Святъйшихъ Государей (Маврикія и сына его Оеодосія), да позволятъ они вамъ, по возвращеніи чести, придти ко прагу Св. верховнаго Апостола Петра и жить здъсь со мною, сколько угодно будетъ Богу". Lib. 1. Ep. 7. Въ третьемъ письмъ Lib. 5. Ep. 39. Григорій изъявилъ живъйшую радость о возвращеніи Анастасія на каседру. Эти письма въ Восир. Чт. 1849—850.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Gregorii Lib. 10. Ep. 22. Lib. 4. Ep. 37.

<sup>7)</sup> Евагрій 6, 24. Ософанъ назначаєть Анастасію 11 лёть для перваго управленія и 5 лёть для втораго; П. Никифорь соглащаясь въ первомъ съ Ософаномъ для последняго времени определяеть 6 леть и 21 день. По последнему счисленію столько определенному, считая съ 25 Марта 593 г. (прим. 4) мы должны отнесть время блаж. кончины Св. Анастасія въ 21 Апр. 599 г. Этотъ самый день кончины его показанъ въ Римскомъ Мартирологе, тогда какъ въ Греч. Календаре память его и двухе другихъ Анастасіввъ 11 Маія.

в) Преемникъ, другой Анастасій, замученъ Іудеями въ 609 году. Никнооръ Каллистъ и здёсь ошибается, принимая Анастасія Мученика за одно лице съ Анастасіемъ, въ первый разъ взошедшимъ на каседру въ 561 году (См. пр. 1. 7.). Память Анастасія мученика какъ и Анастасія I Пятріарха и Анастасія Игумена Синайскаго, по Четья-Миней 11-го Мая.

<sup>°)</sup> Concil. Nicen. Act. 4. Labbaei. Т. 7. р. 247. 249. Harduini Т. 4. р. 202 203. Μαῦο недавно издаль одно мѣсто изъ сочиненія ІІ. Анастасія въ Серію Схомастику (Coll. vet. Avct. 7, 27). Іоаннъ Патр. антіохійскій въ своихъ эклогахъ помѣстилъ выписку Ех τῶν πρὸς Σέργιον Σχολαςιχόν χεφαλαῖων τοῦ ἀγία Αναςασίου Πατριάρχου ἀντιοχένου. Lambecii Comm. Vind. 5, 223 (105). Изъ сочиненія для Симеона Епископа Бопрскаго приведены слова у Іоанна Дамаскина во 2 и 3 Словѣ объ Иконахъ. Ор. Т. 1. р. 344. 386.

ніш 10) Здівсь мисль о страждущемъ Богочеловівкі разсмотрівна во всей ея обширности, въ связи со всеми окружающими ее мыслями. Св. Анастасій им'еть въ виду овтихіанизмъ во всехъ современныхъ отрасляхъ его: но не въ вдаваясь въ споры съ тою или другою частною мислію евтихіанизма, разсматриваеть предметь свой покойнымь и глубокимь взглядомъ. Эти сочиненія писани св. Пастиремъ въ заточеніи, какъ самъ говориль онь 11). Это обстоятельство могло инёть вліяніе на то, что св. Анастасій не приводить словь древнихь учителей въ свою пользу, но какъ видно, ему котвлось разсмотреть предметь свой собственно по наставленіямъ Откровенія, и основаніемъ мыслей его служать только слова св. Писанія. Черта зам'вчательная особенно для времени св. Анастасія. Размышленія св. Анастасія отличаются ясностію, твердостію и послівовательностію. Въ 3 Слов'я онъ доказываеть, что во Христ'я Інсус'я два естества: "въ двухъ естествахъ явился намъ единый Христосъ. Богъ и человъкъ". Въ 4 и 5 Словъ имветъ дъло преимущественно съ ученемъ Афеордоветовъ. Вторымъ изследованиемъ старается обувдать страсть къ схоластическимъ спорамъ, смелымъ до нечестія противъ Вога и безплоннымъ пля истины.

Противъ того же евтихіанства св. Анастасій писалъ нѣсколько другихъ сочиненій <sup>12</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Эти Слова или изследованія, по рип. постоянно известным съ имененть Анастасія Патріарха Осопольскаго—Антіохійскаго, изданы *Канизіємъ:* Lect. Antiquae ep. Basnagii. T. 1. p. 436—465. *Голмандомъ* in T. 12. Bibl. Patr. на одновъдат. яз. in 9 tomo Bibl. Patr. Lngdun.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Въ первомъ словъ говоритъ, что онъ подвергся посъщению Божию, не виъетъ книгъ» и что ему запрещено бесъдовать. Въ третьемъ словъ пишетъ, что «въходясь въ заточения лишенъ книгъ».

<sup>19)</sup> Кромъ сочиненій помянутыхъ въ прим. 9 навъстны: а) «Анастасія патріарха Осопольского отвъты на вопросы Гаврінда пресвитера Персидского ;-- въ Англ. библ. Cod. Baro. 75. 6) Сочинение «о письми папы Льва Апостольской памяти»: 0110 приводится на матеранскомъ соборъ 649 года (У Ляббея Т. 6 р. 308 у Гардушна Т. 3. р. 885). в) По сведътельству Евагрія (Н. Е. 4, 40), Анастасій предъ такъ, какъ Юстиніанъ издаль указъ о его заточенін, писаль противъ ассордоветовъ "къ монахамъ первой и второй Сиріи спращивавшимъ совъта его". И тогда же представдяль сочинение о томъ же предметь самому императору. 1) "Филосоеския опредвленія, числомъ 162, о предметахъ постоянно встричающихся въ божественныхъ догматахъ", сохраняются въ рук. имп. Вънской библ. Оне начинаются такъ "нослику безъ православной въры ликъ добродътели, каковъ бы онъ ни былъ, несмысленъ, какъ тело безъ главы, почему не что такъ не важно предъ Богомъ, какъ честая въра: то и начинаемъ мы съ того, что такое предълъ и опредъленіе" (Ondini Commde script. ecll. 2, 574). Этикъ сочинениемъ отчасти воспользовался для своего "путеводителя" Анастасій Синантъ. Сочиненіе состоить изъ догическихъ опредаленій терминамъ встрачающимся въ догматическомъ ученін, и могло служить руководствомъ въ спорахъ, чтобы имъли что инбудь опредъление, по которому бы могли им определять неизвестное. д) Что насается до пратнаго изложенія въры П Анастасія

Онъ преслѣдовалъ строгою критикою и сочиненіе Триесита Іоанна Филопона <sup>13</sup>).

Св. Анастасій быль ревностный пропов'єдникь Слова Вожія. Но изъ Словь его досел'є изданы только три: два на Влагов'єщеніе и одно на Преображеніе Господне <sup>14</sup>).

Сочинение его о достоинства Священства входило въ составъ каноническихъ постановлений Церкви. Въ немъ писалъ онъ: "Кто чтитъ священника, тотъ будетъ чтить и Вога: но кто пренебрегаетъ священикомъ, тотъ поступая далъе, дойдетъ до пренебрежения къ Вогу. — Пріемлющій васъ, сказалъ Христосъ, принимаетъ Меня... Подлинно и Гуден отъ того стали презирать Бога, что презръли Монсея до того, что били его камнями". Затъмъ говоритъ: "быть тому нельзя, чтобы пірянинъ судилъ священника, который долженъ быть судимъ не иначе, какъ Первосвященникомъ, какъ говорятъ святия каноны и какъ пишется въ Церковной Исторіи Философа Филона»

поторое помъщено и въ славянской псалтири (lat. ed. in 15 Tomo Bibl. Patr.) то и содержаніе и заглавіє показывають, что оно къкъ то сшито изъ сочиненій Анастасія и Кирилла послъ св. Анастасія. Въ нихъ говорится "о двухъ воляхъ и дъйствіляхъ", т. е. противъ моноеслитовъ появившихся съ 620 года.

<sup>18)</sup> Противъ Филопонова сочиненія діятеть Анастасій писаль сочиненіе съ тамъ же именемъ: діятеть. Одна часть издана Гретцеромъ: Anastasii Synaitae Hodegus Ingolstadii 1606. Другую издаль Майо; Coll. vet. avct. 7, 59. s.

<sup>14)</sup> Изд. Комбеснвомъ in 1 Т. Avct. novis. Paris. 1648. Галландомъ in 12 Т. Bibl. Patr. Слово на Благовъщение въ Хр. Чт. 1841 г. Кромъ двукъ словъ, о которыхъ сказано въ пр. 4. Анастасій по словамъ Евагрія говорилъ прошальное слово къ антіохійцамъ, когда узналъ что Юстиніанъ положилъ заточить ого. «Этому слову говоритъ Евагрій, нельзя не удивляться, какъ по изяществу слова, такъ по обилю мыслей по множеству свидътельствъ писанія и по историческинъ свъдзніямъ употребленнымъ кстати". Алличи видълъ въ рук. слово П. Анастасія на Срттеніе Господне (de Symeon. р. 104). Дамаскить въ 3 словъ объ иконахъ приводитъ слова изъ Слова п. Анастасія на новую неделью и объ Ап. Оомъ. По отвыву Ляббен (Bibl. nov. MSS. р. 82) въ ворол. Париж библ. хранятся Слова п. Анастасія на нед. вайц, на устакновеніе Предтечи, похвальное святить. Николаю.

<sup>15)</sup> Майо читаль вту статью П. Анастосія въ Синодикъ Констант. церкви (Praefat. ad 7 tom. Specil. Rom. p. 23 24). Она есть въ рук. греч. моск. сунод. библ. сод. 300, въ Коаленевой у Моноокана р. 295, въ имп. венской у Лямбева сомт. 3, 196. 4, 65. 169. 8, 425. Она встрачается и въ славян. рукоп. Румянцева по опис. муз. стр. 314. Къ тому же разряду принадлежить хронологическое ученіе о Паскъ П. Апастасія йто т. μεγάλης ήμερας τ. άγιου πάσχα venet. Cod. Nan. 228. Catal. р. 420. Но статьи: "о римскомъ Папъ Григорів у Лямбева Сомт. 8. 898. 3. 485. въ слав. ркп. Румянцева (Опис. стр. 314), составляєть часть сочиненіе Анастасія Синанта о св. Литургін.—Надобно замътить, что не только Каллясть смышиваль П. Анастасія съ Анастасіемъ Синантомъ (пр. 1), но и вовъйшіе напр. издатели Ліонской Вибліотеки Отцевъ (Т. 9. пр. Вірі. Patr. Lugdun.) сочиненія Анастасія Синанта Игумена 7 въка издають подъ именемъ сочиненій П. Анастасія. Удинъ много сдълаль, чтобы разсёять мрамъ, но и онь допустиль нъсколько опин-

## § 236. Исаакъ Сиринъ.

Исаакт Сиринт родился въ Ниневін. Оставивъ міръ еще въ цвітущей юности, онъ удалился вивств съ братомъ въ монастирь Маръ-Матеея, гдв приняль иноческую одежду. Потожь, довольно укрвиясь духомъ, онъ избралъ жизнь уединенную въ пустынъ, гдъ обрекъ себя на подвиги более строгіе. Брать его, сделавшись начальникомъ помянутаго монастыря, сильно убъждаль его письмами возвратиться въ обитель; Исаавъ остался въ любезной пустынъ. Слухъ о высовихъ подвигахъ и просвъщении Исаака возбудиль общее желание въ ниневитянахъ просить пр. Исаака на степень епископа ниневійскаго. Исаакъ на сей разъ не смёль отвергнуть званія людей. Но такъ какъ сами люди вскор'в отказались слушать его какъ Пастыря; то онъ сложилъ съ себя вваніе ихъ настыря. Это было такъ: къ нему пришли на судъ заимодавецъ и должникъ; первый требовалъ уплаты долга; другой, не отказываясь отъ долга, умоляль отсрочить плату долга. Заимодавець грозиль предать должника судьв. Св. Исаакъ сказалъ заимодавцу, что евангеліе желаетъ, чтобы прощали долгь должнику, тъмъ болъе требуетъ потерпъть уплату долга. Жестокій заимодавець сказаль сь гиввомь: оставь свое евангеліе. Евангельскій пастырь посл'в того объявиль: если вы не слушаете запов'вдей евангелія: то что мив делать у васъ? И удалился въ свитскую пустыню въ Египетъ. Но изъ пустыни какъ съ каоедры, онъ светилъ міру и жизнію и ученіемъ і). Даже и такіе подвижники, каковъ Симеонъ Столпникъ Дивной горы, получали отъ него совъты и наставленія 2). Св. Исаавъ скончался въ старости въ концъ 7 въка 3).

Св. Исаакъ, какъ сирянинъ, писалъ сочиненія свои на сирскомъ языкъ. Эбедъ-Іезу, сирскій писатель, пишетъ: "Исаакъ Ниневитянинъ составилъ семь томовъ объ управленіи духовномъ, о божественныхъ тайнахъ, о судахъ и благочиніи <sup>4</sup>). Но что было извъстно въ 13 въкъ,

бокъ. Comm. de Script. 1, 1485, 2, 569—581. Тоже Фабрицій Bibl. graec. IX, 332,—336

1) Это сказаніе о Св. Исаака въ перевода съ сирскаго помащено въ начала древняго списка сочиненій его, хранящагося въ Римской Ватиканской Библіотека и издано виаста съ сочиненіями Св. Исаака въ Лейпцига въ 1770 г. Іерон. Никифо-

издано выветь съ сочиненіями Св. Исаака въ Лейпцигь въ 1770 г. Іерон. Никифоромъ Осотокіемъ, въ послъдствіи архіепископомъ астраханскимъ. Assemani Bibl. От. Т. 1 р. 445.

3) См. письмо Св. Исаака къ Симеону Столпнику.

<sup>3)</sup> Время кончины Св. Исаака опредвляется: а) твиъ, что въ одномъ сочиненін (Cod. Nitr. 20. р. 215.) онъ приводитъ слова Іакова саругскаго, скончавшагося въ 521 г. (Asseman. Bibl. Or. 1. 190. 445); б) Письмомъ его въ Симеону Дивногорцу скончавшемуся 24 Мая 593 г. (Евагрій Н. Е. 6, 23); отселв видно что сего Св. Исаака не надобно смъщивать съ Исаакомъ ученикомъ Зиновія—ученика Ефремова, какъ поступили Каве и Лямбезъ.

<sup>4)</sup> Ap. Asseman. Bibl. Or. T. 3, P. 1. c. 70.

не все то извъстно нынъ. Самая большая часть поученій Св. Исаака сохранилась въ арабскомъ переводъ подъ именемъ Монашескаго правима". Здъсь — Четыре книги. Первая содержить 24 поученія, вторая—45, третія—44, четвертая 20 и письмо къ Симеону Столинику. Девяносто девять поученій, переведенныя на Греч. языкъ Патрикіемъ и Авраміемъ, иноками Палестинской обители св. Саввы, содержатъ въ себъ только вторую и третію книгу и письмо къ Симеону. Въ подлинникъ сохранились почти только первая и вторая. Такимъ образомъ изъ сочиненій, показываемыхъ у Эбедъ-Гезу, въ греческомъ переводъ извъстна менъе чъмъ половина твореній св. Исаака 5).

Св. Исаакъ всю жизнь свою посвятиль уединенному изученію души своей, и ни чьи поученія не исполнены такихъ глубокихъ психологическихъ свёдёній, какъ поученія св. Исаакъ представляеть наставленія о соверцаніяхъ возвышенныя и основанныя на твердыхъ опытахъ. Духовная жизнь изображена въ его поученіяхъ въ приложеніи къ самымъ неуловимымъ состояніямъ души. Вотъ опытное поученіе св. Исаака о естественномъ и духовномъ разумів!

"Есть разумъ предшествующій вѣрѣ; есть разумъ раждающійся отъ вѣры. Разумъ предшествующій вѣрѣ есть разумъ естественный, а рождающійся отъ вѣры—есть разумъ духовный.

Есть разумъ естественный, различающій добро отъ зла, который и называется естественнымъ распознаваніемъ, посредствомъ котораго мы распознаемъ добро отъ зла естественно, безъ ученія. Сей разумъ Вогъ вложилъ въ разумную природу; отъ ученія же онъ получаетъ приращеніе и прибавленіе. Никого нѣтъ, кто бы не имѣлъ его.... Тѣхъ, которые потеряли это распознаваніе, различающее добро отъ зла, Пророкъ укоряетъ сими словами: человъкъ въ чести сый, неразумнь

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ассемановъ Сирскій списокъ ованчивается такъ: "окончилась при помощи Божіей, первая часть ученія маръ Исаака инока" (Assem. Bibl. Or. T. 1. p. 160). Анжело Майо показываеть сирскій списокъ 8 въка въ двухъ частяхъ съ 59 поученіями, писанными семистопнымъ размъромъ (Collect. vet. Ayct, Т. 5, р. 242.); а другой списовъ 7 въка, съ 27 мърными поученіями (ibid. 140). Сличеніе арабскаго текста съ греческимъ и сирскимъ у Ассемана и Никиеора; сличение показало, что накоторыя греч. поученія раздалены въ арабскомъ перевода на два. На греч. поученія Св. Исвана изд. Никифоромь Өвотоківмь: Ісаах Евр. Епісх. Νίνευιας εργα-Lipsiae 1770. 4 Латинскій переводъ 58 поученій, весьма нев'врный, напеч. съ именемъ Исаана антіох, пресвитера (пр. 4) in T. XI. Bibl. Patr. Древній Слявян. переводъ 91 поученій, исправленный по изданію Никифора и греч. ркп. Старцемъ А. Пансіемъ, изданъ въ Немецкомъ монастыре 1812. Въ Лаврской Б-ке одинъ списовъ 1381 г., другой (Ластвица) 1412 г. Въ Библіот. Толстаго-1416 г. (11. 174). Въ Христ. Чт. 1821. 1822. 1824. 1825. 1828. 1829 г. издано 30 Словъ св. Исвана и письмо его из Пр. Симеону. Новый русскій переводъ поученій св. Исвана явд. М. 1854 г.

(Псал. 48, 13). Достоинство разумной природы состоить въ распознаваніи, различающемъ добро отъ зла. Потому потерявшихъ оное Пророкъ справедливо уподобилъ скотамъ несимсленнымъ, неимъющимъ разума и разсудительности... Сила естества свидътельствуетъ, что человъку должно въровать въ Бога, Кто всему далъ бытіе и върить словамъ заповъдей Его и исполнять ихъ.

Оть веры рождается страхъ Божій. Когда онъ сопровождаеть двла, и мало по малу умножаеть двиствіе свое, тогда раждаеть духовный разумъ, тотъ самый, который, вакъ сказано, раждается отъ върм... Въра раждаеть въ насъ страхъ, страхъ же принуждаетъ насъ раскаяваться и действовать, и такимъ образомъ дается человеку духовный разумъ, который есть чувствованіе таннъ, раждающее вёру съ вёрнымъ соверцанісить... Залогь сего дара получаемъ мы въ крещеніи... Духовный разумъ есть способность чувствовать сокровенное. Когда кто чувствуеть сіе невидимое и высшее, то это чувствованіе его и называется духовнымъ разумомъ; въ этомъ чувствовании раждается другая въра, непротивная той первой, но подверждающая ту первую. Ее называють върою созерцанія. Досел'в была в'вра отъ слуха, а теперь-созерцаніе. Созерцаніе върнъе слуха... Душа, которая однажды предала себя Богу. върою и многими опитами пріобръла чувство содъйствія Его, не заботится болье о самой себь... Иначе противодыйствиемъ разума она лишилась бы Божественнаго Промысла, втайнъ посъщающаго ее, непрестанно пекущагося о ней и неотступно сопровождающаго всеми способами. Тв, въ которихъ восходить Светь вери... умными очами вери, каждый чась видять отеческій Промысль, коимъ освияеть ихъ истинный Отецъ" <sup>6</sup>).

## § 257. Іоаннъ-постникъ, Патріархъ константинопольскій.

Іоаниз-постишка, Патріархъ константиноп., сынъ бѣдныхъ родителей, назначавшійся ими только для того, чтобы быть честнымъ ремесленникомъ, слушаль наставленія въ духовной жизни у одного инока, жившаго вмѣстѣ съ нимъ ¹). Патріархъ Евгеній, узнавъ о строгомъ подвижникѣ, посвятилъ его въ діакона великой констант. церкви. Іоаннъ скоро сталъ столько извѣстенъ подвигами воздержанія, что имя посмика сдѣлалось отличительнымъ его именемъ. Избранный въ Патріархи онъ желалъ спастись бѣгствомъ отъ высокаго назначенія; но удержанъ видѣніемъ ²). Вступивъ въ 585 г. на престолъ, онъ не оставиль пост-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Христ. Чт. 1821. 2. 242-246.

<sup>1)</sup> Никифоръ Н. Е. 18, 34. Жизиь Св. Іоанна, описан. П. Никифоромъ, остается въ рип. Париж. Б—ки, на нее ссыдались на 2-мъ Никейскомъ Соборв въ 4 засъдани Du Cangius ap. Zonarae Comm. can. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Григорій в. Еріst. 38. Четь-Мин. 2 Сент.

ничества и пріобрѣлъ щедрость къ бѣднымъ 3). Въ 588 г. Константинопольскій Соборъ, на которомъ присутствовали всё патріархи, одни лично, другіе въ лиць посланниковъ, наименоваль Іоанна еселенскими Патріархома. Пелагій, римскій архіепископъ, возсталъ противъ сего и грозиль Іоанну анасемою <sup>4</sup>), а преемникъ его, Григорій великій, назвалъ это название антихристіанскимъ 5). Но съ одной стороны это титло даваемо было и предшественникамъ Іоанна <sup>6</sup>), съ другой оно не завлючало въ себе особенныхъ правъ, кроме власти надъ областію патріаршества константинопольскаго, подобно тому, какъ тоже названіе н въ томъ же синсив давалось въ это время архіепископамъ Рима и Александрін 7). Не смотря на судъ и осужденія римскихъ епископовъ, Іоаннъ не отвазался отъ сего названія, тімъ болье, что оно собственно въ его душв, отличавшейся всего болве вротостію в), не могло пронаводить вреда. Григорій писаль наконець, въ знакъ общенія къ Іоанну о деле одного пресвитера, осужденняго римскимъ соборомъ: но это письмо уже не застало въ живниъ Іоанна, скончавшагося въ 595 г. После того Григорій въ письме къ императору Маврикію отдаль должную справедливость добродетелямъ почившаго Архипастыря <sup>9</sup>). Императоръ, по смерти Іоанна, нашелъ у него только деревянное ложе, льняную срачицу и ветхую ризу 10). Софроній называеть Іоанна—хранилищемъ добродътелей (оіхетуріоч аретус) 11).

Св. Іоаннъ въ сочиненіяхъ своихъ является ревнителемъ показнія и благочинія, а недостатокъ искусства замъняетъ выраженіями простосердечной искренности и кроткого сокрушенія.

Превосходно посланіє его въ дветь, преданной Богу. Это обширное наставленіе для души, вступившей въ иноческій подвигь, наставленіе благоухающее духовнымь помазаніемь. Святитель уб'яждаегь терп'яли-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Исидоръ Севильскій de Scriptor. C. 26.

<sup>4)</sup> Григорій Ibidem. письмо Пелагія in act.—ib. Concilia ap. Labbaeum.

<sup>5)</sup> Григорій, получивъ дъло объ осужденіи одного пресвитера Халиндонскаго, гдв Іоаннъ не разъ назывался Патріархомъ вселенскимъ (Epist. lib, 4. Ep. 3. t.). въ одинъ день отправилъ пять писемъ въ Константинополь съ осужденіемъ на титло

<sup>•)</sup> Еще Іоанну Каппадокійскому, за 70 літь прежде Постинка, давалось это титло. См. Relatio Synodi Constantinop. an 519. ab Iohanne congregato. И послі того въ 533 г. оно дано Юстиніаномъ Еписанію (Cod. 1. Tit. 1. с. 7.). П. Мина часто называется «вселенскимъ Архіепископомъ и Патріархомъ» въ Діяніяхъ Собора 536 г. самымъ обыкновеннымъ является оно въ Новеллахъ Юстиніана. Novell. 3. 5. 7. 16. 42. 67. 79. См. Basnagii Annal. politico—Eccles p. 897.

<sup>7)</sup> Это доказалъ Спангейнъ многими примърами Hist. Eccl. saec. 7 р. 1087.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Всего болве это показываеть инига его о Показніц.

<sup>9)</sup> Gregorii lib. 6. Ep. 6.

<sup>10)</sup> Никифоръ Н. Е. 18, 34.

<sup>41)</sup> У Фотія Bibl. Cod. 232. Память св. Іоанна 2 Сент.

во подвизаться для добра, читать св. писаніе оберегать чистоту дѣвства постомъ. Ему такъ же принадлежить Бесёда о лисепророках и учителях которая также, какъ и посланіе къ дѣвѣ, извѣстно съ именемъ Іоанна Златоустаго, но не его краснорѣчія 12). По ркп. извѣстны еще его Слова: "О исходѣ души" и "О литургіи 13).

Особенное вниманіе обращають на себя: книга О покаяніи нли наставленіе о различеніи приховт и сочиненіе обт исповиди, иначе чинт, какт поступать ст кающимися и наставленіе имьющему исповидывать духовнаго своего сына 14). То и другое сочиненіе подвергали сомнівніямь за снисходительность къ грішникамь 15), и даже не хотіли візрить, чтобы они принадлежали святому Іоанну-постнику 16). Посліднее напрасно. Различіє въ сочиненія по спискамь произошло частію оть того, что сочиненіе сперва писано Іоанномт, еще стариемь діакономь и потомь исправлено патріархомь, частію оть частаго употребленія подобной книги. Снисходительность же Іоанна можеть быть объяснена желаніємь не отдалять строгостію оть исповіди грішниковь, которыхь число вь его время умножилось, и для которыхь прежняя строгость правиль была не по силамь 17). Впрочемь лучшее вь сихь сочиненіяхь принадлежить великимь предшественникамь Іоанна—Іоанну Златоусту, Василію В. и др.; самому же постнику принадлежить вни-

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Посланіе въ 1 Томъ сочиненій Златоуста по изд. Морелля и въ 12 т. Монфоконова, Бесъда—въ 6 т. Мореллева и въ 8 т. Монфоконова. Русскій переводъ посланія въ Христ. чт. 1826 г.

<sup>18)</sup> Бандини издалъ (Catal. cod. Laurent 1. 76) постановление его. Слово объ исходъ души Taurin. cod. 148; о св. Литургіч, Paris. publ. cod. 1282.

<sup>14)</sup> Изданы Мориномъ: De poenitentia, Paris. 1651.

<sup>15)</sup> Слав. Коричей гл. 56.

<sup>16)</sup> Никонъ въ 2 ч. пандекты: «ты писалъ мий, духовный братъ, господниъ Дука, чтобы написалъ я тебъ свъдъне о такъ называемовъ Номокановъ постижа. Вудь извъстенъ, что много, сдълавъ изслъдованій, не могъ я найти въ точности, чей онъ: ибо списки не согласны между собою. Въ однихъ стоитъ надпись: момоконовъ Іоанна Патр. Констант. постичка, въ другихъ: правильникъ Іоанна монаха діакона ученика св. Василія, именуемаю чадомъ послущанія. Въ иныхъ видънъ признакъ того, что это наставленіе старца къ своему ученику, напр. говоритъ что это я пищу тебъ и ты такъ твори, какъ бы говорилъ я тебъ уство,—равно говоритъ, что все это изучилъ я отъ вразумляющаго меня свътильника разсужденія. И изъ того, что два предисловія, и изъ многаго другаго показывается, что это—есть наставленіе нъкоего старца къ своему ученику. Lambec. Comm. Vind. 8, 449. Въ древнъйшемъ Слав. спискъ коричей надпись: «Іоанна мниха чада по послушанію, ученика св. Василія». Розенкамифъ о коричей, стр. 123. Oudini Comm. 1 1479. 1480.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) См. пр. 16. Имя ученика Василівва (пр. 16) выражаєть именно ту мысль, что сочинитель, не смотря на то, что отступаль отъ буквальной строгости правиль вел. Василія, коталь удержать духъ мудраго Василія, не всегда со всими одиналово поступавшаго.

мательность, въ простотв сердца обращенная на самые простые случаи жизни.

Исидору Севильскомуизвъстно было посланіе Св. Іоанна къ епископу Леандру "О таинствъ крещенія", гдъ "приведедены были изреченія древнихъ Отцевъ о троекратномъ погруженіи" <sup>18</sup>). Но это посланіе не дошло до насъ.

### § 238. Григорій Двоесловъ: его жизнь.

Григорій великій, деоеслова, римскій архіепископъ 1). Сынъ римскаго сенатора Гордіана и самъ сенаторъ и префектъ Рима, сдівлавшись полнымъ наследникомъ имущества родителей, онъ построилъ до 6 монастырей въ Сициліи на свое иждивеніе и потомъ промъняль палаты на тесную келью въ одной изъ построенныхъ имъ обителей; въ 577 г. посвященъ въ діакона-регіонарія и вскоръ затьиъ посланъ быль въ званія аповрисіарія въ Константинополь, частію по делу о новомъ папе Пелагів, частію же для испрошенія помощи Риму противъ лонгобардовъ. Въ продолжение пребывания своего въ Константинополъ, онъ старался пріобресть точныя сведёнія объ обрядахъ восточной Церкви, где после Апостоловъ процевтало столько мужей веры; въ 585 г. возвратился онъ въ Римъ и въ 590 г. избранъ былъ въ архіепископа римскаго. По примъру предпественника своего, онъ объявилъ опаснымъ для въры блистательный титуль вселенского Патріорха, данный Іоанну-постнику и за то же вооружался на преемника Іоаннова Киріака.—Григорій полагалъ, что титулъ сей означаетъ епископа всъхъ епископовъ 2), и называлъ себя "рабомъ всъхъ священниковъ" 3). Смиреніе Григорія было



<sup>18)</sup> De vir. illustribus.

<sup>4)</sup> Жизнь его описана: а) древними біографами Павломъ Діакономъ, Іоанномъ 6) Сенмартомъ, надателемъ собственныхъ сочиненій Григорія и помъщ. при 4 томъ сочиненій его; в) греч. біографомъ, сочиненіе котораго читалъ Фотій (Bibl. cod. 252). Описаніе жизни его въ Христ. чт. 1834 г. съ ошибками, взятыми у Римлянъ. Болъе удовлетворительно помъщенное въ Христ. чт. 1850 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Письмо въ русси, перев. см. въ сочин. «Правда всемен. Периви о каведрах». стр. 153—160. Гораздо болъе въ подлинникъ Epist. lib. 5. Ep. 18. 19 20. 21. Lib. 7. Ep. 4. 5. 27. 30—33. Absit a cordibus Christianis nomen istud blasphemiae, in quo omnium Sacerdotum honor adimitur, Ep. 20.

³) Ego—cunctorum Sacerdotum servus sum, in quantum ipsi sacerdotaliter vivient. Ep. 20. Certe Petrus Apostolorum Primus, membrum sanctae et universalis Ecclesiae, Pavlus, Andreas, Iohannes, quid aliud, quam singularium sunt plebium capita? Et tamen sub uno capita omnes membra. Epist. 18. Ego per episcopatus onera servus sum omnium factus. Lib. IX. Ep. 44. Біографъ Григорія Іоаннъ говорить, что Григорій—«первый изъ всяхъ называль себя въ началь писемъ свонихъ рабонъ рабовъ Христовыхъ», но это не совсямъ правда; первый употребляль это названіе бл. Августинъ (Ep. 217 ad Vitalem); а въ надписяхъ писемъ Григорія нъть его; только въ трехъ встрачается оно по поздиниъ ркп.

достойно пастыря Христова, и однако такъ нало подражали Григорію преемники Григорія, именовавшіеся рабами рабовъ Христовыхъ, на даль же бывшіе владыками владыкъ. Нельзя не сожальть впрочекь о самомъ Григорів, что онъ неумвренно радовался невинной смерти неотвівчавшаго желаніямъ его Имп. Мавривія, вийсто того, чтоби обличить злодъя-убійцу его Фоку \*). Въ другихъ отношеніяхъ Григорій не быль снисходителенъ въ себъ самому. "Я уже не таковъ, какимъ ти прежде зналь меня, мужъ добродетельный, писаль онъ въ Левиду ещегопу испанскому. Признаюсь, что успъвая во вившнемъ, много потерать я во внутреннемъ и потому стращусь, не принадлежу ли и я къ чилу тъхъ, о которыхъ написано: ты низверт ист, когда они возносились (Псал. 72. 18.) 4). Постоянно больной онъ трудился неугонию по должности Пастыря. Онъ посладъ въ Англію Августина, коториї в 597 г. крестилъ короля Этельреда <sup>5</sup>). Ревностно вооружался прив симонін и въ сочиненіяхъ и на соборахъ; прекращаль распри; вых лучтій порядокъ въ управленіе церковное; еретиковъ, иногда съ н мощію гражданской власти, обращаль къ Правоварію. Влаготворителность его была необниновенна. Всёхъ убёгавшихъ отъ жестокости магобардовъ снабжалъ онъ деньгами; монастырямъ и храмамъ поснав вспоможенія; б'ёднымъ въ первый день каждаго м'ёсяца по его примзанію выдавали хлівов, овощи и рыбу <sup>6</sup>). Св. пастырь скончанся в 604 r. 7).

## § 239. Сочиненія по темеванію Писанія и правственныя наставленія; запучанія о догматахъ.

И сочиненія <sup>8</sup>) и собственные отзывы римскаго пастыря повазивають, что онь не отличался ни любовію къ образованности, ни високою образованностію. Такъ епископа Дезидерія сильно упрекаль онь за то, что тоть учился "грамматикъ" <sup>9</sup>). Неправильности языва вы своихъ сочиненіяхъ онъ мало принималь во вниманіе, и за "самое не-

<sup>\*)</sup> Lib. 2. Ep. 1. lib. 2. ep. 38.

<sup>4)</sup> Письмо въ Христ. чт. 1836. 2. 52-57.

<sup>5)</sup> Epist. 5, 41. Сен-При исторія Королевской власти, ки. V. Москвитация 1843 г. № 11. стр. 217—221.

<sup>6)</sup> Іоаннъ Діаконъ 2, 51-59.

<sup>7)</sup> Іоаннъ Діак. 2. 51—59.—Epist. 9, 110. Ep. 11. 46. 109. 4, 13. 9, 3. Память Св. Григорія въ Греч. и Рим. Ц. 12. Марта.

в) Изд. сочиненій: S. Gregorii 1. op. om. St. monach. (San-marthano) Benedectin. T. 1—4. 7. Par. 1705 cum accessionibus ed. Gallicoli Venet. 766—68. XVII. 4. Въ Христ. чт. поивщены: а) изсколько разговоровъ 1834—836. б) Три беседы 1839. 840. в) 10 писемъ 1835—836. 838. 841. При ред. Правосл. Собесяд. отдалью изданы Собесядованія Григорія о жизни италійскихъ Отцевъ и о безсмертів душі.

<sup>9)</sup> Epist. 11. 54. ad Desiderium.

приличное дело считалъ подводить слова Св. писанія подъ правила Доната <sup>10</sup>). По собственнымъ же словамъ блаж. Папы видно, что современники, въ томъ числе самъ Имп. Маврикій, не признавали въ немъ человека ума высокаго <sup>11</sup>).

Изтяснительных сочиненій написано св. Григоріємъ очень довольно: онъ объясниль книгу "Іова, Писнь писней, пр. Ісзекішая и Евангеліе" 12), но не съ глубокимъ знаніємъ Писанія. Примъръ толкованій его: принимая Іова за образъ страждущаго Спасителя, въ женъ Іова видитъ онъ "образъ преобладающей похоти, въ друзьяхъ-утъщителяхъ — еретиковъ, въ 7 сыновьяхъ 7 даровъ Духа Св.". Только объясненіе Пъсни пъсней и бесъды на Евангелія отличаются нъкоторими достоинствами толкованія. Впрочемъ изъяснительныя сочиненія его, не имъя важности, какъ толкованіе Писанія, содержатъ въ себъ много мислей ясныхъ, хотя и не глубокихъ, о предметахъ нравственныхъ.

Вообще область, гдъ св. Григорій быль дъйствительно не малымъ, была область нравоученія.

1) Правило пастырское — содержить наставленія для пастыря. Первая часть говорить о томъ, каковъ долженъ быть тоть, кто хочеть принять на себя управленіе душами; вторая—о томъ, какъ долженъ вести себя принявшій на себя званіе пастыря. Третья — о томъ, что пастырь долженъ учить всёхъ, но не всёхъ одинаково. Четвертая учить пастыря зорко сморёть за собою, дабы врачуя другихъ, самъ не остался онъ больнымъ или не заразилъ бы собою другихъ. Это сочиненіе еще при жизни Импер. Маврикія переведено было на греческій

со) Epist. ad Leandrum Ep. Rhem. Впрочемъ извъстіе, что будто Григорій вельнъ сжечь Палатинскую Библіотеку съ языческими инигами, въ первый разъ сообщенное только въ 12 въкъ Іоанномъ Сарнебергенскимъ, по справедливости можетъ быть названо баснею.

<sup>14)</sup> Lib. 4 ep. 31 ad Mayritium: in serenissimis iussionibus suis Dominorum pietas, dum me de quibusdam redarguere studuit, parcendo mihi minime me pepercit; nam urbane simplicitatis vocabulo me fatuum apellat.

<sup>(3)</sup> И по содержанію и по сведътельствамъ древнихъ Григорію принадлежать 
а) Изложеніе на блаже. 106а, — 6) 21 бесёда на пр. Езекіпля, — в) 40 бесёдъ на Евамнеліе. г) Ильдефонст писалъ, что Григорій «въ нравственномъ смыслѣ объясняль 
Пюске писней». (De Script. сар. 1.). Письмо (Lib 12. Ер. 24.) самого Григорія говорить тоже. Но очень сомнительно, чтобы принадлежало Григорію толкованіе на 
1-ю книгу Парствъ. Ни современники, ни Беда и Рабанъ не знали сего сочивенія. 
Слогъ сочиненія частію сходень съ Григорієвымъ, частію же рѣзко отличаєтся отъ 
Григорієва. Нѣкоторыя мысли—вовсе не Григорієвы, напр. отвывъ о наукахъ. Объяси. 
1 Цар. 5, 4. сл. еще объяси. 1 Цар. 2. 1. Dialog 4, 25. Столько же сомнительно, 
чтобы Григоріємъ было писано объясненіе 7 покаянныхъ Псалмовъ, о которомъ не 
знали древніе. Объясненіе 50 Псалма въ Воскр. Чт. 1849—850. Солласіє микоторыхъ свидительствъ Св. Писамія, по самому содержанію своему, есть извлеченіе 
във сочиненій Григорія и неизвъстно никому изъ древнихъ; вто—трудъ какого на-

явыкъ, а на западъ оно признано за книгу необходимую для всякаго священника и для всякаго епископа 13).

- 2) Разговоры (собествованія) о жизни и чудесах италійских отщест, въ четырехъ внигахъ, также могутъ быть отнесены въ сочиненіямъ назидательнымъ, такъ вакъ содержатъ въ себт извъстія о подвигахъ благочестивыхъ людей и о дёлахъ благодати Божіей. Это сочиненіе спустя 150 лётъ послѣ Григорія переведено было на греческій языкъ папою Захарією, грекомъ, и въ концѣ 8 в. на арабскій языкъ 11). Повъствованія свои св. Григорій заимствуєтъ частію изъ собственнях разговоровъ съ италійскими отцами, частію изъ свѣдѣній, которыя, по его просьбѣ, доставилъ ему Максимиліанъ, епископъ сиракузскій 15). Это сочиненіе оставило на востокѣ св. Григорію названіе Бесѣдоватем-Двоеслова 16). Подлинность сочиненія несомнѣнна 17). Многія изъ повъствованій его помѣщены въ Прологъ 18).
- 3) Письма св. Григорія, всего до 848, завлючають въ себъ иного правственныхъ наставленій, ещеболье вънихъ нужнагодля западнагоблагочинія ").

14) См. у Фотія cod. 252. Synodus Photiniana 859 an. ap. Mansi Т. 17, 425.

16) Synodus Photiniana an. 879 ар. Mansi 17, 4 5. Собесъдованія въ русском переводъ издаются при Казанской академія.

<sup>18</sup>) Въ Продогъ Генв. 25. Февр. 2, 12. 29. Мая 16. 23. Іюн. 27. Іюл. 10. Авгус. 15. 17. Жизнь св. Венедикта изъ 2 книги бесъдъ помъщена въ Четьи-Минез Мар. 14 д.

<sup>13)</sup> На Маницскомъ Соборѣ 813 г. «Пастырское правидо» св. Григорія принано необходимымъ для всего духовенства, первою внигою послѣ Св. Писанія і перковныхъ правилъ.—На Реймскомъ Соборѣ 813 г. оно читано было какъ руководство для священниковъ. На 3 Турскомъ Соборѣ (сап. 3) и на Соборѣ Кабилонскомъ (сап. 1.) витнено въ обязанность епископамъ читать эту книгу. По взътстію Гинкмара Реймскаго (Оризс. 55 сар.) каждый епископъ, при поставленіи своекъ бралъ въ руки Regulam pastoralem съ внигою перковныхъ правилъ в клика предъ олтаремъ, ut ita servaret in vivendo, docendo et iudicando, sicut ibidem scriptum est.—Русскій переводъ Пастырскаго правила—въ Христ. чт. 1847.

<sup>15)</sup> Григорій просиль Мансимиліана прислать св'ядинія объ Отцахъ. Объ этомъ говоритъ письмо его, Lib. 3. Ep. 50. И объ этомъ же говорится въ самихъ разговорахъ. Dial. 1, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Сочинитель разговоровъ быль инокомъ Римской обители, построенной имс самимъ (Dial. 3, 33. 4, 21. 38. 47), апокрисіаріємъ въ Константинополь (Dial. 3, 36), Римскимъ папою (Dial. 3, 16). Это личныя черты св. Григорія. Разговоры присвояются св. Григорію Патеріємъ ученикомъ его, Исидоромъ Совильскимъ (De Script. § 27), Ильдефонсомъ (De Script. § 1.), Бедою (Hist. Augl. 2, 1.), Іоанномъ Діакономъ (Hist. Longobard. 4, 2.).

<sup>19)</sup> О пятомъ Вселенскомъ Соборъ Lib. 1. ер. 24. lib. 2. ер. 24. lib. 3. ер. 2—4. 37. lib. 5. ер. 64. lib. 7. ер. 53. Въ письмъ къ Левидру епископу севильскому (lib. 1. ер. 41) о троекратномъ погруженія при крещеніи. О свободъ иноковъ lib. 7 ер. 18. Письмо къ Евсевію Солунскому (lib. 3. ер. 69) объ обманщикъ Андреъ. Указатель писемъ, относящихся до церк. благочинія in ed. Місіоч Т. 17. р. 171—250.

Такъ въ письмъ къ восточнымъ патріархамъ прекрасно изображенъ добрый пастырь  $^{20}$ ).

Что касается до догматовъ въры, то напрасно стали бы искать въ письмахъ блаженнаго папы или въ другихъ сочиненіяхъ основательнаго изслідованія о какомъ либо догматі, такъ какъ нітъ у него, при всей любви его къ благочестію, ни основательнаго толкованія Св. писанія, ни любви къ вітрымъ выводамъ мыслей изъ глубокихъ началъ. Потому не удивительно, если встрічаемъ въ его сочиненіяхъ о чистимищъ. Онъ первый сталь говорить западу объ огнів чистительномъ (ignis purgatorius), напрасно указывая на слова Писанія Кор. 3, 12. 31 21).

#### § 240. Труды для Богослуженія.

Особенную ревность показаль св. Григорій въ устроеніи богослуженія церковнаго.

Дабы ввести лучшее пвые въ Западную церковь, онъ завелъ пвыческую школу, въ которой и самъ давалъ уроки. Доселв извъстенъ въ Римской церкви напъвъ Григоріевъ (cantus Gregorianus), иначе называемый пвыемъ плавнымъ (cantus planus) и пвыемъ твердымъ (cantus firmus). Это— пвые простое безъ мвры или такта, пвые благоговъйное. По нынъ при служении папы употребляется преимущественно пвые Григоріево.

Нынъ извъстны съ именемъ св. Григорія: а) Книга таинствъ (liber sacramentorum) или чины таинствъ и особенно евхаристія; б) Антифонникъ (Antiphonarium) или собраніе антифоновъ; ъ) чинъ благословеній (benedictionale) или обряды благословенія для разныхъ случаевъ жизни. Относительно Чина благословеній почти нътъ сомнънія, что онъ не принадлежитъ св. Григорію <sup>22</sup>). Двъ другія книги могутъ быть признаны за памятники трудовъ св. Григорія, хотя въ нихъ и внесено многое въ послъдующее время <sup>23</sup>).

 $<sup>^{20}</sup>$ ) Lib. 1. ep. 25 въ Воскр. чт. 1849-50 г., гд $^{2}$  пом $^{2}$  пом $^{2}$  пом $^{2}$  писем $^{2}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Dial. lib. 4. c. 7. 25. 39. 57.

лямбезъ издалъ (Comm. Vindob. lib. 2. с. 5.) Benedictionale S. Gregorii, какъ подлинное и дотолъ неизвъстное сочинение св. Григорія. Но самая значительная часть книги уже помъщена была въ Менардовомъ изданіи Григоріева Сакраментарія (пр. 23). Прибавленія Лямбезова списка изданы Бенедиктивцами (пр. 7). Всего болье противъ подлинности сего чина говорятъ слова П. Захаріи о неизвъстности бенедикцій въ древней Римской перкви. Онъ пишетъ: Pro benedictionibus, quas faciunt Galli, ut nosti frater, multis vitiis variantur. Nam non ex apostolica traditione hoc faciunt, sed per vanam gloriam adhibentes sibi damnationem. Regulam itaqae catholicae traditionis, quam a Romana ecclesia, cui Deo auctore inservio, accepisti, omnibus praedica. Epist. 12 ad Bonifacium.

<sup>23)</sup> Четыре раза издавали съ древнихъ списковъ Сакраментарій Григорія

Въ томъ нътъ сомнанія, что св. Григорій старался исправить частію испорченную, частію недостаточную римскую службу, и именно по образпу греческаго богослуженія. Воть что самь писаль онь къ сиракузскому епископу: "Пеніе аллилуія, по преданію блаж. Іеронима, взято изъ Герусалинской церкви во время блаж. папы Даназа Кугіе Eleison мы не говорили и не говоримъ такъ, какъ говорять Греки: у Грековъ говорять это все вместв, а у насъ — клиръ и на то отвечаеть народъ. Столько же разъ говорится еще: Christe eleison, чего у Гревовъ вовсе нътъ... Молитву Господию потому говоримъ послъ молитвы, что по впостольскому обычаю ею совершалось освящение жертвы. Весьма неприличнымъ показалось мнв произносить при освящени молитву, составленную схоластикомъ, а молитвы, преданной самимъ Господомъ не произносить надъ твломъ и вровію Его" 24). Бенизо, частів, поясняя слова Григорія, частію дополняя ихъ, такъ изображаєть труды св. Григорія для литургін: "Блаж. Григорій установиль въ Римской церкви для утышенія слушающихь, петь антифонь, называемый входнымь introitus; это ввядъ онъ въ Медіоданской церкви" (а Амвросій взядъ съ востока).

Антифонника св. Григорія въ первый разъ изд. Памелієма Liturgicon lat. Colon. 1592. Изданіе кард. Томазія (Romae, 1691) со многими притическими и объяснительными замівчаніями повторено: Ор. отп. Thomasii Т. 4. Въ полномъ изданія сочиненій Григорія оно-съ таки же замачаніями. Т. 3. р. 653-878. Въ немъ много

прибавовъ позднихъ. Avgusti В. 3. Th. 1. f. 256-258.

ни одно изданіе не сходно съ другимъ. а) Самое древнее изданіе. Якова Помелія: Missale S. Patrum sive Liturgicon latinum Coloniæ 1570. 1590. Hawerit crtgobart рецензін монаха Гримоследа, жившаго около 849 г. б) Анжело Рокко надаль съ древнихъ списловъ, преимущественно съ ватиканскаго: Sacramentarium S. Gregoгіі. Romae 1597 съ замечаніями. в) Ученый Бенедиктинецъ Гуго Менароз издаль Сакраментарій съ корбейскаго списка: Sacramentarium S. Gregorii. Paris. 1642, съ пространнымъ вритическимъ комментаріемъ. Это изданіе помъщено въ полномъ Бенедиктинскомъ изданіи сочиненій св. Григорія: Ор. Т. 3. р. 1—540, съ заизчаніями Рокка и Менарда и съ дополненіемъ из Сакраментарію. Менардъ следоваль рецензін священнява Родраде, жившаго ок. 843 г. Эта рецензія отинчается отъ Гримовльдовой частію своєю разстановною такъ называемыхъ collecta, частію такъ, что въ ней есть вое-что такое, чего натъ въ Гримовльдовой, напр. чинъ прещенія больныхъ, г) Знаменетый знатовъ древности Люд. Мураторій ездаль дитургію съ двухъ списковъ и преимущественно съ Оттобонова списка 9 в. (Liturgia romana vetus, Venet 1748). Въ основание этого издания положена рецензия Алкунна Альбина, который въ предисловіи писаль, что онъ прибавиль ийкоторыя части изъ другихъ сакраментарій, но поставиль ихъ отдельно отъ Григорієва Сакраментарія, чтобы не сифинивали труда его съ чужимъ. Мураторіевъ текстъ короче всекъ другихъ и конечно ближе другихъ въ подлиннику. Менардово изданіе болве всвять другихъ отличается чужние прибавками. См. Krazer de apostol. nec non antiquis ecclesiae occidentalis liturgiis. Avg. Vindel. 1786. Binterim Denkwürdigk, kathol. Kirche, 4 B. 3. Th. f. 28-45. Mainz, 1838. Avgusti Archaeologie 3 B. S. 262-268. 8 B. S. 355-372. 468. Lau Gregor d. grosse, Leipz., 1845. f. 251-257. 272-296.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Lib. 9. ep. 12.

"Потомъ установиль, чтобы влирь девять разъ пъль Кугіе eleison" (витьсто восточной эктеніи) "и нослѣ апостола Gradale" (стихъ степеннаго псалма) "и аллилуія, за исключеніемъ времени четыредесятницы до Пасхи, въ вакое время положиль пѣть Tractus (печальные стихи В. Завѣта). Послѣ чтенія Евангелія, когда приносятся приношенія, уставиль пѣть Оббеттогічни "(стихи В. или Н. Завѣта)». Кромъ того прибавиль въ ванонѣ: dies que nostros и пр. Установиль, чтобы это вмѣстѣ съ молитвою Господнею священникъ пѣль громко надъ евхаристіею; а слѣдующую затѣмъ молитву Libera nos, Domine, ав омпівия malis, которая до него пѣлась громко, велѣлъ говорить тайно. Послѣ преломленія евхаристіи, когда уже пріобщатся, велѣлъ пѣть антифонъ, называемый роѕt соттиніствання пріобщенія зътработи проботивнія за пріобщенія зътработи проботи пріобщенія зътработи проботи пріобщенія зътработи проботи проботи проботи пъться пъться проботи проботи проботи пъться проботи пъться проботи проботи проботи проботи пъться проботи проб

Римская церковь увъряеть своихъ и чужихъ, что нынъшняя римская литургія есть литургія св. Григорія. Не входя въ подробности, укажень на самыя поразительныя странности римской литургіи, которыхъ не могь допускать св. Григорій.

- 1. Прежде всего поражаеть въ римской миссъ то, что обряди и дъйствія опредълены въ ней съ самою мелочною, изысканною точностію: священникъ не иначе можеть двинуть палецъ, поднять руку, возвесть глаза къ небу, какъ указано въ чинъ миссы; вся служба—рядъ тълодвиженій, механическихъ, бездушныхъ, разсчитанныхъ для зрителей, какъ для сцены цирка. Ужели это такъ было при св. Григоріъ Выть не можетъ. Сценическая аффектація дъло темныхъ временъ запада: оттого-то такое несогласіе списковъ миссы въ этомъ отношеніи.
- 2. Говорить ли о томъ, что опръсноки не были извъстны при св. Григорів? Въ жизни св. Григорія, описанной ученикомъ его, читаємъ, что при св. Григорів одна женщина усомнилась въ дъйствительномъ присутствіи тъла Христова подъ видомъ хлюба оттого, что хлюбъ евхаристіи обывновенный хлюбъ, какой бываетъ въ домашнемъ употребленіи 26). Опръсноки введены въ общее употребленіе на западъ не раньше 10 въка. По охлажденію усердія христіанъ къ богослуженію, вопреки древнему благочестію, перестали приносить хлюбъ для евхаристіи или приносили, но недостойный св. дъла. Въ слъдствіе того положили употреблять опръсноки, которне такъ легко и скоро готовить 27). На это нововведеніе сильно жаловались люди благочестивые на самомъ западъ 28). Но гордое невъжество обратило свой вымысель въ догмать.

ИСТОР. УЧЕНІЕ ОБЪ ОТЦ. ЦЕРКВИ. Т. ІІІ.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Muratorii antiquit. Ital. 3, 601. Gerbertus de cantu S 1, 160.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Vita Gregorii magni, libi 2. с. 41. въ собравія сочиненій св. Григорія.
<sup>27</sup>) Cardin. *Bona* rer. liturg. lib. 1. с. 23. § 29, р. 685. *Bergier* Encycl.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Cardin. Bona rer. liturg. lib. 1. c. 23. § 29, p. 685. Bergier Encycl. theol. подъ словомъ: аzym.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Бернольдъ пресвитеръ Костанскій de Ordine romano ap. Cassandrum in liturgicis c. 27 Бона rer. liturg. 1. c. 23. § 9. ed. Paris, 1672.

- 3. Въ первой молитвъ канона миссы Римская церковь проситъ Бога, чтобы "удостоилъ католическую (т. е. римскую) церковь управлять всъмъ міромъ". Будто и мотъ такъ молиться св. Григорій! Не онъ ли называлъ себя рабомъ священниковъ Вожінхъ? Не онъ ли такъ страшился мірскаго величія въ смиренномъ пастыръ церкви? Нътъ, такъ молился Григорій Гильдебрандъ, а не св. Григорій!
- 4. Въ римскомъ служебникъ предъ словами Спасителя "сіе есть тъло мое,—сія есть кровь моя" поставлено замъчаніе: "ими освящаются Св. дарн". Тертулліанъ <sup>29</sup>), Оптатъ <sup>30</sup>), Іеронимъ <sup>31</sup>), Августинъ <sup>32</sup>), самъ св. Григорій <sup>38</sup>) ясно учили, что для освященія даровъ необходимо дъйствіе Духа Св., призываемое молитвою. Призываніе Св. Духа для освященія даровъ, было въ древности и въ чинъ западной литургіи, а исключено изъ нея произволомъ невъжества изъ чина не прежде 11 въка. Еще позже того, и именю въ 15 в., образовалось мижніе упорнаго невъжества, будто дары освящаются только словами Господа <sup>11</sup>).
- 5. По нынвшнему римскому чину простой народъ пріобщають только тіломъ Христовымъ, священникъ пріобщаєтся Св. крови при посредстві трубочки, а для папы эта трубочка съ грецкою губкою внутри; мало и того, хлібо и вино во время служенія папы, подвергаются испытанію не отравлены ли они? Святой Григорій пишетъ, что плавающіе на кораблі возили съ собою тіло и кровь Христову для пріобщеніл въ случай смертной опасности зб.). Мы уже виділи, что св. Левъ строго осуждаль зараженныхъ маникействомъ за то, что не пріобщались они крови Христовой, пріобщаясь тіла Христова зб.). Особий способъ причащенія кровію Христовою, какъ и испытаніе хлібо и вина—плодъ поздаяго и жалкаго малодушія—столько свойственнаго мірской гордости зд.).

Обращаемся къ другому учрежденію св. Григорія.

Патр. Михаилъ Анхіалъ, жившій въ 12 в., въ своемъ посланів "о литургіи преждеосвященныхъ" писалъ: "Литургія преждеосвященныхъ есть исконное и древле — преданное тайнодъйствіе, извъстное въ

<sup>29)</sup> Cont. Marcion. lib. 1. c. 23.

<sup>20)</sup> Cont. Donat. lib. 6. in altare postulatus descendit super dona Spiritus sanctus. Paris, 1679.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Epist. 85 ad Evagrium: ad quorum preces Christi corpus sanguis a conficitur.

<sup>32)</sup> De Trinit. lib. 3. c. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Lib. 7. epist. 63.

<sup>34)</sup> Pascal. orat. et raison de la litur. cath. 168. Παπίζων ἔλεγχος, Τ. 1. f. 95. T. 2, f. 26. Κωνζαντ. 1850.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Dial. 3, 18.

<sup>36)</sup> См. о св. Львѣ п. римскомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Муравьева римскія письма 1, 177—179. Спб. 1847 г.

Св. Божіей церкви прежде нашихъ тайноводителей, прежде веливаго между Святыми Отца нашего Златоуста и первосвятителя весарійской первви Василія. Во многихъ изъ нашихъ книгъ говорится и передается, что св. Григорій Двоесловъ предаль это тайнодівйствіе у Римлянь очистительнымъ днямъ четыредеситницы, если только бываеть это и теперь « 38). — Соборами Лаодикійскимъ и Трулльскимъ положено: "во всё дни четыредесятницы, какъ во времена плача о гръхахъ, кромъ субботы, недели и дня Благовещенія, не освящать хлеба и вина, но совершать литургію преждеосвященныхъ<sup>« 39</sup>). Нынъ извъстна на западъ литургія преждеосвященныхъ, по списканъ состоящая въ Сакраментарів св. Григорія 40). Въ письм'в св. Григорія, изъ котораго приводили мы слова, нъкоторие западники жалуются на св. Григорія: "онъ вводить въ нашу службу чужое греческое, хочеть покорить насъ Греканъ" 41); эта жалоба, указывая на характеръ богослужебных учрежденій св. Григорія, служить подкрівпленіемь и преданію о введеніи Григоріемь преждеосвященныхъ въ западную службу. Но то гордое невъжество, которое слишится въ той же жалобъ, отступило отъ учрежденія св. Григорія. Уже П. Михаилъ давалъ знать, что установление св. Григорія не совершается такъ на западъ, какъ хотълъ св. Григорій. По нынъшнему римскому чину литургія преждеосвященныхъ совершается только въ великую пятницу страстной недёли. Западная литургія преждеосвященныхъ — довольно сходна съ чиномъ греческимъ. Но есть въ ней и странности, очевидно, позднія. Напр. Римская церковь молится въ ней, чтобы Богь обратель схизмативовь въ латинскую въру, т. е. не молится о соединении перквей, а о обращении всехъ въ папизиъ 42).

## § 241. Евлогій, Патріархъ александрійскій.

Однимъ изъ просвъщенныхъ и дъятельныхъ пастырей 6 въка былъ св. Евлогій патріархъ александрійскій. Сперва онъ былъ игуменомъ Вогородичной Юстиніановой обители въ Антіохіи, но и тогда уже отличался ревностію противъ (ересей 1). Онъ писалъ тогда письмо къ св. Евтихію патріарху константинопольскому, чъмъ облегчалъ борьбу сего святителя съ отраслями упорнаго евтихіанства 2). Влагочестивній Тиверій, стараясь сколько нибудь залечить раны, нанесенные св. церкви ерети-

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>) Y Azzania de consensu eccl. orient. et occid. p. 1531. 1578.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Трулльское пр. 52. Лаовид. 58.

<sup>40)</sup> Missale romanum, feria VI maioris hebdomadis, in parasceve.

<sup>41)</sup> Lib. 9. ep. 12.

<sup>43)</sup> Серединскаго о богослуженів зап. церкви, стр. 33 — 37. Бобровницкаго о происхожденів в состав'в Римской литургів, стр. 60—61. 69.

<sup>1)</sup> Poris Bibl, cod. 226.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Poris Bibl. cod. 227.

ками, избралъ Евлогія въ пресмника св. Ісанну Милостивому. Виборъ быль вполив счастливый. Въ концъ 583 г. взойдя на васедру той перкви, которая преимущественно страдала тогда отъ разныхъ сектъ евтихіанскихъ, св. Евлогій дійствоваль противь еретиковь сь нечтомимою ревностію. Онъ разсылаль сочиненія свои одно за другимь по монастырямъ египетскимъ, которые сильно заражены были евтихіанизмомъ 3). Искренняя дружба его съ св. Григоріемъ Двоесловомъ, которая началась со времени личнаго свиданія его съ Григоріемъ въ Константинопол'в въ 585 г., служила ему, по крайней мере, утенениемъ во время тяжкаго управленія своею паствою. Въ письмахъ св. Григорія въ св. Евлогію читаємъ драгоцівным свидівтельства о благоплодной дъятельности александрійскаго архипастыря. "Писаніе вселюбезной вашей святости, пишетъ св. Григорій, принесло инв великую радость извістіемъ о ученін въ городів Александрін, объ обращенін еретиковъ и о согласін върныхъ" 1). И въ другомъ письмъ, писанномъ позже, писаль онъ: "къ радости о вашемъ здравій прибавилась мив еще радость, когда узналь я, что ваше слово уменьшило число враговъ Церкви и умножило стадо Господне" 5). Св. Евлогію надлежало бороться не только съ разными сектами христіанскими, но и еще съ самарянами, которые выдавали тогда какого-то Досноен за того пророка, о которомъ говорилъ Моисей. Св. Евлогій собираль по сему д'влу соборь въ охраненіе слабыхъ изъ своей паствы; это было въ 588 г. \*). Неутомимый пастырь свончался въ глубокой старости, въ 607 году <sup>6</sup>).

Счастливыя дарованія св. Евлогія давали ему возможность удовлетворять ревности въ обличенію еретиковъ. И онъ писаль весьма много. Къ сожальнію, сочиненія его извъстны нынъ почти только по выпискамъ П. Фотія. Почти всь онъ, сколько извъстно, писаны по случаю современныхъ ему споровъ.

- 1) Относительно соединенія двухъ естествъ во Христь Інсусь писаны:
- а) Двѣ вниги противъ еретивовъ *Тымовея* и *Севера*, сочинение общирное, но которое извъстно только по описанию Фотія <sup>7</sup>).
  - б) Противъ Осодосія и Севера порицавшихъ письно П. Льва,

в) Фотій Вірі. соd. 230 р. 278. 279. 282. Lib. 8. ер. 30. Какъ это нисько такъ и другія пять писемъ къ св. Евлогію Lib. 6. Ер. 60. Lib. 7. Ер. 40. Lib. 8. Ер. 29.

<sup>4)</sup> Lib. 10. Ep. 35. 39. Lib. 12. Ep. 50. Lib. 13. Ep. 42—переведены въ Воскр. чт. 1849—850 г.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Lib. 13. Ep. 42.

<sup>\*)</sup> Фотій Віві. сод. 230. р. 883.

<sup>6)</sup> Өсөөлир ad 6 an. Phocae; Никисоръ Н. Е. 28. 26. Память его въ греч. Церкви 13 Февр., въ римской—13 Сент.

<sup>7)</sup> Bibl. cod. 225.

одобренное Халкидонскимъ Соборомъ <sup>8</sup>); 7 главъ о двухъ естествахъ во Христъ <sup>9</sup>) и сочиненія противъ *Апольинарія* <sup>10</sup>) и *Діодора* <sup>11</sup>).

- в) Къ возражающимъ: если говорите, что два естества во Христв, то воплотилась вся Троица 12).
- г) Противъ тъхъ, которые говорять, что особая природа Отца, особая Сына и Духа <sup>13</sup>).
- д) П. Фотій въ числѣ 11 догматическихъ словъ св. Евлогія читалъ: аа) общирное слово или изслѣдованіе его о Св. Тронцѣ и о воилощеніи <sup>14</sup>), изъ котораго дошло до насъ немногое въ подлинномъ видѣ <sup>15</sup>); бб) Слово протиет Анюэтоет <sup>16</sup>), которое читалъ св. Грирій Двоесловъ, и о которомъ писалъ онъ Евлогію: въ ученіи вашемъ противъ еретиковъ, называемыхъ агноэтами, много такого, чему мы удивляемся, но ничего нѣтъ, что было бы намъ непріятно <sup>17</sup>).
- е) Противъ союза Осодосіанъ съ Гаіанитами. Ненавидъвшіе одни другихъ эти ученики евтихісвы соединились между собою, сдълавъ нъвоторыя уступки одни другимъ, чтобы тыть успышные бороться съ православными. Союзъ этотъ продолжался недолго: но былъ вреденъ для св. истины. Св. Евлогій доказывалъ въ своемъ сочиненіи, что «единство ихъ еще не составляетъ воплощенія, но оно обличаетъ полную изміну Св. въръ... Ученіе о воплощеніи не зависить отъ случайностей или отъ произвола человысугодниковъ или ходатаєвъ; оно поручено служителямъ таинъ Вожіихъ; тыть, которымъ ввырены уставы архіерархическихъ престоловъ: а союзъ гаіанитовъ и сеодосіянъ не знаетъ никого изъ таковыхъ"... Потомъ ученіе ихъ вовсе не то, которое проповыдуетъ истина. Напрасно въ оправданіе своихъ взаимныхъ уступовъ указывають на примъры нъкоторыхъ великихъ учителей. Кириллъ не уклонялся общенія съ Сеодоромъ епископомъ мопсюютскимъ собственно по тому, что видълъ, какъ онъ "главные догматы выры сохраняеть въ чистоть" 18).
- 2) Остатки новатіанъ въ Африкъ побудели св. Евлогія написать. 6 внигь противз Новата. Блаж. Фотій, читавшій это сочиненіе, пи-

в) Сочиненіе описано Фотіємъ Соф. 226. Насколько словъ изд. Майомъ: Vet. avct. 7, 178.

<sup>\*)</sup> Издано между сочиненіями св. Максима. Ор. S. Maximi ed. a Combefisii. Paris, 1674. 11 f.).

<sup>10)</sup> Bennecks y Mas Collect. vet. avct. T. 7. p.. 20.

<sup>11)</sup> У него же ibid. 7. 20.

<sup>12)</sup> MBCTB y MBH Coll. vet. avct. T. 7. p. 18. 19. 54-56. 59. 61. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) У Маія ibid. p. 19.

<sup>14)</sup> Bibl. cod. 230. p. 862. 872.

<sup>15)</sup> Y Mas Coll. vet. avct. 7, 176-178.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Bibl. cod. 230. p. 882. 883.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Lib. 10. Ep. 39. Онъ говорять о томъ же и въ другомъ письмъ Lib. 10. Ep. 35. Воскр. чт. 1849—850. стр. 199. 200.

<sup>18)</sup> У Фотія Bibl. cod. 227.

метъ: въ пятой книгъ доказываетъ, что надобно благоговъйно чтить останки мучениковъ, а разсъянные въ Александріи новатіане порицаютъ ихъ. Въ 6 книгъ обличаетъ подлогъ новатіанской книгъ о мученичествъ Новата и разсказываетъ, кто таковъ былъ Новатъ, какъ онъ "назвалъ послъдователей своихъ касарами (чистыми), а всъхъ чадъ церкви корнеліанами" 19).

3) Самаряне также вынуждали Евлогія писать противъ нихъ. Соборное разсужденіе его о нихъ заключало въ себѣ двѣ книги, гдѣ доказаль онъ, что неправы съ своимъ Досиссемъ Самаряне, также какъ неправы Іудеи, которые признавали въ пророкѣ Моисся (Втор. 27 гл.), Іисуса Навина, и что этотъ пророкъ есть ни кто другой, какъ Мессія Іисусъ. Въ третьей книгѣ доказываль онъ тѣмъ же самарянамъ, что и Моиссй зналь о воскресеніи мертвыхъ 20).

Изъ многихъ бесёдъ св. Евлогія дошла до насъ въ цёломъ видё только одна—на нед. Ваій <sup>21</sup>).

<sup>19)</sup> Описаніе у Фотія Bibl. cod. 182. 208. 280.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) У Фотія Вірі. cod. 280. р. 883—888.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Изд. Комбеенсомъ: Auct. nov. S. Patrum. T. 1. p. 662 s. Маста наъ двухъ другихъ Словъ у Мая. Class. auct. Т. 10.

# ПЕРІОДЪ ТРЕТІЙ.

Съ 620 до 850 г.

#### 🖁 242. Предметы наставленій.

Пространство времени съ 620 до 850 года наполнено бъдствіями, которыя терпъла св. Церковь отъ магометанства, моновелитства и иконоборства.

Мугаммедъ съ 622 г. отврыто началь проповъдывать свое новое учене и въ началу 8-го в. Аравія, Сирія, Персія, Египеть, Съверная Африка и Испанія были покорены власти мугаммеданства 1); хотя въ началь Мугаммедъ выдаваль себя только за Пророка чудотворца и сообразно съ тыть объявляль терпимость Христіанству: но потошь положиль закономъ для послыдователей своихъ войну за его ученіе,— покореніе Христіанъ власти калифовъ. Ученіе его заключенное въ Коранъ Абубекеромъ 2), можетъ быть выражено въ слыдующихъ положеніяхъ: а) Единъ-Богъ и Мугаммедъ-Пророкъ Его; б) на все судьба Всевластнаго (и слыд. мысль о нравствен. злы и о врачествы зла—неумъстна); в) дыла требуемыя Всевластнымъ отъ челевыка — мужество и омовенія; г) награды въ той жизни чувственныя 3).

¹) Въ 630 г. Муганиедъ объявиль Каабу главнымъ храномъ Исланияма для покоренной Аравія; при первомъ преемникъ его (Калиеъ) Абубекръ († 634) начато завоевані<sup>6</sup> Сиріи, при Омаръ (въ 639 г.) окончено и при немъ же (въ 640 г.) жестокій Амру опустошиль Египеть; при Османъ (въ 650 г.) завоевана Персія; при Омиіадахъ полководецъ Муса покориль (въ 707 г.) всю Съверную Аерику; потомъ (въ 711 г.) Испанію. Между тъмъ съ другой стороны Арабы много разъ приближались въ Константинополю и два раза (669—676, 711—718) держали столицу въ жестокой осадъ. D. Leben. d. Muhammeds—von Betterlein В. 1. 2. Коthen 1802—1804. Rhem Geschichte d. Mittelalters В. 1. Marburg 1821. Ц. Ист. Иннок. стр. 355—358.

<sup>3)</sup> Koran arab. et lat. ed. Maraccius Parav. 1698; deutsch. von G. Wahl, Halle 1828 Amad. Wissner, d. Muhammedanismus; Geschichte u. Lehre d. Islam, Leipz. 1823. Ц. Ист. Инновентів 1. 389—391.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Законъ о распространенін мугаммеданства меченъ in 9. Sura, но въ начаяз Мугаммедъ хотъяъ быть посланникомъ только для Арабовъ: non misimus legatum, nisi cum lingua gentis suae. Sura 14. Откровеніе мухаммедово только для

Послѣ свойствъ самой религи мугаммедовой, льстящей чувственнымъ побужденіямъ и фанатизму, монофизиты всего болѣе способствовали распространенію мугаммеданства; къ несчастію политика Имп. Ираклія избрала мѣрою примиренія монофизитовъ съ православными тоже монофизитство, только въ другомъ видѣ, именно монофелитство, или мысль что во Христѣ одно дѣйствіе и одна воля. Вмѣсто мира явилась новая борьба, которая, обезсиливая христіанство, способствовала усиленію мугаммеданства, тѣмъ болѣе, что монофизиты всѣхъ партій сами предавались изъ выгодъ власти мугаммеданской 4).

Однимъ изъ тяжкихъ бъдствій, нанесенныхъ мугаммеданствомъ христіанству, было *иноноборство*. Одни по легкомыслію, другіе по слабости, заняли отъ мугаммеданъ пренебреженіе святынею иконъ; а политика приняла на себя передать мугаммеданскій урокъ Христіанской Церкви, повторяя вмёстё съ мусульманами древній законъ: не сотвори себѣ кумира, ни всякаго подобія <sup>5</sup>). Съ 726 г., когда Левъ Исавръ издалъ первый указъ, запрещавшій иконопочитаніе, до 840 г., когда

твиъ, которые не могутъ читать на незнакомомъ для нихъ языка В. Завъта и Евангелія. Sura 6. Различныя религіи даны различнымъ народамъ чрезъ откровеніе Іудейское и Христіанское.

<sup>4)</sup> Имп. Ираклій (611—641) въ походѣ своемъ противъ Персія (623 г.), узнавъ въ Арменіи и Сиріи какъ новость, что моносизитамъ всего болѣе не правится исповъданіе двухъ дъйствій во Христъ, послалъ въ Кипръ указъ (хе́λеосце), запрещавній «говорить о двухъ дъйствіяхъ въ Господѣ нашемъ Інсусѣ Христъ послѣ соединенія» Еріяс. Сугі Еріяс. Phasidis ар. Mansi in Col. concil. XI, 561. Въ 638 г. издано было изложеніе ехдесц съ запрещеніемъ говорить о двухъ дъйствіяхъ во Христъ.—Моносизитству нозволено свободно распространяться особенно при Импер. Констансъ (642—668), который издалъ образъ вѣры въ подобномъ же духъ. Вселенскій Соборъ 680 г. осудилъ моноселитство. Послѣ того православные въ Сирів стали называться Мелхитами, т. с. людьми одного исповъданія съ Императоромъ Греческимъ; а Яковиты предались Арабамъ. Въ Египтъ Копты-моносизиты получили особаго Патріарха и льготы отъ Калисовъ за содъйствіе пользамъ ихъ Масгігіі hist. Captorum Christ. ed Wedzer 1828. Renaudot hist. patriarch. Alexandrin. P. 2.

<sup>5)</sup> Извъстно, что мугаммедане ненавидъди иконы и почтене святыхъ (Sura S. O. Jesu, fili Mariae, tu ne dixisti hominibus: accipite me et matrem meam in duos Deos praeter Deum! Resp. Non dixi eis, nisi quod praecepisti mihi: colite Deum Dominum meum et Dominum vestrum). Левъ Исавръ по словамъ древняго Сунодива: «омраченъ быдъ предестію Константина епис. Николійскаго и Патриців Бесера саращиствующаго» (Ар. Fabric. in 12 T. Bibl. grae.). Ососанъ о Львъ: «нечествеецъ не только отвергалъ наружное поклоненіе честнымъ иконамъ, но и ходатайство Пренепорочной Богоматери и всйхъ святыхъ и точно также, какъ учимели его Арабы, осквернялъ сквернавецъ останки ихъ». р. 340, сл. Павла Діакона hist. lib. 21. с. 14. Неудивительно, если были нѣкоторыя и злоупотребленія суевърія; но удивительнымъ остается то, что изъ за злоупотребленія котѣли искоревить и употребленіе св. иконъ Еріst. Michaelis balbi ad Ludovicum ap. Mansi T. 14. р. 417. Quidam vero sacerdotum et clericorum colores de imaginibus radentes immiscuerunt oblationibus et vino et ex hac oblatione post missarum celebrationem dabant communicare volentibus. Alii autem corpus Domini in manus imaginum

умерь Өеофилъ послъдній иконоборець, почти непрерывно продолжались поруганія надъ святынею и православные Церкви Греческой подвергались различнымъ родамъ мученій и скорбей <sup>6</sup>).

Иконоборство преимущественно вызывало противъ себя дъятельность учителей сего времени, тъмъ болъе, что мысли его были мыслями мугаммеданства. Едва началась открытая брань противъ св. Иконъ, какъ 
послъдовалъ рядъ защитительныхъ словъ и изслъдованій въ пользу св 
Иконъ. Кромъ того, дабы простому народу наравнъ съ образованнымъ 
классомъ предложить способы изучать Православіе, обращено было особенное вниманіе на устроеніе богослуженія—именно на украшеніе его 
священными пъснями; изуверство домогалось унизить и изгладить память Святыхъ Божіихъ; ревнители православія спъшили просвятить друзей Божіихъ, такъ чтобы о славъ ихъ проповъдала вся Церковь 7).

Въ другихъ отношеніяхъ не много сдѣлано было въ это время для объясненія откровеннаго ученія: толкаваніе св. Писанія почти совсѣмъ было оставлено; павликіанство, которое съ 680 г., отвергая всѣ внѣшніе обряды не исключая таинствъ, вводило дуализмъ манихейскій, и съ 801 года съ силою распространялось съ предѣловъ Арменіи по Греціи в), обратило на себя вниманіе не многихъ в). Но что особенно

ponebant, unde communicare volentes accipere fecerunt. Nonnuli vero spreta ecclesia in communibus domibus tabulis imaginum pro altariis utebantur.

<sup>6)</sup> Самое лютое гоненіе противъ яковъ и иконопочитателей воздвигали Константивъ Копронимъ (741—775) и Осоонлъ. Первый послѣ Собора, на которомъ (въ 754 г.) самъ произносилъ анасему иконопочитанію, «повелѣлъ сожигать иконы и св. останки мучениковъ, запретилъ называть пророковъ, Апостоловъ и Богородицу Святыми» (Сигебертъ in chronico ad an. 755. Осоовнъ р. 293 294) и не менѣе Декія былъ нзобрѣтателемъ въ мукахъ для православныхъ. Время его довольно подобно описано Стефаномъ Діакономъ въ жизни Св. Стефана младшаго іи Соteleтіі monum. grae. Eccl. Т. 4. Ософанъ in chrongr. de Constantino. Времена Льва Армянина и Осояла подробно изображены Игнатіємъ въ жизни П. Никифора іп астіз яз. аd 8 martii, Осостернитомъ въ жизни Пр. Никиты ibidem ad 3 April, Механломъ въ жизни Осоора Студита іп Sirmoudi Ор. Т. 5. р. 1. з. Ософилантомъ въ жизни Николая Студита іп Act. Sanct. ad 4 d. Febr. р. 538. Кромъ того у продолжателей Ософана int. Вузапt. Script.

<sup>7)</sup> Съ какою любовію православные заботились въ это время о чинъ богослуженія внішняго, показывають между, прочинь слова современника Осостерикта объ Импер. Иринъ: «умножень ею чинъ обителей; повсюду можно было видіть любителей сего чина; повсюду были училища душъ; повсюду миръ иноковъ и мірянъ; тъ и другіе усугубляли молитву; по цільмъ ночамъ слышны были непрестанныя півнія; едино было стадо и единъ Пастырь». Acta Sanc. ad. 3 April. p. 261. 265. 266.

<sup>\*)</sup> Petri Siculi (876) historia Manichaeorum (grae. et lat. Indolst. 1604). Porili lib. 4. adv. Pavlianistas. Cs. Theolog. Studien z Kritiken 1829. Neander Geschichte d. Christ. Kirche 3. Band s. 342—374.

<sup>•)</sup> Фотій по праву даваль знать П. Игнатію, что знаніе о въръ доведено до того, что на возрежанія Манихен Павликіаниста не найдутся, что отвъчать. Anastasius Biblioth. in praefat. ad concil. 4. Constantinop..

представляется страннымъ, мугаммеданство, которое губило столько душъ своими заблужденіями, не нашло ни однаго вполнъ достойнаго обличителя себя. Конечно это зависъло отъ того, что внутренніе враги церкви—иконоборцы обратили на себя преимущественное вниманіе учителей церкви.

#### 🖇 243. Способы и степень просвъщенія; Отцы.

Но болье того, что видимъ, трудно было и ожидать отъ того времени. И безъ внъшнихъ бурь просвъщеніе послъ распоряженій Юстиніана упало въ имперіи. А мугаммеданство довольно было, какъ нельзя болье, своимъ невъжествомъ и гнало науки; иконоборство слъдовало тъмъ же правиламъ въ отношеніи къ наукамъ. Точно также, какъ Омаръ сжегъ александрійскую библіотеку, Левъ Исавръ истребилъ богатьйшую константиноп. библіотеку 10); Копронимъ предавалъ огню книги съ св. изображеніями 11); не говоримъ о западъ, гдъ былъ совершенный мракъ до Карла В. 12). При такомъ состояніи христіанскаго міра только особенные случаи давали нъкоторымъ способъ получать внъшнее образованіе; и въ немногихъ обителяхъ, какъ напр. въ Студійскомъ монастыръ при св. Өеодоръ, юношество пріобрътало нъкоторыя свъденія 13).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Даже вивств съ 12 библіотекарами, ниенно за то что одинъ указаль въ обличеніе иконоборца на рукописи библіотеки. Regino lib. 1 Baronius ad. an. 726 § 10. 11.

<sup>&</sup>quot;) Левъ епис. совейскій на 2 Никейскомъ Соборъ свидътельствоваль, что въ городъ, гдъ пребываль онъ, болъе 300 рукописей сожено изъ за картинъ; а констант. діаконъ Димитрій говориль, что при вступленіи въ должность сосудохранители нашель онъ нъсколько рукописей съ выдранными листами. Аста сопс. Nicaeni 2, Аста 4 ed. Harduini Т. 4. р. 310. Игнатій М-тъ Никейскій, описывая неистовства Льва Армянина (въ жизни П. Никисора см. пр. 6) говоритъ, что по его волъ собирали отовсюду книги и предавали пламени.

<sup>19)</sup> Когда Константинъ Погонатъ просилъ, чтобы изъ Рима прибыли на всел. Соборъ «люди и жизни непорочной и просивъщенные науками»: П. Агаеонъ послъ совъщаний на Соборъ 670 г. отвъчалъ: non aestimamus quemquam temporibus nostris reperiri posse, qui de summitate scientiae glorietur, quandoquidem in nostris regionibus diversarum gentium aestuat furor, nunc confligendo, nunc discurrendo, nunc rapiendo. Въ Хроникъ Фредегарія о томъ же времени сказано: mundus serescit ideoq. prudentiae acumen in nobis topescit, nec quisquam potest hujus temporis, nec praesumit oratoribus esse similis.

<sup>13)</sup> Механать въ жизни Өеодора Студ. Жизнеописатель пр. Өеодора Эдесскаго говоритъ, что Өеодоръ въ обители Эдесской изучалъ "кругъ наукъ (ἐγκύκλιον) у общаго наставника Соеронія". Діаконъ Игнатій, обращаясь къ св. Тарасію, говоритъ: "не забуду я полезныхъ наставленій твоихъ.... у тебя получилъ я лучшіе уроки въ триметрахъ, теграметрахъ, трохеяхъ, анапестахъ, герониахъ"; у Свиды Игнатій навывается Грамматикомъ, а въ надписяхъ эпиграммъ его—учителемъ грамматиковъ—магистромъ.

Такить образомъ изъ учителей сего времени къ великить Отцамъ приближались только св. Софроній, Дамаскинъ, Германъ, Никифоръ, Максимъ, Өеодоръ, Студ. и пустынники Авва Доровей, Леонтій, Антіохъ, Өеодоръ, Эдесскій. Прочів отцы сего періода: Модесть, Анастасій Синантъ, Андрей Критскій, Иларіонъ, Козма, Тарасій П., Өеофанъ сигр., Іосифъ солун., Михаилъ, Өеофанъ начертанный, Меводій, Филовей синайскій 14).

<sup>14)</sup> Таковы же и писатели 620—850 г. Болъе другихъ замъчательны: 1) неизвістный, описавшій жизнь современника своего пр. Анастасія Персянина † 628 г. (Act. Sanct. ad 22 Jannuar); 2) Іоанні Москь неокъ образованный, путешествовавшій по обителямъ и скитамъ Палестины, Сиріи, Египта, Кипра, Константинополя в Рима, † 622 г. (Его лугь духовный изд. gr. lat. in Ducaei auctor. 2 Paris 1644 in Cotelerii monum. Т. 2. Par. 1682 въ русск. переводъ М. 1848-1853 г.). 3) Леонимій Епис. Неополя Книрскаго ок. 630 г. писавшій Слова (при изд. gr. et. lat. a Combefisio in 1 T. auct. Paris 1648, до шести—въ ркп. Fabr. Bibl. gr. 7, 454) противъ Іудеевъ (ed. in Canisii lection. ant. Т. 5. in 12 Т. Bibl. Gallandi), Сборникъ догматический (in 7. T. collect. vet auct. Maii), житін Іоанна Милостиваго, Сумеона юродиваго (Acta ss. ad. 23 Jann. 1 Julii). 4) Георій Натр. Алекс. 616—630 г. сочив. житія Іоанна Златоустаго (Ор. s. Chrysost. ed. Savilii) и Хроники алексан. (ed. Du-Cange Paris 1689). 5) Олимпіодора діаконъ алексан. ок. 640 г. писавшій своды толкованій, на Екклезіаста grae. lat. in Ducaei auct. Paris 1624 на Іеремію и плачъ in Catena Ghisteri Lugdnn. 1638 na Iosa in Catena Lugd. 1586 † Londini 1637. 6) Георий Елевсій префекть Сикеотскій при Константинь ок. 640 г., описавшій жизнь Өеодора Сикеота (in Act. ss. ad. 22 April). 7) Георий Писида Хартоендаксъ ок. 640 г. Его о творенія міра стахами; о сует'я жизни; исторія Ираклія, исторія Аваровъ и похвала м. Анастасію изданы gr. lat. a Foggino, Romae 1777. 8) Тимовей пресвитеръ Константинопольскій пис. о различіи еретиковъ при обращеніи EXE (ed. a Combef. in auctar. Paris 1648 a Cotelerio in mon. gr. eccl. T. 3. ca. Fabricii bibl. 7, 490); 9) *Өсөдөр*ъ Игум. Ранескій ок. 655 г., писавшій о воплощенім (gr. et lat. in 1 T. auctarii Ducaeani, Par. 1624). 10) Іоанна Карпавійскій, изв'ястный только по имени, писавшій увъщаніе видъйск. внокамъ (ed. lat. una cum Dioptra Philippi Ingolst. 1604). 11) Анастасій апокрисіврій римскій и ученикъ пр. Максина вивств съ нимъ страдавшій, († 663) писаль писько о подвигажь пр. Максима (ed. Combef, int. Op. S. Maximi); 12) Данішаз нновъ, опис. жизнь. П. Каллиника (Act ss. ad. 23. augusti); 13) Исидоръ Севильскій епископъ † 674 г. о многомъ писалъ, но мало оригинального, de officiis eccles., Sententiarum libri, Chronicon ad. an. 626, Hist. Gothorum (Opera ed. Paris 1601. Coloniae 1619). 14) Беда почтенный Анганчанинъ † 735 (его толкованія, слова, исторія—opera ed. auct. Basil. Coloniae 1612. 1688). 15) Варооломей нновъ Эдесскій ок. 710 г. писалъ «опроверженіе закону мугаммеданскому». (изд. Le-Moyne T. 1. Varior. sacr. Lugd. 1685). 16) Феодоръ Абукара ученикъ Дамаскина, епис. Харранскій † 785 (сочиненія краткія противъ яковитовъ, Несторіанъ, одно противъ манижесвъ изъ Дамаскина, противъ мугаммеданъ, над. grae. et. lat. a Gretzero Ingolst. 1604 г. in Bibl. Patr. Paris 1644. 1654). 17) Анастасій авва обители Евенніевой, пис. соч. противъ Іудеевъ (ed. a Maiin Coll. vet. auct Т. 7. Р. 1), гдъ говориль, что идеть уже 800 годъ, какъ Богь разсталь Іудеевъ и что пророчества Христовы, за 800 лать сказанныя, исполняются. 18) Леонтій нчовъ, опис. жизнь наставника своего Стефана Савванта (Аст. 39. ad 13 Julii); 19) Стефанъ діаконъ, опис. страданія св. Стесана († 767 г.) спу-

## § 244. Дороеей, a) въ жизии.

Авва Лоровей, ученикъ аввы Іоанна прозордиваго въ палестинскомъ монастыръ аввы Сериды, и потомъ самъ наставникъ многихъ въ устроенной въ Палестинской обители. Изъ собственныхъ словъ его видно, что въ молодыхъ летахъ онъ занимался науками съ пламенною любовію. "Когда учился я вившнему ученіе, такъ пишеть самь онь, то въ началъ весьма тяготился я ученіемъ; такъ что когда приходиль я брать книгу, то шель какъ бы къ звърю. Но когда сталъ я принуждать себя, то Богь помогь мив, и я такъ привыкъ, что незналь, что ълъ, что пилъ, какъ спалъ, отъ теплоты ощущаемой при чтеніи. Никогда не могли завлечь меня за трапезу къ кому либо изъ друзей моихъ. даже не ходилъ въ нимъ и для беседы во время чтенія, котя любиль я общество и любиль товарищей монхь. Когда отпускаль нась философъ и и умивался (ибо имълъ нужду каждый день прохлаждаться водою, такъ какъ изсыхаль отъ чрезмернаго чтенія): я отходиль туда, гдв жиль, не зная, что буду всть, ибо не хотвль тратить времени для распоряженій насчеть пищи". Такъ занимался Доросей вникною ученостію. Но ту же любовь, ту же неутомимость посвятиль онъ образованію себя въ жизни духовной, когда удалился въ пустыно. "Когла пришель я въ монастырь, продолжаеть онъ, то говориль сеот: если столько любви, столько теплоты было для вившней мудрости, такъ что отъ всего прочаго быль я свободень и привыкъ къ одному: темъ болье должно быть для добродьтели, и тыть укрышялся "1). Поступивъ въ монастирь Серида, онъ по совъту великихъ старцевъ Варсонуфія, Іоанна и Игумена Серида, на иждивеніе одного брата выстроиль больницу и служиль въ ней больнымъ и страннымъ 2). —Съ какою любовію занимался онъ такимъ служеніемъ, показывають собственныя слова его: "въ то время я только что всталъ отъ болезни тяжкой. И вотъ приходятъ странники вечеромъ, я проводилъ съ ними вечеръ,-

стя 40 летъ, след. 807 г. (Coteler. monum. 4.); 20) Изматий діаковъ вонст. в митроп. никейскій † 845 г. пис. метія П. Тарасія и Некифора (Act. ss. ad 25 Febr. 13 Mart.), Григорія деканолита (in Paris cod. 1525. 1540), каноны: Одигитрія, Іоанву Лествичнику, м. Татіанъ, П. Никифору, 42 муч. Амморейскимъ, Іакову исповъд. (Мин. Іюл. 8 28. Мар. 6. 13. 30. Генв. 12 Allatius de Synodo Photin. p. 437. Notae ad Eustaphii Antioch. Нехает. р. 284. Свида Славян. рип. Каноникъ Серг. Лавры N. 48. Слъдов. Псалтирь 1474 и псалтирь М. Кипріана въ Биб. М. д. Акад.) якбическіе стихи юношамъ (ed. a Bandinio fascic. rer. graec. Eccl. Florent 1763), стяхи по амфавиту (ed. Boissonada Anaecdot. grae. 3, 436), впиграммы (Jacobi Antologgrae. 3. 3. р. 743. 904); 21) Осостерникъ опис. жизнь наставника своего пр. Никиты медик. † 821 г. (Auct. ss. ad 3 April.).

<sup>4)</sup> Поученіе Аввы Дороеся (10) о цаломудрів и трезвенномъ прохожденів пути Вожія, Христ. Чт. 1830 г.

<sup>3)</sup> Житів Авви Доровоя, писанное вскор'я посл'я смерти его.

а тамъ погоныщики верблюдовъ и имъ приготовлялъ я нужное; много разъ случалось, что когда отходилъ я спать, встречалась другая нужда и меня будили,— а за тъмъ приближался часъ бдънія." Чтобы и въ такихъ случаяхъ быть точнымъ по отношению къ церковной службъ, надобно было бороться съ природою; —и молодой подвижникъ упросилъ двухъ братій — одного, чтобы будиль его къ службъ, другаго, чтобы не позволяль дремать во время бдънія. "И повърьте мнъ, присовокупляеть онь, я такъ уважаль ихъ, какъ бы оть нихъ зависьло мое спасеніе" 3). Самымъ высовимъ счастіемъ сочелъ для себя Доросей, когда авва Серидъ поручилъ ему служить вел. аввъ Іоанну Прозорливому 1). Еще и прежде сего онъ открываль сему аввъ всъ помыслы свои, а теперь онъ предаль себя совершенно въ его волю. Десять леть Дороеей служиль прозорливому старцу и какъ ни считаль себя счастливымъ такою долею, всегда готовъ былъ уступить эту честь искавщимъ  $ee^{5}$ ). Кром'в великихъ Отцевъ обители Серидовой, Дороеей посвивлъ и слушалъ другихъ великихъ современныхъ подвижниковъ, между прочими авву Зосиму, жившаго въ преклонныхъ летахъ при Имп. Юстинъ. преемникъ Юстиніана 6). По смерти прозорливаго Іоанна, когда Авва Варсануфій обръкъ себя на совершенное молчаніе, Доросей оставиль Серидовъ монастырь и построилъ свой собственный, въ которомъ былъ Игуменомъ и истиннымъ руководителемъ въ жизни духовной. Время бл. кончины его надобно отнести къ 620 году 7).

#### § 245. б) Въ сочиненіяхъ.

Пр. Өеодоръ Студить въ своемъ завъщании называеть Авву До-

в) Поученіе о цівломудрів. Христ. Чт. 1830 г.

<sup>4)</sup> Писатель письма составляющаго предисловіе из наставленіямъ А. Дороеея.

<sup>5)</sup> Наставление о стражь Божимъ, Христ. Чт. 1829.

 <sup>6)</sup> Наставленіе о смиренія въ Христ. Чт. ч. 25 стр. 69. 70. 1828. Doctrina
 2. р. 762. 764.

<sup>7)</sup> Въ Венскомъ греч. спискъ наставленія А. Дороеся надписаны такъ: «Св. Отца нашего А. Дороеся различныя наставленія къ своимъ ученикамъ (преподавния) тогда, какъ онъ переселился въъ монастыря А. Серида и устроилъ свой монастырь по смерти А. Іоанна прозорливаго и по принятіи совершеннаго молчанія А. Варсанусіємъ». Соф. Тheolog. 176. Lambec. comm. Vind. 4, 183. Въ предпослъднемъ письмъ Авва говоритъ: «хорошо уразумълъ Авва Пастырь то, чтобы не заботиться о завтрашнемъ дит»; т. е. свидътельствуется Іоанномъ Дъствичникомъ, писавшимъ книгу Пастырь и сконч. въ 563 г. Въ словахъ послъдняго письма: «если кто достоянъ, Господь преклонитъ сердце, даже Сарацынъ, сотворить съ нимъ милость въ нуждъ», не нужно видъть Арабовъ Магометанъ, такъ какъ Арабом и прежде, чъмъ стали Магометанами, извъстни были инокамъ по своей жестокости, какъ напр. видно изъ Исторіи пр. Няла и Ранескихъ пустынниковъ".

ровен богомудрыми и святыми, указыван при томъ на отзывъ св. Тарасія П. и на уваженіе къ нему сохраненное преданіемъ <sup>8</sup>).

Сочиненія Аввы повазывають, что онь не только пользовался личною беседою со многими великими Отцами, не только изучаль жизнь прежде бывшихъ великихъ Отцевъ, но коротко знакомъ былъ и съ сочиненіями світскими и съ исторією всей Церкви. Одинъ изъ учениковъ его пишеть: "Преподобный владёль даромъ враснорёчія, хотя по смиренію старался говорить въ наставленіяхъ своихъ слогомъ простыкъ" 9). Наставленія Аввы вполнъ подтверждають это извъстіе. Въ нихъ краснорвчіе сердечное прикрываеть, но не всегда успіваеть скрыть, дари науки, — правильный порядокъ мыслей, точныя определенія, чистоту выраженій. Вполив справедливо и то, что отличительное свойство наставленій Авви-простота, но простота чистой души, свойственная помазанымъ отъ Святаго; когда Авва преподаетъ наставление о смирении, то видно, что смиреніе изв'ястно ему по опыту; руководимый имъ, онь наставляеть часто не своими мыслями, но мыслями Отцевъ, впрочемъ усвоенными собственною душею, а простота сообщаеть бесёдё необывновенную сладость.

25 Наставленіи (διδασκαλίαι) ученивать по содержанію своему, превосходныя подвижническія наставленія 10). Св. Авва учить: "объ отреченіе отъ міра, о смиреніи, о совъсти, о страхъ Божіємъ, не довъряй своему знанію, не осуждай другаго, осуждай себя, не помни объ обидъ, не лги, иди по пути съ цълію, отсъкай страсть въ ея началь бойся себя, терпъливо переноси искушенія, о согласіи добродътелей, о постъ, о бесъдахъ, о должностяхъ начальника и учениковъ, наставленіе келарю, мысли о нечувствіи души, о плачъ, два объясненія словъ Богослова, о должностяхъ инока, наставленіе больному брату".

Въ наставленіи объ отреченіи отъ міра предлагаетъ прекрасныя наставленія о значеніи иноческой одежды—схимы, кожаннаго пояса, аналава (парамника) и кукуля и заключаетъ объясненія свои такъ: "будемъ жить сообразно съ одеждою, дабы, какъ говорили отцы, не носить намъ чужой одежды" 11).

в) Завъщание св. Өеодора, гл. 4. ор: Sirmondi T. 5. р. 81. Сл. предисловіє неизвъстнаго пъ сочиненіямъ Дороеея у Удина сомм. 1, 1630—1633.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Такъ пишетъ писатель письма, служащаго предисловіемъ къ наставленіямъ аввы Дороеея.

<sup>10)</sup> На греч. и лат. языка изд. int. Orthodoxographa, Basileae 1569. in Duci Auctar Pibl. Patr. Т. 1. Paris, 1624. in XII tom. Gallandi Bibl. Patr. на слав. изд. въ Вильна 1628 (видета съ твор. Св. Еерема) 23 наставленій и 10 носланій, посладнія составляють 24 и 25 наст. греч. изданія. На русси. идкоторыя наставл. въ Хр. чт. 1826. 827. 829 — 831. Въ Биб. Сергієвой Лавры Славян, списокъ чвъ устроенія пр. игумена Сергія списася въ л. 6922 (1414) ири настоятела пр. игумена Никона».

<sup>11)</sup> Настав. въ Христ. чт. 1826 г.

Въ наставлени о страхъ Божіемъ такъ пишетъ онъ о важности самоотверженія: "я не имълъ ни какой скорби, никакого безпокойства. Если случалось, что приходилъ мнъ какой помыселъ: я бралъ досчечку и писалъ старцу (потому что я письменно спрашивалъ его, прежде чъмъ сталъ служить ему) и не успъвалъ оканчивать письма, какъ чувствовалъ пользу и облегченіе. Такъ велика была беззаботность и покой во мнъ. Непонимая силы добродътели и слыша, что многими скорбями должно намъ входить въ небесное царство, я убоялся того, что не имълъ ниваюй скорби. Я открылъ это старцу и онъ сказалъ: не скорби, тебъ не о чъмъ безпокоиться; кто- находится въ послушаніи у Отцевъ, тотъ наслаждается беззаботностію и покоемъ" 12).

Кром'в наставленій св. Аввы изв'єстны по рукописямъ:

- а) Его же 30 главъ или словъ о подвижничество 13).
- б) Онъ же записалъ словесныя наставленія преп. Зосимы 14).
- в) Онъ же собраль частію письменныя, частію устныя наставленія, пр. Отцевъ Варсонофія и Іоанна 15).

# § 246. Модестъ патр. іерусалимскій.

Влаж. Модестъ, въ последнее время жизни своей патріархъ іерусалимскій, жилъ во время самое тяжкое для Герусалима. — Онъ былъ
настоятелемъ обители Оеодосіевой, когда Хозрой персидскій напаль на
Сирію и Палестину. — Евреи въ числе 40,000, соединились съ Персами, чтобы истребить христіанъ палестинскихъ. Жестокость враговъ
Христова имени излилась въ звёрскихъ видахъ на Герусалимъ и его
окрестности: погибли многія тысячи иноковъ и клириковъ, опустошены
и сожждены всё храмы, въ томъ числе храмъ св. Гроба; патр. Захарія со множествомъ народа и св. Крестомъ Господнимъ отправлены въ
языческій пленъ. Іудеи откупили несколько тысячь христіанъ прости-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Наставл. о стражѣ въ Xp. чт. 1829.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Эти главы въ греч. Синод. рип. XII в. N 270 (257), въ рип XIII в. Библ. св. Марка и во многихъ другихъ у Монеокона Bibl. р. 1302.

<sup>14)</sup> Въ греч. ркп. XIV в. Моск. Синод. Биб. N 363 (350) читаются τοῦ ἀγίου Ζωσημα κεφάλαια, συγγραφέντα παρὰ τοῦ ἀγ. Δωροθέου, съ такинъ началомъ: «Авва такъ началь, положивъ напередъ знаменіе на устажъ». Тоже въ Библ. св. Марка (cod. 498. Catalog. p. 261) и въ Венской, Lambec. Comm. 5, 166. Эти главы читаются и въ слав. ркп. напр. у Румянцева N 360, это — тотъ Авва Зосима, котораго посъщалъ пр. Дороеей. См. пр. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Отвъты Варсоное и Іоанна на вопросы Дароеея въ той же синод. ркп. N 270 (257), гдъ и Главы Дороеея о подвижничествъ.

ралось до 90,000, это было въ 614 г. 1). — Спастемуся настоятелю Өеодосіевой обители поручено было съ именемъ блюстителя патрівршей ванедры управлять пораженною палестинскою церковію. Прежле всего онъ собралъ останки избіенныхъ въ обители св. Саввы иноковъ и съ честію положиль ихъ въ усыпальницу. Потомъ со всею ревностію принялся за возобновление поруганныхъ св. мъстъ. Не опасаясь ни здобн Іудеевъ, ни своеволія персидскихъ властей, Модестъ возстановиль изъ развалинъ зданіе св. Гроба, храмъ Голгофы и внолеемскій храмъ рожденія Спасителева. — Много помогъ ему въ томъ св. Іоаннъ Милостивый, патріархъ александрійскій: онъ прислаль въ его распоряженіе 1000 золотыхъ монеть, 1000 пудовъ желіва, 1000 овець, 1000 кудей ишеницы, столько же мізховъ вина и мізръ сущенной рыбы и 1000 егапетскихъ работниковъ <sup>2</sup>). Пленный патріархъ Захарія утешаль его н паству письменными изв'ястіями о себ'я и ув'ящаніями быть твердыми вы въръ 3). Въ 628 г. патр. Захарія вивств съ Крестомъ Господник возвратился изъ плена, истоиленный скорбями скончался въ томъ же году. На каседру патріарха возведень быль возобновитель іерусалимской. Но и св. Модесть уже не болье 5 льть сіяль на патріаршей каседрь: онъ блаженно почиль въ 633 г. 4)

Тотъ, на кого столько заботъ и трудовъ возложено было Проинсломъ Божіниъ по устраенію св. храмовъ, конечно не много имълъ времени для того, чтобы учить другихъ письменными наставленіями. И однако памятники показываютъ, что св. Модестъ не оставлялъ и дъла учительства.

П. Фотій читаль похвальное слово его Богоматери, говоренное въ день ея успѣнія 5). Это слово сохранилось и для нашего времени 6). "Я не знаю, почему прежде никто не излагаль исторіи досточтимаго успенія Богоматери. А между тѣмъ въ день ея успенія многіе любознательные, богомудрые и благоговѣйные къ священнымъ предметамъ, такъ сильно желаютъ узнать что нибудь объ этомъ событіи. "Такъ говорить св. Модестъ въ началѣ слова; потомъ подробно излагаетъ исторію ус-

<sup>&#</sup>x27;) Pavli diaconi historia, lib. 18. Антіоха Пандекты гл. 107. in auct. Patr. Paris, 1624, p. 1248, 1250.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Панденты Антіоха; Vita S. Johannis eleymosinarii § 19. сл. Муравьева ист. Іерус. 1, 265—283.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Zachariae patr. hierosol. ad ecclesiam suam epistola a Perside; eiusdem epistola ad Modestum de persica captivitate, cum exhortatione et testamento. ed. a Combessio gr. lat. Paris. 1656. 8.

<sup>4)</sup> Память св. Модеста патр. 16 Декабря.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Biblioth. cod. 285 p. 1527.

<sup>6)</sup> Оно издано аббатомъ Жіакомелли. gr. lat. Romae 1760. 4. Сл. Le Quien Oriens christ. 2, 820. 857. Объ этомъ Словъ Модеста зналъ и Никиеоръ Каллистъ Н. Е. 15, 14.

пенія Богоматери; при этомъ объясняєть отъ тайны пресв. Троицы и вочелов'в ченія Бога слова; изливаєть чувства благоговенія въ Богоматери, не только отъ своего лица, но и отъ лица всей Православной Церкви.

Въ сожальнію досель не отысканы другія два слова св. Модеста: на жент мгроносицт и на Срътеніе Господа, которыя читаль II. Фотій.

Въ первомъ изъ этихъ словъ св. Модестъ, по описанию Фотія, передаваль любопитния сведения о св. Марів Магдалине. «Исторія говоритъ, читаемъ у Фотія, что Марія Магдалина была дъва. Въ описани мученичества ся говорится, что по ся девственной чистоте она вазалась мучителямъ чистымъ стевломъ. По усивнім пресвятой Госпожи нашей Богородицы, она отправилась въ Ефесъ къ возлюбленному ученику. Тамъ Муроносица Марія совершила мученическій подвигь, не желая отлучиться до последняго издыханія отъ Девственника и Евангелиста Іоанна. Какъ начальный изъ Апостоловъ, за въру его въ камень Христа, названъ былъ Петромъ: такъ ее, начальницу ученицъ, за ея чистоту и любовь Спаситель назвалъ Маріею, именемъ Матери своей. Какъ за Господомъ следовалъ ликъ учениковъ: такъ за Госпожею и Матерію Господа следоваль ликъ ученицъ. Некогда изумились ученики тому, что бесъдоваль онъ съ женою (Іоан. 4, 20). Отселъ видно, что Госполь не имвлъ такого общенія съ женами; но когда Матерь Госпола совершала евангельское теченіе съ сыномъ и Госполомъ: онъ следовали за нею и въ нуждахъ служили общему Владыев и Ученикамъ имуществомъ своимъ»  $^{7}$ ).

# **§ 247.** Бл. Леонтій Іерусалимскій и Антіохъ.

Леонтій, по родинѣ византійскій, по должности схоластивъ или адвокатъ, китростію завлеченъ биль въ секту несторіанъ. Но, по благодати Божіей освободясь отъ людей лукавихъ, отвазался отъ званія адвоката 1) и въ лаврѣ св. Саввы проводилъ жизнь подвижническую, въ постѣ, молитвѣ и изученіи таинъ св. вѣры почему назывался іерусалимскими инокомъ 2). Наученный опытомъ, что значитъ ересь и еретики, онъ употребилъ и силы и богатыя свѣденія свои на то, чтобы

<sup>7)</sup> Biblioth. cod. 275. p. 1526.

<sup>4)</sup> Дружество свое съ несторіанами оплакиваеть самъ lib. 3 cont. Nestor et Eutych. ap. Galland. 12, 665.

э) Въ надписять сочиненій его называется то византійскимъ сходастикомъ, то і ерусалимскимъ инокомъ. Lambecii comm. 3, 171. Сочиненіе противъ Евтихіанъ и Несторіанъ іп cod 69. S. Магсі надписывается πανσόφου μοναχου χυςίου Λεοντίου, ίεροσολημίτου.

обличать современныя заблужденія на словахъ и на письмъ. Это было въ началъ 7 въка и блаженная кончина Леонтія послъдовала не позже 624 г. 3).

"Леонтій глубина богословія", поеть пр. Өеодоръ Студить <sup>4</sup>). Сочиненія его:

- 1. Книга о сектах 5), въ 10 дъяніяхъ или отдълахъ. Влаж. Леонтій предлагаетъ исповъданіе въры (дъян. 1), и канонъ св. писанія (дъян. 2), присовокупляя къ тому обзоръ еретическихъ мнъній о св. Троицъ и воплощенів и ученія самарянъ (1, § 4—8). Времена христіанскія, раздъляя на два періода, на періодъ до Коистантина В. и на періодъ съ Константина до своего времени перечисляетъ отцевъ и учителей того и другаго времени (3, § 1—4); потомъ пересматриваетъ ереси Арія Македонія, Аполлинарія, Несторія и Евтихія съ отраслями сего послъдняго (отд. 4. 5. сл. 10 § 1—3). Опровергаетъ заблужденія Евтихія и возраженія противъ Халкидонскаго Собора (дъяв. 6, 7 и 9), выставляя ученіе древнихъ отцевъ (дъян. 8). Наконецъ обличаетъ заблужденія оригенистовъ (отд. 10).
- 2. Три иниги протист Несторіянт и Естихіянт <sup>6</sup>). Въ первой, опровергая возраженія несторіянскія и евтихіянскія, оправдываєть личное соединеніе двухъ естествъ во Христъ. Во второй въ видъ разговора обличаєть заблужденія афеордокетовъ. Въ третьей открываєть хитрости несторіянъ и объясняєть происхожденіе несторієвой ереси. Въ каждой изъ трехъ книгъ приводятся мъста изъ сочиненій отеческихъ.
- 3. Семь книге противе Несторіяне <sup>7</sup>),—богатыя глубокими богословскими соображеніями, разсуждають о соединеніи двухъ естествь во Христв (кн. 1.), о единств личности Христовой (кн. 2), о единомъ сынъ Христь (кн. 3) и о Богородицъ Маріъ (кн. 4), о Христь Богочеловъвъ (кн. 5), о Христь не человъвъ обоженномъ, о Богъ воплощенномъ (кн. 6), о словахъ: одинъ изъ Троицы пострадаль во плоти (кн. 7).
- 4. Книга противъ Монофизитовъ сперва догическими построеніями показываетъ несостоятельность мысли о единомъ естествъ во Христъ; потомъ приводитъ и объясняетъ изръченія отцевъ в).

<sup>3)</sup> Въ внигъ о Севтахъ (Sect. S. n. §), перечисляя патріарховъ александрійскихъ, останавливается на бл. Евлогіъ (581—604). По слованъ Никиеора Каллиста Н. Е. 18, 48 Леонтій обличилъ заблужденія Іоанна Филопона († 610 г.) нъсколько прежде Георгія Писиды, извівстнаго ок. 630 г.

<sup>4)</sup> Въ канонъ на субботу Сырной недъли.

<sup>5)</sup> Mag. gr. lat. Basilicae 1578 in magna Bibl. Patr. Paris, 1644. T. XI. 493—533 in Gallandi Bibl. Patr. XII, 625—627.

<sup>6)</sup> Изд. на латин. in Canisii lection. Т. 1, 535—36 in Gallandi Bibl. XII, 658—59, на греческомъ in Maii Specil. rom. X, 1—39. 95—127. 66—94.

<sup>7)</sup> Hag. in Maii nova Collect. auctor. IX, 410—610.

<sup>\*)</sup> In Mail Collect. VII, P. S. p. 110—155, накоторыя маста in Gallandi Bibl. XII, 783—739. 745—50. 739—45. 719—29. 730—32.

- 5. 30 *глает протиет Севера* или столько же доказательствъ противъ монофизитскаго миѣнія  $^{9}$ ).
  - 6. Ръшение силлогизмовъ Севера 10) въ видъ разговора.
- 7. Протиет обмановт Аполлинаристовт,— обличаеть аполлинаристовъ въ томъ, что сочиненія отцевъ, которыми они защищають себя, то подложныя, то испорченныя 11).

Бл. Антіохъ родомъ изъ Галатіи, изъ деревни Медосаги, что вблизи г. Анкиры 1) проводилъ подвижническую жизнь въ обители св. Савви. Здѣсь оплакивалъ онъ "созженіе города Іерусалима и похищеніе св. креста Христа Бога нашего въ Персію" что было въ 614 году 2). "Пришли, говорилъ онъ, язычники въ наслѣдіе Твое и осквернили святый Храмъ Твой, —святилище Твое предали огню. Трупы рабовъ Твоихъ разбросаны и въ Іерусалимъ и въ окрестностяхъ его и нѣкому погребать ихъ. Крѣпость нашу, красоту нашу, надежду спасенія нашего, Крестъ Христовъ предалъ Ты врагамъ Твоимъ" 3). Но потомъ онъ утъщался тѣмъ, какъ блаженный Модестъ заботливо возстановлялъ порядокъ въ опустошенныхъ обителяхъ и возобновлялъ Іерусалимскій Храмъ 1). "Великій Антіохъ, какъ называетъ его пр. Өеодоръ 5), скончался вѣроятно не позже 635 года.

Сочиненіе блаженнаго Антіоха— Пандекта 6) изъ 130 главъ 7). По посланію предшествующему Пандекть, и по ея окончанію видно, что Пандекта писана по желанію Евставія игумена атталійской обители гор. Анкиры. "Исполняя долгъ, наложенный твоимъ повельніемъ, почтенный отецъ Евставій, посылаю боголюбію твоему пандекту священнаго писанія, раздівленную на главы; прими ея, прошу тебя и моли челов'єколюбиваго Бога за меня бізднаго, чтобы въ день пришествія Его обрівль я милость"; такъ писаль о своей пандекті блаж. Антіохъ 8).

<sup>\*)</sup> In Maii Collect. vet. auct. VII. P. 1. p. 40-45. in Gallandi Bibl. XII, 715-718.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) In Maii Specil. rom. X. P. 2. p. 40-65. in Gallandi Bibl. XII, 708-715.

<sup>11)</sup> In Maii Specil. X. P. 2. p. 128—151. in Gallandi Bibl. XII. 701—707. Нъсколько отрывковъ изъ другихъ сочиненій Леонтія у Мая in nov. Collect. auct. VII. P. S. p. 52—54. 57. 62—63. 64—65.

<sup>1)</sup> Такъ сказано въ концъ Пандекты у Лямбеза. Comm. vindob. 3, 354.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Пандекты 107 и 18 главы.

<sup>3)</sup> Пандекты 107 гл. in ed. Ducaei p. 1248. 1250.

<sup>&#</sup>x27;) Epist. Antiochi ad Eustaphium.

<sup>5)</sup> Въ ванонъ на субботу Сырной недъли. Жизнь пр. Антіоха инока палестинскаго достается въ ркп. Lambecii Comm. 3. 354.

<sup>°)</sup> Пандента на греч. и дат. издана Дуцеемъ in 1. Т. Auctarii Patrum. Paris. 1624. in 12 Т. Bibl. Patr. Paris. 1644. 1654. lat. in tom. 12 Bibl. Patr. Lugdun. 1677. Дополнение у Лямбева. Comm Vindob. 3, 349—354.

<sup>7)</sup> Въ письмъ въ Евстаейо самъ сочинитель говоритъ, что «пандента его, расположена въ 130 главахъ (είς έхατὸν τριάχοντα κεφάλαια), отдъленныхъ одна отъ

По содержанію пандекта— сочиненіе нравственное и столько богатое, что заключаєть въ себѣ почти все христіанское дѣятельное ученіе. По высокой назидательности своей она пользовалась постояннымъ уваженіемъ въ церкви. Извѣстенъ арабскій переводъ ея <sup>9</sup>). На славянскій языкъ переведена она въ первыя времена христіанства между Славянами <sup>10</sup>).

# § 248. Софроній Патріархъ Іерусалимскій: а) въ жизни.

Преемникъ св. Модеста на Іерусалимской каседръ былъ св. *Со- броній*, великій свътильникъ не только для палестинской, но и для всей восточной церкви <sup>1</sup>).

Званіе софиста, которое давали Софронію въ мірской жизни, и собственныя сочиненія его показывають, что онъ на родинь своей-въ Дамасскі получиль блистательное образованіе, слушаль вы школів ретоторику и философію, изучалъ св. писаніе. Благочестіе съ юности жило въ душв Софронія. Руководителемъ его въ жизни духовной быль просвъщенный и благочестивый иновъ Іоаннъ Москъ; съ нимъ Софроній жиль въ обители, потомъ пр. Осодосія; съ нимъ для изученія жизни духовной обходиль сперва палестинскія обители, потомъ, когда Персы приблизились къ Антіохіи, благочестивые странники отправились въ въ Александрію; откуда посъщали и онвандскихъ пустынниковъ 2). Въ Александрів Софроній поражень быль глазною бользнію в жестоко страдаль несколько месяцевь: лучшіе врачи объявили наконець, что болезнь не излечима. Софроній обратился въ св. М. Киру и Іоанну и быль исцеленъ ими. Благодарный къ Св. мученикамъ онъ изобразилъ ихъ величіе и духовное въ словъ и особо описаль 70 чудесь ихъ 3). Въ Александріи Софроній и Іоаннъ виділи прекрасный образецъ добродівтелямъ въ жизни П. Іоанна Милостиваго, а вифстф сами были лучшими помощниками патріарху въ управленіи д'влами церкви и въ борьб'в съ

другой, чтобы не причинять читателю замъщательства». Въ Славян. Пандектъ 136 главъ (Саввы опис. Сянод. Биб. стр. 155), отъ произвола поздняго. Сл. пр. 9.

<sup>8)</sup> Lambecii Comm. 3. 354.

<sup>9)</sup> Assemani B. O. 2.511. Въ перевода 130 главъ съ предшествующимъ письмомъ въ Евстаейо.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) См. Извъс. Акад. 171. 77. 147—155. Калайдовича І. Экзархъ прим. 49. Десять Словъ «Святаго Антіоха» въ Сборникъ Румянцева XIV в. N 357. 12 Словъ (3. 6-8. 13. 15. 29. 30. 36. 47. 77 и 39) «Святаго Антіоха» въ Сборникъ XV в. N. 406.

<sup>1)</sup> Живнь св. Сооронія in actis Sanct. ad 11 Martii Т. 2. 65 s.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Лугъ духовный гл. 70. 95. 115—119. и др. Фотій Bibl. cod. 198.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Описаніе чудось у Майя Specil. гот. Т, З. "Имя тому, кто написаль это, Соероній, городъ—столица Дамаскъ, отечество—Финикія, не приморская, а соименная гора Ливану, въ которой главный городъ Дамаскъ, монастырь тотъ, который

толинвшимися тамъ монофизитами 4); здёсь же принялъ Софроній и иноческій санъ. Когда Персы, опустошивъ Сирію, приближались съ огнемъ и мечемъ въ Александріи; Іоаннъ и Софроній оставили Александрію и посвтили Кипръ, Архипелагъ, Константанополь и Римъ; въ Римъ Іовинъ (622 г.) скончался и Софроній возвратился въ давру пр. Өеодосія. чтобы положить тамъ съ честію останки учителя своего <sup>5</sup>). В'влствія Палестины заставили его избрать для пребыванія своего Алевсандрію. По крайней мірів здісь видимъ его, когда въ первый разъ открылась ересь монооелитовъ. Киръ, по воле Ираклія, алексанрдійскій патріархъ, далъ Софронію прочитать свое изложеніе веры, которымъ думаль онь превлечь въ своей церкви монофизитовъ. Софроній прочель и со слезами просиль Кира не оглашать въ церкви новаго исповеданія, составился соборъ (въ 633 г.); монофизиты охотно согласились съ Киромъ, потому что мысли Кира были мысли ихъ, а не православной церкви 6). Софроній отправился въ Константинополь и убъждаль Сергія вразумить Кира въ его мятежныхъ и нечестивыхъ мысляхъ: но слабый Сергій колебался и писаль въ П. Гонорію; тоть еще менъе быль твердь въ евангельской истинъ. Монофизиты торжествовали: "не мы, говорили они, покаряемся Халкидонскому собору, а соборъ всту-пилъ съ нами въ общенее" <sup>7</sup>). Въ началъ 634 года верховный владыва церкви возвелъ Софронія на іерусалимскій патріаршій престоль и Софроній немедленно созваль соборь, читаль на немъ свое исповъданіе въры, въ которомъ подробно показалъ неправомысліе монофизитовъ. Следуя обычаю--извещать другихъ епископовъ о правоте своей веры. онъ отправилъ вмёстё съ деяніемъ собора свое исповеданіе въ прочимъ патріархамъ <sup>8</sup>). Вследствіе сего успехи ереси остановились, но еще не окончились; и для Софронія настала новая скорбь. Въ 636 г. полководецъ Омара осадилъ Герусалимъ, Софроній воодушевляль осажденныхъ упованіемъ на Бога, не переставая дійствовать и для пользы православія. Онъ призваль Стефана епископа Дарскаго на лобное мъсто и вдёсь обязаль его клятвою искать на спокойномъ западё содействія православію; Стефанъ 10 лёть трудился въ Римі и не безъ пользы 9).

основаль въ пустынъ города св. Осодосій.—И такъ, когда Софроній быль въ Александрін по дълу, о которомъ нътъ нужды здёсь говорить; то быль онъ болёнъ на оба глава». р. 647—64. Въ двухъ другихъ мъстахъ р. 129. 135 ясно говорится, что чудо совершилось тогда, какъ александрійскимъ патріархомъ быль Іоаннъ Милостивый.

<sup>4)</sup> Леонтій Кипрскій въ жизнеописаніи Іоанна Милостиваго.

<sup>5)</sup> Греч. жизнеоп. Моска у Росвейды Vitae Patrum. Фотій Bibl. cod. 198.

Conciliabulum Alexandrinum in 13 act. sextae Synodi.
 Св. Германа о ересяхъ и актахъ in Maii Specil. р. 52.

<sup>\*)</sup> Vetus Synodicon cap. 124. ap. Fabric. T. 11.p. 241. Theophanis Chron. p. 274.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Объ осадъ Іерусалима св. Соероній упоминаеть въ словъ на Рождество Христово Le-Quien, Ori. Christ. 3. 266.

Между тыть Оменды послы двухы-годичной осады, близовы быль вы тому, чтобы овладыть Герусалимомы и уничтожить его; патріархы явясь вы стань Оменда, объявиль, что городы сдань будеть не иначе, вакы на условіяхы, притомы никому другому вакы Калифу Омару. Омары прибыль изы Мекки, согласился на условія Софронія, и войдя вы городы, благосклонно бесыдоваль сы патріархомы о древностяхы св. града; Софроній не устращился сказать Омару: се мерзость запустенія на мисти сеяти 10. Веливій святитель свончался вы 641 11).

#### § 252. Въ сочиненіяхъ.

Святитель Димитрій пишетъ: "писа же св. Софроній и иная (вром'в окружнаго посланія) многая полезная Церкви Христовой, словеса и поученія и гимны и житія нівніму Святыхъ, яко же и Маріи Египетскія".

Нынъ извъстныя сочиненія св. Софронія содержать въ себъ: иныя догматическое ученіе, другія писаны для назиданія ез благочестіи, то въ видъ словъ и повъстей; то въ видъ пъсней.

Соборными посланиеми своими 12). св. Софроній нанесь сильный ударь моновелитству. Оно одобрено было на 6 вселенском соборь, какъ согласное съ ученіемъ Апостоловъ и учителей Церкви 13). Въ немъ согласно съ цілями своими Софроній предлагаєть: а) свое исповіданіе св. Троицы. Здісь между прочимъ говоритъ: вітрую и во единаго Духа Святаго вітчно отъ Бога и Отца исходящаго и признаваємаго світомъ и Богомъ". б) Излагаєть догмать о воплощеніи Бога Слова, при чемъ показываєть въ Іисусі Христі единство упостаси противъ Несторія и различіе естествъ противъ Евтихія. в) Въ частности обличеніе евтихіанства прилагаєть въ моновелитству и показываєть въ Іисусі Христі два рода дійствій—божескія и человіческія. "Одинъ и тоть же Христось и Единородный сынъ,—нераздільный въ двухъ естествахъ, производить и дійствій, существенно свойственныя той и другой природі, чего не совершаль бы Онъ въ видіз упостаси, еслибы иміть естество единичное и не сложное,—иначе одинъ и тоть же не производиль бы того, что

<sup>13</sup>) Дъянія 6 Вселен. Соб. у Бинія Т. 3. р. 155 158. 212.—у Даббея Т. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Өөөөанъ chronogr. р. 284. 272. Муравьева ист. Герусалима 1, 280—300.

<sup>&</sup>quot;) Le-Quien ori. christ. 3, 263—281. Особань: въ этихъ бъдствіяхъ Соброній назидаль ісрусал. Церковь словами и дълами и скончался, торжествуя побъды—надъвымыслами моноселитовъ, надъ Сергіємъ и Пирромъ". Сергій умеръ а Пирръ въошель на каседру въ 639 г. Пирръ въ 645 г. писалъ Σωφρόνιος ὁ μικρῷ πρόσθεν Πατριάρχης (Concil Bin. Т. 4. р. 623)—«Соброній педвио предъ симъ бывшій Патріархъ». Памить св. Собронія 11 Марта.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Посланіе Софронія издано въ актахъ 6. Всел. Собора у Бинія Т. 3. р. 158—185: у Ляббея Т. 6. р. 852. s. Часть изд. in Fabricii Bibl. grae. 8, 354—358.

свойственно двумъ естествамъ. Ибо какъ Божество, не будучи причастно тълу, совершало бы дъла естественно свойственныя тълу? Или какъ тъло, не будучи причастно божество, производило бы дъла, существенно свойственныя Божеству? Но Еммануилъ будучи одинъ и въ тоже время двоякъ, т. е. Богочеловъкъ совершалъ истинныя дъла того и другаго естества. Воплотившееся Слово естественно изъ самаго себя по своимъ естествамъ проявляло двоякую дъятельность,—по Божескому естеству, по которому оно единосущно Отцу, обнаруживало оно дъятельность Божескую, и неизъяснимую, а по естеству человъческому, по которому оно единосущно намъ,—дъятельность человъческую и вемную". За тъмъ св. Софроній изчисляетъ порознь дъла человъческой и Божеской дъятельности.

Въ словъ на *Крещение Спасителя*, изображая явление св. Тронци на Горданъ, въ частности раскрываетъ ту истину, что Інсусъ Христосъ, единосущный Богу Отцу вакъ Сынъ Божий, единосущенъ намъ по человъчеству, и что въ немъ проявлялись дъйствия воли Божественной, согласной съ волею Отца, и дъйствия воли человъческой, существенния для человъческаго Его естества. "Дивно и не понятно, говорить въ заключение св. Софроній, почему, признавая два естества въ ницъ Бога-Слова, отвергаютъ учение о двухъ дъйствиять и воляхъ и не замъчаютъ, что противовъчатъ себъ самимъ" 14).

Нравственное ученіе предлагать св. Софроній въ словахъ: о *Крес-ть* <sup>15</sup>), на *Рождество Христово* <sup>16</sup>), на *Срптеніе Господне* <sup>17</sup>), на *Благовищеніе* <sup>18</sup>), о *Іоаннъ Креститель* <sup>19</sup>), о *Іоаннъ Бого-словъ* <sup>20</sup>), на день Арх. (Гаврінла) *Михаила* <sup>21</sup>), на мучениковъ

<sup>14)</sup> Изд. Комбесевомъ in Bibl. conoion. Т. 1. р. 672—677. Еще догматическое сочинение: "апологія св. Василію относительно словъ фосц. кай оосіа", о которомъ говориль Фотій Bibl. cod. 5); часть его издаль Майо: vet. auct. Т. 7. р. 24. 25. Что насвется до трактата о воплошеніи, встрачающагося въ рип. съ именемъ св. Сосронія: то это не болье какъ часть соборнаго посланія Сосронісва.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Два слова взд. на греч. и лат. Гретцеромъ: De Cruce T. 2. 88. s. 283 s. на одномъ лат. in Bibl. Patr. Lugdun. T. 12. p. 808—814.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Изд. на Лат. in Bibl. Patr. Lugd. Т. 12. р. 206—208.

<sup>17)</sup> Изд. на Греч. н Лат. in act. Sanct app. Bollandum ad Febr. Т. 1. р. 274—279.

<sup>18)</sup> Въ ркп. у Лямбеза comm. 8, 818 у Монеовена Bibl. coisl. p. 389.

<sup>19)</sup> Изд. Майомъ; specil. com. 4, 29 — 40. latine in Combefisii Bibl. Concionatoria.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Изд. Галландомъ in Bibl. Patr. Т. 3. р. 252. Хроника Ипполита Онвскаго: «восхваляя евангелиста Іоанна, свят. патріархъ і русалимскій, великій Софроній учить церковь Божію, что отець евангелиста быль Зеведей».

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Изд. на Лат. in m. Bibl. Patr. 12, 209. Греч. тексть въ Баварской ркп. cod. 114. Майо надаль Софронісву краткую похвалу дівству: віродіно отрывовъ слова. Specil. rom. T. 4. Praef. p. VIII.

Аморрейских з²²), на Ан. Петра и Павла ²³), и въ сочинени о дъвствъ \*). Во второмъ словъ о Крестт говоритъ о постъ и крестъ, какъ спасительныхъ врачествахъ противъ нравственныхъ болъзней нашихъ. Здъсь же говоритъ: "въ срединъ поста обыкновенно предлагается для поклоненія единственное древо честнаго креста". Въ словъ на Срътеніе Господне, послъ перечисленія мъстъ, ознаменованныхъ событіями изъ жизни Спасителя, описываетъ срътеніе младенца Інсуса въ храмъ и изображаетъ добродътели, которыми должны украшаться срътающіе Господа. Въ словъ о Іоаннъ Крестителъ красноръчиво изображаетъ жизнь, ученіе и дъянія Предтечи и въ концъ говоритъ: "желалъ бы еще продолжать слово о тебъ, но удерживаетъ и немощь человъческая и то, что наступило время литургіи", слъд. слово говорено въ началъ литургіи, какъ говорилъ свои Бестани Св. Златоустъ.

Еще св. Дамаскинъ съ похвалою отзывался о Софроніевомъ описаніи житія св. Маріи Египетской <sup>24</sup>), и слова описанія приводимы въ дѣв. ствѣ \*). Во второмъ словѣ о Крестю говоритъ о постѣ и крестѣ, были на 7 всел. Соборѣ <sup>25</sup>). Въ самомъ дѣлѣ и предметъ самъ по себѣ въ высшей степени назидателенъ и описаніе достойно предмета; житіе равноангельной Маріи вполнѣ стоитъ того преимущества, которое предоставлено ему Церковію, т. е. чтобы быть предметомъ Церковнаго чтенія въ вел. пость <sup>26</sup>).

По многимъ отношеніямъ важны сочиненія св. Софронія: "сказаніе о жизни и частію о чудесахъ М. Кира и Іоанна" <sup>27</sup>) и общирное повъствованіе о ихъ чудесахъ съ предварительною похвалою имъ <sup>28</sup>). Въ описаніи чудесь, между прочимъ <sup>29</sup>) о иподіаконъ Іоаннъ, читаемъ: "видълъ святыхъ въ священнической одеждъ предъ своею ракою; вставъ съ ложей своихъ и, взявъ за руку Іоанна подвели къ св. Олтарю и, поставивъ его здъсь, подали ему св. хлъбъ, ставшій (γενόμενον) животворящимъ тъломъ Христовымъ; послъ же пріобщенія тъмъ, взявъ съ тайной трапезы чащу, напоили бежественнымъ млекомъ" <sup>80</sup>). Объ исцъ-

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Изд. latine in Combesisii Biblioth. concionat. Греческій текстъ въ парижской ряп. N. 1547.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Изд. latine in Bibl. Patrum Т. 12. 206 — 214. Греческій тексть въ рки. см. Fabricii Bibl. gr. 9. 163.

<sup>\*)</sup> Часть изд. у Мая: Specil. rom. 4. 170. У него же часть сочиненія о исповіданія гріховъ. Specil. rom. 3.

<sup>24)</sup> Въ 3 словъ объ нконажъ.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) In 4 act. conc. Nicaeni ap. Binium. p. 658.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Изд. на Греч. и Лат. in act. ss. ad 2 Aprili p. 69. 74. in append. p. 13. s. Слав. переводъ въ рип. 14 в. Библ. Сергіевой Лавры N. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Изд. на Греч. съ древ. Лат. перев. у Мая Specil. rom. 4, 230—242. Patrol. lat. tom. 129. 703—714.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup>) Изд. на греч. съ древи. дат. перев. у Майя Specil. rom. 3. 1—670.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Ap. Maium. p. 660. 662.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Ap. Maium. p. 413.

лени параличнаго Петра монофизита Софроній пов'єствуеть: "мученики видя, что онь очень желаеть исцівленія, сказали: если хочешь исцівленія отъ болівзни, то вставъ ступай въ драгоцівный Іорданъ (этимъ именемъ александрійцы называють купель крещенія, потому что Христосъ Господь нашъ для очищенія насъ крестился въ р. Іорданѣ) и, омывъ тамъ руки прими тамъ тайны Христовы, показывая сложеніемъ руки блаженное принятіе тівла Христова и крови "31). Замівтимъ наконецъ, что изъ этаго описанія чудесь М. Кира и Іоанна приводимы были мівста на 7 вселенскомъ Соборів 32).

Драгоцівню Софроніево объясненіе на Литургію зз). Не меніве того замівчательни и Трипъсним св. Софронія, недавно изданние для ученой набожности, но давно вышедшіе изъ церковнаго употребленія. Ватиканская Тріодь, въ которой найдены эти трипівсицы, принадлежить ХІП в. и содержить въ себі, кромі Софроніевыхъ пісней, півсни св. Дамаскина, Іосифа и Оеодора Студитовъ, Антонія и Климента иноковъ того же Студійскаго монастыря и Имп. Льва: но въ ней ніть півсни Оеофана начертаннаго. По такому содержанію этой Тріоди візроятно, что начальный составь ея принадлежить концу 9 візка, когда півсней Студитовъ еще не для всізхъ замівнили собою півсни св. Софронія и когда даже Оеофановы півсни не вошли въ общее употребленіе; хотя півсни Имп. Льва Мудраго уже почтены были церковнымъ употребленіемъ. Трипівснцы св. Софронія начинаются днями вел. поста и оканчиваются праздникомъ Вознесенія Господня. Его півсни поста дышать глубокимъ сокрушеніемъ и оставляють въ душів сладкое умиленіе; праздничныя півсни вполнів достойны предметовъ своихъ з 4).

Для церковнаго же употребленів св. Софроній писаль: Тропари или самогласныя стихиры для часовъ предпразднества Рождестаа Христова съ полнымъ чиномъ часовъ <sup>35</sup>); чинъ часовъ вел. Пятка съ стихирами, не во всемъ сходный съ нынѣшнимъ <sup>36</sup>); Стихиры на водоосвященіе въ день Богоявленія съ молитвою <sup>27</sup>).

<sup>31)</sup> Ibid. p. 437.

<sup>33)</sup> Acta concil. ed. Binii T. 3. p. 561 ed. Florent. T. 13. p. 57.

<sup>83)</sup> Изд. Майомъ Speci. rom Т. 4. р. 31—48. Къ сожалвнію въ Вативанской рукоп., въ которой издано Майомъ объясненіе, не доставало конца, а другаго списка Майо не видалъ. Потому объясненіе издано не въ полномъ видв.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Трипъсицы, изданныя Майомъ in Specil. rom. Т. 4 р. 125—225. См. Praefat. р. 1. 2. О томъ, что по Студійскому уставу положено читать пъсни только Студійскихъ Отцевъ, свидътельствуетъ Патр. Нектарій.

<sup>36)</sup> Въ венской рвп. cod. Theolog. 303 s. 75. Τροπάρια ψαλλόμενα τη παρά μονη των Χριζοῦ γεννέων, ἐιζ τ. ὡράς. Ποίημα Σωφρονίε ἱερεσαλιμων. Слидують тропари и чтеніа—тиже самые что читаются въ нынишней служби (за исключеніемъ чтеній изъ Апостола на 3 и 6 часи). Въ печ. Церк. служби посли псалмовъ и чтеній изъ Апостола: ίδιομέλα ποίημα Σωφρονίε πατριάρχε ἱερουσαλιμων.

<sup>36)</sup> Βτ τοй-же венской ркп. cod. 303 s. 223. σύν Θεφ σύνταξις των ώρων τ.

Наконецъ изв'єстно, что св. Софроній, еще въ сан'в Іеромонаха, пересматривалъ и приводилъ въ порядовъ Іерусалимскій устают св. Саввы. Это было посл'в того, какъ нашествіемъ персовъ на Іерусалимъ храмы палестинскіе преданы были опустошенію и все приведено были въ разстройство <sup>38</sup>).

Новъйшіе критики съ величайшими похвалами отзываются о поэтическихъ произведеніяхъ св. Софронія — объ анакреонтическихъ пъсняхъ  $^{39}$ ) и эпиграммахъ  $^{40}$ ).

μεγάλης παρασχεῦης, ποίημα σωφρονίε 'Αρχιεπ. ἱερεσαλιμῶν. Здѣсь на 1 част положены псалыы 5. 40. 51, а въ нынтшней службт 5 2. 21. Послт тропарей, помъщенныхъ и въ нынтшней службт, въ рип. следуютъ тропари: а) σὲ διὰ φθόνον παραδοθέντα εἰς χεῖρας ἀμαρτωλῶν ἐχλονίτω ἡ χτίσις и пр. 6) Παῦσαι ὁδυνηρὸς Μῆτερ ἐμοῦ θεωροῦσα με ἐν ξύλφ προσηλόμενον и пр. Этихъ тропарей нътъ въ вынтывней службт. На 6 част въ рип. Псалыы 35. 68. 90 и послт нынтинихъ тропарей службть еще тропари: а) δωσποιόν ςαυρόν τῆς σῆς ἀγαθότητος и пр. 6) τοῦ ςρατεύματος περιςαμένου и пр. На 9 част Псалыы 34. 108. 87; чтенія шъ Завтовъ — тъже какія и въ нынтыней службт. Въ слав. тріоди чинъ часовъ вел. Пятка надписанъ вмененъ Кирила Алекс. конечно по ошибить.

- 37) См. Церковную службу на греч. Кром'я того 24 Мая поется Софровіска Стихира Симеону Дивногорцу.
- 38) Въ Коаленевой рип. Іерусалимскій уставъ съ такимъ заглавіемъ: "Іерусалимскій уставъ Церковнаго последованія Лавры святаго и Богоноснаго отца нашего Саввы, составленный и написанный (соутеве хай соутрафей) святейшимъ Отцемъ и Іеромонахомъ, господиномъ Софровіемъ; тоже последованіе наблюдается и въ прочихъ Іерусалим, уединеніяхъ". Моптансоп. Bibl. coisl. р. 581. По словамъ Симеова Солунскаго Софроній установиль уставъ принятый св. Саввою отъ пр. Евенина и Өеоктиста, и это было после того, какъ варвары опустошили монастырь св. Саввы. Подъ варварами конечно разумеются Персы Хозроя. Поелику же после нашестви персовъ Софроній возвратился въ обитель пр. Өеодосія не прежде того, какъ скончался въ Римъ ок. 620 г. наставникъ его бл. Іоаниъ Мосхъ (см. жизнь Іоанна Мосха при Лугъ Духовномъ, изд. М. 1853 г.), то и возстановленіе устава происходило не прежде 620 года и всего вероятиве уже после того, какъ въ 629 г. возвратился изъ плава Патр. Захарія.
- 39) Майо издаль in 4 Т. Specil. rom. a) p. 49—125. Греческій тексть пасней Соеронія; б) р. 620—646 датин. переводь ихь прозою; в) р. 585—592 критическія замачанія Петра Матранги на Оды Соеронія: г) 593—620 его же Матранги ендодогическія замачанія на нихь; d) in Praefat р. 17—39 его же историческія соображенія на нихь; изь 19 пасней, изданныхь Майомъ—1-е на Благоващеніе, 2-е на Рождество Христово; 3-е на помлоненіе волжвовь; 4-е на Сратеніе Господне; 5-е на Крещеніе Господне, 6-е на воскресеніе Лазаря; 7-е на Сратеніе Господа съ ваінии; 8-е на вечерю Господню; 9-е о св. Ап. Петра и Павла, 10-е о подвигахъ Ап. Павла, 11-е о Іоан-на Богослова: 12-е о первомуч. Стерана, 13-е о первомъ. Өекла, 14-е о Креста,—прочія—на современныя событія.
- 40) Якобсъ въ своей Антологія (сомм. 3. 3. р. 619) помъстиль прекрасных винграмы П. Соеронія, а) на лобный камень, б) на мъсто погребенія странниковъ, в) двъ эпиграмы на Іоанна Милостиваго.

### § 250. Максимъ Исповъдникъ: а) въ жизни.

Святый *Максимз Исповъдникз* быль вторымь изъ ревностивишихъ защитниковъ истины противъ монооелитовъ и испыталъ отъ нихъ столько страданій вровавыхъ, сколько никто другой.

Рожденный отъ благородной константинопольской фамиліи, онъ получиль образованіе, котораго требовало происхожденіе его. Принятый къ двору, онъ былъ секретаремъ Ими. Ираклія. Уклоняясь отъ усилившагося при дворъ ученія моновелитскаго, онъ въ 641 г. удалился въ Хризопольское уединеніе, а отселѣ въ Африку, гдѣ убѣдилъ произнесть осужденіе моновелитству на Соборахъ 1). Въ 645 г. Максимъ перешелъ въ Римъ и убъдилъ Папу Мартина созвать соборъ; Латеранскій соборъ, душою котораго быль Максинь, осудиль и экоезисъ Ираклія и типъ Ими. Констанса <sup>2</sup>). Констансь видёль, что мёры, принимаемыя въ пользу моноослитства, разстроиваются всего болье Максимомъ; посему по смерти Мартина (655 г.) онъ велълъ военною рукою взять Максима 3) изъ Рима въ Константинополь, — Максимъ побъдоносно обличалъ и здъсь влеветы противъ него и въры; Констансъ сослалъ его (656 г.) во Оравію и вскорт (656 г.) опять вызваль въ Константинополь, бросиль въ темницу, объщаніями и угрозами принуждаль нь единомыслію съ собою, не получивъ согласія, велёлъ бить жилами и отсекъ языкъ; Максимъ не переставаль обличать ересь письмами, Констансь отсекь ему руку, влачилъ его по улицамъ города, съ насмъшвами и побоями 4). Наконенъ изъ темницы Схемарской, что въ Мингреліи, св. испов'вдникъ переселился на небо, въ 662 г. <sup>5</sup>).

#### § 251 б) Въ сочиненіяхъ.

Пр. Максимъ писалъ много сочиненій и не въ одномъ родів 6).

<sup>&#</sup>x27;) Synodicon vetus p. 127. 128. 137. ap. Fabric. Bibl. grae. T. 11. p. 243. 242. a Harlesii.

<sup>2)</sup> Acta disputationis cum Pierro int. op. S. Maximi.

<sup>3)</sup> Апокрисарій Анастасій о Максим'я; Өсофанъ in Chron. ad ann. 20 Hieraclii p. 274.

<sup>4)</sup> Анастасій о подвигахъ Максима (int. op. S. Maximi); бесёдованіе св. Максима и друзей его съ вельможами въ Таибника: другін 6 актовъ (ibid.).

Онъ скончался 13-го Августа, какъ пишутъ ученики его; въ этотъ день разднуется память его въ рямской церкви, тогда какъ въ греческой положенопраздновать 21-го Января.

<sup>6)</sup> Изданія нхъ: а) Maximi op. omn. grae. et lat. Augustae Vindel. 1599. наданіе не полное и не везд'я исправное; b) S. Maximi op. omn. grae. et lat. curante Combefisio Paris, 1675. 11. f. изданіе исправное, но не полное. см. Oudini Comm. 1, 1645. Montfauconii Bibl. Coisliana p. 307. 311. 412. О Пасх'я изд. Петавіемъ. Uranologia; Paris. 1630. Amstelod, 1703. Зам'ячанія на трудныя м'яста св. Григорія

Лучшія изъ нихъ тѣ, которыя изображають жизнь духовную, и особенно слѣдующія:

1) О мюбви въ Пресв. Элиндію 400 главъ: сочиненіе виолить достойно всеобщаго уваженія и точнаго изученія. Фотій говорить: "въ немъ образъ выраженій — чистый болье, чтить въ прочихъ сочиненіяхъ, и здісь ничего ніть, за что можно бы было упрекнуть; только не вездів—выраженія аттическія" 7). Существенное же достоинство его состоить въ соединеніи опытной простоты съ глубиною мыслей 8). 2) Ученіе подвижническое въ вопросахъ и отвітахъ къ тому же Элиндію, — "сочиненіе, говорить Фотій, полезное для всіхъ и особенно для провождающихъ жизнь благочестивую; подлинно это учитель и наставникъ въ томъ, чтить бывають гражданами неба; особенно же сообщаеть оно познаніе о любви и средства упражняться въ разнообразномъ подвижничестві 9). 3) О добродоттели и порокъ 500 главъ: — сочиненіе, приближающееся къ сочиненію о любви, по своему достоинству 10). 4) Посланіе къ епарху Георгію о гордости: — "весьма полезное и дышащее сокрушеніемъ" 11). 5) Къ кубикулярію Іоанну — о любви и о печали по Бозів 12).

Обрядовое сочиненіе — изъясненіе литургіи или *тайноводство* (μυςαγωγία)—богато высокими мыслями, но безъ исторической отчетливости. Таковы же и объясненія его на сочиненія Ареопагита.

Во всёхъ догматических сочиненіяхъ своихъ пр. Мавсимъ имъетъ въ виду почти однихъ моновелитовъ и монофизитовъ, какъ онъ и въ живни болъе всёхъ боролся съ первыми. Противъ оставлявшихъ одну волю во Христъ писаны: а) два тома догматовъ къ Марину въ Кипръ 13); б) о двухъ воляхъ во Христъ, о дъйствіяхъ и воляхъ во Христъ 14), къ тому же Марину и множество другихъ не столько

int. Op. Scoti Erigenae Oxon. 1681.—Объясненія сочиненій Ареопагита изд. вийств съ сочиненіями Ареопагита: Op. S. Dionysii, ed. a Coderio, Paris, 1633.

<sup>7)</sup> Biblioth. cod. 193. 194.

в) Сіе сочиненіе издаваемо было отдільно Hagenau, 1531. Helmstadii 1612. На слав. и русси. издан. въ М. 1822 и много разъ послів. Пореводъ Арсенія Грека изд. былъ въ Москвів 1660. Но извівстенъ слав. переводъ гораздо боліве древній, в. XIV. Волок. ркп. № М. Ака. 294. 371. Пергам. ркп. № 49.

<sup>9)</sup> Bibl. cod. 193. Ор. Махіті F. 1. р. 363—393 Въ первый разъ переведено на Слав. языкъ въ 1429 г. въ Асонъ Іаковомъ доброписцемъ. Волок. ркп. No 360. Лавр. Патерикъ Арсенія Суханова.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Ор. Т. 1 р. 518—634, иначе оно называется — «500 главъ Богословскихъ и домостроительныхъ», такъ какъ въ первыхъ главахъ говорится о воплощения Сына Божія.

<sup>11)</sup> Porizi Biblioth. cod. 194. op. Maximi T. 2. p. 201-218.

<sup>13)</sup> Op. T. 2. p. 489-586.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Op. T. 2. p. 34-46. 129-134.

<sup>14)</sup> Op. T. 2. p. 1-16. 18-27.

пространныхъ статей <sup>15</sup>). Противъ монофизитовъ: а) о правильныхъ догматахъ вёры и противъ Севера <sup>16</sup>); б) о двухъ естествахъ во Христв <sup>17</sup>). Ему также принадлежатъ 5 разговоровъ о св. Троицъ, несправедливо приписываемие то Асанасію, то Осодориту <sup>18</sup>).

Между сочиненіями догматическаго содержанія замѣчательно письмо къ Пресвитеру Марину "о происхожденіи св. Духа". Преподобный, такъ долго жившій на Западѣ, пишетъ, что хотя нѣкоторые и говорять на Западѣ о происхожденіи Духа св. и отъ Сына, но тѣмъ они выражаютъ только единосущіе Сына Божія со св. Духомъ, твердо зная, что "одна есть вина Сына и Духа—Отецъ, одного по рожденію, другаго по происхожденію" 19).

Споры того времени требовали особенной точности или тонкости въ опредъленіяхъ предметовъ въры, особенно по отношенію въ липу Інсуса Христа; они же заставляли обращаться къ наблюденіямъ надъ душею. Въ такомъ духъ пр. Максимъ писалъ: а) книжку о душт и ея дъйствіяхъ 20; б) о качество, собственномъ и разности и др. 21).

Опытомъ любви преп. Максима въ философіи служать выписки его изъ разныхъ христіанскихъ и частію языческихъ писателей о предметахъ большею частію нравственныхъ и нѣсколькихъ соверцательныхъ <sup>22</sup>).

Св. Максимъ довольно занимался и объясненіемъ св. писанія. Онъ

<sup>15)</sup> См. Т. 2. р. 98. Письмо о двухъ воляхъ; р. 46. къ Никандру; р. 74—76. къ славному Петру; р. 81—98 томъ противъ Иракліева Экеезиса; р. 151—158 Мысли Отцевъ.

<sup>16)</sup> T. 2. p. 259-291. 291-307.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Т. 2. р. 76—82. Сюда же относятся главы о воплощенія Т. 1. р. 461—511. въ Христ. чт. 1834—835.

<sup>18)</sup> Какъ сочиненіе Максимово знали ихъ: а) Димитрій Кидоній de process. Spiritus S. с. 5. Григорій Конст. у Алляція Т. 1. fid. Orthod. р. 448. Мануилъ Калена in 2. Т. auct. novis. Combef. р. 37 233. Георгій Протосинкель in Apolog. adv. Ep. Marci, Іосифъ Вріенній Т. 1. s. 177. 6) Комбефивъ говоритъ, что всъ древнія рукописи называють это сочиненіе Максимовимъ.

<sup>19)</sup> Т. 2. р. 69—73. «И на первыя привели согласныя мысли Римскихъ Отцевъв равно Кирила Алекс.; тамъ показали они, что не считаютъ Сына виною Духа ибо знаютъ, что одна есть вина Сына и Духа—Отецъ,—одного, по рожденію, другаго по исхожденію; они говоритъ, что и чрезъ Него происходитъ (проеїуси), но тамъ объясняютъ неизманное сходство сущности»

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Op. T. 2. p. 195.

<sup>21)</sup> Т. 2. р. 134. И еще «объ общемъ и собственномъ» р. 313—333. О сущености и лицъ р. 143. 144.—«О сущеости, естествъ и лицъ» р. 146—149. О безтълесности Т. 2. р. 238—243. О состояни души и смерти 2, 243—251.

<sup>27)</sup> Т. 2. р. 528—582. Въ выпискажъ всего 71 глава. Если расположить предметы по системъ нравственнаго ученія: то Сборникъ Максима можетъ быть представленъ въ слъдующемъ видъ: о законъ (гл. 58), о произвольномъ и непроизвольномъ (55), о навыкъ (62), о добродътели и порокъ (гл. 1), честь—принадлежность добродътели (68), о благоразуміи и совътъ (21), о въръ (51), о надеждъ (38), о стра-

оставиль нёсколько опытовъ толкованія писанія: а) "Отвёты на сомнительныя мёста писанія", сочиненіе обширное; б) краткіе отвёты о трудныхъ предметахъ; в) объясненіе 59) псалма; г) толкованіе молитвы: Отче нашъ <sup>23</sup>); д) объясненіе Пёсни пёсней <sup>24</sup>).

По сочиненіямъ его видно, что онъ знакомъ былъ какъ съ переводами Симмаха и Оеодотіана, такъ съ Мишною и еврейскимъ текстомъ св. Писанія <sup>25</sup>). Къ сожальнію духъ времени далеко увлекалъ его въ область иносказаній отъ простаго смысла писанія. Вл. П. Фотій такъ отказывается о его отвътахъ на сомнительныя мъста писанія: "Слогъ любитъ гиперболы и околичности, а не собственный языкъ. Отсюда темнота и неудобопонятность. Любя переховатость надутой ръчи, не старается нравиться слуху. Метафоры не таковы, чтобы могли быть пріятны читателю; такъ далеки ръшенія его отъ буквы и извъстной исторіи или точнье отъ цъли, что подавляютъ собою самаго скромнаго и усерднаго читателя. Впрочемъ кому пріятно парить мыслію въ иносказаніяхъ и созерцаніяхъ: то болье разнообразія и болье искусства, чъмъ здъсь, нигдъ не найдеть онъ" <sup>26</sup>).

Такимъ образомъ толкованія пр. Максима мало полезно для толкователя писанія. Но они богаты высокими догматическими и нравственными мыслями.

Пр. Максимъ былъ представителемъ діалектически созерцательна-

хв (24), о мольтев (14), о клятев (33). Повнай самаго себя (56), о глупости (60), объ учености и философіи (15—17), о любопытствв (21), о мужествв и твердости (4. 70.), о неравенствв въ жизни (67), о слепой любой къ себв (69), о смереніи (49), о покаяніи и исповеди (25. 26), о смеже (64), о скорби (28), о говордивости (31. 47), о честоте (3), о красоте и женаже (44. 59), о невоздержаніи въ пище и питье (27. 30), о роскоши (61), о любой къ груду (32), о сустной славе (34. 46), о хвале (43), о благородстве и низости (63), о богатстве и бедности (12), о довольстве своимъ жребіемъ (13. 18), о теритеніи и врачажь (42. 50), о братской любою (6), о благотворительности и состраданіи къ беднымъ (7. 8), о скупости (22), о правде (5), о люк (35), о лести (11), о клевете (10), о зависти (54), о гневе (19), о прощеніи обидъ (66), о вразумленіи другаго (16), надобно молчать о тайне (20), о почитаніи родителей (23), о начальстве (9), о войне и мире (37).

Созерцательные предметы: Провиданіе (48), душа (53), умъ (59), память (54).

33) Т. 1. р. 1—800. 301—334. 335—343. 344—366. Изданные отваты писаны для Өалассія. Но еще не изданы "отваты Максима, о разныхъ предметахъ Никифору, бывшему Хартофилаксу", они въ Бенской Б. Lambecii comm. 6, 125.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Отрывки тодкованія in expositione cantici canticorum. ed. in. 2 tom. Auctarii Duceani, 1624. Не радко приводятся объясненія Максима in Catenis in Psalmos, in Evangelia, in ep. Jacobi. Montfauconii Bibl. Coisliana, p. 244. 67. 252. 265. Catalogus cod. Bibl. Marci p. 23. 259.

 $<sup>^{36}</sup>$ ) Въ объяснение Ареопагита, о Симмахъ о Осодотіонъ, Т. 2. р. 17. 35. Еврем еν τ $\hat{\phi}$  беотероуоді $\phi$  въ Мишив Т. 2. р. 166 т $\hat{o}$  евродіхоу—евройскій текстъ исхода Т. 2. р. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Bibl. cod. 194. Tome cod. 192.

го направленія мыслей, но съ своею глубиною и проницательностію мысли.

Воть какъ разсуждаль онь объ отношении благодати въ душъ человической. "Способность испытывать божественное насаждена въ человъческой природъ Творцемъ ся. Но откровение божественнаго сообщается силою Св. Духа. Поелику начальная способность, въ следствие вошедшаго граха, подавлена чувственностію: то надлежало явиться благодати Духа Св., чтобы освободить и очистить начальную способность. Нельзя говорить, что благодать одна давала Святымъ познаніе таинъ: иначе надлежало бы допустить, что Пророки не понимали ничего изъ отврытаго имъ. Нельзя принять и того, что они только естественною силою достигали познанія: иначе не нужна была бы помощь Духа Св. Когда Павелъ говоритъ: Одинъ и тотъ же Духъ разделяетъ каждому, вавъ хочетъ: то надобно понимать это такъ, что Св. Духъ желаетъ того, что каждому нужно для того, чтобы вести къ цёли духовное стремление его въ божественному. Такъ Дукъ Св. даруетъ святымъ мудрость, но не безъ участія пріемлющаго духа, познаніе-не безъ пріемлющей силы разума, подаеть въру-не безъ разумнаго убъжденія въ будущемъ и не видимомъ, даетъ даръ чудесъ-не безъ любви въ ближнему и вообще всякій даръ не безъ способности каждаго. Даръ Духа Св. не уничтожаетъ естественной силы; напротивъ возводитъ естественную способность до сверхъ-естественнаго употребленія, когда ведеть ее къ созерцанію Бога <sup>27</sup>). Какъ Слово безъ души одушевляющей тёло не могло бы совершать дёлъ телесныхъ: такъ Св. Духъ производить въ Святыхъ знаніе таннъ не безъ естественной силы познавательной "28).

Пр. Максимъ признаетъ началомъ духовной жизни въ человъкъ въру, но въру живую, а не безплодную, иначе любовь въры 29). О значенім любви такъ разсуждаеть онъ: "Какими дарами не обладаеть любовь? Не владветь ли она върою, которая даруеть върующему убъждение въ божественномъ, какъ бы она была глазомъ для нія вещей чувственныхъ? Не имбеть ли надежды, которая эрить истинное благо и такъ твердо держить его, какъ рука сжимаеть осизаемое? Не дарить ли она наслаждение темъ, во что веруеть и чего надеется, если по настроенію души владветь будущимъ какъ настоящимъ" 30)?

При такомъ понятіи о человъкъ и христіанской любви естественно, что Преподобный называль рабство следствиемъ греха. Оно есть, говоритъ онъ, раззореніе природы, униженіе начальнаго равенства, оскорбленіе образа Божія, тогда какъ христіанство возводить человъка къ первоначальному достоинству его 31)

 <sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Объясненіе молитвы: Отче нашъ. Т. 1, р. 354.
 <sup>28</sup>) Quaest. in Script. 59. 54. Т. 1. р. 199. 152.
 <sup>29</sup>) Ор. Т. 1. р. 453. 606.
 <sup>20</sup>) Ер. Т. 2. р. 220.
 <sup>21</sup>) Объясненіе молитвы. Т. 1. р. 356.

# § 252. Бл. <del>О</del>алассій.

Преп. Максимъ весьма уважалъ пр. Оалассія, авву и игумена ливійской обители. Онъ писалъ къ нему посланія и посвятилъ ему сочиненіе свое о трудныхъ мъстахъ св. Писанія 1); а въ одномъ сочиненіи называлъ его своимъ наставникомъ 2). Бл. Авва соединялъ съ любовію къ благочестію любовь къ духовному просвъщенію и много занимался св. Писаніемъ. Бл. кончина его нослъдовала въроятно не позже 600 г. 3).

До насъ дошло сочиненіе "Преп. Аввы Фалассія Ливійскаго о любви, воздержаніи и духовной жизни" 1), которымъ уже пользовался св. Іоаннъ Дамаскинъ въ своемъ изложеніи въры. Сочиненіе Аввы состоить изъ 400 статей; каждая сотня его имъеть свой акростихъ; это показываеть, что сочиненіе писано не безъ участія ученаго искусства 5). Сочиненіе преимущественно правственнаго содержанія, но заключаеть въ себъ и довольно догматическихъ мыслей. Въ первой сотнъ видимъ нѣсколько мыслей о Богъ и о воплощеніи Бога Слова 1); о томъ же и частію о св. Троицъ говорится въ концъ второй сотни 5). Третья сотня оканчивается молитвою къ Спасителю Іисусу, гдъ видимъ мысли о паденіи человъка и объ искупленіи его 6). Въ четвертой сотнъ, кромъ ученія о Спаситель 7), предлагается ученіе о Божествъ и св. Троицъ 8). "Святые и блаженные Отцы наши слова свои о Богъ почерпають изъ созерцанія не того, что въ Немъ, но того, что окрестъ Его.

<sup>4)</sup> Св. Максима "о разныхъ сомнительныхъ мъстахъ св. писанія въ Ослассію пресвитеру и игумену" Т. 1. р. 1. Пославіе "въ пресвитеру и игумену Оалассію", числомъ 5. Т. 2. р. 251—253. 358—359. 370. 371. 372.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Къ Марину Т. 2. р. 14.

<sup>3)</sup> Въ мъсяцесловъ нътъ его имени (М. 1817. 1840). Но онъ въ числъ Святыхъ въ канонъ Пр. Өеодора Студита на субботу Сырной недъли. Въ надписи сочиненій его называется онъ "Преподобнымъ и богоноснымъ Отцемъ".

<sup>4)</sup> Сочиненіе Аввы Фалассія над. gr. lat. in Ducaei auct. nov. T. 2. Paris 1624. Славянскій переводъ Паисія Величковскаго съ русскимъ изд. М. 1845.

<sup>5)</sup> Απροстихъ первой сотии: πνευματιχῷ ἀδελῷῷ καὶ ἀγαπητῷ κυρίῷ Παύλῷ Θαλάσιος, τῷ μὲν φαινωμένψ ἠσυχαςὴς, τῷ δὲ ἀληθεία πραγματευτὴς κενόδοξος, т. е. дуковному брату и любезному господину Павлу Өалассій, повидимому імолчальникъ, но на діліз тщеславный труженникъ". Акростихъ второй сотии εὐξαι ὑπὲθ ἐμοῦ ἄδελφε τιμιώτατε, ὅτι μεγάλα κακὰ προςδοκῷ, ἄξια τῆς ἐμῆς προαιρέσεως, λύπας τῷ ψυχῷ καὶ ὀδύνας τῷ σώματι—молись ва меня, почтенвішій братъ, жду и себіз великихъ біздъ, достойныхъ расположенія моего, скорби для души, болізвней для тізла" и пр.

<sup>&#</sup>x27;) Ст. 59-63, 95-100.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) C<sub>T</sub> 93—99.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Cr. 91-100.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) C<sub>T</sub>. 50—52. 58. 59. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ct. 81—100.

Всв слова о томъ, что окрестъ Его, то есть Бога, разумъются однъ положительно, а другія отрицательно <sup>9</sup>). Созерцается ими (отцами) Отецъ и какъ безначельной и какъ начало; безначальный какъ нерожденный; начало какъ родитель и изводитель сущихъ отъ Него по сущности, отъ въчности въ Немъ существующихъ, Сына и Духа Св. <sup>10</sup>). Единое знаютъ начало всего — Отца. Онъ — начало Сына и Духа какъ Родитель и какъ Источникъ присносущный и соприсносущный и безконечный и пр. 11). Ученіе Фалассія о Св. Духъ особенно важно; оно, какъ очевидно, есть извлеченіе изъ ученія предшествовавшихъ отцевъ. Оно объясняєть намъ и слова пр. Максима о томъ же предметъ. Ученіе Фалассія о лицахъ Божества повторялъ и объяснялъ въ своемъ изложеніи въры св. Дамаскинъ <sup>12</sup>).

Дъятельное ученіе Аввы Оалассія заключаетъ въ себъ наставленія о внутреннемъ воздъланіи души <sup>13</sup>), о храненіи ума <sup>14</sup>), о храненіи сердца <sup>15</sup>), о любви къ Богу и страхъ Божіємъ <sup>16</sup>), о любви къ ближнимъ <sup>17</sup>), о храненіи тъла <sup>18</sup>). Есть нъсколько мыслей объ искушеніяхъ <sup>19</sup>) и самолюбіи <sup>20</sup>), о свободъ и благодати <sup>21</sup>).

"Если хочешь, говорить Авва, освободиться отъ всякаго злаго совокупно: то отрекись отъ матери золь—отъ самолюбія. Всёмъ страстямъ предшествуетъ самолюбіе, а за всёми послёдуетъ наконецъ гордость. Три главные помысла похоти раждаются отъ страсти самолюбія: разумъй здёсь помыслы чревоугодія, тщеславія и сребролюбія, за которыми слёдують всё прочіе страстные помыслы, но не всё вмёсть".

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ст. 81. 82. Начиная съ 81 ст. ученіе о духовной живни встрачается по рукописямъ въ отдальномъ вида, какъ ученіе о св. Троица. Fabr. Bibl. ed. Harlesii Т. 11. р. 113.

<sup>10)</sup> CT. 32.

<sup>11)</sup> CT. 99.

<sup>12)</sup> Изложеніе візры стр. 30. 23. изд. М. 1844.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) 1-fi Cot. ctp. 10—13. 18—20, 24. 38. 40. 64. 65. 76. 79. 2-fi Cot. ctp. 1—4. 57—62. 66. 85—90. 3-fi Cot. ct. 10—15. 20—22. 51. 53. 55. 63. 73. 4-fi Cot. ct. 45—64

<sup>&#</sup>x27;') 1-й Сот. ст. 2. 10. 11. 27. 29. 30. 43—58. 71—73. 2-й Сот. ст. 12. 24. 25. 29—37. 3-й Сот. стр. 3. 4. 26—29. 32—34. 39—41. 44. 67. 68. 74. 83. 4-й Сот. ст. 2—6. 9. 10. 18—26. 28. 37—47.

<sup>15) 1-</sup>fl Cot. ct. 17. 23. 28. 35. 66. 67. 74. 85. 80—86. 91—94. 2-fl Cot. ct. 67—80. 92. 3-fl Cot. ct. 15—18. 25. 72. 4-fl Cot. ct. 65—71.

<sup>16) 1-</sup>й Сот. ст. 1. 26. 2-й Сот. ст. 18. 52. 63. 85. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) 1-й Сот. ст. 3—9. 14. 16. 21. 78. 87. 88. 2-й Сот. ст. 22. 23. 39. 3-й Сот. 1. 43. 46. 47. 49. 50. 57—62. 4-й Сот. ст. 36.

ct. 1. 43. 46. 47. 49. 50. 57-62. 4-ft Cot. ct. 36.

18) 1-ft Cot. ct. 13-15. 22. 24. 25, 31-33. 35. 37. 39-42, 66. 68-70. 77.

2-ft Cot. ct. 4-11. 14-17. 21. 38. 80-84. 3-ft Cot. ct. 38. 48. 54. 56. 64. 4-ft Cot. ct. 13-17. 27. 30-33,

<sup>19) 3-</sup>й Сот. ст. 30-32.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) 2-й Сот. ст. 1. 4. 3-й Сот. ст. 86--90.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) 1-й Сот. ст. 40. 41, 4-й Сот. ст. 11. 76—76. истор, учение объ отц. цереви. т. ии.

### **§ 253.** Анастасій Синаитъ.

Анастасій Синаитъ — пресвитеръ и игуменъ горы Синайской. Любовь въ иноческому житію заставила его оставить міръ и посётить подвижниковъ благочестія на Синав, съ которыми и остался онъ подвизаться, а пламенная любовь къ чистой въръ и спасенію ближнихъ побуждала его, послъ долговременныхъ подвиговъ на Синаъ путешествовать по Египту. Аравін и Сирін съ темъ, чтобы обличать и обращать къ истинъ акефалитовъ и другихъ евтихіянъ 1). Въ Александріи съ такими намъреніями быль онь, какъ самъ говорить, въ то время когда могъ только слышать "о блаженномъ Евлогів" <sup>2</sup>) и когда патріархомъ Өеодосіянъ быль тамъ Іоаннъ (съ 677 до 686 г.) <sup>3</sup>). Сочиненія его показывають, что онь не только читаль весьма много сочиненій учителей церкви, но и получилъ классическое образование по философіи Аристотеля 4). Превосходны слова его о своемъ образованія: "Вид'ввшіе Христа во плоти считали Его за пророка: а мы хотя и не видели Его телесными очами, но еще отъ младыхъ ногтей, еще тогда, какъ были детьми и отроками, познали въ Немъ Бога, научились исповедывать Его Владыкою вселенной, Творцомъ въковъ, сіяніемъ славы Отчей. Святое же Евангеліе Его слушаемъ съ такою вірою, какъ бы видимъ самаго Христа. Когда же видимъ на иконъ изображение только божественнаго подобія Его, какъ самаго Его, призирающаго на насъ съ неба, чтимъ, покланяемся и припадаемъ" 5). Святый Анастасій скончался "въ глубокой старости" <sup>6</sup>) въ 686 г. <sup>7</sup>).

Св. Анастасій писаль весьма много сочиненій. Догматико-полемиче-

<sup>&#</sup>x27;) Четь-Мин. Апр. 19. Менологъ Имп. Василія. О споражъ своихъ съ аксеалитами въ Сиріи и Египтъ и особенно въ Александріи въ «путеводителъ». р. 96. 152. 156. edit. lngolstadii.

<sup>2)</sup> Hodegus путеводитель р. 198. 212, сл. объ Евлогій выше.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hodegus p. 296. 298.

<sup>4)</sup> Hodegus p. 116. οὐκ 'Αριζοτελικῶς, ἀλλὰ θεολογικῶς p. 90. объ Арнетотелевыхъ категоріяхъ. Еще p. 30. 96. 98. 138. объ Арнстотелъ.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Эти слова, наъ слова Анастасіева на недълю Оомы приводитъ Іоаннъ Дамасиннъ de imaginibus p. 388.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Слова Пролога; Acta ss. ad 21 April. p. 850 T. 2.

<sup>7)</sup> Не въ царство Иракліево, какъ напротивъ сказано въ Четън-Мянеи; ибо былъ современникомъ Іоанна П. ееодосіянъ съ 677 до 686. При томъ въ сочиненія: "о ересяхъ бывшихъ изъ начала и о соборахъ противъ нихъ", говоритъ о Соборъ бывшемъ при Констан. Погонатъ противъ моноеелитовъ въ 680 и 681 г. и останавливается на Соборъ, бывшемъ при Юстиніанъ Риноеметъ въ 685 г. Lambecii comm. Vindob. 8. 931 ed. Kollarii. Это сочиненіе издано, но невполить, у Фабриція Т. 8. Bibl. grae. р. 350. Но что Анастасій Синаитъ пресвитеръ жилъ не позже сего времени, доказательство тому Дамаскинъ; см. пр. 5.

скія сочиненія его "Путеводитель" (ὁδηγός) и "отвёты на вопросы" в)—
то и другое писано въ разр'яменіе возраженій, предлагавшихся со стороны Северіанъ-Акефалитовъ. Первое сочиненіе, составившееся частію изъ
посланій, писанныхъ къ разнимъ лицамъ в), составляеть въ ціломъ,
какъ показываетъ и имя, родъ руководства, и именно для состязаній
съ монофизитами. Все сочиненіе составляетъ наставленіе, какъ охранять
дущу отъ хитростей и уловокъ еретической діалектики, злостной при
всей ласкъ. Это сочиненіе умнаго инока по справедливости можетъ быть
причислено къ лучшимъ изъ сочиненій писанныхъ противъ евтихіанства 10).
Оно при довіріи и вірности смыслу словъ Писанія отличается и совершенствами въ изложеніи, какихъ надобно ожидать отъ діалектики и
сверхъ того сохранило для потоиства драгоцівнные останки древнихъ сочиненій 11).

в) То и другое сочинение изд. grae. et lat. a Gretzero Ingolstadii 1617, повторено въ собраніи сочиненій Гретцера Т. 14. Ratisbonae 1740, latine in 9 Tomo Bibl. Patr. Lugdun. Но оба сочиненія, такъ какъ въ первый разъ были изданы, требують лучшаго изданія. Лямбезь указываеть въ Венск. Библ. лучшіе списки Путеводителя, которые представляють сочинение въ лучшемъ видь, нежели какъ оно издано Гретцеромъ comm. Vindob. lib. 3. p. 175. 406. cod. 46. 77. ed. coll. Путеводитель въ Моск. Сунод. Библ. cod. 152 части in cod. 216 et 10. Еще болье требуютъ пересмотра и новаго изданія "отвъты на вопросы". Гретцеръ издаль 154 отвъта. Бандими въ одной Лавреньтевой рки. указываеть 157 отвътовъ, а при разсмотраніи другихъ двухъ ркп. находить много отличіи отъ Гретцерова изданія Catal. cod. Bibl. Medicae Lavrent. p. 296. 524. 525, 540. Лямбезъ тоже нашель при разсмотрънів Венск. ркп. Сотт. Vindob. lib. 3 р. 485, а Монфоково въ Коаленевой рип. Bibl coisl. p. 188. 189, 304. 305. Что насается до подлинности отвътовъ: то а) отвъты, кромъ того, что отличаются тъмъ же методомъ издоженія, какой видънъ въ Путеводитель, говорять также о Северіанахъ quaest. 117. 152. Lambec. 8. 827. о Гаянитажъ quaest. 117. б) Филиппъ пустынникъ (Ок. 1050 г.) приводя одинъ отвътъ (quaest. 95) говоритъ: «представляю върнаго и духоноснаго свидътеля, по имени Анастасія, по прозванію Синанта, который поучаеть и пишеть о томъ, о чемъ былъ вопрошаемъ Dioptra lib. 4. р. 150. Не надобно только забывать, что мъ отвътамъ Анастасія прибавілемы были выписки изъ Отцевъ и даже отвъты жившихъ после Анастасія, какъ показывають это рукописи. Въ 117 ответе виесто эттахостог хрочог надобно читать: этта хаї сіхост и слова конечно взяты изъ какого нибудь писателя близкаго къ тому времени, когда Гудеи въ 378 году изгнаны были изъ Палестины. Олимподоръ приводимый in quaest. 16 приводится и въ созерцаніяхъ Шестоднева р. 884.

<sup>9)</sup> Гл. 4 р. 78. Анастасія меньшаго Пресвитера св. горы Синая сочиненіе о домостроительствъ,—писанное къ св. Каволической церкви въ Вавилонъ; гл. 3 Анастасія, самаго малаго инока—сочиненіе о Православной Въръ р. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Время Путеводителя и сочинителя его опредвляется содержаніемъ. См. прим. 2—5. Въ рвп. это сочиненіе постоянно называется сочиненіемъ Анастасія Синанта, но не Патріарха.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Списовъ сочинителей и сочиненій, приводимымъ Анастасіевъ, у Фабриція Bibl. gr. 10, 575—584. Замъчательно извъстіе Анастасія: «разсказывали намъ православные Александрійской церкви, что послъ блаженнаго папы Евлогія былъ здъсь

Выписываемъ здёсь прекрасныя мысли Путеводителя о св. Евха-

"Скажи мив, прошу тебя, который говоришь, что твло Христово, вавъ и Божество, съ санаго соединения ихъ пребываетъ нетленнымъ: это причастіе и приношеніе святвищаго тала и крови Христовой, которое приносишь и принимаешь, есть ли истинное тело и кровь Христа Сына Божія? Или это есть только простой клівов и такой же образь (ачтитожоч) тъла Христова, вавъ Іудейское приношеніе возла? Гаянинъ: о нътъ, ин говорииъ, что Св. причастие есть образъ тъла Христова или простой хлюбъ, мы принимаемъ самое тюло и кровъ Христа Сына Божія воплотившагося отъ Св. Богородицы, и Приснодовы Марін, Православный: да, такъ въримъ и такъ исповъдуемъ по слову самаго Христа. Преподавая ученикамъ на Тайной Вечери животворящій хлібо, Онъ сказалъ: пріимите, ядите, сіе есть тьло мое. Подобно и чашу по вечери даде имъ глаголя: сія есть кровь моя (Мат. 26). Не сказаль: сіе есть образь тіла и врови моей. И въ другихъ мізстахъ говоритъ Христосъ: ядый мою плоть и піяй мою кровь имать живот вычный (Іоан. 6). Итакъ если самъ Христосъ свидетельствуетъ, что принимаемое нами върными есть истинно тело и вровь Его: потрудись принесть намъ ивчто изъ причастія вашей церкви, какъ болъе всъхъ православной по словамъ твоимъ, и мы со всякою почестю положимъ сіе святое тело и вровь Христову въ сосуде. Если въ продолженін ніскольких дней повредится или измінится; то необходино допустить одно изъ двухъ-или то, что принимаемое вами не есть истинное тело Христово, а образъ и простой хлебъ, т. е. за худую веру вашу Духъ Св. не низшелъ на него, или то, что тело Христово до воскресенія своего есть тело подлежащее тленію, какъ преданное смерти, израненное, прободенное и принесенное въ жертву" 12).

О Священномъ писаніи находимъ у Синанта замізчательныя свидівтельства. О Евангеліи говорить, что оно "будучи предано и написано на семидесяти двухъ языкахъ столькихъ же народовъ" не могло быть испорчено нечестивцами <sup>13</sup>).—Въ Евангеліи Луки XXII, 44 ніжоторые "покущались изгладить капли крови и пота Христова", но не успіли <sup>14</sup>). Пересмотріввъ разные списки Іереміи "не нашелъ я, говоритъ, тридцать сребренниковъ ціны Христовой, ни платы за поле горшечника <sup>15</sup>).

наито Августанисъ Северіянивъ, и содержалъ 14 каллиграфовъ, которые по его наставленію портили догнатическія книги Отцевъ и особенно Святаго Кирилла". 'Облуо̀с р. 198.

<sup>12)</sup> Путевод. гл. 23.

<sup>18) &#</sup>x27;Οδηγός p. 338.

<sup>&</sup>quot;) Ib. p. 338.

<sup>14)</sup> Ibid. p. 214.

Анастасій выставляеть образь Спасителя распятаго пригвожденными четырымя гвоздями и прибавляеть: "заклинаемь Сыномъ Божінмъ снисывающаго внигу представлять точно такой же образь распятія" 16).

"Ответные на вопросы", извёстные и въ древнемъ славянскомъ переводё <sup>17</sup>), заключаютъ въ себё много занимательнаго не для одного лобопытства; — особенно важны рёшенія трудныхъ мёсть св. Писанія, а ихъ много разсмотрёно въ этомъ сочиненіи. Конечно тамъ, гдё Діалектика Аристотелева вызывала отвёты на вопросы утонченные, безплодние для духа, не могло быть много питательнаго для духа. — Пр. Анастасій осуждаль въ современникахъ своихъ страсть къ тонкостямъ Аристотелевой діалектики <sup>18</sup>), но духъ времени и надъ нимъ бралъ силу. Трудъ діалектики оживляется въ отвётахъ Анастасія разновременными нереченіями Отцевъ.

Другія догнатическія сочиненія Пр. Анастасія Синанта: Сборникъ противъ Северіант  $^{19}$ ); состязаніе съ Іудеемт  $^{20}$ ); три Слова о образъ и подобіи Божсіємт въ человъкъ  $^{21}$ ), изслъдованіе о воскресенін  $^{22}$ ).

Достойно вниманія историко-догматическое сочиненіе его о ересяхъ и Соборахъ" <sup>23</sup>).

16) 'Όδηγος p. 219. Lambecii Comm. 3, 405. 408. Kollar. p. 96.

<sup>17)</sup> Святославовъ Изборникъ писанъ для К. Святослава въ 1073 г. дъяк. Іоан. номъ. Сочинене Синанта названо здась изборомъ отъ св. Отецъ, т. е. избраніемъ, извлеченіемъ лучшаго. Подробное сличеніе слав. текста съ греч. ркп. у Г. Востовова въ описаніи Музея Румянцева, Спб. 1842. стр. 9. 10. 499—506.

<sup>18)</sup> Путеводитель: "въ такія то нечестія впадають еретики отъ того, что ду мають о естеств'в и лиц'я какъ Аристотель" р. 150. 138. сл. прим. 4.

<sup>19)</sup> Сборникъ изд. на Лат. язык. in Canisii Lection. Т. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Состязаніе изд. съ пропусками на Лат. in Canisii Lect. Т. 3. Полное же на Греч. въ ркп. cod. Taurin 200. О второй книге противъ Гудеевъ упоминалъ самъ Авастасій въ созерцаніяхъ Шестоднева Lib. 4. р. 884.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Два слова съ именемъ Анастасія ad calcem Philocaliae, gr. lat cura Joh. Tarini, Paris. 1618 съ именемъ Григорія Нисск. int. Or. S. Gregorii Niss. T. 1. p. 854—856. Т. 2. р. 22 s. Par. 1638. Cura Ducaei. Бандими не только не сомивается, что изданныя Ле-Дюкомъ Слова принадлежатъ Анастасію Синанту, а не Григорію Нисск., но покавываетъ, что въ рип. Медичча—три отдѣльныхъ слова Анастасія Пресвитера о образъ Божіемъ: первое Слово—то, которое у Тареня р. 561—589; второе у него же р. 589—689; третье, въ которомъ, объяснивъ, почему написалъ тъ два слова, говоритъ и о другихъ предметахъ, изд. у самаго Бандини, Catalog cod. Laurentii р. 299—312. gr. lat. «Анастасія Синайскаго о сущемъ по образу Божію» въ слав. ркп. Сергіевой Лавры; Сборн. 16. в. № 33. Сборв. 17. в. № 2.

ээ) Маста изъ этаго сочиненія приводить Гликасъ въ своей Исторіи р. 86. 89. 94. 102. И эти маста показывають, что сочиненіе Синанта о восиресеніи вовсе не то, что сочиненіе Патр. Анастасія о восиресеніи.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) См. выше, прим. 7.

Анагогическія созерцанія Шестоднева въ 12 книгахъ <sup>24</sup>) н обседы на 6 псалмовт <sup>25</sup>) замвчательны только въ двухъ отношеніяхъ,—въ томъ, что въ нихъ довольно много сохранено мъстъ изъ древнихъ сочиненій и въ томъ, что въ нихъ довольно много размышленій, питательныхъ и для ума и для сердца. Но, какъ толкованія писанія, онъ, по преобладающему въ нихъ направленію къ произволамъ аллегоризма, не имъютъ важности. Болье бы была полезна, если бы издана была Весъда на 2 псаломх о Страданіи Христовомх.

Назидательны правственныя наставленія пр. Анастасія Синанта:

- а) О святом собрании \*), съ наставлением о томъ, съ какимъ благоговъниемъ надобно предстоять при совершении Литургии, какъ надобно исповъдывать гръхи Священнику и какъ необходимо остерегаться фарисеева суда надъ ближнимъ.
- б) Слово о усопших во Господъ <sup>26</sup>) и другое о предълъ жизни <sup>27</sup>) съ увъщаніями поминать усопшихъ.
  - в) Подвижническія главы 28).
  - г) Некінхъ святыхъ Отеце (Синайскихе) житія 29).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) 11 книгъ изд. на Лат. in 9 Tomo Bibl. Patr. Lugdum. Книга 12-и издана на Греч. и Лат. a Petro Allixio Londini 1684 г. Это сочиненіе приводить въ своей исторіи Гликасъ съ именемъ «Анастасія Синанта мужа Божественнаго, но не Патріарха.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Изд. grae. lat. in Canisii Lection ex. ed. Basnagii; Комбеелвомъ in Т. 1. Auctarii nov. Par. 1648. Объ бесъды говорены въ постъ. Въ слав. ркп. (Торжественникъ 1524 г. М. Дух. Акад. Толст. 1. 31. и 384) «Слово о 6 псалмъ, имый ученіе св. поста въ понед. 1-й недъля великаго поста». Эти два слова встръчаются въ арабскихъ ркп. 788 и 855 г. и въ Сирской ркп. 7 въка у Майя in coll. vet. auct. Т. 4. р. 144. 599. Т. 5. р. 44. Въ одной изъ этихъ бесъдъ говоритъ онъ о обращении разбойника «при Маврикиз бывшемъ Императоръ Христіанъ въ наши роды».

<sup>\*)</sup> Говорено въ 3 нед. вел. поста; изд. grae. lat. in Canisii lection. ed. Basnagii Т. 1. in 1 tomo Auctarti. nov. Combefisio. Часть въ пролога и въ Слав. рии Румянцова (Опис. стр. 538). Другое подобное сочинение: лучше ли постоянно или по временамъ пріобщаться св. таннъ? Въ Флорент. Лаврент. Библ. соd. 37. Bandini catal. 2, 650. начин. тоб 'Акосто́лою λέγοντος δοχειμαζέςω έχαςος.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Изд. Матесенъ: Anecdota Mosquensia, Mosquae 1774, въ Слав. ркп. Торжественнитъ М. Духов. Акад. 1524 г.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Оба изд. Майомъ: Vet. script. Vol. 1. P. 1 p. 369—372.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Въ Коаленевой Библіот. по оп. Монеокона р. 574. Кром'в того по ряп. изв'встно Слово на Преображеніе Господне: ώς φοβερός ὁ τόπος ούτος, въ Слав. у Румянцева стр. 679. 703. Fabricii Bibl. 10. 593.

ээ) Слова Чет-Минен, взятыя изъ пролога и Василіева Менолога. Въ Париж. Кольбертовой соф. 4726. білүйсец бістфорай тері той ей сойка сійм татером Тоже въ Медіоланской и Ватиканской Вибл. Montfaucon Bibl. bibl. р. 492. 142. Дамаскинъ въ 3 словъ объ иконахъ приводить одно извъстіе изъ сочиненія.

# § 254. Андрей Критскій; а) въ жизни.

Андрей, Критскій архіепископъ, родился въ Данаскі и, получивъ первоначальное образование въ домъ, на 14 году удалился для подвижнической жизни въ јерусалимскую обитель св. Саввы. Строгая жизнь скоро сделала его известнымь. Осодоръ, правитель патріархіи (Патріарха тогда не было по причинъ стъсненія отъ магометанъ) привять Андрея въ себъ въ секретаря-синкелла. Въ 679 г. онъ отправлялся вивств съ двумя довъренными і русалимскаго патріарха на 6 вселенскій Соборъ 1). Возвратясь въ Іерусалимъ съ спискомъ опредъленій Собора, Андрей продолжаль подвизаться въ поств и молитвахъ, ревностно изучалъ слово Божіе и писанія Отцевъ. Слава сихъ подвиговъ, оставившая за нимъ навсегда названіе Іерусалимлянина, снова вызвала его въ Константинополь; Константинъ Патр. посвятилъ его въ діакона великой Софійской Церкви и поручиль пріятную должность — питателя сиротъ. При Импер. Юстиніанъ 2 онъ поставленъ въ архіепископа критскаго и ревностно пропов'ядывалъ паств' всей слово Божіе; защищаль ее и отъ нападенія Арабовъ молитвами <sup>2</sup>). Преп. Өеофанъ <sup>8</sup>) говорить, что Андрей Критскій подписался подъ опредёленіями Конст. ионоселитскаго Собора 712 г. Но если двеписатель, жившій спустя 100 летъ после собора, и не быль обмануть намеренными повазаніями монооелитовъ: то о пастыръ Критскомъ надобно сказать тоже, что писаль о себъ патріархъ Іоаннь, предсъдательствовавшій на соборъ, - т. е. чтобы не возстановить противъ себя и церкви неистовство изувърнаго Филиппика, предложили такое исповъдание въры, которое прямо не отвергало ни мыслей Филиппика, ни дъяній вселенскаго сосора \*). Какъ

<sup>1)</sup> Minaea graeca in actis SS. ad 4 Julii p. 42—46; acta Andreae in Flaminii Creta sacra, Venet. 1755. Въ древнихъ славянскихъ минеяхъ читается жизнь св. Андрея, описанная патриціемъ Никитою Икуестеромъ. Если подъ опредъленіями Собора между прочими подписался: "Георгій смиренный Пресвитеръ, ванимающій ивето Өеодора святвйшаго Пресвитера и намъстника Апостольскаго престола Іерусалимскаго", но изтъ подписи Андрея, то это безъ сомивнія потому, что Андрей быль тогда еще послушникомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Объ избавденіи Крита отъ Арабовъ, какъ о Божіей милости, говорить онъ въ Словѣ на обрѣзаніе Господне: "Такъ оставаясь православными, избѣгли мы страха языковъ и острова прівли спасеніе, тѣ острова Церковные, которые страдали отъ истребленія иконъ по безпорядкамъ нечистыхъ людей и были въ опасности подъ Агарянами р. 38. Въ Словѣ на Ап. Тита (р. 173) говоритъ: "Овъ да вѣнчаетъ побѣдами Императоровъ участвующихъ въ одной и той же коронѣ и возведенныхъ на одинъ и тотъ же престолъ, сохраняя ихъ власть на многіе годы. Онъ да покоритъ имъ варварскіе народы, дышащіе кровію". Два императора виѣстѣ на престолѣ—Юстиніанъ 2-й и сынъ его Филиппикъ, вѣнчанные въ 702 г.

<sup>3)</sup> Chronogr. p. 820.

<sup>\*)</sup> Acta Sanct. ad 2 d. Aprilis p. 69. 70.

бы то ни было, пастырь Критскій въ благодарность архидіакону Агаеону, доставившему ему описаніе дізній 6 вселенскаго собора, написаль
стихи, тогда какъ Филиппикъ сжегъ эти дізнія; Андрей въ сихъ самыхъ стихахъ прямо пишеть, что "два во Христі дізйствія, —два въ
немъ хотінія". Послі собора 712 года Пастырь Критскій жилъ безъ
сомнінія не долго 1). Уже покрытый сідинами, говориль онъ похвальныя слова Святымъ 5). Древняя записка о жизни св. Андрея говорить,
что св. Андрей на пути изъ Константинополя, гді быль по дізамъ
церкви, скончался неподалеку отъ Мителены 6). Надобно положить, что
это было тогда, какъ возвращался онъ съ собора 712 г. 7).

#### 🖁 255. Въ сочиненіяхъ.

Пастырь Критскій является въ своихъ сочиненіяхъ преимущественно какъ витія и какъ церковный поэтъ. Издано до 20 словъ его: на Рождество Богоматери (2 слова), на Благовъщеніе, на обръзаніе Господне, на Преображеніе, на Лазаря, на нед. Ваій, на воздвиженіе креста (2 слова), на успеніе Богоматери (3 слова), на Ап. Тита; на в. м. Георгія, на Николая Мурликійскаго, на пр. Потапія (2 слова), на усопшихъ, на усъкновеніе главы Предтечевой, о поклоненіи иконамъ в). Комбефизъ и Дюпенъ съ отличною похвалою отзываются о достоинствъ ихъ, указывая въ нихъ украшенія річи пріятныя, стрейный составъ, обиліе чувствованій, основательность мыслей богословскихъ, высоту созерцаній таинственныхъ.

<sup>&#</sup>x27;) Не только слова изъ Слова на образаніе Господне (прим. 2) не показывають, чтобы Андрей дожиль до времень Льва Исавра иконоборца, но и краткое Слово о поклоненіи яконъ изд. Буассонадомъ (Anecdota. grae. Т. 3. р. 470) начего не заключаеть въ пользу предположенія Удинова о современности сочинителя Льву Исавру. Слова изъ Слова на образаніе ясно говорять о томъ разрушенія св. иконъ, которое произведено рукою магомметанъ Арабовъ. О такъ же Арабахъ, дышащихъ кровію, говорить онъ и въ слова на Ап. Тита. Въ стихахъ Агаеону св. Андрей называеть даянія Собора 680 г. новыми, т. е. недавно происходившими.

<sup>5)</sup> Въ словъ св. Николаю: «ограждай истиною ревнителя святой жизни твоей, отдаленнаго отъ тебя многимъ вроменемъ, но близкаго къ тебъ съдинами" Христ. Чт. 1834. Ч. 4 стр. 240.

<sup>6)</sup> Acta Sanct. ad 2 d. aprili p. 69, 70. Слав. Минея и Каллистовъ Синаксарь у Комбесиза.

<sup>7)</sup> Память его 4 Іюля.

в) Комбесивъ надалъ 18 словъ: opera S. Amphilochii et Andreae Cret. 1644 Paris и 2 слова над. in Auct. bibl. Patr. Paris 1648. Въ 13 т. Годландовой Библ. изд. только 13 словъ. Буассонадъ изд. еще одно слово см. зам. 5. До 12 словъ остаются еще въ рип. Fabric. Bibl. grae. Т. 11. р. 73—75. Изъ нихъ одно на нед. Мытаря изд. Фабрицій in 10 Т. Bibl. grae. ed. primae р. 141—147. Пасхальное счисленіе его издано Петавіємъ: Uranologium, Antverpiae 1703. Два слова на Успеніе въ Муз. Румянцева стр. 679. 704.

Какъ церковный поэтъ 9), св. Андрей всего прежде представлиется съ своимъ веливимъ канономъ 10). 250 тропарей сего канона писаны не стихами, а прозою, но по тону своему они — самое высокое произведение поэзін: такъ много въ нихъ чувства живаго, глубокаго, святаго, такъ много образовъ и образовъ не мечтаниемъ созерцаемыхъ, а инслію віврною! Здівсь истина вівры, поражая чувство, возбуждаеть образы и сама является во свете, соединяясь съ темъ и другими. Одна инсль даеть разнообразію частей стройный составь, мысль о нуждь обращенія къ Богу для души грешной; одно чувство прониваеть все части пълаго - чувство сокрушенія. Духовное око поэта зрить событія обонхъ завътовъ въ свъть въры; лица св. исторіи то представляють ему образы духовной жизни, то примърами паденія возбуждають къ строгому подвигу; въ томъ и другомъ случав изображаютъ тайны внутренней жизни. Извъстно, что и прежде св. Андрея, Отцы, прежде Отцевъ, Апостолы, прежде Апостоловъ, Пророки зръли въ ветхозавътной исторіи образы духовнаго міра и духовной жизни; все написанное писано въ наше наставленіе, поучалъ Апостолъ. Такъ св. Андрей зритъ на свящ. исторію окомъ древности, озаренной свётомъ откровенія! Но у него всего болъе въ движеніи чувство — чувство, занятое скорбію о гръхъ и гибели страстей; при первой мысли о томъ или другомъ душа

<sup>•)</sup> Великій канонъ, З канона (на 8 Сент., на 9 Дек. и на Лазаря), 4 трипъснца (на нед. Ваій, на 3 дни страстной седмицы), нъсколько самогласныхъ стихиръ (на 24 Дек. три, на 2 Февр. три, на 14 Сент. и 29 Іюн. по одной, на 20 Дек. двъ, на 25 Мар.) изд. Комбесизонъ виъстъ съ словами. Но Комбесизонъ не изданы: а) помъщаемыя въ Греч. и Слав. Минекхъ: аа) каноны на 29 Іюня, 1 Августа, 20 Декабр., бб) самогласныя на 29 Декабр.; б) каноны слав. Миней 29 Августа, 23 Іюля. Въ Русскомъ переводъ великій канонъ изд. въ Христ. Чт. 1830 г. переводъ стихами отлично хорошій изд. 1827. Спб.

<sup>10)</sup> Замътимъ, что а) тропари св. Маріи Египетской содержать въ себ особый акростихь: оѝ ή осіа Маріа волові, т. е. «Подай помощь ты Святая Мирія»... Это повазываеть, что тропари сін принадлежать другому творцу; б) Ирмосы вел. канона также не принадлежать св. Андрею: канонъ сей чаще называется въ древнихъ спискахъ: άγιοπολητικών ζιχηρόν, άκολυθία ψαλμοδή δημάτων άγιοπολιτιко стихирою святоградскою, последованіемъ песней святоградца (cod. Barbe. rin, ар, Goarum in Euchol. p. 202); Ирмосы въ первый разъ составляль Дамаскинъ. Никифоръ Каланстъ пишетъ (въ Сунаксаръ о Тріоди), что св. Өеодоръ и Іосноъ Студиты приводили въ порядовъ тріодіонъ; вначе это означаєть то, что преподобными присоединены къ вел. изнону тропари въ честь Маріи и въ честь самаго Андрея и какъ къ сему канону, такъ и къ другимъ канонамъ Андрея присоединены приосы. По слованъ Каллиста Андрей, прибывъ на всел. Соборъ, принесъ съ собою кавъ Софронісву жизнь Марів Египстской, такъ и свой великій канонъ. Первос не болье, какъ въронтно, а последнее вовсе ложно, особенно после того, какъ Каллистъ прибавляеть еще: «Андрей составиль свой великій канонь тогда, какъ Софроній описалъ жизнь Маріи Египетской". Св. Софроній умеръ не послі 640 г. слід, за 40 лътъ до 6 всел. Собора, а тогда, какъ Соероній сочиняль жизнь св. Марін, Андрей не могъ быть старше 10 латъ.

его вся обращается въ своему состоянію, вопість въ Господу о милости и только по временамъ восторгается сладвимъ упованіемъ на Бога въ Христъ Інсусъ.

"Съ чего начну оплавивать злощастной моей жизни дъянія? Какое начало положу, Христе, моему сътованию? Но Ты милосердый даждь мив прогръщеній оставленіе", такъ начинаеть подвижникъ плачь свой сокрушенный и обращается въ первому граху въ человава. Грахъ лишиль меня боготеанныя одежды и, какъ листьями смоковницы, облекъ меня оделніемъ стыда, въ обличеніе страстныхъ стремленій момхъ". Изобразивъ опустошенія, какія нанесь гръхь въ жизни первыхъ дюдей, пъвецъ призываетъ гръшную душу искать виъстъ съ Авраамомъ отечества небеснаго, въ Исаакъ показываетъ жертву послушанія, и въ Изманив примъръ дерзости, пораждаемой ласкаемою плотію; въ огив Содомскомъ-дъйствие похоти; жезлъ Моусеевъ, разсъкающий море-крестъ Христовъ, которымъ душа христіанская творить дела чудныя. Такимъ же образомъ по порядку временъ беседують съ душею касающеюся Цари и Пророви. Наконецъ въ 9 изсни цевецъ воспеваетъ божественныя слова и дъянія Спасителя Господа; пощеніемъ Его убъждаеть себя въ посту и съ интаремъ вопість: Боже милостива буди мить примному! Съ Хананейскою женою и слепцами молить: помилуй мя Сыне Лавидовъ! полобно блудницъ слезами моетъ ноги Спасителя и съ разбойникомъ благоразумнымъ взываетъ: помяни мя Господи во царстви Твоемъ. Таково содержание великаго канона!

# § 256. Германъ **П.** конст.; его жизнь.

Не только послъднія волненія монофизитства, но и начало новыхъ бурь иконоборства осуждено было видъть и испытать св. *Герману*, сперва епископу кизичскому, потомъ Патріарху константинопольскому.

Сынъ сенатора, умерщвленнаго Константиномъ Погонатомъ, разлученный съ міромъ политикою Константина, Германъ отъ юности посвятилъ себя Господу 1): постъ, молитва, чтеніе книгъ были постояннымъ занятіемъ его въ уединенной обители; возведенный при Юстиніанъ 2-мъ въ санъ епископа кизическаго, изувърнымъ Филиппикомъ изгоняемъ былъ изъ паствы, вмъстъ съ Андреемъ Критскимъ старался онъ успоконть того же Филиппика и Церковъ молчаніемъ на Соборъ о Халкидонскомъ Соборъ 1). Въ 713 г. избранъ онъ былъ въ Патріарха. Замъчательны слова о возведеніи его на патріаршество, передаваемыя историкомъ: "По согласію благоговъйныхъ мужей—пресвитеровъ, діаконовъ

<sup>1)</sup> Дъяніе 7 Вселенскаго Собора.

<sup>2)</sup> См. объ Андрев Критскомъ Өсссана Chron. ad. an. 712.

и всего Святаго Собора и всего христолюбиваго народа сего богохранивго царственнаго города, божественного благодатію, всегда врачующею немощное и воспомняющею оскудпвающее возвели" и пр. 3). Блаж. Германъ, при самомъ возшествім своемъ на патріаршую каседру, объявиль согласіе свое съ определеніемъ Халкидонскаго Собора 4). И тогда же обнаружилась чистота духа его о рожденіи знаменитаго исцовъдника Стефана новаго <sup>5</sup>). Онъ "писалъ письма въ армянской Церкви, исполненныя духовной любви и православной върн" <sup>6</sup>). И старанія его о примиреніи Армянъ съ халвидонскимъ Соборомъ не были безплодны 7). Когда имп. Левъ въ 726 году возсталъ противъ св. иконъ, Германъ старался вразумить императора въ его заблужденін, а императоръ искалъ случая объявить его возмутителемъ противъ законной власти и не находилъ, для Германа следовали оскорбленія за оскорбленіями. Въ 730 г. императоръ положиль решить дело на частномъ Соборъ и призвать для того извъстныхъ ему епископовъ; Патріархъ просыль, чтобы въ случав столь важномъ составленъ быль вселенскій Соборь: но Левъ требовалъ повиновенія. "Императоръ! сказалъ Патріархъ, если тебъ угодно употребить насиліе въ семъ дёль, я готовъ умереть за св. иконы". Левъ велълъ солдатамъ выгнать Патріарха съ побоями изъ Патріаршаго дома. Въ Платаніумъ-наследін родителейсв. старецъ провелъ 10 летъ въ спокойномъ подвижничестве и умеръ въ 740 г., достигши редкой старости, 95 летъ 8).

#### § 257. Сочиненія.

Превраснымъ опытомъ занятій св. Германа по испытанію св. Писанія служить его объясненіе разныхъ трудныхъ м'єсть св. Писанія; это объясненіе П. Фотій пом'єщалъ въ своихъ отв'єтахъ Амфилохію <sup>9</sup>).

<sup>3)</sup> Хроника Өсоовна ad. an. 713.

<sup>4)</sup> Древній Синодикъ у Ликеня, Oriens Chr. 1, 235.

<sup>5)</sup> Жизнь св. Стесана младш., описанная ученикомъ его у Котельера Monum. grae. Eccl. Т. 4. р. 404. 416. въ Четь-Минен 5 Іюн. сл. повъствование неизвъстнато о св. Германъ у Комбесиза in auct. Bibl. р. 1462. и у Болландистовъ ad 12 Май.

<sup>6)</sup> Слова Католикоса Нерсеса въ бесъдъ съ Осорівномъ у Нейманна Gesch. d. armen. Litter. S. 109. Тоже писалъ о св. Германъ Германъ 2 Патр. въ письмъ къ Армянамъ (Maii specil. roman. X. 442, 443).

<sup>7)</sup> Доказательствомъ тому служитъ и сознаніе Армянской Церкви и признаніе ею Германа за Святаго. Galanus, p. 77. 78. 341.

<sup>8)</sup> Ососанъ chron. р. 335, 345. Никисоръ въ Хроникъ, Осостернить въ жизни св. Никиты ар. Bolland. ad. 3 April. р. 260. 261. Vita S. Germani ibid. ad 12 Maii Т. 3. Память св. Германа на востомъ и на западъ совер. Мая 12 ч.

<sup>°)</sup> Изд. Майонъ in 1 Tom. vet. auct. specil. rom. Т. 7. praefat. p. 1. 2.

Съ догматическою цълію писано св. Германомъ сочиненіе; о праведномъ воздаяніи (ἀνταποδοτιχός), гдѣ въ первой части, во обличеніе оригенистовъ, доказывалось свидътельствами Спасителя, Апостоловъ и Пророковъ, что какъ блаженство праведныхъ въчно, такъ и страданія грѣшниковъ не будутъ имъть конца; въ подтвержденіе того же приводились свидътельства Отцевъ. Во второй части представлено множество мъстъ изъ сочиненія Григорія Нисскаго; а слова его, на которыя ссылались оригенисты, признаны частію подложными, частію правильно понятыми 10).

"Писанія его (Германа) славятся во всей вселенной", говорить 7-й вселенскій соборъ и читалъ три посаанія его о почитаніи св. иконъ 11). Въ этихъ посланіяхъ, и особенно въ посланіи къ Іоанну, Епископу Клавдіопольскому, св. Германъ, оправдывая почитаніе иконъ практикою Церкви, указывалъ между прочимъ на изображеніе Спасителя, устроенное вровоточивою женою, на Эдесскій нерукотворенний образъ Спасителя, на изображеніе Богоматери, писанное Евангелистомъ Лукою; онъ выставляеть на видъ и чудеса, какія совершались отъ нѣ-которыхъ иконъ; какова "древняя икона пренепорочной Богоматери, находящаяся въ Сизополѣ Писидійскомъ, истощающая муро изъ руки изображенной".

Древній біографъ св. Германа пишеть о немъ: "Право, исправляя дожлное служеніе истинъ, онъ для общей пользы писалъ довольно иного словъ назидательныхъ для благочестивыхъ" 12). Нынъ извъстны Словъ св. Германа: на введеніе Богоматери во храмъ, на Успеніе Ен (3 слова), на Благовъщеніе, на обновленіе храма и положеніе пояса Богоматери 13). Изъ этихъ бесъдъ третья бесъда на Успеніе Богоматери, по лучшимъ спискамъ извъстная съ именемъ "Исповъдника Германа", — содержитъ повъствованіе объ Успеніи Богоматери. Въ словъ на Влаговъщеніе проповъдникъ указываетъ на древнее повъствованіе Іакова о Богоматери, которому слъдуетъ и въ словъ на Введеніе Ея

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Это сочиненіе изв'яство только по краткому указавію на содержавіе его въ Фотієвой Библіотект cod. 233. р. 478. (р. 903).

<sup>14)</sup> Act. 6. concil. Niceni 2. Посланія читаны въ 4 засёданія и изданы Бинісит Т. 3. р. 577. з. Лаббесит Т. 7. р. 289. з. Гардунномъ Т. 4. р. 240. з. Носланія писаны — одно въ Іоанну спископу синадскому, что во Фригін, другос Константину спис. ниволійскому, что въ той же Фригін, третье въ Өомт си. влавдіопольскому.

<sup>12)</sup> Acta SS. ad. 12. Maii p. 155. Комбеснят in Auctor. Т. 2. р. 1468.

<sup>13)</sup> Четыре бесевды изд. Комбесизомъ in novis auct. Pat. 1648. Третья бесевда на Успеніе изд. имъ же: ad. calcem Theodoti ancyrani Par. 1674., 8 Бесевда на положеніе пояса въ его же Manipulo originum Constant. Par. 1664. 4 изкоторыя изъ этихъ бесевдъ изданы были Ле-Дюкомъ in auct. Bibl. Paris 1624. Но изданная имъ Бесевда на Рожденіе Богоматери съ именемъ Германа принадлежитъ, по лучшимъ, спискамъ, не Герману, а Андрею Критскому. Слово на Введеніе въ муз. Румянцева стр. 1694. 702.

во храмъ, разсказывая, что непорочная Марія введена была во храмъ Захарією 14).

Вогато историческими свъдъніями повъствованіе св. Германа о ересяхь, являвшихся со времени Апостольской проповъди и о соборахъ, оканчивающееся иконоборствомъ Льва 15). Здёсь замёчательно между прочинъ, что говоритъ св. Германъ о председателяхъ соборовъ. О третьемъ соборъ пишеть: "предсъдательствовалъ (проебресе) Кириллъ алевсандрійскій". О четвертомъ: "Анатолій констант. быль предсёдательствующимъ". О пятомъ: "быль предсёдатель (προέδρος) Евтихій; александрійскій Аполлинарій занималь м'єсто и римскаго Папы Вигилія". — О шестомъ: "председательствовалъ Георгій" 16). Кардиналъ Майо, которому одолжены им изданіемъ драгоцівннаго сочиненія св. Германа, сопровождаетъ каждое известие о председателе Собора замечаніемъ: "Германъ сообразуется здісь съ порядкомъ въ какомъ слівдовали подписи Отцовъ". Но кардиналъ конечно понимаетъ, что онъ не отклоняеть темъ отъ папы непріятной для него истины. Понятно само по себъ, что порядовъ въ подписяхъ-порядовъ дъла. - Выражение св. Германа: ἦν προεδρεύων, προέδρευε— у самого Германа прилагается къ каждому епископу, какъ предстоятелю Церкви и след., по понятию св. Германа, предсъдатель собора тоже въ отношеніи къ собору, что епископъ въ отношени къ своей церкви 17).

Прочія сочиненія св. Германа относятся въ богослуженію, каково изтясненіе на Литуріїо <sup>18</sup>), весьма важное по многимъ отношеніямъ. Что это сочиненіе принадлежить сему св. Герману, а не Герману 2 жившему въ 13 в., какъ напротивъ думаютъ нъкоторые, доказательства тому и древность греческихъ списковъ и древность слав. перевода <sup>19</sup>),



<sup>14)</sup> У Комбесива in 1. Т. auct. p. 140. s.

<sup>15)</sup> Изд. Майомъ in 7 tomo Specil. rom. p. 1—78 Romae 1842. Помъщенное же въ 13 т. Галландовой Библ. Отцевъ съ именемъ св. Германа сочиненіе о 6 соборахъ, не принадлежитъ св. Герману, потому что извъстія его доходятъ даже до временъ П. Фотія.

<sup>16)</sup> У Майя р. 37. 42. 51. 53.

<sup>17)</sup> Напр. "Северъ осуждается въ царственномъ города Миною, нашимъ Патріархомъ—и соглашаются на то Агапитъ Рώμης πρόεδρος р. 51. Сергін ήμῶν πόλεως προεδρεύσας р. 52. Зиномъ ἀληθῶς ἐπισκόποις,—σινοπῆς Πρόεδρος р. 56.

<sup>18)</sup> Изд. на греч. и лат. Комбеснвомъ in auctar. nov. Bibl. Т. 1. р. 88. s. въ 13. т. Галланд. Библіот. на одномъ греч. Н деїс дептрусс. Еметту 1639. s. 221.— Русскій переводъ въ Христ. Чт. 1856 г. слав. переводъ Евенмія въ синод. Б.

<sup>19)</sup> Неапольскій списокъ толкованія (соd. 236 гед. Neapol) писанъ въ 1140 г.; списокъ, который видълъ Ричардъ Симонъ (Notae ad Gabrielem Severum р. 287) также древите времени Германа 2. Въ слав. переводъ это толкованіе съ именемъ св. Германа патр. помъщено въ пергаминномъ спискъ поученій Константина ученика Месодієва и переводъ по языку долженъ быть признанъ современнымъ Константину.— Ркп. Синодаль. Библ. Св. Кириллъ и Месодій въ чт. общ. ист. 1846. № 4. стр. 27.

и содержаніе самаго сочиненія. Сочинитель пишеть: "знаменованіе народа Архіеремъ означаеть будущее Христово пришествіе, имъющее послівдовать вы шесть тысячь пятисотомъ году". Этихъ словь не написаль бы Германь 2, при которомъ давно прошло уже и 7000 лівть отъ сотворенія міра. Герману старшему, а не младшему, прилично было сказать объ Имп. Юстиніанъ, какъ недавно умершемъ: "Іустиніанъ блаженной памяти"— также какъ сказать о Христь, что онъ есть единый изъ Тройцы, содівлавшійся человівсомъ и пострадавшій 20, чівмъ обличались осопасхиты, тогда еще сильные.

Кром'в Феостерикта, свид'втельствовавшаго въ начал'в 9-го в. о составлении Германомъ Церковныхъ пъсней <sup>21</sup>), древній жизнеописатель св. Германа говоритъ, что св. Патріархъ "составилъ различные гимны въ похвалу Святымъ и въ прославленіи чудныхъ д'ялъ благодати" <sup>22</sup>). Того и другаго рода п'ясни св. Германа изв'ястны досел'я по греч. и слав. минеямъ, какъ то: стихиры Ср'ятенію Господню, Рождеству Богородицы, Сумеону Дивногорцу, Аванасію александрійскому <sup>23</sup>) и другія <sup>24</sup>); также н'ясколько каноновъ, которые впрочемъ не вс'я сохранялись въ подлинномъ ихъ вид'я, какъ первый опытъ въ своемъ родів <sup>25</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) При изъяснения тропаря 2 антифона—ар. Gallandum. р. 211. Разности какія примічности по спискамъ, заставляютъ только желать лучшаго изданія сему сочиненю и надобно жаліть, что Ричардъ Симонъ, невидавшій въ своемъ спискі не мало такого, что находять въ поздивинихъ спискахъ, не успіль издать сего списка.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Сказавъ о ярости Льва, сей жизнеописатель пр. Никиты, говоритъ: «когда это такъ происходило, сошелъ со престола великій первосвященникъ, улетъла изъ гивада любезная ласточка, украшавшая великой покой Церкви сладкинъ говоровъ, украшающая до нынъ праздники Господии». Асta S. ad 3 d. April. p. 260.

<sup>22)</sup> Acta S. ad 12 d. Maii T. 3. 155. 160.

<sup>23)</sup> См. Минеи на 2 Февр. 8 Сент. 14 Мая. 18 Генв.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Другія стихиры Германа П. а) Богородичная на 1 Сент. превосходная по содержанію; она съ древняго списка издана у Балландистовъ Т. 2. Junii р. 40. б). На усъжновеніе главы Предтечевой Авг. 29; в) Вм. Димитрію Ок. 26. г) М. Евстаейю Сент. 20; д) Симеону Столпнику 1 Сент. е) Гоанну Златоуст. Нояб. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Извъстны слъд. каноны; а) на Благовъщение Богородицы, составленный въ видъ Бесъды между Архангеломъ и пречистою Дъвою; онъ не помъщенъ въ нынъшних службахъ и изданъ Комбесизомъ (Auct. nov. Т. 1. р. 1185 в.); б) канонъ отцамъ шести вселенскихъ соборовъ; онъ помъщенъ въ славян. Минеъ (16 Іюня) съ именемъ Германа священнаго и вселенскаго Патріарха; въ греч. минеъ его не видю: но онъ есть въ одной Венской греч. ркп. (сод. Theolog. 324), впрочемъ безъ имене творца; такъ какъ Св. Германъ писалъ извъстіе о Соборахъ; то болъе, нежеля въровтно, что онъ писалъ и сей канонъ; в) и въ греч. и въ слав. минеъ 16. Авг. читается канонъ на перенесеніе нерукотвореннаго Эдесскаго образа Спасителя въ Константинополь и канонъ сей написанъ именемъ Германа Патріарха. Такъ какъ извъстіе, что св. Германъ указывалъ Льву Исавру на нерукотворенный образъ Эдесскій въ подтвержденіе святости иконопочитанія; при имп. Маврикіъ, во время войны Имперіи съ Персами, сей образъ носели въ лагеръ Греческомъ и одержана была побъда и Симокатта при семъ прибавляетъ: «посему то сей первоначальный образъ

Одинъ калабрійскій списокъ литургій преждеосвященныхъ имѣетъ такую надпись: ѝ взіа деітеруіа пропуіасцейому, ёхтевейса пара той ёй ауіоц патріс йрши Герцайн архіспісной Консайтійной патрісрую. Подобная надпись на другомъ спискѣ: ѝ деітеруіа пропу. Герцайн патріархв 16). Такъ какъ литургія преждеосвященныхъ извѣстна была при П. Сергів и Собору 680 г. и потому приведенная надпись не можетъ быть принимаема за покаваніе о сочинитель литургій: то остается принять надпись въ томъ смысль, что патріархомъ Германомъ было послано изложеніе литургій въ Калабрію съ предписаніемъ совершать эту литургію въ великій постъ по правилу Собора.

### § 258. Иларіонъ исповъдникъ и его наставленія.

Имаріонг, игуменъ пелекитскій и исповъдникъ. "Еще въ юности, возложивъ крестъ на рамена свои" 1), онъ послъдовалъ за распятымъ вождемъ и, покоряя страсти плотскія духу затворилъ себя въ самой тъсной келіи и жилъ вдали отъ всякой молвы; потомъ сподобился священническаго сана и былъ Игуменомъ Пеликитскаго Монастыря 2), въ малой Азіи, невдали отъ Еллеспонта. Не взирая на то, что жизнь его отличалась высокими добродътелями и чудесами, а сладкое мудрое слово утъщало и умудряло собиравшихся къ нему для слушанія наставленій 3), онъ не былъ пощаженъ изступленными иконоборцами. Пр. Іосифъ пъснописецъ поетъ о немъ: "честна твоя явися предъ Богомъ смерть, Отче Священнъйшій, того бо почтилъ еси икону и гоненіе претериълъ еси, оскорбляемъ отъ мучителей, преподобне, мученикъ въ семъ показуяся" 4).

свято чтутъ Римляне (т. е. Грени) какъ нвито чудесное» (Hist. lib. 2. с. 3), то надобно признать за ввроятное, что Германъ 1-й писалъ ивсии въ похвалу сего образа; но въ последствіи, когда при Имп. Романѣ Локапенѣ (въ 10 в.) было торжественное перенесеніе того же образа въ Константинополь и установлено было праздковать сіе пересеніе 16 Августа; въ пасняхъ св. Германа была сдалана перемана приличная тому времени и замътная нынѣ; г) въ рукопис. Апральской Минеѣ, писанной въ 11 в. Өеоктистомъ (Vindor. cod. hist. 12.) номъщенъ канонъ Вм. Григорію (Арг. 23.) съ именемъ Германа въ Акростихъ Богородичныхъ тропарей; Осоктистова рукопись доказываетъ собою что сей канонъ не принадлежитъ П. Герману 2. Находящіяся при семъ канонъ стихиры помъщены и въ нынѣшней минеѣ, но въ согращенномъ видѣ. д) Въ греч. и слав. минеѣ канонъ Іоанну Постнику съ именемъ Германа (Сент. 2.). е) Алляцію извъстны были пѣсни Германа св. Маріи Египетской (De Synodo Photiniana р. 543).

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Goari Euchologium p. 200.

<sup>1)</sup> Слова Греч. Сунаксаря, помъщен. у Балландистовъ ad 28 Martii. Тоже самое говорятъ Іосноъ Пъснописецъ въ 1 пъсня канона пр. Иларіону.

<sup>2)</sup> CYHARCAPL ibidem.

<sup>3)</sup> Пъснописецъ въ 4 пъсни и въ 6 пъсни канова.

<sup>4) 3-</sup>й тропарь 8-й пъсни.

Это было конечно тогда, какъ исполнитель воли Копронима Лаханодраконъ нечаянно, въ великій четвертокъ, напаль на монастырь пелекитскій, съ наглостію вошель въ храмъ и алтарь, остановиль богослуженіе, повергъ на землю страшныя Тайны, 42 иноковъ заковаль въ оковы и отослаль въ Ефесъ, прочихъ истерзаль муками и монастырь предаль огню <sup>5</sup>). Пр. Іосифъ говориль, что ловцы сперва не поймали добычи—самаго Игумена Пелекитскаго, по его молитвъ, но потомъ онъ самъ отдался въ ихъ руки, чтобы укротить неистовство ихъ противъ братіи <sup>6</sup>). Влаженную кончину Иларіона надобно отнести къ 754 г., когда особенно началь свиръпствовать иконоборецъ <sup>7</sup>).

Пъснописецъ пишетъ объ Иларіонъ: "сказаніе словесъ Божественныхъ творя, разумъ божественный, Отче, оттуду почерпалъ еси, всемъ же предаль еси благочестие" в). Эти слова показывають, что песнописцу извъстны были письменныя наставленія пр. Иларіона-плодъ углубленія его въ симсять св. писанія. Нынв извістны: а) общирное посланіе къ ніжовму брату, съ превосходными наставленіями объ отреченіи отъ міра, о самоотверженім и духовномъ подвижничестві: прекрасно и начало сего посланія: "къ старъйшему брату моему и рабу Христову азъ убогій и мній Иларіонъ, мальйшій разумомъ и неключимый ня въ коемъ же деле блазе". Все посланіе писано языкомъ благочестиваго одушевленія и дышеть живнію небесною. "Всв отрекшіеся міра сего, пріемше иноческій образь и вземше на рамо кресть Христовъ, нарекшеся преемниками Апостоламъ! возлюбимъ нравы тёхъ, которыхъ образъ носимъ, послъдуемъ тъмъ, которыхъ ученивами нарицаемся, возненавидимъ земное, по примъру отцевъ нашихъ. Пріидите, вопросимъ самовидца и слугу слова Божія, любинаго ученика Христова возлегшаю на перси Господни и почерпшаго тамо мудрость; пріндите матущіеся среди земныхъ вещей, пріндите двоедушные, не отвергшіеся віра и присвояющіе жизнь в'ячную; пріидите вопросимъ Іоанна Д'явственнива и онъ возв'естить полезное. Глаголи намъ, глаголи Іоанне Богослове, что сотворимъ, да спасенся? Какими хитростями можемъ избавиться муки

<sup>5)</sup> Жатіе Стесана новаго въ Чет.-Минен 28 Мар. ap. Coteler. Monum. Eccl. grae. Т. 4. Сл. пр. 7.

<sup>6) 4-</sup>й троп. 8-й пъсни канона.

<sup>7)</sup> Память его 28 Марта. Въ отдичіе отъ Идаріона В. онъ называется Идаріономъ Новымъ; это наименованіе служить новымъ подтвержденіемъ тому, что сей преподобный страдаль не при Львъ Армянинъ, какъ сказано въ изкоторыхъ мъсяцесловахъ, а при Копронимъ во время помянутаго нападенія на Палекитскую обитель; ибо при Армянинъ жилъ еще Иларіонъ Далматскій, также исповъдникъ и великій подвижникъ; а при современности двухъ Иларіоновъ равныхъ не было бы причинъ за однимъ оставлять имя Иларіона Новаго.

<sup>8) 2-</sup>й троп. 4-й пъсня канова и та-же мысль во 2 троп. 7-й пъсни: «слово твое происходить якоже росв, отгоняя вней унынія, преподобне».

и обръсти жизнь въчную? Хочется намъ царствія небеснаго: но правда ли что хощемъ? не видно; мы увлекаемся любовію въ міру; любимъ золото, собираемъ имѣніе, любимъ дома свѣтлые, любимъ славу, честь, врасоту: и это очевидно для каждаго. Повѣдай же намъ истину, Апостоле, разбери споръ нашъ, примири насъ, да будемъ единомысленны; богатые между нами иноки укоряютъ нищихъ, нищіе осуждаютъ богатыхъ. Отвѣщай намъ врасота Апостоловъ, Іоанне, отвѣщай намъ громогласныя уста. И вотъ возглашаетъ онъ: "азъ яко слышахъ и видѣхъ у самого Слова Божія, такоже и проповѣдую: не аюбите міра, ни яже ез міръ; аще бо кто любитъ міръ сей, нъстъ любоимѣніе, любочестіе, изнѣженность и пр. Иларіонъ выставляетъ въ живыхъ чертахъ современнымъ инокамъ ихъ обычаи не иноческіе, ихъ любоимѣніе, любочестіе, изнѣженность и пр. Нѣсколько другихъ наставленій писаны въ томъ же духѣ искренняго благочестія <sup>2</sup>).

<sup>9)</sup> Въ Волоколамскомъ сборникъ (№ 34.) писанномъ рукою пр. Іосифа Волоколам., помъщены въ разныхъ мъстахъ слъд. наставленія св. Иларіона: а) къ отрекшимся міра; къ старвйшему брату моему и рабу Христову и пр. Тоже у Толстова П. 277, 402, у Румянц., № 409. б) Начало словесъ: дондеже убо братіе во плоти есмы, не престанемъ подвига. Тоже у Румянц. № 406. в) О отвержении міра: вси иже міра сего отвергшіеся, иже иноческій пріяша образъ и пр. Тоже у Толстова III. 59, у Румянц. № 409. Всв три статьи составляють части одного-падаго посланія въ брату, кавъ это видно изъ другихъ рукописей (М. Д. Акад. ркп. № 154. Воловол. № 343). Царь Іоаннъ Васил. въ письмъ своемъ въ Игум. Козмъ (изд. въ 4 час. Росс. Герар. стр. 424. 425. 456—472. Истор. акт. Т. 1. № 204.) выписываетъ большую часть сего посланія, именно начало перваго отділенія и все третье. Царь не разъ называетъ сего Иларіона великима, но въ этомъ онъ ошибается: а) храмовъ свътдыхъ, любви къ волоту въ 4 в. не было у иноковъ; б) «Аще ли глаголемъ; Спасенія ради своего дають намъ бояре и царіе; все добро спасенія ради: но да блюдемся, еда по нашему умышленію дають намъ милостыню» (стр. 469). И сего не могъ говорить великій Иларіонъ, при которомъ Цари только что стали Христіанами. в) Увы мит единому! умъ уступаетъ ми, помянувшу любовь, юже имтяху ко Господу преподобнии ти, яко тако положища любве Его ради и вся та претеривша, да Угодницы Христовы призовутся» (стр. 472). Изаріонъ в. быль первый пустынению въ Палестинъ и въ самомъ Египтъ предшествовали ему только учитель его Антоній в. и Павелъ, а прочіе были современниками. Обличенія инокамъ (ст. 427. 465. 466. 462. 463) совствъ не идутъ ко времени всл. Иларіона.—Далте въ томъ же сборника пр. Іосифа-наставленія пр. Иларіона: а) О уединеніи «потщимся, братіе, паче всего безмолиствовати Господеви». Тоже въ Лаврскомъ Пергам. Сборн. XIV в. (№ 12). Ово же и предшествующее наставление читаются въ Лавр. спискъ Лъствицы XIV. в. А въ рип. М. Д. Акад. (№ 154); за твиъ слъдуетъ еще б) поученіе: «не милуй тала своего, брате, слабость ти приносяща». Тоже у Толстова II, 402. III. 59.—Смот. пр. 8.

### № 259. Іоаннъ Дамаскинъ, въ его жизни.

Самымъ знаменитымъ учителемъ православія и пѣснопѣвцемъ Церковнымъ былъ въ семъ періодѣ Св. Іоаннъ, по мѣсту рожденія Дамаскинъ 1).

Отецъ его Сергій, министръ при двор'в Дамасскаго Калифа Абдалмелеха (682-703 г.), долго искалъ для Іоанна достойнаго учителя и неожиданно нашелъ его въ пленномъ иноке; Козма Калабріецъ обливался слезами, стоя въ ряду невольниковъ. О чемъ (ты) такъ плачешь монахъ? спросилъ Козму Сергій. О томъ, отвічаль иновъ, что, синскавь богатство долженъ умереть безъ детей-наследниковъ. Сергій изъявиль изумленіе. Козма присовокупиль: "я разумівю духовное богатство свіденій въ риторикъ, діалектикъ, музыкъ, астрономіи, физикъ, философіи н богословін. Страшно, сказаль онь наконець, предстать передъ судію Господа, не сделавъ употребленія изъ Его талантовъ". Сергій радъ быль такому богачу и, заплативъ за свободу его, поручилъ ему воспитать Іоанна и воспріемнаго сына Козму. Іоаннъ, одаренный счастливыми дарованіями, съ легкостію усвояль уроки наставника по всёмъ предметамъ тогдашней учености 2). Потомъ онъ былъ принятъ во двору, сдъланъ градоначальникомъ дамасскимъ и первымъ министромъ калифа. При пышномъ дворъ калифа душа Іоанна стремилась только къ вресту Інсусову: При калифъ Валидъ (706-716) онъ уже писалъ защищение чистой въръ во Інсуса, противъ яковитовъ 3).

Магометане никогда не любили св. иконъ: въ 724 г. Ісцидъ издалъ повелвніе противъ св. иконъ <sup>4</sup>). Слъдуя мыслямъ Ісцида, имп. Левъ, указомъ 726 года запретилъ почитаніе иконъ, а указомъ 728 г. объявилъ открытое гоненіе чтителямъ св. иконъ. Іоанну не легко было смотръть на притъсненія христіанъ со стороны мусульманъ; а еще тяжелье было смотръть на гоненіе, воздвигнутое противъ нихъ же христіанскимъ императоромъ. Онъ написалъ сочиненіе въ защиту св. иконъ и послаль его въ Константинополь. "Сознавая мое недостоинство, писаль

<sup>1)</sup> Главный источникъ свъденій о жизни его—повъствованіе о немъ Іоанна II. Іерусалим, мученически скончавшагося въ 10 в. Полагая это извъстіе въ основаніе, будемъ указывать на другіе источники въ своихъ мъстахъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Кром'й Іоанна Константинъ Акрополить въ похвальномъ слов'й Дамаскину.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Op. Damasceni T. 1. p. 397-427.

<sup>4)</sup> О преемникахъ Абдалиелеха Діонисій яковитскій патріархъ 8 въда въ своей хроникъ, гдъ говоритъ онъ, что Іецидъ Калиеъ съ 723—727 г. вообще тъснитъ христіанъ и унижалъ ихъ, принимая голосъ одного мусульманина наравить съ голосомъ двухъ христіанъ, а Абдалиелехъ въ 692 г. первый наложилъ поголовную дань на жителей Сиріи; преемникомъ Іецида былъ Гехамъ, сынъ Абдалиелеха, управлявній калиеатомъ около 20 лътъ. Assemans Orient. Biblioth. in Auszug 9-221—223.

онъ, безъ сомнения я долженъ бы молчать и только оплакивать грехи мон предъ Богомъ; но видя, что Церковь Божія волнуется жестокою бурев, думаю, что теперь не время модчать; боюсь Бога болье, чъмъ государя земнаго; между тымь власть государя такъ велика, что легко можеть увлекать народъ". Іоаннъ въ сей апологіи иконамъ не сказаль ни слова осворбительнаго для Льва. По просьбъ друзей своихъ Іоаннъ написалъ еще одно за другимъ два посланія въ защиту св. иконъ. Во второмъ онъ съ скорбію говорилъ о низведеніи съ престола испов'вдника Германа <sup>5</sup>) и след. оно писано было въ 730 г. Посланія Іоанна съ жаждою читали въ Константинополе и въ другихъ местахъ; немощные поддержаны ими въ православіи, а сильные укрвилялись въ силв 6). Левь, узнавъ о сочинитель писемъ и о вліяніи ихъ на народъ, закипълъ жаждою ищенія; онъ домогался убить папу Григорія II за его обличения иконоборству; не могъ простить и Іоанну, но противъ него онь могь действовать только хитростію. Онъ приказаль писцу изучить почервъ писемъ Дамаскина и отъ имени Іоанна написалъ въ себв письмо съ объщаниемъ предать Дамаскъ въ руки Греческаго императора; письмо отослано калифу. Калифъ велёлъ отсечь руку мнимо измёнившую долгу върности и признательности. Іоаннъ повергся съ отсъченною рукою предъ образомъ Богоматери и молилъ Ее оправдать поруганную правду; въ изнеможении отъ страданий онъ заснулъ и пробудился съ приросшею рукою 7). Въ полнотъ благодарнаго чувства Іоаннъ воспълъ о Тебь радуется, благодатная, всякая тварь. Калифъ, увидъвъ свою опрометчивость, объщаль Іоанну наградить его и за страданіе и за върность, только бы приняль по прежнему должность при его дворъ. Но Іоаннъ не хотълъ болъе служить земному царю, а "возжелалъ лучше страдать съ людьми Божінии, нежели наслаждаться временною сладостію почестей " в).

Раздавъ все имущество бъднымъ, отпустивъ рабовъ на волю, Іоаннъ удалился въ Іерусалимскую обитель св. Саввы. Здёсь старцы, зная въ немъ ученаго министра, отказывались одинъ за другимъ быть наставникомъ его; но одинъ самый простой и строгій инокъ, взялъ его

<sup>5) «</sup>Вотъ и бл. Германъ, славный по жизни и по ученію, доведенъ до побоевъ и изгнанъ въ заточеніе». Св. Германъ низведенъ съ кафедры въ концъ 729 г.

<sup>\*)</sup> См. жизнь св. Стефана младшаго у Котельера Monum. Eccl. Grae. Т. 4. р. 462. Тритемій Catalog. Scriptor. Siegebertus de Script. Eccles. с. 75. Менологій Василія.

<sup>7)</sup> О семъ чудесномъ событій кромѣ Іоанна Іерусал. пишуть: древній сочинитель рѣчи de philocosmis cap. V. VI. VII. и Викентій Bellouacensis XIII в.; послѣдній ошибается въ имени того, кто повелѣль отсѣчь руку Іоанну, называя его Өеодосіемъ: но это показываетъ ту правду, что Викентій зналъ о чудесномъ событік, не читая Іоанна Іерус.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Отзывъ 7 Всел. собора въ 6 засъданія.

въ себъ, положилъ на него заповъдь самаго точнаго послушанія и запретиль писать что нибудь. Последняя заповёдь не легка сама по себе для того, кто такъ любилъ науки; а случай привелъ душу Іоанна въ сомивнія еще болве тяжкія; одинь брать, лишась близкаго родственника, сильно просилъ Іоанна написать ему что нибудь въ облегчение скорби. Долго Іоаннъ отговаривался: но наконецъ написалъ надгробные стихи: кая житейская сладость? Человьцы, что всуе мятемся? Все человическоя суета. Песни-превосходныя; они и доселе поются вы Церкви: но-заповъдь старца нарушена и онъ, узнавъ о томъ, выгналь Іоанна изъ кельи. Напрасно Іоаннъ съ горькими слезами умодялъ старца о прощеніи, долго просили его о томъ и братія, наконецъ старецъ простиль, но съ темъ, чтобы Іоаннъ очистиль своими руками все нечистыя мъста обители. Сынъ послушанія съ радостію исполниль волю старца; строгій старець глубоко быль тронуть такимь смиреніемь Іоанна, облобызаль его и, получивь особенное извъщение Богоматери, позволиль ему писать и петь во славу Православія.

Іерусал. Патріархъ Іоаннъ вызвалъ Іоанна въ Іерусалимъ и посвятилъ его въ Пресвитера съ тъмъ, чтобы онъ былъ проповъдникомъ
при Іерусалимской Церкви <sup>9</sup>). Но патріархъ скоро скончался (735 г.),
Іоаннъ возвратился въ свою келью и въ ней продолжалъ ученые труды.
Онъ свободно писалъ теперь обличеніе ересямъ и заблужденіямъ того времени; въ 749 г. писалъ онъ обличеніе противъ Анастасія—настоятеля
обители св. Евфимія и устно (обличалъ) убъждалъ его оставить заблужденіе Фуллона. Когда преемникъ Льва Константинъ Копронимъ еще
съ большею, чъмъ отецъ, наглостію возсталъ на святыхъ и ихъ изображенія и къ несчастію нашелъ согласныхъ съ своими мыслями между
епископами: Іоаннъ явился въ Константинополь, обличалъ Императора, называлъ преданныхъ ему епископовъ низкими человъкоугодниками <sup>10</sup>). Копронимъ на Соборѣ въ 755 г. самъ съ церковнаго амвона произнесъ аваеему Іоанну <sup>11</sup>). Іоаннъ въ послъдствіи, въ 770, отвъчалъ двумя сильным
обличеніями иконоборцамъ и Копрониму <sup>12</sup>). Въ Менологѣ Василія сви-

ятно оттого, что отличались милосердіемъ из планникамъ, искуплия ихъ изъ плана, такъ какъ hesir на восточн. языкахъ означаетъ исхищать, освобождать, каковое значене имълъ въ виду и Осооватъ.

<sup>•)</sup> Дамаскинъ «монахъ и пресвитеръ св. церкви Воскресенія» говорилъ бесъду на изсохиную смоковницу. Ор. S. Damas.

<sup>10)</sup> См. жизнь Св. Стесана младшаго.
11) «Безчестному мансуру и сарацыну—анасема! иконопочитателю и лии Манперону—анасема»! и пр. такъ возглащалъ изступленный Копронимъ (Acta Sinodi
Copronimianae). Замътимъ, что имя Мансура—самильное имя Іоанна и означало
λελυτρομένον (Ососанъ ad 13 Leonis); Копронимъ изъ мести называлъ Іоанна Манперонъ подвидышемъ, новымъ въщуномъ. Имя Мансура отецъ и сынъ носили въро-

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Письмо Дамаскина въ Копрониму извъстно было ученику Дамаскина, жизнеописателю св. Стесана (Cotelerii monum. 4. 451.) и оно безъ сомивния то самое

дътельствують, что Дамаскинь за иконопочитаніе быль заключаемъ въ темницы и наконецъ скончался въ добромъ исповъданіи, погребенный ученикомъ своимъ. Это было, по словамъ Миней, въ глубокой старости его, на 104 году жизни, и слъд. въроятно въ 777 г. 13).

#### § 260. Его образованность; систематическія сочиненія его о въръ.

Сочиненія св. Іоанна дають ему почетное місто между великими Отцами церкви. Въ нихъ онъ обнаружилъ образованность многостороннюю и таланты, въ извоторыхъ отношеніяхъ різдвіе. Тщательное изученіе Аристотелевой философіи образовало въ немъ мыслителя отчетливаго, точнаго въ своихъ понятіяхъ и словахъ; онъ первий систематикъ между Отцани Церкви, -- это его неотъемлемая слава. Изучение Аристотелевой физики раскрыло въ немъ способность въ наблюденіямъ и онъ богатъ опытными познаніями о вселенной, такъ внятно пов'вдающей о Творцъ своемъ; богатъ опытными познаніями о душъ человъческой и историческими свъдъніями о Церкви. Правда у него мало высокихъ и глубовихъ мыслей, принадлежащихъ собственно ему самому, тъхъ мыслей, которыя пробуждало въ духв Богослова Григорія, В. Василія и брата его, Нисскаго Пастыря, изученіе Платоновой философіи; діалектика Аристотелева, слишкомъ много, занявъ его собою, помъщала свободно раскрываться въ душъ его стремлению въ высокимъ созерцаниямъ. Однако эти созерцанія находили м'єсто въ душів его, бывъ возбуждаемы твореніями великихъ Отцевъ; а сего довольно для того, чтобы не уменьшить последнею чертою техъ двухъ преимуществъ Дамаскина. Кроме же того Дамаскинъ-такой песнописецъ Церкви, вотораго выше ни прежде, ни послъ не было въ Церкви.

Дамаскинъ въ своихъ сочиненіяхъ догматисть и полемикь, историкь и философь, ораторь и поэть церковный и при томъ систематикъ 14).



обличительное слово Копрониму, которое издано въ 13 т. Галландовой Б—ки р. 358 только безъ основания съ именемъ неизвистнаго и у Лекеня Т. 1. р. 613—628.

<sup>12)</sup> Въ томъ нътъ никакого сомивнія, что онъ не дожиль до Никейскаго Собора 787 г., ибо на семъ Соборъ говорили: «въчная память Іоанну». Менологь Василія относить славные подвиги его из времени Имп. Льва и Константина. Память его 4 Денабря. Іоаннъ Фона (in descript. s. terrae p. 28) въ 12 в. видълъ мощи Дамаскина и Косиы въ монаст: св. Саввы: Пахимеръ (Hist 1. 13.) говоритъ, что при Андроникъ мощи Дамаскина перенесены въ Константинополь.

<sup>14)</sup> Лучшее изданіс, но еще не полное. S. Patris N. Iohanis Damasceni opera omnia grae. lat. Studio M. Lequien 1712 Paris in 2 tom. Это изданіе съ поправжами повторено Veronae 1748. Изданіе Биллієво, на Греч. и частію Лат. Basil. 1575. Paris 1577. ib. 1619, 1652. Лекень объщаль издать 3 томъ и именно сочине-

Тремъ своимъ сочиненіямъ: діалектикѣ, книгѣ о ересяхъ и изложенію вѣры, столь различнымъ по предмету, онъ далъ одно общее названіе—"πηγὴ γνώσεως—источникъ знанія". Онъ выразилъ тѣмъ свое понятіе о кругѣ высшихъ христіанскихъ наукъ, кругѣ самомъ по себѣ не общирномъ, но который еще тѣснѣе былъ для многихъ во время Дамаскина. "Источникъ знанія" назначенъ былъ Дамаскинымъ для друга его св. Козьмы, тогда уже епископа Маюмскаго 16).

Діалектика Іоанна заключаеть изложеніе логики и физики Стагиритскаго философа, или точнье выборь лучшаго изъ Аристотеля, Порфирія, Немезія и другихъ <sup>16</sup>). Онъ говорить, что логика есть орудіе для богословія, также какъ и для философіи, и помогаеть излагать предметы отчетливо и въ связи <sup>17</sup>). Опредъля термины языческой логики, онъ опредъляеть значеніе ихъ и въ христіанскомъ ученіи. Говоря о физическихъ предметахъ, присоединяеть краткія понятія о составъ человъка <sup>18</sup>) Далектика Дамаскина переведена была на слав. языкъ еще въ 10 въкъ, Іоанномъ Экзархомъ а).

"Изложение православной въры" составляеть систематическое ученіе о соверцательных истинахъ откровенія. Самимъ Дамаскинымъ оно разделено было на 52 главы. Въ последствии указаны въ немъ четыре части съ удержаніемъ разділенія на главы. Въ 1 книгі содержится ученіе о Богь единомъ по существу и Троичномъ въ лицахъ, и о свойствахъ Божінхъ. Во 2 книгъ ученіе о твореніи міра и устройствъ частей его и о Промысль. Въ 3 книгь учение о Божиемъ промышления въ отношени къ человъку, о воплощени Бога Слова и о двухъ естествахъ во Христв. Въ 4 о последствіяхъ воскресенія Христова, решеніе возраженій касательно воплощенія Сына Божія, потомъ говорится о креств и таинствахъ, о земной жизни Спасителя, объ иконахъ и книгахъ св. писанія, о происхожденіи зда, объ антихристь и воскресеніи. Такое содержание уже показываеть, что Дамаскинъ говорить о всёхъ предметахъ въры, о которыхъ разсуждаемо было до его времени преммущественно въ Церкви восточной. Боле близкое разсмотрение сего сочиненія показываеть, что самыя пространныя разсужденія посвящаются

ній подложныхъ, но не издалъ. Въ русскомъ переводѣ св. Дамаскива книга о вѣрѣ. М. 1844 г.

<sup>15)</sup> См. письмо иъ св. Козив, предисловіе иъ Діалентикв.

<sup>16)</sup> Dialectica p. 4. § 2. p. 4. Έρῶ τοιγαροῦν ἐμὸν οὐδὲν, τὰ δὲ σποραδὴν θιίοις τε καὶ σοφοῖς ἀνδράσι λελεγμένα συλληβδὴν ἐκθήσομαι.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Dialect. § 1. § 10. p. 10.

<sup>18)</sup> См. особенно § 31. р. 39.

а) Румянцева ркп. N. 191. 192. Что насается до Грамматики Дамаскина, которую переводиль Экзархъ: то по греч. ркп. она неизвъстна. Извъстенъ по ркп. Лексиконъ Дамаскина: но и тотъ принадлежитъ какъ думаютъ, Іоанну Зонаръ. Fabricii Biblioth. gr. VI. 602. 603. IX. 739. 740.

здёсь тёмъ предметамъ, которые были спорными съ 4-го вёка, какъ-то: ученію о Божестві Сина Божія и ученію о двухъ естествахъ во Христі Спасителі. Прочіе предметы віры Дамаскинъ проходиль съ легкимъ вниманіемъ, какъ папр. таинства, а иныхъ едва касается, какъ напр. ученія о слідствіяхъ паденія Адамова. О предметахъ откровенія Дамаскинъ разсуждаеть на основаніи слова Божія, по соображеніямъ разума, и всего чаще говорить словами Отцевъ Церкви—особенно Григорія Вогослова, Василія, Аванасія. Въ семъ посліднемъ отношеніи Макарій Анкирскій справедливо назваль Дамаскина "провозвістникомъ (ото́ра) и истолкователемъ всізхъ Богослововъ" 19). Н учость тоо віча Ово́у фосіхої трії віры пользуется свідізніями психолигическими и наблюденіями надъ видимою природою, иногда возвышаясь до высокихъ созерценій природы. "Сотвореніе и существованіе тварей, говорить онъ, заставляеть насъ ризличать въ Богі Отца самосущаго, Слово осуществляющее мысли о твари, Духа Св. совершенствующаго все" 21).

Изв'єстно, что "изложеніе в'тры" служило образцемъ для богослововъ восточныхъ и западныхъ; на славянскій языкъ оно переведено было въ самомъ началѣ 10 в. Петръ Ломбардъ сділалъ изъ него Сокращеніе, а Оома Аквинскій изложилъ его подробно; и оно безъ сомнівнія всегда останется весьма полезнымъ руководствомъ для систематиковъ-богослововъ 22).

Кромъ изложенія върм въ видъ системы писаны: а) Священныя параллели—сличенія изреченій писанія объ истинахъ върм и благочестія съ изреченіями Отцевъ и Учителей Церкви. Св. Дамаскивъ сперва изложиль было это собраніе изреченій въ трехъ частяхъ, изъ которыхъ первая заключала ученіе о Богъ и предметахъ божественныхъ; вторая предлагала о человъкъ; третья—о добродътеляхъ и порокахъ. Но потомъ, чтобы быть ближе къ общему разумънію, онъ расположилъ предметы по алфавиту; а для того, чтобы желающій могъ видъть связь предметовъ, сдълалъ указанія съ одной буквы на другую. Такимъ образомъ составился опытъ Богословскаго словаря, а виъстъ и опытъ ученія о въръ и благочестіи. Это сочиненіе особенно важно потому, что имъ сохранено много драгоцънныхъ памятниковъ древности, которые безъ того были бы потеряны для позднихъ временъ 23.

<sup>19)</sup> Macarius Ancyranus contra Barlamum c. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Περὶ 'ορθῆς πίςεως 1. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Cap. 16 cs. cap. 67. p. 255.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) О начальномъ переводъ слав. см. *Калайдовича*: Іоаннъ-Екваркъ М. 1821. стр. 19—21. Румянцева рип. N. 190. 358.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Ор. Т. 2. р. 278—730. Лекень издаль Т. 2. р. 731—790 еще паралелли съ Париженаго списка, во многомъ отличнаго отъ<u>`</u>другихъ списковъ параллелей по

б) Pуководство ('єүх ειρίδιον), гдѣ объяснены техническія выраженія изъ ученія о вѣрѣ—ойоїa, ὑπόςaσις, ὁμοούσιος, εἶδος и проч. <sup>24</sup>).

*Книжка о правильномъ размышлении* съ объяснениемъ ученія шести соборовъ <sup>25</sup>).

Замѣчательны и враткія разсужденія о частныхъ предметахъ вѣры — о св. Троиць 26), объ образь Божіем въ человъв 27), о 
природь человъка 28), о драконах и стригах, — вавъ произведеніяхъ суевърнаго воображенія, гдѣ говоритъ Дамаскинъ: "очень много 
терпимъ мы отъ того, что не читаемъ св. писанія и не испытываемъ 
его; воинъ говоритъ: не имѣю нужды въ чтеніи, земледѣлецъ выставляетъ свое земледѣліе, и — отъ того-то суевѣрія 29). Въ ученіи о св. 
Троицѣ тавъ говорится о Св. Духѣ: "одинъ Духъ Св., воторый имѣетъ бытіе изъ Вога (єх деоб бтаръго ёхоо) и чрезъ Сына возсіялъ, т. е. 
людямъ Въ изложеніи православной вѣры писалъ Св. Дамаскинъ: 
"одинъ Духъ Св. исходитъ изъ сущности Отца, но не образомъ рожденія, а исхожденія.... Сына и Духа относимъ въ одному виновнику.... 
Сына называемъ ни виновнымъ, ни Отцемъ, а говоримъ, что Духъ Св. 
отъ Отца и именуемъ Его Духомъ отца, но не говоримъ, что Духъ Св. 
отъ Отца и именуемъ Его Духомъ отца, но не говоримъ, что Духъ отъ Сына, хотя называемъ его Духомъ Сына 30).

#### 🖁 261. Апологія св. иконамъ; другія полемическія сочиненія.

Между полемическими сочиненіями св. Дамаскина первое м'всто занимають три слова его *противъ порицающихъ св. иконы* <sup>31</sup>). Эта апологія св. иконамъ такъ превосходна, что даже протестантъ Неандеръ отдаетъ ей честь.

изреченіямъ Отцевъ, гдѣ видѣнъ трудъ неизвѣстнаго, жившаго при Ими. Иракліѣ. Въ этомъ спискѣ особенно много рѣдкихъ изрѣченій Отцевъ. Указатель учителей приводимыхъ Дамаскинымъ in Fabricii Bibl. grae. IX, 722—732.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Op. T. 1. p. 515—521.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Ор. Т. 1. р. 390—395. Что васается до изложенія візры (1. 663—672) переводеннаго съ арабскаго; то веська сомнительно, чтобы оно принадлежало Дамасскину. Тоже должнос казать о письмів объ исповізди (1. 601—612): сочинитель—житель не Палестины, а константинопольскаго патріархата.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) T. 1. p. 474-477.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) T. 1. p. 573. 574.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) T. 1. p. 582.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) T. 1. p. 471—473.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) De fide orthod. p. 136. 140. Въ словъ на в. Субботу: «чтимъ Духа Св. какъ отъ Него исходящаго, который называется Духомъ Сына какъ явившійся чрезъ Него и сообщаемый твари, но не какъ имъющій отъ Него бытіе». Т. 2. р. 817.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Ор. 1. Т. р. 307—390. Слово 3 о иконажъ въ Христ. Чт. 1823 г. Другое сочинение объ иконажъ противъ Копронима (Ор. Т. 1. 613—618 выше прим. 12)—менъе важно.

Въ первомъ словъ объясняется то поклоненіе, какое должны мы воздавать Божеству и показывается, что оно совершенно отлично отъ того почтенія, какое прилично воздавать рабамь и друзьямъ Божінмъ; последнее, говорить св. Дамаскинь, столько же далеко отстоить оть перваго, сколько отстоить отъ него предписываемое здравымъ смысломъ уваженіе въ царянъ и властянь земнымъ. Запрещенія В. Завъта противъ почитанія кумировъ ничего не говорять противъ разумнаго почитанія св. иконъ. Предметъ ихъ идолы-плодъ ума потерявшаго изъ виду истиннаго Бога; онъ даны Іудеямъ, какъ данъ имъ законъ о обръзаніи, вовсе не относящійся въ христіанамъ. "Христіане, достигшіе зрівлости въ віврів состояніи различать, что можеть быть изображаемо и что выше всякаго изображенія. Конечно, по В. Завъту Богъ, какъ безтълесный, не изобразимъ ни въ какомъ образв. Но теперь, когда Богъ явился во плоти и жилъ на земяв съ людьми, представляю я Его въ образв по Его явленію. Я не поклоняюсь веществу, но Тому, Кто для меня почтиль вещество, чтобы жить въ немъ и совершилъ спасеніе мое... Если дозволяють чтить изображенія Христа и Маріи и никакія другія: то вооружаются уже не противъ иконъ, а противъ святыхъ. Ты не признаещь того достоинства, которое дароваль человъческой природъ Сынъ Божій возведши ее до общенія съ Божествомъ. Во время В. Завёта ни одинъ храмъ не назывался именемъ человъка; смерть праведниковъ была оплакиваема, а не празднуема; прикосновение къ мертвецу считали нечистотою. всемъ другое теперь, когда человеческая природа являеть въ ней Сына Божія и страданіемъ освобождена отъ преобладанія смерти и возведена до усыновленія Богу, до участія въ жизни Божіей". Отъ чего не хотять почитать св. иконы, тогда какъ чтуть Голгофу, камень гроба Господня, внигу св. Евангелія, вресть Христовъ? Если допусвають последнее, не смотря на запрещение о кумирахъ: то должны допустить и первое, такъ какъ въ сущности нъть ни какой разности между тъмъ и другимъ. За темъ приводятся свидетельства христіанской древности о почитаній св. иконъ.

Во второмъ словъ св. Дамаскинъ преимущественно объясняетъ ту мысль, что запрещенія земной власти, коль скоро требують отъ насъ несогласно съ волею Божією, не должны быть выполняемы; не должно слушать людей болье, чьмъ Бога. А таковъ указъ Императора противъ св. иконъ.

Третье слово указываеть потребность св. иконъ въ человъческой природъ. "Господь назваль учениковъ своихъ блаженными за то, что ихъ глаза видъли и ихъ уши слышали Его. И мы желаемъ благословенія за то, что видимъ и слышимъ. Изъ книгъ мы слышимъ слова Его и чтимъ эти слова; точно такъ чрезъ иконы мы освящаемся мыслями о Его тълесномъ видъ, о Его чудесахъ, о Его страданіяхъ. Мы

двойные по природъ, состоимъ изъ духа и тъла, доходимъ до духовнаго чрезъ чувственное, чувственнымъ ухомъ слышимъ слова, чрезъ тълесное зрвніе доходимь до духовнаго... Икона-стекло, нужное для грубаго состава нашего. "Умъ, сколько бы ни старался, не можетъ выдти изъ вруга телеснаго". Относительно запрещенія о вумирахъ св. Дамаскинъ говоритъ здёсь: какъ искусный врачъ пе всёмъ и всегда даеть одно лекарство, но каждому приличное и нужное, смотря по влимату, сложенію и возрасту; такъ и Врачь душъ темъ, которые еще младенцы и страждуть недугомъ идолослуженія, которые идоловъ почитають за боговь и какъ богамъ кланяются, а поклонение Богу отвергаютъ, -- воспретилъ дълать изображенія". Объяснивъ понятіе объ иконъ и виды иконы, Дамаскинъ такъ разсуждаеть о происхождении иконъ: "Самъ Богъ первий родилъ Сына единороднаго и слово свое—живый свой образъ. Онъ же сотворилъ человъка по образу своему. Богъ явился Іакову въ видъ человъка. Исаія видълъ Его какъ человъка съдящаго на престолъ (Ис. 6, 1). Даніиль видъль подобіе человъка и какъ сына человъческаго, пришедшаго въ ветхому деньми (Дан. 7.13). Ужели и после того не могу я сделать изображения Тому, Кто сталь для меня видимъ въ естествъ плотскомъ? Ужели не могу совершать почтенія и повлоненія Ему, повланяясь Его образу? Авраамъ видель не естество Божіе, ибо Бога никто никогда не виделъ (Іоан. 1. 18), а образъ Божій, и падт на мице свое (Бит. 17. 17.)". Показавъ далье види поклоненія, оканчиваеть слово темь поклоненіемь, какое воздаеть св. иконамъ истинный христіанинъ по ихъ достоинству.

Сочиненіе Дамаскина противт несторіант <sup>32</sup>) отличается основательностію, силою и богатствомъ мыслей. Сочиненія его противъ монофизитовт, моновелитовт <sup>33</sup>) и манижеевт <sup>34</sup>) писаны въ философскобогословскомъ духѣ, какъ и сочиненіе противъ несторіанъ, но онѣ менѣе удовлетворительны; а еще менѣе удовлетворительна апологія противъ магометант. Нѣсколько свѣденій объ Арабахъ и Магометѣ и нѣсколько діалектическихъ состязаній о Божествѣ Христа Іисуса составляють все содержаніе апологіи. Но такой видъ ел конечно зависить отъ того, что она записана со словъ Дамаскина, а не писана имъ самимъ <sup>35</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Op. T. 1. p. 559—571.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup>) О сложномъ естествъ Т. 1. 521—527; противъ Яковитовъ 1. 397—427; противъ Моноонзитовъ же писано письмо къ архим. Іордану о Трисвятой пъсим 1. 480—497; противъ Монооелитовъ о двухъ воляхъ и дъйствіяхъ 1. 529—554.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>4) T. 1. p. 429-465.

<sup>35)</sup> У Лекена Т. 1. 466—470 на одномъ Латинскомъ. На Греч. и Лат. и исправиве, чвиъ у Лекеня. издано въ 13 т. Галландовой Б—ки Отцевъ.

#### § 262. Толкованіе писанія; онъ—ораторъ, поэтъ и историкъ.

Св. Дамаскинъ мало занимался изъясненіемъ св. Писанія. Замѣчанія его на посланія Ап. Павла не болѣе, вакъ краткія выписки изъ Златоуста <sup>36</sup>). Къ сожалѣнію, доселѣ не издано сочиненіе его о переводъ св. Писанія <sup>37</sup>). Его перечень книгъ каноническихъ и апокрифическихъ <sup>38</sup>) извѣстенъ въ древнемъ слав. переводѣ <sup>39</sup>).

Какъ Ораторъ св. Дамаскинъ оставиль нѣсколько проповѣдей, какъ то: на Преображеніе Господне, на Рождество и Успеніе Богородицы и пр., которыя впрочемъ болѣе цвѣтисты, чѣмъ сильны 40). Слово объ усопшихъ въ впрочемъ болѣе цвѣтисты, чѣмъ сильны 40). Слово объ усопшихъ въ впрочемъ болѣе цвѣтисты, чѣмъ сильны 40). Слово объ усопшихъ въ впрочемъ повѣствованія слова о язычницѣ Фалконилъв, освобожденной изъ ада молитвою м. Оеклы и объ имп. Траянѣ спасенномъ по молитвѣ св. Григорія Двоеслова—не болѣе, какъ басни. Въ наставленіи объ 8 злыхъ помыслахъ или порокахъ св. Дамаскинъ по мѣстамъ говорить опредѣленнѣе, чѣмъ Кассьянъ и Евагрій въ своихъ сочиненіяхъ о томъ же предметѣ 41).

(Іоаннъ Экзархъ стр. 136); въ славян. ркп. онъ есть въ полномъ видъ.

<sup>\*)</sup> Op. T. 2. p. 1-274.

ай) Остается въ рки. Коаленевой Библіотеки. Montfauconii Bibl. coisl. р. 499.

36) Въ рки. Коаленевой Библіотеки: «О десятословін; о книгахъ св. Писанія; о шестидесяти книгахъ». Послъ предисловія перечень каноническихъ книгъ, которыхъ считается 60; "περί τῶν ἔξω βιβλίων ο книгахъ не состоящихъ въ канонъ": подъ втимъ названіемъ перечисляются Премудрость Соломонова, четыре Маккавейскія книги, Юдифь, Товитъ, «Апокрифы: 1. Адамъ, 2. Енохъ, 3. Ламехъ, 4. Патріархи, 5. Молитва Іоснфова, 6. Елдадъ и Молдатъ, 7. Завѣтъ Моусефъ (8 не достаетъ), 9. Псалмы Соломоновы, 10 Апокалипсисъ Иліи, 11. Видѣніе Исаіи, 12. Откровеніе Софоніево, 13. Откровеніе Захарієво, 14. Откровеніе Эздры, 15. Исторія Іаковлева, 16. Откровеніе Петрово, 17. Обхождевіе и ученіе Апостоловъ, 18. Посланія (επιζολαί) Варнавы, 19. Дѣянія Павла, 20. Откровеніе Павлово, 21. Ученіе (διδασχαλία) Климентово, 22. Ученіе Игнатія, 23. Ученіе св. Поликарпа, 24. Евангеліе Варнавы, 25. Евангеліе Матеія». Такъ у Монфокона Віbl. соізі. Килайдовичъ напечаталъ древній славянскій переводъ сего со списка книгъ, но только однѣхъ книгъ каноническихъ

ээ) Іоаннъ Экзархъ стр. 136.

<sup>40)</sup> На Успеніе Богородицы три слова Дамаскина въ ркп. 11 в. пренадлежавшей Норову и въ ркп. М. Сунодальной Б-ки (Matthei Notitia cod. cod. 63. 101. 270). Лекенемъ издано 13 Словъ и Беседъ, между прочимъ на св. Златоуста на св. вм. Варвару; 7 переведено въ Христ. Чт. 1828. 1835—1837. 1840. 1841. По ркп. Руминцева три слова на Рождество, Благовъщеніе и Успеніе Богородицы. Опис. муз. стр. 211. 236. 237. 701. 703.

<sup>41)</sup> Т. 1 р. 506—508 перевод. въ Христ. Чт. 1834 г. Но сочиненіе "о добродѣтели и порокѣ» (1, 509—514) слабо. Не изданы четыре подвижническія наставленія. Слово объ усопшихъ въ Христ. Чт. 1827 г. На Греч. оно есть въ Синод. ркп. ХІ в. М. 25, только здѣсь древнею рукою надписано: Ἰωάννε μονάχε, а позднею прибавлено: τοῦ ἐν ἀγίοις πατρὸς ἡμῶν Ἰωάννου Δαμασχηνοῦ. Matthei descript. р. 37.

Какъ церковный посноповеця, Дамаскинъ болье высовъ, чъть во всъхъ другихъ отношеніяхъ; здъсь онъ не подражаемъ. Его служба на Пасху—пъснь самая торжественная, пъснь въ высшей степени достойная своего предмета <sup>42</sup>). Каноны на Рождество Христово (спасе доде), на Богоявленіе Господне (шествуетъ морскую), на Вознесеніе Господне (Спасителю Богу) съ стихирами приближаются къ пасхальному. Осьмогласникъ Дамаскина—воскресныя службы, раздъленныя на 8 гласовъ, столько же превосходны по поэтической силъ, сколько и по догматическому содержанію; первымъ преимуществомъ отличаются особенно антифоны, послъднимъ догматики, иначе вечернія пъсни Богородицъ. Всъхъ каноновъ, съ стихирами при каждомъ, написано имъ до 64; по нъкоторые изъ нихъ давно потеряли церковное употребленіе <sup>43</sup>). "Ты

<sup>43)</sup> Дамаскину принадлежить не одинь канонь пасхальный, изданный и у Лекеня, но вся пасхальная служба. Поелику: а) тропари часовъ пасхальныхъ произведеніе св. Дамаскина; Никонь начальникъ Черной Горы, въ свое врсия свидътельствоваль (въ XI в.), что чинъ пасхальныхъ часовъ принадлежить Іерусалимскому Уставу (см. правила Никона час. 2. Сл. 1), т. е. исправленному Дамаскинымъ (пр. 47); б) тоже должно сказать и объ утренней пасхальной службъ и о службъ на всю сединцу Пасхи: въ древнихъ рукописяхъ (см. Fabric. Bibl. grae. ed. Harles T. 9. р. 742) тропари службы приписываются Дамаскину.

<sup>45)</sup> У Лекеня вздано только 9 каноновъ и молитва; несколько тропарей и стажиръ помъщено въ Билліевомъ изданія сочиненій Дамаскина, Basilene 1575. Октоихъ **Памаскина изд.** 1523 въ Венеціи, но на Славин. прежде того, въ 1491 г. Согласно съ тропаремъ канона Дамаскину читаемъ въ Минеяхъ каноны съ именемъ Іоанна Рождеству Богородицы (Сент. 8), Успенію Ел (Авг. 15), Зачатію Предтечи (Сент. 29), на новое лето и пр. Сумеону (Сент. 1) Косыме и Даміану (Ноябр. 1), первои. Стег фану (Дек. 26), Максиму Исповед. (Ген. 21); Василію В. (Генв. 1), препод. Өеодосію (Тенв. 11), Ап. Петру и Павлу (Іюня 29); каноны: а) на воспоминавіе знаменія явившагося Ими, Константину— Тоочого Дарасх пусої 7 Апр.) и пр. Евеннію В. (Генв. 20) въ Слав. Минев не помъщены. Алличи и за нивъ Фабрицій (Вів). grae. T. VIII. p. 820. Pæfat. ad. op. Damasceni ap. Lequienium) считаютъ между не изданными канонами Дамаскина слёд. каноны; а) на обретеніе Главы Предтечевой (Февр. 24); б) на Установеніе Главы (Авг. 29); в) и. Евениін (Сент. 16); г) Прав. Іову (6 Мая), д) Іоанну Евангелисту и пр. Арсенію (Мая 8); е) св. Епифанію Кипрскому (12 Мая); ж) и. Артемону, в) прор. Исаін (9 Март.). Второй, третій и седьмой изъ сихъ каноновъ только въ Слав, Минев надписаны именемъ Іоанна, —прочіе же и въ Слав, и въ Греч. печ. Минеякъ поставлены безъ имени сочинителя, Между не изданными же канонами Дамаскина Алляччи и Фабрицій поставляють след. каноны, которыхъ натъ въ печатныхъ Греч. и Слав. Минеяхъ: а) м. Конону, б) св. Лазарю; в) Өөөдөрү Тирону; г) и. Өөөөлү; д) Голину Колову. Аллачи говорить, что онъ видель и другіе не изданные каноны Дамаскина, а въ другомъ сочиненіи говорить о канона его Роману Сладкопънцу (de Synodo Photin. р. 543). Далъе въ печатныхъ Греч. и Слав. Мянеяхъ съ именемъ Іоанна монаха читаются след. наноны: а) на обновление Храма (Сент-13), б) на перенесеніе мощей св. Іоанна Злат. (27 Генв.), в) испов. Харитову (Сент. 28), г) прор. Елисою (14 Іюня); д) Ап. Ананін (Окт. 1), е) Ап. Андрею (Ноября 30), Григорію НЕССК. (Генв. 10), в) м. Өекат (Сент. 24), и) св. Ипполету (30 Генв.), і) м. Фотію и Аникитъ (12 Іюля), к) и. Леонтію (18 Іюн.), л) и. Іуліану (21 Іюн.), и) два ка-

воспёль въ песняхь, такъ говорить певець канона Дамаскину, чины святыхъ, чистую Богородицу, Христова Предтечу, также Апостоловъ и Пророковъ, вмёстё съ подвижниками мудрыхъ учителей, праведниковъ и мучениковъ". По симъ-то твореніямъ называли Дамаскина златоструйнымъ (хросорро́ас) и это имя вполнё принадлежитъ ему. Св. Ософанъ пишетъ: "Іоаннъ справедливо названъ златою струею, по обилію въ немъ благодати Св. Духа, текущей въ словахъ его и въ жизни "<sup>44</sup>). Октоихъ и нёкоторые каноны Дамаскина еще при его жизни стали вводить не только въ церкви греческія, ио даже въ сирскія, у яковитовъ и несторіанъ <sup>45</sup>). Карлъ в., принявъ октоихъ, велёль перевесть для пёнія особенно антифоны <sup>46</sup>). Своимъ октоихъ, дамаскинъ произвель великую перемёну въ чинъ богослуженія: по сему-то онъ вновь пересматриваль и уставъ іерусалимскій <sup>47</sup>) и мъсящесловъ <sup>48</sup>).

нона на соборъ Архангеловъ (8 Новб), в)Павлу Онв. (Генв. 15), о) Кириллу Алекс. (Генв. 18). Если присовокупимъ нъ сему, что и каноны на Рождество Христово, на Успеніе Богоматери называются то канонами Іоанна монаха были по преимуществу палестинскими праздничными днями: то съ увъренностію останемся, что каноны Іоанна монаха принадлежитъ знаменитому, но смиренному пъщу Дамаскину. Майо недавно издалъ Specil. гот. Т. 9 р. 713—719) каноны: а) Василію В., б) Іоанну Златоустому; в) Николаю Миръ-Ликійск. Чудотв., г) Ап. Петру, д) Георгію вм., е) м. Власію. Майо не сомніввается, что эти каноны принадлежать Іоанну Дамаскину, такъ какъ каждый надписанъ именемъ: Іосиче почодую. Къ этому должно прибавить, что и въ акростихъ каждаго изъ нихъ читается имя Іоанна. Впрочемъ въроятно, что первый манонъ (Василія В.) въ въкоторыхъ тропаряхъ изміненъ, потому что начальныя буквы средины канона не соотвітствуютъ акростиху. Такимъ образомъ число всѣхъ жаноновъ Дамаскина простирается до 64.

<sup>44)</sup> Chronogr. ad. 19 an. Leonis.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Assemani Bibl. Orient. T. 1 p. 166. 487. Bar-hebrens de Ethicis p. 1 c. 5 sect. 4.

<sup>46)</sup> Herbertus de cantu sacro T. 1 p. 268. 269. T. 2 p. 71.

<sup>47)</sup> Сумеонъ Солунскій пишеть, что посль Соеронія уставь св. Саввы вновь пересмотрыть и написань Богословомъ Дамаскинымъ (Dialog. cont haeres.) и что св. Савва и св. Дамаскинъ считаются по преимуществу составителями іерусалимскаго устава (отвыты Гаврінлу Пентап.). Нектарій натр. іерусал. (17 в.) справедливо замінаеть, что св. Дамаскинъ, пересматривая уставь св. Саввы, внесъ въ сей уставъ правила о канонахъ и самогласныхъ пісняхъ, составленныхъ имъ и св. Козмою. Ігросод. Ісор. в. 175. 1677. Ечетіт. Никонъ Черногорскій въ свое время (въ XI в.) писаль, что спесви іерусал. устава разнятся между собою, но что онъ по долговременномъ розысканіи, наконецъ по указанію Феодосія игумена Лавры св. Саввы, нашель въ Лаодикійской обители Спасителя древитишій списокъ іерусалимскаго устава; этотъ списокъ, говоритъ Никонъ, въ весьма давнее время посланъ быль изъ Лавры игуменомъ ея Никодимомъ Лаодикійскому Митрополиту. Никонъ, получивъ сей списокъ, положилъ его въ обители Сумеона Дивногорца для списыванія другимъ. (См. предувъд. къ. Типику и Слово 6 Типика, также Сл. 1. 7. 2). Между отличіями Іерусалимскаго устава отъ другихъ уставовъ Никонъ поставляетъ следующія: а)

Какъ историкъ, Дамаскинъ, кромъ сочиненія о ересяхъ, писалъ обширное восноминаніе о св. м. Артемію, на основаніи потерянной для насъ Церк. исторіи Филосторгія. Это сочиненіе заключаеть въ себъ драгоцівныя свіденія о событіяхъ 4 віка. Въ сочиненіяхъ о ересяхъ большую часть составляеть извлеченіе изъ Епифаніева сочиненія (о 80 ересяхъ); нісколько свіденій взято у Оеодорита и Тимооея Константиноп. (о 12 ересяхъ). Но есть свіденія, которыя принадлежать самому Дамаскину, въ томъ числів объ ученіи Магомета съ критикою противъ него. Всіже свіденія — кратки. "Письмо къ Іордану о постів предъ Пасхою" говорить о томъ, какъ проводила этоть пость і ерусалимская церковь 49).

По сему уставу полагаются всеночныя бдёнія. Это видимъ и изъ жизни пр. Саввы, описанной Кириломъ; сказавъ, что Савва положилъ, чтобы въ субботу совершалось служеніе въ одномъ,—а въ восиресный день—въ другомъ храмѣ, Кириллъ говоритъ: "положилъ тагже, чтобы въ томъ и другомъ храмѣ въ Восиресные и Госнодскіе праздники совершалось бдёніе съ вечера до утра непрерывно,—апарадвіятоє апо офѐ єю́с прой" (Ар. Cotelor. Monum. Т. 3 р. 263). 6) Положено великое славословіє: «Слава въ вышнихъ Богу», съ хвалитными стихирами. Хвалитным стихиры Октоиха извътстны; не говоримъ о другихъ; в) Кассіанъ пишетъ, (Instit. litb. 3 с. 4), что первый часъ ярисоединенъ во временамъ богослуженія въ его время (въ 5 в.) и именно въ Виелеемъ, и слъд. онъ составлялъ пренадлежность палестинскаго ускава; а никонъ съ своей стороны упоминаетъ, что первый часъ соединялся съ утреннимъ богослуженіемъ; тоже видимъ изъ жизниописанія св. Стееана Ар. Coteler. 4, 509.

48) Онъ извъстенъ по греч. спискамъ (Proleg. ad Opera S. Damasceni р. 44). Въ слъдованной исалтири тронцкаго архимандрита пр. Діонисія (17 в.) и въ изкоторыхъ другихъ спискахъ псалтырей и уставовъ мъсяцословъ называется составленнымъ по Іерусал. уставу св. Саввы; если же по отношенію къ уставу надобно прибавить мысль о перемънахъ, внесенныхъ Дамаскинымъ, то тоже надобно разумъть и по отношенію къ мъсяцослову. Созоменъ въ 5 в. (Н. Е. 5. 3) писалъ о церквахъ Газы и Констанціи (послъдняя—предградіе Газы и нначе называлась Маюмою), что та и другая имъетъ свои праздники въ честь мучениковъ, а слъд. и свои мъсяцословы. Дамаскинъ видълъ нужду установи ть единообразіе. Шольцъ въ недавнее время издалъ святцы константинопольскіе и іерусалимскія 10 в. (Мепоlogia 1823 Lips. 5); тв и другіе почти сходны какъ между собою, такъ и съ нынъшними краткими свяцами греческой церкви. Дамаскинъ писалъ еще: а) о Македонскихъ мъсяцахъ Т. 1 р. 577. 6) О разныхъ мъсяцахъ ibidem, в) пасхальный кругъ р. 579.

49) Восноминаніе о св. Артемій вядано на одномъ Греч. Майомъ іп Т. 4. Specil. гот. р. 240—297. Что касается до пов'єсти о Варасамю и Іоасафю (ар. Lipomanum in vit. Sanct Т. 5.), то напрасно ее приписывають Дамаскину. Она писана, какъ говорится въ ея загдавіи по н'якотор. греч. и слав. спискамъ, инокомъ Іоанномъ, путешествавшимъ по Эсіопіи, а по другимъ Іоанномъ архимандритомъ монастыря св. Саввы. Но Дамаскинъ не былъ ни архимандритомъ саввинскимъ, нн эсіопскимъ путешественникомъ. «Историч. Слово о рождествъ Христовомъ,» иногда надписываемое именемъ Іоанна Дамаскина, принадлежитъ Іоанну Евбейскому, простодущному писателю 8 въка.

# § 263. Козма Маюмскій.

Козма, епископъ Маюмы или Констанціи, что въ Палестинъ близь Газы, совоспитанникъ и другъ Дамаскина. Оставшись сиротою послъ обдинкъ родителей, Козма (ок. 676) усиновленъ билъ богатымъ, добрымъ вельможею Дамасскаго Калифа и получилъ вмъстъ съ его сыномъ образование лучшее у плъннаго инока Козим. Пока другъ и нареченный брать его находился при двор'в калифа. Козма быль тамъже; но потомъ въ 732 году вместе съ Іоанномъ удалился въ Герусал. обитель св. Саввы, гдв посвятиль себя уединеню и наставникъ-старецъ Козма. Еще прежде того Козма убъдилъ друга своего дъйствовать въ пользу православія, теснимаго въ имперіи Львомъ иконоборцемъ; въ пустынъ Козма съ большою свободою раздълялъ ученые труды Данаскина и, какъ говоритъ Іоаннъ іерусалимскій, ревностно ділиль любовь Дамаскина къ духовнымъ пъснямъ, "составилъ для Церкви сладкія стройныя п'всни, представляя въ тоже время изъ себя самаго стройную Псалтырь Духа Св. <sup>1</sup>). Окт. 743 году <sup>\*</sup>) Козма противъ воли своей поставленъ быль въ епископа Маюмскаго, но не отставляль братскихъ сношеній съ Іоанномъ. Іоаннъ посылаль къ нему при письмъ, по его желанію, свой : "источнивъ въдънія;" пустыннивъ писаль "къ пастырю преподобнъйшему и Богоугоднъйшему Отцу Козмъ, святъйшему Епископу Маюмскому о Господъ радоватися" св. Козма достигь глубокой старости и живъ былъ, когда Дамаскинъ въ 776 году скончался 2).

Іоаннъ Іерусалимскій, древнія Греческія Минеи, Менологъ, Никифоръ Каллистъ согласно говорятъ, что Козма, совоспитанникъ Дамаскина писалъ каноны и тропари; Кедринъ <sup>3</sup>) называетъ его пъснопънцемъ <sup>4</sup>).

<sup>4)</sup> Замѣчаніе Патріарха о времени и мѣстѣ составленія пѣсней св. Козмою подтверждается тѣмъ, что въ древнемъ изданіи пѣсней Козмы (Aldi Manucii hymni sacri 1501. Venet.) равно какъ и въ древнихъ ркп., пѣсни св. Козмы постоянно называются пѣснями Козмы іерусалимлянина.

<sup>\*)</sup> Въ 743 г. св. Петръ еп. маюмскій мученически скончался отъ рукъ магометанъ, какъ пишетъ Өеофакъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) О жизни св. Козмы жизнь Іоанна Дамаскина описан. П. Іоанномъ, Менологъ Василія, Минеи у Болланд. ad 14 Octob. p. 594 — 610. Память св. Козмы Окт. 12. По ркп. извъстна еще жизнь св. Козмы, писанная послъ Іоанна іерусал. Fabricii Bibl. grae. IX, 744.

<sup>3)</sup> Hist. p. 456. ad 10 an. Leonis Isauri.

<sup>4)</sup> Нъкоторые изъ поздникъ говоритъ (предисловіе въ слав. служебной Ми-

По словамъ Баръ-Еврен, пъсни св. Козмы вмъстъ съ пъснями св. Дамаскина введены были въ составъ Богослуженія даже въ церквахъ калдейскихъ и Месопотамскихъ 5). Козма пишетъ Свида, мужъ высовій—дышетъ мусикійскою гармонією; пъсненные каноны Іоанна и Козми не имъли себъ равныхъ между гимнами другихъ пъснописцевъ. Сей отзывъ былъ отзывомъ всёхъ о Козмъ въ церкви греческой 6).

Полныхъ каноновъ, съ стихирами св. Козми, доселв известно 12 1).

неи Сентябрской изд. 1607. друг. Слав. кн. даже саче, Инновентій въ Ц. Исторів), что Козиа наставникъ былъ творцемъ тахъ каноновъ, которые извастны подъ виснемъ Козиы Герусалимскаго, или Козиы Монаха. Конечно Козиа старшій могъ писать и гимны и наставленія; но писаль ли что нибудь, неизвастно; между такъ по всамъ памятникамъ древности каноны принадлежатъ Козив младшему, Маюмскому Пастырю. Сл. пр. 6. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) De Ethicis P. 1. c. 5. sect. 4.

<sup>6) «</sup>Начальника пъснописцевъ, равнаго учителямъ, върный образенъ духовныхъ пъсней стройныхъ, трубу доброгласную.... Козму пъснями хочу укращать». Греч. служба ар. Bolland. ad 14. Octob. р. Ненявъстный сочинитель исопемень (ісофіфа равной судьбы): Косра $\tilde{\alpha}$  (ф $\alpha$ =531),  $\tilde{\alpha}$  (ф $\alpha$ =531),  $\tilde{\alpha}$  от ха $\tilde{\alpha}$  отіχос, Косра $\tilde{\alpha}$  ахв $\tilde{\alpha}$  мора фурбрада. Стихъ можетъ быть такъ переведенъ: «говоря о Козив разумъю лиру». Boissonade Anecdota graeca Vol. 2. р. 460. Рагіз, 1830.

<sup>7)</sup> Въ рип. Слав. службъ св. Козиъ такъ воспъвается св. Козиа: «Слова твог какъ сотъ сладкій явились для благочестивыхъ сердецъ, поющихъ крещеніе Спасво, Срптеніє и отпущеніє Сумеона.... Какъ на ділів представиль ты блаженный воскресеніе Лазарево, хвалу дътей и зависть Іудейскую. Какъ высокій унокъ Козна описаль ты вечерю, на коей Господь предаль живоносныя тайны, и страшное нечестивое предательство Іудино.... Прочистыя описаль ты страсти, погребеніс и возстаніе, Преображеніе Христово». Наконецъ еще въ двухъ тропарахъ Козна называется павцемъ воплощенія Божія и воздвиженія Креста Христова (Пергам. Слав. Минея на Октябрь въ Сергіевой Лавръ). Акростяхъ канона св. Козмъ: «Козму восхваляю пъснотворца подобно» показываетъ, что канонъ написанъ тъкъ же, къмъ написанъ предъидущій канонъ; а сей последній—канонъ м. Лукіану—принадлежить Ососану начертанному. На греч. сін два канона съ канономъ Козим ва нед. Вай въ Париж. ркп. (соd. 1272). О канонъ Козмы на Успеніе Богоматери говорится въ другой Греч. службъ св. Козиъ: Acta Sanct. ad 14 Octobr. р. 608. Семь праздничныхъ каноновъ, 5 трипъсицевъ и 2 четверопъсица Козмы изданы были еще въ 1501 г. Альдомъ Мануччи, и они же вивств съ стихирами напеч. въ 13 т. Галландовой Библіотеки: но последній издатель сомневается, не принадлежать ли четверопъсицы и стихиры, изданные имъ изъ Тріоди и Анеологіона, другому Кових; сомивніе напрасное! Пр. Ософанъ признаваль ихъ за песни св. Козмы, какъ видли выше. Въ Христ. Чт. 1831 г. 1832. 1834—1837, помъщены въ Русскомъ переводъ каноны по изданію Галланда: на Рождество Христово, на Богоявленіе, на Срътеніе, на нед. Ваій, на вел. Четвертовъ, на воздвиженіе креста, на Успеніе Боговатери. Кромъ того въ Минеякъ его каноны: а) Іосифу Обручнику, Давиду Царю в Іакову-Козмы монаха (26 Дек.); б) Вм. Георгію-Киръ Козмы (23 Апр.); в) Грягорію Богослову (Генв. 25). Первые два канона посвящены Святымъ Палестинскимъ что и остественно было для св. Козмы. Въ рки. Вънской Библіотеки (cod. Theolog-299) помъщенъ умилительный канонъ во Христу Господу-твореніе Козмы: "пє́у-

Между ними торжественностію и священными восторгами преимущественно отличаются каноны на недълю Ваій, на Успеніе Богоматери и на Воздейженіе честнаго креста. По отношенію къ симъ пъснямъ св. Козма преимущественно достоинъ имени труби доброгласной, которымъ почтенъ онъ въ перковныхъ пъсняхъ. Канонъ на Рождество Христово замъчателенъ тъмъ, что онъ заимствованъ изъ Слова Григорія Богослова на то же событіє; Богослову пъснопъвецъ написалъ и особенный канонъ (Генв. 25).

Кром'в полныхъ каноновъ св. Козм'в принадлежать *трипъснцы* на пять дней страстной седмицы и *четверопъснцы* на субботу Ваій и на великую субботу.

Въ древнемъ Кондаварів читаются еще ивосъ и 14 кондавовъ на Успеніе Богоматери съ акростихомъ: той тапегой Косий в). По формъ это тотъ родъ пъсней, который извъстенъ былъ до введенія каноновъ, какъ это между прочимъ видно изъ пъсней Романа сладкопъвца.

Наконецъ, св. Козма участвовалъ въ образованіи осмогласника друга своего, когда канономъ съ ирмосами положено было основаніе для новаго рода пъсней <sup>9</sup>)

Изв'встны еще псалмы Давида, переложенные въ ямбические стихи Св. Козмою <sup>10</sup>), его же письмо въ Григорію авв'в окскаго монастыря <sup>11</sup>), изъясненіе пов'встей приводимыхъ въ стихахъ св. Григорія <sup>12</sup>).

## § 264. Тарасій П.

Тарасій патріархъ конст. сынъ префекта и сенаторъ. Онъ сынъ сенатора избранъ былъ (въ 784 г.) въ патріарха, но по ревности къ православію не иначе согласился на избраніе, какъ съ тъмъ, чтобы для утишенія бури иконоборной созванъ былъ вселенскій соборъ. Соборъ созванъ былъ въ Никев и подъ распоряженіемъ Тарасія почитаніе св.

Вос µог борйски ходе кадартихов, т. е. плачъ исправительный подаждь мив слове» и пр. Сего канона изтъ въ печ. церк. службакъ. Въ нынашней служба изтъ и конца на Преображение Господие, о которомъ говоритъ св. Ососанъ.

<sup>8)</sup> См. въ Моск. Сунод. Библ. хоубауа́рюу ркп. № 437. al. 21. XII в.

<sup>9)</sup> Въ семъ смысле Кедринъ навываетъ св. Дамаскина и Козму μελωδαί, т. е. сочинителями мелодій, напевовъ, для церковныхъ песней; а въ церк. службе (пр. 6) Козма называется начальникомъ песнопевцевъ. Въ Оксеордской Библіотеке (Bodlei cod. 110) хранится «Октоихъ Козмы и Дамаскина съ толкованіемъ Өеодора Продрома».

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Lambec. comm. vind. 3, 103. 4, 216.

<sup>11)</sup> Bodleian. cod. 297. 299.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Изд. Майемъ Specll. rom. I, 2. Opera S. Gregorii, ed. Migne, Т. 4. р. 341—680. Въ службъ (пр. 7) не разъ говорится, что св. Козма обличалъ иконоборную ересь. Но такого сочиненія ныяв не видно.

иконъ ограждено было правилами. Св. Тарасій скончался въ 806 году 1).

По свидетельству синкелла его, онъ быль образовань и любиль образованность. Въ дъяніяхъ вселенскаго собора помъщени его: а) защитительное слово въ народу, свазанное въ день вступленія на васедру 2); б) Посланіе въ Имп. Константину и Иринв 3); в) окружное посланіе въ восточнымъ патріархамъ <sup>4</sup>); г) Письмо въ игумену Іоанну <sup>5</sup>); д) два посланія въ П. Адріану <sup>6</sup>). Второе изъ нихъ, протист симоніи, введено было въ составъ церковныхъ правилъ 7). Въ первоиъ посланін въ "святвишему и блаженнвишему брату и сослужителю", П. Адріану, который пышно описаль римскаго епископа въ своей грамиатъ, св. Тарасій, сказавъ о препятствіяхъ, бывшихъ для соединенія собора, пишеть: "наконецъ пришли всв Епископы въ городъ Никею, съ легатами Рима и наибстниками восточными и всёмъ сидящимъ на соборѣ благоразсудилось избрать главою самаго Христа; на святомъ престоле положено было Еванчеліе, которое и внушило всемъ собравшимся судить правый судъ. Мы повельли напередъ по нъкоему преимуществу прочесть письмо твоей святыни, потомъ грамматы восточныхъ Патріарховъ. Христосъ, Богъ нашъ, сущий камень, на коемъ мы утверждены, не позволиль далье быть расторгнутымь своему нешвенному хитону, т. е. своей Касолической Церкви, Имз и на Немз основанной". — Такъ скромно и вивств двльно учить забывчивую суетность папы блаженный патріаркъ в).

## § 265. Өеофанъ Сигріанскій.

*Оеофанъ Сигріанскій* авва, испов'єдникъ и частію сотрудникъ св. Тарасія, родился въ Константинополі (758 г.) 1). По смерти отца,

жизнь его описана синкелломъ его діакономъ Игнатіемъ, въ последствія епископомъ. Жизнеописаніе у Болланда аd. 25. Герг. тоже въ Четьи-Минеть 25 Февр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ 1 двян. ар. Harduinum 4. 23 Mansi 12. 385.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ 7 дъянія, Hard. p. 471. Mansi 13. 399.

<sup>4)</sup> Въ 3 дъянія, Hard. p. 136. Mansi 12, 1119.

<sup>5)</sup> Въ 8 двянія, Harduini р. 520, Mansi 13, 461.

<sup>6)</sup> Въ 8 двянін, Harduini р. 508. 518.

<sup>7)</sup> Beveregii Pandecta T. 2. Oxon. 1672. Leunclavii Ius graeco-rom. lib. 3. p. 190. Дополненія издаль Hardt in Aretins Beiträgen. P. 4. 1804, На славян. въ муз. Румянцева, стр. 282. 292.

<sup>8)</sup> Кромъ того извъстны по ркп.: а) бесъда на введеніе Приснодъвы во Храмъ. (Biblioth. Coisl. p. 212 Алляцій de Symeonibus p. 113); б) письмо къ Епископамъ Сицилійскимъ (Taurin cod. 105 Catal. p. 196. 162); в) письмо къ Епископамъ—о Св. Духъ (Bandini Catal. Т. 3. p. 324. cod. 8. plat. 86). Первая бесъда на славянът уз. Румянцева стр. 668. 702.

<sup>4)</sup> Жизнь его описывали: Menologium Basilii ad. 12 Martii; два греч. жизнеопис.: одно современника, другое Метафраста у Геншенія ad 12 Martii.

префекта острововъ эгейскихъ. Имп. Копронимъ принядъ сироту подъ свою опеку; Левъ Хазарянинъ заставилъ Исаака (такъ звали Ософана въ мір'в) вступить въ супружество съ дочерью патриція Льва; но боголюбивый юноша въ первый же день брака взилъ слово съ юной жени своей хранить цівломудріє; Императоръ, не любившій дівства, чтобы отклонить Исаака отъ намъренія удалиться въ пустыню, послаль его въ Кизикъ, потомъ помъстилъ его въ своей гвардіи. По смерти Льва (780 г.), отославъ супругу въ монастырь, Исаакъ удалился въ Полихроніеву обитель, гдів на берегу мраморнаго моря, въ уединенной келлін, послів модитвы занимался чтеніемъ и списываніемъ книгъ. Потомъ на свое иждивение выстроилъ два монастыря и былъ игуменомъ одного изъ нихъ ") На 7 вселенскомъ соборъ св. Өеофанъ былъ однимъ нзъ ревностныхъ дъйствователей. При Имп. Львъ Армянинъ св. II. Никофоръ (815 г.) на пути въ заточение заочно преподалъ благословеніе "испов'вднику Ософану", тогда какъ Ософанъ, также не видя его, отдаваль ему почесть кадильнымь куреніемь 2). Въ следь за темъ Императоръ иконоборецъ требовалъ отъ Өеофана и ласкою и угрозами согласія съ его мыслями; Оеофанъ отвічаль письмомъ не по его мыслямъ, и св. старца недвижимаго отъ болвани, сковавъ отправили въ столицу, а монастырь предали огню; не побъдивъ въры его словами, хотвли побъдить скорбями темницы, держали въ ней два года, потомъ послали въ заточение въ Самоеракию, гдф (въ 818 г.) скоро и скончался св. исповъдникъ 3).

Св. Өеофанъ оставилъ послѣ себя *хронографію* <sup>4</sup>), въ которой описалъ событія Церкви и имперіи съ 285 до 813 г., слѣдуя хронологіи александрійцевъ, отстающей отъ обыкновенной 8 годами; Өеофанъ докончилъ такимъ образомъ трудъ, начатый другомъ его *Георгіємъ* Синкелломъ, который довелъ свою хронику отъ сотворенія міра до 285 г.

Въ хронографіи Ософана не столько точности хронологической, сколько обилія историческихъ событій; первой нельзя искать у преподобнаго и потому, что сочиненіе его, какъ пишетъ онъ, писано во время гоненія, когда не доставало ему ни способовъ, ни времени повърить счисленія лътъ памятниками. Что касается собственно до исторической части сочиненія, то она превосходна особенно по богатству содержанія.

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Монастырь сей въ Пропонтидъ назывался по мъсту µеλα—аүром и отселъ самъ преподобный называется Сигріанскимъ.

<sup>2)</sup> О семъ кромъ жизнеоп. Зонара I. 3. annal. Кедринъ, Гликасъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Память его 12. Марта.

<sup>4)</sup> Она издана grae. et lat. Говромъ и Комбесизомъ 1655 въ Парижъ; int. Script. Byrantinos (ed. Venet. 1727. XXIV. et Tam. Supplem. Romae 1777. s.) Гоарово изданіе—неисправно, какъ показаль Геншеній (Praelimin. ad. T. 3. Act. Sanct. Martis).

Краткость и ясность, не всегда впрочемъ безъ повтореній одного и того же, и різдко безъ простоты въ слогів, составляєть отличіе ея. За достовірность исторіи ручаєтся тщательность, съ какою собираємы были свіздінія изъ историковъ и ораторовъ 5). Библіотекарь Анастасій не только читаль хронографію, какъ писаль онъ, но большую чать ем помістиль въ своей исторіи 6).

### § 266. Никифоръ Патр., Исповъдникъ.

Никифорт патріархъ констант. и испов'ядникъ, украшеніе выка и каседры. Высокое происхождение даровало ему средства получить высокое образованіе; а дарованія и свіддінія доставили ему місто секретаря при дворъ Ирины; въ семъ званіи, какъ уполномоченный императора, онъ присутствовалъ на 7 вселенскомъ соборв, гдв показывалъ ревнованіе къ святынь, къ радости отцевъ. Отяготясь шумною жизнію двора, онъ оставилъ его и велъ жизнь сокровенно-подвижническую для Бога и наукъ, пока перковъ константинопольская въ 806 г. не возвела его на степень патріарха. Во время посвященія онъ держаль въ рукть свое исповедание веры и потомъ положиль его въ алтаре, какъ знакъ объта душевнаго-хранить истину Церкви. Принявъ управление Церковів, онъ немедленно обратилъ внимание на поведение духовенства и приняль мъры противъ разврата. Желая действовать не одною строгостію, онь приняль въ общение перковное эконома Іосифа, вънчавшаго незаконный бракъ; за это онъ подвергся строгому нареканію со стороны Өеодора Студита и Платона; онъ надъялся извинить дъло властію Собора (809 г.). но напрасно; миръ возстановленъ изгнаніемъ Іосифа. Затімъ послівдоваль исповеднический подвигь его. Левъ Армянивъ виделъ, что безъ Никифора начего не можетъ сдълалъ въ пользу своего опредъленія протявъ ивонъ; онъ употребилъ все-и ласки и угрозы, чтобы склонить его на свор сторону; св. Патріархъ отвічаль: "напрасны труды твон, Государь! мн не можемъ изменить древняго преданія, тим чтимъ изображенія Святыхъ, какъ Крестъ и Евангеліе". Патріархъ показываль несогласіе противниковъ съ самими собою, оправдывалъ почитание Святыхъ, убъждалъ оставить Церковь въ поков. Левъ отважился хитростію ослабить уваженіе къ святынь, -- св. Патріархъ модился и наставляль народъ. Въ 814 г. Императоръ собралъ соборъ, почти изъ единомышленныхъ себъ епископовъ, выгналъ Патріарха и друзей его изъ собранія, когда тотъ увъщаваль не безпоконть церкви; чрезъ нъсколько дней

<sup>5)</sup> Объ втомъ говоритъ самъ Өеофанъ въ предисловін къ Хронографіи.
6) Самъ Анастасій пишетъ, что читалъ ее (Epist. ad Johan. dracenum), во сличеніе показываютъ, что онъ просто перенесъ ее въ свою исторію. Кедринъ талже много пользовался трудомъ Өеофана.

епископы позвали его на соборъ; Патріархъ велёлъ сказать, что они не имъютъ права быть судьями въ его области. Епископы объявили его лишеннымъ сана, а Императоръ послалъ въ заточеніе. Св. Патрірахъ не преставалъ дъйствовать для истины и оставаясь въ заточеніи до гроба;—онъ скончася въ 818 г. 1).

#### § 267. Сочиненія его.

Св. Никифоръ былъ необыкновеннымъ явленіемъ своего времени по свёдёніямъ и дарованіямъ, какими былъ украшенъ.

Онъ оставиль послъ себя сочиненія: 1) Историческія: а) краткая *исторія* его обозр'вваеть событія со времени убіенія Маврикія до времени Константина сына Имп. Ирины <sup>2</sup>); б) *Хронологія* содержить показанія леть: аа) патріарховь и парей (евр. перс. римск.) до Миханда косноязычнаго, съ хронологическою и ролословною таблицею Валентиніанова рода и супругь императоровь; 66) судей израильскихь и первосвященниковъ ветхозав'ятныхъ; вв) патріарховъ четырехъ каседръ, съ прибавленіемъ гг) списка книгъ каноническихъ и апокрионческихъ 3). И. Фотій, строгій вритикъ, относить исторію Никифора въ превосходнымъ сочиненіямъ по слогу и строгой върности историческихъ свъдъній 4). Послівднее преинущество надобно отнести и въ хронологіи. 2) Догматыческія сочиненія: а) письмо въ П. Льву III съ испов'вданіемъ въры 5), и споръ съ Имп. Львомъ въ защиту св. иконъ 6); б) Апологія и четыре антирретика за православіе сочиненія общирныя, основательныя, богатыя историческими свёдёніями. Вандурій, приготовлявшій эти сочиненія къ изданію, пишеть: "здёсь обнаружены всё нечестивыя мысли иконоборцевъ, всё замыслы ихъ тайные, и преследуются критивою самою внимательною; въ этомъ отношении доселъ еще ничего подобнаго не писано. О второмъ Никейскомъ соборъ предлагаются такія свідівнія, какихъ ніть ни въ одномъ собраніи соборныхъ

<sup>1)</sup> Жизнь Св. Никифора описана ученикомъ его Игнатіємъ твиъ же, который описаль жизнь Св. П. Тарасія; жизнеоп. у *Болланди* ad 13. d. Mart. Извлеченіє въ Чет-Мин. 2. Іюня.

<sup>&#</sup>x27;) Изд. Nicephori P. historia grae. lat. ex recensione Petavii 1616. Paris S. повторено въ 1 т. Византійскихъ писателей. Georgius Sincellus et Nicephorus, grae. lat. c. emendat ex recens. *Dindorfii* 2 Vol. Bonn. 1829.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Лучшее пзданіе: Nicephori P. Chronographia brevis, grae. lat. ed. ab. A Crednero P. 1. 2. Gissae. 1832. 1838; прежде того издаваля Гоарз (Georgii Sincelli chronographia et Nicephori P. breviarium chronol. Paris 1652), Бандурій (Ітрегіит огіепtate Paris 1711), Линдорфз (пр. 2).

<sup>4)</sup> Biblioth. cod. 66.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Изд. Ляббеемз in collect. concil. T. 7. p. 1205. grae. lat. Бароніємъ in Annalib. ad. an. 811.

<sup>6)</sup> Изд. Комбефизом: Origin. Constantinop. Paris 1664. 4.

дъяній, и которыя предлагаетъ современникъ. Весьма много приведено мъстъ изъ Отцевъ и учителей церкви, мъстъ досель неизвъстныхъ; притомъ свидътельства приведены не безъ разбора, напротивъ Патріархъ, разсматриваетъ подлинность сочиненій со вниманіемъ и приводитъ ее въ ясность". Къ сожальнію такія превосходныя сочиненія остаются почти неизданными. Намъ остается пользоваться только немногими отрывками ихъ 7).

"Преданіе, говорить св. Патріархь, которое святая, Вожія Каеолическая и Апостольская Церковь и всё Христіане сохраняли издревле и сохраняють, они (яконоборды) отвергли и ниспровергли. А всёмъ явно, что древнее преданіе Церкви весьма важно, очевидніве и сильніе всякаго доказательства. Такъ учать св. Отцы наши, сліддя Апостольскимъ изреченіямъ. Ибо великій Апостоль повеліваетъ сохранять преданія, которыя, какъ говерить, приняли вы на письмів и безъ письма и если кто благовіствуєть вамъ противное сему, анасема да будеть".

«Они отвергають святие вселенскіе соборы: первый отвергають потому, что принимають за учителя Евсевія Памфила, начальника аріанской ериси.... они подлежать анасем'я третьяго Собора. Ибо сей третій Соборъ пропов'ядываль, что Христось Богъ нашъ по плоти есть описуемъ, а не принимающихъ того предали анасем'я. Подлежать они анасемамъ и святаго четвертаго Собора, который училъ нась, что Господь нашъ и Богъ Інсусъ Христосъ изъ двухъ естествъ и въ двухъ естествахъ, но съ единствомъ личности, совершенный по Божеству в совершенный по челов'ячеству; а это значитъ тоже, что испов'ядывать, что Онъ неописуемъ по Божеству и описуемъ по челов'ячеству; такъ

<sup>7)</sup> Бандурій объщался издать всё эти сочиненія вполнъ и успъль издать тодько краткое описаніе икъ. По его описанію св. Никифоръ писалъ: а) Апологетикъ за Православную втру въ 83 главахъ и 3 частяхъ; въ 2 частяхъ разсмотрвлъ въ хронодогическомъ порядкъ свидътельства В. Завъта. б) Антирретикъ въ 3 кингахъ противъ Мамоны, т. е. противъ Константина Копронима и его указовъ; ваъ 3 книги Өеофанъ помъстиль въ своей хронографія повъствованіе о Копронимъ; два отрывка изъ 2 кн. и одинъ изъ 3 кн. изданы Комбеонзомъ (Auct. Bibl. Patr. T. 1. Paris. p. 267-280. T. 2. p. 603-310. T. 1. p. 277). e) Anmuppemuks upoteb Евсевія и Еппоанія въ 2 книгахъ: въ первой о жизни и учеліи Евсевія кесар., во второй ученіе ложнаго Епифанія о иконахъ. 1) Антирретикъ противъ дерзавшихъ пиеновать икону идоломъ, въ 40 главахъ. д) Антирретикъ въ 2 частяхъ: въ первой опроверженіе незаконнаго опредъленія оставившихъ Касолическую и Апостольскую Перковь и склонившихся къ уничтожению воплощения Бога Слова; во второй 20 главъ. Къ этому сочинению относятся четыре статьи испов. Никифора, изданныя въ латин. переводъ Канизіемъ (Antiq. lection. T. 2. P. 2. ed. Basnagii): aa) 12 главъ противъ начальниковъ отступничества въ учени о воплощени Христововъ; 66) 10 апологическихъ докавательствъ на то, что икона не ниже креста; ее) о Херувимахъ Мочсея; 13) о вконахъ. Греч. текстъ первыхъ двухъ статей изд. *Майомъ*: Specil. rom. T. 10. cs. Fabricii Bibl. grae. 6. 640. s. Oudini Comm. 2. 13-19.

какъ иначе не можетъ быть совершенства въ обоихъ. Между тёмъ они отвергая Соборъ усвояютъ Ему неописуемость во всемъ. Они отвергаютъ и то, что постановлено и опредёлено святымъ шестымъ Соборомъ. Сін Богоносные Отцы нашли, что нёкоторые на честныхъ иконахъ пишутъ агнца, изображая Агнца Христа, вземлющаго грёхи міра, то сей какъ образъ и тёнь тайны домостроительной отменили, а благодать и истинну предпочли и положили, что отселе Спаситель долженъ быть изображаемъ только въ видё человёка" 5).

Сего довольно, чтобы видёть, въ какой тёсной связи поставляеть св. Никифоръ ученіе о св. иконахъ съ неприкосновенными догматами вёры и какъ глубокомысленны рёшенія его.

3) Изв'ястны и каноническія писанія богомудраго Пастыря Церкви, и именно 37 правила, каноническое посланіє съ 16-ю правилами <sup>9</sup>), и 17 краткихъ правила <sup>10</sup>). Правила св. Нивифора столько же свидательствують о его мудрости, сколько о его пастырскомъ благочестій; они весьма важны для исторіи права и обрядовъ св. Церкви.

## § 268. Өеодоръ Студитъ.

Осодоръ по монастирю Студить, качочоч погутує, племяннивъ св. Романа. Родясь отъ благороднихъ и богатихъ родителей (отець его былъ сборщикомъ царскихъ податей), Өеодоръ въ юности получилъ корошее образование и потомъ усовершался чтениемъ лучшаго и жизнию. "Өеодоръ, говоритъ св. Димитрій, еллинской премудрости учася быстъ риторъ прекрасенъ и философъ изряденъ, въ божественныхъ догиатахъ бъ искусенъ" 1). На 22 году жизни онъ и супруга его Анна посвятили себя иноческой жизни 2). Өеодоръ вмъстъ съ дядею удалился въ уединенное мъсто Саккуденъ, сдълавшееся потомъ однимъ изъ знаме-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Отрывокъ изъ 4 антирретика, изданнаго Канизіемъ (antiq. Lect T. 2. P. 2. T. 14. Bibl. Patr. Lugd. y Mas: Specil. rom. T. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Тв и другія изданы *Котельером* Monum. Eccl. grae. Т. 3 р. 445 s. Въ вънской рип. (cod. 35 Kollari supplem. ad Lambecii comm. р. 321) первыя—поливе и въ числъ 65; Манси (Т. 14. conciliorum) издалъ ихъ въ числъ 69; но у пего нъкоторыя помъщены вдвойнъ. *Гликасъ* (Hist. р. 294) приводитъ 51 правило св. Никвеора.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Изд. in jure graeco-romano *Leunclavii* lib. 3. p. 195. in Zonarae comment. ad canones concil.

<sup>1)</sup> четь-мин. 11 Ноябр. Святитель сдёлаль извлечение изъ пространнаго описанія жизни пр. Өеодора, сочиненнаго ученикомъ преподобнаго Миханломъ. О пр. Өеодора крома того говорять Өеостерикть въ жизни пр. Никиты и жизнеописатели пр. Никиты Студ., св. Никифора и Өеофилакта. См. Acta Sanct. ad 4 Febr. 18 Mart. 3 April.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Объ этомъ самъ онъ въ 115 эпиграммв.

нитыхъ монастырей, лежавшихъ около Константинополя. Здёсь онъ предаль себя самымъ строгимъ подвигамъ иночества посту, бавню, самоотреченію; неутомимо изучаль св. писаніе, толкованія Отцевь и особенно творенія вел. Василія. Въ 794 г., еще при жизни дяди, должевъ онъ былъ, противъ воли своей, принять на себя управление Саккуден-. скимъ монастыремъ и какъ бдительный начальникъ онъ скоро заставилъ иноковъ, не оставлявшихъ жизни мірской, жить иночески. Потомъ онъ явился сивлымъ обличителемъ Имп. Константина въ противузавонновъ расторжени брака и вступлени въ новый съ Осодотою. близкою родственицею св. Романа, и след. самаго Осодора. За ласками которыми хотъли пріобръсть благосклонный его отзывъ о семъ дълъ, слъдовали жестокія истязанія; въ 796 г. едва живой вивств съ 10 монахами онъ сосланъ въ Солунь 3). Въ следующемъ году, по смерти Константина, вызванъ Ириною и въ 798 г. поставленъ начальникомъ Студіева монастыря 4); здёсь онъ собраль братій болёе 1,000 человёвь; ввель точный во всемъ порядовъ, завелъ около монастыря учелища для детей; подавая примъръ братіи, самъ, какъ говорить ученикъ его Михаилъ, важдый день занимался то рукописями, то вмёсте съ прочими отправдяль черныя работы. Но искушение было уже готово. Имп. Нивифорь не только самъ былъ расположенъ къ павликіанству, но теснилъ н тъхъ, которые были неодинаковыхъ съ нимъ мыслей; онъ заставилъ Патріарха разрішить Іосифа, вінчавшаго Константина съ Өеодогою.— Өеодоръ говорилъ, что безъ покаянія не следуеть разрешать преступника, и, не расторгая союза духовнаго, не хотвлъ служить съ Патріаркомъ, когда служилъ экономъ Іосифъ; Осодора послали въ 809 г. въ заточение 5). Но онъ и въ заточении свободно писалъ на востовъ и на западъ противъ нарущителей законовъ церковныхъ 6). Въ 811 г. возвратили его изъ заточенія. Когда Левъ Ариянинъ, ръшась обнародовать указъ противъ инокопочитанія, созваль въ 814 г. соборъ, дабы вытребовать согласіе на свое нам'вреніе, св. Феодоръ между прочить сказаль: "не нарушай, Императоръ, мира Церкви. Апостолъ сказалъ: Богъ поставиль въ Церкви иныхъ Апостолами, другихъ Проровами, ивкоторыхъ Пастырями и Учителями для созиданія Церкви, но не упомянуль о Паряхъ. Оставь Церковь Пастырять и Учителять. Когда же не такъ,

<sup>3)</sup> Epist Theodori 3.

<sup>4)</sup> Студійскій монастырь основань быль Студіемъ рамскимъ вельможею въ 5 въкъ при Имп. Львъ 1. Крестоносцы разрушели его: но Константинъ, братъ Имп. Андроника старшаго, великолъпно возобновлялъ его и обвелъ каменною стъною; великолъпный Студійскій храмъ съ коринескими колоннами изъ зеленой яшмы, между сединбашеннымъ замкомъ и песочными воротами, обращенъ въ мечеть. См. путешествіе Всеволожскаго, ч. 1. стр. 189. Du—cangii Constant, р. 103. 104.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Epist. 20. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Epist. 3. ad. P. Leonem.

то повёрь, что еслибы и самъ Ангелъ, сойдя съ неба, сталъ извёщать истребленіе въры нашей, не послушаемъ и его". Левъ разогналъ Отцевъ по разнымъ мъстамъ, въ заточеніе; Патріарха низвелъ съ престола; правовърные подверглись лютымъ бъдствіямъ; Церковь изнемогала въ скорбяхъ. Өеодоръ, дабы воодушевить угивтенныхъ друзей православія, въ недълю вай торжественно совершилъ крестный ходъ съ иконами около монастыря. Стройные лики иноковъ пъли: "Пречистому твоему образу нокланяемся, Благій!" Левъ, узнавъ о томъ, излилъ на исповъднива львиную лютость: после пытокъ кровавыхъ послалъ въ Метопъвъ мъсто болотистое и заперъ въ гнилую темницу; а въ 815 г. перевель въ Анатолію въ Бонить и запретиль для всехъ входъ къ Өеодору. Өеодоръ посланіями продолжаль утешать и наставлять разсеянныхъ страдальцевъ православія; писалъ въ патріархамь александрійскому, іерусалимскому—къ пап'в римскому—убъждая действовать въ пользу православія борцевъ обращались къ православію; и за это исповъдника избили палнами и избитаго бросили въ сырую темницу - томиться отъ голода и жажды. Страданія его доходили до крайности; но онъ украпляль себя молитвою и пріобщеніемъ св. Тамиъ <sup>8</sup>). Одно изъ писемъ его передано было Льву, и Осодора снова подвергли столь жестокой пыткъ, что онъ остался почти мертвымъ, весь покрытый ранами и кровію; три мізсяца боролся онъ со смертію и еще раны не закрылись, какъ привазано было (въ 819 г.) перевесть его въ темницу смирнскую и здёсь опять велёно было дать ему сто ударовъ. Въ 820 г. Левъ убитъ. Михаилъ Травлій возвратилъ православныхъ изъ заточенія: впрочемъ Өеодоръ не долго оставался въ Константинополъ; Михаилъ не любилъ образованія и жилъ какъ язычникъ, безъ въры въ жизнь будущую. Өеодоръ не хотълъ быть свидьтелемъ разврата и удалился въ уединенное мъсто Аврить. Передъ смертію онъ повельль ученикамъ пъть: блаженни непорочніи въ пути, ходящи въ закони Господни и самъ пълъ: во въкъ не забуду оправданій твоих; съ этою піснію предаль Богу духь свой, на 68 г. жизни своей (въ 826 г).

#### 🗣 269. Сочиненія его.

Св. Өеодоръ писалъ много сочиненій: слова, оглашенія, письма, жаноны и стихиры, эпиграммы, жизнеописанія; но досель издана едва ли половина сочиненій его  $^9$ ).

<sup>7)</sup> Epist. 2. Epist. 14. p. 402. 567. p. 300. 302. 399.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Epist. 34.

<sup>\*)</sup> Селье (Histoire d. Eccl. Litterat.) писаль: «Монахи Сенъ-Маврскіе готовили из наданію собраніе сочиненій св. Осодора въ подлинник и съ латин. перево-

Главное направление сочинений строгаго подвижника-назидание нуин во спасеніе: "не пышныя слова, не нарядныя выраженія сокрушають сердце, но слово смиренное, составленное на пользу и по всему здравое; такое слово-предпочитаю я всякой учености, всякому нажному стихотворенію, трогающему одинъ только слухъ"; такъ самъ говорилъ живый и по смерти праведникъ въ видъніи тому, кто пересталь было читать писанія его, потому что, какъ думаль, писанія его безъ красоть ораторскихъ 10). Что касается до наружныхъ совершенствъ слова; то нельзя сказать, чтобы оглашенія св. Өеодора, равно и другія сочиненія его, были лишены ихъ; не говоринь объ эпиграммах его, изъ которыхъ многія отличаются изяществомъ. Пр. Осостериктъ, одинъ изъ близкихъ по времени къ пр. Өеодору, именовалъ его "пламеннымъ учителемъ Церкви". Это свойство отражается на сочинениять его; всё онъ писаны подъ вліяніемъ пламенной ревности въ душевному спасенію, и слъд. красноръчіе естественныхъ движеній сердца благочестиваго не можеть не быть принадлежностію твореній преподобнаго.

Если мы отличимъ во многочисленныхъ сочиненіяхъ пр. Оеодора сочиненія догматическія: то должны отнести сюда разв'я только сочиненія его объ иконахъ—каковы: догматическая книга съ тремя антиретиками противъ иконоборцевъ, семь главъ противъ иконоборцевъ 11) и многія изъ писемъ, изображающія исторію иконоборства 12).

домъ. Въ этомъ собранія поміщены были большой и малый Катихивисъ, множество Панегириковъ, наставленіе о Эпитиміямъ, Уставъ Студійск. монастыря, житіе св. Арсенія, множество сочиненій, относящимся къ церковной службі,—Ирмологій, късколько самогласныхъ пізсней, нізсколько каноновъ, между прочимъ тропари, самогласные стихиры и каноны на св. Четыредесятницу». Но это изданіе, прибавляєть Селье, остановлено было ужасами революціи. Извізстное изданіе сочиненій св. Оеодора—Сирмондово: Oper. omn. Sirmondi Paris 1696. Т. 5 повторенное Лебономъ въ Венеціи 1728 г., оно очень не полно. Напр. въ немъ двіз книги писемъ: въ 1-й 57, во 2-й 219. Но Монфоконъ (Biblioth. Coisliana р. 144. 312.) описываєть 548 писемъ по одному списку, и сверкъ того въ другомъ спискі показываєтся не мало писемъ, которыкъ нізтъ въ первомъ.

<sup>10)</sup> Объ этомъ пишетъ ученикъ его Михаилъ.

<sup>11)</sup> У Сирмонда р. 89—168. У него же: а) защитительная рачь къ Имп. Льву о иконахъ р. 42—66; б) изсколько положеній противъ иконоборцевъ р. 200. 205; в) Письмо къ Платону о иконахъ 205—220; г) опроверженіе ямбическихъ стиховъ писанныхъ противъ иконъ р. 169—199; д) Догматическое слово о поллоненіи иконамъ in Bibl. Patr. Paris. 1644. 1654; д) Слово на поллоненіе Кресту, въ Христ. Чт. 1835 г. Іамрі сопtrа ісопомасноя, еd. in Catal. cod. Taurin. р. 305. Неизданныя сочиненія, выписки изъ Учитолей Церкви о иконахъ (lib. 2. Ер. 14), критика на иконоборцевъ (стηλιτευτιχός), о коей упомянуто въ 1 антирретикъ р. 89. 12 главъ противъ иконоборцевъ in cod. Мозецензі 297.

<sup>1°)</sup> Писемъ двъ книги: въ первой 57 писемъ, во второй—214, Sirmon. p. 221. 370—753. (сл. пр 7). Въ первой книгъ ер. 38. 53—787 года; ер. 45—795 г., ер. 1—3—796 г., ер. 7—801, ер. 16. 26. 30—806 г., 21—26. 28. 31—808 г., 32—36. 38.

За твиъ сочинения св. Өеодора завлючають въ себв или уепицания вести жизнь христіанскую, или составляють священныя пъсми или относятся въ устроенію церковнаго чина и внішняго образа жизни.

Въ первомъ отношении извъстны.

1) Два катихизиса, большой и малый, первый изъ 254 наставленій, второй изъ 135; впрочемъ первый какъ писанный послів втораго заключаетъ въ себъ большую часть оглашеній малаго катихизиса 13). Ученикъ Преподобнаго пишетъ: "Малый катихизисъ--изъ 134 оглашеній. Ихъ произносиль самъ онъ братіямъ, приспособляя важдое дию. Съ мыслями отборными и языкомъ изящнымъ онъ наставлялъ то о твердости въ скорбяхъ, о монашеской бдительности и умерщвленіи плоти, то о мужествъ въ постоянной борьбъ душевной и вниманіи ко всемь переменамь души. Изь этой книги три части наставленій читаются у насъ въ Церкви, именно въ каждый первый день недели. Большой катихизисъ, состоящій изъ трехъ частей, объясняетъ установленія обители, преподавая самое полезное назидание. Сколько въ томъ и другомъ катихизись небесной, благодатной мудрости-извъстно каждому, кто хотя слегка читаль ихъ. Я убъждень для себя, что ни изъ вакой другой книги не почерпаль столько свёта и столько сокрушенія, какъ изъ Оглашеній отца нашего. Съ пріятностію соединена въ нихъ особенная сила убъдительности и съ назиданіемъ благодатное помазаніе". Всъ наставленія оглашеній довольно кратки; въ нихъ нізть краснорівчія Златоуста или Василія, но онъ сильны искренностію. Кромъ назиданія нравственнаго большой и малый катихизись содержить въ себв много такого, чемъ можетъ воспользоваться историвъ Церкви и чина перковнаго.

«Книга съ похвальными словами на Господскіе праздники, на празднованіе Богоматери Іоанна Предтечи и Апостоловъ», изв'єстна по изданіямъ только въ частяхъ 14).

Сюда же относятся: а) некоторыя письма св. Оеодора, особенно писанныя по случаю заключенія незаконнаго брака въ императорскомъ домъ. Къ Оеофану епископу ефесскому, который требовалъ смертной казни для манихеевъ, писалъ онъ: "Что ты это говорищь? Господь запретилъ это въ Евангеліи (Мат. 13, 29), чтобы витетт съ плевелами не вы-



<sup>39. 43. 48. 51. 53—809</sup> r., ep. 56—811 r. Bo bropok rh. ep. 127—787 r. ep. 1—2. 8 18—814 r., 9. 10—815, 4. 11. 21—23. 25. 26. 31. 32. 34. 40. 41. 45. 50. 55. 59. 70. 87. 181.—816 r., 12. 14—17.—817 r, ep. 13. 30. 35. 37. 44. 55. 58. 61. 69. 68. 94. 100.—818 r., ep. 38. 62. 63.—819 r., ep. 71—820, 73. 74. 79. 80. 86. 90. 92. 106. 121.—821 r., 127. 129. 199. 204.—823 r., ep. 116. 138. 167.—825 rogs.

<sup>13)</sup> Заглавіе большаго натиживись по рки. Парижской (cod. 2340 script. an. 1136): «Большой катиживись въ трежъ частяжь—изъ которыхъ въ первой оглашеніе изъ 44 словъ, 2-я Менологій изъ 33 словъ; 3-я ученіе изъ 137 словъ; книга заключающая въ себъ собраніе всъхъ оглашеній св. отца нашего исповъдника Өеодора Студита, которыя надлежить читать въ воскресные дни, въ среды и пятки и въ праздниви года, для чего онъ и писаны. Содержаніе сего Катихизиса у Фабриція

дергивать ишеници... Мы должны молиться за еритековъ, какъ Господь молился на креств за враговъ своихъ. Не указывай на Финесса и Илію: надобно различать состояніе ветхозавътныхъ отъ состоянія н. Завъта. Когда Ученики хотъли поступить (противъ Самарянъ) въ томъ духъ: Господь показалъ свое неудовольствіе на то, такъ какъ они не согласовались съ кроткимъ и благимъ судомъ Его, Учителя своего 15. 6) св. Өеодоръ оставилъ и нъсколько аскетическихъ размышленій 16.

### § 270. Пъсни и уставъ.

Кром'в эпиграмми и ямбических стихови <sup>17</sup>), св. Өөөдөръ писалъ для перковнаго употребленія каноны и трипосним съ стихирами, включенныя въ составъ постной тріоди <sup>18</sup>).

Умилительны стихиры его на недёлю мясопустную: «пріндите прежде конца, братія, посмотримъ на персть нашу и уразумёємъ немощь

Віві. grae. Т. 10. р. 451—470. Поливе списокъ въ Туринской Библіотекъ (cod. Taur. 327. Catal. р. 405—410. 174). Мингарель показываетъ въ спискахъ Наніевой Библіотеки (Catal. cod. Nanianae Bibl. р. 68—87) одинъ (cod. 61), въ которомъ заключается 252. оглашенія, тогда вакъ у Фабриція 208 оглашеній. Сл. Ігіатте catal. cod. grae. Matrit. р. 5—19. Малый катихизисъ изданъ на лат. in Bibl. Patr. Paris 1644; Lugd. 1677: Мингарель (Catal. Nanianae Bibl. р. 88—100. 126—131) описалъ два списка малаго катихизиса (съ 135 оглашеніями) и издалъ р. 164 на греч. три оглашенія. Малый катихизисъ св. Өеодора рано переведенъ былъ на слав. языкъ; въ Библ. М. Д. Акад. есть пергам. списокъ 128 оглашеній 13 кли 14 в. Болгарскаго перевода, сходный съ греч. спискомъ Англійской Барокцієвой Библ. соd. 130. Въ русск. переводъ нъсколько оглашеній помъщено въ Воскр. Чт. 1848—1850.

<sup>14)</sup> Миханать р. 27. Изъ похвальных словъ изданы у Сирмонда похвала св. Роману и Аи. Іоанну, о 3 обрътеніи главы Предтечевой. Похвалы Ап. Вареоломею изд. Дашеромъ in 3 Т. Specil. Patrum; надгробное пр. Платону in act. Sanct. April 1, 46. 366. На поклоненіе кресту изд. Гретцеромъ Т. 2. de cruce. О прочихъ не-изданныхъ Fabric. Bibl. grae. Т. 10. р. 447. 471. 472. Oudini comm. 2. 37.

<sup>45)</sup> Epist. lib. 2. ep. 155. p. 497.

<sup>16) «</sup>О жизни подвижнической четыре главы изд. Поссеновъ, Thesaurus ascetic. Paris. 1684. въ Христ. Чт. 1834. Объяснение подвижническихъ правиль Василія В. изд. Маттеемъ (Fabric. Bibl. grae. Т. 10. р. 472). "Дъятельныя главы" въ славян. переводъ, числ. 95. въ музет Румянцева № 357. «Краткое наставленіе» инову въ Синод. Б. соd. 5. Matthaei descrip. р. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) По словамъ Миханда, св. Өеодоръ написалъ: а) книгу ямбическими стихами, гдъ описалъ "сотвореніе и паденіе Адама, зависть и братоубійство Канна, жизнь Эноха, Ноя и его дътей; здъсь же описалъ событія иконоборной ереси" (въ ркп. Туринской Библ. Relationes de libris novis 1753. Т. 2. р. 167); б) ямбами гимпъ Предтечи.—Эпиграммы и ямбы изд. Сирмондомъ р. 753—776.

<sup>18)</sup> Въ ныившней постной тріоди принадлежить св. Өеодору: а) каноны съ стихирами аа) на субботу мясопустную съ акростихомъ: той αναξιού Θεοδώρου; бб) на недвяю мясопустную о страшномъ судв Христовомъ; вв) на субботу Сырной недвяи всвиъ Отцамъ; вз) на третью недвяю вел. Поста св. Кресту. б) Трипъсицы съ стихирами на всв дни (исключая Страстной седьмицы), на которые положены два

естества нашего. Пронивнемъ во гробъ: гдѣ слава? Гдѣ красота взора? Гдѣ языкъ благоглаголивый? Гдѣ брови? Гдѣ око? Все прахъ, все тѣнь. Спасителю нашъ! пощади насъ». «Для чего обольщаетъ себя человѣкъ, возвышая себя хвалами? Для чего напрасно возмущается бреніе кратковременное? Для чего не помышляетъ перстный, что онъ смѣшеніе грѣха? Гной и тлѣніе его исчезнутъ. Если мы человѣки бреніе; для чего прилѣпились мы къ землѣ? Если мы сродны Христу: для чего не спѣшимъ къ Нему? Отвергнемъ текущую жизнь, послѣдуемъ жизни нетлѣнной, которая есть Христосъ просвѣщеніе душъ нашихъ» 19).

Если принять за върный отзывъ Каллиста, что Осодору Студиту и брату его принадлежить образование постной тріоди: то а) нельзя разумъть подъ тъмъ окончательнаго образования Тріоди, такъ какъ самъ Каллистъ писалъ для нее синаксари, а Метафрастъ— канонъ для повечерия Вел. Пятка; не говоримъ о Ософанъ; б) Осодо ру Студиту кромъ каноновъ и стихиръ надобно приписать въ постной Тріоди ирмосы каноновъ предшествовавшаго времени, каковъ великій канонъ Критскаго 2°) и еще пъсни на погребеніе Спасителя въ великую Субботу 21).

Ученикъ Святаго пишетъ: "кромъ того издалъ онъ наставленія, писанныя ямбическими стихами, какъ каждый долженъ выполнить повельное. Онъ начинаетъ съ самаго настоятеля; потомъ перечисляя всъхъ прочихъ до послъдняго, опредъляетъ, какимъ надобно подвергать показаніямъ и запрещеніямъ того, кто поздно придетъ на славословіе, или разобъетъ сосудъ или небрежно броситъ. Всъмъ означены наказанія сообразныя винъ."

Понятно, что Михаилъ говоритъ объ устаеть Святаго. Нынѣ по спискамъ извъстны слъдующія сочиненія св. Осодора о чинѣ: а) «изображеніе постановденія обители Студієвой (ὑποτυπῶσις τῆς καταστάσεως



трипъснца; вторыя язъ нихъ принадлежать св. Өеодору (сл. объ Іоснев Студ.). О трипъснцахъ св. Өеодора упоминаетъ и Михамлъ. Кромъ того Ламбезу извъстенъ по Вънской ркп. (соd. 299 р. 6. Сомт. 5 р. 45) "умилительный канонъ Өеодора Студита Господу Інсусу для пънія въ нощи", съ такимъ началомъ: ώσπερ εх τάφου σεαυτὸν ἐξήγειρας θεία δύναμίς σου,.... въ печатныхъ службахъ нътъ его.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Изъ «тропаря на всёхъ усопшихъ отъ вёка» приводятся слова о предопределения въ рки. у Бандини Catal. cod. grae. Laurentii р. 295.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Каллистъ въ Синаксарћ. Сенъ-Маврскимъ монахамъ извъстенъ былъ Ирмологій Өеодора Студита (пр. 6), т. е. это не то, что сочиненіе новое, а собраніе Ирмосовъ Дамаскина съ прибавленіемъ ийсколькихъ новыхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Въ рки. Бодлеевой Библіотеки хранятся 75 гимновъ степенныхъ αναβαθμοι твореніе Өеодора Студита, при томъ съ объясненіемъ неизвѣстнаго. Число пѣсней на погребевіе Спасителя въ нынѣщней службѣ соотвѣтствуетъ числу стиховъ степеннаго 118 псалма; но въ нѣкоторыхъ слав. спискахъ ихъ меньше числомъ, хотя и не содержаніемъ. Подтвержденіемъ мысли о сочинителѣ сихъ пѣсней, кромѣ словъ Каллиста (прим. 16) служитъ и то, что въ подражаніе пѣснямъ на погребеніе Спа-

 $\tau$ ης μονης  $\tau$ ων στουδίου)  $^{22}$ ); б) эпитимін для всей братін (ἐπιτιμία хοινὰ  $\tau$ ης ὅλης ἀδελφότητος)  $^{23}$ ); в) опредѣленія о сыропустной седмицѣ  $^{24}$ ).

Отличіемъ Студійскаго церковнаго устава отъ прочихъ уставовъ служило слѣдующее: а) имъ не положено всенощныхъ бдѣній ни для одного дня: но во весь годъ пѣніе вечернее, полунощное, утреннее—должны совершаться въ свое время; б) не положено ни для одного дня славословія великаго; но въ великіе праздники назначено читать стихиры на пѣснь: хвалите Господа и стихиры ни стиховнахъ; в) "съ 26 октября до конца четыредесятницы читаются на утрени три чтенія, а отъ недѣли всѣхъ святыхъ до 26 сентября—два чтенія". Такъ писать Никонъ въ 11 в., имѣвшій въ рукахъ вѣрный списокъ устава студ.; онъ говорилъ при томъ, что ему миого стоило труда найти исправни и точный списокъ студ. устава, такъ какъ обыкновенные во июгогъ несогласны между собою 25). Іер. П. Нектарій замѣчалъ еще, что въ студійскотъ уставѣ положено читать каноны студійскихъ отцевъ 26),

## § 271. Іосифъ Солунскій архіепископъ.

Іосифъ брать св. Өеодора Студита, исповъдникъ и архіепископь Солунскій. Получивъ въ домъ родителей образованіе приличное происхожденію, онъ въ пустынъ пріобръль ту опытную мудрость, которая и среди сильныхъ искушеній защищаеть душу отъ паденій; въ 809 г. Іосифъ, въ званіи солунскаго пастыря, обличавшій вмъсть съ братоль незаконное бракосочетаніе Имп. Константина, за стражею быль приве-

сителя <del>О</del>воктистъ,—Студійскій внокъ, писалъ пізсни на погребеніе Богоматера. Св. псалтырь Пр. Діонисія Архии, въ Библ. М. Д. Академіи.

ээ) Въ мадритской рип. Fabricii Bibl. 10. 473. По слав. Коричей XII в. «Преп. Өеодора о станваль церковных». Здась пр. Өеодоръ писаль: «ито не тивтельно смотритъ въ тетрадь и инигу, съ которой списываетъ, и не наблюдаетъ товы и титла; пусть положитъ 50 или 100 поклоновъ. Кто отъ себя прибавитъ противътого, съ чего списываетъ: пусть отлученъ будетъ на три дня». Когда бы чаще повергали втой зпитиніи нашихъ писцовъ славянскихъ книгъ. Правило относится въ списыванію богослужебныхъ и особливо пъвческихъ книгъ. Здась же запрещая списывать не нужное, правило повелъваетъ списывать и изучать стихиры. Вотъ еще правило: «кто возьметъ книгу и не хранитъ ее бережно, а станетъ просить другихъ. при томъ съ ропотомъ на взятую: пусть не коснется въ этотъ день ин къ чему. Это не худо приложить и къ новымъ читателямъ книгъ. Румянцева муз. N. 230, 231.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Въ Венск. Биб. cod. 430.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>) Въ Венси. Библ. Lambec. Comm. 8. p. 451.

эь) Типикъ – предувъдомденіе, Слово 1 и 6. Первое изъ показанныхъ Никоновъ отличій студійского устава можно видъть въ константинопольскомъ же устава Имп. Ирины, ар. Coteler. Т. 4. р. 221, а частію и третіе р. 210.

<sup>\*)</sup> Έπιτομή Τ. 'ιερ. Ίζορίας s. 175. Ένετίησι 1677.

денъ изъ Солуня въ Константинополь, томденъ былъ голодомъ, и наконецъ посланъ былъ въ заточеніе, на безплодный островъ, гдъ брошенъ въ темницу 1). При семъ ненависть нъкоторыхъ, прикрывая свою несправедливость клеветою на Іосифа, обвиняла его въ похищения сана. Св. Іосифъ такъ отвъчалъ на клевету: "сколько отъ насъ зависвло, мы отрицались отъ сего сана, и по опасности сана и имъя въ виду слова о домостроителъ. Но вогда Солуняне отъ имени всего города умоляли меня и указывали на волю Императора; я устрашился того, какъ бы не оказаться непокорнымъ предъ Богомъ и владыками нашими" 2). Өеодоръ писалъ въ узнику брату: "не ошибусь, если назову тебя столпомъ и утверждениемъ церкви, единственный братъ мой! ибо кто подвизается и страдаеть за истину, тоть подлинио столиъ ея и украшене" 3). Миханаъ Курополать (въ 811 г.) позволилъ Іосифу вивств съ другими возвратиться изъ заточенія \*). Левъ Армянинъ заставиль его и брата укрываться въ древнемъ константинопольскомъ храмъ м. Романа и здесь-то, какъ пишетъ Кодинъ 1), они составляли свои каноны; Левъ подвергъ братьевъ пыткамъ и бросилъ Іосифа въ темницу; чрезъ нёсколько времени требоваль, чтобы подписались подъ иконоборнымъ исповъданіемъ въры; Іосифъ отказался и его бросили въ другую — смрадную темницу, томили голодомъ и жаждою, терзали побоями. Михаилъ косноязычный въ 820 г. освободиль вивств съ прочими св. Іосифа; и въ 824 г. исповъдникъ погребалъ знаменитаго исповъдника Никиту 5). Солунскій пастырь свончался въ студійской обители, вівроятно, въ 830 r. 6).

Испов'вдникъ иконопочитанія писалъ н'всколько *слов*, между прочимъ слово на воздвиженіе честнаго креста Господня <sup>7</sup>). Бол'є же онъ изв'єстенъ по церковнымъ посняма. По спискамъ Тріоди 11 в. имя

<sup>1)</sup> Theodori Studitae erat in S. Platonem; Epist. 48 сл. Кедрина Chronogr. p. 539. ed Paris. 1647.

<sup>2)</sup> Epist. (inter. Ep. Theodori Stud. lib. 1 Ep. 23) ad Symeonem monachum.

Lib. 1 Epist. 43. Өөөдөръ писалъ еще 10 писемъ иъ брату, — изиоторыя изданы Сирмондомъ.

<sup>\*)</sup> Зонара Annal. Т. 2. р. 126.

<sup>4)</sup> Origin. Constant. § 10. 4.

s) О семъ пишетъ Өеостериятъ, ученикъ Никиты. Acta ss. ad. s, April p. 265.

e) О жизни его Менологъ Василія, Acta ss. ad 14. Julii p. 710—711. ad 4. et. 11. Febr. p. 546. 561. Память 14 Іюля.

<sup>7)</sup> Изд. Гретперовъ de Cruce T. 2. р. 116. inter. S. Chrysostomi ор. Т. 5. р. 819. ed. Savilii. сл. Montfauconii Bibl. Coisliana p. 401. Кромъ сего писалъ онъ а) Слово вм. Диметрію Содун. (въ сунод. ркп. XI в. N. 162 (163). б) Слово на воспресеніе Лазарево (Fabricii Bibl. grae. Т. 10. 302); в) Письмо въ иноку Симеону (ар. Вагоп. ad. an. 808. § 22. сл. пр. 2). з) Якбы его противъ иконоборцевъ упоминаемые Өеодоромъ (Ер. 2. 31) въроятно истреблены иконоборцами.

Іссифа стоить надъ теми изъ двухъ дневныхъ трипеснцевъ постной Тріоди, которые занимають первое место, исключая впрочемъ трипеснцы страстной седмицы <sup>6</sup>); ему же пренадлежать некоторыя стихиры на эти дни. Трипеснцы и стихиры Іссифа частію заключають умилительную молитву къ Ангеламъ, Предтечи, Богоматери, Апостоламъ и св. Николаю о святомъ препровожденіи дней поста, частію изображають духъ поста и покаянную молитву къ Сердцеведцу Судіи <sup>9</sup>). Песни Іссифа и особенно канонъ въ недёлю блуднаго сына вполнё приличны днямъ поста, дыша глубокимъ сокруменіемъ о грёхахъ <sup>10</sup>).

# **§ 272.** Михаилъ Синкеллъ.

Миханат пресвитеръ и синкеллъ Фомы. (съ 802 г.) патріарха іерусалимскаго <sup>1</sup>), по порученію іерусалимскаго собора (ок 810 г.), отправился въ Арменію для увъщеваній усилившимся тамъ павликіанамъ <sup>2</sup>); во время сего посольства онъ былъ и въ Эдессъ безъ сомнънія съ подобною цълію по отношенію къ месопотамскимъ монофизитамъ и несторіанамъ <sup>3</sup>), Въ 817 г. Миханлъ посланъ былъ Патріархомъ въ Константинополь просить Имп. Льва Армянина, дабы удержался отъ гоненій на православіе <sup>4</sup>). Левъ подвергнуль его пыткамъ и послалъ въ

s) Такъ свидътельствуетъ Кард. Квиринъ, видъвшій древнія рукописи. Epist. Card. Quirini ed. a Coletti Venet. 1756. p. 159; сл. о Өвөдөръ Студ. пр. 14 Montfauconii Palæolog. grae. 405.

э) Въ Венск. ркп. cod. Theol. 299. есть канонъ Іосноа Студита на второе пришествіе Христово съ такимъ началомъ χαίρει χόρος τῶν σῶν ἀγίων Κύριε. Въ печат. службахъ невидно сего канона, но въроятно онъ былъ назначенъ для мисопустной недъли, см. пр. 13 и 14 о Өеодоръ Студ.

конечно этотъ канонъ имфетъ въ виду современникъ Іосиев II. Никиеоръ, когда говоря о принятіи возвращающагося къ иноческому сану предписываетъ: «пъть умилительный канонъ» τοῦ πλαγίου ήγου.

<sup>1)</sup> О немъ Іоаннъ Скилитва и Кедринъ въ Исторіи, Минеи подъ 18 ч. Декабря.

<sup>2)</sup> Надпись посланія въ Синод. рвп. (cod. typogr. 32) "посланіе содержащее правую и непорочную въру, посланное блаж. Папою Оомою, Иатр. Іврусал., къ находящимся въ Арменіи еретикамъ, сочиненное на арабскомъ Оеодорокъ по прозванію Абукарою, епископомъ каранскимъ, переведенное же мною Михаиломъ худымъ, пресвитеромъ и Синкелломъ Апостол. престола въ Іерусалинъ, съ компъ н послано... когда собранъ былъ Соборъ о въръ во Христа Бога нашего". Mattei descript. cod. Synod. Bibl. p. 291. Сл. понятія о семъ періодъ пр. 8. 9.

з) Надпись сочиненія его: «Миханла Пресвитера и Синкелла апостоль, престола Іерусал, методъ синтаксиса словъ (грамматика), составленный въ Едессъ по прошенію Лазаря діакона и логоеста, мужа силолога». Bibl. Coisl. cod. 175, p. 250 Fabricii Bibl. gr. 6. 133. 345.

<sup>4)</sup> Какъ много было яковитовъ и несторіанъ въ Месопотаміи и какъ много Православные учители заботились о ихъ обращеніи, показывають ссчиненія Осодора Абукары, епископа харанскаго въ Месопотаміи. См. о нихъ Fabric. Bibl. grae. Т. 10 р. 365. 371 и въ предисловіи къ періоду; также о Осодора Эдесскомъ.

заточеніе <sup>5</sup>). Пр. Өеодоръ Студить писаль тогда къ Миханлу изъ темници посланіе, въ которомъ разділяль съ нимъ радость о страданіямъ за віру <sup>6</sup>). Өеофиль ок. 835 г. заключиль Миханла въ темницу и терзаль пытками <sup>7</sup>). По смерти Өеофила, Имп. Өеодора (въ 842 г.) призывала Михаила на каседру константинопольскую; но онъ отказался и получиль въ свое завідываніе одинь изъ монастырей столицы <sup>5</sup>). Св. исповідникъ скончался, віроятно, въ 845 г. <sup>9</sup>).

Сочиненія пр. Михаила показывають, что онъ быль знаконъ съ образованностію, но писалъ немного.

Лучшее изъ сочиненій его "испов'яданіе в'яри." "В'ярую, такъ начинаетъ свое исповъдание Преподобный, въ Бога Отца нерожденнаго и въ единаго Сына рожденнаго и въ единаго Духа Св. исходящаго, три мпостаси совершенныя, разумныя, раздёльныя числомъ и личными свойствами, но не Вожествомъ. Ибо раздъляются безъ дъленія, и соединяются безъ смъщенія. Отець упостасію Отець, всегда существующій въ отчествъ, нерожденный, безначальный, начало и вина всему, единою нерожденностію различествующій отъ Сына и Дука Св. и тімъ, что Онъ Отепъ, изъ котораго прежде въковъ раждается Сынъ, безъ времени и безтілесно исходить Духъ Св... Покланяюсь единиців въ Тройців и Тройца въ единица".... Противъ павликіанъ такъ излагаетъ исповаданіе: "Сію единую візпъ- візчную, нерожденную, безначальную, несозданную, невидимую, неописуемую ... творчествующую, содержительную и промыслительную для всего.... ноо вёрую, что нёть какой либо сущности вля, или парства, нътъ вля безначальнаго, существующаго по себъ, или независимо отъ Бога, но върую, что зло-наше дъло и лукаваго, вошедшее въ насъ отъ невнимательности, а не отъ Творца". Дале предлагаются мысли веры о порядке возстановления человека, о врещении и Евхаристии, върование въ предания и св. иконы. Исповъданіе оканчивается признаніемъ шести вселенскихъ Соборовъ 10).

Прочія сочиненія его: нъсколько похвальныхъ словъ 11) и нъ-

истор. учение объ отц. церкви. т. пт.

s) Скилитза, Кедринъ; см. о Ососанъ.

e) Theodori Stud. Epist. 213. p. 580. T. 5. lib. 2. Ep. 38.

<sup>7)</sup> Baronius ad. an. 835. nr. 70.

в) Патр. Досноей въ своей Цер. Исторіи S. 677—678. 698.

э) Память его 18 Декабря.

<sup>10)</sup> Это исповъданіе изд. grae. et. lat. in Montfauconii Bibliotheca. Coisliana p. 90—92. Paris 1715. Абукарово же исповъданіе, переведенное Михандонъ на греч. языкъ, (пр. 2) изд. inter Theodori Abucarae opuscula a Gretzero Ingolstadii 1606.

<sup>11)</sup> Похвальн. Слово Архангеламъ в Ангеламъ взд. grae. et lat. Combefizius in auct nov. Т. 1. Paris. 1640 lat. in Bibl. max. Р. Т. 14. Lugduni. Похвала Діонисію Ареопагиту, изд. una cum oper. Areopagitae a Corderio Antwerp. 1634. Venet. 1755. въ Моск. Сувод. Библ. неизданное описаніе страданій 42 мучениковъ Климента, Дужи и др. Сод. 162. въ Париж. Библ. похвали. Слово Исаакію Делиатскому сод. 548. Захарів сод. 1454.

скольво стиховъ, между прочимъ на возстановление иконъ 12).

# § 273. Өеофанъ Начертанный.

Өеофанз Начертанный святий, иладшій брать св. Өеодора Начертаннаго родился въ Аравів отъ богатыхъ и благочестивыхъ родителей, отличавшихся особенно страннолюбіемъ, и получиль витесть съ братомъ своимъ образование сперва въ домъ отца, потомъ въ лавръ св. Савви, у одного пресвитера сколько благочестиваго, столько же и ученаго. Великій подвигь его для Церкви должень быль начаться не въ пустынь; этотъ подвигъ былъ подвигъ исповъдничества, который продолжался съ 817 г. до 842 года, цълыя 25 льть. При Имп. Львъ Армянивъ Ософанъ вивств съ Осодоромъ посланъ былъ Оомою јерус. патріархомъ въ Константинополь защищать православіе и православныхъ. Левъ подвергь св. братьевь жестокому истязанію; они сивло обличали заблужденіе: Өеодоръ писалъ поученія, Өеофанъ-каноны. Левъ отослаль ихъ въ заточение и велълъ морить голодомъ. Имп. Михаилъ II Косноязичный заключаль ихь въ оковы и изгоняль изъ Константинополя въ заточеніе. Но лютия муки ожидали ихъ впереди. Лютий иконоборенъ Өеофиль терзаль ихъ неоднократно. Въ первый разъ онъ после истязанія сослаль ихъ въ ссилку въ Анфусъ. Чрезь два года визваль въ Константинополь и снова терзалъ. О семъ последнемъ подвиге ихъ такъ иншеть Левъ Грамматикъ: "Ософилъ, когда узналъ, что Ософанъ піитъ и Өеодоръ братъ его обличають его нечестіе, призвавъ ихъ въ себъ, съ простію говориль: откуда ви? они сназали: изъ Палестины. Нечестивый: зачёмъ же вы, оставивъ свое отечество и пришедши въ нашу область, не повинуетесь нашей воль? Когда они ничего не отвычали, онъ привазалъ бить ихъ по лицу со всею жестокостію. Наконецъ же, вогда они почти до смерти были биты по всему телу воловыми жилами, онъ грубо и съ гивномъ сказалъ префекту: возьми ихъ въ преторію и напиши на ижь лицахъ стихи; о красоть не заботься. Это свазаль онъ потому, что зналь ученость ихъ и опытность въ благочестін. Они отвівчали: пиши, пиши, Императоръ, что угодно; предъ страшнымъ



<sup>19)</sup> Эти стихи изд. Алляціємъ: de Dominic. grae. c. 14. ed una cum libro. Consensus Eccl. Orie. et Occid. Coloniae Agrippinae 1648. (сл. Маіі Specil Rom. 4. р. 31). Алляцій намеревался, но не успель, издать вийсте съ песнями Соеронія, Игнатія и др. и стихи Миханла. Notae ad Eustathium Antioch. р. 284. Въ Моск. Синод-Библ. остаются не издан. благочестивыя мысли Миханла о пеніи и песняхъ духовныхъ; сод. 288. аl. 301. Грамматика Миханла (пр. 3) изд. grae. Граццатих пері соота́ξεως. Venet. 1745. Въ Парим. Библ. сод. 39 п. 16. письмо Миханла инова и пресвитера къ Тирскому Архіепископу съ нравственными мыслями и съ несколькими стихами.

Судією прочтень твое писаніе. Префекть отвель ихъ въ преторію и спустя два дни, связавъ имъ руки и ноги, иглами начерталъ на ихъ челахъ стихи; за тъмъ Осодора заключили въ константинопольской темницъ, а Ософанъ посланъ въ ссылку. Въ ссылкъ (въ Апансъ-Сирской) Өеодоръ скончался и причисленъ въ лику святыхъ. Славный же Өеофанъ пінтъ остался до временъ Михаила и Осодоры и весьма много подвизался для утвержденія православія. Когда дела пришли въ лучшее состояніе, онъ быль митрополитомъ никейскимъ. "-Симеонъ Логоость вотъ что говорить о возведеніи Ософана въ митрополита: 1) "славный Өеофанъ поставленъ былъ св. менодіемъ въ митрополита никейскаго и когда нашлись такіе, которые невольно были тімь, выставляя то, что онъ сиріанинъ и православный ли, поручиться въ томъ нъкому. св. Меоодій отвіналь: не нужно желать лучшаго свидітельства послі этой надинен, указыван на чело". 2) Это было тогда, какъ въ 842 году возстановлено было православіе на соборъ. Тогда же Имп. Осодора просила Отцевъ молить Господа о прощеніи Өеофила. Өеофанъ подаваль такой голось: "это дело Суда Божія" з).

#### § 274. Сочиненія его.

Св. Өеофанъ писалъ 4 вниги противт Тудеевт 4), овружное посланіе испов'вдниковъ о св. иконахъ \*), стихи о гоненіи на св. икона 4). Преимущоственно же изв'єстенъ онъ какъ священный пінтъ (ποιητής); такъ называетъ его Свида. Св. Өеофанъ писалъ весьма много каноновъ.

Месодій отвачаль:

«Вписанных» въ книги небесныя И мудро запечатанных» по лицу Привътствуетъ соузниковъ живопогребенный».

Память пр. Өеосана 11 окт. и вийсти съ братомъ 27 Декабря Такъеще въ Шольцовомъ Менологи 10 в.

- з) Гликасъ, Кедринъ, Манессъ.
- 4) По указанію Несселя въ Венси, Библ. cod. 224. и въ Парижской cod. 2951.
- \*) Изд. Комбесивомъ in Origin. Gonstant. c. p. 204. Ca. Oudini Comm. 2, 167.
- 5) Ямбическіе стихи его о гоненіяхъ Иконоборца Өеоонда изд. Бандини grae. et lat. Catal. Bibl. Lavrent. Т. 2. Florent. 1763. Его слово на положеніе ризы п пояса Богоматеря—въ Коаленевой Б. сод. 304.

<sup>4)</sup> Chronographia de Theophilo p. 455. 456. О подвигихъ при Өесенай писади исповъдники въ окружномъ посланіе къ Ісанну еписи. кизическому; посланіе изд. Комбесниомъ in Origin. Constantinop.

<sup>3)</sup> Symeonis Logophetae Chronogr. р. 426. Онъ же пишетъ, что когда св. Мееодій жилъ во гробъ, беодоръ и беосовнъ писали къ нему:

<sup>«</sup>Живому мертвену и мертвому животворцу, живущему на зомив и попирающему земию пишутъ начертанные, узники узнику.»

Въ Греч. Паравлитив читаютски его 8 каноновъ Ангеламъ 6), столько же о усопшихъ <sup>7</sup>), 7 каноновъ Апостоламъ <sup>8</sup>) и 8 каноновъ Богоматери <sup>9</sup>). Впрочемъ въ славянскомъ октомув изъ каноновъ Богоматери Ософану принадлежить только канонь 6 гласа, прочіе же замінены другими неизвёстнаго сочинителя.

Въ Тріодяхъ пр. Өеофану принадлежатъ два канона- на утрени и повечеріи неділи православія, коего возстановленіе торжествоваль св. Өеофанъ въ 842 г. <sup>10</sup>), кромъ того Богородичные тропари въ пасхальномъ канонъ 11).

Въ греч. и слав., печатныхъ и письменныхъ минеяхъ

каноны св. Өеофана: а) Пророкамъ 12 каноновъ <sup>12</sup>), б) Апостоламъ 13 <sup>13</sup>), в) Святителямъ 21 <sup>14</sup>, г) Преподобнымъ 14 <sup>15</sup>), д) Мученикамъ и Мучинецамъ 17) <sup>16</sup>).

8) По надписямъ и акростихамъ; а канонъ 8 гласа хотя въ слав. октихв на-

званъ Өеоовновымъ, по акростику принадлежитъ Іосноу пъснописцу.

°) Канонъ 4 гласа прямо названъ Ососа новымъ; акростихъ Кан. 5 гл. те́цπτη δέησις τῆ Θεοτόχφ πέλει пятое возносится моленіе Богородицъ.

10) Канонъ на возстановленіе иконъ напеч. Бароній въ своихъ летописяхъ ad

11) Еще каноны а) на Субботу Ваїй до 6 півсни, б) на преполовеніе Пятьдесятинцы, в) въ Среду на 4 нед. в. поста, г) канонъ Св. Духа на повечерін Цятьде-

12) На соборъ Крестителя, Пр. Малахін (Генв. 8. 3), Пр. Исаін (Ман 9), Зажарін (Сент. 5), Осін, Іонлю (Окт. 17. 19), Авдію (Ноябр. 18), Аггою, Науму, Аввакуму, Сосонія (Дек. 16, 1. 2. 3. 11.).

13) Петру и Тимофъю (Генв. 16. 22), Онисиму (Февр. 15), Вареоломею и Варнавъ (Іюня 11), Стесану, Матеію, Титу, (Авг. 2. 9. 25), Оомъ, Іакову Алесеву, Іакову брату Господню (Окт. 1. 9. 23), Матеею (Нояб. 16). Кановъ Еванг. Марку (Апр. 25), поставленный въ слав. Минен безъ имени творца, съ именемъ Өесфана читается въ греч. ркп. Минен 11 в (Vindob. cod. histor. 12).

14) Аванасію Александрійск., Григорію Богослову, Игнатію Богон. (Генв. 16. 25. 29), Поликарпу Смири., Льву П. (Февр. 23, 18). Софронію и Кириллу Іерус. (Мар. 11. 18.), Кириллу Алек. (Іюн. 9.) и Никисору (Іюн. 2.), Діонисію Ареоп., Іероеею (Окт. 3, 4.), Іоанну Злат., Павлу Кон., Григорію Неокес., Проклу, Аменложію. Петру Алек. (Нояб. 13. 6. 17. 20. 23. 25.), Спаридону Триминунтскому (Дек. 12.), Вавиль (Сент. 1. 4). Евтихію Конст. (Апр. 6), въ Помянутой рип. Минев читается съ именемъ Ососана.

15) Антонію В., Макарію, Еверему, Евенмію, Осодосію (Генв. 17. 19. 20. 28 11.); канонъ последнему въ греч. безъ имени творца, но стихира: Θεοφάνους όμολογιτοῦ; далье каноны Мартиніану (Февр. 13), Осоктисту и Харитону (Сент. 3. 28.), Ила-

<sup>6)</sup> Απροстихъ канона 1 гласа: Θεοφάνες ὁ πρῶτος 'Αγγέλων υμνος въ слав. Октоихъ: «первое Ангеловъ пъніе»; въ акростихахъ прочихъ каноновъ означенъ счеть пъсней, напр. въ 3 гл. "Аүш трітоу цейноца "Аошцаток; въ 7 гл. "Аошμάτοις ἐπαῖνον εβδομον φέρω.

<sup>7)</sup> Всв каноны Субботніе о усопшихъ находится въ связи по акростихамъ: акростихъ канона 3 гл. τοῖς τὸ τρίτον θυήσκυσι νέμω: акростихъ 5 гласа: Өвөфачиς ό πέμπτος είς νεχρούς κανών, απροστικώ 8 ιπασα: πιζοῖς όγδόον πλέκω μέλος

Кром'в того 6 каноновъ съ именемъ Өеофана пом'вщено въ славянскихъ минеяхъ, но которыхъ н'втъ въ греческихъ <sup>17</sup>), и на оборотъ 4 канона Өеофановы находятся въ греч. службахъ <sup>18</sup>), а въ славянскихъ зам'внены они другими.

Наконецъ 25 каноновъ читаются въ слав. минеяхъ съ именемъ Оеофана <sup>19</sup>), но въ греч. они безъ имени творца. При недостаткъ противныхъ показаній нътъ причинъ отвергать показаніе слав. миней о творцъ сихъ каноновъ.

Такимъ образомъ число всёхъ каноновъ пр. Өеофана простирается до 145.

Пъснямъ Ософана о усопшихъ приписываютъ высокое достоинство даже и тъ, которые не расположены утъшаться пъснями церкви православной. Каноны Апостоловъ, сколько исполнены высокихъ мыслей о званіи Апостоловъ, столько же дышатъ глубокою скорбію о гръховной порчт нашей. Изъ прочихъ каноновъ Ософана немногіе богаты мыслями и чувствами. Вст они писаны слогомъ простымъ: это приближаетъ ихъ къ понятію каждаго. За то повтореніе однихъ и тъхъ же мыслей, изображеніе предметовъ однимъ и тъмъ же цвътомъ, немного говоритъ мысли и чувству.

## § 275. Меоодій П. Исповъдникъ.

Св. Меводій, патріархъ константинопольскій, получилъ образованів въ дожі благородныхъ родителей сиракузцевъ; по окончаніи образо-

27), Евлампію я Евлампів (Окт. 10), Акиндину в Анемподисту (Нояб. Анисів, Меланів (Дек. 26. 29.).

20) Augusti kirchl. Archaeol. Th. 2. s. 141.

Digitized by Google

ріону в. (Окт., 21.), Няду (Нояб. 12); каноны Някита и Григорію Декап. (Апр. 3. 18.),—въ слав. Минев поставленные безъ имени творца, именемъ Өеосана надписаны въ Өеоктистовой Минев 11 в. (пр. 12). Каноны Өеодору начерт. брату Өеосана (Дек. 27) и Өеосану Сигріанскому (М. 12) и по жизнеописанію принадлежать св. Өеосану.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) В. М. Екатерина (Нояб. 24.), Параскевін (Іюл. 26.), Агасін и Никнеору (Февр. 5. 9), Акакію (Мая 7), Пантеленмону (Іюл. 27), Мамонту, Созонту, Никита, Върв и Любви, Евстасію (Сент. 2. 7. 15. 17. 20.), Сергію и Вакху, Аресъ (Ок. 7, 24.), Гурію (Нояб. 15), Өирсу (Дек. 14); кан. испов. Лукіану (Окт. 15) въ слав. Мин. названъ Іоснеовымъ, но по греч. Минев принадлежить Өсосану; канонъ Иринарху (Нояб. 28), въ слав. безъ имени творца, по греч. Минев читается съ именемъ Өсосана.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) П. Герману (Мая 12), 40 Мучен. Севастійскимъ (Мар. 9), Тихону (Іюн-16), Ап. Филиппу и Клименту (Нояб. 14. 25.) М. Евгенію (Дек. 24).

 <sup>18)</sup> В. М. Георгію (Апр. 23), Еванг. Лукъ, Карпу (Окт. 18. 13), Мянъ (Нояб. 11).
 19) на Благовъщеніе, Өеофилакту, Савину, Матронъ (Мар. 25. 18. 16. 17).
 Христофору, Патрикію (Мая 3. 9.), Мефодію Пат., Февронін, 12 Апостолямъ (Іюня 20, 25, 30). Сумеону юрод., Марін Магд. (Іюля 21. 22.), Дометію, Пимену (Авг. 7. 27), Евлампію я Евлампів (Окт. 10), Акиндину в Анемподисту (Нояб. 2.), Ефоний

ванія наміровался онъ поступить въ службу при дворів: но бесінда съ инокомъ въ Контантинополъ перемънила мысли его, и онъ, возобновивъ на свое иждивеніе въ Хіось одинъ моностырь, сталь здісь подвизаться въ поств и модитвахъ. Въ 811. г. Патр. Никифоръ послалъ его къ Пап'в въ званім апокрисіарія. Михаилъ Косноязичний держаль его въ темницъ. Ософанъ, когда выслушалъ сильные, ръзкіе, доводы его въ пользу иконъ, приказалъ бить его по щекамъ; челюсть его была разбита до того, что безобразный шрамъ какъ печать мученичества, остался на лицъ его во всю жизнь 1). Недовольный тъмъ Өеофилъ заперъ Месодія на о. Антигонъ, въ темномъ и сыромъ подземельъ, вмъсть съ двумя разбойнивами: ноги и часть тела его были здёсь постоянно въ водъ; одинъ изъ зладъевъ умеръ и трупъ его не вынесли, чтобы смралъ трупа вийсти съ голодомъ томили мученика. Семь лить пробыль Месодій въ этой ужасной темниць и потомъ тайно перевезень быль въ константинопольскую. По свидетельству византійцевъ (Багрянороднаго, Зонары, Кедрина, Манассін, Глики) Месодій освобожденъ изъ сего заключенія чуднымъ образомъ. Өеофилъ, охотникъ до чтенія книгъ, напаль на такую внигу, которой никакъ не могь разобрать; нъсколько дней проведено въ напрасномъ трудъ надъ странною рукописью. Одинъ изъ царедворцевъ указалъ Өеофилу на узника; --едва посланный явился, Меоолій свазаль: мив извістно, за чімь тебя послаль Ософиль; подай бумаги и чернилъ. Өеофилъ прочиталъ написанное и возвратилъ Мееодію съ свободою уваженіе. Послів сего Императоръ ималь не різдкіе случан видеть на деле умъ Менодія и не васался свободи его; отправляясь на войну Өеофиль браль его съ собою, вакъ будто для совъщаній, но собственно изъ опасенія, не возбудиль бы Месодій другихъ къ защить православія. Въ 842 г. возведенный на патріаршій престоль Импер. Осодорою, Месодій возстановиль иконопочитаніе и положиль торжествовать ежегодно побъду православія и повторять осужденіе на неправославныхъ. Св. исповъдникъ скончался въ 846 г. 2)

Св. Месодій по д'яніямъ жизни своей всего болье славенъ какъ возстановитель православія; и по сочиненіямъ отличается онъ особенно въ семъ-же отношеніи; для огражденія православія и благочинія онъ составиль: правила для обращающихся къ въръ, принятыя въ руководство Церковію <sup>8</sup>), три чина относящісся до бра-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ посятьдствіи будучи Патріархомъ, Менодій для прикрытія шрама, разртзавъ концы клобука, обвязываль ими челюсть. Изъ уваженія къ испов'яднику всё вноки съ того времени стали носить клобукъ съ разртавами.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) О жизни его кромъ помянутыхъ Византійцевъ см. повъствованіе in Actis SS. ad. 14 Іппії, четь-минею на 14 Іюня, когда совершается и память исповъдника.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изд. Гоаромъ; Eucholog. p. 876—88. Synodalis Bibl. cod. 443. Sec. XII. Lambecii Comm. 5. 251. Bandini Bibl. Laurentii 1, 400.

ковъ <sup>4</sup>), поваянныя правила <sup>5</sup>) и нѣсколько церковныхъ пѣсней <sup>6</sup>). Св. Мееодій оставиль послѣ себя довольно пастырскихъ поученій <sup>7</sup>). Особенно замѣчательно поученіе его о тѣхъ, которые говорять; какую

пользу принесло намъ распятіе Сына Божія на земль в)?

Въроятно св. Месодію принадлежать "откровенія о судьбахь міра", извъстныя съ именемъ св. Месодія Патарскаго <sup>9</sup>). Онъ писаны первоначально на латинскомъ языкъ <sup>10</sup>), извъстномъ сиракузскому урожденцу и говорятъ между прочимъ о св. землъ: "святой земли доселъ не могли покорить христіане, да и никогда не могутъ покорить по развращенію христіанскихъ нравовъ". Сего не могъ говорить св. Месодій Патарскій— Святитель З в., но могъ сказать это исповъдникъ 9 въка.

# § 276. Өеодоръ Эдесскій.

*Оеодоръ* подвижникъ палестинскій и епископъ *Эдесскій* <sup>1</sup>). Сынъ молитвъ и видінія родителей своихъ, жителей Эдесса, Оеодоръ, когда

<sup>4)</sup> Между рукописями Барбериновой Библіотеки съ именемъ П. Месодія: "чинъ обрученія, чинъ благословенія браковъ, чинъ благословенія двоеженцевъ", Гоаръ издаль съ Барбериновыхъ ркп. два первые, но неизвъстно, почему не показаль имени сочинителя ихъ.

<sup>6)</sup> Онв у Вальсамона и Арменопула.

<sup>6)</sup> Въ греч. Минев (21 Мая) читается Стихира Константину и Еленъ—"Патріарка Месодій". въ слав. Мин. (6 Марта) стихира его мученикамъ Амморейскимъ; въ рки. слав. Минев (Библ. М. Д. Акад.) кановъ Богородицъ "півваемъ відра біля".

<sup>7)</sup> Онъ писалъ: а) Сдова: на день Срвтенія Господня, на нед. ваій, похвалы м. Агасія и пр. Ососану. Первыя два int. Ор. S. Methodii patar. Paris 1644. Третье in Bibl. Patr. concionat. Combefisii; последнее in Actis Sanct. ad. 5. Februar., 6) о мученичестве Діонисія Ареопагита. Это сочиненіе, где Діонисій Ареопагить смешанъ съ Діонисіємъ Парижскимъ, изд. вместе съ сочиненіями Ареопагита Т. 2. Аптистріае 1634. в) Слово о св. иконахъ въ ркп. М. Сунод. Библ. сод. 5. f. г) Слово о св. Николат Муръ-Ликійскомъ въ той же Библ. сод. 26. et 161. Жизнь меноведника Ососана—здёсь же сод. 159 (160) f. 114. О чудесахъ св. Николая въ Париж. Библ. сод. 1462. Catal. сод. 2 р. 326. Несколько отрывковъ изъ поученій св. Месодія у Никона Черногорца въ Пандекте Слов. 36. 46. 63. Несколько подвижни ческихъ мыслей in. сод. Vindob. 251. Lambec. 5. 324—327.

<sup>8)</sup> Изд. Гретцеромъ de cruce T. 2. p. 1667. неще часть у Алляччи in diatriba de Methodiis p. 348.

<sup>°)</sup> Изд. int. Ortodoxographa Basileae 1564. Эти откровенія извёстны были и пр. Нестору Літописцу.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Кром'в того, что "откровенія" встрічаются гораздо боліве въ дат., чівмъ въ греческихъ спискахъ, тексты Св. писанія приводятся въ няхъ всегда по Вульгатъ. На латин. онъ изд. in 1 T. Lection. memor. Lauingae 1600.

<sup>1)</sup> Жизнь его весьма подробно описана Василіемъ, амасійскимъ епископомъ, племянникомъ св. Осодора и его учениковъ со времени посвященія Осодора въ епископа, комъ это видно изъ самаго жизнеописанія; это жизнеописаніе есть въ слав. перев. между ряп. Библіотеми М. Д. Академіи, и въ одной изъ нихъ пергаменной 13-го или 14-го в.

сталь учиться, не повазываль способности къ ученю, но молился Богу; разъ скрился онъ подъ святою трапезою во время литургін и нівкій рноша, напитавъ его сотомъ, внушилъ ему сладость уединенія: священнодъйствовавшій епископъ, узнавъ о томъ, посвятиль Осодора въ чтеца и онъ остался въ обители, где легво и свободно изучалъ тогдашній вругъ наукъ (сукожлюч) у "общаго наставника Софронія". На 18 году лишась родителей, роздаль онъ имъніе 2) и на 20 году удалился въ і русалимскую обитель св. Савви, гда 12 лать пробиль въ общежитін 3) и 24 года въ затворъ. Въ ведикій четвертокъ, егда, какъ говорить жизнеописатель, божественнаго міра тайна совершается", по определенію патріарховь антіохійскаго и ісрусалинскаго поставлень онь въ епископа эдесскаго. Прибыль въ церковь Эдесскую, находящуюся во власти еретиковъ и магометанъ, св. Осодоръ употребилъ все стараніе обратить отпадшихъ къ православію; его ревность возбудила противъ него гоненіе со стороны еретиковъ; не разъ они покущались разрушить храмъ православныхъ, умертвить епископа и влиръ; но благодать Бо-жія хранила Өсодора <sup>4</sup>). Еретиви обратились съ деньгами и влеветою къ мъстнымъ эмирамъ. Тогда св. Осодоръ отправился <sup>5</sup>) въ Багдадъ <sup>6</sup>), въ калифу Мавів <sup>7</sup>). Исцівливъ больнаго калифа, онъ расположиль его написать къ правителямъ Киликін, Сиріи и Месопотамін возвратить церкви эдесской достоянія ея, давать свободу обращаться къ православію, а упорныхъ еретиковъ предавать наказаніямъ, или изгонять изъ города; калифъ тогда же тайно принялъ врещене и по благочестивому желанію его св. Осодоръ отправился въ Константинополь, чтобы получить для калифа часть животворящаго древа; Өеодоръ прибыль въ столицу имперіи при Миханлів и Осодорів, и сму съ радостію сообщень

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Часть своей сестръ «моей же матери», говориль Василій.

<sup>3)</sup> На 5 году пребыванія въ Давр'я принималь на себя "строеніе" (околориду) Лавры, т. е. быль экономомъ, тогда какъ настоятелемъ быль Іоанеъ.

<sup>4)</sup> Өеодоръ подкрапляль себя въ это тежелое время бесадами съ столиникомъ Өеодосіемъ; Василій замачаеть при этомъ, что вокругь Эдесса при Имп. Мавриків построено было много столиовъ для столиниковъ: но при Өеодора жилъ тамъ только Өеодосій. Говоря о посащеніи Өеодосія, пишеть: "яко близь быхомъ столиа". Это показываетъ, что съ прибытія Өеодора въ Эдессъ, Василій былъ очевидцемъ живии Өеодоровой. Сл. пр. 5.

<sup>5) «</sup>Поемь мене съ собою», говоритъ Василій.

<sup>6) &</sup>quot;Въ Вавилонъ, име нарицается Богда", т. е. Багдадъ, построенный Адиансоромъ (763—765) см. Ritter. Erdkunde 10 Th. s. 195—212. Энциклоп. Левсик. 7, 4. Багдадъ. Василій говоритъ, что Осодоръ ласково былъ принятъ багдадскитъ митрополитомъ. У Ассемана (Bibl. Orien. T. 2. р. 123. s. 227) извъстенъ Іоаниъ багдадскій епископъ яковитовъ. Въроятиве, что Василій разумъетъ Несторіанскаго католикоса, жившаго также въ Багдадъ (Assemani Acta Tartyrum Orient. p. 38).

<sup>7) &</sup>quot;Въ Вавилонъ царствуя бъ Мавіа".

быль св. даръ <sup>8</sup>). Отправивь дарь въ Мавіи Іоанну <sup>9</sup>), самъ отправися въ Эдессь, гдё встречень быль съ восторгомъ цаствою, умножавшенся обращеніемъ еретиковъ; съ щедрыми дарами обрадованнаго кальфа, который после того, объявиль себя христіаниномъ, быль замучень, св. Осодоръ отправился въ Ісрусалимъ и по возвращеніи, предвиди близкую смерть свою, пожелаль умереть въ прежней своей усдиненной келліи; почему снова отправился въ Палестину, гдё на месте пустынныхъ подвиговъ вскоре и скончался \*).

#### § 277. Наставленія его.

На греч. и слав. языкъ, равно и въ лат. переводъ, извъстно сто славъ дъятельных св. Осодора Эдесскаго 10). О происхождени ихъ такъ пишетъ жизнеописатель ученикъ Осодора: "на 5 недълъ великаго поста" Отцы Лавры Герусалинской по обычаю пошли "съ литіею т. е. со крести" вокругъ келлій молчальниковъ и по совершеніи хода просили пріобщившагося тогда же Осодора предложить имъ наставленія; св. Осодоръ исполнилъ желаніе ихъ и такимъ образомъ составилось 100 главъ.

Тотъ же жизнеописатель и очевидецъ сохранилъ: а) довольно пространное поучение св. Осодора въ Эдесскимъ еретикамъ, съ изложениемъ православнаго учения и опровержениемъ главныхъ еретическихъ мыслей; б) Бесъду св. Осодора съ эдесскимъ столътнимъ столиникомъ Осодосіемъ 11).

Преподобный учить:

"Доброе дізло безъ правой візры— мертво и бездійственно, точно также и одна візра безъ добрыхъ дізль не избавить насъ отъ оги. візчнаго. Любяй бо мя, сказаль Господь, и заповізди моя соблюдаетья

в) Это было, какъ ведно, по возстановление иконопочитания: Василій говорить не только о Михаилъ и Өеодоръ, но и о Патріархъ, не называя впрочемъ послъдняго по вмени.

<sup>.</sup> Оъ Василіемъ-живнеописателемъ, какъ говорить самъ Василій.

<sup>\*)</sup> Въ Добротолюбів сказано, что Өеодоръ жиль при Имп. Ираклів: но это опибка. См. между прочимъ пр. 6 и 8. «Преставися въ въчныя обители въ 9 день Іюля, какъ сказано въ жингъ *Калокерими*», говоритъ Добротолюбіе.

<sup>10)</sup> Петръ Поссинъ издалъ grae. et lat. 102. главы Өеодора: thezaurus Asceticus, Romae 1566. р. 345—403. Тѣ же 100 главъ находятся въ Вен. рип. cod. theol. 224 въ Коаленевой соd. 123. saec. XI. въ М. Сунод. cod. 15 saec. XI et cod. 18. saec. XI. гдѣ живъь св. Өеодора. Слав. Списки кромѣ пергам. Акад. (пр. І.) въ Лавр. спискъ Лъствицы 1412 году (№ 12.). Въ слав. Добротолюбіи помъщены 100 главъ дѣнтельныхъ св. Өеодора Эдесскаго и потомъ гадательно ему же приписано умоврительное слово.

<sup>44)</sup> Отдъльно сін бесъды въ Венси. рип. cod. 251.

Итакъ, если любимъ Бога и въруемъ въ Него: будемъ дълать дъла сообразныя заповъдямъ Его, чтобы получить жизнь въчную. Если пренебрежемъ храненіемъ заповъдей Того, Кому вся тварь повинуется, какъ назовемъ себя върными? Мы которые почтены болъе всякой твари, оказываемся болъе всъхъ непокорными повельнію Сотворшаго, неблагодарными къ благодати Его" (гл. 1).

"Напрасно мудрецы природы обольщаются пощеніями, какія совершають, думая своєю силою истребить гріхть, упраздняемый только Божіннъ хотініемъ: ибо онъ упраздненъ силою тайны врестной. Потому-то и світильникъ церкви Іоаннъ Златоустый говорить, что недостаточно произволенія человіческаго самаго по себі, если не получать помощи свыше. Равно ни мало не успібють и при небесной помощи, когда не достаєть произволенія" (гл. 68).

"Не изчисляеть лёть иноческаго житія твоего, ни пустиннаго терпівнія; не уловляйся славою жесткихь подвиговь твоихь: но постоянно имій въ умі слово Владичне, что ти рабъ непотребний, еще не виполниль долга; ибо еще мы въ сей жизни не призваны въ Іерусалиму, еще сидимъ на рікі Вавилонской, еще страдаемъ въ работі Египетской, еще не виділи земли обітованной. Потому должно плакать намъ, молиться въ Могущему спасти насъ отъ работы жестокаго Фараона, молиться о томъ, чтобы получить дары, превышающіе уміь, но не по діламъ праведнымъ, о которыхъ душаемъ, что сотворили ихъ, но по безмітрной милости Божіей, будемъ молиться непрестанно, день и ночь проливая слезы по глаголющему: утрудихся воздыханіемъ мониъ, измыю на всякую нощь ложе мое, слезами моним постелю мою омочу (78).

"Въ сердцахъ смиренныхъ почістъ Господь, а въ сердцахъ гордыхъ—страсти позорныя. Ибо ничто съ такою силою не одолъваетъ насъ, какъ помыслы гордости, и ничто такъ не искореняетъ злаго произрастанія душевнаго, какъ блаженное смиреніе; потому справедливо называется оно убійцею страстей".

Сего довольно, чтобы видъть, какой путь спасенія показываеть намъ строгій подвижникъ и Отецъ Церкви 9-го въка.

## § 278. Филовей Синайскій.

Филовей инокъ и игуменъ синайской обители купины. Обстоятельства жизни его неизвъстны; но по собственнымъ сочиненіямъ его и по отзывамъ другихъ видно, что онъ былъ опытенъ въ жизни духовной, Симеонъ новый Богословъ, говоря о нищетъ духовной, пишетъ: "Много писали о семъ божественные Отцы наши; кто захочетъ прочесть ихъ писанія, пусть видитъ, что писалъ подвижникъ Маркъ, что говориль Іоаннъ Льствичникъ, преп. Исихій, Филовей Симаимъ, Авва Исаія, великій Варсануфій и иные многіе". По сему отзиву новаго Богослова, Филовей Синаитъ поставляется въ числъ онытныхъ наставниковъ въ нищеть духовной, и принадлежитъ къ древнимъ Отцамъ; по крайней мъръ несомнънно, что онъ жилъ прежде новаго Богослова, т. е. ирежде 10-го в. Но что онъ не былъ современникомъ Іоанну Лъствичнику и аввъ Варсануфію, это видно изъ того, что онъ самъ поставляетъ себя послъ древнихъ Отцевъ: "такъ, говоритъ онъ, опредъляютъ и Святне Отци" 1). Такой образъ выраженія въ настоящемъ случать тымъ болье замъчателенъ, что онъ неръдью встръчается у пр. Осодора Эдесскаго. Итакъ со всею въроятностію можетъ положить, что Филосей Синаитъ, называемый въ древнъйшихъ надписаніяхъ сочиненій его святымъ 1), жилъ также какъ и Осодоръ Эдесскій, въ началь 9-го въка.

Сочиненія его, исполненныя духовной мудрости, суть следующія:

- а) О бодретвованім и молитвів 40 главь 3).
- б) О бодрствованіи и храненіи сердца 4).
- в) О тречастности души, бодрствованіи и политвъ 5).
- r) О храненіи ума и смиренномудріи <sup>6</sup>).
- д) О томъ, что храненіемъ сердца соблюдаются и Христовы запов'єди 7).

<sup>1)</sup> Главы Филовея въ слав. Доброт. гл. 34.

<sup>3)</sup> Поссень издаваль главы Филовея о заповъдяхъ Божихъ съ списка, писавнаго за 500 лътъ до него и слъд. съ списка 12. въка и въ этомъ спискъ Филовей названъ Святымъ. Впрочемъ въ мъсяцесловъ нътъ его именя, если не принимать сего Филовея Синаита за препод. Филовея пресвитера и чудотворца, о которомъ въ минеъ (Сент. 15) сказано, что онъ претворилъ воду въ вино, перенесъ большой камень на другое мъсто и, когда чрезъ годъ по кончинъ его два іерея котъли въять чесное тъло его изъ гроба, оно какъ живое простерло руки.

в) Въ Сунод. Биб. соd. 378. s. 219—232... главы Филовоя монаха, игумена обители Пресв. Богородицы купины: ἐςὰ νοητὸς πόλεμος; ркп. писана въ 1289 г.; тоже in cod. 260, въ семъ послъднемъ 30 главъ. Но въ Вънскихъ ркп. соd. 156. 234 считается 40 главъ. Lambec. 4. 329. 5. 150. Тоже въ Париж. Библ. соd. 10. 91. въ Англ. Библ. соd. Bodlean. 111. sec. catal. 260. Эта статъя и только она одна помъщена въ слав. Добротолюбіи и въ Христ. Чт. 1827.

<sup>4) &</sup>quot;Осог εἰς Χριςὸν ἐβαπτήσθημεν κατὰ τὸν θεῖον 'Απόςολον въ Сунод. Библ. cod. 322. s. 155—158. Тоже in. cod. Nanian. 95,—изъ последней рип. Мингареллъ напечат. пространное место. Catalog. cod. grae. Nanian. p. 185.

<sup>5)</sup> Η ΑΝ. Μακάριος ὁ ᾿Απόςολος Παῦλος Β' τοὰ πε Сунод. ркп. s. 159. 161 Ταπαε in cod. typogr. in quarto 30 s. 245. 246.

θ) Ηαν. βλέπετε και όρᾶτε, φησίν ὁ Κύριος, μή πως βαρίνθωσιν,—ibid. s.
 162. cod. typog. in 4 to 30. s. 247—250.

Ήαν. ο Κύριος ἡμῶν ετ τοῦ πο prn. cod. 322. s. 166. Τακπο in cod. 398.
 5. 66. Эту статью напочаталь Поссонь: Thesaurus asceticus, Paris 1684.

е) О вниманіи и молитвъ и непрестанномъ памятованіи о смерти <sup>6</sup>). Ни о чемъ такъ часто не говорить пр. Филовей какъ о храненіи сердца и именно сладчайщимъ именемъ Іисуса; наставленія его о семъ предметъ превосходны.

Есть въ насъ мысленная брань, болъе тяжвая, чъмъ чувственная; дълателю благочестія надобно тещи и достигать въ умъ той цьли, чтобы совершенно стяжать въ сердцъ вавъ бисеръ, кавъ вамень драгоцыный, память о Богъ (гл. 1).

"Весьма внимательно храни умъ твой. Когда увидишь поинсть, говори ему напротивъ и тотъ же часъ призови Христа на отищене. А сладкій Іисусъ еще тогда, какъ говоришь ты, скажетъ: и пришеля подать тебъ защиту. Когда молитвою утишатся враги твои, ощть внимай уму. Вотъ и опять волны еще болье прежнихъ стремятся одаз за другою и душа поражается ими: но вотъ опять Іисусъ, возбужданий ученикомъ, запрещаетъ вътрамъ, какъ Богъ. Освободясь отъ нихъ, метъ быть, на часъ или минуты, славь спасшаго тебя и помышай осмерти" (гл. 26).

"Со всею осторожностію наждый чась и игновеніе будеть хранть сердце наше отъ помысловь, помрачающихь душевное зеркало, въ которомъ обывновенно изображается и ясно написывается Христось Інсусь, премудрость и сила Вога и Отца. Внутрь сердца будемъ искать Царствіе Божіе; зерно, жемчужину, квась и всё тайны обрящемъ внутрь насъ самихъ, если очистимъ око ума: потому-то Господь нашъ Інсусь Христосъ сказалъ: Царствіе Божіе внутрь васъ есть, показывая пребывающее въ сердцѣ Божество" (гл. 23).

"Дымъ, исходящій изъ древа тяжекъ глазамъ, но послѣ показиваеть имъ свѣть и утѣщаеть ихъ, тогда какъ прежде печалиль. И вниманіе, непрестанно зря наносить отягченіе: но приходить Інсусь призываемый и просвъщаеть сердце; память о Немъ виѣстѣ съ осіяніемъ подаеть блага наилучшія".

"Многіе изъ иноковъ не знаютъ прелести, которую претерпъвають отъ обольщенія бъсовъ; прилежно занимаются дѣланіемъ, не заботясь объ умѣ; будучи просты и непритворны, такъ и провождають житіе. Думаю, что не вкусивъ сердечной сладости, они совсѣмъ не знають о тьмѣ внутреннихъ страстей. Тѣ, которые не знаютъ брани, о коей говоритъ Павелъ, не укрѣпась опытомъ въ добрѣ, судить о дѣйствительныхъ грѣхахъ по паденіямъ; а о побѣдѣ и торжествѣ, происходящихъ въ мысли, и не помышляютъ; поелику зрѣніемъ нельзя видѣть сихъ событій неизреченныхъ, свѣдомыхъ единому подвигоположнику Богу и совѣсти

<sup>8)</sup> Түй үарги най той арра ройма—ibid. in cod. s. 171—176. Изъ синъ шести статей по слав. рип. встрачается одна первая, въ числа 44 главъ. Въ пергаи. рип. Моск. Дун. Акад. N. 49. Въ Волокол. N. 74. въ А. N. 294. въ 4 д.

подвижника. Къ нимъ то, думаю, сказано:—*ръхъ*—миръ, но нътъ мира. О братіяхъ, которые остаются таковыми по простотъ, надобно молиться и, сколько можно, научать ихъ, дабы удалялись дъяній злыхъ по дъйствію. А для тъхъ, которые воспламенены Божественнымъ желаніемъ—очистить зръніе душевное, есть другое дъяніе Христово, другое таинство" (гл. 37).

Преподобный частію показываеть и частные предметы внутренняго д'явнія.

"Сперва прилогъ, потомъ сочетаніе, далѣе сосложеніе, потомъ плѣненіе, наконецъ страсть укрѣпившаяся учащеніемъ и привычкою; послѣднее есть уже окончаніе брани, устремленной противъ насъ. Такъ это опредѣляется и Св. Отцами" (гл. 34).

"Прилогъ, говорятъ они, есть помыслъ простой или образъ вещи, въ первый разъ, какъ бы случайно, представившися и являющися уму. Сочетание означаетъ собесъдование съ явившимся по страсти или безстрастно. Сосложение же бываетъ, когда душа съ услаждениемъ пре-клоняется явившемуся. Плънение означаетъ отвлечение сердца прискорбное невольное и остающееся долго, пагубное смъщение состояния нашего съ прилучившимся. А страсть, говорятъ, есть состояние долговременно и съ пристрастиемъ гиъздящееся въ душъ. Первое изъ сихъ состояний — безгръшно; второе не совсъмъ, третие—смотря по состоянию подвизающагося; а брань бываетъ виною или вънца или мучений (гл. 35).



# ПЕРІОДЪ ЧЕТВЕРТЫЙ.

## отдъление первое.

Съ 850° до 1206 г.

§ 279. Предметы ученія.

Съ половини 9-го въка духъ мірскаго властолюбія, столько несообразний съ духомъ христіанскаго самоотреченія, началъ раскриваться
въ папѣ болѣе и болѣе. Невѣжество унижало и унизило клиръ и паству Запада до изумительной необузданности въ правахъ ¹), а тъмъ
открывало просторъ властолюбію іерарха свободно рости и укрѣпляться.
По непосредственному ли повелѣнію папы, или по одному собственному
униженію въ разуменіи духа христіанскаго, но невѣжество Запада уже
въ первой половинѣ 9 вѣка успѣло оградить властолюбіе папы ложными нравами и преимуществами, унизившись до низкаго вымысла и лжи ²).
Дѣтское разумѣніе догматовъ вѣры, выше котораго рѣдко восходилъ
Западъ и въ лучшія времена свои, породило въ началѣ простительную
для такого разумѣнія, хотя и неправильную, мысль о происхожденіи
Духа Святаго и отъ Сына, а обезоруженное незнаніемъ греческаго языно давало власть ложному мнѣнію болѣе и болѣе усиливаться надъ со-

<sup>4)</sup> Эдуарда, короля Англійскаго,—Ц. вст. Инновен. ч. 2. стр. 92. Историковъ указанія—въ 6 прим.

³) Первымъ опытомъ такого низкаго обмана была дарственная граммата Константина вел. встръчающаяся уже въ Исндоровомъ собраніи и упоминаемая Гинкмаромъ Реймскимъ (Epist. lib. 3. с. 13); потомъ сятьдовало Лоссасидорово собраніе а) декретовъ, будто бы изданныхъ папами первыхъ трехъ въковъ; б) правиль соборныхъ: в) декретовъ изданныхъ съ Сильвестра до Григорія. Здѣсь все направлено къ одной цѣли, къ возвышенію правъ папы. Собраніе появилось между 829 и 845 г., такъ какъ между письмами Урбана и Іоанна 3. помѣщены здѣсь правила Париж. собора 829 г., а папа Няколай въ 865 (in epist. ad Gallos Mansi XV р. 694) уже провозглащалъ о неприкосновенной святынѣ лженсидоровскихъ декреталій. Сочинителемъ Константиновой грамматы Имп. Оттонъ 3 признавалъ какого-то безпалаго діакона Іоанна (Diploma an. 999 Іоаппез diaconus cognomento digitorum mazilus (mutilus) praeceptum aureis litteris scripsit sub titulo magni Constantini

бою <sup>3</sup>). Въ несчастію политика свётская и церковная по своимъ видамъ помогла освятить ложное мизніе <sup>4</sup>). Подобнымъ же образомъ появились странности въ обрадахъ. Поразительнёе всего то, что чёмъ болёе возрасталь духъ гордаго властолюбія въ папахъ, тёмъ болёе умножались своеволія разнаго рода на Западѣ <sup>5</sup>); а съ другой стороны съ того самаго времени, кавъ только этотъ духъ открылся съ силою въ папахъ, папами стали быть не люди, а чудовища—homines monstrose, vita turpissimi, moribus perditissimi, usquequaque foedissimi, какъ говоритъ даже Вароній <sup>6</sup>); таковы были папы именно въ разсматриваемомъ отдѣленіи времени (съ 850 до 1200)! При такомъ положеніи Запада и папъ, не удивительно, что хотя Востокъ сперва по временамъ, потомъчаще и чаще старался врачевать Западъ словомъ обличенія и увѣщанія: гордое властолюбіе папъ осталось упорнымъ въ своихъ миѣніяхъ и требованіяхъ <sup>7</sup>).

Внутренней покой восточной Церкви нарушали въ это время (850-

5) Сличи Фотієво окружное письмо 863 г. съ письмомъ 1053 г. Михаила Керуллярія къ Транійскому епископу въ Апулію (Canis, lect. antiq. Т. 3. Р., 1. р. 281.).

longa mendacii tempora finxit); по соображениять de Marca lib. 3. с. 12. діаконъ нисаль граммату въ 767 г. по волъ П. Павла I.

<sup>3)</sup> См. статьи о пр. Максимъ Испов., также *Prokopowitz* hist. controversiae de process. Spiritus S.

<sup>4)</sup> Въ первый разъ сделать это Карлъ. По властолюбивымъ расчетамъ онъ старался пресечь всякое отношеніе западныхъ христіанъ въ Восточной Имперіи и для того желаль утвердить раздёленіе между западными (вядючая въ то число огромное число грековъ и славянъ, жившихъ въ Калабріи, Апуліи, Сициліи, во всей Италіи, Далмаціи и Панноніи) и восточными христіанами; въ такомъ расположеніи онъ собираль соборы, на которыхъ осуждаль вконопочитаніе; употребляль все стараніе выпросить у папы Льва позволеніе читать символь съ прибавленіемъ: Filioque и потомъ не смотря на запрещеніе папы ввель сей произволь. Папа Николай пошель по следамъ Карла.

<sup>6)</sup> Annales ad an. 897. чит. Западныя хроннки Luitprandi († 980) hist. rerum in Europa lib. 6. in Muratorii rer. Ital. script. Т. 2. р. 1 (о достовърности Denkschrif. d. Academie zu München für 1809. 10); Ditmari († 1018) Chronicon ex ed. Wagneri Noremb. 1807. Mariani Scoti († 1086) Chronicon Lamderti Schafnab. Sigeberti († 1113), Chronica in Pastorii rer. germ. Script., Gieseler Kirchengesch. 13. 12. 1. Abth. § 20—22.

<sup>7)</sup> См. о Фотів, Николав Мистикв и др., о Миханлі Керулларів—см. Правду всел. церкви о каседрахъ стр. 292—314. О послідующихъ сорменныхъ сношеніяхъ тамъ же стр. 314—327. Слич. неже приміч. 12. Довольно подробно Надежедина: Восточная перковь вт 12 т. Энциклоп. лексикона стр. 420—54. Въ образецъ безстыднаго упорства папъ можно указать на дійствія п. Николая. Николай писалъ между прочимъ (Еріst. 70 ad Hincmar. an. 867): "Лгутъ, что будто мы въ Паску по обычаю Іудеевъ благословляемъ и возносимъ на Олтаръ агнецъ вийств съ тіломъ Господницъ". Натъ, не лгутъ; а правду говорятъ. Вотъ слова Валяерида Страбона (lib. de гер. Eccl. с. 18): «Считаю за заблужденіе, что ніжоторые въ Паску, возлагая мясо агнца близь Олтаря или подъ Олтаремъ, освящали благословеніемъ... чинъ благословенія сего и досель у ніжоторыхъ имфется». Такія благословенія вь слу-

1200) павликіане и ихъ отрасли евхиты и богомилы <sup>8</sup>), но обличенія противъ этихъ гностическихъ мечтателей чаще были сильными мізрами гражданской власти, чізнъ по силів, какая могла быть занята изъ внутренняго духа христіанскаго.

Устроеніе *богосмуженія* и *благочинія* продолжало быть предметомъ особеннаго вниманія, но не столько толкованіе св. Писанія, и еще менёе внутренняя духовная жизнь; послёдній недостатокъ думали замёнить жизнеописаніями <sup>9</sup>), которыя составлялись и въ видё похвальныхъ словъ; христіанской апологетики коснулись только тогда, какъ невыгодное направленіе общей образованности начало оказывать вредное вліяніе на умы и на нравственность; между-тёмъ магометанство постоянно угнетало Церковь.

#### § 280. Просвъщеніе.

Послѣ Фотія Императоры Левъ и Константинъ горячо любили науки <sup>10</sup>). Въ 11 и 12 въкахъ, не смотря на безпорядки въ Имперіи,

жебникъ Римскомъ ар. Hottorpium de officiis divin. p. 73. Папа и кардиналы торжественно ъли благословенный агнецъ: Ordo roman. auct. Benedicto in Mabilonii Museo Italico p. 142. Ordo roman. auct. Cencio—ibid. p. 186. Николай пишетъ еще: «Домогается еще уличить въ томъ, что у насъ діаконъ, не принявъ сана священства, поставляется въ Епископа». И это было на дълъ: см. Mabillon. comm. in Ord. Rom. in Museo Ital. t. 2. p. 119. Папа поручилъ писать критику на письмо Фотія Гинкмару. Epist. 70 ad Hincmarum (Archiep, Rheimsk.) et cet. Episc. in regno Caroli constitutos.

- \*) Анна Комнина Атехіай. 14 р. 450) причисляеть богомиловь из жителямъ Филиппополя, также какъ павликіанъ. Пселлъ (Пері субру, багросоу): "Евхитовъ многіе называють Энтувіастами... У проклятаго Манеса два начала всего. У Евхитовъ из этимъ худымъ духамъ присоединилось третье начало; у нихъ Отецъ и два сына, старшія и младшія начала; Отцу поручили они только то, что выше міра. младшему изъ сыновъ—небесное, другому старшему управленіе твиъ, что есть въ міръ.... старшаго не безчествуютъ, но оберегаются его, какъ способнаго дълать зло". Подобное послъднему у Зигабена учитъ Богомилъ: «почитайте злыжъ духовъ (ч. багрочса) не для того, чтобы получить отъ нихъ пользу, но чтобы не вредили они вамъ" Младшій есть рузрушитель зла въ міръ вещественномъ, какъ и у богомиловъ. Подробности въ истор. ерес. и раск. Россійск. Церкви объ Андріанъ и Димитріъ; въ ист. Иннокент. 2 стр. 196.
- •) Вроит греческих визнеописаній Метаераста извістны въ армянской диттературт: α) продогъ (Гисмавуркъ—дневникъ) переведень съ доподненіями съ сирскаго языка Качигомъ и діакономъ Григоріемъ въ 9-мъ в. (изд. въ Константиноп. въ 1706 г. подъ заглавіемъ: Атаматуръ); б) Мартирологъ, составленный въ томъ же въкъ по сирскимъ и армянскимъ жизнеописаціямъ; в) жизнеописанія святыхъ собственно мучениковъ, переведен. съ сир. и греческаго языковъ Католикосомъ Григоріемъ 2 въ 11 въкъ, которыя по отзыву мечитаристовъ могли бы во многомъ дополнять и исправить трудъ болландистовъ. Neumann Gesch. d. Armen. Litterat. s. 118. 119. 145. На Западъ въ эти времена было много писателей дегендъ.
  - 10) О Льва Филосова Oudini Comm. 2, 421. 894. О Константина Богрянород-

воторые въ 11 в. производили преступныя жены (Зоя, Өеодора, Евдокія), а въ 12 крестоносны и фамилія жестокихъ Ангеловъ, Греція довольно оживлена была світомъ просвіщенія, сильное движеніе дано было
просвіщенію особенно ревностію и дарованіями Пселла, за которымъ
слідовалъ рядъ мужей замічательныхъ по многимъ отношеніямъ 11).
Къ сожалівнію общее направленіе пробудившейся любви къ образованности
мало благопріятствовало успіхамъ собственно христіанскаго просвіщенія:
пробудившаяся любовь къ языческой образованности, отвлекая вниманіе
оть предметовъ христіанскихъ, клала печать свою на занятіяхъ самой
христіанской образованности; впрочемъ благочестіе, которое было живо
во всіхъ классахъ Имперіи, препятствовало обнаружиться въ разрушительныхъ явленіяхъ такому неблагопріятному направленію времени 12).
Такимъ образомъ послідніе два міжа отличаются значительнымъ числомъ
особенно второстепенныхъ учителей церкви греческой 13).

номъ Кедринъ: «своимъ стараніемъ онъ возстановилъ науки—ариеметику, астрономію, геометрію и высшую изъ всвяъ—онлософію, отыскавъ людей знаменитыхъ въ какомъ либо отношеніи, поставявъ наставниковъ и собравъ учениковъ». Hist. 2, 326.

<sup>11)</sup> Пселяъ, оправдываясь въ клеветахъ, по праву писалъ къ Импер. Миханлу учения своему: «ты видишь, благочестивый Императоръ, сей священный сонмъ онлосоовъ; всв они произрастанія монхъ трудовъ, всв пили изъ моего источника: погашенный свътъ онлосоо по возменъ мною (надобно же при случав позволить себъ и смълость...). Я заботился о наукахъ словесныхъ, о онлосоо п, изучилъ математиту, не занявъ ее отъ другихъ — свътъ ея былъ погашенъ». См. Oudini Comm. litter. 2. 654.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Подтвержденіемъ сихъ мыслей служать самыя произведенія сихъ въковъ (пр. 13); можно указать еще на Іоамна Цецеса. Онъ плачетъ, что отечество его мало читаетъ Гомера и будто отъ того скоро онъ падетъ; въ тысячъ стиховъ его то и дъло говорятъ Гомеръ и боги и слешкомъ ръдки христіанскія мысли (Chiliades gr. et. lat. Basil. 1546). Такимъ образомъ философія и экзегетика занимались комментаріями на Гомера и др., а до Библейской филологіи и древностей не было дъла; комментарій на св. Писаніе, какіе только были, заключали въ себъ собраніе того, что писамо прежде въ Грецін; философія мало смотръла на глубнем духа человъческаго и христіанскаго, и предлагала комментаріи на Аристотеля и пр. Сл. о Николат Мефонійскомъ.

<sup>18)</sup> Надобно замътить, что при настоящемъ положени произведеній греческ. 
письменности 10—12 въковъ трудно составить себъ точное понятіе объ учителяхъ сего времени и ихъ произведеніяхъ; потому-что эти послъдніе, за исключеніемъ немногихъ, досель остаются въ рукописяхъ. Остается слъдовать только описаніямъ библіотемъ европейскихъ. При такихъ средствахъ могутъ быть отличены для памяти слъдующіе писатели: а) Біограем: Еводій, опис. страданій севременныхъ ему 42 мучениковъ † 841 (Act. §§ ad 6 Mart.), Савва инокъ-біограеть современный пр. Іоаннакія вел. † 846 г. (Lambec. 8, 556) и неизвъстный, описавшій жизнь пр. Асанасів, современной Іоанникію (Act. SS. ad 14 Augusti). Василій эмесскій еписк. опис. 
жизнь дяди своего деодора еписк. вдесскаго † ок. 846 г. (Cod mosqu. syn. XIV. 
слав. рк. ЧМ. іюл. 9). б) Георгій Митр. Никомидійскій † ок. 880 писаль до 170 бестаръ, изъ нихъ издано 9 словъ и повъствованіе о поясъ Богоматери (Combefisi. 
avct. Раг. 1648 Ніstoria Monothelitarum., сл. Fabricii Bibl. grae. 12, 9—13. Еd. 
истор. ученіе объ отп. перкви. т. ПІ.

Между славянскими народами, съ началомъ сего періода, возмень былъ світь чистаго евангельскаго просвіщенія трудами востока, хотя

Harl.); в) Марко Отрантскій епископъ ок. 912 г. дополнитель устава (Марковы главы) и пъснописецъ. 1) Никита Пафлагонскій, современникъ П. Фотія, пис.: послъ 880 г. жизнь П. Игнатія (Concilia t. 8. Paris 1672); много похвальныхъ словъ святымъ (изд. Комбесивомъ in ayct. novis. 1. 327. S. Par. 1672. Martirum triumph. Paris 1660. Martirum trias, Paris 1666, o gpyrnxx Daspenin Bibl. 9, 56. 57. 65. 68. 82. 127. 130. 144. 150); стихи и гимны (Fabr. bibl. 6, 411). д) Арева, архівп. несар. † 920 г. пис.: толкованіе на Апокалипсисъ (изд. grae. Verona 1532 г. lat. Antwerp. 1545. grae. a Cramero in Catena. Oxon. 1841); въ санъ пресвитера « перенесевія Патр. Евеннія» и слово о мм. Гурів, Самонв и Авивв (у Сурія 15 ноябр.). 6) Василій, архіоп. кесар. ок. 940 г. сходіасть словь Григорія Навіанзена в писатель св. пъсней. же) Біографы: 1. студійскій инокъ, ок. 920, опис. жизне пр. Някодая студ. (Combef. bibl.); 2. неизвъстный, описавийй со словъ очевидевъ жили Луки едладскаго † 346 (Combef. bibl. 2, 969); 3. Никифора пресвитеръ соейской деряви — біографъ Андрея юродиваго † 950 г. («описалъ я — что частію скония главами видълъ». Act. SS- ad Mart. T. V.); Григорій — біографъ наставника своего Baceria Hobaro + 952 r (Act. SS. ad 26 Mart.). 3) Hees Couraperia apries. Of. 1040 г пис. о происхожденіи св. Духа, объ опресновахъ, главы о невольныхъ кжушеніяхъ. Oudin Comm. 2, 604. м) Петерь антіох. патр. въ 1043 г. писаль письмо къ Керуларію и Доминиву граденскому (Cotelerii Monum. Ecclesiae grae. T. 2. Paris 1681). i) Никита Стифать ок. 1050 г. писаль противь Латинянь (Canisii lection-Т. 3. ed. Barn), правственныя главы (въ Добротол.), жизнь Сумеона нов. Богослова. к) Михаиль Пселль, при Константинъ Мономахъ (1042—1054) учитель оплосоеня и сенаторъ, наставникъ детей Константина Дуки (1059—1067), при воспятанняя Миханить сперва въ славъ, потомъ ок. 1076 г. мнокъ, † 1096 г. писалъ во всъхъродахъ: сочинения толковательныя—paraphrasis metrica in Cantica Cantic. Florentiae 1746, gornathueckis: capita de Trinitate, grae. lat. Augustae vind. 1608. 1611. in Fabr. Bibl. grae. T. 5. ed. vet. De Dogmate, Coloniae. Agr. 1606: de operatione daemonum Coloniae 1688; множество словъ остается въ рукоп. Fabr. Bibl. 10, 72, 77. Діоптра навъстна и по слав. рип.; оплосоонческія: De anima celebres opiniones (cum Origenis philocalia) Lutet. Par. 1624. Introductio in sex philosophandi modos et duodecim categoria Paris 1540, 1541. Parafrasis in libr. Arist. de interpraetatione. Basiliae 1542. Comment. in 8 libros Aristotelis de physica. Venet. 1555. in oracula Chaldaica expositio gr. Lut. Paris. 1592. 160. Пінтическія: насколько сочиненій вад-Буассонадомъ in Anecdotis gr. T. I. p. 175—248. T. 3. p. 200. f. 429. Paris 1826. 1831.; •изико-химическія: de lapidum—virtutibus; Lugduni Batav. 1745 de auri conficiendi ratione, Petavii 1573. de quatuor mathem. scientiis; Augustae Vindel, 1554. Wittenb. 1560. a) Никита Серрскій ок. 1070 г. Митрополить Ираклін Оракійской: Catena in Iobum gr. lat. Londin. 1637 Symbolae in Mathaeum gr. lat. a Corderio Tolosae 1647. Enarrat in Pauli epist. ad Corinthios, ed. a Lamio in Delic. erudit. Florentiae 1738 comm. in. 16 orat. Gregorii 1652. Responsiones ad quaest. Constantini in Leunclavii jure graecorum. Francof. 1596. О другихъ сочиненияхъ. Oudin 2, 715. м) Ісами *Есифианъ* съ 1065—1078 г Патр. Констант, пне, беседы на восиресные и праздвичные дни (Taurin Bibl. cod. 40 съ 53 бесвдами, Mosqu. Synod. cod. 43 A 26-) и) Никомъ, постриженникъ и потомъ настоятель Богородицкой обители, по изгазана взъ нея, жившій въ обятели Сумеона дивногорца, именовавшейся *черною горою*, что банзь Антіохін (письмо 19 къ Герасиму) и здісь въ 1088 г., по порученію ІІ. Өесдосія, писавщій собранія правиль благочинія и правственности (письмо 38 къ Сумеосудьба просвъщенія, нежду многими изъ нихъ, остановлена была бъдствіями политическими. Въ Россіи, со временъ равноапостольнаго Вла-

ну, предисл. въ Пандев.) именно: а) Пандевту — собрание правилъ, мыслей, повъстей; б) Типиконо изъ 40 главъ, содержащихъ письма его; в) о монастыряхъ, ересяхъ, поста, добродателяхъ; первыя два иниги извастны по греч. и слав. рип. (Fabr. Bibl. grae. XI. 276. Розенкцамись о Кормчей), третья въ одномъ араб. переводъ (Angeli Maii coll. vet. avct. Р. 4. р. 158). о) Антоній Мелисса ннокъ ок. 1080 г. пис.: вравственныя главы 100: Пчелу (изд. gr. lat. 1546 Tiguri; lat. Bibl. Patr. Paris 1575, 1589), п) Филиппъ пустынникъ пис. въ 1090 г. для смоленскаго инока Кал-JERRERA RIGHTPY (ed. a Pontano Ingolst. 1604 in 21 Tomo Bibl. patr. Lundun. cs. Кадайд, о Іоаний Экварки стр. 12. 95. Опис. ркп. Толст. стр. 3 гди слав. переводъ діоптры по рвп. 15 в.). р) Іоамнъ, Патр. Антіох. ок. 1095 г. пис.: о приношенінхъ въ обители (Cotelerii Monum. 1, 747), извлечение изъ отцевъ о памятовании смерти и о молитить (Lambec. Comm. 5, 105, 106); извлечения противъ Латинянъ (Lambec. 4, 250). Ему же принадлежать отваты на вопросы Кн. Антіоха в отваты на вопросы о св. писанін издан., между сочиненіями св. Афанасія. с) Евфимій Зигабень, при Алексів Коминив († 1118), близкій ко двору, потомъ мнокъ; не глубокій догматисть въ своей Панопліи (Panoplio dogmat. Tergobisti 1710 Victoria et triumphus de Messalian. secta, gr. et lat. a Tollio in Jtinerario Ital. Traiecti ad Rhenum 1696. Epist. ed. in Anecdot. litter. Romae 1783); но очень замичательный толкователь (Comm. in 4 Evangel. gr. lat. ed. a Matthaeo Lipsiae 1792 T. 1-4 in Psalmos et Cantica, lat. Paris 1562 in 19 T. Bibl. Lugdun). m) Ioanno 30napa, upu Azencib Коминав, секретарь и велии. Друнгарій, потомъ добровольный иномъ на Асонъ (Annales grae. lat. ed. a Carol de Fresne, Paris 1686. Corpus visant. bist. Venet 1729; comment in canones Eccles. grae. lat. in Beveregii Pandectis. Ox. 1672. Constit. de monasteriis; canon. in Deiparam-in Cotelerii Monum. grae. Eccles. T. 2, 3. Exposit. Eccl. vocabulorum, ed. a Gretzero de Cruce 1616. Lexicon. ed. e Tittmanno Lips. 1818). у) Іяковъ ннокъ, потомъ болгарскій архіепископъ, при Алексів Коминъ, пис.: 48 писемъ къ Имп. Иринъ; 6 бесъдъ (Oudini comm. 2, 868); стихи о бъдахъ жизни (Fabric. bibl. XJ. 637). 6) Евстратій М-тъ Никейскій при Алексів Коминна обличитель легата Хризолана, жившій и при Іоанна Коми. пис. о происхожденія св. Духа, признаніе въ ошибкахъ своихъ допущ. въ спорт съ Армянами, тоянование на Аристотеля. Oudin. 2, 970. x) Никифоръ нновъ ок. 1120 г. пис. de custodia cordis ed. in Possini thesauro ascet. Paris 1684. въ Добротолюбів. Ниль Доксопатръ, первенствующій Синкеллъ и архимандритъ, по просъбъ Сицил. кор. Рожера пис. въ 1144 г. de majorum Patriarch. sedibus (ed. a Moyne in variis sacris Lugdun. Batav. 1685) по вол'я Іоанна Комнена-номожановъ, зам'ячательный по сходству съ слав. коричею (Oudin. 2. 1181-84). ч) Ософанъ Керамей, архіоп. Тавроменійскій въ Сициани при кор. Ромера (1130—1150): Homiliae 62, ed. a Scorso Paris 1644. ш) Василій Ахридянинь, архіоп. Солунскій, при П. Адріань 4 (1154--1159) облачитель датинянъ Epist. ad Adrianum P. in Leuncl. jure graecorum Francof. 1596. de conjugio ibid. состявание съ Епископомъ беневентскимъ въ рки. Oudin 2. 1384. и) Осоріань, просвіщенный инокъ, по волі Манунла Комнена, въ 1170 г. отправлявшійся въ Арменію для обличенія армявъ. Dialogus cum Norsesc. gr. lat a Ducaeo in avct. Paris 1624. Dialog. 2 in Maii Collect. vet. avct. T. 6. 1832. г) Евстафій Солунскій архіоп., жившій при Манувлі, Алексей и Андронина Коми., по сватской учености,-челованъ необывновенный, пис. комментарій на Иліаду (grae. Lipsiae 1825 — 1830. Т. 1 — 6); много словъ, писемъ и разсужденій (Orationes ed. Tafel. 1832. Francof.). ы) Өсөдөрг Вальсанонъ Антіох. патріархъ,

диміра (987) пастыри и князья заботились о распространеній св'ята Христова <sup>14</sup>). И при всемъ томъ, что политическое состояніе Россіи очень не благопріятно было просв'ященію ея, въ Русской Церкви 11 и 12 в. было значительное число учителей <sup>15</sup>).

## § 282. П. Фотій а) въ мизим при Имп. Михамат.

Фотій, патріархъ Константинопольскій, великій пастырь Православной Церкви и просвіщенный учитель. Внукъ св. П. Тарасія, родственникъ царскаго дома 1), сынъ мучениковъ православія и самъ исповідникъ при иконоборцахъ 2), Фотій, одаренный необыкновеннымъ укийъхомъ,
изучалъ науки съ пламенною любовію и съ необыкновеннымъ успіхомъ,
онъ изучалъ словесность, философію, правовідівніе, медицину, исторію,
но не только не опускаль изъ виду Св. віру, но боліве всего дорожиль
ею б). "Наши благородныя музы, писаль онъ, столько же выше музъ
эдлинскихъ, сколько благородный духъ превосходитъ жизнь рабскую и
истина—ложь" в). Юный наслідникъ престола Михаилъ и будущій просвітитель Славянъ св. Кириллъ слушали уроки его г). При дворів онъ

отличный ванонисть, † 1194. Scholia in canones concil. et in Photii Nomocan. in Bevereg. Pandect. Oxon. 1672. Collect. Constit. Imper. de reb. Eccl. in Iustelii jure canon. Paris 1661. Respons. ad 64 quaest. Marci Patr. Alex. in jure graecorum, meditationes ibid. Francof. 1596. Epist. de jeiuniis, Epist de rasophoris in Cotelerii Monum. grae. Eccl. T. 2. 3. Paris 1681.

<sup>14)</sup> Владиміръ, по словамъ Нестора, «нача понмати у нарочитыя чада дъти и данти въ наученіе книжное.» А Ярославъ «собра писцы многи и превладаще отъ Грекъ на Славеньское писмо и писаща книги многи, ими же поучащеся върнія людій наслаждаются ученія божественнаго... насъя княжными словесы сердца върныхъ людій, а мы пожинаемъ, ученье пріемлюже книжное.» См. оборону Несторовой лътоп. стр. 163—167. 171. 398—401. С.-Пбургъ 1841 г. Кн. Святославъ наполнить книгамы клюми. О его сборникахъ бесъда М-та Филарета къ глаголемому старообрядцу; Калайдовича о Іоаниъ Эквархъ стр. 104, 216. О Номожанонъ ин. Ярослава и сына его Изяслава. См. Розенкампев о коричей ст. 51.

<sup>15)</sup> О Новгородск. Епископахъ Іоакимъ, Лукъ и Нисонтъ, о М-тахъ Леонтіъ, Никисоръ, Климентъ, о Игуменахъ: Даніилъ и Андреъ, священникъ Василіъ, о Печ. инокъ Поликариъ и Кирикъ см. Ист. Русск. Церкви.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Продолжатель Өесевна (15, 22) говорить, что брать Фотів женать быль на сестрѣ Имп. Өеодоры.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Еріst. Photii 113. "Соборъ еретическій, сонинще иконоборцевъ анасематствовали насъ въ давнее время, и не насъ только, но и отца и дъда нашего (т. е. св. Тарасія Патр.) исповъдниковъ Христовыхъ, украшеніе Архіереевъ. Сл. Ер. 234. Въ посл. къ ант. Патр. Фотій говорить о Тарасів: πατρόθειος. Τόμος χαρας р. 15.

<sup>6)</sup> Это показывають сочиненія его. см. Ер. 165. 166. 169. 179. 223. 224.

в) Ер. 209.

г) См. о Кириллв и Месодів.

быль протоспасарість (начальникомъ гвардіи) и первымъ государственныть секретаремъ въ сенатв 3). Общирный политикъ и дипломатъ, онъ оть имени Императора вель переговоры съ Калифомъ въ Ассиріи 4). И тогла, какъ свътская жизнь его была такъ блистательна, онъ не увлекался ею: еще съ молодыхъ лътъ желалъ онъ посвятить себя иноческой жизни, чтобы быть достойнымъ сыномъ исповедниковъ-полителей а). Въ ноябръ 857 г. произошла внезапная перемъна-Кесарь Варда низвелъ съ ваоедры П. Игнатія, обличившаго его въ вровосившеніи; епископы не могли не осуждать и осуждали поступовъ Варды съ Игнатіемъ: но послів долгаго совівщанія только пять епископовъ не были на сторонъ желавшихъ видъть патріархомъ Фотія—да и тъ признавали въ немъ, хотя мірянина, но весьма изв'єстнаго по благочестію и познаніять 5). Фотій съ своей стороны не имвлъ причины желать высокаго духовнаго сана, и, понимая тяжесть его, зная духъ времени, употребляль все, чтобы отклонить отъ себя избраніе; но Варда и Императоръ имъли нужду видъть, на мъсть Игнатія, такого человъка, каковъ Фотій; спуста болье въсяца по низложении Игнатія, Фотій принужденъ былъ уступить вол'в Императора 6); въ 6 дней проведенъ онъ по низшимъ степенять влира, и въ день Рождества Христова посвященъ въ патріар-

з) Іоаннъ діаконъ въ живни св. Іоснов: τῆς συγκλήτε βελής ἐτύγχανε, τὸ πρότερον ἐπιφερόμενος. Act. SS. Aprilis. p. 1. 39.

<sup>4)</sup> Предисловіе или письмо въ Тарасію о библіотекъ, которая писана во время посольства въ Ассиріянамъ для брата по плоти Тарасія.

а) Фотій въ посл. къ ант. Патріарху: «Прежде всего призывали меня къ добродътели отецъ, который для православія и истинной въры, отказавшись отъ богатства и почестей, согласился все вытерпъть и скончался мученически въ изгнаніи, и матерь боголюбивая, привязанная къ добродътели и ревностная, ни въ чемъ неотставшая отъ своего супруга». Тор. харас. р. 6.

<sup>5)</sup> Никита, также Михандъ монахъ: "избради Фотія τὸν ἐπ' ἐολαβεία καὶ γνώσει πολλά φημιζόμενον. Жизнь Пр. Николая студита. И прожде Фотія и послѣ Фотія были примъры тому, что избирали прямо изъ мірянъ въ Епископы, напр. Кипріала кареагенскаго, Нектарія, Амвросія медіол., Еписанія салам., Фалассія кесар., Тарасія, Никисора, Георгія кипрскаго, Георгія схоларія и проч.

<sup>•)</sup> Письмо въ Антіох. Патр.: «Приступають ко мий соборомь набранные изъ клира, Епископовъ и Митрополитовъ и впереди ихъ и вийстй съ ними благочестивый Императоръ.... Не отступали отъ меня, доколй не совершили дила, мною не желаннаго, а виъ пріятнаго». Въ письми въ Варди: "Не испытавъ на дили, я чувствоваль себя недостойнымъ степени архіерейскаго.... Въ то же время смущало меня ожиданіе непріятностей, ныий обуревающихъ душу мою. Колеблемый и томиший ими, я плакаль, молиль, употребляль всй миры, чтобы отклонить отъ себя избраніе". Въ письми въ П. Николаю: «я, какъ виновный, содержимъ быль стражею; приговоръ о мий положенъ быль противъ моего желанія; я плакаль, умоляль, тервался, когда возводили меня въ сію должность. Это знають вста". Сл. Ер. 113. См. Правду о каседрахъ стр. 211. 213. 220.

ха 7). Въ слъдъ за тъмъ началось то, что отчасти и предвидъль Фотій. Игнатій сперва объявиль, что отрекается оть каседры, потовъ, по наущенію недовольныхъ Вардою, сталъ говорить, что ни за что не согласится не считать себя правителемъ Церкви <sup>8</sup>). Раздраженный тавинъ упорствонъ, Варда вышелъ изъ себя, подвергь жестовостянь говорившихъ въ пользу Игнатія, какъ ослушниковъ верховной власти, и несправедливости Варды повели только въ тому, что несколько епископовъ торжественно отреклись отъ Фотія, другіе распускали влевети на Фотія: произошно волненіе. Фотій страдаль за невинность, за Первовь. за себя; писалъ обличение Вардъ <sup>9</sup>); но необходимо было созвать Соборъ. Въ 861 г. 318 епископовъ, въ томъ числъ послы Паны, утвердили низложение Игнатія и избраніе Фотія; Церковь успокоилась. Но Папа не получиль того, чего надъялся-Иллиріи, не видъль инчего похожаго на то благоговъне къ себъ, какого ожидаль, и онъ написать письма въ столицу, при чемъ безъ зазрвнія совести выставлявь сов судією вселенной, -произнесь анасему Фотію на Римскомъ Соборъ. Фотій не обращаль на то вниканія. Онъ уже сказаль прежде все, что нужае было сказать: "какія правила нарушены? такія, которыхъ Константино-польская Церковь досель не принимала" 10), т. е. ложныя декреталів внинсть невежества, которыя однакожь Папа ставиль наравив съ закономъ естественнымъ и съ заповъдями Господа Інсуса 11). Фотій спекойно занялся дівлами апостольскими. Въ 861 г. болгарскій князь ириняль врещеніе, и Фотій отправиль въ Болгарію архіепископа и свящевниковъ для присоединенія ко Христу явичниковъ 12); а въ следур-

<sup>7)</sup> Никита; Митросстъ смир. въ письмъ въ Патрицію Мануилу.

в) Анастасій бябл. Praefat. ad Concil T. 23. р. 121. 453. Някита въ жизня Игнатія. Въ запясит при діяніяхъ такъ назыв. 8 собора, сами защитники Игнатія говорять, что Игнатій сперва соглашался отречься отъ каседры, но что они убъдили ни въ какомъ случай не ділать того.

<sup>9)</sup> Въ двухъ письмахъ къ Вардъ. См. зам. 6 Epist. 6. ad. Bardan.: «О если бы пришла по мит прежде смерть, чтмъ я восхищенъ сюда насильственнымъ неспеснымъ избраніемъ! Столько и такихъ бъдъ не поражало бы подобно волнамъ души моей.... Когда вижу я Іереевъ, каковы бы они ни были, всъхъ страждущихъ за одно погръщеніе (πτάσματι), вижу, что ихъ называютъ, предаютъ поруганію, лишаютъ языка, какъ не ублажу скончавшихся прежде меня?... Часто я ходатайствоваль за него (за пресвитера), молилъ тебя.... какъ стану я ходатайствовать за гръхи твои и народа? Это написалъ я съ провавыми слезами».... Въ 111 письмъ къ Вардъ тоже. Въ письмъ къ Протоспасарію Ер. 22 онъ съ глубокою скорбію описываетъ насилія Варды.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Второе письмо Фотія въ П. Николаю у Баронія ad. an. 861. § 34. 54. 17 правилъ Собора 861 г. у Гардунна Т. 5. р. 1195. Въ Англійской Библ. cod. Lavd. 39. (691. Sec. catal. MSS. Anglic. 1) указываются и деянія собора.

<sup>11)</sup> Epist. 8. Nicolai ad Michaelem.

<sup>12)</sup> Cm. письмо II. Николая въ Императору. Concil. t. 22. p. 62. Вотъ мовое

щемъ году посладъ онъ Кирилла и Месодія въ Моравію, по желанію князей ен-учить о Христв на туземномъ славянскомъ языкъ. Въ томъ же 862 г. Фотій достигь того, что на Ширагаванскомъ Собор'в Армянская Перковь опредадила войти въ союзъ съ Православною Перковію. И Фотій поставиль потомь своего ученика Аврамія въ митрополита амидскаго въ Арменію 13). Между тыть тайные агенты Папы не замедлили въ Болгаріи посвять свияна сомивній противъ Восточной Церкви; походъ Германскаго Императора Людовика противъ Болгаръ (въ 864 г.), бълственный для всей страны ихъ, заставиль искать покровительства 14), и болгарскій внязь по внушенію німецвих слугь Папы и Инператора обратился въ Папъ съ недоунвніями о въръ; добрый пастырь носладъ недавнему язычнику наставление о первенстве римскаго епископа, о важности римскихъ уставовъ и обрядовъ, и отправилъ епископа съ толною всендвовь съ темъ, чтобы гнать изъ Болгаріи греческихъ свяшенниковъ 15). Такое безразсудное властолюбіе надлежало обличить предъ всею Церковію; Фотій окружнымъ письмомъ извістиль Востокь о дівлахъ Папы, изложивъ въ письмъ и главный предметъ для ихъ вниманіяотступленіе Римской Церкви отъ древняго православія, не только въ

нзвестіе ново-прещеннаго Болгара: «авъ есмь отъ языка новопросейщеннаго Болгарскаго, его же Богъ просейти Св. Крещенемъ ез сія лета правенномъ своимъ Бормомъ, его же нарекоша въ Св. Крещеньи Михаила, нже силою Христовою и Знаменьемъ престнымъ побиди циняный непокорный родъ Болгарскій... требища ихъ разсыца, утверди я святыми кингами... приведъ Св. Осифа Архіепископа иныхъ учителя и наказателя и създа церкви и монастыри и постави Епископы, попы игумены, да учатъ... И еще ему живу сущю въ чернечьства, а въ него масто сущу Володимеру, сылу его первому, бысть благословеніе Божіе и Миханлово на Семеомю и прия столь, сгнавъ брата". Пергам. Прологь Серг. Тронци. Лавры N. 3 в. XIII чудо В. М. Георгія Ноября 26. Сличи Симеона Логоеота с. 25. Фотій въ письма из Миханлу (Моптасит. Ер. 1) называетъ сего князи халом йуалра том ерому томом, том ерому тугоратихом облого сого князи халом усмуща. Ех. ед. Вавпад. in lect. Canisii р. 364. 414.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Письма Фотія єм. наше *Нейманна* Geschichte d. armen. Litterat. s. 115—117. о Авраамъ Le-Quien Oriens. christ. 2, 296. Фотій и въ опружномъ посланів своемъ противъ П. Николая упоминаль о обращеніи Арманъ отъ яковитскихъ заблужденій.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Письмо Фотія въ Болгарскому внязю Миханлу въ древнемъ славянскомъ переводъ, напечатанное въ такъ-называемой Кирилловской книгъ. Письмо 2 въ восточнымъ Патріархамъ: «Еще тотъ народъ въ продолжение двухъ лють не успълъ вполнъ принять въры, какъ нъвоторые нечестивцы, напавъ на сей народъ, стали опустошать виноградникъ Божій». См. о Болгарахъ Зонару, Льва Грамматика, Кедрина.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Epist. Nicolai ad Michaelem principem T. VII. Concil. p. 1542. О движеніяхъ въ Моравія и Болгаріи см. Исторію первобытной церкви у Славянъ—Мацаевскаго. 1840. Варшава. ст. 43. 45. Annal. Franc. Fuldens. A Bertin. ad an. 866. 867.

обрядахъ, но и въ въроисновъданіи; на иногочисленномъ Соборъ произнесено было осужденіе своеволіямъ Запада 16). Въ то же время св. Пастырь имълъ еще апостольское утъщеніе видъть обращеніе къ въръ русскихъ князей Аскольда и Дира. Фотій выполнялъ только волю Господа, чудно дъйствовавшаго надъ князьями, пославъ съ ними епискона въ Россію, тогда какъ предъ тъмъ опустощительнымъ набъгомъ ихъ на Грецію, побуждалъ столицу къ покаянію 17). Чтожъ дълаетъ между тъмъ Папа Николай? Доски П. Льва З громко подтверждали ему справедливость Фотія относительно символа. И однако виъсто того, чтобы подтвердить запрещеніе своеволія, онъ пишетъ, что Патріархъ клевещетъ на западъ, и поручаетъ доказать несправедливость Фотія относительно въроисповъданія. И кому же поручаетъ? Учителямъ той самой Галликанской Церкви, гдъ предшественникъ его обличилъ и воспретилъ именно то же самое своеволіе 18)... Несчастное ослъпленіе!

#### § 242. 6) Non Man. Bacuait a Abat.

Для защитника правды евангельской внезанно открылось новое тяжкое искушеніе. Перем'вна политических обстоятельствь въ Греціи пронявела несчастную перем'вну и въ Церкви. Василій Македонскій, умертвивь Михаила, взошель (23 Апр. 867 г.) на престоль. Твердый настырь обличиль убійцу, не допустивь его до пріобщенія Евхаристіи; а Папа не переставаль возмущать покой Востока. Следствіемъ было то, что Игнатій (въ конців 867 г.) возвращень на каседру, а Фотій заключень въ монастырь подъ стражу 19). Папа торжествоваль; онь посившиль

<sup>16)</sup> Окружное посланіе Фотія въ разговор'я испытующаго съ ув'яреннымъ стр. 162—179. Синодиконъ, современный Фотію, у Фабриція Bibl. grae, T. XI. р. 254, 257.

<sup>17)</sup> Фотій въ окружномъ пославін пишеть о Руссахъ: «теперь и сами они преложним нечестивое языческое суевъріе на чистую и неблазненную христіанскую
въру и принявъ Еписнопа и учителя ведутъ себя яко послушные сыны и друзья».
Обстоятельства обращенія въ Ист. русс. церкви. Продолжатель Константивовъ приписываетъ защиту Царяграда молитвамъ Фотія. Нападеніе Руссовъ было весною
866 г. на первой недълъ вел. поста. Василій объявленъ соправителемъ Мяханлу
26 мая 866 г. Посему-то во Временникахъ: «при Миханлъ начаща плъновати страну
Римскую, но возбрани имъ Вышній... Василій сотвори мирное устроеніе въ Руси и
преложи ихъ на Христіанство" (Оборона лътоп. Нестор. стр. 72), т. е. Василій
заключилъ гражд. миръ съ Руссами; Фотій помогъ ему въ семъ дълъ и совершилъ
обращеніе къ въръ. Слав. переводчикъ Монасы: «при семъ цари крестишася Рюси».
О проповъдяхъ Фотія см. ниже.

<sup>18)</sup> Порученіе Папы выполняли Эней епископъ Парижскій (Liber. avd. Græcos in d. Archivii Specilegio T. 1. 8. p. 113), *Ратрами*, монахъ Корбейскій (contra Graecorum Opposita lib. 4. ibidem). Скот. обозраніе сего отдаленія прим. 4. 7.

<sup>19)</sup> Зонара Annal. 3, 16. с. 8 Левъ Граммативъ ad 1 an Basil, Іондь; всв они и даже Сумеонъ Логоесть говорять, что Фотій обличиль убійцу. Довольно ясно писаль

нослать легатовъ для Собора; около двухъ леть собирали епископовъ, чтобы торжественно осудить Фотія: но число членовъ Собора отъ 28 едва достигало до 100. Засъданіе открылось тэмъ, что легаты потребовали, чтобы епископы Востока подписали грамоту о безусловномъ подчиненіи всей Церкви суду Папы: воть чего хотвль Папа, домогаясь низложенія Фотія! И въ сожальнію, теперь отчасти постигь пыли. Въ 5 засъдание приведенъ былъ Фотій на судъ; но на вопросы легатовъ онъ отвъчалъ безмолвіемъ; а на ръшеніе ихъ: молчаніе не избавить его оть осужденія, сказаль: "то же было съ Господомъ Інсусомъ". Въ 7 засъданін не постыдились спросить: "хочеть ли онъ покаяться?" Фотій замътилъ: "одумались ли сами судін?" Противъ него искали доносовъ, въ чемъ бы то ни било; разбирали все прошедшее; присутствующие на Соборъ окружены были вооруженными солдатами. — Фотій спокойно вытеривлъ позоръ и даже ругательства; насиліе не поколебало ни его, ни другихъ защитниковъ правъ Церкви, отъ которыхъ требовали только двухъ вещей — осужденія Фотію и покорности Паців; но за то не нашедъ никакой вины, Фотію и его епископамъ произнесли анасему 10). Послѣ того послали Фотія въ заточеніе и танъ, лишивъ всего, не только прислуги, но и утвшенія видіть друзей и родственниковь, даже во время 30-дневной бользии, "изобръди еще новое, странное (и для ученаго конечно самое тяжкое) наказаніе: отняли всь книги" 21). Семь льть пробыль въ такомъ положеніи Фотій 22). Но "я только благодариль Господа, свидівтельствоваль Фотій предъ Соборомъ 879 г., теривливо несь суды Его надо мною".... "Анаоема, писалъ Фотій въ одному другу, произносимая прповъднивами истины противъ нечестія—казнь страшная, самая

οδъ втомъ Фотій нь самому Василію: «ἄλλ' ὅρα καν μὴ βόολει βασιλεῦ ὅτι τὸ πειρασθαι πειθεῖν ἀνθρώπους οὐ μόνον οὐδὲν συντελὲς τὸ πεῖσαι Θεὸν, ἀλλὰ καὶ εἰς τεναντίον περιτρέπεται. Слово въ слово это означаеть: «Угодно-ли или неугодно, но повърь Императорь, что понущаться на то, чтобы переувърять людей, ни мало не служить нь тому, чтобы можно было убъдить Бога, но обращается совсъмъ во противное». Иначе, котя ты и употребиль мъры насилія и хитрости нъ тому, чтобы казаться невиннымъ предъ людьми: но предъ Богомъ еще сталъ виновите. «Здъсь-то и обнаруживается, прибавляеть Партіархъ, судъ грознаго судіи надъ дълами безсовъстности». Еріяt. 98 ad Basilium Imperat.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Epist. Photii 112. р. 112, Дъяніе собора довольно подробно въ «Правдъ о каеедрахъ» стр. 259. 269. За недостатномъ дъйствительныхъ пословъ отъ трехъ восточныхъ Патріарховъ выставили въ видъ уполномоченныхъ для собора сарацинскихъ повъренныхъ, прівзжавшихъ для выкупа плънныхъ.

<sup>21)</sup> Epist. 97 ad Imp. Basilium p. 137. Cm. Epist. 174.

<sup>21)</sup> Въроятно на 6 или 7 году заточенія писаль онъ 4 книгу противъ Манихесев, гдъ онъ говориль: «ты требоваль тъхъ состяваній преданныхъ письму: но отнятіе книгъ лишило и ихъ поворно; нътъ и соущненія... скажу о семъ кратко» Віві. Gallandii Т. 13 р. 660. Книги писаны по желанію «Пресвитера и Игумена священныхъ лицъ Арсенія», въ которому писаны и письма 182. 236. 231. 59.

врайняя. Но произнесенная врагами истины --- есть не болже какъ баснословіе или забава, и невинному вийсто казни готовить неувялаемую, нетленную славу; съ техъ поръ, какъ изступленіе и неразуменіе ложних ревнителей дошли до того, что противъ всякаго порядка-и Вожьяю и человвческаго, противъ всякаго здраваго симсла, поражають провлятемъ свилътелей и защитниковъ истины, а напротивъ защищають варварскую несправедливость противъ Церкви Божіей, -- съ тъхъ поръ это ужасное, крайнее наказаніе Церковное стало предметомъ осмівнія и чеювъкъ добрый по праву пожелаетъ быть въ числъ провлинаемыхъ этии людьми" 23). И не быль ли справедливь Фотій? Страданія жетови, вавія терпівли друзья Фотія вивств съ Фотіємъ, могли располагать Фотія къ тому, чтобы требовать правды у людей: но онъ не хотывы рушать покоя Церкви. Императоръ самъ почувствовалъ несправдивость и, вызвавъ Фотія ко двору, поручиль ему воспитаніе дітей смоть. У Фотія и теперь одно лежало на душ'в—примирить съ собою Ипатія и онъ усп'влъ въ томъ совершенно <sup>24</sup>). Игнатій приблизился въ гробу, а Папа за отказъ въ Болгарін прислаль ему анасему. Императорь и ещскопы увидели, что Фотій необходимь для перкви; такъ какъ видел, что безъ Фотія они иногинъ пожертвовали Папъ. Едва старецъ Игватії скончался, къ Фотію посылали посла за пословъ съ убъжденіями-принять правленіе Церковію 26). Но для того чтобы исправить ошибки оскороленнаго самолюбія и мелкихъ страстей, а равно не попустить новыхъ смущеній, надлежало созвать соборъ. Въ 879 г. 383 епископы признали Фотія законнымъ пастыремъ Церкви; Папа Іоаннъ, знавшій лично достойнства Фоги, письмомъ и чрезъ легатовъ, объявилъ на соборъ объ отмънении всъхъ превнихъ опредъленій Ватикана о Фотів и соборъ положилъ, чтобы осужденные Фотіемъ считались осужденными у Іоанна и на оборотъ. Подъ председательствомъ Фотія соборъ сдівлаль много полезныхъ установленій для Цербви; всего же важнъе было постановление не прибавлять ничего новаго въ Никео-Константинопольским символу въры; Болгарія опять не дана Папъ 16)

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Epist. 115 ad Ignatium M. Clavdiopol. Тоже въ письмъ 113. ad Gregorium chartophil. «пусть проклинаютъ насъ и нынъ подобные тъмъ (иконоборцамъ)... чтобы тогда, какъ нерадивы мы, вознесть насъ съ земли въ царство небесное».

<sup>24)</sup> Фотій свидательствоваль предъ соборомъ 879 г.: "Докола живь быль Игвьтій блаженный... мы не котали принять престола, котя многіе и убъждали наст гому.... Мы старались кранить съ нимъ миръ; миръ сей извастень двору. Когда прошень онъ къ намъ, мы пали другъ другу въ ноги, просили прощенія одинъ у другаго. Посла сего, когда онъ слегъ въ постелю отъ болазни и пожелаль видать насъ, г былъ и посвщаль его не разъ; часто, сколько могъ, облегчаль страданія его; если слово уташенія могло сколько-нибудь помочь, прилагаль я это врачевство. Наковець онъ совершенно уварися въ насъ, препоручиль нашему покровительству своять искреннихъ».... Нагодині Annal. Т. 6 р. 254. G.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Фотій предъ тамъ же соборомъ 879 г.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Дъянія собора изд. Бевереджіемъ-Pandecta T. 2. p. 273. 293—307. сл. правду

Послёднее обстоятельство было принято въ Римѣ по прежнему, преемники Іоанна повторили анаеему Фотію: но это было уже слишкомъ явное дѣло властолюбія, котораго нечѣмъ было даже и прыкрыть. При Львѣ,—преемникѣ Василія, тайные помощники Папы оклеветали Фотія предъ Императоромъ въ замыслѣ противъ него, и Левъ, воспитанникъ Фотія, спасенный имъ отъ ослѣпленія, которому хотѣлъ его подвергнуть по подозрѣніямъ Василій, заплатилъ (въ 886 г.) наставнику своему низведеніемъ съ каеедры <sup>27</sup>); въ монастырѣ армонійскомъ страдалецъ скончался въ томъ же году.

## § 283. в) Его образованность и значеніе въ Церкви; сочиненія противъ Латинянъ.

Фотій и по нравственному характеру, и по дорованіямъ ума, и по общирнымъ свёдёніямъ принадлежаль не своему вёку, а такому вёку, каковъ быль вёкъ четвертый. Ученость его изумительна: рёдкій филологь и рёдкій критикъ, глубокій богословь и общирный историкъ, Фотій богатъ быль еще свёдёніями въ философіи и словесности, въ политикё и правовёдёніи, въ медицинё и математикѣ; самые враги его принуждены были говорить о немъ: "свёдёніями почти во всёхъ свободныхъ наукахъ внёшнихъ онъ столько отличался, что по праву могъ быть признаваемъ за славу своего вёка и даже могъ спорить съ древними» (28). Фотій любиль науки и для себя и для другихъ; онъ долженъ быль бороться съ духомъ времени, чтобы возстановить просвёщеніе, упадшее въ имперіи; одною изъ причинъ отчужденія отъ него нёкоторыхъ епископовъ, не чуждыхъ благочестія, но при упадкё образованности не любившихъ



о каседражь 267—290. Поливе двянія сего собора няданы сперва Гардунномь іп 6. tomo concil. р. 214—343. потомъ Епископомъ Аненмомъ: τόμος χαρᾶς ἐν ῷ περιενόνται αἰ Επιζολαὶ Φωτίου—χ' ἀγία οἰχουμενιχή ὀγδόη σύνοδος χ. τ. Ενετ. αψε. Ο Іоанив см. ниже, Письма Іоаниа въ Фотію и двянія собора няъ сочиненія Венка въ Моск. снюд. рук. cod. 324. Въ Латин. текств. Johannis 8 Epist 250 ad Photium; другое Epist. 251. ad Imperat. data August indicti XIII (880); въ первомъ сказано: еа quae pro cavsa tuae restitutionis synodali decreto Constantinopoli miserecorditer аста sint, recipimus. Баровій аd an. 879 Н. 73. Белляриннъ de concili. lib. 1 с. s говорина что весь соборъ 879 г.—вымыслъ Фотія, а Алляцій (de остача Synodo Photii Romae 1664. de eccl. et оссід. сопѕеп. р. 591.) выдаваль это торжественно какъ сомивниую истину. Но эта борьба съ правдою историческою жалка Іосифъ Вріенній ок. 1411. г. писаль, что «собственноручныя подписи ихъ (легатовъ Папы) доселв на на свидательство сохраняются въ великой Церкви». Λόγος περὶ τριάδος: Βρυεννιου τ. ευρεθεντα. 1. s. 139. г.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Левъ, посившивъ обрадовать Папу извъстіемъ о новомъ патріархѣ, но сознавая въ душѣ своей, что Фэтія не въ чемъ было обличить, писалъ что "Фотій добровольно оставиль наседру, а не изгнанъ". О спасеніи Льва Фотіемъ Левъ Грамматикъ Іоаннъ Скилитца, Зонара, даже Константинъ сар. 69. Примъръ Геогргія Никомидійскаго М-та, удержаннаго только самимъ Фотіемъ отъ намъренія оставить каседру, показываетъ, какъ мало имълъ въ виду Фотій свою личность.

просвъщенія, была именно любовь его къ просвъщенію 29) Фотій съ своей стороны все употребляль ко благу Церкви православной; исторія жизни его показываеть, что твердости его, твердости укрыденной благодатію среди кроваваго подвига, Церковь одолжена спасеніемъ своимъ отъ властолюбія папъ и папскихъ своеволій; ибо какъ нельзя болье очевидно, что папа домогался не того, чтобы защитить Игнатія,--его, также вакъ и Фотія, поражаль онъ анасемою: но вопрось быль въ томъ, признаетъ ли Церковь восточная папу вселенскимъ судьею, и требованія его, какія бы онъ ни предъявиль — законными требованіями? Очевидно и то, что бороться тогда съ Папою, не только сильнымъ на Западъ, но довольно укръпившимся и на Востокъ, —было слишкомъ не легво. Фотій объявиль евангельскую истину, обличиль заблужденія проевангельског духа и за то быль страдальцемъ. Если иные изъ современниковъ худо цънили Фотія, даже осыпали его бранью и клеветами: то это обыкновенная участь, а вивств и признакъ, великихъ мужей; — Фотій поддержаль коренныя начала Православія и Православной церкви, тогда какъ на Западъ подъ властію своевольнаго невъжества онъ болъе стали теряться. Потому-то Фотію отдали должную честь на всемъ Востокъ 30). Вотъ что писалъ о немъ Патр. Николай, святитель правдолюбивый и жизни святой: «Не неизвъстно вамъ, пишетъ онъ къ Кинрскому эмиру, что высочайшій изъ архіереевъ Божінхъ и славнъйшій Фотій такъ расположень быль къ отцу вашего благородія, какъ никто изъ единоплеменныхъ не любитъ васъ. Будучи человъкомъ Божіимъ и великимъ въ дълахъ божескихъ и человъческихъ, онъ хорошо зналъ, что хотя раздъляеть ихъ въра, но благоразуміе, приличіе жизни,

<sup>28)</sup> Никита въ жизни Игнатія.

<sup>29)</sup> О семъ овидътельствовали предъ лицемъ сабора 879 г.

<sup>30)</sup> Греческая церковь, сколько ни возмущали ее жалкіе навѣты Папъ противъ Фотія, отдала честь Фотію. Въ древнийшій Винской рип. cod. theol. 64. N. 23, coчиненіе его объ исхожденіи Св. Дужа, названно сочиненісиъ «Святвишаго Патріарка Фотія». Тамъ же (cod. theol. 79 N. 9. наставленія "Фотія святьйшаго Патріарха". Соборъ 1156 г. въ числе "изреченій отцевъ" приводиль слова; а) изъ слова Патр. Фотіл «о тайнъ Духа св». Изъ «слова Патр. Фотія о томъ, въ какомъ отношеніи смерть Христова вольная и невольная». У Мая Specil rom. 10, р. 38. 52. Въ письмъ въ Алекс. церкви П. Миханать: «Игнатію и Фотію святвйшимъ и ввиноцаматнымъ Патріархамъ въчная память» (Biblioth, Coisliana p. 99). Маркъ Эфессий, въ своемъ исповъдани въры свидътельствовался Фотіемъ предъ соборомъ Флорентинскимъ. Патр. Нектарій отвъчалъ папистамъ, на то, что будто въ Грек. церкви, послъ Фотія до Патр. Миканда Керуларія не было мудрыкъ и св. Пастырей, сперва говорилъ о томъ «едика девеса взыдоща на каседру Петрову» потокъ обращается къ Конст. Патріархамъ: «пусть будеть начало вождемъ тотъ, о которомъ намъ слово, Фотій знаменятый; въ немъ произ ощибокъ противъ Игнатія», но вовсе не его, а Импер. Миханла и Кесаря Варды "никто не можетъ найти някакого пятна, а добродътелей его очень много, много полезной заботливости о церкви". Отвътъ напеч. на греч. языкъ въ 1682 г. въ Цътунъ, см. еще пр. 35.

любовь къ человъчеству, все, что укращаетъ природу человъческую, заставляетъ любить тъхъ, которые любятъ добро» <sup>31</sup>). Не забудемъ того, что для Славянъ всъхъ племенъ Фотій—первый проповъдникъ Евангелія, просвътившій ихъ чистымъ свътомъ Христовымъ.

Сочиненія Фотія многочисленны и разнородны; но во всёхъ родахъ своихъ возбуждають удивленіе достоинствами своими.

1) Догматико-полемическія сочиненія бл. Фотія, писанныя: а) противъ Латинянъ большею частію остаются въ рукописяхъ. Особенно стоитъ сожальнія, что досель не издано обширное и превосходное сочиненіе Фотія о Св. Духль. Даже Римлянинъ Майо отдаетъ честь этому сочинению за ясность и богатое содержание. Содержание сей книги, повазанію Майо, следующее: въ первыхъ 37 главъ предлагаются доказательства на то, что Духъ Св. происходить отъ Единаго Отца; 38-43 гл. ръшается возражение, выводимое изъ словъ Апостола: посла Бого Духа Сына своего. Далве приводятся слова Амеросія и Августина о происхожденіи Духа Св. и отъ Сына и сомнівніе, наводимое словами ихъ, Фотій ръшаеть между прочимъ тъмъ, что и другіе учители Церкви не всегда правильно говорили о нъкоторыхъ предметахъ. Затемъ приводятся свидетельства римскихъ Папъ о происхождении Духа Св. отъ единаго Отца, и именно Дамаза, Келестина, Льва в., Вигилія, Агасона, Григорія в., Захарія, Льва З. Наконецъ предлагается пов'вствование о серебряныхъ доскахъ, на которыхъ начертанъ былъ въ Римъ сумволь въры безъ прибавленія: и отъ Сына. Тъмъ и оканчивается сочиненіе. Онъ Іоаннъ 8 и Адріанъ 3-воть что пишеть Фотій: "Іоаннъ мой (онъ мой какъ по другимъ причинамъ, такъ и потому, что онъ принималъ сердечное участіе въ дізлахъ монхъ), сей, говорю, нашъ Іоаннъ, одаренный мужественнымъ умомъ и мужественнымъ благочестиемъ, мужественно ненавидъвшій и гнавшій всякую неправду и нечестіе, сильный и въ законодательствъ церковномъ и въ благоразумии политическомъ, приведшій въ порядокъ діла разстроенныя, сей говорю любезный первосвященникъ Рима, чрезъ своихъ набожныхъ и знаменитыхъ легатовъ Павла, Евгенія и Петра, украшенныхъ достоинствомъ священническимъ, пришедшихъ на соборъ нашъ, пеиначе какъ и Церковь православная и его предмественники-первосвященники, принявъ сумволъ въры, и мыслями и священными руками помянутыхъ славныхъ и благочестивыхъ мужей подписалъ и запечатлълъ. Подлинно и преемникъ его священный Адріанъ, посылая по древнему обычаю посланіе съ сумволомъ, представилъ въ письмъ тоже исповъданіе въры и призналь, что Духь Св. исходить отъ Отца" <sup>32</sup>). О происхожденіи Св. Духа Фотій писаль нъсколько сочи-

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Patr. Nicolai Ep. ad Emirum, 113g. specil. rom. T. 10.p. 167. 168.

<sup>39)</sup> См. Майо Praef. ad 1 Tom. Coll. vet avct. p. 28—25. Romae 1830. Книга о Св. Дужъ писана, по слованъ Майо, къ Еп. Ведъ (Веба): имя Епископа не гре-

неній 32). Между прочимь о томъ же предметь писаль онь доволью общирное письмо къ Аквилейскому Архівнискому 34). Здізсь, полягая въ основание слова Госпола объ исхождении Луха Св. отъ Отпа. онъ: а) указываеть на письмо Льва 1 къ Флавіану, и на распоряженіе Льва З (§ 45); б) на върование всей Римской церкви и всей вообще Церкви православной (§ 6, 7); в) выводить несколько заключеній, показиваюшихъ несообразность частнаго датинскаго мивнія ( $\S 8-10$ ); г.), объясняеть слова: Духъ Сына, и от Моего приметь ( $\S 11-15$ ); д) "Пусть такъ, говорятъ. Но великій Амеросій, Августинъ, Іеронив и некоторые другіе-писали, что Духъ Св. происходить и отъ Сыва". Фотій отвічаеть: "Если бы 10 даже 20 отцевъ сказали такъ, но 600 и безчисленное множество не говорили того: кто будеть освориль отцевъ, не тъ ли, которые заключая все благочестие не многихъ съгъ отцевъ въ немногія слова и поставляя ихъ въ противоръчіе собовить. предпочитаютъ ихъ безчисленному сонму, или тв, которые защительн своими избирають многихь отцевь? Кто обижаеть св. Августина, ю нима и Амеросія? Не тогь ли, его заставляеть ихъ противоречить общему Владыкъ и Учителю, или тотъ, кто ничего подобнаго не дъм желаетъ, чтобы всв следовали определению общаго Владыки"? Новое возражение: "если они хорошо учили, то надобно принимать ихъ инсть всвиъ, которые считають ихъ за отцевъ; если же не благочестиво говорили, то надобно отринуть ихъ на ряду съ еретивами". Давъ 28мътить, что въ невниманіи къ словамъ Господа обвиняють техъ не имгихъ отцевъ сами ссылающіеся на нихъ въ защиту своемыслія, Фотії говорить: "мало ли было затруднительныхъ положеній, которыя винуждан **ΜΗΟΓΗΧЪ ΟΤΠΟΒЪ ΨΑςΤΙЮ ΒΗΙΡΑΧΑΤЬСЯ ΗΘ ΤΟΨΗΟ (τά μέν παρεφθέγξασθαι), ΨΑςΤΙΟ** говорить по примъненію къ обстоятельствамъ (τὰ δι' πρὸς οἰχονομίαν εἰπεῖν) при нападеніи враговъ, а иное и по человічноскому невіздівнію, которому подпадали и они"? (§ 17—19). Если иные и говорили не точно (παρεφθέγξαντο) или по неизвестной для насъ причине даже уклонились отъ прямаго пути; но изследованій не било и никто не вызываль ить

<sup>38</sup>) «Противъ живущихъ въ древнемъ Римъ о томъ, что Духъ Св. происходитъ отъ единаго Отца, а не виъстъ отъ сына»—въ Кольбертовой рип. сод. 444-

ческое: сочиненіе начинаєтся такъ: ѐν πολλοїς μὲν εἰσίν οἱ ἔλεγχοι πολυςίχος ἐσπασμένοι λόγοις δι' ῶν ἡ ὄφρυς κατασπάται. Это самое сочиненіе есть въ Московской Синодальной библіотект (cod. 393. п. 11.), но не въ полномъ вида. Опо ве читается въ Парижской рукописи (cod. 1228) съ заглавіемъ: «Изсладованіе о пронсхожденіи Духа Св., расположенное по главамъ, и которое послано было Святайшимъ Патріархомъ Константинопольскимъ Фотіемъ въ одному изъ Латинивъ отъ и въ Ванской библ. соd. theol. 64. Lambec. comm. 3. 117. Даже отступникъ отъ православія Алляцій (De consensu Ecclesia р. 575) говоритъ о семъ сочиненія: «превосходное сочиненіе»! Онъ далаеть насколько выписовъ изъ сего сочиненія. сопі Hottingerum. с. 18 р. 290 с. 19 р. 414. de Ecclesiae consensu р. 575. 622. 631.

къ лознанію истини: мы оставляемъ ихъ въ числѣ отцевъ, точно тавже какъ бы ови и не говорили того, частію за знаменитость ихъ жизни и славу добродътелей, частію за непорочность въры ихъ въ прочихъ отношеніяхъ; но не следуемъ темъ словамъ ихъ, где погрешили они" (§ 20). Въ примъръ той и другой мысли Патріархъ представляеть св. отцевь Діонисія алек., Месодія патарскаго, Папія ісрапольскаго (§ 21). Продолжая говорить объ ученін Церкви касательно исхожденія Духа Св., Фотій указываеть еще на письмо П. Адріана въ П. Тарасію; потомъ говорить о своемъ времени, именно о послахъ П. Іоанна: "приходившіе въ наши времена, притомъ не въ первый, а въ третій разъ, изъ древняго Рима, когда по надлежащему были спрошены о въръ, ничего противнаго или несогласнаго съ върою, принятою во вселенной, не говорили: напротивъ ясно и безъ всяваго сомити проповъдываля, витестъ съ нами, что Духъ Св. происходить отъ Отца; сего мало-когда собрался соборъ для дель церковнихъ, присланные оттуда иестоблюстители Паин Іоанна, вакъ бы въ присутствін его, вакъ бы онъ самъ вмёств съ нами, предлагалъ мысли о Св. Троицъ, единомысленно и голосомъ и языкомъ и собственноручнымъ подписаніемъ запечатлели сумвомъ веры, пропов'ядуемый и хранимый во всей вселенной по слову Господа".

Объ извъстной окруженом послании противъ П. Ниволая, гдъ Патр. Фотій обличаетъ какъ другіе заблужденія Папистовъ, такъ особенно ученіе ихъ о происхожденіи Духа св. надобно сказать, что его посылали къ церквать отъ своего имени и преемники Фотія, между прочить Патріархъ Сисиній, и слъд. оно получило видъ каноническаго посланія в Э. Фотій хорошо понималь различіе заблужденій римскихъ въ благочиніи церковномъ и обрядахъ отъ заблужденія въ исповъданіи въры относительно Духа Св. это показываетъ между прочить сочиненіе его: "Частыя обвиненія (ἀιτιώματα μέρικα) противъ франковъ и латинянъ зб.). Онъ писалъ и о главенствъ папы в ...

м во многихъ двугихъ. Выписку изъ сего сочиненія, но не прямо изъ Фотія, а изъ Знгабеновой Паноплія (tit. 13. ed. Tergobisti in Wallachia an. 1710) напечаталь Уссерій (Dissrtatio de symbolo p. 25). Другія мъста приводитъ Алляцій (conn. Crengthonum p. 232. 244. cont. Hottingerum p. 417.), сомнъвавшійся въ подлинности вопреми несомивнымъ показаніямъ рукописей. "Противъ Латинянъ о Св. Духъ", вачин. словами: τίς δλως ἀνασχοίτω τῶν ἐν Χριςιανοῖς τελούντων ἐπὶ τῆς ἀγίας τριάδος δύο εἰσάγειν αἰτίας въ Москов. Синод. библ. cod. 353. nr. 25 cod. 327. nr. 39 cod. 325 n. 16. въ Вънси. рип. Lambecii Comm. 3. (117) 304 de cod. 64 p. 392 de cod. 77. Изъ перваго слова его противъ Латинянъ приводиль мъсто Алляцій cont. Hottingerum p. 196.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Это письмо издано Комбеензомъ in 1 Tomo avctarii novis. p. 527. s. Paris 1672.

<sup>35)</sup> См. Алляція de consepsu Ecclesiae p. 606. cont. Crengtonum p. 194, о Русскомъ порев. посл. см. пр. 16.

<sup>36)</sup> По слованъ Майо Praef. ad. 1 T. educt. первое обвинение противъ власто-

#### \$ 284. Размышленія о Манихеяхъ и о другихъ догматическихъ предметахъ; сношенія съ Армянскою церковію.

- б) Сочиненіе Фотія "противъ новыхъ Манихеевъ или Павликіавъ" въ четырехъ книгахъ-достойно великаго Фотія обличаетъ павликіанство. Первая ккига заключаеть въ себв исторію новаго манихейства, начавшагося именю съ Павла, сына Калиникова, брата Іоаннова, откуда новые манихеи и назывались павликіанами, павло-іоаннитами. Вторая опровергаетъ то ученіе ихъ, что хотя души созданы благинъ Богонъ, но тела и міръ физическій отъ злаго начала. Третья противъ того заблужденія, что Ветхій завъть и Законь Мочсеевь оть злаго начала. Четвертая объясняеть, что а) "благодать Еванголія и то, что водить въ познанію Бога въ христіанскомъ строительств'я спасенія, фгласны съ Мочсеевымъ міротвореніемъ; б) что создавшій единымъ словомъ изъ ничего тварь чувственную и видимую создаль премудро и сили разумныя, невидимыя: в) что тело человеческое, также какъ и дума, есть произведение человъколюбиваго и заботливато о насъ Промысла; г) что прославившіеся въ Ветхомъ Зав'ят чтили истиннаго и благаго Бога и всвии силами противились элу" 37).
- в) Амфилохіи Фотія составляють богатое собраніе глубокомисленных разсужденій о разных предметахь віры. Наприм. онъ різнаеть здісь вопросы, какимь образомь Богь—вездів Почему Богь исходить до троичности, а не считается ни боліве ни меніве, трехь лиць Какимь образомь Богь единь и вмісті Троичень? Какь понять, что Богь воплотился почему приняль Онь плоть 38. Почему искупленіе человіче-

любія Папы; второе обвиненіе въ опресновать: ὅτι τά ἄζυμα... и пр. Это сочиненіе часто встречаєтся въ слав. рукоп., подъ именемъ: «о фрязеть и о прочитъ датинекъ», и между прочимъ въ Румян. списке Кормчей книги № 2, принадлежащемъ въ тому разряду списковъ, которые составлены по списку, присланному изъ Болгарів (Разенвампоъ о Кормчей стр. 11. въ прим. стр. 250). По сему последнему обстоятельству надобно заключить, что эта статья послана была Фотіемъ въ Болгарію. въ обличеніе немецкихъ поборниковъ Папы (прим. 13. 14.): впрочемъ въ Славлискихъ спискахъ статья эта изменена противъ подлиника, также какъ и окружное посланіе Фотія изъ рукъ преемниковъ его выходило въ измененюмъ видъ. Оба ввощла въ слав. печатную кормчую, въ 47 гл. ея. Въ Москов. Сунод. библіотекъ есть сочиненіе Фотія о томъ: «сколько разъ въ какое время и подъ какими предлогами отделялись Латиняне». Еπі Гратіа́уюю той βасіλέюς М. S. сод. 355 пг. 37 fol. 288.

<sup>\*)</sup> О главенствъ Папы въ Сунод. 6. пг. 367 (354). см. пр. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>) Всв четыре вниги изд. въ 13 т. Голдандовой библіотеки, первая книга изд. Монфокономъ in Biblioth. Coisliana p. 349. 375. Сокращение въ Загабеновой Панонліи par. 2. tit. 21. Tergobissti 1710.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Изд. на греч. и лат. in 5 T. Canisii Lection. antiq. ed. Basnagii. Хота здась не сказано, что это часть Аменлохій; но это цоказываеть Майо, пересматривавшій Аменлохіи. Praef. ad 1 T. coll. vet. avct. Въ числъ 6 разсужденій, изданныхъ Канизіемъ 2-е заключаеть 10 положеній о Св. Трокцъ. О томъ же предмета у

скаго рода совершено уничиженемъ Его? На вопросъ: въ какомъ отношени смерть Христова есть и вольная и невольная? отвъчаетъ: самъ
по себъ Отецъ не хотълъ смерти Сына своего, но какъ цъна спасения
людей она благоугодна Ему. Примъръ—воинъ, умирающій въ глазахъ
полководца. На вопросъ: почему Моисей не упоминаетъ о царствіи небесномъ, хотя Евангеліе ясно говоритъ, что царство уготовано отъ сложенія міра? отвъчаетъ: Моисей давалъ мысль о царствъ небесномъ, когда
говорилъ: сотвори Богъ небо. Но ясное ученіе о семъ предметъ предоставлено было самому Творцу—Христу Інсусу; рай, гдъ былъ Адамъ,
былъ преддверіе царствія небеснаго, но не болъе <sup>89</sup>). Фотій размышлялъ
о Промыслъ, о лицъ Христа Інсуса, о Богоматери, о иконахъ \*).

г) Въ письмаже своихъ <sup>40</sup>) Фотій также предлагаль изслёдованія о различныхъ предметахъ вёры. Напр. въ первой части посланія въ болгарскому князю Михаилу пространно излагаетъ православное ученіе о вёрё и уклоненія отъ него разныхъ произволовъ человёческихъ; во второй части предлагаетъ правила христіанской жизни, выставляя любовь сущностію закона <sup>\*</sup>).

Въ многихъ отношеніяхъ весьма важно посланіе Фотія къ армянскому каноликосу Захаріи съ убъжденіемъ Армянамъ соединиться съ православною Церковію. Не смотря на то, что это посланіе сохранилось только въ армянскомъ спискъ, испорченномъ ошибками писца, оно въ высшей степени любопытно и въ догматическомъ и въ историческомъ отношеніяхъ. "Весьма благодарили мы Бога, пишетъ Святъйшій, что даровалъ Онъ намъ получить посланіе вашей Святости, извъщающее о вашей въръ и свидътельствующее не многими, но многозначительными,

Mako: collect. p. 202. 208. 179—194, у Монтакуція письмо 33. Сюда же относятся письма 180. 161. Объ Амендохіяхъ см. пр. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Y Mano Collect. vet. avct. T. 1 p. 194. 200. 74-90. 48-53.

<sup>\*)</sup> Между письмами, изд. Монтакупісить и вошедшими въ составъ Амендохій 37. 38. 64. 134 о иконахъ; 35 и 36 о природа Христа Інсуса; пис. 30 о превосходства Маріи,—о Промысла 31—58 и у Майо р. 174—79.

<sup>40)</sup> Письма Фотія числомъ 253 изд. (не совстмъ исправно) Монтакуціємъ Londini 1651. Въ это собраніе не вошли: а) три письма къ Николаю Папъ, помъщен. въ латин. перев. у Баронія ad an. 859. § 61 et ad an. 861 § 34. 39; на греч. два письма къ Папъ Николаю, изд. Анеимомъ (см. пр. 23), а кромъ того письмо къ Синжеллу Антіохійскому и окружное посланіе къ Патріархамъ, выписанное изъ порвато письма къ Николаю,—у Алляція cont. Hottingerum р. 12. 66. de purgatorio р. 595 s. de aetate ordinum apud. Græcos. р. 165. 6) Къ Өеофану иноку изд. а Fran. Scorso in proleg. ad Theophan. homil. Paris. 1644. е) Два письма въ Москов. Синод. Бябл. сод. 38 et 56. sec. Catalog. Matthaei р. 319. 350. Сл. еще прим. 29. 41.

<sup>\*)</sup> Photii epistolae, ed Montacutii, Lond. 1651 Ep. s. 1—40. Посленіе въ болгарскому внязю переведено было на слав. языкъ безъ сомивнія при озмовъ Михамав; оно встрачается во многихъ ряп. и напечано въ Кирилловой внига, М. 1652 г. въ новомъ перевода изд. Іоа. Драницынымъ, М. 1779 г.

словами о ревности вашей въ духовному соединению. Насъ весьма обрадовало, что котя сомивваетесь вы, какъ пишете, о Халкидонскомъ Соборъ и признаете его подозрительнымъ отъ того, что по молвъ онъ будто бы противоръчилъ другимъ Соборамъ; однако, какъ присовокупляете, вы вовсе не ученики ни Якова Занзала, отъ котораго Яковеты, ни Юліана галиварнасскаго, ни Петра антіохійскаго, ни Евтихія. Ми познали тщательнымъ изследованиемъ, что въ 15 годъ по преселении изъ жизни во Христу св. Исаака совданъ быль Соборъ Халендонскій. Въ этомъ году св. Вардана съ своимъ сонмомъ претерпила мучение въ провинціи ардакской, тогда какъ епископомъ быль Іосифа, одинь изъ прузей Леонтія. По этой-то причинь Армяне, угивтенные Персами, не могли быть на Соборв. Темъ не менее Армяне не противились тому Собору, напротивъ признавали важность его даже до Двинскаго Собора". Далве Фотій пишеть, что и послів того Армяне присутствовали на 5 вселен. Соборъ, гдъ одобренъ быль Ханкидонскій соборъ; "ариянскіе епископы въ числъ 21 были и на 6 всел. Соборъ и письменно одобрили Халкидонскій Соборъ, при Имп. Ираклів "каноликосъ Евдра собираль многихь своихъ и сирскихъ Епископовъ на соборъ; въ теченін 30 дней происходило состязаніе и наконецъ Армяне добровольно, безъ всякаго принужденія, письменно утвердили Халкидонскій Соборъ". За темъ Патріархъ показываль, вакіе великіе Святители были въ Греческой Церкви и потому какъ не умно не следовать учению Греческой **Перкви**; наконець оправдываеть Халкидонскій Соборъ отъ тахъ нареканій, которыя взводили на него клеветники 41). Нельзя не замітить при семъ разности, какая находится между посланіемъ Фотія къ Захарін и посланіемъ въ тому же васоливосу современнаго Фотію нивейсваго епископа Іоанна \*). Первое дышеть кротостію и сиисходительностію, последнее очень сурово въ приговорахъ объ Армянахъ; первое обращаеть все вниманіе на догмать, который Армяне неискренно принимали; во второмъ говорится преммущественно объ обрядахъ.

## § 285. Толкованіе писанія; памятники краспорічія; чинъ бегослуженія.

2) Фотій много писаль для объясненія Св. Писанія. Книга его, назначенная для друга Амфилохія, Митрополита Кизическаго 42),

<sup>41)</sup> Посланіе Фотія въ Захаріи изд. Маіомъ ін 10 Tomo Specil. rom. p. 448—459, но не въ полномъ видъ. Фотій писалъ посланіе въ кн. *Ашоту*, напеч. такъ же р. 460—462; изъ сего посланія видно, что Фотій не разъ писалъ въ каеоликосу Захаріи. Извъстно, что *Ашот* в самъ наконецъ былъ въ Константинополъ, но на возвратномъ пути умеръ. *Шопема* Состояніе Армянской области Сиб. 1852 г. стр. 139.

 <sup>\*)</sup> Посланіе Іоанна Никейскаго изд. Комбесняють. Auct. Bibl. 2, 293—310.
 43) Къ нему писаны письма Фотіємъ. См. у Монтакуція р. 190. 215. 226. 265.
 295. 304.

н посему получившая названіе Амфилосіи, заключая въ себь рышеніе 313 вопросовъ <sup>43</sup>), составляеть драгоцыное сочиненіе для толкователей Писанія: ибо самая большая часть отвытовь относится то къ соглашенію имсть писанія, кажущихся противорычущими, то къ объясненію изреченій, представлявшихся особенно важнычи <sup>44</sup>). Фотій даваль здысь и правила для толкованія писанія <sup>45</sup>) и отлично зная основаніе и красоты древняго греческаго языка, показываль отношеніе библейскаго греческаго языкак, показываль отношеніе библейскаго греческаго языкакь древнему греческому <sup>46</sup>); рышаль недоумыніе о темноты писанія <sup>47</sup>), между прочимъ защищаль онь, что въ 21 г. притчей надобно читать: ёхтора а не ёхтора—т. е. стяжаль, а не создаль <sup>48</sup>). Кромы того онь писаль толкованіе на посламіє Ап. Павла <sup>49</sup>), но которое остается пока повырять только по выпискамь въ толкованіи Экуменія; толкованіе его на псалмы также не издано <sup>50</sup>).

3) Фотів оставиль посл'в себя и памятники ораторскаго искусства. Не говоримь о томъ, что между письмами его многія столько же отли-

<sup>43)</sup> Въ семъ собрани отвътовъ помъщены и нъкоторыя письма, писаныя иъ развымъ лицамъ, и именео всего 64 письма, изъ числа 253 изд. Монтакуціемъ. Къ сомальнію досель издана только половина Аменлокій. Канизій изд. 6 отвътовъ (см. ир. 33), Спиварти издань не съ своимъ названіемъ: De voluntatibus gnomicis in avctario Canisii р. 437—452 (Ingolstadii 1616); Комбефизъ 2 (Ad Calcem. s. Amphilochii Paris 1644) Монфокомъ 1 (Biblioth. Coisliana р. 346), Вольет 46 (Сиге philologicae Т. 5 Basiliae 1741. ар. Gallandum in 13 Т. Bibliothecae), Шоттъ 18 отвътовъ (In edit. Bibliothecae Photii); наконецъ Анж. Майо издалъ 20 общирныхъ и замъчательныхъ по содержанію отвътовъ (Collect. vet. avct. Romae 1830 Т. 1); сятд. всего издано 158. Описаніе 308 отвътовъ по Коаленевой рип. у Монеокона Biblioth. Coisliana р. 326—345. Шисйеръ писалъ замъчанія на Аменлоків и издалъ нъсколько мъстъ неизданныхъ. Wittenbergische Anmerkungen philosoph. Histor. Materien, Wittenberg 1738. Полный списовъ 313 Аменлокій въ Публич. Париж. Библіот. cod. 1227 item cod. 1228.

<sup>44)</sup> Всё 46 отвётовъ, изд. Вольеовъ, относятся въ объяснению Писания. Изъ изданныхъ Майонъ сюда относятся: 1—4. 6. 7. 11. 15. 20. Изъ писенъ, вошедшихъ въ Амеолохии, толковательныя: 43. 54. 61. 69. 74. 76. 151. 152. 155. 157. 176—178. 125. 127. 129. 132. 134. 181—182. 162—164. 167. 192. 196. 208. 210. 213. 215. 216 246—248.

<sup>45)</sup> У Майя 1 и 20.

<sup>46)</sup> Epist. 165, 166, 61.

<sup>47)</sup> Y Maits 11. 12. Epist 63.

<sup>48)</sup> Y Main coll. avct. p. 36.

<sup>49)</sup> Толкованіе на посланія въ древней Кембриджской рип. (Cod. Cantabrig. 250 v. Catal. cod. 1698 Cantabrig.). Выписки наъ Фотія можно видэть у Ерамера Catena in ер. Corinth. Охоп. 1841. Въ сводъ толкованій на Еваниеліє Матеся, составленновъ Никитою Серронскимъ, много приведено объясненій Фотія Cat. ed. a Corderio Tolosae 1647. См. Fabricii Bibl. grae. Т. 7. р. 768. Впрочемъ Майо дозналъ, что большая часть (но не всъ) толкованій Фотія, приводнимкъ въ катенахъ на Ев. Луки, взята изъ Акендохій и писемъ Фотія.

<sup>50)</sup> Cm. Monoorona Biblioth. Coisliana p. 58. 59.

чаются изяществомъ слога, сколько и сердечною назидательностію 51). Превосходно размышление его о томъ, что не надобно поражаться скорбями жизни, а должно заботиться о томъ, какъ бы избъгать гръха 52). Двъ изланныя бестьды его, отличающіяся влассическою чистотою языка, повазывають въ Фотій отличнаго оратора 53). Къ сожальнію многія другія слова его, въ которыхъ могли бы мы видеть образцы ораторскаго врасноръчія Фотія, досель остаются не изданными. Между ними особеню занвчательны двв проповвди на нашествие Руссовъ (ей то ефобоч то Рос). Первая начинается: «Что это? что за тяжелое, глубокое поражене и гивьъ Откуда на насъ эти иперборейскія стрівлы громовыя? Начало второй таково: "Знаю, всё вы увёрились въ гивет Вожіемъ въ людямъ, какъ бы мало ни были способны сознавать это, какъ бы мало ни навыкли поучаться судамъ Господнимъ" 54) Другъ П. Фотія, разділявшій съ нимъ горькую судьбу жизни, никомидійскій М. Георгій, въ то же время писаль повъствованія о ризь Богоматери. Сказавь о томь, какъ патрицій Гальбій и Кандидъ отыскали при имп. Льві 1 св. ризу и она положена была во Влахерискомъ храмъ, Георгій продолжаеть: "Теперь мы скажемъ, что случилось въ наше время и чему всё мы были очевидцами. Было время, когда дёла наши шли хорошо и никакая война не страшила насъ... Но вотъ нашелъ на насъ страшно-блистающій мечъ, который, казалось, готовъ паразить всю вселенную. Вождь, предводительствовавшій столькими толпами, по видимому, хотель вступить въ переговоры съ върнымъ Императоромъ.... Когда эта саранча опустошала всв окрестние города: Императоръ, снявъ все царское, въ простой одеждъ повергся въ храмъ Богоматери.... Патріархъ дни и ночи подвизался въ томъ же храмъ". Далъе Георгій говорить, что изъ опасенія, дабы непріятели

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>) Таковы напр. писма 41. 72. 75. 191 (о томъ макъ поступать относительно трехгодичнаго искуса иноческаго?) 129 147 209 (съ увъщеніемъ заниматься священными науками).

<sup>58)</sup> Изд. Котельеромъ: Т. 2. Monum. grae. Eccl. p. 106—108. Фотій занимался в объясненіемъ Ластвицы Іоанна Ластвичника. Montfaucon Bibl. Coisl. p. 141. Fabric. Bibl. grae. de Climaco.

<sup>58)</sup> Беседа на рожд. Богоматери изд. Комбесензомъ in avct. Bibl. Pat. Paris 1648. Беседа о храмъ Богоматери.

<sup>64)</sup> Въ томъ собранія, которое въ 1670 г. сообщилъ Пансій Лигаридъ Николаю Гейнзію, заключалось 16 словъ П. Фотія. Описаніе ихъ между прочитъ у Фабриція Bibl. grae. П. 30—32. см. Harl., у Удина in Comment.de Script. Въ Барвееціевомъ описанія Испанской Библіотеки слова Фотія обозначены такъ: in parascevem, de ascensione, еїς τὸν ἔφοδον τῶν φωτῶν (ошибка; въ рип. εῖς τὸν ἔφοδον τῶν Ρῶς), de annunciatione (у Лигарида два), in parascevem, in Baia et Lazarum, en nativitatem Deiparae, de dilectione imaginis, de templo, de haeresi. Порядокъ словъ тотъ же, что у Лигарида, только въ Лигаридовой рип. не достаетъ словъ 2. 6. 11—13-слъд. въ двухъ рип. 21 слово Фотія. Въ Моск. Синод. Библ. сод. 163. f. 6—11. похвальное слово П. Фотія Св. Первомуч. Оекатъ.

не ограбили Влахерискаго храма, сокровища его посившно переносили въ другое мъсто и въ посившности открыть быль ковчегь съ ризою Богоматери. Наконецъ описываетъ торжество, происходившее по минованіи овдствія, и присокупляєть, что патріархь положиль, чтобы день избавленія столицы отъ враговъ и перенесенія ризы Богоматерней на прежнее мъсто быль празднуемъ во Влахернскомъ храмъ съ особеннымъ торжествомъ 55). Что же это за варвары? что за мечь страшный? Комбефизъ справедливо видитъ въ страшномъ мечъ грозную комету, но ошибается въ опредълении времени <sup>56</sup>). Въ 864 г. грозная комета въ видъ меча являлась въ течіи 20 дней <sup>57</sup>). И въ 864 г. Руссы опустощали оврестности Царяграда, о чемъ говорилъ слова П. Фотій и потомъ писаль въ посланіи. Итакъ къ описаніямь сего событія, какія читаемь у Льва Грамматика, у Симеона Логооста, у Георгія монаха и у Константина, Георгій никомидійскій выставляєть намъ нісколько новыхъ обстоятельствъ. Повторимъ: жаль, что слова Патріарха "о нападеніи Руссовъ", остаются еще неизданными. Въроятно, они открыли бы намъ еще нъсколько обстоятельствъ событія, столько важнаго иля Россіи по последстіямь его 58).

4) Въ чите Богослужения П. Фотій, кром'в установленія благодарнаго празднованія Богоматери, ввелъ еще замівчательную особенность. Простой народъ—пишеть Максимъ Грекъ—до временъ Фотія, въ началів каждаго місяца, зажигаль предъ домомъ костеръ и суевівры, въ надеждів очищенія, скакали чрезъ огонь. П. Фотій уставиль освящать воду въ началів каждаго місяца и составиль чинъ малаго освященія воды <sup>59</sup>). Бл. Патріархъ писалъ также чинъ исповівданія віры, произ-

<sup>55)</sup> Въ греч. Минев и въ Анеологіи 1672 и 1767 канонъ да положеніе пояса Богоматери (Авг. 31) надписанъ: Корія Гафруія, т. е. Георгія М. никомидійскаго. Въ слав. Минев канонъ Іосифа пъснописца, другаго современника Фотієва. Содержаніе службы показываетъ, что оно написано по случаю знаменитаго торжества надъ врагами Имперія. На 31 Авг. перенесено празднованіе пояса Богоматери уже въ 950 г. по случаю исціаленія Имп. Зои. См. Анеологіонъ 1767 г. и Кіовскій міссяцесловъ.

<sup>56)</sup> Комбефизъ, надатель Георгієва повъствованя (Т. 2. avct. nov. Btbl. Pat. Par. 1648) полагаєть, что вто происходило при Имп. Ираклін. Но во время нападенія Скиновъ на Царьградъ Ираклія не было въ Царьградъ, тогда какъ Георгій выставляєть Императора въ столицъ. См. еще прим. 50. Комбефизъ вообще ошибаєтся въ лицъ и времени Георгія никомид., принимая его за одно лице съ Георгіємъ Писедою, въ чемъ давно обличили его Фабрицій и др.

<sup>57)</sup> Cosmogonie von Schubert. s. 385.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>) См. выше прим. 16.

<sup>58)</sup> Максимъ: «откуда взошло въ обывновеніе выходить на воду въ день Богоявленія.

носимаго поставляемымъ въ епископа и почтилъ исповѣдника вѣры П. Мееодія двумя стихирами <sup>60</sup>)

#### § 286. Церковное законовъдъніе, библіотека.

5) Блистательныя услуги оказаны бы. Фотіемъ особенно иерковному праву. Онъ былъ надъленъ особенными дарованіями приста и имъль обширныя свёдёнія о правё: это видно было по свётской службё его. Когда же приняль онъ на себя великое служеніе Церкви, то употребилъ Божіи дары и свои познанія, какъ нельзя лучше. Подвиги его противъ Папы были подвигами за правду вселенской церкви. Письменныя труды его для церковнаго права служать вёковымъ памятникомъ ревности его къ св. Церкви и великихъ дарованій его. Правила двухъ соборовъ, бывщихъ при немъ, уже одни иногое говорять и объ умё и о любви его къ св. Церкви <sup>61</sup>).

Въ предисловіи къ своему Номоканону Фотій самъ описываетъ труды свои по церковному праву 62): а) "Какія только говорить онь, изданы священныя правила десятью соборами разныхъ временъ, къ утвержденію спасительнаго ученія и къ общему назиданію всёхъ, положиль я всё ихъ собрать (συναγωγεїν) въ одно цёлое, такъ чтобы за наименованіемъ каждаго собора слёдовали тотчасъ правила". Затёмъ говорить онъ, что въ томъ же собраніи пом'єстиль и правила св. Апостоловъ, правила Кареагенскаго собора и н'єкоторыхъ св. Отецъ. На первый разъ "хотёль онъ собрать правила соборовъ, бывшихъ до 5-го вселенскаго Собора". Но потомъ внесъ въ свое собраніе и правила соборовъ, бывшихъ въ его патріаршество. Этотъ трудъ оконченъ былъ въ 883 г. Итакъ первый каноническій трудъ бл. Фотія состоялъ въ собраніи правиль соборовъ и св. Отцевъ. Это собраніе правиль то самое, на которое Зонара и Вальсамонъ писали свои обясненія 63).

б) Второй каноническій трудъ свой такъ описываеть Патріархъ: "соединивъ силу собранія своего въ 14 титловъ и, разділивъ каждое титло на главы, потомъ прибравъ рішенія на вопросы съ показанісмъ имени автора и съ означеніємъ числа правилъ, я по возможности со-

<sup>60)</sup> Стихиры въ службъ на 14 Іюня чинъ исповъданія въры въ Вънской библ. cod. hist. 45. Lambec. comm. 8, 453. *Майо* издаль три молитвы въ стихахъ за Имп. Василія, въроятно написанныя на коронованіе Василія (Specil. rom. T. 9. р. 739—743). Эпиграммы Фотія въ рип. Montfaucon Bibl. Coisil. p. 520.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>) Правила П. Фотія изд. у Бевереджія, in 2 Т. Pandectorum.

<sup>61)</sup> Φωτίε εἰς τὸν νομοκάνονα πρόλογος напечатанъ у Юстеллія, Bibl. jun anon T. 2. p. 789.

<sup>62)</sup> Оно съ тодиованісиъ Зонары и Вальсанова издано у Юстеллія Вірі. сап. и въ пандекталь Бевередиія

ставиль сеодо (сотаура), легкій, какъ думаю, для обозрвнія". Итакъ вторымъ плодомъ каноническихъ занятій патріарха было расположеніе перковныхъ правиль по предметамъ или сеодо ихъ; иначе—опыть систематическаго изложенія двиствующихъ въ Церкви законовъ. Въ свеей Синтагив поместиль онъ не только правила соборовь и Отцевъ, но и постановленія изъ указовъ императорскихъ, какія только относились до Церкви <sup>64</sup>).

в) Наконецъ такъ какъ Синтагиа правилъ составила слишкомъ общирное сочинение и въ ней одни и тъ же правила приводятся по разныть и встанъ по три и четыре раза: то для облегчения изучения права Фотій составиль сокращеніе Синтагин-Номаканона, гд в подъ заглавіями предметовь права, не приводя буквально правиль, обозначиль эти правила только цифрами. Разделеніе содержанія правиль удержано то же самое, какое выставлено въ Синтагив, только не выписаны правила. Потому въ концъ Номоканона сказано: "конецъ четырнадцати титланъ, которые сокращены Фотіенъ". О достоинствъ Фотіева Номованона, а след. и Синтагин, Вальсамонъ, опытный канонисть, пишеть: "предупреждаю всякаго кто захочеть читать Номоканонъ чтобы не обращался къ древникъ составанъ номоканоновъ, а читалъ бы тотъ, который составленъ П. Фотіемъ и раздівленъ на 14 титлъ"; и потомъ говорить, что всв прочіе номоканоны частію наполнены постановленіями, уже отывненными, или ненужными, частію отличаются болве многословість, четь знаність дела 65).

Влаж. Фотій, въ письмахъ своихъ по дёлу съ Папою, часто объяснялъ древнее церковное право въ его подлинномъ видѣ <sup>66</sup>). Противъ того же мірскаго, невѣжественнаго, духа писалъ онъ изслѣдованіе о правахъ епископовъ и митрополитовъ, на основаніи памятниковъ древности <sup>67</sup>).

<sup>44)</sup> Это сочиненіе П. Фотія надаль Майо (Specil. roman. Т. 7. Romæ 1842), тогда нажь до того временя и Лямбевь и Фабряцій и Ассемань (jus orient. Т. 1. р. 37) и Морелій (Bibl. S. Marci. р. 97) выдавали Фотіево собраніе правиль за Синтагму, т. е. два разныя сочиненія за одно сочиненіе.

<sup>85)</sup> Balsamonis Commentar. ad secundnm canon. Trullanum. ap. Beveregium-Nomocanon Photii, grae. lat. cum notis ed. Justellius in 2 Tomo Bibl. jur. canon. Par. 1662. p. 813—1155.

<sup>•6)</sup> Сюда относятся письма из Папв Николаю, письмо из антіох. Синкелу и окружное пославіе из Патріврхамъ. Въ Москов. Синод. библ. сод. 32. письмо парі тімом хамоміхом Сітпраттом; у Монтакуція послів писемъ изданы постановленія со развыхъ преступленіяхъ». Въ Вінской библ. сод hist. 48. «Патр. Фотія о томъ, съ какеми Патріархами, изгнанными насиліемъ Императоровъ, православные вміли общеніе». Lambec. comm. 8. 458.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) Hag. grae. lat ποχ τα εκκαβίουτα: συναγογαί και ἀπόδειξεις ἀκριβεῖς συνελεγμέναι ἐκ τῶν συνοδικῶν και ἰςορικῶν γραφῶν περί ἐπισκόπων και Μητροπολίτων, Franc. Fontano in nov. eruditorum deliciis, Florentiae 1785, 8.

6) Наконецъ, какъ необыкновенный критикъ, является Фотій въ своей Енбліотекть. Въ ней разсмотрено Фотіемъ 280 рукописей, изъ которыхъ нъкоторыя заключали въ себъ до 10 и болье сочиненій; выписки Фотія изъ нікоторыхъ древнихъ сочиненій спасли для потоиства не мало превосходныхъ памятниковъ древности; разнообразіе прочитанныхъ сочиненій изумительно: а еще болве удивительна способность критива, умъвшаго отдать сочиненіямъ, совершенно различнымъ по содержанію и форм'в, ту цівну, которую могло имівть сочиненіе въ своемъ родъ. Фотій читалъ и оцънилъ сочиненія языческихъ ораторовъ, историковъ, поэтовъ, философовъ, математиковъ; пересмотрълъ множество христіанских сочиненій (изъ числа 280—180 христіанскія). Правда онъ и сочиненія христіанскихъ учителей — разсматриваетъ преимущественно съ литературной стороны. Но если вспомнимъ, что Библіотека писана Фотіемъ еще светскимъ человекомъ, еще въ летахъ молодости и блистательнаго свътскаго счастія: то нельзя не изумляться тому, что въ критикъ такого свътскаго человъка никогда не упускается изъ виду христіанское достоинство сочиненій и отзывы о христіанскихъ сочиненіяхъ столько върны глубокому духу христіанскому. Его сужденія о сочиненіяхъ людей запятнанныхъ именемъ еретиковъ, его повёрка произвольнымъ мивніямъ Климента алекс., Піврія и другихъ показывають опытнаго богослова <sup>68</sup>).

## § 287. Іосифъ пъснописецъ.

Іосифъ поснописецъ жизнь и первоначальное воспитаніе получиль въ Сицилін 1) и еще въ юности отличался строгимъ воздержаніемъ; по

<sup>68)</sup> Bibliotheca Photii ed. grae. et. lat. а Наевсhelio 1613. Jenevae, 1653. Rothomagi: изданіе и особенно переводъ—неясправны; лучшее изданіе: grae. ех гесепь. Ітт. Вескегі Berolinae 1824. 4. Въ письмѣ къ Тарасію, составляющемъ предисловіе къ Библіотекъ, Фотій пишетъ, что онъ намъренъ описать и другія сочиненія, если не помъщають занятія; въроятно отзывъ объ Аевнасів александре (in Montfauc. ed. Oper. S. Athanasii) и чтенія изъ Филосторгія (Excerpta historia. Philostorgii, Jenev. 1643. Реадингомъ іп 3. Тото Historicorum Eccl. cum Theodor. et Evagrio, Cantabr. 1720.) составляють вторую часть его Библіотеки. Отзывъ объ Аевнасів по ркп. Фотів Архієкіс. Коусаус. προς τ. ιδίον άδελφὸν Ταράσιον. О времени—прим. 4. Обовръніе Фотіевой библіот. съ замѣчаніями іп Fabric. Biblioth. grae. Т. 10. р. 686. s. ed. Harlesii. Изъ 21 Аменлохія видно, что Фотій въ моло. дыхъ лѣтахъ занимался составленіемъ лексикона; а Майо (Praefat. ad. 1 tom. collect. vet. ауст.) говорить, что Лексиконъ Фотія изд. Германомъ (Lexicon Photii. Lipsiae 1804) несходенъ съ ркп. во многомъ.

¹) Жизнь его описана: а) Діакономъ Іоанномъ ок. 906 г. (пространно); б) ученикомъ его Ософаномъ (кратко;) в) въ греческ. Синаксаръ.—Эти три повъствованія шад. in Actis sanct. ad 4 April.—з) Григоріемъ Синкеломъ Chron. p. 525. Pagii critica annal. ad an 817 N. 18. Св. Димитрій подьвовался только описаніемъ Іоанна.

обстоятельствамъ родители его переселились въ Оессалію и Іосифъ на 15 году возраста вступилъ въ Солунскую обитель, гдв пищею его быль сухой хлюбъ и слезы, постелею земля и камень, упражнениемъ-молитва, чтеніе и списываніе книгъ; за такую жизнь здёсь же посвященъ онъ быль въ санъ пресвитера; по желанію пр. Григорія декаполита перешель онь вивств съ преподобнымь въ Константинополь; при Львв Армянинъ, вмъстъ съ наставникомъ, укръплялъ православіе и православныхъ; отправленный по общему желанію православныхъ, за помощію на Западъ, схваченъ былъ морскими разбойнивами-наемными исполнителями воли иконоборца и брошенъ въ Критскую темницу; обреченные вийсти съ нимъ на тажкое, долгое томлене, нашли въ немъ наставника и утвинтеля, а самъ онъ утвиенъ быль наконецъ виденіемъ святителя Николая возвистившаго, что Левъ, расточавшій стадо, погибъ. Освобожденный въ следъ за этимъ изъ темницы (въ 820 г.), онъ прибылъ въ Константинополь и при храмъ св. Златоуста устроилъ обитель 2). Получивъ въ Оессаліи мощи св. Ап. Варооломея, онъ желалъ, но не смълъ, прославить его духовными пъснями, постился и молился до 5 нельдь: въ навечеріи памяти своей Апостоль, явясь въ алтарь, призваль къ себъ преподобнаго, возложилъ на грудь его св. Евангеліе и сказалъ: "да благословитъ тебя десница Всесильнаго, песни твои усладять вселенную"! Съ сего времени Іосифъ началъ составлять свои пъсни. При Өессиль онъ сосланъ былъ въ Херсонесъ. Возвращенный Имп. Өесодорою поставленъ быль Патріархомъ Игнатіемъ въ сосудохранителя Софійской церкви; а П. Фотій столько уважаль его, что называль Отцемь отцевь, Ангеломъ Божінмъ и сделаль духовникомъ для всего константинопольскаго влира. Въ семъ последнемъ званіи Іосифъ поступаль съ любовію мудраго отца; по дару прозорливости онъ видълъ гръхи, которыхъ не котъли отвривать ему, но не обличаль, а старался доводить самихъ вающихся до искренняго добровольнаго сознанія и успівваль. Приблизясь къ смерти, онъ сдълалъ опись церковному имуществу и послалъ къ Патріарху—это было въ великій пятокъ, а въ среду на Пасхъ въ 883 г. предаль Господу духъ свой. Лики небожителей, которыхъ прославилъ онъ пъснями, сопровождали его отществие отъ земли на небо, вакъ это было отврыто нъкоторывъ 3).

## § 228. Itchontais ero.

Ософанъ, ученивъ св. Іосифа, пишетъ, что преподобный, бывъ просвъщенъ благодатію, такъ легко и скоро составляль св. пъсни, что, казалось, будто онъ не сочиняетъ новое, а только припоминаетъ забытое.

<sup>2)</sup> Cm. Du-cangii Constantinop. Christiana p. 126.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Память его Апраля 4 дня.

Другой біографъ Іоаннъ свидетельствуеть, что св. Іосифъ "пелъ хвали Ап. Вареоломею, св. Николаю, Богоматери и другимъ святниъ: Пророкамъ, Апостоламъ, Мученикамъ, Святителямъ". Въ самомъ деле и досел' видимъ въ церковнихъ книгахъ столько каноновъ сего святаго, сколько ни чьихъ болье 4). И а) въ греч. параклитикъ читается 48 каноновъ Пр. Іосифа; и именно каноны покаянные (для понедъльника), св. Предтечв (для вторника), Кресту и Богоматери (для среды), всемъ святымъ (для субботы), и Свят. Ниволаю (для чотвертка)-по всемъ гласамъ: почти всв эти каноны акростихованы въ 9 песни именемъ Іссифа; только пять ваноновъ не отличены этимъ акростихомъ; но вромъ свидътельства рукописей писатель ихъ узнается изъ ихъ связи съ прочими канонами Іосифа 5). Что касается до слав. Октоиха, то въ немъ ваноны Богородицъ 1, 2, 6, 7 и 8 гласовъ и ванонъ всъмъ святымъ 1-го гласа помъщены другіе и неизвъстныхъ пъвцевъ 6). Замъчаніе греч. параклитика, перешедшее и въ слав. октоихъ: τῆς ὀκτοήχε τῆς νέας Θεῖον τέλος, πόνος δὲ Ιωσηφ "Священный конець новаго октоиха, трудъ же Іосифа", показываетъ что св. Іосифъ послів Дамаскина и Ософана докончиль образование недвльныхь службъ.

б) Въ греческихъ минеяхъ помъщено 104 канона съ именемъ

<sup>4)</sup> Кайстанъ (Acta 88. ad 4 April. р. 268), пересматривавитй каноны по рипслужебнымъ книгамъ, говоритъ, что всёмъ каноновъ Іосноовыхъ более тремъ сотъ-Но въ печат. службамъ оказывается не более 200. Насколько каноновъ Іосноа Богоматери изд. Маракціемъ grae. et lat. Marialae Romae. 1662 г. Помвальное слово Ап. Вареоломею "Іосноа смиреннаго инока" въ слав. рип. Акад. Мин. Май и Іюнь 1558 г. Лавр. Собори. N. 33. 166.

<sup>5)</sup> Не авристихованы именемъ Іосифа середный канонъ Богородица по 3 гласу, каноны Свят. Николаю по 2 и 3 гласу, всамъ святымъ 1 гласа, покаянный канонъ 3 гласа. Но а) всъ показанные 48 каноновъ параклитика отдъльно написаны въ Вънск. ркп. сод. theolog. 310 и собраніе каноновъ названо канонами Іосифа пъснописца; б) связь каноновъ говорить объ одномъ сочинитель: напр. акростихъ канона Богородица по 3 гласу—трітоу редібра тү Осштохф ферф; канонъ 6 гласа и надписанъ именемъ Іосифа и съ такимъ акростихомъ: έхτὸν προσάξω τү Осштохф редос; а въ 8 гласъ акростихъ Δέησίς έςιν όγδοη τү Παρθένφ Ιωσήφ. Подобно сему въ акростихахъ каноновъ Свят. Николаю ведется счетъ каноновъ и по 7 гласу акростихъ такой: Λέγε δέησιν έβδόμην Νικόλαε τοῦ Ιωσηφ.

<sup>6)</sup> Въ рип. слав. октоихъ 17. в. хранящемся въ Синод. Вибліотекъ (N. 201.) читаются всъ тъ каноны Іосиев, которые помъщены въ греч. Параклитикъ. Канонъ Свят. Николаю по 2 гласу въ печат. слав. октоихъ также не тотъ, что читается въ параклитикъ, но онъ принадлежитъ также Іосиеу; онъ съ акростихомъ: δέησιν οίκτρὰν Νικόλαε προσδέχε Ιωσηφ (по слав. «мольбу любезну Николае прінии—твореніе Іосиеово). Онъ же читается въ греч. Вънск. рип. (сод. 324), гдѣ рядоиъ читается Іосиеовъ канонъ Св. Кресту 1 гласа. Слав. переводъ акростиховъ довольно странный, напр. акростихъ канона Богоматери по 4 гласу: ψδή τετάρτη τῆ Θεοτόκφ κόρῷ— по слав. переводу: Богородицѣ Дѣвѣ мольбу приношаю; акростихъ нокалинаго канона 1 гласа: δέχου ἐνδεοὺς δὲ τοὺς ἐμοῦ λόγες, Λόγε, Ιωσήφ, по слав. переводу «прінии Христе моленіе монхъ словесъ».

Іссифа въ 9 пъсни <sup>7</sup>). Нъсколькихъ изъ этихъ каноновъ ивтъ въ славискихъ минеяхъ, въ замънъ того въ слав. минеяхъ читаются 6 каноновъ Іссифа, которыхъ нътъ въ греческихъ минеяхъ <sup>8</sup>).

- в) Канонъ Богоматери, что при акаемств, акростихованъ именемъ Іссифа въ 9 пъсни; канонъ сей написанъ въ дополнение къ акаемсту конечно тогда, какъ Константинополь радовался о неожиданномъ избавлени отъ Руссовъ, предводительствуемыхъ Аскольдомъ и Диромъ <sup>9</sup>).
- г) Въ цвътной тріоди Іосифу пъснописцу принадлежать: аа) Трипъсним отъ Пасхи до Пятидесятници; бб) по одному тропарю Богородицъ въ пъсняхъ Пасхальнаго канона; вв) канонъ на Вознесеніе Господне <sup>10</sup>).

Покаянные каноны Іосифа (на понедъльники) превосходни: они дишать глубокимъ сокрушениемъ о гръхахъ и надеждою на Господа Інсуса; ни одного изъ нихъ нельзя читать безъ того, чтобы не чувствовать умиленія; всё вообще недъльные каноны пъснопъвца таковы, что если читать ихъ каждый день, то и каждый день могутъ они доставлять душть обильную пищу.

Вполив справедливъ отзывъ оратора Іоанна о канонв Богоматери,

7) См. Греч. печ. минею и древ. Вънскую ркп. минею за Апръль (cod. hist. 12).

М. Клавдію и др. (5 Апр.), в) М. Леониду (19 Анр.), М. Савић (24 Апр.).

<sup>\*)</sup> Въ Греч. печ. минеяхъ нътъ слав. каноновъ Св. Евтропію (Февр. 3), Оерапонту (Мак 27), Ковмъ и Даміану, Палладію (Нояб. 1 27), Ев. Лукъ и М. Карпу (Окт. 13. 18). Въ слав. минеяхъ нътъ каноновъ акростихованныхъ въ 9 пъсни имененъ Іоснеа: Св. Анисиму, Клименту, Стеевну (Нояб. 3. 25. 28), Панкратію Калліонію (Апр. 3. 7. 1 См. аста Sanct, ад 3 и 7 д. Аргір. Акростихъ канона Іоанну Богослову (Сент. 26) ехтіру бероту феро Іостіру что въ слав. переводъ: "отъ моленія божественнаго таннику несу твореніе Іоснеово", показываетъ, что Іоснеомъ писано въ честь Богослова по крайней мъръ 6 каноновъ, но въроятие по числу гласовъ, восемь; а въ минеяхъ теперь только одинъ. Сличи прим. 4. Въ апръльской ряп. минеъ, писанной Оеоктистомъ въ 11 в. (Vindob. cod. hist. 12) помъщены невъръстные по слав. печ. минеъ каноны Іоснеа: «) М. Амеіану и Эдессіи (2 Апр.),

<sup>9)</sup> См. о Фотів. Въ нанонв Преподобный молить Богоматерь: «пристанище намъ буди влающимся въ пучине скорбей (пес. 6); спаси скорьбии погружаемыя присно и соблюди отъ всякаго вражія плененія твой градъ, Богородице (пес. 7). Избави насъ напастей варварскаго плененія (пес. 9). Ирмосы канона принадлежать канону Дамаскина на успеніе Богородицы. Что касается до акаенста, то онъ принадлежить безъ сомненія не Іоснеу, а певцу более древнему. Въ древ. рип. канонъ в акаенстъ пишуть отдельно и съ особыми заглавіями; напр. въ Синод. рип. 10 в. (N. 344 ип. 356) после псалмовъ и песней писанія помещены: а) на л. 173. 'Аходобвся т. скаебісов, о карож еїс т. Овотохого од акрос: Харас даром, сод претег харегу мочту, Іостур. б) на л. 177. та кочтакія кад бікої т. диврауїяє Овотохого. Тоже въ рип. подъ N. 328. подъ N. 1. въ полл.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Алляцій видъль въ Борбериновой библ. Трипъсицы Іосиса отъ Паски до Пятьдесятинцы (De lib. Eccl. p. 78); тоже и Монсоковъ Palacogr. grac. p. 386. 405. Въ слав. тріоди они напечатаны отдёльно.

что при аваеисть: "кто столько нечувствителень, чтобы читая сладкія восхитительныя пъсни его Дъвъ Богородицъ не поразился до глубини души?"

Для исторіи каноны Пр. Іосифа тімь болье важны (и при томъ въ разныхъ отношеніяхъ), что писатель ихъ не подлежитъ ни какопу сомпінію, поміщая свое имя въ акростихі 9 пісни.

# § 289. Кириллъ и Меоодій, Славянскіе просвътители:

Кириллъ и Месодій, просвётители Славянъ, родные братья были дёти Солунскаго вельможи <sup>1</sup>).

Константинъ (въ монашествъ Кириллъ), младшій по лътамъ, образованіемъ и подвигами созръвшій для неба прежде Месодія (съ 842 г.), воспитывался при дворъ въ Константинополь, виъстъ съ малольтнить ц. Михаиломъ; у знаменитаго Фотія учился онъ словеснымъ наукамъ и логикъ, потомъ слушалъ философскія и математическія науки. Дарованія, образованность, покровительство при дворъ открывали Константину путь къ блестящимъ почестямъ въ свътъ. Но онъ вступилъ въ духовное званіе и былъ библіотекаремъ, потомъ скоро скрылся въ пустыню и, только по настойчивому желанію другихъ, возвратился въ

<sup>1)</sup> Источники свъдъній: А. Греческіе: Жизнь св. Климента, ученика Месодісва, изд. ad Ambrosio Pampereo. Vien. 1802. Б. Паннонские: aa) Жизнь Св. Мооо дія, описанная однимъ изъ учениковъ его; бб) Жизнь Св. Кирилла, описанная во время близкое въ Кириллу (содержание той и другой, съ критич. замъчаниям, въ «Москвитянинв» 1843 г.). В. Русско-болгарскіе: аа) Извізстія Несторовой літопися взятыя почти буквально изъ Паннонскихъ житій; бб) Екзархъ Болгарскій (изд. Кадайд, 1825 г. М.); вв) Житіе Св. Керилла, изъ Хиданд. Библ., 13-го в. (у Мацеевскаго); гг) Житіе Месодія; въ Пролога 13-го в. (изд. Калайд. стр. 90); дд) Извастія 16-го в., изд. Погодинымъ (Кириллъ и Мееодій М. 1825); ее) Четь-Минея 11 мм. Г. Далматскіе: аа) (Италіянская) Легенда о Константинь, взятая изъ изв'ястій современника Еп. Гавдерика (Act. Sanct. ad 9 Martii); 66) Діоклейскій Пресвитеръ (ох. 1161 г.): О Царствъ Славянъ (ed. in Lucii de regno Dalmatorum. Amstel. 1666. in Schwandtneri Script. rer. Hungar. T. 3 Vindob. 1748. p. 479, въ Шлецерововъ Несторъ). Д. Чешско-Моравскія легенды. за) Vita S. Ludmillae; 66) Vita S. Ludmillae et S. Wenceslai, auctore Christanno (извлеченія in. act. Sanct. ad 9 Martii, р. 24; у Добровскаго: Кириллъ и Месодій М. 1826); гг) Vita S. Cyrilli et Methodii (in Actis SS. ad 8 Martii, върнъе у Добровскаго: Māhrische Legende v. Cyrill u. Methodius. Prag. 1826): E) Неизвъстный современный Нъмеца: de conversigne Boioariorum et Carantanorum (1835. in Marquardii Freheri Rerum Bohcmia. Script. Hannov. 1602); вышиси у Добровскаго, см. Римскія посланія Ц Адріана и Іоанна VIII, Библіот. Анастасій. Отзывы Добровскаго о жизни Климента, о Несторъ и о Моравской легендъ (у Погодина, стр. 4. 18, 29), безъ сомивнія, во многомъ были бы совсямъ другіе, если бы онъ вналъ Паннопскія житія.

столицу, чтобы принять должность учителя философіи <sup>2</sup>). Месодій, послі домашняго воспитанія, быль вы военной службі и нісколько літь управляль "Княженіемь Славянскимь", или, что то же, быль правителемь вы Славяно-Греческой области <sup>3</sup>).

Въ 851 г. Кириллъ отправлялся въ милитенскому эмиру для борьбы съ магометанствомъ и окончилъ поручение съ успъхомъ. По возвращени изъ сей миссіи Кириллъ удалился на Олимпъ, гдѣ, вмѣстѣ съ братомъ, также оставившимъ свѣтъ, проводилъ время въ постѣ и молитвахъ. Въ 858 г. "Послы Хазаръ просили Императора прислать къ нимъ какого-либо мужа, который бы научилъ ихъ истинной вѣрѣ, такъ какъ, прибавляли они, то Гудеи, то Сарацыны, домогаются обратить ихъ къ своей вѣрѣ". Въ слѣдствіе сего философъ Константинъ, другъ Фотія, былъ посланъ къ нимъ, съ братомъ своимъ, Мееодіемъ. Кирилъ своими наставленіями успѣлъ, по крайней мѣрѣ, столько сдѣлать между Хазарами, что каждому дозволено было обращаться къ Христіанской вѣрѣ, а жившимъ тамъ Грекамъ запрещено, подъ смертною казнію, принимать іудейство или мусульманскихъ и іудейскихъ учителей 4).

Едва возвратились св. братья изъ этой миссін 5), какъ въ кон-

<sup>3)</sup> Панновская жизнь Св. Карилла. По содержанію тоже говорять: Повъствованіе о Св. Климентъ, Діовлейскій пресвитеръ. Легенда о Людмилъ, объ легенды. Библ. Анастасій называетъ Константина Философомъ, мужемъ отличной святости, искреннъйшимъ другомъ Фотія (fortissimus amicus); но то, что говоритъ Анастасій объ упрекъ Фотію со стороны Кирилла, требуетъ свидътеля, болье правдолюбиваго, чъмъ Анастасій; въ томъ ничего нътъ невъроятнаго, что Фотій даваль чувствовать П. Игнатію безпечность современниювъ по отношенію къ павликіанамъ, которымъ никто не касался основательнымъ словомъ обличенія, а только гнали мечемъ: но порицать ва то Фотія мудрый Константинъ, конечно, не могъ и особенно не могъ порицать друга и учителя такъ, какъ представляетъ Анастасій, который и въ другихъ случаяхъ взевстенъ, какъ заклятый врагъ Фотія и лжецъ, мало совъстливый. Ргаеfat. ad Concil. 4 Constant. Epist. ad Carolum Calvum (выписка ввъ предисл. у Погодина).

<sup>3)</sup> Пан. жизнь Месодія; Прологь 15 в. говорить, что Месодій быль слав. правителень «льть 10-ть» (у Погодина 104).

<sup>4)</sup> Житів Св. Климента, \$ 16. Кратко объ Легенды о Св. Кирилль, Прологь и Хронографъ у Погодина, стр. 103—120; подробите всъхъ Панн. житів Кирилль. По словамъ Ельмацина (1273), Hist. Saracen. р. 62, Арабы, побъдивъ часть Хазаровъ, въ 690 г. принудили ее принять исламизмъ. Ибнъ-Улъ-Азякъ относитъ поввленіе іудейства между Хазарами ко времени Арунъ-аль-Рашида (786—806 г.),
обращеніе же въ магометанство къ 868 г. Ибнъ-Фоцланъ въ 921 г. видълъ между
Хазарами и христіанъ, и іудеевъ, и магометанъ, и даже язычниковъ (См. Френа
ім Метоігез de l'Academie de Sciences de S.-Peteresb. Т. 8 1822). Слъд., Италіянская Легенда говоритъ болъе, чъмъ должно, сказывая, что Кирилломъ обращена быда къ въръ вси Хазарія. О Хазарахъ—Оборона Нестор. Лътописи, прим. 28, 365.

<sup>5)</sup> Въ Хазарское путешествие свое Кириллъ, былъ въ Херсонъ; побудилъ Хер-

цѣ 862 г. Славяно-Паннонскіе Князья, Ростиславъ, Святонолкъ и Котелъ, "не имъя истиннаго учителя своему народу" (хотя латинскіе Священники и были у нихъ) °), а еще болье того чувствуя нужду слышать на родномъ языкъ богослуженіе и ученіе о въръ '), просили Императора Миханла и П. Фотія прислать къ нимъ нужныхъ для нихъ учителей в). Кого же и избрать было для сего, какъ не благочестивыхъ и образованныхъ урожденцевъ Солуня? Св. Кириллъ, понимая и важность перевода св. книгъ на народный языкъ и трудность дъла, съ благоговъйнымъ приготовленіемъ сдълалъ первый опытъ перевода. Царь и Патріархъ радовались ръшимости благочестивыхъ братьевъ на великій подвигь и поспъшили отправить ихъ °). На семъ пути Месодій успълъ

- <sup>6</sup>) См. Исторію Первобытной Церкви у Славянъ, соч. Мацаевскаго, стр. 37,
   40. Добровскаго 65 и 66.
- 7) Въ Италіянской Легендъ послы говорять: «не вижоть такого истиннаго учителя, который бы научиль ихъ читать и совершенному закону». Въ Моравской: «Rogans (Rastislaves), quatenus genti suae rerum doctorem dirigat». Каковы били датинскіе Христіане, см. въ пр. 10, 23.
- 8) Пан. жизн. Кирилла: «Ростиславъ, Моравъскый Князь, съвътъ сътвори съ Киязи своими и съ Моравлены, посла» и пр. Отселъ ведно, что если Италіянская Легенда говорить объ одномъ Ростиславъ, не упоминая о Котелъ и Святополиъ, то это потому, что Ростиславъ былъ душею предпріятія и по ревности своей, и по политическому значенію своему. Котелъ, Князь Панноніи Савской (Славоніи, Хорваціи, Нітиріи), вполить зависълъ отъ милостей Ростислава; Святополиъ, въ то время Князь удъльный въ Моравіи, былъ племянникъ Ростислава. Ростиславъ, по словамъ Христана, institutor et rector totius Christianitatis. О монетъ Ростислава въ Москвитянивъ за 1841 г. ч. 4-я, № 8-й.
- •) Пан. живнь Кирилла, Италіян. Легенда. Несторъ говорить не какъ историкъ, когда пишетъ, что Царь повелълъ послать за братьями въ Солунь въ отпу ихъ. Его соблазнила ераза: «призва». И Добровскій спрашивалъ: откуда призваль? Гдъ были братья? Пб Пан. житіямъ отецъ давно умеръ, а братья въ это время жили, Константинъ—при церкви Св. Апостоловъ, а Меседій—въ монастыръ Помівронъ, въ званіи Настоятеля. Въ Четън-Минен сказано, что Кириллъ въ Константинополъ посвященъ былъ въ епископа. Но ни Пан. житія, ни біограсъ Климента, ни Италіянская Легенда не говорять объ этомъ. Только Моравская Легенда какъ будто намекаетъ на епископскій санъ Кирилла: она говоритъ, что Кирилъ въ Римъ: Ерівсорації гепцеіаль Авітим інфціт мопаснаюм. Иначе же въ Остромировомъ и Ассемановомъ Евангеліяхъ XI в. сказано: Св. Отда нашего Курила Филососов».

сонскаго архіонископа отыскать мощи св. Климента, опископа римскаго: такъ говорится почти во всёхъ извъстіяхъ о жизни св. Кирилла. Въ сказаніи очевидна
обрътеніе мощей (Ркп. Мин. Генвар. въ Библ. М. Дух. Акад.) сказано, что это
обрътеніе случилось 30-го Ген.; 6369—861 г. Въ Остромировомъ и Ассемановомъ
Евангеліяхъ XI в. обрътеніе мощей Св. Климента поставлено подъ 30-е Генваря
(Корітат Незусніця р. 41). По Паннонскому житію Еврилла видно, что онъ не мало времени провелъ въ Херсонъ, учился здёсь еврейскому и самаританскому языкамъ; по Италіянской Легендъ, онъ «пробылъ нъснолько времени чтобы изучить
языкъ того народа (Хазаръ)». Мартинъ сульденскій (Chronicon in Eccardi corpore
hist. Т. 1.) относить проповъдь Константина Хазарамъ въ 856 году.

произвесть перемвну въ болгарскомъ царв, Борисв, такъ что тотъ не только самъ принялъ крещене, но и рвшился бороться съ языческимъ упорствомъ своего народа 10). Въ Моравіи Кириллъ и Месодій съ усердіемъ апостольскимъ совершили двло, для котораго были призваны,— обучали двтей, устрояли богослуженіе, то и другое на славянскомъ языкв. Имъ надлежало бороться и съ остатками язычества, и съ неввжествомъ латинскаго Христіанства 11). Одушевляемые ревностію,

Въ Прологъ 13 в. въ самомъ чтенів "Месодіє, Архіспископь вышнюю Мораву, братъ сущь преподобнаго Кирила Филососса". Напротивъ въ Прологахъ 15 в. нашли и мъсто каседръ Кириловой—какой-то Какаснъ. Г-нъ *Шесыресъ* пишетъ, что первыя слова, переведенныя на Славян. язынъ, были слова единственнаго Богослова: Искоми бъ Слосо, и Слосо бъ отъ Бога, и Богъ бъ Слосо. На это кто-то сдълалъ нъсколько возгласовъ, довольно нескромныхъ. Но а) Г-нъ Шевыревъ повторилъ слова Пан. біограса Кирилова; б) Кто понимастъ дъло, что разумъстъ Христіанство, тотъ знастъ, что переводъ начатъ съ "Избора" Евангельскихъ Чтеній, а въ такомъ случат не могли не начать съ словъ: Искоми бъ Слосо.

10) Біографъ Климента, Легенда о Людинлъ, Діоклеецъ, Моравская Легенда приписываютъ обращение Бориса Менодію, брату св. Константина. Имп. Константивъ и Кедринъ приписываютъ это Греческому иноку Месодію и, не называя его братомъ Константина, приблежаютъ дело Менодія въ Болгарів въ 861 году. По Греч. писателянъ видно и то, что Месодій, обратившій Бориса, не долго оставался въ Болгаріи и вижето него присланы были другіе; да и дело Моравскихъ проповъдниковъ требовало отъ проповъдниковъ скораго прибытія въ Моравію. Несторъ говоритъ: «пересе предожены быша инигы Моравъ, яже есть гранота въ Руси и въ Болгаръхъ Дунайскихъ», Это такъ и было. Переводъ назначался и совершенъ былъ для Моравлянъ. Г-нъ Шевыревъ пишетъ: «Извъстіе о томъ, что Болгарскіе Словене пользованись Словенскимъ Богослужениемъ прежде, чамъ Моравские, принадлежитъ Греч. біографін Болгар. Архісписк. Климента». Натъ, такое извъстіе не принадлежитъ біографія Климента. Здёсь сказано только, что прежде прибытія въ Моравію Мефодій "сдвлалъ ученикомъ своимъ Болгарскаго владътеля, Бориса». О переводъ же Св. Писанія на Славянскій языкъ сказано, что оно совершено тогда, какъ обратился къ Христіанству народъ Болгарскій, а это обращеніе произощло, какъ говорить самъ біографъ, въ 865 г. Вотъ славянское дополненіе къ Греческ. извъстіямъ о крещеніи Болгарія! Въ Прологъ XIII в. (ркп. Сергіевской Лавры No. 3), подъ 27 Ноября читаемъ следующий разсказъ: "Азъ есмь отъ языка новопросвещеннаго Болгарскаго, его же Богъ просвъти Св. крещениемъ въ сія явта избранникомъ своимъ Борисомъ его же нарекоша въ Св. крещенік Михаила, иже силою Христовою и знаменіемъ престнымъ побъде цэпяный, непокорнвый родъ Болгарскы.... приведъ Св. Осифа Архіопископа, янымъ учитоля и наказателя и създа церкви и монастыри и мостави Епископы, попы, игумены, да учать. И еще ему живу сущю въ чернечьства и въ него масто сущю Воладимеру, сыну его первому, бысть благословенье Божье и Миханлово на Семесню и прия столь, съгнавъ брата". Чудо ВМ. Георгія, совершившееся съ симъ Болгариномъ, относится по времени войны Болгаръ съ Уграми, въ 904 г.

11) Италіян. Легенда: "Ceperunt itaque id, ad quod venerunt peragendum, studiose instituere et parvules eorum litteras edocere, officia ecclesiastica instituere et ad correptionem diversorum errorum, quos in populo illo repererunt, falcem eloquiorum suorum inducere". Тоже говорить Пан. житів Кирилла. Здъсь сказано,

они переходили изъ области одного Князя въ другому съ проповъдію о истинъ на понятномъ для всъхъ язывъ. Четыре года съ половином (съ 862 по 867 г.) Кириллъ и Мееодій исполняли Апостольское распоряженіе Восточнаго Патріарха во славу имени Христова 12). «И ради быша Словене слышаще величья Божья своимъ языкомъ 13)". Но слишкомъ не рады были тому питомцы Рима, нъмецкіе епископы. Они осыпали бранью Славянскихъ проповъдниковъ за Славянское богослуженіе и за ученіе, несогласное съ ихъ невъжествомъ. Папъ, каковъ быль Николай, не могло нравиться, что проповъдники чистой Въры, покоряя сердца Христу, не имъютъ въ виду Папы. Несчастная война Ростислава съ Германцами 14) и низложеніе Фотія открыли Николаю давно желанный просторъ потребовать Греческихъ проповъдниковъ въ Римъ. На дорогъ, въ Венеціи, просвътители Славянъ должны были опять выдержать жестокій споръ о правотъ дъла 15). Однако П. Адріанъ (съ

что латинскіе учители учили народъ, будто всё пресмыкающіяся—произведеніе діввола, не запрещали не многоженства, не языческихъ жертвъ. Самъ Князь Котелъ былъ еще «поганескъ» язычникъ. По Пан. житію Месодія, Месодій и послі брата долженъ былъ бороться съ Надвислянскийъ Князенъ, упорно державшимся язычества, и Святополкъ воевалъ съ погаными, съ язычниками. По Моравской Легендъ Кирилъ окрестилъ Моравскаго Князя.

<sup>12)</sup> Хиландарское жизнеописаніе о Котель: «Честь ему (Кириллу) сътворивъ и возлюбль книги Славянскія». "Въ Пан. жизни Кирилла сказано еще, что Котель самъ сталъ учиться Славян. письменамъ и отдалъ Кирилла 50 учениковъ". Италіянская Легенда: "Manserunt ergo in Moravia per annos quatuor et dimidium". По Пан. житію Кирилла проповъдники пробыли собственно въ Моравія 40 Мъсяцевъ, или какъ сказано въ житіи Месодія, три года, и потомъ отправились въ Павнонію къ Ки. Котелу. И такъ 4½ г. проведены вообще у Мораво-Паннонскихъ Славянъ.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Несторъ д. 17.

<sup>14)</sup> Исторія Первобытной Церкви у Славянъ, стр. 48.

<sup>15)</sup> Легенда о Людьмиль, Моравская Легенда о Св. Кирилль, —у Погодива стр. 53, 15, 16. Добровскій, а вслідсь за нимъ Неандеръ и Гизелеръ, говорять что Легенды перенесли обстоятельство, бывшее при П. Іоанив, въ правленіе Николал. Но а) такое инвије надлежало чвиъ небудь подтвердеть; б) П. Іоаниъ въ 879 г. писаль къ Тувентару (Жупану) Моравскому: «Audivimus Methodius vester Archiepiscopus, ad antecessore nostro, Adriano scilicet Papa, ordinatus vobisque dilectus, aliter doceat quam eorum sede Apostolica se credere verbis et litteris professus est». У Добров. стр. 70. А у Адріана Месодій быль вийств съ Кирилломъ; а) По Пан. житію Кирилла "Римскій Папежъ посла по него"; по Пан. житію Мессдія — «посла по ня». Правда они не говорять, какъ говорить Моравская Легевда, что «Апостолы и прочіе правители Церкви порицали Св. Кирилла». Но и въ Пав. житін Месодія пропов'ядники выдерживають споръ въ Рим'я въ защиту Славян. 60гослуженія. Адріанъ въ писькъ прямо пишеть о порицателяхъ Слав. службы; г) Исповъдание Св. Климента содержаниемъ своимъ ясно показываетъ, что оно представлено было по случаю какихъ-то жалобъ, а у Нъмецкаго духовенства одна была жалоба-жалоба на Слав. службу и на исповъданіе Св. Духа (си. пр. 20, 18); д) даже Италіянская Легенда, которую Добровскій считаль за единственный источникь для

4 Дек. 867 г.), преемникъ Николая († 31 Ноябр. 867), опасансь потерять все вліяніе на Моравію и Паннонію, какъ потеряно оно было прежде 16), а вивств ласкансь надеждами на Болгарію, принуждень быль остаться довольнымъ просвіщенными братьями, и тімь боліве, что властолюбіе его со стороны Греціи было успокосно въ Царьградів, а благочестивые братья, по благоговінію къ місту подвиговъ апостольскихъ и по положенію своему въ Моравіи, явясь съ священнымъ даромъ, съ мощами св. Климента, показались для папы покорными папів. Адріанъ счель за нужное оправдать Славянскую службу даже особымъ посланість 17).

Св. Кириллъ скончался въ Римъ, принявъ схиму 18). Исполняя завъщаніе брата, Менодій возвратился къ славянамъ. Но нъмцы взволновали славянъ междоусобіями (869—701) и погубили Ростислава. Менодій, уклоняясь отъ политическихъ бурь (въ 870 г.), прибылъ съ учениками въ Паннонію и Князь благосклонно принялъ его въ Мосбургъ (Салаварскомъ замкъ) \*). Котелъ просилъ Папу посвятить Менодія въ архіепископа паннонскаго, и желаніе его было исполнено. Но нъмецкое духовенство (въ 872 г.) еще болъе раздражилось тъмъ; оно стало преслъдовать Менодія со всъмъ ожесточеніемъ. Оно возстановило противъ

первой части Моравской Легенды, но безъ основанія (см. пр. 8, 9), говорить о Николай: «mandavit et invitavit ad se venire». Да и могь ли такой Папа, каковъ Николай, иначе поступать, чтить говорить двт Леденды? е) Объ оправданія Слав. службы ІІ. Адріаномъ говорить и Несторъ по Лавр. и Кенигеб. списк.

16) О борьбѣ Папы и его духовенства съ Германскииъ Императоромъ и дужовенствомъ за Моравію и Паннонію см. Мацѣевскаго, стр. 38—49.

17) Панн. жизни Кирилла и Месодія; біограсія Климента, Несторъ, Прологъ о Месодія. Что П. Адріанъ въ дълъ о Славянскихъ проповъдникахъ всего болье занять былъ тревогами, какъ бы не потерять ему изъ своихъ рукъ Моравію и Панновію и забрать въ руки Болгарію, это онъ самъ высказываетъ въ своемъ посланіи къ Славянскимъ Князьямъ. Онъ пишетъ что будто князья "просили себъ учителя у Римскаго Святительскаго стола, прежде чвиъ просили у благочестиваго Ц. Миханла", и что будто Кириллъ и Месодій посланы были изъ Царяграда только по тому, что «мы не доспъхомъ (послать); радуется», что Кириллъ и Месодій обратились не въ Константинополь, а въ Римъ, и не опустиль сказать, "страны ваши—достояше Апостольскаго стола». Письмо Папы въ паннонскомъ житіи Месодія.

18) Хидандарское житіе говорить, что Св. Кирилль скончался въ Рим'в въ 868 г. Февр. 14 го дня, им'вя отъ роду 42 года. Но годъ върше поназань въ Паннонскомъ шитіи—869. Посл'в 14-го Дек. одна бол'внь Кирилла предолжалесь 50 дней,
о чемъ говорить Легенда и Пан. житіе. По этому 14-е Февр. 868 г. не могло быть
днемъ кончины Кирилловой. А въ древнихъ памятникахъ Латинскихъ и Греч., въ
Остромировомъ Евангеліи, въ Ассемановомъ Евангеліи XI в., въ Прологахъ (Добровскій 54, 57, 58. Калайд. 90. Корітаг—Незусніця р. 41), память Св. Кирилла
полагается 14 Февраля.

\*) Имя Месодія поставлено въ числѣ Священниковъ Салаварскаго Аббатства въ лѣтописи сего Аббатства, и именно послѣ Римбальда, упоминасмаго въ жалобѣ Нѣмна. Си. объ втомъ, какъ и о мѣстѣ Мосбурга, Колара (Москвит. 1844. N. 3). истор. ученів объ отц. церкви. т. пп. 18 него германскаго императора и моравскаго Князя, Святополка; дело доведено до того, что Месодій отправленъ быль въ заточеніе, где пробыль целне два года съ половиною. Папа Іоаннъ VIII возвратиль (874 г.) Месодію власть его, писаль въ его защиту къ Людовику и Карломану, а своевольнымъ епископамъ объявилъ запрещеніе совершать службу 19).

Наконець, и Моравскіе Славяне увидели, что немецкіе еписили мало думають о власти истины Христовой, а ищуть власти только для себя надъ ними, подавляя между ними Славянское богослужение. Они прогнали ихъ отъ себя и просили Папу прислать имъ архіепискова Мееодія. И Мееодій объявленъ Архіепископомъ Моравскаго Государства. "Съ того времени, - говоритъ очевидецъ, -- учение божественное битю стало распространяться, язычество и суевърія исчезали", самое подарство Святополка росло и цвъло <sup>20</sup>). Но въмцамъ не было дъла и до усивховъ въры, ни до успъховъ государства. Они никакъ не мл простить Менодію потерю власти и доходовъ своихъ. Они бросились в Римъ и тамъ донесли, что Мессодій, отступнивъ отъ візры, не исповідуеть происхожденія Духа Св. и отъ Сына, не пропов'ядуеть не только вселенской власти папы, но даже зависимости своей отъ папы и ногомуто распространяетъ Славянскую службу. П. Іоаннъ не могъ бить встревоженъ доносомъ о несогласіи Менодія съ нівицами въ догмать о Съ Духъ, потому что самъ исповъдаль сей догмать согласно съ П. Фотіев и св. Месодіемъ. Но онъ, какъ Папа, сильно встревоженъ быль опасніями за власть свою надъ Моравіею: въ 878 г., вопреви прежий своей воль, онъ запретилъ Славянскую службу, а въ следующемъгод. повторивъ запрещеніе, вызвалъ Месодія въ Римъ. Нѣмпи торжествомли; они явились въ Моравію и объявили, что Месодій лишенъ власті и Моравія передана имъ 21). Но П. Іоаннъ не былъ П. Николаемь. Защитникъ П. Фотія нашель (въ 880 г.) на Римскомъ Соборв, что св. Месодій во всемъ православенъ. Месодій возвратился въ Моравів,

<sup>19)</sup> Пан. жизн. Месодія, Намець: de conversione Boioarium et Carantanorum y Добровск. стр. 65, 68. Mährische Legende S. 57. О политическихъ переводать си Мацаевскаго, стр. 51—53. Письма Папы у Добровскаго, стр. 68, 69. Къ Карловичу: "reddito et restitutio nobis Pannoniensium Episcopatu liceat praedicto fram nostro Methodio, qui illic a sede Apostolica ordinatus est, secundum priscam consvetudinem libere, quae sunt Episcopi, gerere."

<sup>20)</sup> Пан. жизнь Месодія.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Пани, жизнь Месодія. Папа писаль въ Месодію въ 879 г. «симъ письмов» нашего Апостольства требуемъ, чтобы ты оставиль все, постарался нынъ же прабыть въ намъ» (Мапзі Т. XVII). Въ 880 г. Папа писаль въ Святополку: "Мы спрашивали предъ братьями нашими: такъ ли принимаетъ онъ (Месодій) символь православной въры и такъ ли постъ его во время Литургіи, какъ Св. Римская Церновь и какъ обнародовано и передано шестью вселенскими Соборами." И далее говоритъ: «Мы нашим его православнымъ во всемъ церковномъ ученіи.» Эти слов

уполномоченный папою надъ всею Моравскою Церковію <sup>22</sup>). Затімъ німецвая наобрітательность выдумала слухъ, будто Патріархъ и Импе-

ясно понавывають, что Іоаннъ согласенъ быль съ св. Месодісиъ относительно сего догмата. Тоже говорить о предметь доноса Паннон. біографъ Месодія, который пишеть, что Месодія преследовали страдавшіє Иопаторскою ересью, т. с. ученісиъ о происхождения Св. Духа отъ Сына и Отца (ато 'Гюб хай Патрос). Тоже поназывають жалоба Намца Рихбальда, біографія Климента и Прологь 13 в. (прим. 22). Изъ сочинения II. Фотия несометено знаемъ, что П. Іоаннъ на соборъ 879 г. «не иначе, накъ Православная Церковь и его предшественники, Первосвященники, принимая символь вары, и мыслями и священными руками благочестивыхъ Легатовъ (Павла, Евгенія и Петра), подписаль и запечатлівль его» (Рип. «Книга о Св. Дужі въ Еписк. Бедъ, выписка у Майо Coll. vet. auct. Т. S. Praef. p. 23-28). Если же самъ Паца согласенъ былъ въ догмата о Св. Духа съ Месодісмъ и Фотісмъ, то безъ сомивнія, не этоть пункть заставиль его противорачить себа самому о Слав. службъ и вызвать Месодія въ Рамъ. Причина-бользьь, отъ которой не свободенъ быль и Іоаннь. Hana въ письмъ ad Tuventarum или, по другому списку, Zvenpanum de Moravna, т. е., въ жупану Моравны, города, дежавшаго на враю Паннонів, слишкоить ясно выражаль свое опасеніе, что Жупань съ принятіемъ Греческихъ обрядовъ, оставить Папу. Epist. 194. Потому-то, когда Менодій лично объяснился съ Іоанномъ, Намцы стали тревожить Менодія слухомъ, будто на него въ гизва Константеноподь. П. Іоаннъ не прочь быль отъ той системы, чтобы единствомъ датинскаго обряда держать умы въ рабской покорности Папъ. И онъ и Адріанъ твердо держались, что следуеть виешивать Латынь въ Славянскую службу. Но гораздо далве шли нвицы; оне съ открытою наглостію домогались власти надъ Сдавянами латынскою службою. Тогда какъ допускали они намецкую проповадь для намцевъ и кое-что изъ Библін переводили на намецкій языкъ, для Славянъ они упорно требовали латинской службы, хотя и сами плохо понимали ее.

<sup>22</sup>) Пан. жизнь Мееодія; П. Іоаннъ Ер. 247 ad Sventopulcum an. 880 (пр. 20). Здёсь Папа пишеть: "Мы также посвятили даже Пресвитера, по имени Вихинга, нотораго ты присладъ, какъ избранцаго въ Епископа Нитрской церкви; ны поведъваемъ, чтобы онъ повинованся во всемъ своему Архіепископу, какъ требують св. каноны." Этотъ коварный измець едва возвратился изъ Рима, какъ сталь дайствовать во вредъ св. Месодію, ссылаясь на тайное порученіе Напы. Папа писаль 881 г. нъ Месодію: "ни явно, ни тайно не поручали мы сму дълать что нибудь другос, чъмъ что опредъили мы дълать тебъ. Еріst. 268. Трудами Месодія приготовлена - была каседра для коварнаго нёмца, такъ какъ близъ Нятры до того времени было много язычниковъ. Теотмиръ Зальцбургскій писаль въ 900 г. "Wichingum consecravit in quandam neophytam gentem, quam ipse dux (Святополять) domuit bello et ex paganis christianos esse patravit." О трудахъ Месодія для просвъщенія язычниковъ говорить біографъ его. Посят убъжденій Св. Месодій пославъ сказать Надвислянскому Князю: «добро ти ся бы крестити, сыну, волею своею на своей земли, да не пленевъ, нудми крещевъ будеше на чужей земли, и помянеши мя. Еже и бысть, прибавляетъ Пан. біографъ. Добровскій (стр. 78) считаетъ извізстіе Легендъ Людьмилы о семи Викаріямъ Месодієвымъ за следствіе «невежественнаго смешенія временъ». Едва ин такъ! Кромъ Вихинга. Папа объщаетъ посвятить еще Епископа и упоминаеть о Епископахъ, подчиненныхъ Мессодію (Ер. 190. 247). По біографія Климента той уброо хорофайог, учители пресвитеровъ Гораздъ, Климентъ, Наумъ, Лаврентій, Ангеляръ (пр. 25). На Константинопольскомъ Собора 879 г. быль Агаоонъ, Архіенисконъ Моравскій (Моравов). Поле, на которомъ трудился Св. Месодій, было слишкомъ общирно: на немъ нына до 20 Бискуповъ.

Digitized by Google

раторъ Константинополя въ гитввъ на Мессодія за его сближеніе съ папор. Когда же и этотъ слукъ обазался ложью: они обратились опять къ Святополку, чтобы вооружить его противъ Мессодія. Удивительная стойкость въ желаніяхъ, открыто безчестныхъ! Святополкъ не упъль поворять страстей своихъ, котя и распространилъ власть свою на состаднихъ Князей. Онъ не окотно слушалъ Апостольскія обличенія Мессодія слабостянъ его; а Нъмцы всегда льстили слабостянъ его; теперь же стали льстить еще болте. Отселть Святополкъ сталь явно оказывать нерасположеніе къ Мессодію и благосклонность къ льстецанъ-Нъмцанъ, не неключая и ихъ заблужденій. Такъ до самаго гроба Мессодій териты скорби за Апостольскіе труды свои 23).

При всемъ противодъйствіи нѣмецкой жадности къ корысти и власти, при всемъ противодъйствіи невѣжества Пилатиноюз, всѣ Славянскія племена, начиная съ Хорваціи и Далмаціи до границъ Польши слушали Славянскую службу Меоодія. Тѣ изъ нихъ, которые до того времени не были крещены, какъ напр.. Чехія съ ея Кыявемъ Боривоемъ, приняли св. крещеніе по распоряженію Св. Меоодія; само Моравское государство, широко раздвинутое Святополкомъ, включало въ предѣлахъ своихъ нѣсколько Славянскихъ племенъ; а съ распространеніемъ государства Меоодій распространялъ и св. вѣру 24). Къ сожальнію, въ чемъ не успѣли нѣмцы при жизни Меоодія, блаженно по-

<sup>23)</sup> Біограсъ Климента: «Франки (въ другомъ мѣстѣ № сретζог, Нѣмцы) коварными происками своими сдѣлали Святополка послѣдователемъ своого ученія: развращенный ими, все позволявшими ему, Святополкъ не обращалъ вниманія на слова Месодієвы, и поступалъ съ ними, какъ врагъ. Здѣсь же прямо говорится, что Нѣмцы внушали Святополку свое ученіе объ исхожденіи Духа Св. и отъ Сына. Съ этимъ извѣстіемъ о положеніи Святополка вполнѣ согласны извѣстія Легендъ и Прологъ 13 в.

<sup>24)</sup> Кто бы могъ подумать, чтобы въ XIX в. можно до того увлекаться преданностію къ Риму и Латыни, чтобы писать о Славянской службе: «въ нынешней Моравіи, Чехіи и Польше она никогда не была въ силе (viguisse)?» А это пишеть ученый Копитаръ и утверждаетъ, что Славянская служба существовала только въ Панноніи и при томъ слишкомъ недолго, именно съ 870 г. до 895 г. (Kopitar Hesychius glossographus p. 54, 49—57). Что же после того вначитъ свидетельства современниковъ Месодісвыхъ? Или же точно также можно быть и ныне Пилатинкомъ, какъ при Месодіс? Мы не хотимъ утверждать, что Мацесской во всемъ правъ: Копитаръ правъ въ частныхъ вамечаніяхъ о Мацесскомъ (Hesychius p. 56—58). Но Копитаръ зашелъ слишкомъ далеко, такъ что становится смешнымъ (р. 38—54).

Относительно Далмаціи Діоклесць: «missam eis (Месодій) ordinans more Graecorum». Швадн. 3, 480. Ел Епископы, Езерскій и Драговицкій, присутствоваля въ 877 и 879 на Соборахъ въ пользу П. Фотіл. Въ то же время Князья ел, Здеславъ и Бронимиръ, отказывались отъ власти Папы. Mährische Legende S. 59, 60.

О Чехін Ковма у Добровскаго 80, у Менкена: Script. rer. German. T. І. р. 1967. Востокова Опис. Муз. 778. Чешская Легенда 10 в. о Св. Вячеслава: «въда в (Вячеслава) баба своя Людмада (прещенная священниками Месодія, годорить Ковма)

чившаго 6-го Апрёля, 885 года <sup>25</sup>), по смерти его они выгнали учениковъ Месодія въ Болгарію <sup>26</sup>). Сѣмена разумнаго благочестія и православія, щедро посѣянныя Кирилломъ и Месодіємъ въ обширныхъ югозападныхъ поселеніяхъ Славянскихъ, послѣ нихъ постепенно глохди подъ
варварствомъ латинскаго невѣжества. Только Болгарін, подъ мирнымъ
кровомъ Восточнаго Патріарха, досталась счастливая доля процвѣтать
образованностію и благочестіємъ, чтобы передать Россіи плоды трудовъ
просвѣтителей Славянскихъ <sup>27</sup>).

научити инигамъ Словенскимъ по слъду попову» (Журн. Мин. Нар. Просв. 1839). Въ 967 г. Папа, учреждая Латинскую каседру въ Прагъ (Чешской), постановилъ, чтобы божественная служба была отправляема «не по обрядамъ Болгарскаго или Русскаго народа, или Славянскаго языка, но по уставамъ Римской, церкви» (Козма). Добровскій полагаетъ крещеніе Воривоя между 870 и 880 г.

О Польемю, гдв Кн. Мечиславъ обращенъ былъ Чешско-Моравскими учениками Месодія, Дитмаръ Chronicon lib. 4. 359. (Scrip. rer. Brunsv. T. 1), Мартынъ Галлъ Chronicon lib. 1. с. 5 (ed. Bandtke, Varsav. 1824). Но еще при Зимовитъ, дъдъ Мечислава, были Христіане въ Польшъ. По біографу Месодій увъщевалъ Надвислянскаго Князя принять христіанство и тотъ принялъ (пр. 21). См. о Польской церкви въ Журн. Мин. Просв. 1842. Friese Kirchengesch. Polens. Bresiau 1786. Впрочемъ, въ Польшъ ок. 1010 г. взяли власть Латынская служба (Дитмаръ lib. 6. Т. 1. р. 397).

25) Вст сометина о времени кончины Св. Месодія разрашаєть Паннов, житіє Свят. Месодій въ вербное воспресенье въ послідній разъ, уже больной, бестадоваль съ наствою и тогда же сказаль: "поберегите меня, дати, до третьиго дия." И утромъ третьиго дия, 6 Апраля 885 г., скончался. Такъ говорить біогрась. Пасха 885 г. была 11 Апраля, вербное воспресенье 4 Апраля. Слад., третій день посла 4 Апр. быль 6 Апр. 885 г. Біогрась Климента говорить о 24 годахъ архісивсконства Месодієва; это обмолька явыка; надлежало сказать, что Месодій трудился у Славянъ всего 24 года. Райградскій настоятель въ 1062 г. доносиль, что Месодій 2 Іюня, 884 г. освящаль Берненскую церковь (Kopitar, Glagolita \$ 36). Въ Остроивровомъ и Ассемановомъ Евангеліяхъ XI в. память Св. Месодій 6 Апраля; тоже въ Прологь 13 и Апостоль 14 в. Но въ повдинхъ 11 Мая.

<sup>26</sup>) Біографъ Климента: «занимавшихъ церновныя должности было до 200, вътомъ числъ учители Гораздъ, природный Моравъ, искусный въ обоихъ языкахъ, Славянскомъ и Греческомъ, красноръчивый Климентъ, Лаврентій, Наумъ и Ангеляръ.» Папа пишетъ: «Пресвитерамъ, діаконамъ, другимъ клиривамъ, какого бы чина ни были, Славянамъ ли, или другаго какого племени, находящимся въ той области, повелъваемъ быть въ подчиненіи и повиновеніи во всемъ помянутому Собрату нашему, Архіепископу вашему.» Ер. 247, ad Sventopulcum an. 880, сл. Ер. 190, 194.

<sup>27</sup>) Въ Далиація Соборъ 925 г. запрещалъ Славнискую службу. Соборъ 1059 г. положилъ: "впередъ никто не смёй совершать танвъ на Славян языкъ, а только на Датинскомъ и Греческомъ; никто изъ людей того языка (Славянскаго) не должевъ быть возводимъ на священныя степени." Въ оправданіе сего говорили, что "Готскія буквы изобрътевы нъкіниъ еретикомъ Месодіємъ, который много писалъ на томъ же Славянскомъ языкъ (in eadem Slavonica) противъ правила насолической въры." Славян. Священники, для которыхъ храмы были затворены, принесли жалобу И. Александру. Тотъ отвъчалъ: «ради Аріанъ, изобрътателей сей письменности, никакъ не могу позволить службу на ихъ языкъ» (Thomae archid. Spalat. † 268 hist.

#### § 290. б) Письменные труды.

Желая говорить о письменныхъ трудахъ славянскихъ просвётителей, не будемъ говорить о дёлё извёстномъ, объ изобрётеніи св. Кирилломъ азбуки славянской <sup>28</sup>); замётимъ только, что трудъ сей, важный самъ по себё, получаетъ особенную важность въ связи его съ дёломъ
въры; въ семъ послёднемъ видё своемъ онъ есть плодъ той апостольской мудрости, какою отличались и отличаются распоряженія Церкви Восточной;
это есть первый шагъ къ великому дёлу проповёдниковъ, но который
уже доказываетъ, какого духа проповёдники. Послёдуемъ же далее
за дёйствіемъ праведниковъ, разсмотримъ, какія книги переведены были
на языкъ славянскій. Не оставили ли они какого нибудь собственнаго
сочиненія своего, которое бы точнымъ образомъ выражало духъ ихъ?

Собственнымъ сочиненіямъ св. Кирилла было исповпданіе выры, предположенное имъ отъ своего лица и отъ лица брата. Исповъданіе заключаетъ въ себъ три части и заключеніе. Въ первой части излагается исповъданіе догмата о св. Троицъ; во второй пространно исповъданіе воплощенія Сына Вожія; въ третьей довольно кратко о почитанія

Salonit. Episc). Съ чего взяли называть Месодія и Далматскихъ Славянъ Аріанами? Съ того ме, съ чего еще въ 9 в. называли Славянскихъ просвътителей Аріанами, т. е. за догмать о происхожденів Св. Духв. Впрочемъ, въ Митрополін Діомлейской, по близости ен въ Греческой Церкви, Пашисты долго не могли преодольть Славянъ. Тотъ же П. Александръ (Epist. 4 ad Petrum Dalmatiae et Slavoniae Archiep.) въ 1062 г. писалъ: «пекись о монастыряхъ какъ Латинянъ, такъ и Грековъ или Славянъ: ты знаещь, что это одна Церковь.»

Морасское Королевство съ 904 г. раздълено между Уграми и Чехами. Первые до 982 г. явычники, потомъ Паписты. Въ Салаварскій Паннонскій храмъ Кор. Стесанъ Войкъ, въ 1019 г., ввелъ «Латинскаго Аббата.» Впрочемъ, Славянщина долго еще господствовала и при Уграхъ. См. Путешествіе Колара, въ Москвитянинъ, 1844 № 3. Не смотря на буллу Іоанна XIII-го (прим. 26) Чехін Пр. Прокопій, ок. 1035 г., основалъ Славянскій Сазавскій монастырь; въ 1052 г. усибли оклеветать предъ Княземъ Спитигнъвомъ, будто Славянская письменность "вводить ересь," к потому ввели Латинскихъ монаховъ. Кор. Вратиславъ, 1063 г., искалъ свободы Славян. богослуженію. Гордый Грегорій VII, въ 1080 г. писалъ: "Ваше Высочество просиле, чтобы совершалась у васъ служба на Славян. языкъ; мы никакъ не можемъ было того, чего безравсудно ищете." Мапзі Т. 20 р. 296. Въ 1092 г. Славян. монахи и служба были выгнаны изъ Сасавы. Впрочемъ, Славян. служба и посліт того находила по мъстамъ убъжнще. Созмає chron. lib. I. in Mencenii Script. rer. German. Т. 3. р. 1382; подробите Мацфевскій.

<sup>18)</sup> П. Іоаниъ, современнять Фотія и Месодія, въ письмъ 880 г., навываетъ Константина изобрътателемъ письменности Славянской: «litteras Slavonicas a Constantino quodam philosopho repertas, quibus Deo laudes debite resonent, jure laudamus.» Epist. 247 ad Suentopulcum comitem. При семъ, если надобно читать у Папы а Constantino quodam, то это не удивительно въ устахъ Папы, не свободняго отъ немощей Папы. Другія свидътельства у Добров. стр. 27—36. Чит. Г. Шевырева.

св. иконъ. "Върую во единато Вога Отца Вседержителя, всъмъ невидимымъ и видимымъ Творца и Господа, безначальна, невидима, неодержима (необъятнаго), неизмънна, безконечна, и въ Единаго Господа Іисуса Христа, Сына единородна, безначально, и безвременно, и прежде всехъ въкъ отъ Отча существа въссіавша (возсіявшаго), и въ Единъ Духъ Святый, исходящъ отъ Бога Отца Единаго, и съ отцемъ и Сыномъ благослови-мый же и славимый." Излагая за тъмъ исповъдание догмата о различи и взаимномъ отношении божественныхъ лицъ, говоритъ: "Отцу свойственно не рождение и быть виною сущимъ отъ Него, Сыну свойственно рожденіе, а Духу-исхожденіе. И какъ только отъ Отца возсіяло рождаемое и исходящее, подобно свъту произошло отъ свъта то и другое: то единъ свътъ надъ всъмъ міромъ трилунный, трисолнечный. Объясная ва тъмъ, что ни троичностію лицъ не уничтожается единство Божества, ни единствомъ троичность, св. Кириллъ, наконецъ, присовокупляетъ: "да аріанское неистовство учашю (утишу), отъ него же и въ нему же ми нынъшняя брань. Такимъ образомъ исповъдание догмата о св. Тронцв заключаеть въ себв всв части сего догмата въ ихъ ясномъ, точномъ и опредъленномъ видъ. Виъстъ съ тъмъ въ исповъдани св. Карилла встрвчаемъ то чего не видно въ предшествовавшихъ ему исповъданіяхъ Восточныхъ; св. Кириллъ говоритъ, что "Духъ Св. происходить отъ Отца единаго". Это исповъдание всего върнъе показываеть, что просвътители Славянъ слъдуютъ духу православной Восточной Церкви, имъвшей нужду въ сіе самое время вразумлять Западъ въ произвольномъ внесеніи слова Filioque въ ученіе о личномъ свойствъ Духа Св. Оно же доводить до той имсли, что просветители Славянь имели нужду по обстоятельствамъ своего личнаго служения, сдёлать особенное замъчаніе о происхожденіи Духа Святаго. Увъренность въ семъ послъднемъ вполнъ подтверждается послъдующими словами исповъданія объ Аріанствъ: отъ него же и къ нему же ии нынъшняя брань." Мы уже ви-дъли, что Св. просвътители Славянскіе должны были предъ II. Адріаномъ устно и письменно (verbis et litteris) оправдываться въ своемъ провославіи и что объясненія противъ нихъ относились къ догмату о Св. Духъ. Въ исповъдани Св. Кириллъ говоритъ, что брань его отъ Аріанства и съ Аріанствомъ. Но на деле въ виду те же Немцы. Мы уже видели, какъ много борьбы въ жизни своей испытали Славянскіе пропов'ядники съ Иопаторскою ересью Нівицевъ. Пропов'ядники нъмецкой власти думали мыслію объ исхожденіи Духа Св. и отъ Сына возвысить достоинство Сына Божія и обвиняли противниковъ своихъ въ аріанствъ. Извъстно, что Толедскій Соборъ, въ первый разъ (589 г.) внесшій въ символь: Filioque, дійствоваль противь Аріань. При Карль Вел. Алкуинъ писалъ въ Ліонъ: "Верегитесь новыхъ секть Испанской ереси и не прибавляйте новаго къ символу въры", т. е. прямо осуждалъ прибавление Filioque 29). Но вотъ возникъ споръ съ Адоптианами. Елипандъ, архіепископъ толедскій, и Феликсъ, епископъ ургольскій, писали, что Інсусъ Христосъ только по божественной природі есть Сынъ Божій, а по человъчеству Онъ Сынъ по благодати усвоенія (gratia adoptionis). Они отличість православія своего выставляли Испанское Filioque, и называли противниковъ аріанами. Догматисти Каріа плохо понимали Елипанла и не были въ состояніи защитить себя разиншленіемъ здравымъ, такъ какъ оно подъ гнетомъ нев'яжества оставалось безъ движенія. Имъ оставалось механически повторять слова другихъ, и они стали твердить въ книгахъ и въ символъ Испанское Filioque. Алкуннъ задътни за живое Елипандомъ, поспъщилъ написать и вых-EV: de processione Spiritus S. Khhæka Bhillia hab filoxent bloxes for что до того 30)? Самолюбіе Карла, хлопотавшее всю жизнь о готь, какъ би поставить себя въ Христіанской Церкви на ту степев, в которой благочестие поставило Греческихъ Императоровъ никакъ ве депустило до того, чтобы снестись, по сему предмету, съ Греческов Цервовію. Напротивъ Карлъ положилъ утвердить своею властію: Filioque. Онъ писалъ въ Папъ. Благоразумный Леет строго запретиль порт символа и велёлъ вырёзать на доскахъ символъ вёры въ древнемъ его видъ. Но Карлъ слушалъ Папу только тогда, когда Папа помогать властолюбивымъ видамъ его 31); съ того времени духовенство западым

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Concilium Toletanum 3 ap Mans. T. 9. p. 981. Алкуннъ Epist. 75 ad tratres Lugdunenses. Hispanici erroris sectas tota vobis cavete intentione et Symbolo catholicae fidei nova nolite insevere."

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Алкуннъ писалъ тогда Libellum de processione Spiritus S. (Ор. Т. І. еd. Froben). Здась онъ, въ доказательство происхожденія Духа Св. отъ Сына, уканьваль на слова: яко сила отъ Него исхождаще и исипляще вся. Какова экзегетикі По всей въроятности Алкуннъ вызванъ быль на это сочиненіе письмонъ Элипалда. Тотъ такъ надписываль письмо свое: «Почтеннайшему брату, діякону Алкуниу, служителю не-Христову, а ученику гнуснаго Антиеразія Беата, родившемуся въ предлажъ Австрін во время славнаго Принца, новому Арію, противнику ученію Св. Отцовъ Амвросія, Августина, Исидора, Іеронима, —если обратится отъ ваблужденія своего, — спасеніе о Господъ, если же не захочетъ, въчное осужденіс» (Elipandi lib. sd Alcuinum an. 899.)

<sup>34)</sup> Валафридъ Страбонъ: «Apud Gallos post dejectionem Felicis haeretic sub gloriosissimo Carolo Francorum rectore damnati, idem Symbolum latius et crebrius in missarum coepit officiis iterari.» Карлъ писалъ въ П. Льву: Quaestio de Spiritus S. processione est nuper exorta,» и просилъ, чтобы довволено было път Символъ съ прибавленіемъ: Filioque. Папа осудилъ прибавленіе въ Символу. Это было въ 809 г. (См. Аббата Смарагда протоколъ Авхенскаго Собора 809 г. Harduni Concil. Т. 4 f. 970. Ado Viener. Choronic ad an. 809. Aimonii lib. 4 de gestis Francorum. cap. 97). О Папъ Львъ в пишетъ и Анастасій «Ніс vero pro amore et cautelæ orthodoxae fidei fecit in basilica S. Petri scuta argentea duo, scripta utraque Symbolo, unum quidem litteras Graecis, et aliud Latinis.» Подробиве и точнью П. Фотій въ письмъ въ Аквилейскому Архіенискому и въ книгъ о Св. Духт въ Ешеско-пу Бедъ.

положило за правило называть православных славянь именемъ аріянъ. Святый Кириллъ говорить, что самъ онъ ведетъ брань съ аріанствомъ, когда исповъдуетъ единосущіе Сына Божія со Отцетъ, но не опасается утверждать, что отъ аріанства же и брань противъ него; св. Кириллъ правъ и въ послъднемъ. Непризнанные защитники славы Сына Божія, изводя Духа Св. и отъ Сына, тъмъ самымъ скорте низводятъ Сына Вожія, на нъкую низшую степень Божества, а Духа Св. на степень низшую самаго Сына, что возвышаютъ Сына Божія, такъ какъ два начала—два равные Бога невозможны, униженіе же одного предъ другимъ возможно только въ аріанствъ. "Върую въ Единъ Духъ Св., исходящъ отъ Бога Отца единаго, и съ Отцемъ и Сыномъ благословимий же и славимый, "говорилъ Св. Кириллъ.

Во второй части, кратко, изложивъ догматъ о воплощеніи Сына

Божія, св. Кириллъ говоритъ: аще ли же потреба есть и пространиве, како о семъ обяти (пространнъе объясниться о семъ) за взницающою и и стера тъщеглашенія нынъ примишльющу (ради ереси вознивающей и вымышляющей нын'в ніввія пустословія): се абіе речемъ, И с излагаеть пространно догмать о воплощении. Что же это за учители, вымышляюще тщеглашенія нынь, во время св. Кирилла? Все ть же проповъдники Карла, освятившіе для Германскаго нев'яжества: Filioque. Точно также, какъ въ адоптіанахъ видели они несторіанъ и въ защиту отъ нихъ съумвли сдвлать только то, что освятили: Filioque, -- по праву той же мудрости они стали называть и отвергавщихъ: Filioque, несторіанами; — иначе для нихъ каждый сталь и аріаниномъ и несторіаниномъ, кто не раздъляль невъжественной мысли ихъ о возвышении Сына исхожденіемъ Св. Духа и отъ Сына. Сами отцы Франкфуртскаго Собора, осудившіе (въ 799 г.) Елипанда, какъ видно, худо понимали и Елипанда, и догмать о воплощеніи Сына Божія <sup>32</sup>). Еще мен'ю ясности и отчетливости въ мысляхъ можно было видъть въ ученикахъ Собора. И такъ надобно было отстранить пустословіе и вразумить нев'вжество. Св. Кириллъ превосходно излагаетъ догиатъ о воплощени Сына Божія, -- ясно, определенно, отчетливо. "Богъ по естеству, говоритъ онъ, — единородный Сынъ и Слово Бога Отца, рожденный отъ Него прежде въковъ неизреченно и безсъменно, не преставъ быть, чъмъ былъ, Богомъ по естеству, въ последнія времена пріяль естество человеческое и всецело пріобщился нашей плоти и врови, Слово плоть бысть, пріялъ же не простую плоть, но одушевленную душею разумною и мыслящею. Онъ тотъ же единъ Сынъ, и по воплощении, единосущный Богу и Отцу по божеству, и единочадный наит по человъчеству, сохраняеть

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) По настоянію Карла ученіє Елипанда осуждено на Франкеуртскомъ Соборъ въ 794 г. и на Аахенскомъ въ 799 г. Acta Concil. Francof. ap. Mans. T. 13. p. 863 f. Conc. Aquisgran. p. 1085 s.

и въ совокупленіи свойственныя каждому естественныя различія—ненарушимо и непреложно. Ибо Слово, будучи совершеннымъ Богомъ, соединилось съ совершеннымъ человъкомъ—во единомъ тълъ; почему и родившую Его прилично называемъ Вогородицею," и пр.

Въ третьей части исповъданія св. Кириллъ кратко объясняетъ, что онъ чтитъ св. иконы, какъ предалъ "Никейскій святый и великій соборъ", согласно съ ученіемъ древней Церкви. И объ этомъ Св. Кириллъ также имълъ нужду говорить для нъщевъ. Не смотря на то, что Западный Патріархъ подалъ голосъ во осужденіе иконоборства на Никейскомъ Вселенскомъ Соборъ, Карлъ захотълъ стать и въ этомъ случав выше Греціи,—онъ собиралъ Соборъ, чтобы оподозрить въ иконопочитаніи идолопоклоненіе. Кириллъ, имъя дъло съ проповъдвиками Карла, показываетъ для нихъ значеніе иконопочитанія. "Почитаемъ также и лобызаемъ святые образа и знаменія, въ изображеніяхъ показывающія намъ всъ евангельскія повъсти и напоминающія о томъ что содълано для насъ Спасителемъ... Всъ, наученные Духомъ Божінмъ, видятъ различіе чести,—какую честь, какое поклоненіе должно воздавать Христу, и какая честь прилична св. иконамъ."

Въ заключение всего св. Кириллъ пишетъ: "Такъ исповъдую я свою въру съ Месодіемъ, приснымъ моимъ братомъ и помощникомъ въ службъ Божіей. Въ сей въръ состоитъ спасеніе и упованіе и ее предаемъ мы оба ученикамъ своимъ, да тако въруя спасутся" и пр. Въ заключеніе опять показываетъ, что исповъданіе писано въ видъ Апологіи.

Что касается до подлинности сего исповъданія, довольно сказать, что она подтверждается жизнію славянскихь проповъдвиковь. И П. Іоаннъ писаль о брать св. Кирилла, что тоть излагаль свою въру въ Римъ verbis et litteris; самый языкъ исповъданія—очень древній, подобный тому, какой сохранился въ Остромировомъ Евангеліи и въ Изборникъ Святослава.

Паннонскій жизнеописатель св. Кирилла, описавъ пренія св. Кирилла у Хозаръ съ магометанами и іуденми, заключаетъ свое извъстіе такъ: "а иже хощетъ съвершенныхъ бесъдъ сихъ Святыхъ искати: въ книгахъ его (Константина) обрящете я, еже преложи учитель нашъ Архіепископъ Месодій, братъ Константина Философа, раздъли е на осмъ словесъ." Въ прежнія времена у насъ, между душеполезными отеческими сочиненіями, ставили книгу: "Кириллъ Словенскій" зз.). Но мы уже не можемъ найти памятника Кириллова искусства въ спорахъ съ врагами въры.

Важивншимъ подвигомъ просвытителей Славянскихъ былъ подвигъ ихъ при переводъ св. книгъ съ Греческаго на Славянскій языкъ, под-

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Изв'ястіе о книгахъ апокрифическихъ у Калайдовича, стр. 109. 209.

вигь, который имъ стоиль столько скорбей и приблизиль ихъ въ лику Апостоловъ. Св. Кириллъ, вивств съ Мессијемъ, по свидътельству Евзарха Волгарскаго, трудился, "отъ *Еванчелія* и *Апостола* првлагая изборз." Это означаєть, что Славянскіе просветители прежде всего перевели выборъ изъ Евангелія и Апостола изъ дневнихъ чтеній. Таково древивищее Остронирово Евангеліе, таковы же древніе списки чтеній изъ делній и посланій Апостельскихъ! Сей трудъ усвояють Кириллу и Месодію и другіе памятники древности 34). Паннонское жизнеописаніе товорить о Св. Месодів: "Псалтырь бо бів токио и Евангеліе сь Апостолом в избранными службами церковными съ философомъ преложиль первъе. "По Пан. жизнеоп. Кирилла, Кирилль еще въ пребываніе свое у Моравовъ "научи я утрени и годинамъ объдней и вечернъ и павечерницъ и тайнъй службъ" 35). Несторъ, повторяя извъстіе біографа Месодієва, виъсто словъ: "избранныя службы", ставить: "(преложиль) овтой и прочія книги". Италіянская Легенда говорить: "съ ревностію начали они совершать то, за чёмъ пришли, начали учить детей, устроять церковныя службы.... Четыре года съ половиною пробыли въ Моравіи и утвердили такошній народъ въ православной въръ, и оставили всю писанія, какія казались нужными для богослужения." Папа Іоаннъ писалъ къ Святополку: "ничто не препятствуеть ни здравой вере, пи здравому ученю, пъть митурыю на Славянскомъ языкъ, или читать Св. Евангеліе, или божественныя чтенія на новаго и ветхаго завъта: "Съ этинъ согласни и другія древнія извістія <sup>36</sup>). Кромі того по памятникамъ видно, что переведепы были Греческие чины посвящения въ священство, бракосочетания, крещенія и погребенія 37). По всемъ этимъ отзывамъ. Кириллъ и Месодій

<sup>34)</sup> Предисловіє Екзарха въ книгѣ; Небеса, у Калайдов. стр. 129. Италіянская Легенда (о Кириллѣ) говоритъ о переводѣ Евангелія Кирилломъ; тоже Діоклеецъ.

<sup>35)</sup> Пан. біографъ Кирила говорить еще, что когда Св. братья прибыли въ Рямъ, то «пріемъ Папежъ книзы Словенскыя, освяти и положи въ церковь Святыя Марін.... пъща съ ними (съ кингами) Литурійо.... «Потомъ пъща Литурійо въ церкви Св. Петра Словенскимъ языкомъ.» По словамъ Месодієва біографа, Папа «положи Святое Еванисліе (Славянское) на одтари Св. Апостола Петра.» Наконецъ по Кириллову біографу «у великаго учителя языческаго, Павла Апостола, въ Церкви съ ноши пъща Святую Литурійо Словенски надъ Св. Гробомъ.

<sup>36)</sup> Чеко-Моравская Леген. о Кириллъ и Месодій говорить, что Папа (Адріант) сизумился тому, какъ Священнии Божін, Кириллъ и Месодій, смеди установить пеніе каноническихь часоют (т. с., дневной службы) на Славян. языкв. Легенда о Людьмиль взвищаеть, что Кириллъ, кроме чтеній изъ Н. Завета "plura alia, missas caeterasque horas canonicas resonare publica voce in Ecclesia statuit." Немець Рихбальдь, едва тольно явился Месодій въ Паннонію, подняль жалобу, что Месодій inventis Slavenis litteris vilescere fecit cuncto populo ex parte missas et Evangelia Ecclesiasticumque officium illorum, qui hoc latine celebraverunt." De convers. Boioariorum. Тоже показываеть письмо Папы Іоанна 879 г. къ Месодію.

<sup>37)</sup> О посвящения въ священство, о бракт и прещени упоминается въ Пан-

перевели книги самыя необходимыя для богослуженія. Нівоторые изъ этихъ необходиныхъ книгъ пряно поименованы, или ясно указаны. Тавовы: избранныя чтенія Новаю Завтта, Паремейник, Псампирь. Часословь, Служебникь, Чины таинствь съ чиномъ погребенія. Октоих Ламаскина. Переведено ли было еще что нибудь изъ богослужебныхъ сочиненій? Прежде всего зам'ятимъ, что во время св. Кирилля и Месодія въ Церкви Константинопольской еще не иного было прсней, прикрыенных къ смыслу боговлохновенныхъ прсней, и именно въ употребленіи были стихиры Анатолія, и Софронія, кондави Романа, каноны съ стихирами Дамаскина и Козмы, трипъсицы и стихиры Осодора и Іосифа Студитовъ. Но едва ли были въ употреблении каноны Ософана, тъмъ менъе каноны пъснописца Госифа, а этими двумя столько написано півсней, сколько не написано всіми другими вийств. Не говоримъ о сочиненіяхъ Инп. Льва и Константина, П. Филовен и Климента, Іоанва Маврона и Никифора, которые жили позже Славянскихъ учителей. Такимъ образомъ самый Октонхъ, переведенный Кирилломъ и Месодіємъ, былъ не тотъ что извъстенъ нынъ 38). И если сказали им, что переведены были Чины тайнствъ, то это не то значить, что переведень быль Требника 39). То же надобно свазать о Псампыри, въ которую ивени величания и молитвы, съ тропарями, следующія за васизмами, вошли после Месодія 40). Между темъ Паннонскій біографъ Месодія пишеть: "Святое возношение тайное съ клиросомъ своимъ взнесъ створи память Свят.

нонской біографія Мефодія. «Отъ того же две вельки начать рости Божіе ученіе и стрижни множитися во всёхъ градахъ, и погани въровати въ истинный Богъ». «Добро ти ся бы крестити, сыну, волею своею.» Относительно браковъ Мефодій нашель множество злоупотребленій у Славянь и исправляль ихъ. Тоть же біографь говорить, что надъ умершинъ Мефодіенъ совершали службу «Латинскы, Греческы и Словенскы.» П. Адріанъ писаль къ Моравскинъ Князьянъ о Св. Мефодів: «да вы научить, нко же есте просили, сказая книгою въ вашъ языкъ, по есему церковному чину исполнь, и съ Святою мшею, рекше съ службою (λειτουργεῖα) и крещениемъ.»

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Въ Славянскомъ Октонхъ поздняго времени помѣщены стихиры Имп. Дьва (886—911), ексапостилларіи Имп. Константина (Х вѣка), каноны М. Митрофана, врага Фотієва, дневныя службы Ософана и Іосифа. Послѣднія, введенныя въ Слав. Октоихъ, не входятъ въ составъ Греческаго Октоиха, а входятъ въ составъ Паракантика.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) Въ нынѣшнемъ Славянскомъ Требникѣ, какъ и въ Греческомъ, помѣщены уже сочиненія П. Каллиста и Филовея (XIV в.). Канонъ Арсенія на елеосвященіе принадлежитъ Арсенію, Епископу Корескому, другу П. Фотія, и едва ли при Меновіть находился въ чикѣ елеосвященія Цареградскаго.

<sup>40)</sup> Сочинитель Обозр. Богосл. внигъ, а въ следъ за нимъ и О. Макарій, убъждены даже въ томъ, что Слюдованная Исалмырь составлена Месодісиъ. Напрасно! Даже и между поздними Славянскими рукописнии нельзя указать ни однаго Сборми-ка, который былъ во всемъ сходенъ съ печатною Следованною Псалтырью. Въ орникъ втого рода почти важдый вносилъ, что хотълъ.

Димитрія. Такъ навъ по греческому чину память святихъ прославлястся пъснями, стихирами, кондавами и, со времени Дамаскина, канонами, то имъемъ право думать, что если не при Кирилъв, то при Мееодів были переведены посменныя службы на праздники. Мы не скаженъ, что переведена была общая Минея: ея и слёдовъ нётъ между
Славянами даже и въ XI въвъ. Но столько же извъстно, что при
св. Мееодів не было извъстно названіе: праздничная Минея. Сообразно съ общею исторією церковныхъ пъсней и съ славянскими списками
ихъ, скоръе можно согласиться съ тъмъ, что нереведены были Стихираръ и, можетъ быть, нъкоторые каноны Козмы и Дамаскина.

О трудахъ св. Месодія Іоаннъ Экзархъ пишетъ: "а великій Божій Архіспископъ Месодій, братъ сего, преложи вся устастыя книги 60 отъ Едлинска языка.... въ Словенскъ." Такъ какъ несомнънно извъстно, что канноническихъ книгъ В. и Н. Завъта съ давняго времени въ Греческой Церкви считали именно 60 (33 книги В. З. и 27 Новаго), то уже и по этой причинъ видно, что Экзархъ, говоря о 60 книгахъ устастистъ, переведенныхъ св. Месодіемъ, разумъстъ переводъ именно каноническихъ книгъ Св. Писанія <sup>41</sup>). Съ другой стороны Экзарху, переводившему Дамаскинъ, естественно было имътъ въ виду счетъ книгъ, какой принималъ Дамаскинъ.—Дамаскинъ же въ особомъ сочиненіи считаетъ 60 книгъ каноническихъ и исключаетъ изъ этого счета апокрифическія книги. Это сочиненіе Дамаскина остастся въ греческихъ рукописяхъ. Оно же существуетъ въ древнемъ славянскомъ переводъ. Языкъ перевода такъ древенъ, что переводъ надобно отнесть къ пер-



<sup>41)</sup> Еврен считали въ своемъ ванонъ 22 иниги; но учители Церкви, отдълнвъ 12 меньшихъ Пророковъ подъ особенный счетъ, считали, 33. Такъ въ статью Изборника, извлеченной изъ сочинения Григория Богослова, число каноническихъ книгъ простирается до 60, и именью 12 меньшихъ Пророжовъ составляютъ не одну вынгу, а дванедцать отдальныхъ. Посла 18-й кв. Эздры сладують: 19 Осія, 20 Аносъ. 21 Михей и пр. (Калайдовичь объ Эквархи стр. 136). Антіохъ (въ начала 7-го в). въ предисловін въ Пандентъ говорить: «Мы по нашему разумънію разумъемъ подъ царицами (Пъс. Пъс. 6, 7) кономическія винги, т. с., месть десять завъщавныя въ Ветжомъ и Новомъ завътъ.» Филиппъ пустынникъ въ своей Діоптръ (1095 г.) писалъ: «Имъ (Св. Духомъ) умудренные сін и тв (Апостолы и Пророви) написали всего 60 жилез, 33 жилел Ветхаго и 27 Новаго завъта. При этомъ надобно твердо поминть, что в) считали ли Отцы, по примъру Евреевъ, 22 книги В. завъта (какъ Кирналь Іер., Лаодии. Соборъ въ пр. 60, Асанасій въ Паск. посл.), нян, отдаля въ Еврейскомъ счете некоторыя книги, считали 27 (какъ Еписаній въ кн. о весакъ и Дамасиннъ въ ин. о въръ), напогда въ этотъ счетъ не вносили апокриенческихъ книгъ; счетъ былъ не однваковый, но всегда одникъ и твиъ же книгамъ-жингамъ каноническимъ, а книги авокриенческия не шли въ счетъ; б) Отцы Церкви строго запрещали вносить въ канонъ такія книги, наковы Сынъ Сираховъ, Премудрость Соломонова и пр. «Аще и добры суть, обаче съ оными не счисляются, ниже обрътакуся ноложены въ ковчегъ, говорить Дамаскинъ.

вымъ временамъ славянскаго христіанства. Статья о книгахъ нахедится уже въ изборникъ Святославовомъ 1073 г. въ томъ самомъ, которий первоначально переведенъ былъ съ греческаго по желанію "великаго въ царехъ Сумеона" самимъ Экзархомъ <sup>42</sup>). Какъ же Экзарху не имъть въ виду счета книгъ того сочиненія, которое онъ самъ переводилъ? Къ тому же сочиненіе Дамаскина, о которомъ говоримъ мы, составляя кратьюе извлеченіе нужнаго для справокъ, самимъ составомъ своимъ показываетъ что гораздо скоръе Экзархъ могъ имъть его въ виду, когда говоримъ е бо книгахъ, чъмъ пространное изложеніе въры, гдѣ не такъ легко отыскать статью о книгахъ и потому не каждому можно указнвать на нее <sup>43</sup>). Такъ но показанію Экзарха, видъвшаго учениковъ меодієвыхъ, св. Меоодій перевель 60 каноническихъ книгъ св. писанія, но не апокрифическія.

Съ такинъ извъстіемъ Экзарха вполив сосласны извъстія Паннопскаго біографа Месодієва, пр. Нестора, древняго Пролога <sup>44</sup>), равно и другія свидътельства древности <sup>45</sup>) Всв они относять переводъ ка-

<sup>49)</sup> Кадайдовичь, Экзархъ стр. 127. 136. Обзоръ руск. Литер. § 4.

<sup>49)</sup> Калайдовичь напочатать часть сочинения, о которомь говоримь, (Экзархь стр. 134), подъ заглавіемъ: «Богословца отъ словесъ». Но это заглавіе не привадлежить тому, что напечатано, а предшествующимъ тому стихамъ св. Григорія Богослова о каноническихъ книгахъ. По греческимъ и славянскимъ спискамъ таковъ порядовъ статей Дамаскина, въ ряду которыхъ находится и статья о книгахъ: 1) «Іоанна Дамаскина о Македонскихъ мъсяцахъ по церковному предавію»: далъе «мъсяцы Римлянъ» и другихъ народовъ. 2) «Того же Іоанна о нарочитыхъ книгахъ: а) «Въдоможъ да будетъ, яко 22 книгъ есть ветхаго Завъта, по съставомъ еврейски ръч» и пр. б) Богословца отъ словесъ. «Нъ да убо не чюжими предвищаются книгахъ: 1) Бытіе; 2) Исходъ.... 35 Евангеліе Матеея.... 60 его же въ Евреямъ». (Перечень у Каладовича. 1) "Пері тῶν ἔξω βιβλίων о книгахъ не состоящихъ въ кановъ (См. о Дамаскинъ пр. 38).

<sup>44)</sup> Прологъ: «свде же въ зеили Моравстай (Месодій), преложи всё 60 кимъ ветало и новаго завтима отъ Греческа въ Словенскы». Панвон. біограсъ Месодія, «отъ ученить своикъ посади два попы скорописца вало, преложи въ борза вся кимън исполнь, разва Маккасей отъ Греческа языка въ Словенскъ, шестію масяцъ, наченъ отъ Марта масяца до двагодесяте и шести дне Октябра масяца. Скончавъ же достойную квалу и славу Богу воздасть, дающему таковую благодать и посияхъ, и святое возношеніе тайное съ клиросомъ своимъ ванесъ, створи память святаго Димитрія». Несторъ буквально повторяєть слова Панновскаго біограса за исключеніемъ двукъ замачаній: а) о томъ, что Маккавейскіх книги не были переведены виаста съ прочими; б) переводъ быль оконченъ ко дию Димтрія Солувскаго, замачательному для Месодія, урожденца Солунскаго. Прежде сомнавались, не означасть ли у Нестора слово: преложен—переписаль. Но у Панновскаго біограса такое зваченіе не имасть маста: онь то же слово въ смысть перевода употребляєть наскольно разъ.

<sup>45)</sup> О Новгородскомъ пятикнижін 1136 г., о *Псалмыри* XI в. си. у <u>Калайдовича объ Экзаръ стр. 97. Въ библ. М. Д. Академін списовъ 16 книгъ прородскима</u>

нонических в книгь къ первымъ временамъ христіанства славянскаго, а переводъ апокрифических книгъ къ позднему времени  $^{46}$ ).

Наконецъ, Паннонскій біографъ Месодія говорить, что св. Месодій, по смерти св. Кирилла, перевель еще "Номоканонъ и Отеческія книги", но какія, не опредъляєть.

Въ пояснение исторіи блаж. трудовъ просвітителей Славянскихъ надобно сказать слівдующее:

а) Славяно-Болгарскій языкъ могъ быть хорошо извістенъ Кириллу и Месодію, урожденцамъ Солунскимъ, не смотря на греческое образованіе ихъ, послику Мизія издревле населена была Славянами. Болгары, занявъ ее и часть Македоніи, начали сами говорить языкомъ Славянскимъ; Македонія, и особенно окресности Солуня, во время Кирилла и Месодія, и еще задолго прежде нихъ, заняты были также нівкоторыми племенами Славянскими, а Солунь быль главнымъ торговымъ городомъ для Славянъ Мизійскихъ и Македонскихъ 47). Посему-то жизнеописатель св. Климента, ученика Месодієва, называетъ письмена Кирилловы то письменами Славянскими (та одорамом ура́циата), то письменами, изобрітенными для народа Славянскаго или Болгарскаго (то том оддорамом гітоом Воодуа́ром угос).

съ толкованіемъ, а по м'ястамъ и безъ толкованія, списанъ въ 1490 г. съ списка писаннаго при К. Изиславъ; другой списокъ въ библ. Сергіевой Лавры съ послъсловіемъ: «въ лъто 6927—1490 написана инига си ис Кириловицъ., язволеніемъ Игумена Іоснов въ обители Успенія». Въ той же Давре въ перг. рук. книга Насима. Судей, Руси и потомъ вратное латочисление:... «отъ Володимира да Всеволода Гюрьевича татъ 200; сляд, леточисление оканчивается 1193 г., и сляд., къ тому же времени вадобно относить существование перевода помянутыхъ канон, книгъ. Кириллъ Туровскій приводиль м'яста Осін 6, 23. Соф. 3, 8. Исаія 66, 18-20. 7, 14, 50. 5. 6. 53. 1-11. 3ax. 9, 11. Hcx. 23, 15. 13. 13. Bmop. 18, 15, 32, 28, 28, 66. Дар. 2, 30. Іер. 12, 10 и пр. Несторъ приводитъ Примчи и Псалтырь, изста наъ всъхъ Пророческихъ книгъ, наъ Пятокнижія Монсеева, наъ Іова, наъ Новаго Завъта (Собр. дът. І. стр. 27. 34, 35, 42, 43, 51, 55, 58, 72, 73, 95). Подикариъ о затворника Никита, жившемъ при Игумена Никона (съ 1078) говоритъ: "не можеще никто стязатися съ нимъ внигами Ветхаго застота: весь бо изъ устъ ушвате-Бытіе, Исходь, Левити, Числа, Судіи, Царства и вся Пророчества по чину и вся книги Жидовсків" (Рип. Патер.).

<sup>46)</sup> Что насается до *ипокрифическихъ* книгъ В. Завъта, то: а) онъ и въ Іонемовскомъ спискъ Библін (1538 г.) переведены съ Вульгаты; даже Князь Острожскій
не находилъ въ свое время 3-й книги Маккавейской на Славян., языкъ и книги Товита, Іудиен и 3-й ин. Эздры помъстилъ въ переводъ съ Вульгаты; б) Панн. Біограеъ прямо говоритъ, что апокрие. Маккавейскія книги не были переведены и, сказавъ объ одной, даетъ тоже разумъть и о прочихъ.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Въ Словаръ у Дюканжа: Σхλαβονια η Вооλγαρια. Glossarium med. lingu. 2, 1392. Абулоараджъ навываетъ Симеона Княземъ Болгаровъ и Славниъ. Histor. dynast. d. 161. Chron. Syriac. р. 178. О Славянахъ, окружавшихъ Солунь, во крайней мъръ съ 6 въка, если не ранъе, много говорится въ Греч. описаніяхъ чудесъ св. Димитрія.

б) Тото же жижнеописатель Климента пишеть: "между почерпавшими изъ источника ученія ихъ (Кирилла и Месодія) находились начальники лика (той усроб Корофатов) Гораздъ, Климентъ, Наумъ, Ангеларъ и Савва". Онъ же, назвавъ Горазда природнымъ Моравомъ, говорить, что тоть быль "искусень въ обоихъ языкахъ. Славянскоиъ и Греческомъ", а Климента называетъ "красноръчивымъ" 48). Отселъ понятно, что въ переводъ Греческихъ внигъ на языкъ Славянскій просвътители Славянъ не были предоставлены только саминъ себъ, но ниъ помогали избранные изъ ученивовъ. Это темъ более несомненно, что ученики, следуя мыслямъ учителей, и по кончине ихъ продолжали заниваться св. дівломъ учителей своихъ. Донынів извієстны: а) переводы словъ св. Григорія Назіанзена и толкованій Осодорита на Исалин, принадлежащие по языку первымъ временамъ Славянской письменности 49). б) Переводъ 4 словъ св. Асанасія противъ Аріанъ, сдівланный въ 906 г. Константиновъ, епископовъ болгарскивъ, "учениковъ Месодія". Виборь почченій на недплиные дни года изь толкованій свя. Златоуста на Евангеліе (37 беседъ) и частію изъ писемъ Исидора (5 бесвить), составленный твить же Константиновъ, притомъ съ его собственными вступленіями и заключеніями, съ однимъ цівлымъ поученіемъ и съ предисловіями 50). Ему же надобно приписать предисловіе "Константина блаженнаго учителя" къ четыремъ евангеліямъ расположеннымъ ихъ порядку и въ полновъ ихъ видъ 51). Въ предисловіи псалтыри XIII в. является переводчикомъ псалтыри "мнихъ Савва", по всей въроятности ученикъ Кирилла и Месодія, исполнявшій порученіе учителей въ святомъ дълъ 52). Не говоримъ объ извъстныхъ трудахъ про-

«Шестокрылать силу въ въспріимъ, Шествую ныев по следу учителю, Имени его и делы последуя», и проч.

Константинь говорить, что онь приступиль къ своему труду по прошение Наума, и другихъ; сей Наумъ, конечно, соученикъ его при Кирилъ и Месодів (пр. 21, 25, 48). За бесъдами слъдуеть: а) Краткое объясненіе церковныхъ дъйствій и вещей (именю Св. Германа П.); б) Краткая хронологія гдѣ на конць: "всъхъ же лъть отъ пропятія Христова до Льва Царя нынъшняго девять соть осминадцать".

<sup>48)</sup> Vita S. Clementis. Viennae. 1808.

<sup>49)</sup> Слова Григорія Нав., сохранившіяся въ ркп. XI в., и толкованіе Өеодорита на Псалиы, по явыку признаваемое за современное переводу Словъ Григорія, не могутъ принадлежать XI ваку и потому уже, что въ XI в. Болгарія было не до перевода княгъ.

<sup>50)</sup> Синод. рк. Nº 262 «Прологь о Христв умерень съ сказанія Св. Евангелія, сътворень Константиномъ, имъ же и преложеніе бысть тогожде сказанія Евангельскаго». Следують стихи—те же, что изданы Г. Погодинымъ при сочиненіи Добровскаго; только вдесь есть лишніе, но характеристическіе.

<sup>51)</sup> См. извъс. Акад. наукъ VII, 145—148: Кириллъ--Константинъ предагалъизборъ».

<sup>52)</sup> Купріянова описаніе псалтыри въ Ж. Мин. просв. 1855. ч. 88. «Ту въ при-

свъщеннаго пресвитера Іоанна, который былъ также сострудниковъ учениковъ Месодіовыхъ въ Болгаріи 53).

Тавъ дъйствовали св. просвътители Славянъ и сами, и чрезъ ученивовъ своихъ! Въ завлюченіе представишъ мысли Запада, гнавшаго труды славянскихъ учителей. Папа Іоаннъ, защищая св. Месодія отъ враговъ его, писалъ: "Не мъщаетъ здравой въръ или ученію, или пътъ миссу на Славянскомъ язывъ, или читать св. Евангеліе, или чтенія изъ н. и В. Завъта, хорошо переведенныя, или пътъ всъ другія службы часовъ". А другой папа, запрещая славянскія книги, писалъ: "Не напрасно благоугодно Богу, чтобы Св. Писаніе въ нъкоторыхъ мъстахъ было совершенно ясно, не унизилось одно и не подверглось презрънію". Не такъ, какъ поздній папа, мудрствовалъ Востокъ свътозарный въ лицъ св. Кирилда и Месодія!

лежанін твоемъ и мене грапінаго минха Савву помяни, да твоимъ свершеньемъ мов недостатокъ наполнится.... Азъ же недостойный, худый минхъ и ланвый, слышавъ и видавъ псалтырь сицевыи гречьскихъ языковъ написанъ, сжалихъ си, помысливъ свое неразумье, понеже не разумалъ добра гръчьскы: но павы убоялся бады раба онаго ланиваго.... елико мощно постигши изложихъ».

<sup>53)</sup> Въ дополненіе и подтвержденіе изследованіямъ Калайдовича, заметимъ: въ Шестоднева своемъ Екзархъ пишетъ, что а) Болгарами управляютъ собственные Князья ихъ, при томъ не Цари, и что Князья ихъ, также какъ у Хазаръ, наслъдують сынь отцу, брать брату, по древнему обычаю (Сл. 5). А родъ Бориса лишенъ наслъдственныхъ правъ при правнукъ Бориса, въ концъ Х в. б) Онъ представднеть дворь Князя Болгарскаго въ такомъ ведиколепномъ виде, въ какомъ тотъ быль только при Кн. Симеонъ, сынъ Бориса (Слово 3 и 6); е) Двегь видъть, что въ его время еще много было язычниковъ между племенами Славанскими "да ся срамдяють убо вси ношибени и скверніи Минихен и вси почани Словене, и вся языцы зловърнін (4 Слово)". Шестодневъ Іоанна заключаеть въ себъ три толнованія; Сверівна Гевальскаго, неизвъстнаго и Василія, а въ той части его, которая не принадлежить ни Северіану, ни Василію, находится, какъ поминутыя замъчанія о Болгарахъ, такъ еще онгологическія замичанія объ отношенін Славли, языка иъ Греч. (см. у Калайд. стр. 154), а это показываеть, что сія часть принадлежить самому Іоанну. Такинъ образонъ самое содержаніе Шестоднева показываетъ, что переводчикъ-сочинитель Шестоднева жилъ при Князъ Симеонъ. О томъ что Іоаннъ Экзархъ имълъ помощниковъ себъ при переводъ Греч. сочиненій, говорить посласловіе Асовысіовой біографіи в. Антонія: «ни собою дерзнухомъ на дело сіє, толь велико сущее, но принуждены от строителя церковнаго Іоанна Болгарскія земли. Не точію Антонія великаго житіе повеліни быхомъ предожити, но и пречуднаго Петрова ученика, Памкратія, яко не сущимъ предоженнымъ нивниъ же прежде насъ». Это посласловіе подавываеть и вначеніе Экварха; Іоаннь быль уполномоченный Патріарка, чтобы рішать церковныя сомнінія, собяюдать порядокъ, начертанный правилами, особенно же оберегать Болгарскую церковь отъ насилій Папскаго властолюбія и своеволія.

## **§ 291.** Св. Климентъ величскій.

Самымъ знаменитымъ ученикомъ св. Кирилла и Месодія быль св. Клиненть епископъ величскій, что въ Болгаріи. Будучи болгаръ, и съ юности, посвятивъ себя Богу, Климентъ делилъ съ Кирилломъ и Месодіемъ труды и опасности ихъ, вакъ самый ревностный ученикъ ихъ. Когда же по смерти св. Месодія німцы подъ видомъ усердія въ датинской въръ, а на дълъ по жадности къ корысти и власти, воздвигли въ Паннонія жестокое гоненіе противъ православія и учителей его и ученики Месодія принуждены были біжать, вто куда могь: тогда блаж. Клименть съ Наумомъ и Ангеляромъ чрезъ Вълградъ пришли въ Волгарію, гдв принятые пограничнымъ начальникомъ Боритою препровождены были къ Кн. Борису. Набожный Князь на первый разъ поручиль Климента заботамъ благотворительнаго вельможи Эхапа, который съ радостию принялъ его въ свой домъ. Клименть усердно занимался обучениемъ дівтей. Спусти нівсколько лівть Борись, отдівливь южную часть своихъ владеній, называемую Кутмицивину, назначиль Добету главнымъ городомъ ея, съ тъмъ чтобы Климетъ быль епископомъ этой области. Борись подариль Клименту три дома въ Деволв и земли въ Ахридь и Главениць. Новый архипастирь вполив оправдаль надежды Бориса. Онъ посвідаль одно за другимь ввівренныя ему міста и оглашалъ Болгаръ проповъдію слова Божія. Особенно заботился онъ о образованім молодыхъ людей: число учениковъ скоро возрасло у него до 3,500 человъвъ. Никогда, говоритъ ученивъ-біографъ его, не видали им его празднымъ, то училъ онъ детей, однимъ, показывая буквы, другимъ объясняя симслъ словъ, иныхъ уча письму; то занимался молитвою, то внималъ чтенію, то писалъ. Изъ учениковъ своихъ поставиль онь чтецовь, иподіяконовь, діяконовь, священниковь. Въ Охридъ устройлъ онъ монастырь съ храмомъ въ честь муч. Пантелеимона; здёсь же построены имъ два другія храма. При сынв Бориса К. Симеонв Климентъ пользовался полною благосклонностію образованаго Князя н возведенъ былъ на архіспископскую каседру Величи. Симсонъ часто призываль его къ себъ и дюбиль его бесъды и наставленія. Св. Клименть скончался въ 916 году, а) и память его чтится церковію 21 іюля б).

а) Vita s. Clementis episcopi Bulgarorum, grae. ed. a Miclosich. Vindob. 1847. Григорьева изысканія о славниснихъ Апостолахъ въ Ж. М. просв. 1847 г., гдв напеч. на греч. языка краткое жизнеописаніе Св. Климента. Шафарикъ считаль это краткое житіе древиванних въ сравневін съ полнымъ житіемъ. Но краткое житіе само говорить: «о чамъ (о гоненіи еретиковъ) расказываетъ пространная Исто-

Ученикъ Климентовъ называетъ св. Климента красноръчивъйшимъ. И онъ же говоритъ, что Святитель а) писалъ "простыя и ясныя слова (λόγες) на всв праздники"; б) сочинялъ "похвалы" (ἐγχώμια) Вогоматери, св. Предтечв, Пророкамъ, Апостоламъ, Мученикамъ и другимъ Отцамъ; в) писалъ "повъствованія" (διηγήσεις) о Святыхъ; наконецъ г) предъ смертію перевелъ съ греческаго на славянскій языкъ цвътную Тріодь. Донынъ отысканы по рукописямъ слъдующія сочиненія св. Климента: а) "Поученія на воскресный день, на день Апостольскій, на день Святаго; б) похвальныя слова: на успеніе Богоматери, Іоанну Крестителю, св. Захаріи, св. Лазарю, св. м. Димитрію, Архистратигамъ, св. Клименту римскому, св. Кириллу славянскому, "славнымъ учителямъ славянъ переложившимъ В. и Н. Завътъ на ихъ языкъ, блаж. Кириллу и Мееодію." в) Два житія—одно св. Кирилла учителя славянъ другое—— Св. Мееодія архіепископа моравскаго" в).

## § 292. Николай Мистикъ: a) въ мизии.

Наваніе Мистава повазываеть, что Николай служиль при дворів 1). Прежде чімь взошель на канедру, извістень онь быль какъ инокъ строгой жизни 2). Когда императорь Левь (въ 901 г.) по смерти третьей жены рімплся вступить въ 4-й бракъ съ Зоею: Патріархъ объявиль, что 4-й бракъ противенъ правиламъ церковнымъ (Неокес. прав. 3 и 7 Василія В. къ Амфилохію пр. 4.); когда же бракъ быль совершень, твердый пастырь лишиль сана пресвитера, совершившаго незаконный бракъ, а Императору воспретиль входъ во храмъ; напрасно императоръ домогался, чтобы патріархъ приняль его въ общеніе; въ 906 г. Пастырь низведень съ канедры въ монастырь на ваточеніе. По смерти Льва Николай въ 911 г. опять возвращень на канедру и въ слідующемъ году объявлень опекуномъ малолітняго императора Константина 3). Въ томъ же году писаль онь къ папів Анастасію общирное посланіе, въ которомъ выставляль ему на видъ, какъ легаты Рименее посланіе, въ которомъ выставляль ему на видъ, какъ легаты Рименее посланіе, въ которомъ выставляль ему на видъ, какъ легаты Рименее посланіе, въ которомъ выставляль ему на видъ, какъ легаты Рименее посланіе, въ которомъ выставляль ему на видъ, какъ легаты Рименее посланіе, въ которомъ выставляль ему на видъ, какъ легаты Рименее посланіе, въ которомъ выставляль ему на видъ, какъ легаты Рименее посланіе.

рія нять», т. е. указываеть на полное житіє Климента. Оно же говорить, будто Климентомъ «крещены Борись и съ нимъ сынъ его Миханлъ». Эта грубая опибка даетъ видъть, что краткое житіє написано довольно поздно послъ К. Бориса.

<sup>6)</sup> Въ Ассемановомъ Евангелін XI в. подъ 27 іюля память «Святаго Святателя отца нашего Климента епископа величскаго».

в) Чтенія мос. Общ. ист. 1848 г. N. 7. Бодянскаго о времени происхожденів славянских писемъ. М. 1855. стр. 37—49. 19—28.

¹) О должности Мистика Кодинъ de offic. aulae Constantinopol. Мистикъ—старшій членъ тайнаго совъта.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Хронографія Инока Ефрема v. 10,050.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) О сихъ событіяхъ подробно Іоаннъ Синлитва.

скаго епископа д'виствовали не по сов'єсти, подавъ голось о низведеніи его съ каседры за правду 4). Въ 912 г. Болгарскій князь Симеонъ сдълалъ нападеніе на имперію; благочестивий патріархъ вступиль въ переписку съ Симеономъ, чтобы склонить его къ миру и благочестивыя ваботы его не остались безъ успъха. Симеонъ согласился на миръ; обрадованный патріархъ воздожиль на него вивсто короны вуколь въ знакъ благословенія 5). Въ 916 г. Николай посылаль съ письмами пословъ къ папъ Іоанну, убъждая утвердить единение Занада съ Востокомъ, потрясенное папою 6). Въ следующемъ году гордая Зоя, мать Константина, успъла удалить патріарха изъ дворца: но дълами перкви Николай продолжаль управлять до самой кончины, до 930 г. 7).

#### § 293. a) Въ сочиненіяхъ.

Извъстныя нынъ сочиненія святьйшаго состоять:

- 1) Изъ исповъданія въры. "Сумволъ въры, изданный при рукоположени Николая во Епископство" — заключаеть въ себв точное издоженіе віры въ Св. Троицу, потомъ говорить о воплощеніи Сына Божія и осуждаеть ереси; наконець об'вщаеть повиновеніе седми всеменскимъ соборамъ, пересказывая главныя ихъ опредъленія <sup>8</sup>).
- 2) Въ бесъдъ произнесенной въ Константинополъ, при слухъ о разореніи Солуня отступникомъ Львомъ Триполійскимъ (въ 904 г.), сътующимъ Патріархъ говорить: "страшный гивьъ на насъ и вто посмветь притивиться? Города лишились граждань, люди избиты какъ скоть, жены насильно разлучены съ мужьями, и горькое зрёлище,готовы быть поруганы нечестивцами. Ето дасть очамъ монмъ источники слезь, чтобы оплаваль я сін и другія худшія біздствія? Посвященныя Небесному Жениху дввы обезчещены и преданы позору; олтари Божів осквернены нечистотами гнусныхъ людей; иноки и священники то посъчены мечемъ, то отведены въ рабство. Увы! вотъ и еще самое тяжное несчастіе! Останки святыхъ, некогда вытерпевніе столько мученій, преданы поруганію язычниковъ и въ другой разъ страдають уже послѣ кончины<sup>9</sup>).

<sup>6</sup>) Три письма иъ П. Іоанну (Ер. 53. 56. 77.) и два иъ Римлянамъ (Ер. 54 55.), y Mas: Specil. Rom. T. 10.

<sup>4)</sup> П. Невтарій въ отвити Петру. Общирное письмо въ Папи у Мая; Specil. Rom. T. 10. p. 287-304.

<sup>5)</sup> Скилитаа. О письмахъ нижо.

<sup>7)</sup> Геншеній in Act. Sanct. ad 15 Maii. Въ древнемъ Греческомъ Синаксаръ назначено праздновать въ 15 д. Мая низложение П. Николая той су стусок; въ тотъ же день назначается память его и по накоторымъ рукописнымъ Минеямъ Греч. cm. Acta sanct ad 15 Maii. Αρχυμιακουτ Βακαρίδ κατάλογος πατριάργων εν Ναυπ. 1837 пишетъ: "Церковь воспоминаетъ его Декабря 14 дня".

в) Maii Specil. rom. Т. 10 praefat. p. 9.

<sup>\*)</sup> Maii ibid. p. 26. 27.

- 3) Святитель писалъ и объяснение на св. Писание 10).
- 4) Болье же всего излагаль онь свои имсли въ письмахъ, которыя дошли до насъ въ числъ 163 <sup>11</sup>). Пересмотримъ замъчательнъйшія изъ нихъ.
- а) Двуня письмани въ Кипрскому Эмиру (Ер. 1, 2.) убъждаеть его быть справедливымъ къ кипрекимъ христіанамъ. "Все попрано и желанія, какія им'вли предки ваши, и письменные акты, воторые написаны собственными руками, и клятвы, которыя давали тогда Сарацины Кипранамъ въ увереніе: и виесто повоя, виесто объщаній, вивсто клятвъ, бъдине Кипряне видятъ мечи, войны, буйства... Почти 300 леть прощао, какъ островъ покорился вамъ и ни въ чемъ онъ не нарушилъ порядка подданическаго, ни въ платежв податей, ни въ вакой либо другой службъ... И за что ты враждуещь противъ Кипрянъ? За что гневаешься?... Не за то ли, что Имерій вошель въ твою страну и пріобрадъ добичи въ Сиріи, — наказиваешь ты Кипранън вивсто того, чтобы сражаться съ Имеріемъ, поднимаешь войну на нихъ? Но не такъ думали о томъ твои предки и предшественники. Почему? Потому что Кипране подвластны и Римской и Сарацинской власти и не востають ни противь насъ, ни противъ Римлянъ". Въ общирномъ письмъ къ калифу (Ер. 102) святитель убъждаеть его отмънить несправедливыя повеленія, отданныя противъ христіанъ. Калифъ, получивъ ложное извъстіе, будто въ Константинополь разрушена мечеть по волъ императора и будто магометане насильно обращаются въ христіанство. выдаль повельніе разрушить всь христіанскіе храмы въ его имперін. Сказавъ, что слухъ, возмутившій калифа, — чистая ложь и что ничего подобнаго не было въ Константинополъ и въ христіанской имперін, Святитель изображаеть, сь какимъ человъколюбіемъ обращаются съ пленными въ христіанской имперіи и потомъ выставляеть, какъ ностунають съ пленными христіанами магометане. "Вы часто вводите для христіанскихъ пленниковъ смерти насильственныя и самыя дикія для ума человвческаго. Вивсто того, чтобы отсвчь голову мечемъ, вы то задушаете ихъ въ петлъ, какъ скотовъ, неуважая человъчества; то въшая на деревъ, бросаете стрълы и камии, чтобы насильственно лишить человъка жизни".
- 6) Въ 27 письмахъ къ Симеону князю Болгарскому <sup>12</sup>). Патріархъ изливаетъ все враснорічне пастырской любви, чтобы склонить Сумеона прекратить опустошительную войну съ имперіею. "Хочешь или не хочешь, говорить онъ князю, но я отецъ твой, хотя и меньшій изъ епископовъ предъ Богомъ, по врайней мітрів не отрекся я отъ вітры Бо-

<sup>10)</sup> Possevini Apparatus s. p. 46.

<sup>14)</sup> Всв онв изданы Маіомъ на одномъ греческомъ языкв Specil. rom. Т. 10.

<sup>12)</sup> Ар. Maiium Ep. 4—31, наъ нихъ 4 и 12 иъ Болгарскому Архіспископу.

жественной. Хотя Епископы и гръшники, но въ томъ не вы имъ судьи, а Епископы—судьи вамъ, если только вы овцы Христовы и не уклоняетсь изъ стада Христова 13). Благочестивые цари наши какъ прежде, такъ и теперь ищуть мира; для того послали пословъ, чтобы говорить съ вами о миръ... Примите миръ вы, какъ дъти признайте отцевъ, отъ которыхъ приняли вы благодать крещенія, а Римляне признають Булгаръ, какъ отцы дътей 14).... Убъждая Симеона прекратить несправедливую войну, выставляетъ ему примъры гивва Вожія за несправедливость Гаину—Готескаго 15), Богу Херсонскаго вождя и Печенеговъ (Палтсурахтас) 16), Льва Триполійца, разрушившаго Солунь и погибшаго при Лемносъ 17), Персидскаго Хозроя, Сарацинъ. "И Авары 18), у которыхъ вы были подъ властію и, не оскорбились моимъ словомъ, были рабами и пъшеходами, нападали во множествъ на сей великій, хранимий Владычицею всъхъ городъ, проникая даже до стънъ: но они погибли и не осталось и остатка этого народа, а онъ цвътетъ, какъ и древняя слава его и его царства 19).

в) Въ одномъ изъ трехъ писемъ къ Георгію начальнику (Ебистаст) Абхазін пишеть: "доказательствомъ любви твоей нъ Вогу служить Воговдохновенная забота, какую показываль и показываешь ты въ спасеніи и приведеніи въ истинъ народа Аланскаго. Мы узнали изъ разныхъ источниковъ, что послъ Бога ты много старался о просвъщения внязя Аланскаго и техъ, которые виесте съ нимъ сподобились крещенія. Кто потребуеть другое свидітельство о любви къ страннымъ, объ услужливости, о возможномъ добродущім, послё того что оказываещь ты отъ всей души благолюбезнъйшему Архіепископу сыну нашему 20)? Къ архіепископу аланскому Петру, которому такъ много помогалъ Георгій, Патріархъ писалъ несколько писемъ въ подкрепленіе его на трудномъ поприщъ служенія въръ 21). И въ одномъ изъ писемъ къ болгарскому Князю Святитель говорилъ: "Начальнивъ подвизающихся на Олимпъ силою Св. Духа посъяль слово въры нежду Аланани и удостоился отъ Бога совершить дела равныя Апостольскимъ. Итакъ, дело великое будетъ, чадо мое, назначить его на боголюбезную спепень власти 22).

г) Весьма замъчательно письмо Патріарха къ *армянскому кня-*зю.— "Ни о чемъ столько не стоитъ заботиться, кавъ о благочестін, говоритъ Святъйшій... Послы твои говорятъ, что такъ какъ у насъ умеръ касоликосъ,—вы желасте какъ искренніе и друзья великаго и боговънчаннаго императора нашего и потому заботливые о томъ, чтобы

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Ap. Maiium p. 200. <sup>14</sup>) Ibid. p. 273. <sup>15</sup>) Ibid p. 239—241. <sup>16</sup>) Ap. Maiium. 194—196. <sup>17</sup>) Ibid. p. 257. <sup>18</sup>) Ibid. p. 201. 202. <sup>19</sup>) Ibid. p. 101.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Ibid. Ep. 51. p. 322. 323. Два другія письма ит нему же 46. 162.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Ibid. Ep. 52. 118. 133—135.

<sup>200.</sup> m. 200.

во всемъ быть согласными съ нимъ, желаете дабы будущій Архіерей вашъ принялъ киротонію въ здімней церкви и познакомился бы съ совершающими службу у святаго престола... Ваша мысль, чтобы онъ узналъ и точное учение о благочести и пребываниемъ съ нами научился благочестію и церковному порядку... Объ этомъ довелось не мало трудиться и нашему Фотію Святвишему Патріарху, какъ на бумагъ, такъ и чрезъ пословъ своихъ: но окончанію дела помешали обстоятельства". Патріаркъ убъждаеть исполнить благочестивое намівреніе 23). Въ 897 году восходиль на наведру Маштоца, но пробиль только 7-мъ мъсяцевъ. Преемникомъ его быль Іоаниз шестой, называемый историка: онъ въ исторіи своей самъ пишеть, что хотя императоръ Константинъ не разъ приглашалъ его въ Константинополь чрезъ посланника своего Өеодосія, но онъ, опасаясь возбудить противъ себя неудовольствіе въ на-родѣ, не былъ въ Константинополѣ <sup>24</sup>). Въ свое время Нерсесъ лампронскій говорить армянамъ на соборъ: "для чего забыли вы о согласін съ святою Греческою Церковію Католикоса Вагана и Князей и учителей, приставшихъ къ его инвино Въ числе последнихъ былъ одинъ Божественный, и между многими превосходный, Ангелъ въ образв чедовъка: Григорій Нарекъ" <sup>25</sup>). Ясно, что не только князь Самбать, но и другія князья и многіе учители и самъ касоликосъ Іоаннъ признавали, что отдельное положение арминской церкви — незаконное положеніе. И однако благочестивое желаніе Багратіона сына Ашотова, не исполнилось во всей точности.

4) Наконецъ извъстны каноническія постановленія патріарха Николая: три о бракахъ, между прочимъ о четвертомъ бракъ и одно о невзиманіи денегъ за патріаршія грамоты <sup>26</sup>).

### § 294. Симеонъ Метафрастъ; жизнь его.

Симеонъ Метафраста 1), урожденецъ константинопольскій, сынъ благородныхъ родителей 2). Послів того, какъ съ успівхомъ окончилъ свое образованіе въ школів, гдів изучалъ словесныя науки, исторію, философію и богословіе 3), его приняли ко двору; дознанныя дарованія и віврность почтены были тівнъ, что вийстів съ дівлами внутренними

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Epist. 139.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Histoir d'Armenie par le Patr. Jean VI, Paris 1841. Notice p. X. XI.

<sup>25)</sup> Рачь Нерсеса въ прибавления къ Твор. (Св. отецъ 1849 г. стр. 148.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Розенкамиеъ—о коричей стр. 59. 60, 63.

<sup>1)</sup> Жизнь его около 1050 г. описалъ Михаилъ Пселлъ, который говоритъ о себъ, что видълъ очевидцевъ смерти Метаераста; жизнеописание изд. in Fabric. Bibl. grae. Т. 6. ed. vet. Здъсь же напечатана и служба Метаерасту, написанная тъмъ же Лселломъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Пселяъ въ живнеописаніи § 1. Служба, примач. 17.

в) Жизнеописаніе § 4.

принадлежавшими ему по званію секретаря, поручени были ему дівла дипломата предлагать предложенія пословь императору и передавать волю императора посламъ 4). Въ 904 г. арабы, подъ предводительствоиъ Льва Триполійца, безполезно сделавъ нападеніе на Константинополь 5), обратились на Солунь и, взявъ его, готовы были разрушить до основанія. Симеонъ отклониль біздствіе оть города переговорами 6). Эта услуга имперін находилась въ связи съ другою, не менфе важною. Полководецъ Имерій послань быль (въ 902 г.) противъ Триполійца съ флотонъ въ Криту 7); въ военных дъйствіяхъ Инерія участвоваль и Симеонъ, коему въ то же время дано было поручение переговорить съ арабскимъ вождемъ о мърахъ загладить следствія войны. О семь посольствъ въ Крить пишеть самъ Симеонъ въ описании жизни св. Оеоктисты, и прибавляеть, что это "было по воль блаженной памати Императора Льва — Льва счастливаго, похоронившаго съ собою, какъ кажется, и счастіе Имперіи в)". Эти слова показывають, что Симеонъ дъйствоваль въ званіи дипломата-воина при Императоръ Львъ, но жилъ и после него при Константине Порфирогените <sup>9</sup>). Просыба, вакую предлагаль ему въ это время благочестивый старецъ Паросскій, описать жизнь преп. Өеоктисты, исполнена была уже но смерти Импер. Льва, какъ говоритъ самъ онъ; а это было первое жизнеописаніе 10), за которымъ слъдовалъ рядъ другихъ—и весьна иногихъ жизнеописаній. Почетною должностію первотвибнива-Логоеста и званіемъ патриція Симеонъ награжденъ быль за заслуги по Крить и Солунь 11); а званіемъ магистра Импе**дълам**ъ о

<sup>4)</sup> Жизнеописаніе § 5. 6.

<sup>5)</sup> О сей война писали Левъ Грамматикъ, Іоаннъ Скилитца, Зонаръ и др.

<sup>•)</sup> Жизнеописаніе § 6. Іоаннъ Солун. de excidio Thessalon. подробно объ участін Сумеона въ спасенін Солуня. Кедринъ: «Сепретарь Симеонъ убъднять Триполійца, замышлявшаго истребить городъ, удержаться отъ опустошенія, а взять въ выкупъ деньги». Тоже Левъ Грамматикъ. Деньги заплачены Симеономъ не изъ казны, а доставшіяся по смерти одного плавннаго купца Родоенда, которыя и безъ того могли попасть въ руки Льва». Та же.

<sup>7)</sup> См. такъ же историковъ, которые указаны въ примач. 5.

в) Жизнь препод. Өеоктисты и у Линомана и Сурів § 3. 5. 9. Сл. Пселла въ жизн. § 7: Служба п. 6.

<sup>\*)</sup> Въ жизнеописаніи Препод. Өеоктисты Сумеонъ хвалить ганерала Гимерія, а отъ сего удержался бы онъ при Александръ Соправителъ Константина до 912 г. такъ какъ Александръ преследовалъ Гимерія подозревая въ немъ своего врага. Іоаннъ Симлитца.

<sup>10)</sup> Служба: «первое писаніе твое, Сямеонъ чудный, по Божію смотр'янію было по случаю бес'яды съ Свят. Пустывникомъ старцемъ, коего вид'яль т'я въ Парос'я».

<sup>11)</sup> Кедринъ: «Сін дъйствія (въ Солуни) танъ были пріятны Инператору, что онъ наградиль Симеона достоинствомъ Патриція и перваго Севретаря». Тоже Левъ Гранматикъ. Λογοθέτης τοῦ δρόμε называется Симеонъ въ надписи писемъ своихъ; Пселлъ также называеть его Логоестомъ. Но Генералъ Гимерій во время экспедицін

рін <sup>12</sup>), онъ облечень быль конечно въ награду слёдовавшихъ затёмъ заслугь своимъ.

Около 35 лътъ было ему, когда бесъдоваль онъ о преподобной Осоктистъ съ .Паросскимъ старцемъ <sup>13</sup>) и потому блаженная кончина его послъдовала въроятно около 940 года.

Строгая, чистая жизнь Симеона по смерти открылась темъ для другихъ, что изъ тела его истекало благоуханное муро <sup>14</sup>).

#### • § 295. Его метафразы.

Симеонъ Метафрастъ известенъ въ церкви по жизнеописаніямъ Святыхъ, которыя оставиль онъ для общаго назиданія.

Алляцій, пересматривавшій жизнеописанія по рукописямъ Ватикана и повърявшій списки слогомъ Метафраста, говорить, что Симеономъ написано 122 жизнеописанія; изъ числа же прочихъ, встръчающихся по рукописямъ съ именемъ Метафраста, или между жизнеописаніями Метафраста, 444 жизнеописаній и словъ похвальныхъ составлены извъстными сочинителями и 95 неизвъстными, но не Метафрастомъ 15). Впрочемъ надобно положить, что изъ числа сихъ 539 многія были поправляемы Метафрастомъ 16).

своей у Кедрина называется первотанбинкомъ,—а у Зонары  $\Delta$ огов'єтης τοῦ δρόμου: следов. Логоеетъ дрома и первотанбинкъ—одно и то же.

<sup>13)</sup> Никнеоръ Каллистъ называетъ Метаераста Магистромъ (Н. Е. 18. 24.). Званіе Магистра Имперіи было самое высшее. Chronicon Alexandr. ad 3 ann. Theodosii junioris. Посему-то Пселлъ о Симеонъ: "сіялъ среди правительственныхълицъ вемнаго Синклита".

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Когда Паросскій старець убъждаль его описать жизнь Өеоктисты, онъ выставляль препитствіемъ «неискусство въ словъ, затрудненія службы, жену, дътей, заботы о домъ». Жизнь Өеоктисты. Іоаннъ Коменіать, бывшій свидътелемъ договора, заилюченнаго Симеономъ со Львомъ Триполійцемъ (904 г.), говорить о Симеонъ какъ «о человъкъ пожилыхъ дътъ и искушенномъ опытами многихъ дълъ» (De excidio Thessalonicensi).

<sup>14)</sup> Служба и жизнь. Память бл. Симеона праздновалась 27 Ноября, какъ показываетъ надпись службы, составленной Пселломъ. Алонзій Липоманъ пишетъ: "да будетъ же нарастно, что Метаерастъ быль мужъ святый и Греческими отцами причисленъ къ лику блаженныхъ, ибо 27 Ноября празднуютъ они торжество его". Proleg. ad vitas sanctorum. Вальсамонъ (ad 63 can. Trullan.): "благодарность блаженному Метаерасту, который съ большимъ трудомъ и потомъ изобразилъ мученическіе подвиги за истину, въ хвалу Божію и въ въчное прославленіе Свят. мучениковъ". Гликасъ in 12 ер. ad Esaiam Monachum: «догматъ сей утверждаетъ въ числъ прочихъ и Симеонъ Метаерастъ».

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Diatriba de Symeonibus p. 80. 119. 184. Пселяь о Метаеразахъ: "у всъхъ одинъ цвътъ, одно свойство ръчн".

<sup>16)</sup> Жызнеописанія нзвастныя съ именемъ Метаораста изданы (но не вся) на одномъ латин. языка Лицоманомъ: Vitae sanctorum. Т. 1—6 Romae 1551—1560. 8. Лавр. Сурій размастиль по масяцамъ Vitae sanctorum Т. 1—6, Colonia. 1569. Venetiis 1581. Подлинныя показаны у Кава и обстоятельнае in Т. 9. Biblioth.

Названіе Матафраста выражаєть свойство самаго труда Синсонова надъ жизнеописаніями. Блаж. Синсонъ, имъя въ рукахъ древнія повъствованія, старался перелагать ихъ (ретофрасту) въ хучній видъ по слогу и содержанію; жизнеописанія, написанныя имъ, написанны слоготь изящнимъ, какой только можеть допускать благочестивое одушевленіе; и потому жизнеописанія Симеона, по отношенію къ древнимъ простыть, явились въ новомъ видъ, и по праву названы Метафразами (ретофрасту), а сочинителя ихъ называють сладкимъ писателемъ Матафразовъ 11).

Михаилъ Пселлъ, недалекій по времени отъ Метафраста и погому инъвшій способы видіть и сличать жизнеописанія, которыя вадижало исправлять Метафрасту, съ жизнеописаніями самаго Метафраста, пишеть: "тів, которые прежде описывали дівнія Святыхъ Божіпъ, частію писали несправедливое, частію изображали доблести святых безъ силы и красоты: такъ какъ не имъли особеннаго дара слова, не шти изобразить со всею точностію ни жестокости мучителей, ни благора; мія съ вакимъ давали отвіты мучителямъ мученики; о дівлахъ вакныхъ писали безъ должнаго вниманія; отселів происходило, что нівоторые не хотіли и читать писаннаго, а другіе обращали даже въ предметь насмішекъ или презрівнія чтеніе повіствованій о рабахъ Божінхъ.

Сей отзывъ Пселла о состоянии древнихъ живнеописаний вполь подтверждаютъ тв, которые видъли доселв сохранившеся списки древнихъ жизнеописаний и сличали съ ними Метафрастовы жизнеописани. Монфоконъ, столько извъстный по своимъ свъдъннямъ въ древней греческой письменности и по критической строгости, конечно заслуживаеть въ семъ случав довърня, особенно для такихъ людей, каковъ Белляр-

grae Fab. На Греч. изданы жизниописанія: Іоанна Златоустаго іп 8. Т. ор. Chrysos. ex. ed. Savill., Асанасія іnter. ор. S. Athanasii, Ефрема inter ор. 3. Ephremi ex. ed. Assemani; Діонисія Ареонагита inter. ор. Dionisii; воспом. объ Апостол'я Еван. Іоаннъ при толкованія Ареоы на Апокал. Paris 1631; воспомн. о Евант. Лукъ в Іаковъ іп noviss. avct. Combefisii 1672,— вм. Осклъ при сочин. Василія Селев. Ососана Сигріан. Карпа и Папилы, Акепсима и Іоснов, у Болландистовъ ad 12. 13. 22 Аргії. Бонисатія Ремск. при Лавзанкъ Палладія. Въ числъ Метасразь Съмеона помъщены были слова извъстныхъ отцовъ и учителей церкви: Василія в., Грыгорія Наз., Григорія Нас., Златоуста, Андрен Критскаго и друг.

<sup>17) &</sup>quot;Писаніямъ священнымъ посвящаль ты труды, изслёдывая и, испытым жизни святыхъ, ихъ мученія и подвиги возвеличиль твонии метафразами". Слуба "Смотря какъ на начальные образцы, на древности, онъ не отступаеть отъ них, дабы не показалось, что творить онъ совсёмъ другое; по образцу изженяеть образьрачи, не измъняя предмета, но поправляя ощибки въ словахъ". Жизнеопис § 11. Осованъ Керамей, тавроменійскій Епископъ 12 въка, въ Бес. о Лазаръ: "сладкій писатель метафразовъ говорить, что слово плодъ смінлости". Въ четвертой утреней бесёдів: "объ втомъ лучше, чінъ могь бы я сдівлать, равсуждаеть сладкій він сатель метафразовъ". Въ пятой утренней бесёдів: "чтобы не казалось, что главыть мы пронявольно: приводимъ достовърнаго свидівтеля—того Симеона, который такъ прекрасно написаль метафразы".

минъ; — описывая одну древнюю рукопись съ жизнеописаніями святыхъ, составленными прежде Метафраста, онъ говорить о сихъ жизнеописаніяхъ: nugis, fabulis ac portentosis narrationibus referta. Symeon quippe easdem vitas elegantiorem in formam redegit, prodigia multa, quae mendaces commenti fuerunt, passim resecuit ita tamen, ut quantum satis superque erat, retineret. "Это говорю я, прибавляетъ онъ же, послѣ того, какъ не разъ сличаль рукописи, написанныя въ 9 въкъ съ тъми поздними жизнеописаніями, которыя вышли изъ-подъ работы Метафраста". При другомъ случав, повторяя тотъ же отзывъ о древнихъ жизнеописаніяхъ, онъ прибавляетъ, что изъ этого должны быть исключены жизнеописанія, составленныя современниками Святыхъ 18).

Жалуются на Метафраста за то что нередко влагаеть онъ въ уста Исповедниковъ и Подвижниковъ слова, которыхъ те, по всей вероятности, не говорили. Но а) почему же знать и то, что такихъ именно словъ не говорили некоторые изъ нестыдившихся говорить правды предъ Царями? б) Положимъ, что Метафрастъ иногда только изображаетъ состояне души святой: но если онъ верно понималъ состояне души: отступлене отъ исторической точности конечно неважное, когда онъ своими, а не словами того, или другаго, говоритъ намъ.

Онъ своими, а не словами того, или другаго, говорить намъ.

Пселлъ и Никифоръ Грегорасъ <sup>19</sup>), пишутъ, что Симеонъ занимался жизнеописаніями Святыхъ, въ исполненіе воли на то императора. Отсель понятно, что излишне было бы спрашивать: имълъ ли Метафрастъ источники для своихъ жизнеописаній? Сличеніе метафразъ его съ древними жизнеописаніями также показываетъ, что онъ имълъ въ виду источники и повърялъ ихъ. Если нынъ не находятъ у древнихъ нъкоторыхъ обстоятельствъ, о которыхъ говорилъ Метафрастъ: то не слъдуетъ утверждать, чтобы во всъхъ такихъ случаяхъ не имълъ Метафрастъ источниковъ <sup>20</sup>).

Другое дело: всегда ли онъ пользовался такими памятниками, которые могли бы иметь право на доверіе? Сего утверждать конечно нель-

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Palaeographia grae. lib. 4. с. 1. р. 269, с. 2. р. 273. Въ примъръ того, что нъкоторыя гречес. составлялись слишномъ неискусно и неосмотрительно, можно представить жизнеописаніе св. Параслевы, сожженное по опредъленію П. Николая 4. Balsamon ar. 63. can. Trullanum.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Жизнь св. Өеофаны, супруга Импер. Льва. См. у Алляція de Nilis p. 31. 32. in 5 T. Bibl. grae. Fabricii.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Въ примъръ сему можно указать на Метаерастовы повъствованія о Палестинскихъ мученикахъ времени Діоклитіанова. Извъстно было, что Евсевій писалъ отдъльное повъствованіе о Палестинскихъ мученикахъ; но сего повъствованія не жотъли видъть у Метаераста; напротивъ, находя у Метаераста изкоторыя свъдънія такія, которыхъ явтъ въ церковной Исторіи Евсевія, говорили, что вти прибавленія—вымыслъ Метаераста. Но Сирскій переводъ Евсевіева повъствованія о Палестинскихъ мученикахъ показалъ, что Метаерастъ говорить о мученикахъ согласно съ Евсевіемъ.

зя: а) относительно тёхъ случаевъ, о которыхъ доходили до Метафаста свъдънія, хотя не вполнъ достовърныя, но единственныя, такъ что за исключеніемъ ихъ не оставалось ничего, или почти назидательное изъ малоизв' ной жизни Святаго побуждало его оставить неприкосновеннымъ повъствованіе предшественниковъ. б) Надобно согласиться и съ твиъ, что хотя Метафрасть не безъ разсмотренія пользовался пов'єствованіями предшественниковъ и многаго не принялъ изъ нихъ, но тъмъ не менъе онъ по характеру своему одушевленный повъствователь о славъ Святыхъ (Метафрасть), а не историвъ въ строгомъ смыслѣ сего слова; потому удерживаль и то, что не представлялось невероятнымъ само въ себе, хотя и не имело въ свою защиту верныхъ ручательствъ; съ другой стороны усиліе говорить краснорвчиво сгладило въ памятникахъ древности многія черты древности; мало и того—иные изъ панегириковъ Симеона слишкомъ похожи одинъ на другой и слёд. мало показывають действительное лице, а изображають воображаемое лице. в) Множество разсмотренныхъ и составленныхъ имъ жизнеописаній показываеть само сабою, что ему не могло доставать ни времени, ни силъ всею строгостію всв части пов'єствованій древнихъ; а потому, какъ и замъчаетъ Монфоконъ, въ нихъ осталось довольно и такого, что надлежало повърить преемникамъ Метафраста.

При всвуъ недостаткахъ Метафразы Симеона далеко превосходять даже и золотыя Легенды Генуезца Іакова de Voragine, которыя съ такимъ избиткомъ наполнены баснями и грубыми ошибками, хотя писаны тремя въками позже Метафразъ.

Влаженный Симеонъ писалъ еще нъсколько словъ <sup>21</sup>), нъсколько молитвъ <sup>22</sup>) и пъсней <sup>28</sup>), краткія мысли <sup>24</sup>), наконецъ составиль: а) извлеченія нравственныхъ мыслей изъ сочиненій Василія в. <sup>25</sup>), б) извлеченія изъ сочиненій Макарія в. <sup>26</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Платъ Богоматери надъ гробомъ Спасителя, изд. Алляціемъ grae. et lat. ad Calcem: de Symeonibus; б) Слово объ успенія Богоматери; а) Слово о жизни Богоматери—г) Слово на великую Субботу, изд. Комбесняюмъ in. Bibl. Concionatoria Т. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Извъстны молитвы его предъ пріобщеніемъ и послѣ пріобщенія (ώρολόγων μέγα); другія молитвы въ Вънск. рукоп. Oudini comm. 2. 1338.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Канонъ на великій пятокъ въ Тріоде; Канонъ Маріи Египетской на 1 Апръля, нъсколько пъсней стихами—въ Вънск. рукоп. Lambec. comm. 3. 1. 49. 5. 44. частію издан. Алляціенъ de Symeonibus p. 123.

<sup>24)</sup> Beero 133 rassa. Allatius ibidem. p. 1. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) 24 Слова, изданныя вийсти съ сочиненіями Василія в. Гарньеромъ, въ русскомъ переводи, напечатаны въ Москви 1818 года.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Извыеченій изъ Макарія в. у Метаераста два: одно въ 150 главахъ, другое въ 45 гл. и оба остаются въ рукописяхъ. Vindobon. cod. theol. 240. 234. Съ Симеономъ Метаерастомъ и Логоестомъ ненадобно смѣшивать младшаго Симеона Логоеста, который при Алексѣѣ Комнонѣ ок. 1160 г. писалъ сокращеніе церковныхъ

## § 296. Экуменій.

Экуменій, Епископъ Трикки Оессалійской, досель извыстень единственно по трудамъ благочестивой учености, которыми заслужиль онъ уваженіе въ церкви. Въ рукописи, писанной въ 975 году, сохранилось между прочимъ "обозрыніе изъ боголюбивыхъ трудовъ Экуменія, блаженнаго Епископа Трикки Оессалійской по Апокалипсису Іоанна Богослова 1)". По этой рукописи несомныно, что блаженный Экуменій жилъ не позже половины 10 выка. Поелику же онъ въ толкованіе на посланіе къ Коринфянамъ вносиль объясненія П. Фотія 2), то нельзя думать, чтобы жилъ онъ прежде конца 9-го выка. Потому кончину его надобно полагать около 945 г.

Учение труды его относились въ толкованію Свящ. Писанія. Изв'єстны толкованія его на вс'в посланія Ап. Павла и на Апокалисист <sup>3</sup>).

Характеръ толкованія его отчасти видінь и изъ надписи труда его. Надпись говорить: Τῶν εἰς τὴν πρὸς Γαλάτας Ἐπιζολὴν Παόλε τοῦ Αποςόλε Ἐξηγητικῶν Ἐκλογῶν τόμος α. "Томъ первый объяснительныхъ извлеченій на посланіе Ап. Павла въ Галатамъ 4)". По сей надписи трудъ его для объясненія Писанія состояль главнымъ образомъ въ извлеченіи толкованій прежнихъ. Подобнымъ образомъ занимались и прежде него, занимались и послів него. Достоинство труда зависіть могло во первыхъ отъ выбора автора, во вторыхъ отъ умінья извлечь нужное изъ обширныхъ собесідованій, каковыми были почти всіз отеческія толкованія. Если же присовокуплены будуть къ тому собственныя замізчанія чтителя древности, то это конечно еще болізе покажеть въ немъ даръ разсудительности. Труды блаженнаго Экуменія отличаются всіми качествами разсудительнаго изслідователя писанія и отцевъ. У него извлечены толкованія изъ лучшихъ древнихъ толкователей; извлеченія сдізланы осмотрительно, во многихъ містахъ приведены собственныя толкованія за приведены собственным толкованія за приведень за приведень за приведень собственным толкованія за приведень за привед

правилъ (Fabric. Bibl. grae. 5. 509. 510). Въроятно младшему Симеону Логоесту принадлежатъ 9 писемъ, изд. Алляціемъ—de Symeonibus p. 123.

<sup>&#</sup>x27;) См. Монеокона Bibl. Coisl. cod. 224. р. 277. «Обовръніе» напечатано м Крамеромъ: Catena in epist. Cathol. et Apocalypsin. Oxon. 1840. р. 173. s.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Crameri Catena in ep. ad Cornth. in fine: ayctorum nomina Oxonii 1841. c.r. Catalogus. codic. S. Marci. Venetiis. p. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Лучшія взданія трудовъ Экуменія: В. Оесименіі in Actus, epist. Cathol. et epist. S. Pauli, grae. lat. ed. *Morellus*, Paris. 1631 in 2 vol. *Crameri* Catena in ep. ap. Corinth. Oxon. 1841, in ep. ad Galat. Ephes. Oxon. 1841. In ep. Cathol. et Oecumenii ac Arethae comm. in Apocal. Oxon. 1840.

<sup>4)</sup> Crameri Catena in ep. ad Galat. p. 1. Oxon. 1841.

<sup>5)</sup> Kpameps (Catena in ep. ad Corinth. Monit. ad lect. p. 4. Cat. in Act.

Сивстъ Сенсвій говорить, что Экуменій писаль извлеченіе толкованій на Осьмонноміє <sup>6</sup>). Но это извлеченіе нынів неизвістно Сомнительно, чтобы и изданный съ именемъ Экуменія сводъ толкованій на Дюянія Апостолові и на Соборныя посланія принадлежаль Экуменію <sup>7</sup>). Съ одной стороны невидно, чтобы гдів нибудь приводили толкованія Экуменія на эти книги св. Писанія <sup>8</sup>); съ другой— не въ духів Экуменія ограничиваться однимъ собраніємъ толкованій древнихъ и не присовокуплять своихъ замівчаній, какъ это однако видимъ въ мнимомъ трудів Экуменія.

"Обозрѣніе Апокалипсиса" столько же несомнѣнный плодъ трудовъ блаж. Экуменія, сколько и прекрасное произведеніе благоговѣйной разсудительности.

## § 297. Пр. Никонъ.

Никонъ—проповъдникъ поканнія. Потомокъ благородной понтской фамиліи, онъ еще въ юности, противъ воли родителей, удалился въ понтскую обитель— "золотой камень". Здёсь 12 лётъ провелъ онъ въ самихъ строгихъ подвигахъ умерщененя плоти. Его пламенная любовь въ Господу и глубокое сокрушеніе облекли слово его необыкновенном силою. Настоятель обители и опытные старцы, видя по опытамъ въ Никонъ особенный даръ убъдительнаго слова, благословили его на проповъдь покаянія.—Они отправили его для сей проповъди въ Арменію. На островъ Критъ подвиги его благословлены были особенными успъхами. Критъ въ 961 г. возвращенъ быль отъ магометанъ Имперіи: но въ немъ подъ игомъ магометанскимъ многіе отреклись отъ христіанства и нравн испортились. Пр. Никонъ пробыль въ Критъ около 20 лётъ, при каждомъ случав, повторяя проповъдь Предтечи: покайтеся и, убъждая въ подвигамъ христіанскимъ. Самые магометане слушали его съ сокрушеніемъ и иные изъ нихъ обращались къ христіанству; а между

Ароstol. Praefat. р. 1) на томъ основанів, что объясненія Экуменія писаны въ сводахъ наравить съ другими объясненіями или же иногда приписаны на поляхъ, полагаетъ, что Экуменій писалъ только краткія замічанія, но не составляль извлеченій изъ древнихъ толкованій. Но самыя замічанія Экуменія показываютъ, что онъ писаль ихъ, нийн предъ глазами древнія толкованія. Онъ нерідко пишетъ замічавія свои въ такомъ виді: «Можно и такъ думать» (Ad Corinth. р. 63. 332); «или такъ» (р. 313. 176). Впрочемъ Крамеръ справедливъ въ томъ, что сочиненія Экуменія ожидаютъ лучшаго изданія, чімъ Мореллево. Въ Туринской Бебл. сод. 84 толкованіе Экуменія на Апокалинскої въ 12 словахъ, чего нітъ у Морелля.

<sup>6)</sup> Bibliotheca Sancta Francot. 1575.

У) Въ первый разъ издано было Veronae 1532. Потомъ издано и Мореллемъ см. пр. 4.

a) Ca. Crameri Catena in Actus. Apost. Oxon. Praef. p. 1.

христіанами кипрекими онъ возотановиль строгую жизнь первыхъ временъ христіанства. Съ тою же пропов'вдію Предтечи прошель онъ потомъ Ахаію, Эпиръ, Пелопонесъ и скончался въ Лакедемон'в въ 998 году 1).

Предназначенный для устной проповъди, св. Никонъ немногое оставилъ послъ себя на бумагъ. Это не тотъ Никонъ, который съ именемъ Никона Черной горы въ 1088 г. написалъ два толстыхъ сборника, хотя и небезполезныхъ, но безъ особенной силы духа<sup>2</sup>).

Сочиненія Пр. Никона: а) "О нечестивомъ служеніи Армянскомъ" и чинъ "отреченія отъ Армянства, "); б) письмо къ одному затворнику о незаконномъ отлученіи 4).

#### \$ 298. Симеонъ новый Богословъ: а) въ жизни.

Симеонт новый Богословт 1) воспитанный близь двора царскаго но еще въ молодыхъ лътахъ, лишась покровителя своего дяди сенатора 2), вступиль въ Студійскую обитель, чтобы быть подъ руководствовъ подвижника Симеона благочестиваго 3); здъсь пищею ему

<sup>&#</sup>x27;) Жизнь Препод. Никона, подробно описанная въ 1150 г. Лакедемонскимъ Аввою, изд. на греч. и дат. Мартенемъ: amplis. collect. Script. Т. 6. р. 838. s. ар. Surium ad 27 Novemb. О пр. Никонъ и Критъ говоритъ Іоаннъ Куропалатъ. Память сего Никона чудотворца 26 Ноября.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Препод. Никона, проповъдника покаянія 10 въка принимали за одно лице съ Никономъ Черной горы, ученые, каковъ Удинъ (Comm. litt. 2, 463—465) и даже препод. Госноъ Волоколамскій, въ письмъ къ Головину. О сочиненіяхъ Черногорца см. въ Обозръніи эпохи пр. 13.

<sup>3)</sup> Первое вад. int. op. Balsamonis p. 86, у Бевереджія in Pandectis p. 158, in 25. T. Bibl. Patr. Lugdun. у Котельера in not. ad. 2 lib. Const. Apost. c. 24. Другая статья у Котельера ad 5 lib. Const. c. 13.

<sup>4)</sup> На лат. изд. in 25 T. Bbil. Patr. Lugdun и у Вальсамана. Подлинный текстъ въ Вънск. Библ. сод. 6. Lambec. comm. 6. 68. Въ рукоп. съ такивъ надписаніемъ: Той άγίου Νίκωνος єх τῆς αὐτοῦ Ἐπιςολῆς, что еще заставляетъ думать, все ли здъсь письмо св. Никона, или это только часть? По крайней мърт то несомивне, что эта статья точно принадлежитъ св. Никону: слова Никона отдълены въ рукописи, какъ и другія статьи, крестами въ началъ и концъ; а статья Никомая Грамматика написана особо, послъ выписки ивъ Климента, чего не примътилъ писецъ, списывавшій статью св. Никона для издателей Лейденской Библіотеки—и смътиавшій двъ статьи въ одну. Такъ пишетъ Колляръ, пересматривавшій вънскія рукописи послъ Лямбеза.

<sup>4)</sup> Жизнь его подробно описаль Никита Стифать, одинь изъ учениковь его; Комбесивь in noviss. avct. 2. 119—129. Предложимь извлечение изъ его жизнеописания съ замъчаниями.

Нивита говоритъ, что Симеонъ былъ при дворъ Василія и Константина пажемъ.

<sup>3)</sup> О семъ учителѣ, а частію и о себѣ самомъ, довольно подробно говоритъ онъ въ словѣ: о дѣланіи духовномъ (по Слав. рукоп. М. д. Акад. подъ № 49. Слово 2 по латин. изд. Понтана 7. у Фабриція 6. Bibl grae. Т. 2. 304) и вратко упомина-

служили только трави и зерна и пища: животворящая—тёло и кровь Христа Господа, а упражнениемъ молитва созерцательная. Игуменъ Студійскій запрещаль молодому иноку совершать такой подвигь ви несогласившагося покориться заставиль оставить обитель. По совъту того же старца Симеонъ нерешелъ въ обитель св. Мамонта 4), гдв по смерти настоятеля избранъ въ Игумена и посвященъ въ пресвитера патріархомъ Николаемъ Хризовергомъ, при чемъ свётъ Духа Божія видимо низшелъ на главу его 5). Обитель Мамонта оживилась подъ управленіемъ Симеона; число иноковъ увеличилось. Симеонъ весьма часто оглашаль ихъ наставленіями; часть иноковь, отягчась наставленіями, въ числъ 30, возстала съ безпокойными жалобами на Симеона; Патріархъ, которому принесена была жалоба, только по просьбъ самого Симеона позводиль безпокойнымь остаться въ Константинополь, но не въ обители Мамонтовой; а кроткая любовь Симеона опять собрала въ нее разсвявшихся чадъ. Поводомъ въ самымъ сильнымъ огорченіямъ для Симеона было установленіе Симеономъ празднованія въ честь усопшаго наставника Симеона благочестиваго в); 16-ть лёть правднованія прошли безъ препятствій; П. Сергій, услышавъ о семъ учрежденіи, одобриль его; но Стефанъ, митрополитъ никомидійскій и по добровольному желанію синкеллъ патріарха мужъ впрочемъ просвіщенный и общеуважаемый, объявилъ, что празднование Симеону не должно быть; разсуждения на соборъ кончились тъмъ, что Симеонъ оставилъ Константинополь ...). Ученики его, въ числъ ихъ одинъ патрицій, достигли наконецъ того, что Симеонъ съ честію возвращень быль въ столицу; ему предлагали санъ митрополита, но онъ не принялъ его. - Въ обители Мамонтовой онъ теперь еще съ большею ревностію сталъ предлагать свои наставленія и слушать Симеона стекались весьма многіе изъ мірянъ. Все остальное время вакъ при Пат. Сергін († 1019), такъ при преемникахъ его

еть въ словъ о покаяніи и сокрушеніи (По Слав. рукоп. 5 у Понтана 32 у Фабриція 4) Въ 1 изъ сихъ словъ Симеонъ говоритъ, что наставникъ его написаль кингу поученій.

<sup>4)</sup> Обитель Св. Мамонта Ксилоцирская находилась у городской ствиы Ксило циркъ (деревянный циркъ) у городскихъ воротъ того же имени (Никие. 18. 41); почему и Симеонъ называется Игуменомъ обители Мамонтовой у Ксилоцирка, иногда и просто Ксилоцирскимъ.

<sup>5)</sup> Стифать говорить, что сей свять нисходиль потомь при каждомь совершеніи Литургіи Симеономь въ продолженіи всяхь 48 лять священства, и прибавляєть: «кажь самь онь пов'яствоваль какь бы о накоемь другомь, скрывая себя и сіе записано между изреченіями его». Сіе пов'яствованіе находится въ конц'я д'яят. гдавъ.

<sup>6)</sup> Никита говорить, что Симеонь въ честь наставника Симеона нашесать изсни, пахвальное слово, жизнеописаніе, и память его праздноваль каждый гожь; написаль и образь его съ надписаніемъ: Святый Симеонъ.

<sup>7)</sup> О семъ изгнаніи своемъ упоминаєтъ Симеонъ въ сочиненіи: о божественной дюбви (по изданію Понтана—de divin, amore сар. 23).

Евстаен (†1025) и Алексіт Симеонъ продолжалъ служеніе въ покот и въ 1032 г. в) скончался мирно э).

#### § 299. 6) Въ Сочиненіяхъ.

Пр. Симеонъ писалъ весьма много сочиненій о духовной жизни, но подлинный текстъ ихъ остается въ рукописяхъ и только нѣкоторыя извъстны въ переводахъ.

Извъстны слъдующія сочиненія его:

- 1) О молитвъ въ стихахъ.
- 2) О трехъ видахъ молитвы.
- 3) Подвижническія ув'вщанія, числомъ 22.
- 4) Главы деятельныя и Богословскія числ. 101.
- 5) Главы Богословскія и созерцательныя, числ. 25.
- 6) Главы Богословскія и д'ятельныя числ. 102 10).
- 7) Главы деятельныя числомъ 160 11).
- 8) Книга гимновъ о любви и о томъ, каковы должны быть дъйствія и жизнь духовныхъ людей, стихами ямбическими и анакреонтическими <sup>12</sup>).
  - 9) Сокровища или 35 оглашеній <sup>13</sup>).

<sup>8)</sup> Стифатъ упоминаетъ о 48 годахъ священство Симеонова и о посвящении Симеона П. Николаемъ Хризовергомъ (примъч. 5); а Николай былъ Патріархомъ съ 983 г. до 996.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Въ мъсяцесловахъ не видно имени Симеона между святыми: но о немъ съ похвалами отзывались очень многіе и между прочими Симеонъ Солунскій (Oudini comm. litt. 2. 588); Никита Стисатъ писалъ ему нанонъ Allatius de lib. Eccles. р. 82 de Synod. Photiniana р. 539); Преп. Нилъ Сорскій, неръдко свидътельствуясь Симеономъ, иногда прямо называетъ его Святымъ. "Яко же Симсонъ новый Богословъ повелѣваетъ" (въ Росс. Iер. 5 стр. 285 о унынія); «яко же рече Св. Симеонъ» (тамъ же слово 8. стр. 312); Преп. Іоснеъ Волок. также дълалъ вышиски изъ сочименій новаго Богослова. (См. прим. 15).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Находятся въ Коаленевой рукоп. cod. 292. Montfauc. Bibl. Coisl. 410. Русск. переводъ. въ Христ. Чтеніи 1823 г. 12.

<sup>12)</sup> Въ Бавар. Библ. соd. 84, гдв нвиоторыя и изъ предъидущихъ статой.

<sup>13)</sup> Въ Моск. Синод. Библ. соd. 359 въ томъ порядкъ, въ какомъ показаны у Фабриція Bibl. gr. 11. 304—8; первыя 32 главы въ мигл. библ. соd. Barocc. Theol. 19 р. 7. истор. учение объ отп. перкви. т. пи.

10) 25 словъ къ инокамъ 14).

11) 32 беседы о вере и нравственности съмірянами и иноками 16).

Жизнеописатель и ученикъ Симеона, Никита Стифать говорить объ учительствъ его: "онъ не быль для себя своимъ (ойхетув айтос, ваитох), но по благодати Божіей, усвоившей его себь, языкь его быль тростію скорописца, а умъ источникомъ Премудрости Божіей, потому-то онъ богословствоваль, хотя совсвиь не зналь наукъ, какъ возлюбленный ученикъ". Чтобы на основании словъ ученика составить точное понятие объ учитель, заметимь, что жизнеописатель самь говориль о воспитание и служов Симеона при дворъ; а при дворъ земныхъ царей требують и образованія земнаго; далъе если нъкоторыя наставленія Симеона писаны стихами ямбическими и анакреонтическими: то нельзя не вилъть участія искусства и знакомства съ искусствомъ. О книгъ гимновъ и Стифатъ говорить: "это сочинение назначаемъ мы не для людей простыхъ, не посвященныхь въ тайны, отъ нихъ оно должно быть сокрыто". Позволить себъ присовокупить и свое замъчаніе: въ книгъ гимновъ форма не свободна отъ чего-то человъческаго; а въ ея содержаніи иного движеній чувства, часты восторги сердца, и ощущенія нівжныя; остается положить, что здёсь чувство человеческое еще несовсёмь умирено духомь Христовымъ.

Главный предметъ наставленій Симеона—д'яланіе во Христ'я сокровенное. Онъ объясняетъ пути внутренней брани; обучаетъ м'ярамъ

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Въ Коаленевой Библ. соd. 407, гда 33 слова, но изънихъ 8 таме самыя, которыя помищаются въ числа 35 слова; прямъч. 13. Греческаго текста не видалъ Алляцій, но видалъ еще прежде Мснеокона Понтанъ, издавшій переводъ 33 словъ: Symeonis iunioris. theologi, monasterio S. Mamantis praefecti, Orationes. Ingolstadii 1603; они же in Bibl. Patr. Lugdun. T. 22.

<sup>15)</sup> Въ Турия. Библ. cod. 37. Catal. Taurin p. 144. въ Ковленевой cod. 291 292. Bibl. Coisl. p. 40, въ Мюнх. cod. 177. Здъсь же in cod. 25 также какъ и въ Моск. соф. typog. 48. р. 55. разговоръ съ Соластикомъ. Нъскольно другахъ бесадъ въ Париж. Библ. cod. 895, въ Моск. Сунод. cod. typog. 2. Такинъ образонъ число словъ, какъ и предполагалъ Фабрицій, простирается до 96. Сл. Oudini Comm. 2. 593—595. Статьи 4. 6. 8. 10, 11 издаль Понтань на одномъ Латин, языки Ingolstadii 1603. 4. Тотъ же переводъ въ 22 Т. Библ. Отцевъ. О томъ, чего не издаль Понтанъ см. у Фабриція Bibl. gr. 11. 302—320. Въ Коаленевыхъ рукоп. порядонъ словъ тотъ же, что и въ изд. Понтана. Въ слав. Добротолюбіи помещены статья 2, 7 и одно слово. По рукоп. Слав. статьи 1. 2 изсколько главъ и 21 слово находятся въ пергам. списке 14 в. въ Вибл. М. Д. Акад. въ пергам. Сборн. Сергіев. Лавры N. 12, въ Лаврскомъ спискъ поученій Аввы Дорофея 1414. N. 2. Пр. Іссифъ Волок, помъстилъ въ своемъ сборникъ до 15 словъ (Волокол. рук. N. 94). Въ Араб. переводъ 36 словъ подвижи., 20 молитвъ и 45 отвътовъ по рукоп. 13. в. Маіі Соllect. vet. avct. Т. 4. р. 179-187. 143. Въ Славян. Молитвенникахъ читается Свисонова молитва предъ пріобщ. Св. таннъ. Одна читается и въ греческихъ съ надписа нівиъ: Симеона новаго Богослова благочестивое испытавіе о Св. причащеніи", мродот-S. 636.

совершенствованія нанияче духовнымъ; заставляетъ подвизаться преимущественно противъ духовныхъ страстей, противъ помысловъ и явиженій гръховнихъ. Начальное паденіе наше, говорить онъ, совершилось въ душь отъ гордости, посему и должно смирять душу 16). Нъвоторые изъ современниковъ его, слишкомъ положась на вибшиля добродетели. пристрастные, какъ видно, къ чину студійсьому, но не къ духу его, возставали противъ Симеона, какъ противъ нарушителя извъстнаго имъ порядка спасенія. Изъ сочиненій Симеона ясно видно, что онъ не думаль отвергать ни вившнихъ подвиговъ, ни чина ихъ; но уча блюсти ихъ требовалъ борьбы съ гръхолюбивою душею и проходя самъ, при содъйствін благодати, путь скорбей внутреннихъ, требоваль того же и отъ другихъ. Вислушаемъ ответъ его современныхъ совопросникамъ, воторый вивств дополнить показаніе предметовь наставленій его. "Не върять и увъряють себя, что быть не можеть, чтобы человъкъ совсъмъ быль чисть оть похотей и пороковь, чтобы приняль въ себя утёмителя существенно. Противъ своего собственнаго спасенія говорять и поступають, заключають для самихь себя двери царствія небеснаго и запрещають прочимь, которые хотели бы внити. Если слышать о комъ либо, что онъ законно подвизался и чисть отъ возмутительных в страстей, проповъдуеть предъ всеми чудеса Вожін, которыя соделаль въ немъ Вогь по неложнымь обетованіанъ своимъ... перестань, говорять, ты обольщенный и гордый! Кто таковь, каковыми были отцы? Кто видель или можеть видеть Бога? Кто приняль въ такомъ обилін Духа, чтобы удостоился чрезъ Него видіть Отца и Сына? Да, изъ васъ точно никто, какъ сами говорите вы. Но изъ техъ, которые решились нести вресть, итти теснымъ путемъ, готовы погубить душу свою для жизни въчной,—тъ и очень многіе видъли Вога и очень многіе, какъ думаю, и теперь видять, увидить и каждый, кто только захочетъ" 17). "Говорятъ: прельстился онъ; ибо кто говоритъ, что не гръшить, тогь слепь и невидить. Правда, но тоть, вто имъеть Бога, не можеть грашить, ибо свия Его въ немъ пребываеть, какъ сказалъ Іоаннъ богоразумневишій, громъ Апостоловъ" 18). Эти слослова сами по себе показывають, что состоянія, о которыхъ говорится у блаж. Симеона, состоянія такія, для которыхъ требуются предварительные великіе подвиги. Чтобы видіть это въ наставленіяхъ Симеона довольно прочесть наставление его о третьемъ образв молитвы, и именно тамъ, гдъ говоритъ онъ о приготовительныхъ состояніяхъ и понятіяхъ подвижника. Или вотъ нъсколько словъ его: "прежде сътованія и слезъ пусть не обольщають насъ пустыми словами и не будемъ сами обманы-

18) Слово о дълвнін духоветить см. примъч. 3.

<sup>16)</sup> Слово 8 о въръ и нравственности у Понтана.

<sup>17)</sup> Caobo περί γυώσεων άλιθινῶν—y Φαδραμία 45 Combefisii auct. novis. p. 124.

вать себя въ успъхъ благочестія.... Везъ слезъ не смятчится жестокость сердца нашего, душа не снищеть духовнаго смиренія, не въ силахъ будемъ сдълаться смиренными, а кто такъ не устроилъ себя, тотъ
не можетъ соединиться съ Духомъ Святымъ". О предуготовительныхъ
состояніяхъ онъ такъ говоритъ подробно, столько предполагаетъ средствъ,
предостереженій и увъщаній мудрыхъ, какъ только можетъ говорить о
томъ человъкъ изучивній опытомъ жизнь нравственную, притомъ не годъ,
а десятки лътъ; сочиненія его — богатъйшая сокровищница мыслей о жизни
духовной, съ силою дъйствующихъ на душу, жаждущую благочестія.
Симеонъ названъ новымъ Богословомъ потому, что онъ преподаваль такія глубокія тайны внутренняго подвижничества, о какихъ давно не
слышали. Онъ образовалъ новыхъ учениковъ, — ревнителей созерцательной жизни: въ послъдствіи еще болъе, чъмъ при жизни, наставленія
его получили силу въ общемъ мизнів.

#### § 300. Иларіонъ митр. кіев. а) въ жизни.

Иларіона митрополита Кіевскій—великій светильникь юной, русской Церкви. Обстоятельства жизни его мало извъстны. Извъстно только, что до званія пастыря всея Россіи онъ быль священникомъ села Берестова, где быль дворець великаго князя, - и где Ярославь, по примъру отца, любилъ жить, обогащая апостольскій храмъ и его причтъ дарами благочестія своего. Иларіонъ и тогда извістенъ быль какъ мужъ "благій и книжний и постникъ". Недовольствуясь отправленіемъ не легкаго священническаго служенія, онъ совершалъ особенные подвиги. Изъ Верестова, находившагося близь ствиъ ныивищией давры, онъ ходилъ на уединенный холиъ дивпровскій, покрытый тогда лесонъ, чтобы предаваться тамъ молитев и богомыслію; онъ выкопаль тамъ въ горъ тъсную двухсаженную пещеру и пълъ въ ней утреннее и вечернее славословія. Благочестіе Иларіона расположило къ нему К. Ярослава. Когда умеръ М. Өеопемптъ, великій князь положиль возвёсть благочестиваго Иларіона на канедру Митрополита. Современный л'ятописецъ не говорить, по какому побуждению Ярославъ не отправиль его въ Константинополь для рукоположенія і). Вфроятно, что въ этомъ участвовало охлаждение въ Цареграду, возбужденное жестокими поступками гре-ковъ съ русскими плънвыми <sup>2</sup>); не могли не участвовать въ томъ тревоги и смуты, какія совершались по замысламъ папы на востокъ и которыя доходили и до Россіи. Изв'ястно, что императоръ вытребоваль

<sup>1)</sup> Латописецъ Несторъ подъ 1051 г.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Никон. Лътоп. 1, 139.

"изъ русскаго города точный списокъ отлученія" <sup>3</sup>) П. Михаилу, ко-торое дерзкій легатъ Гумбертъ положилъ на алтаръ Софійскомъ. Какъ бы то ни было, Иларіонъ, быль поставлень въ митрополита соборомъ русскихъ архипастирей. "Азъ милостію человъколюбиваго Бога минхъ и презвитеръ, Иларіонъ, изволеніемъ Его отъ благочестивыхъ Епископъ священь быхь и настоловань въ велицемъ граде Кіеве, яко быти въ немъ Митрополиту, пастуку же и учителю. Выша же си въ лъто 6559 (1051), владичествующему благовърному Кагану Ярославу сыну Владимірю". Такъ писаль самъ Иларіонъ въ концѣ своего исповѣданія вѣры 1). Позднее извъстіе говорить, что посвященный Иларіонъ испрашивалъ и получилъ подверждение себъ въ звани митрополита отъ Патріарха 5). И приведенныя слова изъ его испов'вданія показывають. что исповъданіе писано и послано было куда-то уже посвященнымъ Ила-ріономъ.—Ко времени правленія Иларіонова церковію относятся самыя знаменитыя событія. Несторъ говорить о его времени: "начать въра Христіанская плодитися", т. е. приносить плоды въ сознаніи и жизни народа. Къ его времени относилось устройство церковнаго богослуженія и при немъ же начало процвътать духовное просвъщение. Иларионъ хорошо зналъ и чувствовалъ нужды своего народа, и живая любовь его находила средства удовлетворять ихъ. Блаженная кончина Иларіона последовала 1067 г.; вакъ Ефремъ переяславскій архипастырь почиваетъ въ пещерахъ подъ именіемъ преподобнаго Ефрема, такъ преподобный Иларіонъ, почивающій тамъ же безъ сомнънія есть святитель Иларіонъ, подвизавшійся въ пещеръ до восшествія на каседру; имя митрополита Иларіона стоить въ числъ русскихъ святыхъ мужей по нъкоторымъ спискамъ русскихъ святыхъ и святымъ называется онъ въ заглавім сочиненія своего <sup>6</sup>).

#### § 301. б) Въ сочиненіяхъ.

Сочиненія святитняя Иларіона: поученіе о законть и благодати, похвала Кагану Владиміру, исповиданіе виры, наставленіе въ экизни.

Ученіе о закон'в и благодати направлено противъ іудеевъ и показываетъ превосходство посл'ядней предъ первымъ; прежде всего Св.

<sup>3)</sup> Записка о дъйствіяхъ Гумберта противъ П. Миханла Керулларія у Канизія Thesaur. mon. ecc. ed. Basnagii T. 3 p. 326. *Gieseler*, Kircheng. B. 2, Th. 1. S. 342; Anmerk.

<sup>4)</sup> Прибавл. из твор. Отецъ 2. 287. 288.

<sup>5)</sup> Палинодія у Преосв. Георгія Конис. Чт. Моси. общ. ист. 1846 г. стр. 7.

<sup>6)</sup> Рукоп. Моск. дух. акад. Опис. о Рос. Святыхъ См. Приб. къ твор. св. Отц. 2 т. стр. 203.

Иларіонъ объясняетъ взаимное отношеніе закона и благолати типического исторією Агари и Сарры, следуя Ап. Павлу и понятілиъ саних Евреевъ: далъе показываетъ всемірное значеніе христіанства и пъстное закона Мочсеева. "Прежде въ одномъ Герусалимъ было мъсто для поклоненія Богу: нынё же по всей вемлё... такъ говорить Спаситель самарянынь (Іоан. 4, 21. 23); такъ и исполнилось ... За тыть издагается основная мысль христіанства— соединеніе божества съ человічествогь, и обличается сленота іудеевъ, не понявшихъ божественнаго достонетва Інсусова и ученія пророковъ о Христь. Замічательно, что обличая миз Іудеевъ, св. Иларіонъ выставляеть и такія хулы ихъ противъ св. віры, которыя сворве можно было слушать изъ усть фанатика еврея, тыз найти въ какой либо книгъ 7). Это даетъ понять, что Иларіонъ иль случаи для личных в сношеній съ евремии и по пастырской должими в предостережение другихъ объясняль значение закона Моуссева. Намер мысль о всеобщности благодати Иларіонъ излагаеть въ приложен в русскому народу.

Похвала Кагану Владиміру—одушевленное изображеніе заціп и добродітелей св. князя Владиміра. Она показываеть какъ живо чіствуеть душа русскаго учителя достоинство христіанской віры, когорів ввель въ Россію Владимірь на місто язычества; не оставлено здісь бол вниманія и то, почему Владимірь избраль греческую віру. "Онь вог да слышаль о православной, христолюбивой и сильной вірою, запі греческой, какъ чтуть тамъ единаго Бога въ Троиців и покланати Ему, какъ творятся тамъ силы, чудеса и знаменія: какъ церкви там полны людей; какъ въ селеніяхъ и городахъ благовірныхъ всів принжать къ молитвів, всів предстоять Вогу". В Похвала Владиміру дроційнна по многимъ историческимъ свіденіямъ, которыя передаеть очевидень.

Въ исповъданіи въры Иларіонъ излагаетъ свое понятіе о догматахъ въры. Пространнъе, чъмъ, другіе изображаетъ догмати о Съ. Троицъ и о воплощеніи Сына Вожія, вороче—будущій Судъ и воскресеніе, свое повиновеніе седми соборамъ, почитаніе Богоматери, пеобъ, святыхъ мощей и церкви. "Върую, говоритъ Иларіонъ въ единаго Бога, славимаго въ Троицъ Отца не рожденнаго, безначальнаго, безконечнаго; Сына рожденнаго, но также безначальнаго и безконечнаго; Духа Съ, исходящаго отъ Отца и въ Сынъ являющагося, но также собезначаль

<sup>7) «</sup>Заме и коварные Гуден говорнан, что онъ выстепъ, рожденъ отъ бида изгоняетъ бъсовъ о Весльвевулъ». стр. 255, 256. Первая и третья кули читавте въ Евангелія (Мате. 27, 63, 12, 24), но вторую слышалъ Оригенъ отъ Цель (сопт. Celsumt. 28), а сочиненія Оригена противъ Цельса Иларіонъ конечно ве чаталь.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Прибава. къ Твор. Св. Отд. 2. 272. 273.

наго и равнаго Отцу и Сину... въ Троице едино Божество, едино господство, едино парство... Върую и исповъдую, что Сынъ по бляговолънію Отца, изволеніемъ Духа Св. сошель на землю для спасенія рода человическаго, но небесь и Отца не оставиль; осинениемь Св. Духа вселился въ утробу Дъвы Маріи и зачать, какъ самъ единъ знаетъ, родился безъ съмени мужескаго, сохранилъ Матерь дъвою... совершенный Богъ и совершенный человъкъ, въ двухъ естествахъ и хотеніяхъ воли... Пострадаль за меня плотію... умерь безсмертный, чтобы оживить меня мертваго... святую и преславную Деву Марію именуя Богородицею, чту Ее и съ върою покланяюсь Ей. И на святой иконъ Ея зрю Господа иладенцемъ на лонъ Ея и веселюсь... также и взирая на святыхъ Его угодниковъ славлю Спасшаго ихъ. Моши ихъ съ любовію и върою цьлую... Такъ върую и не постыжусь, заключаетъ Иларіонъ; исповъдаю предъ народами и за исповъдание готовъ и душу положить" <sup>9</sup>). Это исповедание говорить, что вера Иларіона была не деломъ одной мысли, а деломъ всей души, всей жизни его; оно же показываетъ, что блаженный Иларіонъ понималь въру ясно, точно, превосходно.

Наставленіе св. Иларіона Митрополита Кіевскаго <sup>10</sup>) убъждаєть въ подвижнической жизни волею Господа, краткостію временной и въчностію загробной жизни. "Ты скажешь: не могу подвизаться, я слабъ. Подвизаться только по силъ своей, какъ можешь, — и Господь, видя подвить твой, поможеть тебъ и въ прочихъ добрихъ дълахъ". Наставленіе кратко, но сильно.

## § 302. Өеодосій Печерскій.

Пр. Өеодосій 1), вторый игумень Кіевопечерской обители, возлюбивъ жизнь отшельническую, тайно ушель изъ дома матери къ преподобному Антонію и слезами упросидъ принять его въ иночество; бывъ постриженъ на 23 г. возраста въ (1037), проводилъ дни и ночи въ молитвахъ, трудахъ и чтеніи душеспасительныхъ книгъ. Послів Варлаама пр. Өеодосій общимъ желаніемъ братіи и по благословенію пр. Антонія избранъ въ игумена; мудрый подвижникъ, назначая инокамъ различныя занятія назначалъ нікоторымъ переписыватъ книги, всімъ же заповідываль чтеніе и півніе; князья и вельможи приходили слушать его совіты и наставленія и онъ былъ заступникомъ невинныхъ. Духовная опытность Өеодосіева привлекла къ Өеодосію весьма многихъ и число иноковъ отъ 20 умножилось при немъ до 100; заботясь о лучшемъ

<sup>\*)</sup> Прибава. къ Твор. Св. Отп. 2. 285-287.

<sup>10)</sup> Прибавл. къ Твор. Св. Отц. 2. 293.

<sup>1)</sup> Жизнь подробно описана препод. Несторомъ Айтописцемъ (См. о Нестори).

устроеніи ихъ, узналь онъ отъ студійскаго инока Михаила, прибившаго съ митр. Георгіємь (въ 1068 г.) изъ Константинополя, объ уставъ студійскаго монастыря и ввель сей уставъ въ свой монастырь, а сей передальтотъ же уставъ прочимъ обителямъ россійскимъ <sup>2</sup>). Въ 1074 г. скончался св. подвижникъ <sup>3</sup>).

Несторъ пишетъ, что Оеодосій писалъ посланія ("епистоліи") къ В. К. Святополку, обличая его за изгнаніе старшаго брата Изяслава, "послё же описа къ нему епистолію велику зёло, обличая тою и глаголя: гласъ крови брата твоего вопістъ на тя къ Богу, яко Авелева на Каина, и инёхъ многихъ древнихъ гонителей и убійцъ и братоненавиднихъ приводя притчамъ, тому вся, яже о немъ, указавъ и тако писавъ и пославъ". Святополкъ до того раздряжился симъ посланіемъ, что въ пылу гнѣва бросилъ письмо на землю и хотѣлъ сослать Оеодосія въ заточеніе 4). Посланія сего нынѣ не видно.

Тотъ же ученикъ пр. Өеодосія пишеть объ учитель: "егда же пакы самъ поучаще братію въ церкви духовными словесы, повелѣваще наки вел. Никону, яко сей книги почитающь поучение творяще братин; таже пави Пр. отцю нашему Стефану Евклесіарху тогда сущю". Совершенно согласно съ сими словами пр. Нестора одна древняя рукопись заключаеть въ себъ, послъ поученій пр. Осодора Студита и другихъ, поученія пр. Өеодосія въ братіи, полныя простоты и умиленія: аа) о терпенін и любви? «что внесемъ любимицы мои въ міръ, или что ниамы изнести? Не оставихомъ ли міра и яже въ мірь по заповъди Христовъ ... Кто не удивится, возлюбленни, яко Богу прославитися нашими делесь? и волива на насъ худыхъ любы его изліяся! Яво же, рече, возлюби мя Отецъ и Азъ возлюбихъ вы». Затвиъ продолжаетъ возбуждать къ подвиганъ любви любовію Господа нашего. 66) О терпанія, о любви и поста (собственно протива ропщущиха и нетерпъливыхъ); вв) о терпъніи и милосердін: «Възлюбленіи, притчу пріимите влостраданія и теривнія». гг) О теривнім и смиреніи: "подвизайтеся трудницы, да прінивте вінцы терпінія вашего". Здівсь указаніе на уставъ св. Өеодора Студійскаго: «билу бо ударяющу нелівпо ны есть лъжати, но встати на молитву, яко же ны богоносный Осодоръ учить». дд) О хожденін къ служов церковній и молитві. Въ сихъ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ Несторовомъ повъст, о началъ Печер, монастыря: ви наченъ его (Миканда) въпрошати о уставъ отецъ Студитскихъ и обръте у него и списа; и устави его въ Монастыри своимъ, како пъти пънія Монастырская и поклоны како держати и чтеніе почигати и стояніе въ церкви, и весь рядъ церковный и на трапезъ съденіе и что явленіе и въ кми дни съ установленіемъ и пр".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Память представленія пр. Өеодосія З Мая, а открытіе мощей, посл'ядовавшее спустя 17 л'ятъ посл'я кончины, 14 Августа.

<sup>4)</sup> Въ Несторовомъ житін пр. Өсодосія по рукоп.

пяти поученіяхъ, которыхъ сочинителемъ называется прямо св. Оеодосій и которыя, какъ по словамъ Нестора, такъ и но указанію на уставъ, введенный пр. Оеодосіємъ, принадлежатъ ему безпорно, св. Оеодосій убъждаетъ братію къ твердости и мужеству, необходимымъ на случаи ослабленія духовнаго и убъждаетъ въ духъ кроткаго смиренія <sup>5</sup>).

По другому собранію поученій изв'єстно "поученіе блаженнаго Оеодосія Игумена Печерскаго о казняхъ Божіихъ "). Начальное наставленіе изъ сего поученія— наставленіе о наказаніяхъ и сл'ёдующее за т'ємъ обличеніе суев'єрій— читаются отъ слова до слова въ л'єтописи Нестора: дал'є "въ поученіи блаж. Оеодосія" сл'ёдуютъ наставленія о благогов'єтномъ стояніи въ храмъ, о молитвъ, о постъ, о воздержаніи отъ нетрезвой жизни.

Наконецъ въ книгѣ: "Златая матица" читается "слово писано святниъ мнихомъ Осодосіємъ".

Что касается до отвъта пр. Оеодосія на вопросъ В. К. Изяслава о спртв Варяжсской; то отвъть сей въ томъ видъ, въ какомъ онъ извъстенъ по рукописямъ, не былъ писанъ пр. Оеодосіемъ: это видно изъ его содержанія; языкъ его не отличается глубокою древностію; нельзя сказать, чтобы отвътъ былъ искусенъ, напр. въ самомъ началъ сказано о Латинахъ: "первое иконъ не цълуютъ, второе мощи святыхъ не цълуютъ и вставши попираютъ ногами". А потомъ сказано: "Латине бо Евангеліе и Апостолъ имъютъ и иконы святыя". Впрочемъ извъстно, что Изяславъ искалъ помощи у Папы Григорія 7-го противъ Святополка, и въ этомъ ноложеніи совъсть не могла не безпокоить набожнаго Князя недоумънями о въръ тъхъ, съ которыми вступалъ онъ въ сооб-

<sup>5)</sup> Въ Библ. Румянцева собраніе поученій рукоп. 15. 6. N. 406. стр. 103. Въ той же рук. на лист. 91. 99. 101. написаны поученія братіи о пользе душсвной; — одно безь имени сочинителя и два съ именемъ Өеодора Студита. Въ первомъ говорится объ отделеніи Господу десятины времени изъ продолженія года для постнаго подвига. Во второмъ наставникъ говорить братіи: "во всехъ годинахъ и службахъ обрётающеся и божественнаго Феодора о заповедехъ радующеся потщаніе имеёте. "Въ третьемъ: "Иметися аки за лествицю преданая св. великаго о божеств. Феодора Студитскаго". Очевидно, что два последий не принадлежать Феодору Студиту. Поедику же: а) то, что внущаетъ наставникъ въ первомъ изъ сихъ трехъ поученій, Преп. Несторъ предлагаєть отъ лица знаменитаго своего наставника: "глаголетъ бо сице, яко Богъ далъ есть намъ 40 дней на очищеніе души: себо есть досятина", б) какъ въ вышеприведенныхъ наставленіяхъ, прямо названныхъ Феодосіевыми, такъ и здесь въ двухъ поученіяхъ напоминается объ уставъ Пр. Феодора Студита, стольно дорогомъ для Препод. Феодосія.—Отселть боле нежели втроятно, что эти три поученія принадлежатъ также Пр. Феодосію Печерскому—Отцу иноковъ Россійскихъ.

<sup>•)</sup> Рукоп. Румянцева—Торжественникъ N. 435. 15. в. на л. 370. Сл. Словарь Русского Писат. духов. чина указываетъ тоже поучение въ древнихъ продогахъ, 2. 284.

<sup>7)</sup> Въ Печерскомъ Патерикъ по составу довольно позднему (въ Бебл. Тонстовва) Сл. Слов. Имсат. 2. 287.

щеніе; уваженіе же, какое им'яль Князь къ пр. Өеодосію, могло заставить его искать разрішенія сомнініямь у великаго Игумена <sup>8</sup>). Такимь образомь остается положить, что нынів извістный отвіть пр. Өеодосія содержить устно переданныя мысли пр. Өеодосія, но съ перемінами неискустнаго толкователя Өеодосіева.

#### § 303. Іоаннъ Митрополитъ.

Іоання блаж. Митрополить всей Россіи. Послів Георгія прееминка Иларіонова, онъ прибыль изъ Греціи въ санв митрополита въ 1080 г. н делами своими заслужиль имя добразо. Пр. Несторъ, восхищений качествами его, говоритъ: "подобнаго ему еще не было въ Руси, да и не будеть: мужъ свъдущій въ внигахъ, искусный въ ученіи, милостивый къ убогимъ и вдовицамъ, равно ласковый къ богатому и бъдному, смиренный и молчаливый, владъвшій даромъ слова и утвшавшій своими бесъдами печальныхъ". Это изображение Святителя, столь высоко ставящее его само по себъ, служить еще объяснениемъ другой черты, воторою отличали Іоанна. Его называли Пророком Христовым .-Несторово изображение показываеть, что нъть нужды принимать это название не въ обывновенномъ значения его, не въ смысл ${f B}$  прозорамеиа 1). По свидътельству еп. Симона М. Іоаннъ съ нъсколькими епископами 14-го Августа 1089 г. освящаль храмъ въ Печерской обители. Вероятно, вскоре после того блаженно почиль онъ, такъ какъ въ следующемъ году уже видимъ преемника его въ Кіеве 2).

#### § 304. Его посланіе и правила.

Святитель Іоаннъ писаль:

а) Посланіе въ Клименту Пап'є старшаго Рима. Это посланіе, изв'єстное по н'єкоторымъ слав. рукописямъ безъ имени папы, къ которому писано, сочинителемъ Палинодіи и другими приписывалось М.

<sup>\*)</sup> Исторія Рус. церкви 1. 87, 88.

<sup>1) &</sup>quot;Іоанна Митрополита Русскаго, нареченнаго пророкомъ Христовымъ церковное правило," такъ надписывается правило его по всъмъ спискамъ.—Латиногреческій словарь объясняетъ слево antistites словами: сереї профутси, епіскопол.
Но в) Іоаннъ въ надписи уже названъ Митрополитомъ и следов. не для чего было
прибавлять другое названіе того же значенія; б) обыкновенное, народное, значеніе
пророка—значеніе прозорливца; потому и надпись, говоря о народномъ назваліи Митрополита Іоанна Пророкомъ, могла имъть въ виду только значеніе прозорливца, в
не придуманное искусствомъ значеніе Предстоятеля церкви.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Нестора датопись; — Симонъ объ освященів печер, церкви. Сл. Ист. Рус. ц. 1, 148. 198—201. По ркп. Описанію Святыхъ имя его между Святыми Вієва.

Іоанну 4. Но въ надписи греческого послонія стоить имя П. Климента и такъ какъ посланіе писано на греческомъ языкъ, то и надпись греческая заслуживаеть преимущественное довёріе. Долго неудомівали, вто такой папа Клименть, къ которому писаль посланіе М. Ісаниъ. Собственно въ Римъ не было П. Климента ни при третьемъ, ни при четвертомъ Іоаннъ. Но при М. Іоаннъ пророкъ Христовомъ, по волъ Ими. Генриха, врага Гильдебрандова, избранъ былъ въ паны архіенископъ равенскій, который съ именемъ Климента оставался Папою до самой смерти, съ 1080 до 1099 года. Эта современность П. Климента М. Іоанну 2-му служить твердымь основаніемь той увъренности, что посланіе въ П. Клименту писано М. Іоанномъ вторымъ, а не четвертымъ 3). Подтвержденіемъ служать еще и обстоятельства. Изв'єство, что Изяславъ, выгнанный братьями изъ Кіева и обобранный польскимъ королемъ, въ 1074 г. обращался за помощію къ имп. Генриху. Генрикъ ничего не успълъ сдълать для Изяслава, также какъ и гордый Гильдебрандъ, предъ которымъ унижался сынъ Изяслава. За то обстоятельство самаго Генрика, унижаемаго высокомърнымъ Гильдебрандомъ, заставляли Генриха искать помощи въ союзъ съ русскою перковію. И это-то желаніе союза Запада германскаго съ русскою церковію ясно видинъ въ санонъ началъ посланія Митрополита къ П. Клименту.

Зам'втимъ, что при сличени славянскаго текста посланія съ Греческимъ подлинникомъ открывается, что въ первомъ допущено иного омибокъ и пропусковъ писцами, и есть неточности въ переводъ. И однако славянскій тексть все-таки ближе къ подлиннику, нежели латинскій переводъ Герберштейна <sup>4</sup>). Посланіе первосвятителя Русской церкви дышеть духомъ аностоль-

Посланіе первосвятителя Русской церкви дишеть духовъ аностольской кротости, также какъ отличается и свётлинъ разуменіемъ истини. Воть что нишеть онь Папъ:

"Пріятна любовь твоя во Господ'в, челов'ять Божій, достойный Апостольскаго престола и званія. Ти и изъ далекой страны приявраємь на наму худость и смиреніе, касаещься насъ крылами любви твоей, прив'ятствуещь насъ искренно и съ любовію, предлагаещь желанія духовныя, — догиаты православной и чистой в'яры нашей пріемлень и изуиляємься имъ, какъ возв'ястиль намъ и ясно показаль Епископъ твоего Святв'я нестоя. Такъ какъ д'яла въ такомъ положенія и ты такимъ оказываещься Архіереемъ Божіниъ, не каковы были недавно Архіерействовавніе, возмутители и оскорбители истины то и я, самый меньшій,

<sup>\*)</sup> См. Неводина о. М. Іоанна 2 въ навастіямъ Акад. М. 2. N. 5.

<sup>4)</sup> Посланіе на Слав. Язык'я напеч. въ памятникахъ XII в. стр. 209. 218. Греч. текстъ въ рукоп. Синод. Библіотски (по каталог Маттея подъ N. 353, а по другому подъ N. 385); Латинскій in Herberstenii rer. Moscov. comm. Francof. 1660. р. 22—24.

привътствую и инсленно лобиваю священную главу твою; будь счастливъ! да покрываетъ тебя Вожественная Всевишная рука! да дастъ благій и инлостивий Вогъ тебъ и твоииъ дняиъ увидёть улучненіе дълъ нежду вами и нами!

Не знаю я, откуда и какъ явились соблазни и препятствія на пути Божісиъ? отчего и какъ онъ досель не исправились? Недоунъваю. Не понимаю, какой жестокій демонъ, злобный врагь истины и благочестія, надълаль все это, разрушиль братскую любовь вашу и союзь соединяющій Христіанъ. Не скажу, что все погублено; им жнасиъ, и иногимъ ясно убъщдени, что по благодати Божісй ви Христіане. Но кое въ чемъ ви отдъляетесь: воть смотрите".

"Все признають семь святихъ и вселенскихъ соборовъ. На нихъ благочестиван и православная вера Христіанъ изследована, изучена, получила твердость со всею полнотою и убъдительностію; они семь столповъ богословствующей мудрости; на нихъ постронда она свой святый домъ-вселенскую перковь. Симъ святымъ вселенскимъ соборамъ единоинсленю последовали все предстоятели и пресиники касседры верховиаго изъ славныхъ апостоловъ Петра, - один лично присутствуя и, одобряя согласіемъ діянія и слова, другіе чрезъ довіренныхъ посланныхъ своихъ, подавая содъйствующій голосъ Апостольской васедры вашей. Таковы были на первоиз вселенскоиз соборъ Сильвестръ, на второиъ Дамазъ, на третьемъ Келестинъ, четвертому вселенскому собору былъ подкрышленіемъ блаженный и славный напа Левъ, написавній посланіе въ Флавіану, премудрое и святое, которое считали столнемъ правеславія всів знаменитме того времени. На пятомъ соборів быль Вигилій, на местомъ Агвеонъ, мужъ почтенный и духовно просвъщенный. На седьномъ вселенскомъ соборъ святьний папа Адріанъ изъявляль согласіе чрезъ посланниковъ своихъ святихъ и богоноснихъ нужей Петра протопресвитера святой римской церкви и Петра протопресвитера и игумена римской обители Св. Савви".

"Когда же все это такъ: откуда явились раздоръ и разделеніе? Кто посёнать на римской нивё такіе плевелы? Подлинно много у васъ творится не по божественнымъ постановленіямъ. Изъ многаго предлежу я любви твеей не многое. Во первыхъ постъ субботній соблюдаете незаконно. Потомъ первую недёлю отдёлая отъ великаго поста, заставляете народъ йогь молоко, сыръ и другую вседневную пищу. Отвергаете іереевъ вступившихъ въ законное супружество. Тёхъ, которые муропомазаны пресвитерами, въ другой разъ помазываете, какъ будто право это принадлежность іудейскаго богослуженія. Но всего хуже то, что вы осмёливаетесь мамёнять св. сумволъ, утвержденный вселенскими опредёленіями—и говорите, что Духъ Св. происходитъ не только отъ

Отца но и отъ Сына. Все это и многое другое требуетъ заботливато исправленія. Священству твоему надобно снестись съ святвишимъ Константинопольскимъ цатріархомъ и употребить все стараніе, даби уничножены били соблазны и введено было единство съ нами и духовное согласіе. Влаженный Павелъ учитъ: "молю же вы, братіе, имене ради Господа нашего Іисуса Христа, да тоже пропов'вдаете, тоже и глаголете вси и да не будетъ въ васъ распря (охіона), будите же утверждены въ томъ же разумів и въ томъ же помыслів 5). Шесть обвиненій предложили мы въ посланіи своемъ, избравъ немногое изъ многаго. Прими сіе съ кротостію—о прочемъ скаженъ въ послідствіи. Если все это такъ, какъ слышали мы, священный папа: будь твердо уб'яжденъ что правила св. Апостоловъ и вселенскихъ соборовъ, съ которыми согласны были древніе патріархи древняго Рима, нарушаются вами. Это менажу я".

Затамъ сладуеть опровержение каждаго изъ шести заблуждений Запада. Въ обличение производа о Св. Духа вотъ что пишеть пастырь русской церкви:

"Удивительно и ужасно, какъ дерзаете вы измёнять вёру 318 св. отневъ и святихъ вселенскихъ соборовъ. Отъ конецъ до конецъ вселенной, во всёхъ христіанскихъ церквахъ, поется единогласно: "вёруемъ и въ Св. Духа, Госнода животворящаго, отъ Отца исходящаго, съ Отцемъ и Сыномъ спокланяемаго и спрославляемаго". Для чего вы не геворите такъ, какъ всё христіане, а дѣлаете прибавленіе? Вы вводите новое ученіе. А Апостолъ говорить: имсе благоспостить самъ паче, сме пріясте, проклята да будета (Гл. 1. 8.). О да не услышите вы надъ собою сего проклятія! Истинно странно измѣнать и искъжать святое инсаніе, хотя бы одною іотою или одною чертою! Ужели не понимаете какъ великъ этотъ соблазиъ? Вы вводите два начала, двѣ власти для св. Духа; вы унижаете достоинство Его и впадаете въ ересь Македонія".

Въ завлючение сего пишетъ:

"Прету и молю, и припадаю къ священнымъ ногамъ твоимъ исправиться во всемъ этомъ, особенно же относительно опръснововъ и указаннаго недостатка, такъ какъ то касается св. причащенія, а это пагуба для чистой візри... Прости написавшаго тебіз сіс. Если точно такъ идуть дізла у васъ, какъ мы слышали: испитайте писаніе и найдете, что все это требуеть исправленія. Молю любовь твою о Господів, прежде всего наниши къ нашему Святьйшему Константинопольскому патріарху и къ тамощнимъ святьить митрополитамъ: они владівоть словомъ

<sup>5)</sup> Какъ тексты Св. Писанія, такъ текстъ Сумвола, приводимъ мы по славянскому тексту посланія къ Папъ.

живни, какъ субтильники міра, и въ состоянія по Божіей благодати изследовать и исправить это для тебя. Потоить если угодно напишенть и ко мив, меньшему изъ всёхъ. Привётствую тебя, я, Іоаннъ, худий Митронолитъ Руси, — и весь твой клиръ и народъ. Привётствуютъ васъ и всё сущіе со много святейшіе и боголюбивейшіе Епископы и предстоятели и весь нашъ благочестивни клиръ и народъ. Благодать всесвятаго духа да будетъ съ тобою, и со всёми твоими. Аминь".

2) "Іоанна Митрополита русскаго, нареченнаго проровомъ Христовымъ, церковное правило", инсанное для черноризца Іакова, замъчательно по множеству свъденій о состоянів богослуженія, ученія в жизни того времени.

Выписываемъ два правила, относящіяся до отношенія православія въ панизму.

Прав. 4. "Съ теми, которые служать на опресновать, едять мясо въ Сырную недёлю, едять кровь и удавленину, не должно пріобщаться (св. таннъ) и совершать богослуженія. Но ни мало не возбраняется вкушать съ ними пищу по обстоятельствамъ, для любви Христовой. Если кто хочеть подъ видомъ чистоты или но немощи избетать и сего: нусть уклоняется; но смотрите, чтобы не вышель изъ того соблазть или не возродилась бы вражда сильная и злопамитетвованіе. Надобно для большаго зла избирать меньшее". Превосходное правило! апостольское правило!

Прав. 5. "Тъхъ которые въ русской землъ, по словамъ твоинъ не причащаются частицъ (у Герберштейна—qui in azymis celebraverint) и въ великій постъ тратъ мясо и скверное, подобаетъ всячески исправлять и останавливать въ ихъ гръхъ, наставленіемъ и ученіемъ обращать къ православію, показывая, что ихъ едва ли не слъдуетъ погружать, какъ не христіанъ, даби тъмъ страхомъ отстали отъ своего заблужденія и присоединились къ благочестивой въръ. А тъмъ, которие останутся при своемъ и не обратятся, не давать причастія, но какъ иноплеменниковъ и противниковъ въръ нашей предоставлять воль ихъ".

Славянскій текстъ говорить: "наказаніемъ и ученіемъ възвращать на правов'трное ученіе и погруженіемъ, яко не крестьянину сущю, да тімь съ страхомъ останутся тоя злоби". Хотя Гумберть и писаль в грекахъ: "rebaptizant in nomine S. Trinitatis et maxime Latinos 6): во кром'ть того, что вся пов'ть его оказывается пехожето на баснь 7), а обвиненіе его о перекрещиваніи латинянъ не подтверждается исторією, Гумберть хлопочеть о природныхъ латинянахъ, тогда какъ М. Іоанть говорить о русскихъ, заразившихся обычании латинскими, и конечно им'ть въ виду пословъ Изяслава, совратившихся въ латинство въ Ри-

e) Humberti commemoratio, ap. Canisium in lect. antiquis T. 3.

<sup>7)</sup> См. Миханать Керулларій Патріархъ Констант. Кіевъ. 1854 стр. 89—125.

мъ. Слъд. правило, которое выставляетъ Гумбертъ, не могло относиться въ случаю, о которомъ говоритъ М. Іоаннъ. Къ тому же слова: "да тъмъ съ страхомъ останутся злобы", показываютъ, что о новомъ крещени говорится только въ видъ угрозы; иначе эти слова не имъли бы смысла. Наконецъ извъстно, что новгородскій епископъ Нифонтъ не крестилъ и обращающихся Латинянъ, а только помазывалъ ихъ св. муромъ.

Прочія правила Митрополита заключають въ себ'в мысли:

- а) Противъ волхвованія и языческихъ обычаевъ (пр. 7. 16);
- б) Противъ соблазнительныхъ пъсней (пр. 17. 28);
- в) Противъ торговли рабами (пр. 24);
- г) О вкущения пищи вивств съ язычниками (пр. 20. 31);
- d) О поведеній священниковъ (пр. 13. 15. 36. 37);
- е) О собранів епископовъ на соборъ (пр. 34);
- же) Объ открытів новыхъ епархій и о пред'влахъ епархіальной власти (пр. 8. 19);
  - з) О крещенім младенцевъ и о причащенім (пр. 1. 2. 21);
  - и) О бракахъ (пр. 6. 10. 18. 22. 23. 25—27. 33);
  - i) O heohard i o xpant (up. 9.11.12);
- к) Противъ учреждающихъ пиры въ обителяхъ подъ видомъ благочестія (пр. 31);
  - а) О женахъ, бывшихъ въ плену (пр. 29. 30).

#### **§ 305. Ософилактъ Болгарскій.**

Ософилант архісписнопъ Ахриды, что въ Болгарін; урожденець константинопольскій. Онъ жиль при императорахь изъ фамиліи Дуки и Комнена, когда Болгарія была подъ властію Греческой Имперіи. Константину Порфирогенету, сыну Императора Михаила Дуки и Импер. Маріи, онъ писаль наставленіе въ царскихъ должностяхъ 1). Въ одномъ изъ писемъ своихъ онъ поставляеть на видъ сыну Севастократора, съ какою любовію князь Борисъ болгарскій заботился о созиданіи и украшеніи церквей убъждаеть его возобновить одинъ изъ таковыхъ храмовъ разрушенныхъ греческою войною 2). Изъ письма его къ Импер. Маріи видно, что и Болгары его времени, въ частности же жители Ахриды,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Къ нему же написано два письма 63 и 64 и къ Іоанну Дукъ племяннику Импер. Михаила писано письмо 23.

э) Письмо 17. "Итакъ молю и симъ письмомъ какъ бы телъсно иланяюсь тебъ, умилостивись надъ церковію, изкогда весьма счастливою, которую построилъ христолюбивъйшій Борисъ парь болгарскій, одну изъ семи соборныхъ; ты вовобнови ее<sup>4</sup>.

не такъ жили, чтобы не заставляли заботливаго пастыря сильно сокрушаться о ихъ нравахъ; Өеофилакъ просилъ Императрицу освободить его отъ тяжкаго ига, каково было для него управленіе болгарскою церковію,—но принужденъ былъ остаться страженъ ея 3). Тогда, какъ онъ употребляль все зависящее отъ него для спокойствія и пользы ввѣренной паствы, клевета доносила въ Константинополь о его чрезмѣрныхъ богатствахъ, нажитыхъ въ Болгаріи 4). Изъ рѣчи, говоренной Өеофилактомъ Импер. Алексѣю Комнену (1081 г.) и изъ письма его къ патріарху Николаю Грамматику (1085 г.) 5) видно, что скончался онъ не прежде 1085 года.

Іоаннъ Евхантскій почтиль Өеофилакта духовною епиграмиюв.

Влаженный пастырь Болгаріи, отличавшійся высокить классическимь образованіемь <sup>3</sup>), изв'ястень особенно по толкованіямь своить; "Толковникь Евангельскій Өеофилакть святый" какъ называеть его Святитель Димитрій <sup>7</sup>), писаль толкованія: а) на Евангеліе всіхь четырехь Евангелистовь; б) на Диянія Апостоловь; в) на всіз послонія Ап. Павла; г) на Соборныя посланія; д) на 11-ть утренних воскресных чтеній изь Евангелія; е) на пророковь Осію, Аввакума, Іону, Наума и Михея <sup>8</sup>). Въ толкованіяхь своихь онъ пользуется всего боліве толкованіями св. Златоуста, такъ что иногда только сокращаеть бесізды его; но даеть и свои объясненія, удерживаеть даж такія чтенія текста, которыхь ніть у Златоуста. Лучшія изъ его токованій—толкованія на посланія Ап. Павла.

Прочія сочиненія его: слово на поклоненіе вресту, 75 писемъ, наставленіе наследнику царскаго престола и разсужденіе о латинянахъ ).

<sup>3)</sup> llucamo 1.

<sup>4)</sup> Въ письмъ 73 къ Миханду, врачу императорскому, назвавъ себя епископомъ всей Болгаріи, прибавляетъ: «тотъ самый, о которомъ думаютъ, какъ будто сами видятъ, сами слышатъ, что онъ каждый день медиинами мъряетъ золото».

<sup>6)</sup> Письмо къ Папъ Николаю 3.

<sup>6)</sup> Это видно между прочимъ изъ того, что онъ въ письмахъ свояхъ ириводить стихи Гомера (Epist. 5. 18. 26. 55); ему извъстны были Гезіодъ (Ep. 6), лиро Віотійца, т. е. Пиндара (Ep. 8), сужденія Лонгина (Ep. 18), почтенный Өукидить (Ep. 30), сочиненія Стагирита (Ep. 71), стихи Еврипида (Ep. 19), Аристофана (Ep. 27. 19); βίβλος χροματική (Ep. 21).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Собраніе сочиненій изд. въ Москвъ 1840 стр. 381. см. еще стр. 387.

в) Всъ толкованія его изд. ор. от Тheophilactei—edita hactenus et inedita gr. et lat. Venet. 1754—63. Т. 1—4. Впрочемъ здъсь толкованіе на делмія издаю съ неисправныхъ списковъ; толкованіе на соборныя посланія еще болье требуетъ лучшаго изданія. Писцы прибавляли на поляхъ выписки изъ другихъ толкованій; а слъдовавшіе за ними вносили прибавденія въ текстъ Ософилакта. На славян. толжованіе на Евангелія подъ именемъ благовъстника напечатано въ Москвъ 1648—1649 г. 1802.

<sup>9)</sup> Всв эти сочиненія изд, въ полномъ собраніи сочиненій Өссендакта Си. вр.

"Влаженнаго Архіепископа Болгарскаго Ософилакта разсужденіе съ ду-ховнымъ сыномъ о обличеніи латинянъ" весьма замічательно. Оно отличается духомъ кроткой терпимости, не по примъру современныхъ обличеній латинянамъ. Ософиланть считаеть въ латинахъ важнымъ одинъ пункть: исповедание происхождения Духа Св. и отъ Сына: "здесь, говорить онь, самое опасное эло и если не позволяють сделать исправленіе, то уступать ненадобно, хотя бы говорили они съ престола, который такъ возносять возносящіеся, хотя бы выставляли испов'вданіе Петрово, хотя бы объщали блаженство, хотя бы показывали намъ ключи царскія. Впрочемъ и въ этомъ отношеніи, присовокупляеть онъ, "ненадобно спорить о словахъ, а смотръть на дъло; надобно обращать вниманіе на то, не зависить ли здесь что-нибудь оть бедности языка; притомъ въ беседахъ могуть встречаться выражения неточныя; только отъ исповеданія веры надобно требовать полной определенности. Не будемъ слишкомъ спорить съ непокоривымъ умомъ этихъ людей ни объ опръснокахъ, ни о постахъ, ни о прочемъ. Надобно терпъть здо, чтобы предотвратить большее, надобно попускать то, чего перемънить нельзя, дабы не разрушить общенія любви; по приміру Апостоловъ надобно являться слабымъ для слабыхъ и следовать примеру Спасителя, положившаго душу свою для того, чтобы собрать разсвянныхъ чадъ въ единое стадо" <sup>10</sup>).

## § 306. Іоаннъ Мавропъ.

Подима по цвъту ногъ Маерола митрополитъ Евхантскій. Изъ собственныхъ сочиненій его видно, что онъ получилъ классическое образованіе своего времени; извъстно также, что иноческимъ подвигамъ обучался онъ у авви Дороеея младшаго, подвижника хилокомскаго въ Трапезонтъ 1). По успъхамъ его въ словесныхъ наукахъ онъ былъ приглашенъ (ок. 1050 г.) къ званію наставника словесности въ Константинополь; и занятія наставника столько нравились ему, что онъ желалъ, чтобы вся жизнь его посвящена была образованію юношества 2). При

Digitized by Google

<sup>8.</sup> Остается неизданнымъ похвальное слово его Императору Алекскю Комнену. Оно есть въ рукоп. Бавар. Биаліотеки.

<sup>10)</sup> Издан. Мингарельемъ in Anecdotorum fasciculo 1756.

<sup>1)</sup> Жизнь сего преподобнаго описалъ Іоаннъ, называя его своимъ учителемъ; жизнеописаніе издано in Actis sanct. Т. 1. р. 615—24.

і) Въ стихотвореніи: єїς δεςπότοινας онъ молить о спасеніи Мономаха, Зои и Осодоры; въ другомъ оплавиваєть смерть Мономаха; и далье пишеть:

<sup>«</sup>Веди меня, Слове, путемъ симъ и сохрани!...

Императоръ Алексів Комнень въ преклонныхъ льтахъ 3) онъ облеченъ быль саномъ митрополита; въ семъ званіи присутствоваль онъ на соборв при П. Николав въ 1092 г. 4). При томъ же Императорв Господь прославиль просвъщеннаго Пастыря особеннымь откровеніемь. Неосторожные чтители Василія В., Григорія и Іоанна подняли жестовіе споры о томъ, кому изъ трехъ святителей надобно отдать первенство чести? Одни ставили выше обоихъ Василія, указывая на его твердость духа и основательное разсужденіе; другіе отдавали преимущество Григорію за высоту и глубину богословія; третьи восхищались въ Златоуств врасноръчіемъ и любовію къ грешнивамъ. Дело дошло до раскола. Небожители явились земному Пастырю Евхантскому, сначала каждый особо, потомъ трое вивств и объявили: "мы одно у Господа; въ свое время каждый изъ насъ научаемый Духомъ Св., писалъ, что нужно было для спасенія другихъ, между нами нёть перваго, нёть втораго. Итакъ скажи, чтобы спорящіе о насъ прекратили споръ; одной любви желали им для всвуъ на землъ, одной любви желаемъ мы на небъ. Соедини насъ въ одинъ день и назначь, когда и какъ хочешь, торжество въ показаніе нашего единомыслія" 5). Воля Святителей исполнена была назначеніемъ празднованія памяти ихъ въ 30 день января. Евхантскій Пастырь скончался въроятно не позже 1095 г., такъ какъ прежде 1095 г. былъ уже извъстенъ по сочиненіямъ и въ преклонныхъ летахъ принялъ жезлъ пастырскій.

Неизвъстный писатель "Воспоминанія о святомъ отцѣ нашемъ Іоаннѣ Митрополитѣ Евхаитскомъ", пишетъ о семъ Пастырѣ: "онъ былъ мужъ весьма мудрый и святый; писалъ весьма много словъ, посланій, ямбическихъ стиховъ и другихъ сочиненій, умныхъ и изящныхъ, наставилъ многихъ, бывъ исполненъ благодати Св. Духа" <sup>6</sup>). Болѣе по ру-

Пятай меня наукою, какъ кузнечика росою, Чтобы не искать миз ничего кромъ спасенія...»

Избранныя стихотворенія его изданы Бустомъ grae. Etonae. 1610. p. 4. 43: 44. 54. 59.

<sup>3)</sup> На упрекъ друга: зачемъ онъ кочетъ скрывать светильникъ въ углу? отвечаетъ: «что говоришь ты, другъ мой? что это за светильникъ?

Вотъ онъ не ниветь елея для питанія огня. Вотъ отъ него остадась сухая святильня! При сухости ея и мерцаніи свята Стало тускло и безъ блоска; Умъ слабветь вивств съ плотію.

Точно такъ, какъ музыка на лиръ разстроенной». Тамъ же.

<sup>4)</sup> Jus graeco-romanum lib. 3. p. 215.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Греческое повъствованіе о семъ in Actis SS. ad 14 Junii p. 933—935. Въ Новгородской 3-й дътописи сказано, что правднованіе тремъ святителямъ установлено въ Константинополь въ лъто 6584—1076. Новгород, льтопись 1841. стр. 212.

<sup>6)</sup> Въ Вънской рукописи cod. theolog. 211, предъ собраніемъ 103 ямбическихъ

кописянь, чень по изданіянь известны доселе сочиненія Евхаитскаго:

- 1) Похвальныя слова числомъ до 15, между которыми замѣчательны: а) два слова на день воспоминанія побѣды надъ Святославомъ княземъ русскимъ. б) Три слова на память вм. Оеодора Тирона, коего мощи были въ Евхантъ городъ, отстоявшемъ на день пути отъ Амасіи въ Понтъ; по свидътельству Зонары Цимисхій воздвигъ храмъ въ Евхантъ Мученику Оеодору въ память побъды надъ Святославомъ 7). в) Слова похвальныя тремъ Святителямъ 8).
- 2) Влаженный Митрополить писаль стихи <sup>9</sup>) и много церковныхъ пъсней; изъ числа послъднихъ полная служба тремъ Святителямъ <sup>10</sup>), канонъ Ангелу Хранителю, два канона св. Өеодору Тирону <sup>11</sup>), доселъ остаются въ церковныхъ службахъ. И въ службахъ же помъщены: а) изъ числа 27 каноновъ его Спасителю одинъ канонъ сладчайшему Іисусу; б) изъ числа 67 каноновъ Богородицъ—шесть <sup>12</sup>); в) изъ числа 11-ти

стихотвореній Іоанна. Lambec. comm. 5, 29. Алляцій (de Synode Photin. p. 540) иншеть, что изито Осодоръ Цетонить писаль канонъ Іоанну Евхантскому.

<sup>7)</sup> Zonarae Annales 3. 171.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Слова Митрополита перечисляютъ: Удинъ Comm. Litter. 2. 607. Фабрицъ Bibl. grae. 9. 52. 62. 80. 95. 116. 147. 148, ed. Venet., о жизнеописани Дороеся въ 1 примъч., изъ его же жизнеописания о св. Іоаннъ Евхантскомъ мъста приведены у Алляція: De praeparatorio p. 754. s.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Избранныя стяхотворенія взданы Etonae a Busto 1610. 4; о другихъ Гарлесъ ad 8 Tom. Bibl. grae. Fabritii p. 630.

<sup>10)</sup> Въ Минет января 30. Два канона его Тремъ Святителямъ изданы in actis ss. praef. prolimin. ad 2 Tom. Junii. p. 50. 59. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Въ субботной службв 1 недвли великаго поста, канонъ Ангелу in ὡρολογίφ, 1784, въ рукоп. вънской Cod. 292, въ Флорент—Лаврент. (cod. 18. nr. 3), въ последней кроив того молитва его же къ Ангелу въ 454 ямбическихъ стихахъ. Bandini. Catal. Lavrent. Т. 1. р. 40.

<sup>12)</sup> Въ Славянскомъ Октоихъ на повечеріяхъ-въ понедъльникъ по 3-му гласу; въ среду по 2-му гласу (онъ же въ службв 30 января); въ среду по 6-му гласу; въ Минев на 27 января; въ субботней службъ въ 1 недълю вел. поста. Собраніе каноновъ его Господу Інсусу, Богоматери, Предтеча-въ ванск. рукоп. cod. theol. 299 et 309. Ламбезъ пратко сказаль о нихъ Comm. 5. 560. 575. Алляцію изв'ястны быдв до 8 каноновъ его св. Николаю. Contra Hottingerum p. 183, de Synodo Photiпіапа р. 529. Изъ Богородичныхъ каноновъ его по вънской рукописи 299 замъчательны: а) 37-й канонъ на случай тяжной войны противъ Мегалополя со стороны разныхъ вталійскихъ народовъ съ акростихомъ: τοῖς σοῖς, ἄχραντε, συμμαχῆσον οίχεταις, ώδη Ιωάννε, и съ началомъ: τὸν хραταιὸν ἐν ἰσχύει καὶ δυνατόν (сей жановъ напечатанъ въ Гоаровомъ Требникъ р. 642). Того же содержания и сътъмъ же надинсаніся 66 канонъ рукоп. б) 38 канонъ отъ лица умерающаго человъка и немогущаго говорить; акростихъ: Росси из сений δαιμόνων τυραννίδος, ώδη Ιωάννв. Сей напонъ читается въ рукописныхъ Славянскихъ службахъ съ надписаніемъ: «Господина Ісанна Епископа Евхантскаго»; онъ же помъщенъ въ печатномъ Славянскомъ Требника, но безъ имени сочинателя;  $\theta$ ) 19-й канонъ съ акростихомъ: δάχρυσι πλύνον харбіаν εμήν χόρη, Ιωάννυ μονάγυ, и съ начальными словами: δαχρύων επιρρόας

каноновъ Предтечи — два. Особенно превосходенъ канонъ его Ангелу Хранителю; не говоримъ объ извъстномъ канонъ Сладчайшему Інсусу.—

## § 307. Пр. Несторъ.

Нестора, летописецъ, ннокъ Печерскій, родовъ не грекъ, потому что позволиль себь сказать въ своей автописи: \_суть бо Греци льстиви и до сего дне: а всего въроятиве урожденецъ Кіева, потому что въ 1064 г. еще 8 леть быль въ числе зрителей на вытащеннаго кіевскими рыболовами мертваго младенца-урода ). 17 літь вступиль онь вь обитель Печерскую, когда пр. Осодосій совершаль уже сороковое лето своего пребыванія въ ней и след, принять въ обитель въ 1073 году <sup>2</sup>). Образованіе свое довелъ до значительной степени современнаго совершенства еще прежде вступленія въ обитель: ибо на 20 году (1076 г.) менъе, чъмъ чрезъ три года по вступлени въ обитель, посвященъ быль въ санъ діакона 3), тогда какъ пр. Осодосій не спъшилъ облекать въ иноческую одежду, а повелъвалъ сперва ходить въ простыхъ одеждахъ, пока навыкнутъ чину обители, далъе облекая въ рясу, искушаль въ службахъ, и наконецъ уже возлагалъ мантію. Образованіемъ своимъ Несторъ одолженъ преимущественно дарованіямъ и чтенію книгь, которое продолжаль по запов'вди Осодосія въ обители; съ теплою любовію говорить онь объ ученін книжномъ: "книгами бо кажеми (наставляемы) и учими есмы пути покаянію, и мудрость бо обратаемъ и воздержание отъ словесъ книжныхъ: се бо ръки суть напаяюще вселенную: се бо суть исходище милости, книгамъ бо есть не источиз глубина; сими бо въ печали утвивенся есмы; сін суть увда воздержанію, мудрость бо велика есть". Въ сочиненіяхъ своихъ показываеть опъ знакомство свое съ греческимъ языкомъ и греческими сочиненіями. Греческому языку онъ могъ обучиться у пребывавшихъ тогда въ Кіевъ греческихъ духовныхъ лицъ, зодчихъ, иконописцевъ, купцевъ 1). До насъ сохранился въ памятникахъ одинъ опытъ высокаго преспъянія пр. Нестора въ духовной жизни: "Никонъ Игуменъ, Несторъ, иже написа лъ-

παράσχε-μοι. Этотъ канонъ помещенъ и въ другой венси. рукописи съ церковными службами (cod. 324), где показано петь его въ субботу 1-й недели великаго поста виесте съ канонами ви. Осодору.

<sup>1)</sup> Лътопись по Лавр. сп. подъ N. 1051 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Несторово повъствов, о житін пр. Өсодосія, Льтописецъ подъ 1051 г.

<sup>3)</sup> Патериять печ. л. 61 и 89 рукоп. Несторово повъств. о житіи пр. Осодосія. Патериять печ. л. 38. Патериять кромъ сказаниаго въ печатномъ говориять о Осодосіть: "Дондеже пакы бываше чернецъ искусенъ житіемъ честнымъ и тогда сподобляще его пріяти велик. Ангельскій образъ и тако полагаше навь куколь".

<sup>4)</sup> Лаврент. спис. л. 86. Кенигсб. л. 85. Печер. Патер. л. 74.

тописецъ, пріндоша въ прельщенному" Нивить (впоследствій святителю Новгородскому), сотворили усердную молитву и тотъ, который быль дотоль поклонникомъ одного Ветхаго Завета и съ сатанинскимъ прозреніемъ въ будущее, исцелель отъ ослепленія душевнаго 5). Въ 1091 г. Несторъ по повеленію Игумена Іоанна отврыль мощи Пр. Осодосія, перваго учителя своєго 6), и самъ почиль въ 1114 году; мощи Нестора летописца доселе почивають въ Кієвь 7).

"Несторъ написа л'ятописецъ, —блаж. Несторъ въ л'ятописцѣ написа о блажен. отцѣхъ, " такъ писалъ печерскій инокъ Поликарпъ въ началѣ 13 вѣка. И преданіе всегда знало "Нестора л'ятописца, " отличая мощи "Нестора некнижнаго, " отъ мощей Нестора л'ятописца в).

Несторъ обниваетъ историческимъ описаніемъ пространство времени отъ пришествія къ Дунаю Гунно-Влаховъ до своего времени; границы літосчисленія своего онъ самъ опреділиль такъ: "въ літо 6360 (852) начениу Михаилу Имп. царствовати начася прозывати Русска земля.... тіто же отселів начнемъ и числа положимъ. За тіто, показавъ годы княженій въ Кіеві Олега, Игоря, Святослава, Ярополка, Владиміра, Ярослава, и, сказавъ, что отъ смерти Ярослава до кончины Святополка-Михаила протекло 60 літь, въ заключеніе росписи говорить: "но мы на прежнее возвратимся и скажемъ, что ся удпя ез апто си (852—1113), якоже прежде почали бяхомъ первое літо Михаиломъ (Императоромъ)" ). Съ 1111 г. начинаетъ оказываться и разность между лучшими списками временника Лаврентьевскимъ и Ипатьевскимъ <sup>10</sup>), что опять указываетъ на преділь, которымъ оканчивается древняя літопись <sup>11</sup>). Пособіями при составленіи временника служили для Несто-

<sup>5)</sup> Патерикъ по списк. Румянцева и Толстова, см. Печер. Патер. л. 114.

<sup>6)</sup> Повъствованіе Нестора объ открытіи мощей Пр. Өеодосія; то же въ лътоп. подъ 1091 г. о времени кончины, см. пр. 13.

<sup>7)</sup> Пам. пр. Нестора л'ятописца 27 октября, а память некнижнаго Нестора 28 августа.

<sup>8)</sup> Другія доказательства: а) въ прологахъ и минеяхъ 15 в. замѣчали, что о всемъ житіи Владиміровомъ.... пишется пространно въ лѣтописцѣ св. Нестора Печерскаго» (опис. рип. Толстаго стр. 187—521). б) Имя Нестора стоитъ въ заглавія лѣтописи по спискамъ Голицынскому, раскольничьему, Ярославскому, Хлѣбниковскому Сафоновича; въ заглавіи же Радзивиловскаго и Ипатьевскаго списковъ сказано: «повъсть временныхъ лѣтъ Черноризца Феодосіева Монастыря». в) Списки особенно Лаврентіевскій и Ипатьевскій до 1119 г. почти ни въ чемъ не разнятся между собою; разности же если бы они были и болѣе значительны, чѣмъ разности списковъ лѣтописца до 1113 г. не опровергаютъ, а подтверждаютъ существованіе одного лѣтописца, окончившаго повѣствованіе 1113-мъ годомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) По спискамъ Лаврент., Ипатьевск., Алатырск., Соейск. Полеткинскому первому. Шлеп. Несторъ 1. 254.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Сличеніе и показаніе достоинства списковъ древней лѣтописи см. въ 4 ч. Трудовъ Росс. Академіи стр. 91—109.

<sup>11)</sup> Тоже показывають савд. обстоятельства: а) подъ 1091 г. говорить о себъ,

ра: а) Греческія хроники, частію въ переводѣ болгарскомъ; б) повѣствованія иноковъ печерскихъ, которыхъ число простиралось до 100 и изъ которыхъ нѣкоторые помнили крещеніе Владиміра и входили въ духовныя снопіенія съ князьями и вельможами; в) Собранія Епископовъ въ Кіевѣ; t) Повѣствованіе Князей и вельможъ, изъ которыхъ первые любили жить "по уставу Отчу и дѣдню", послѣдніе съ тѣми же расположеніями были живыми памятниками великихъ дѣяній прошедшаго, особенно же такіе, каковы Янъ Вышатичь-Вояринъ при Изъяславѣ, сынъ Вышаты сподвижника Владимірова, Варягъ Шимонъ, дѣти Варяжскихъ воиновъ; д) Грамматы и договоры Князей и краткія записки о событіяхъ русскихъ; в) собственныя удостовѣренія.

Всёми этими средствами Несторъ пользовался такъ, какъ должно осторожному повъствователю. Повъствуя о древнихъ временахъ, онъ выписываетъ изъ греческихъ внигъ и записокъ, иногда слово въ слово, что только находилъ относящагося до Россіи и ея связи съ Булгарами и Венграми; присовокуплялъ къ тому не многое изъ домашнихъ источниковъ, грамматы, договоры: и изъ всего того составилась у него повъсть краткая, и тъмъ болъе достовърная, что о временахъ близкихъ къ нему повъствованія его общирны.

Л'втопись Нестора не есть л'втопись ни однихъ гражданскихъ событій Россіи, ни однихъ церковныхъ: она говорить о техъ и другихъ событіяхъ. Безъ Несторовой л'втописи столько же нало знали бы о начал'в христіанства въ Россіи, сколько и о начал'в гражданскаго быта въ Россіи.

Духъ повъствованія въ Несторовой льтописи близовъ въ библейскимъ повъствованіямъ; Несторъ благоговъйный созерцатель невидимаго Промысла Божія; отъ сказанія переходить онъ въ нравственнымъ размышленіямъ; не опускаеть изъ вида наставленій слова Божія; дъйствующія лица говорять у него сами; характеры лицъ не оставлены безъ вниманія. По симъ чертамъ временникъ его не сходенъ съ византійскими льтописями.

Шлецеръ справедливо сказалъ о Несторѣ: "сей Руссъ, въ сравненіи съ поздними Шотландцами и Поляками, такъ превосходенъ, какъ иногда зативвающійся разсудокъ въ сравненіи съ безпрестанною глупо-

что отврываль оне моще пр. Осодосія (см. прим. 7); б) подъ 1096 г. видимъ опить Печер. лётописца: «намъ сущимъ по кельямъ почивающимъ» говорить онъ, описывая нападеніе Половцевъ на Кієвъ; в) подъ 1106 г. говорить въ первомъ лицъ с бесёдъ своей съ Яномъ Вышатичемъ. Но г) не упоминаетъ о пресменит Святополка (съ 1114 г.) Владиміръ Мономахъ, также какъ въ повъсти о Пр. Осодосів, сказавъ о посвященія Игумена Печерскаго Осомтиста въ Епископа (12 января 1112 г.), не довель повъствованія о Борисъ и Гльбъ до перенесенія мощей въ вовый крамъ, промиходивщаго 2 мая 1115 года.

стію". Темныя пятна, какія есть въ Несторовой літописи, перешли изъ современнаго направленія исторіи, какъ напр. недостатокъ соображеній нолитическихъ; но каждаго разсматривать надобно на его мість.

Кромъ Временника пр. Несторъ писалъ: а) Поспоствованіе о мученической кончинъ князей Бориса и Гльба, между прочить съ тътъ,
чтобы доставить "чтеніе на пользу повиновенія младшихъ старшить" и
въ тайное обличеніе современныхъ нестроеній между Князьями. Жизнеописаніе, начатое молитвою къ Господу Богу, говорить во вступленіи о
гръхопаденіи, о пришествіи Спасителя въ міръ, о распространеніи Христіанства, о крещеніи земли Русской, потомъ переходить къ своему предмету—къ снновьямъ Владиміра Борису и Гльбу, повъствуеть о жизни
и мученической кончинъ ихъ, о перевезеніи мощей Бориса изъ Смоленской страны въ Вышгородъ и положеніи подлъ тъла Гльбова (1019 г.).
Вторая часть, начинаясь благословеніемъ Господа за избавленіе отъ язычества, повъствуетъ о чудесахъ и перенесеніи мощей (1072 г.) въ храмъ,
построенный Ярославомъ посль пожара, освященный Митрополитомъ Іоанномъ и возобновленный Изяславомъ, при чемъ съ похвалою упоминаетъ
и о Осодосів; въ заключеніи говоритъ писатель: "се азт Несторъ
чрошнькі о житіи и о погубленіи и о чудесьхъ святою и блаженною
страстотернецю сею, опасно въдущихъ испытавъ, другая самъ свъды,
отъ многихъ мало вписахъ, да почитающе славять Бога" 12).

б) "Се бо исперва ми исписавшю о житіи и убісніи и о чудесехъ... Бориса и Гліба, понудихся и на *сторос* исповіданіе прінти... азъ грішный *Нестерз*: "такъ, говорить препод. въ началі повіствованія о житіи св. Осодосія Печерскаго и о ціли повіствованія замічаєть: "да и по насъ черноризцы, прісмше писаніє и почитающе и тако видяще мужа доблесть, восхвалять Бога и угодника его прославляють и на прочіи подвиги укрівіляются".

Несторъ пространно говорить о жизни и подвигахъ св. Осодосія и присовокупляєть свіденіе о современныхъ Осодосію 9-ти подвижникахъ Печерскихъ 13). Сіє жизнеописаніе такъ ясно и отчетливо, такъ живо и увлекательно, характеры лицъ изображены въ немъ такъ різко и вібрно, что оно по справедливости можетъ быть названо образцовымъ жизнеописаніемъ 14).

<sup>13)</sup> Въ Библ. Гр. Румянцева Сборникъ N. 152. 1555 г. одна первая часть въ Тормественникъ Румянцева N. 434 и въ рукоп. Толстаго; описаніе рукоп. стр. 188; объ части въ Синодальной Библіотекъ.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Именно о Даміанъ, Іеремів, Матеев, Исааків, Варадаамъ, Никонъ, Стесакъ, Ееремъ, Исаін.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Повъствованіе Нестора о св. Өеодосів изд. въ Чтен. М.общ. Ист. 1858 г. русскій переводъ повъствованія въ Ученыхъ зап. Акад. наукъ.

#### § 308. Николай Месонійскій.

Николай епископъ Месонійскій, что въ митрополіи патрасской, въ Мессинѣ; одинъ изъ просвъщеннъйшихъ учителей своего времени, извъстный впрочемъ не столько по обстоятельствамъ жизни, сколько по ученымъ произведеніямъ своимъ. Вѣроятно, онъ слушалъ наставленія Никиты, просвъщеннаго митрополита Ираклійскаго 1). Несомивнію мавъстно, что онъ принималъ участіе въ ръшеніяхъ собора 1156 г. противъ Сотериха Пантевгина 2) и подписался подъ дѣяніями Собора 1166 г., когда объяснены были слова Спасителя: Отецъ Мой болій Мене есть 8).

Никифоръ Влемиидъ, недалекій по времени отъ месонійскаго Пастыря, писалъ: "Вы, которые желасте сохранить неприкосновенными православныя, священныя, Апостольскія преданія Христоносныхъ отцевъ, точные предалы простой вары, спашите къ Николаю учителю мудрому, недавно возсіявшему въ Месоніи: онъ мужъ добродателей боговдохновенныхъ, хорошо разумаєть та правила, которыя опредалены боговдохновенными писаніями" 4).

Кром'в немногихъ нравственныхъ сочиненій \*) месонійскій пастырь писалъ: 1) противъ Латынянъ; по предметамъ давняго несогласія съ ними; онъ пресл'ядовалъ ихъ на разныхъ путяхъ; то составлялъ руководства для общаго употребленія при сношеніяхъ съ латынянами <sup>5</sup>), то писалъ

<sup>1)</sup> Митрополить Ираклійскій писаль отвіты на вопросы Николая Мессийскаго; а къ самому Никить писаль письма бл. Оссонланть Болгарскій. inter. cod. oxon. Bodleia bibl. cod. 215. О Мессийской Епархія см. Le-Quien. Oriens. Christ. 2. 179—228.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Объ этомъ соборъ говорить онъ въ своемъ сочинения. См. прим. 7. Дъявия сего собора издаль *Майо* Specil. rom. Т. 10.

<sup>, 3)</sup> Подъ дъявіями сего собора есть подпись Николая Епископа Месонійскаго у Алляція de Consensu Ecclesiae lib. 2, caput. 12. § 4. р. 689. 705.

Соборное разсуждение о словать Спасителя издано Майемъ Collect. vet. avct. 4. поводъ къ разсуждению поданъ посланникомъ Ламиеномъ, который возвратясь съ Запада соблазнялся и возмущаль другихъ мыслию, что по учению Запада Сывъ и разенъ Отцу и мензе Отца.

Никифоръ Философъ у Алляція de utriusq. Ecclesiae consensn. lib. 2. с.
 § 2. Въ Коаленевой рукоп. cod. 378 сочиненіе "Николея Менон. тв άγιωτάτε ἐπισχόπε εχ. τ. περὶ ἀζόμων Bibl. Coisl. 585.

<sup>\*)</sup> Въ Синод. ркп. XIV в. N. 159 Никодая Месонійскаго "житіс преп. Медетін Міупольскаго" въ Іонія. Никодаю Комнену изв'єстно было слово его «противъ преступниковъ закона». Mystag. p. 166.

<sup>5)</sup> По рукоп. взаветны: 1) Николая Епископа Месонійскаго 1) сочиневіє (σύνταγμα) объ исхожденін Духа Св.—После предисловія (начин. такь: є̀ жаїбй νῦν περὶ τ. αγι. Πνεύματος ὑμῖν λόγος) следують сокращенныя обличенія противь того ученія Латинянь, что Духь Св. провсходить отъ Отца и Сына (нач. όμολογῆται ὅτι καὶ ὅλη Θεότης), 2) Его же второе сочиненіе (σύνταγμα) о божественномь общенія, т. е. лиць Вожества (нач. хої νωνίκὸν μὲν ζῷον ὁ ἄνθρωπος). 3) Его же кратное сочиненіе о пость Латинянь въ субботу и о томь, что въ Четыредесятницу не должно быть тайнодъйствію (начинается такь: Ἡ πρὸς τὸν πλησίον ἀγαπή, καθάπερ

благочестивыя и сильныя размышленія <sup>6</sup>). "Преслѣдуя, говорить Нивифоръ, какъ злое растеніе злаго свмени, онъ обличиль, опровергъ пустыхъ вѣщуновъ и уничтожилъ худо сплетенныя сѣти ихъ силлогизмовъ".

Соборъ 1156 года подалъ случай месонійскому пастырю въ размишленіямъ о различныхъ предметахъ, относящихся до Соященнодойствія Евхаристіи 7) и между прочимъ о томъ, что освященныя хлюбъ и вино не сумъ знаки мъла и крови Господней, но самое мъло и самая кровъ 8). Здёсь месонійскій учитель доводитъ размышленіе до убъжденія въ томъ, что хлюбъ и вино пременяются (ретавайдочта) въ тело и кровь Христову; говоритъ, что для чувственнаго взора хлюбъ и вино остаются въ обыкновенномъ ихъ видъ, даби иначе немощь человеческая не отягчилась чрезмерною сверхъсстественною действительностію: впрочемъ осмотрительный учитель не деласть техъ резкихъ решеній, какія делала въ его время западная схоластика, не употребляеть выраженій ретевоюсь и т. п. 2) Сочиненіе месонійскаго Пастыря,

λέγεις. Сл. Савем опис. Сунод. Б-ки стр. 114. 115.

в) Изд. Дуцеомъ in Auctario Patr. Т. 2. Paris. 1624, in Morelliana Biblioth.
Patrum. Paris 1644. 1651 Т. 12. p. 516—520.

φησίν ὁ Απόςολος)". Въ такомъ видъ эти сочиненія бл. Николая находятся върни. Лаврентія Медичи. Bandini catal. cod Laurent. p. 406. 408. Всъ три сочиненія въсинодальной рки. cod. 260. Въ Мюнхенской библ. in cod. Bayar. 65 книжка сътремя показанными частями.

<sup>6)</sup> Въ Моск. Сунод. библ. сод. 353. 355. 13. а) Николая Епископа Месонійскаго о томъ, что духъ Св. происходить отъ единаго Отца, нач.: Царю небесный, Утвинтелю благій, достоповланяемый Боже! б) противъ Латинянъ, объ опрвсновахъ: «первое слово мы окончили съ тобой латиномудрствующій»! Одно первое іп сод. 13 и въ Мюнкенской библ. сод. 38. Оба въ библ. св. Марка сод. 375. Еще два сочиненія Николая Месонійскаго о Св. Духв въ Баварской библ. а) сод. 65. Объ исхожденіи Св. Духв, нач. Еπειδή νῦν περί τοῦ ἀγίου πνέυματος ἐςἰν ἡμῖν ὁ λόγος; δ) сод. 66. обличеніе новаго догмата Латинянъ «объ исхожденіи Св. Духв отъ Отца и Сына, съ обзоромъ сочиненія П. Фотія. Последнее и въ сунод. сод. 394. Сочиненіе Месонійскаго Пастыря о главенстве папы известно было Николаю Комнену. Pronot. mystag. р. 366. 356.

<sup>7)</sup> Въ Моск. сунод. библ. сод. 353. а) f. 128 «Николая епископа Мефонійскаго къ имп. Мануму Порфирогенету, послъ собора, бывшаго по его воль въ Констан. противъ тёхъ, которые утверждаютъ, что спасительная жертва о насъ, приносится не тріупостасному Божеству, а единому Отцу, и такимъ образомъ раздѣляютъ единов Божество, и порицаютъ какъ еретиковъ, называя несторіанами говорящихъ, что Христосъ принесъ оную жертву и Самому Себъ: Мевому πόλις, άλλ' ἀποκόπτει 6) f. 137. Егоже къ воликому Доместику, о Св. Духъ: τὰς ἀφορμὰς. τ. παράνων в) f. 142. Егоже къ вопросившему, есть ли предѣлъ жизни и смерти. ѐγώ се πολλά καὶ πολλάκις. г) 146. второе слово его же: δεῦρο δὴ οῦν ώσπερ д) f. 153. Егоже 3-е слово: ἀταρ. ἐπὶ θρῆνον τοῦτον. е) f. 153. О томъ, что происходитъ при поставленія Патріарха и объ ієрархіи. είδον ἀνομίαν καὶ ἀντιλογίαν. ж) f. 163. къ соблавняющимся Апостольск. словамя: егда жее покорита ему всяческая и проч. ѐреоνῶν αλλ'οὸ περιεργάζεσθαι. з) f. 171 о божеств. священнодѣйствіи; εἴτα σύ τι λέγεις. Сл. Саввы опис. Сунод. Б-ки стр. 114. 115.

которое останется въ преинущественномъ вниманім вівовъ, вавъ памятнивъ его глубовоныслія христіансваго, есть апологетическое сочиненіе его: "Опровержение богословскихъ началъ Прокла Платоническаго философа", съ дополненіями противъ сомивній замиствованных визъ философія того же Прокла <sup>9</sup>). Здівсь Месонійскій учитель, выступая изъ бруга своего времени, солижается и солижаеть читателя съ великими въками 3 и 4. Изъ общихъ началъ ума опъ последовательно и покойно выводить какъ опроверженіе Прокловой философіи, такъ и оправданіе ученію Христіанскому. Въ философическихъ размышленіяхъ своихъ онъ всего чаще руководствуется инслями Богослова Григорія; тамъ, гдв нужно было противопоставлять произвольнымъ мыслямъ твердое и здравое ученіе віры, онъ выводить это учение изъ слова Божія. Главною целію его было отклонить современниковъ отъ языческой философіи, которою они увлекались, иногда не понимая сами, чёмъ увлекались. Такъ въ самомъ началъ книги своей пишетъ онъ: «Неудивительно, если язычники, ища человъческой мудрости, упраздненной Христомъ, истинную, нашу мудрость, считають, какъ говорить божественный Апостоль, за буйство... Но вполнъ чудно, какъ даже тъ, которые находятся внутри Церкви нашей, обогатились чревъ призвание во Христу, получили благодать, познали тайны, послё того какъ вкусили внёшней мудрости, или можетъ быть только коснулись ея пальцами; какъ эти люди отдають предпочтение чужому предъ нашимъ. Они насмъхаются надъ ясностію, простотою, безънскуственностію нашего ученія какъ надъ чемъ-то общенароднымъ, п боготворять пустоту и блескъ явычества, какъ вполнъ достойное уваженія, какъ истинную премудрость. Они не хотять выразумёть превосходное изречение: ясное-истинная мудрость, а не мракъ». Отселъ происходить, что... увлеченные софистическими словами, они впадають даже въ богопротивния заблужденія. Чтобы не случилось сего со многими изъ монхъ современниковъ, решился я, такъ какъ притомъ сочинение Ликіянина Прокла: деодогий стогуегоск находится въ особенновъ уважени, ръшился съ точностію показать противорьчія върв въ каждомъ отделеніи сей книги, и открыть искусно прикрытыя и темъ более опасныя заблужденія».

Весьма замѣчательно размышленіе его о нуждѣ быть искупителенъ Сыну Божію. Главныя мысли его слѣдующія: Всѣ мы грѣшники; и какъ грѣшники подлежимъ смерти и власти того, кто чрезъ смерть господствуетъ людьми. Никто изъ насъ не въ состояніи освободить не только другихъ, но и самаго себя отъ рабства, тяготѣющаго надъ нами вслѣдствіе грѣха, потому что каждый, умирая, платитъ дань только

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ανάπτυξις τ... θεολογικῆς στοιχειώσεως Πρόκλου πλατονικοῦ ed. a Voëmel. Francof. 1825, Nicolai Methonienis anecdota P. 1. et 2. 1825. 1826. ed. a Voëmel. Francofurti.

за себя по силѣ живущаго грѣха. Итакъ если бы вто могъ освободить насъ, то надобно и подвергнуться смерти, чтобы дѣйствовать противъ власти князя смерти, и надобно быть безъ грѣха, чтобы заплатить дань Князю не за себя, а за другихъ. И слѣд. Искупителемъ надлежало бить Богочеловѣку <sup>10</sup>).

Приближая къ человъческому разумънію соединеніе Божества съ человъчествомъ въ Інсусъ Христъ, онъ говоритъ, что средствомъ соединенія служила разумная душа (ψυχὴ λογική ἡ μεσίτης) 11).

Показывая истинное вначеніе откровеннаго ученія о Св. Троицѣ, въ предохраненіе оть языческихъ мудрованій, онъ такъ разсуждаєть: а) «мы исповѣдуемъ не просто трехъ Боговъ, которые были бы изначала, поколику существуютъ: поелику не по бытію различны Отецъ, Сынъ и Духъ Св., но по образу бытія ( $\tau \tilde{\phi} \pi \omega c$  εἶναι), поколику, т. е. одинъ существуєть нерожденно, другой рожденно, третій по исхожденію 12). б) Единаго изъ Трехъ лицъ Отца мы чтимъ какъ Вину ( $\dot{\omega} c$  αἰτίαν), относительно же Сына и Духа исповѣдуемъ, что они произошли отъ Отца, какъ зависимыя отъ Вины ( $\dot{\omega} c$  αἰτίαν) не сотворенно, но сверхъестественно, пресущественно, оставаясь равными по существу, Единъ по рожденію, Другій по исхожденію 13).

# § 310. Петръ Дамасскій.

Петръ Дамасский, инокъ 12 въка, извъстный по подвижническимъ сочиненіямъ своимъ. О жизни его извъстно только то, что самъ онъ пишетъ въ началъ книги своей: "ни одной книги не имълъ я у себя своей, и не пріобръталъ никогда, но бралъ у людей Христолюбивыхъ, точно также какъ и нужное для тъла, любви ради. Со всъиъ тщаніемъ, прочитывая возвращалъ онять къ тъмъ же. Эти слова показываютъ, что бл. Петръ жилъ въ совершенномъ нестяжаніи. Въ концъ третьей Книги своей замътилъ онъ: "побъдившій благодатію Христовою сін восемь страстей, побъдилъ, говоритъ, и прочія всъ, которыя описаны въ первой книгъ написавшимъ ее Петромъ, смиреннымъ монахомъ Дамасскимъ въ 6696 (1157) 15 инд. 1),

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Refutatio Procli. p. 155. Anecdot. P. 1. p. 30. 31. 25.

<sup>11)</sup> О соединения двухъ естествъ въ Христв преимущественно in 1. Part. Anecdot. см. Refutatio p. 155.

<sup>13)</sup> Refutatio p. 42.

<sup>13)</sup> Refutatio p. 67. 128 ό πατήρ αἴτιος τοῖς δύοιν.

<sup>1)</sup> Лекень нашель эту подпись въ одной Парижкой рукописи. Подлиния в ек 
ό γὰρ νιχήσας Χριςοῦ τὰ ὀχτὰ πάθη ταῦτα, φησίν, ἐνίχησε χαὶ τὰ λοιπὰ πάντα, ἄτινα προεγράφησαν ἐν τῷ πρώτῳ βιβλίῳ ὑπὸ τοῦ συγγράψαντος αὐτὸν Πέτρου ταπεινοῦ μονάχου τοῦ Δαμασχηνοῦ χατ' αὐτῷ ςχρς ἔτος, ινδ. ιέ. Βъ славан. До-

Пр. Іосифъ Волоколамскій поміщаль въ своемъ Сборникі душеполезнихь отеческихь наставленій выписки: "изъ воспоминанія въ своей душів—Петра Дамаскина шнока и Пророка <sup>2</sup>). Это начальния статьи первой изъ тіхъ двухъ книгъ, которыя изданы въ Слав. Доброголюбіи <sup>3</sup>).

Соловецкіе старцы, забывъ, что ихъ преимущественное дъло искать назиданія въ правилахъ иноческой жизни, думали что и бл. Петръ Дамаскинъ подобно имъ бралъ книги у христолюбивыхъ людей для составленія словопреній о кресть и разныхъ обрядахъ; <sup>4</sup>) напрасно! Онъ писалъ только о нужномъ для иноческой жизни, о томъ, какъ переносить скорби, какъ бороться со страстями и помыслами, разсматривалъ

оротолюбів смашивають сего Петра Дамаскина съ Петромъ дамаскинымъ митрополитомъ—исповадникомъ и родственникомъ Іоанна Дамаскина. Но это—ошибка. Крома
подписи обличается это и тамъ, что Петръ, накъ говорить онъ, читалъ книги Дамаскина, ластвичника, Филимона, потомъ приводилъ пасни Дамаскина; а при жизни
Петра м-та, Іоаннъ Дамаскинъ писалъ только томъ противъ Яковитовъ, но еще не
писалъ пасней. См. объ Іоанна Дамаскинъ пр. 2. Израченія: «Побадившій сін восемь
страстей побадилъ и прочія», принадлежитъ кажется, Іоанну Кассіану, писавшему
объ 8 страстяхъ. Въ древнемъ Славян. Масяцеслова празднованіе памяти Петра
Дамаскина отнесено къ 9 севр. См. сочиненія Россійс. Акад. 7. 5. стр. 217.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Волок. ркп. въ 4 д. № 94. Та же статья въ нераздъльномъ видъ въ Волок. ркп. № 343. 371, въ двукъ Лавр. ркп. въ л. № 13, въ 4 д. № 11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Подлинный текстъ писаній Петра не изданъ. Остается указать на рукописи по каталогамъ: въ Моск, синод. библ. cod. 384 и въ Парижской библ. cod. 1134. 1) воспоминаніе своей душ'в (то же что въ слав. ркп. и въ Добротолюбіи; начальная статья первой книги, она есть и въ другой парижской ркп. cod. 1135.). 2) О заповъдяхъ Господнихъ ай встая обу сутолай. 3) Наставление по Златоусту о синренномудрін άγαπᾶτε τὴν ταπεινοφροσύνην. 4) О трехъ свимхъ души: φησίν ο άγιος Γρηγόριος. Сін четыре статьи въ Бодлеевой библ. cod. Barocc. cod. 133. Въ Синод. библ. cod. 322. f. 12—14 о семи дъяніямъ: фейте той с андромпонс. Тоже въ Бодлеев. библ. cod. Baroc. 213 (съ изминениемъ 3-я статья 1-й книги въ Добротолюб.). Въ вънской библ. сод. 187 слова душенолезныя: трот у есту агротука (изъ той же 3-й статьи. Въ Париж. библ. cod. 1188. 1) подвижническія мысли: архіп рес панток αγαθού, 2) о брани духовной; 3) о томъ что ненадобно отказываться ни отъ какой опасности для защиты истины; 4) объ удаленія отъ гража-изъясненіе правила Іоанна Постника. Первая статья есть in cod. 1137 и въ Вънск. биба. cod. 253-289. Это третья книга Дамаскина, которой ивтъ въ Славянск. Доброт, Въ Венеціан. Биб. сод. Nanian 229 о добродътеляхъ и порожахъ. (Это 39 и 40 статьи 1-й вниги Славянск. Добротолюбія; они отдільно выписаны пр. Іосифомъ, в находится въ показан. славянск, ркп.). Въ Бодлеев, библ. cod Barocc. 13 о различения (21 статъя первой книги Добротол.). Въ Москов. Сунод. библ. cod. 306 1. f. 210-238 Алеавитъ: 2021 πάντων γραμμάτων. 2 f. 239-314. Плачевное слово èν μία τῶν ἡμέρων. 3) Воспоминаніе своей душъ πολλών και μεγάλων. Письмо въ Николью επειδή περ πρώην πολύς τν. Первыя 3 статьи въ другой ркп. сод. 326 (первая изъ сихъ статей, первая во второй книгъ по слав. Доброт.; 3-я въ 1-й книгъ первая). Прочія взъ третьей книги, недостающей въ Добротолюбіи.

<sup>4)</sup> См. Преосв. Никифора Астраж, отвъты на Соловецкую челобитную стр. 126—127. Изд. 3. М. 1834.

душу и силы ея, дабы предложить лучшія врачевства для разныхъ болізней души, найти и показать способы побіждать гріхи— въ самыхъ силахъ души. И если мы хотимъ учиться у него подобнымъ предметамъ: очень многому можемъ научиться; для другихъ же случаевъ онъ не обівщался быть учителемъ.

#### § 311. Кириллъ Туровскій.

Кирилля епископъ Туровскій 1) родился въ Туровів отъ богатыхъ родителей, и потому еще въ первыхъ лътахъ получилъ нъкоторое образованіе. Отклонивъ отъ себя богатое наслёдство, какъ наслёдіе міра, онъ принядъ въ Туровъ монашескій санъ и заключился въ столив. Святость его жизни содълалась извъстною и обратила на него благоговъйное внимание туровскаго Князя и гражданъ: они умолили его принять святительскій санъ и Кириллъ хиротонисанъ митрополитомъ кіевскимъ въ ещескопа Туровскаго. Въ семъ званіи онъ еще ревностиве подвизался въ благочестіи и особенно въ наставленіи другихъ въръ и благочестію; въ 1169 г. просвъщенный пастырь "изъ божественныхъ писаній обличи Осодорца за укоризну тако нарицаема" (Осодора еписк. Ростовскаго), обезчестившаго санъ свой и худою жизнію и худыми мыслями <sup>2</sup>). А еще болье заботился онъ о спасеніи своей наствы, для которой предлагалъ онъ поученія всенародно. <sup>3</sup>) Поученія сіи столько прославили его, что онъ посылаль ихъ и къ В. К. Андрем Боголюбскому (1169— 1174 г.), сильному столько же благочестиемъ, сколько в влиниемъ на современныхъ князей Россіи. Любя же всего болье молитвенное бесьдованіе съ Господомъ, онъ оставилъ (ок. 1180) ванедру: но не переставая любить братію, писаль наставленія для внезапно избраннаго бълыхъ священниковъ-Печерскаго настоятеля Василія и его братіи. Св. подвижникъ скончался не прежде 1183 г. 4).

<sup>1)</sup> Жизнь его оцисана въ Прологъ 28 стр., но въ печатномъ сдёлано изсколько переменъ противъ древияго извёстія, писаннаго тогда, какъ еще нужно было молить Господа: "да избавитъ отъ належащія намъ бёды и отъ безбоженыхъ Агарянъ, присно мучашихъ ны", т. е. не позже какъ въ начале 14 века.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О семъ Епископъ см. Лътописи у Карамзина 3 пр. 30.

<sup>3)</sup> Въ словъ на Пасху: «и се нынъ яко въ Галилею въ Св. Церковь собравшеся», и пр. стр. 17 по изд. Калайдовича. Въ 6 словъ жалуется на неприходящихъ слушать въ храмъ поученія. Тоже стр. 9. 73. 87. Кромъ того въ 3 словъ: «любве ради сущихъ со мною братій мало нъчто скажемъ».

<sup>4)</sup> Въ пославів въ Печер. игумену архимандриту Василію, упомянувъ о пр. Осодосів (стр. 127) говорить: «всяка добра риза и плотское украшеніе чюже есть Настоятеля» (стр. 123). "Они бо—Божію и игуменю повинуются повелвнію". (стр. 128). «И вы ревнуйте Св. отець подвигу, другь друга преспывайте въ алканіи» стр. 130. Эти слова показывають, что наставленіе писано для Василія и братіи его,

Древнее жизнеописаніе св. Кирилла такъ говорить о его писаніяхъ: "Андрею же Боголюбскому Князю многа посланія написа отъ Евангельскихъ и пророческихъ писаній, яже суть чтоми на праздники господскіе и на многа душеполезна словеса, яже въ Богу молитви и словесы многимъ святымъ, и на множайшая написавъ, церкви предастъ. Канунъ великій о покаяніи сотвори къ Господу по главамъ азбуки: се же и донынъ творять върніи рустіи людіе" 5).

По сему древнему извъстію 1 Посланія св. "Кирилла къ Киязо Боголюбскому" тоже, что а) Слова на праздники и эти Слова его въ числъ 10 извъстны и нынъ 6). Они показываютъ собою, что древній пов'вствователь им'яль право назвать св. Кирилла Россійскимъ Злагоустомъ: они дышатъ витійствомъ Златоуста и что важнее — запечатлены духомъ Златоуста, - его любовію въ слову Божію; св. Кириллъ въ словахъ своихъ также объясняеть Евангельскія пов'яствованія, представляя духъ ихъ въ картинахъ чистаго воображенія, одушевленныхъ христіанскимъ чувствомъ. Любовь св. Кирилла къ Слову Божію особенно выражается въ поучения въ неделю 5-ю по Пасхе. Здесь онъ съ сворбію говорить о непришедшихъ слушать Слово Божіе. "Пов'ядите ин, Братіе, аще въсходящу солнцю съмьжирить (зажмурить) кто очи, не хотя видети света сего, глаголя: лучше есть тма света: или помилуетъ его; а не паче возненавидитъ и отвержется его?... Светь 60 слово Божіе въ писанін наречется. Въпрощю же вы и отвіщаете ин: аще злато или сребро по вся дни раздаваль быхъ, аже медъ, любо си пиво; не бысте ли приходили сами и не призываеми и другъ друга бысте варили? Ныне же словеса Божія раздаваю лучша паче злата в каменья драгаго и слажьша паче меду и ста и лишаетеся ихъ не приходяче въ церкви?" б) Между словами Кирилла есть похвальное слово 318 отцамъ перваго вселенскаго Собора. Имълъ ли въ виду древей повъствователь другія какія-либо "похвалы многимъ Святымъ" неизвъстно. - 2) Не будемъ въ противоръчіи ни съ чъмъ, если притчу о

и тогда, какъ Василій управляль обителію Печерскою. Но на посвященіи его въ Игумена-Архимандрита быль «Туровскій Епископъ Лаврентій» и это было, какъ говоритъ Кіевская літопись (у Карама. 3. пр. 153) чрезъ неділлю послів того, какъ 24 іюля 1182 скончался Архимандритъ Поликарпъ.

<sup>5)</sup> Такъ въ житін св. Кирилла по рип. Патерик. Руминц. (№ 322); въ печатномъ прологъ и не все сказано и сказанное не совсёмъ ясно.

<sup>•) 9</sup> Словъ Св. Кирилла нвд. Калайдовичемъ въ памятникахъ словесности 12 в. 1826. Москва. Еще «того же Кирилла наказанье» въ рки. Царскаго № 361. Въ Волокол. Сборникъ Игум. Евенија Туркова (въ концъ 16 в.) помъщены выписли почти изъ всъхъ словъ св. Кирилла, и между прочимъ выписка ивъ его слова на вел. Субботу о снятіи со креста тъла Христова, нач. «слышавъ Іосиеъ приближися по горько рыдающей Матери». Это изъ 4 слова стр. 31. См. Волок. рки. N. 290 въ 4 недълю.

премудрости" включимъ въ число "душеполезныхъ словесъ", древняго повъствователя, но не въ число проповъдей, говоренныхъ въ храмъ, съ которыми въ притчъ нътъ ничего сходнаго; св. Кириллъ бесъдуетъ здъсь съ братомъ: "Первое брате, коея мудрости ищещи?... Луче естъ искати кротости, нежели мудрости". Слово о мудрости много заключаетъ въ себъ относящагося къ состояню души "Өеодорца" и въроятно для него и было писано. Въ то же число "словесъ душеполезныхъ" должно включитъ "повъсть" о бълоризцъ человъцъ", для игумена Василія и объясненіе чина черноризцевъ. Послъдняя повъсть, входившая въ составъ древней Кормчей Русской, содержитъ въ себъ превосходныя мысли. "Внимай своему образу и житью мнишскому и смотри своихъ ризъ обълченія и познай собъ въ двою естеству имуща слогъ (и познай въ себъ составъ изъ двухъ естествъ)."

"Да небудеши короставъ и хромъ и слѣпъ и раньнъ... Блюды опасно, да не бѣсомъ покоище здѣ бывъ и душею свою геоньскимъ повържеши птицамъ, короставъ бывъ твореніемъ грѣховъ, хромъ же прилѣжаніемъ житейскихъ вещей, слѣпъ же неплодствомъ живя, о чревѣ токмо пекыйся...

Да не буди порочно разсужениемъ твоихъ мыслей... Точью до монастыря имъй свою волю; по въспріятьиже образа всего себе повързи въ покореніе, ни мала своевольства утай въ сердци твоемъ".

Недавно изд. еще посланіе св. Кирилла къ игум. Василію съ наставленіями для инока (Прибавл. къ Твор. Отц.). 3) "Яже къ Богу молитвы" весьма умилительныя извъстны и нынъ по рукописямъ довольно древнимъ 7). 4) "Великій покаянный канонъ ко Господу" также извъстенъ и нынъ и вполнъ достоинъ названія великаго, не по общир-

<sup>7)</sup> Въ Волов. рвп. подъ № 109. 413. читается до 30 молитвъ Кирелла Туровсваго, расположенныя по днямъ (на каждый день по 4-после утрени, часовъ, вечерни и повечерія). Посла молитвъ утреннихъ читаются тропари, заимствованные маъ греческихъ службъ. Удивительного въ томъ нътъ, что молившійся молитвою св. Кирилла въ субботней молитев, обратился съ молитеою и въ такимъ Святымъ, къ которымъ св. Кириллъ бывъ на веилъ, не могъ обращаться съ молитвою; напр. модившійся въ Вильнъ (по Синод. списку молитвъ Кирилла подъ № 470) призываетъ въ помощь Виленскихъ мучениковъ «Антонія, Іоанна и Евстафія», и еще «Сергія, Евенмія, Андроника и Савву»; а молившійся въ Кіевъ и Москвъ взываль (по Волокол. рип.): «Леонтіе Ростовскій, Петре-Чудотворче-Московскій, Іона Митрополить новый Чудотворець, Антоніе Осодосіє Печерстін, Варлавме Новгородскій!...> Это показываетъ только то, что молитвами св. Кирилла молилесь во всехъ концажъ Россін; подобныя прибавленія отличить не трудно. Калайдовичь указываеть еще на списокъ Гр. Толствго № 111. въ 4 д. л. съ молитвами Кирилла и на изданія: «Собраніе молятвъ на всю седьмицу твореніе Св. Отца нашего Кирилла инока» съ присовокупленіемъ краткихъ греч. молитвъ (т. с. тропарей). Вильна 1596. 1635. "Правило истиннаго живота христіанскаго». Острогь 1598. См. Предисл. къ памяти. Росс. Слов. XII в.

ности, которая не совствъ велика, но по обилю и глубинт чувствъ. Это искренній плачъ души о гртахахъ предъ Господомъ; сей канонъ вполит достоинъ того, чтобы благочестивое усердіе имтью удобства читать его во спасеніе <sup>8</sup>).

Что же касается до изданнаго Слова о мытарствах, то оно ни въ спискахъ не приписывается Кириллу Туровскому, ни содержаніетъ не подходитъ къ ученію Кирилла Туровскаго, который на первомъ иъстъ ставитъ въ своемъ ученіи св. Писаніе. Изданное Слово на Пять-десятницу (стр. 86), по указанію лучшихъ рукописей, принадлежитъ св. Клименту епископу болгарскому: да и по слогу оно не походить на слова красноръчиваго пастыря Туровскаго.





<sup>8)</sup> Сей канонъ помъщенъ въ пергам. обиходъ Новгородской Соейской Библютеки XIII или XIV въка подъ № 3, гдъ на л. 219: Канонъ Кирилла гръщнаго гл. 5. п. 1 троп. 1 «Азъ есиь обличитель сущихъ во миъ золъ».

# содержание ии тома.

## ПЕР. II, ОТД. II ОТЪ 420-620.

|   |      | Общія понятія о времени: предметы ученія                         | 3  |
|---|------|------------------------------------------------------------------|----|
| v |      | Способы образованія; Отцы церкви                                 | Ę  |
|   |      | 4.7                                                              | (  |
|   |      |                                                                  | 2  |
|   |      | •                                                                | 4  |
|   |      |                                                                  | 5  |
| 8 | 196. | Августинъ Иппонскій; а) въ его жизни                             | 7  |
| § | 197. | б) въ сочиненіяхъ, какъ ораторъ и наставникъ нравственности.     | 2  |
| 8 | 198. | в) какъ толкователь писанія                                      | 4  |
| 8 | 199. | г) какъ апологетъ христіанства и догматисть. Общій харак-        |    |
|   |      | теръ его                                                         | 9  |
| § | 200. | Павлинъ Нольскій                                                 | 5  |
| Š | 201. | Iоаннъ Кассіанъ                                                  | C  |
|   |      | Сочиненія его                                                    | 2  |
| 8 | 203. | Исихій Іерусалимскій                                             | 14 |
|   |      | Маркъ подвижникъ                                                 | 7  |
|   |      | Исидоръ Пелусіоть; а) въ своей жизни.                            | 0  |
|   |      | б) въ сочиненіяхъ какъ толкователь писанія                       | 4  |
| Š | 207. | в) какъ учитель въры и нравственности; любовь его къ изящному 5  | 6  |
| Š | 208. | Пр. Нилъ: жизнь его; занятіе толкованіемъ писанія и догматами. 5 | 8  |
|   |      | Преимущественный предметь наставленій его—духовная жизнь. 6      | 1  |
| Š | 210. | Исаакъ, архіепископъ армянскій 6                                 | 4  |
| 8 | 211. | Провлъ, архіепископъ константинопольскій 6                       | 7  |
|   |      | Кирилть, архіеп. александрійскій: жизнь его до открытія          |    |
| Ü |      | ефесскаго собора                                                 | 1  |
| § | 213. | Дъянія на соборъ ефесскомъ и остальная жизнь 7                   | 7  |
|   |      | Сочиненія его: толкованіе писанія; апологія                      | 1  |
|   |      | Полемика и изложение догматовъ; учение о Св. Духъ; нрав-         |    |
| U |      | ственное ученіе                                                  | 3  |
| 8 | 216. | Проповъди; посланія о церкови. благочиніи                        | 8  |
|   |      | Акакій митиленскій                                               | 0  |
| • |      | Өеодорить Кирскій: жизнь его                                     | _  |
|   |      | Въ сочиненіяхъ онъ: а) толеователь писанія; б) историкъ . 9      | 6  |
| • |      | в) Учитель върм                                                  | 0  |
| _ |      | Левъ, папа римскій: а) въ своей жизни                            | 2  |
|   |      | б) въ сочиненияхъ какъ учитель догматовъ и какъ учитель          |    |
| ٠ |      | нравственности                                                   | 4  |

| 8 200          | . Чульгентти гусшисьти еписьопъ. а,                                 | i R.P | WHSHI  | ٠.   | •   | •    |        | • |
|----------------|---------------------------------------------------------------------|-------|--------|------|-----|------|--------|---|
| § 224          | . 6) въ сочиненіяхъ                                                 |       |        |      |     |      |        | • |
| § 225          | Венедиктъ Нурсійскій                                                |       |        |      |     |      |        |   |
| § 226          | . Діадохъ Фотикійскій.<br>. Анатолій, архісп. константинополь       |       |        |      |     |      |        |   |
| § 227          | . Анатолій, архісп. константинополь                                 | скій  | •      |      |     |      |        |   |
| \$ 228         | . Геннадій, патр. константиноп                                      |       |        |      |     |      |        |   |
| § 229          | . Геннадій, патр. константиноп                                      |       |        |      |     |      |        |   |
|                | Ефремъ, патріархъ антіохійскій.                                     |       |        |      |     |      |        |   |
|                | . Іоаннъ Лъствичникъ: а) въ жизни                                   |       |        |      |     |      |        |   |
| Š 232          | . б) въ Лествице                                                    |       |        |      |     |      |        |   |
| 8 233          | . Авва Варсануфій: жизнь его.                                       |       |        | ·    |     | •    |        |   |
| 8 234          | . Отвъты                                                            | Ī     | •      | •    | ,   | •    |        |   |
| § 235          | Анастасій, патріархъ антіох.                                        | Ť     |        | •    | •   | •    | •      |   |
| 6 236          | Исаакъ Сиринъ                                                       | •     | • •    | •    | •   | •    | •      |   |
| 6 927          | . Іоаннъ Постникъ, патр. констант.                                  | •     |        | •    | •   | •    | •      | • |
| 3 401<br>6 920 | . Григорій двоесловъ: а) въ жизни                                   | •     | •      | •    | •   |      |        | • |
|                |                                                                     |       |        |      |     |      |        | • |
|                | б) въ сочиненіяхъ-по толкованію                                     |       |        |      |     |      |        |   |
| 3 240<br>6 041 | в) труды его для устроенія богослу                                  | же    | ия .   | •    | •   | •    | •      | • |
| 9 241          | Св. Евлогій патр. александрійскій                                   | •     | • •    | •    | •   | •    | •      | • |
| 940            | Протметт пастерацій                                                 |       |        |      |     |      |        |   |
|                | Предметы наставленій                                                |       |        |      |     |      | •      | • |
|                | Способы и степень просвъщенія; О                                    |       |        |      |     |      | •      | • |
|                | Авва Дороеей; а) въ жизни.                                          |       |        |      |     |      |        |   |
| 245            | б) въ сочиненіяхъ                                                   | •     | • •    | •    | •   | •    | •      | • |
| 246            | . Модесть патр. іерусалимскій .<br>Блаж. Леонтій Іерусалимскій и Ан |       | • •    | •    | •   | •    | •      | • |
| 247            | одаж. леонти терусалимски и Ан                                      | TIOX  | ъ .    | •    | •   | •    |        | • |
|                | . Софроній патр. іерусалинскій; а) в                                |       |        |      |     |      |        |   |
| 249            | б) въ сочиненіяхъ догматическихъ и и                                | трав  | ственн | O-NC | Top | ичес | RHXL   |   |
| 8 200          | Пр. Максимъ исповъдникъ: жизнь                                      | ero   | • •    | •    | •   | •    | •      | • |
| 3 791          | . Сочиненія его                                                     | •     |        | •    | •   | •    | •      | : |
| 3 252          | , DI. USISCOIN                                                      | •     | • •    | •    | •   | •    | •      | • |
| 253            | AHACTACIH UHHAHTE                                                   | •     | • •    | •    | • • | •    | •      | • |
| 254            | . Андрей Критскій архісп. а) въ жи                                  | зни   | • •    | •    | •   | •    | •      | • |
| 9 200          | . б) въ сочиненіяхъ                                                 | •     | • •    | •    | •   | •    | •      |   |
| 9 256          | . Св. Германъ патр. Констант., жиз<br>. Его сочиненія               | нь (  | · ore  | ٠    | •   | •    | ٠      | • |
| 8 257          |                                                                     | •     | • •    | •    | •   | •    | •      | • |
| 258            | пр. иларионъ                                                        | •     |        | •    | •   | •    | •      | • |
|                | . Св. Іоаннъ Дамаскинъ въ жизни                                     |       |        |      |     |      |        | • |
|                | Его образованность; систематическ                                   |       |        |      |     |      | pris . | • |
|                | Апологія св. нконамъ; другія полен                                  |       |        |      |     |      | •      | • |
| § 262          | . Толкованіе Св. писанія; онъ-орат                                  | оръ,  | поэтр  | ии   | CTO | ривъ | ••     |   |
| § <b>26</b> 3  | . Козма Маюмскій                                                    | •     |        | •    |     | •    |        | • |
|                | Св. Тарасій патріархъ                                               | •     |        |      | •   | •    | •      |   |
|                | . Өеофанъ сигріанскій                                               |       |        |      |     | •    |        |   |
|                | . Патр. Никифоръ исповъдникъ .                                      |       |        |      |     | •    |        |   |
|                | . Сочиненія                                                         |       |        |      |     |      |        | • |
| \$ 268         | . Өеодоръ Студитъ.                                                  |       |        | ,    |     |      |        |   |

| ş                                                                                                                                       | 269.                                                                                         | Характеръ сочиненій;                                                                                                                                                                                    | nori                  | 18TH               | ческ               | i Ri      | сочи | нені   | A:          | vBBI | панія       | 1                                       | . 217                                                                                         | 7                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|--------------------|--------------------|-----------|------|--------|-------------|------|-------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
|                                                                                                                                         |                                                                                              | Пъсни и уставъ                                                                                                                                                                                          |                       |                    |                    |           |      |        |             |      |             |                                         | . 220                                                                                         |                       |
| S                                                                                                                                       | 271.                                                                                         | Іосифъ солунскій                                                                                                                                                                                        |                       |                    |                    |           |      |        |             |      |             |                                         | . 22                                                                                          | 2                     |
| Ş                                                                                                                                       | 272.                                                                                         | Михаилъ синкеллъ .                                                                                                                                                                                      |                       |                    |                    |           |      |        |             |      |             |                                         | . 224                                                                                         | 4                     |
|                                                                                                                                         |                                                                                              | Өеофанъ начертанный                                                                                                                                                                                     |                       |                    |                    |           |      |        |             |      |             |                                         | . 22                                                                                          | 6                     |
|                                                                                                                                         |                                                                                              | Сочиненія его                                                                                                                                                                                           |                       |                    |                    |           |      |        |             |      |             |                                         | . 22                                                                                          |                       |
|                                                                                                                                         |                                                                                              | Меоодій патр., испові                                                                                                                                                                                   |                       |                    |                    |           |      |        |             |      |             |                                         | . 22                                                                                          | 9                     |
| 8                                                                                                                                       | 276                                                                                          | Өеодоръ Эдесскій.                                                                                                                                                                                       |                       |                    |                    |           |      |        |             |      |             |                                         | . 23                                                                                          | 1                     |
| *                                                                                                                                       | 277.                                                                                         | Өеодоръ Эдесскій.<br>Наставленія его.                                                                                                                                                                   |                       |                    |                    |           |      |        |             |      | •           |                                         | . 23                                                                                          |                       |
| ş                                                                                                                                       | 278.                                                                                         | Пр. Филовей синайск                                                                                                                                                                                     | iŸ.                   |                    |                    |           |      |        |             |      |             |                                         | . 23                                                                                          | 4                     |
| Ū                                                                                                                                       |                                                                                              | •                                                                                                                                                                                                       |                       |                    |                    |           |      |        |             |      |             |                                         |                                                                                               |                       |
|                                                                                                                                         | ПЕРІОДА ЧЕТВЕРТАГО.                                                                          |                                                                                                                                                                                                         |                       |                    |                    |           |      |        |             |      |             |                                         |                                                                                               |                       |
|                                                                                                                                         |                                                                                              | отдълені                                                                                                                                                                                                |                       |                    |                    |           |      |        |             |      |             |                                         |                                                                                               |                       |
|                                                                                                                                         |                                                                                              | Предметы ученія                                                                                                                                                                                         |                       |                    |                    |           |      |        |             |      |             |                                         | . 23                                                                                          | 8                     |
|                                                                                                                                         |                                                                                              | Просвъщеніе                                                                                                                                                                                             |                       |                    |                    |           |      |        |             |      |             |                                         | . 240                                                                                         | )                     |
| §                                                                                                                                       | 281.                                                                                         | Фотій Патр.: а) при з                                                                                                                                                                                   | <b>К</b> ИЗН          | и их               | ıп. 1              | СиЪ       | KHB) | а.     |             |      |             |                                         | . 24                                                                                          | 4                     |
| §                                                                                                                                       | 282.                                                                                         | б) При имп. Василів                                                                                                                                                                                     | и Ль                  | ВĎ.                |                    |           |      |        |             |      |             |                                         | . 248                                                                                         | 8                     |
| §                                                                                                                                       | <b>2</b> 83.                                                                                 | в) Его образованност                                                                                                                                                                                    | ьиз                   | внач               | еніе               | ВЪ        | цеј  | ркви;  | C           | ВИРО | енія        | пр                                      | ) <b>-</b>                                                                                    |                       |
|                                                                                                                                         |                                                                                              | анкнитак авит                                                                                                                                                                                           |                       |                    |                    |           |      |        |             |      |             |                                         |                                                                                               | 2                     |
| Š                                                                                                                                       |                                                                                              | г) Размышленія о ма                                                                                                                                                                                     |                       |                    |                    |           |      |        |             |      |             |                                         |                                                                                               |                       |
|                                                                                                                                         |                                                                                              | предметахъ; сношеніе                                                                                                                                                                                    |                       |                    |                    |           |      |        |             |      |             |                                         |                                                                                               | 6                     |
|                                                                                                                                         |                                                                                              | Толкованіе писанія; па                                                                                                                                                                                  |                       |                    |                    |           |      |        |             |      |             |                                         |                                                                                               | 3                     |
|                                                                                                                                         |                                                                                              | Церковное законовъд                                                                                                                                                                                     |                       |                    |                    |           |      |        |             |      |             |                                         | . 202                                                                                         | 3                     |
|                                                                                                                                         |                                                                                              | Іосифъ и вснописецъ .                                                                                                                                                                                   |                       |                    |                    |           |      |        |             |      |             |                                         | . 264                                                                                         | 1                     |
|                                                                                                                                         |                                                                                              | Пъсиопънія его                                                                                                                                                                                          |                       |                    |                    |           |      |        |             |      |             |                                         | . 26                                                                                          | 5                     |
|                                                                                                                                         |                                                                                              | Кириллъ и Менодій, с                                                                                                                                                                                    |                       |                    |                    |           |      |        |             |      | •           | •                                       | . 268                                                                                         |                       |
| §                                                                                                                                       | 290.                                                                                         | Ихъ письменные труд                                                                                                                                                                                     | ы.                    |                    |                    |           |      | •      |             |      |             | •                                       | . 278                                                                                         | 3                     |
|                                                                                                                                         |                                                                                              | Клименть величскій.                                                                                                                                                                                     |                       |                    |                    |           |      |        |             |      |             |                                         | . 290                                                                                         | )                     |
|                                                                                                                                         |                                                                                              | П. Николай Мистикъ:                                                                                                                                                                                     |                       |                    |                    |           |      |        | •           | •    |             |                                         | . 291                                                                                         | _                     |
| Š                                                                                                                                       | <b>293</b> .                                                                                 | б) въ сочиненіяхъ . Симеонъ Метафрасть:                                                                                                                                                                 |                       |                    |                    | ••        |      |        | •           |      | •           |                                         | . 292                                                                                         |                       |
| ş                                                                                                                                       | 294.                                                                                         | Симеонъ Метафрастъ:                                                                                                                                                                                     | a) #                  | нени               | ь er               | ο.        | •    |        |             |      | •           |                                         | . 295                                                                                         |                       |
| §                                                                                                                                       | 295.                                                                                         | б) его метафразы                                                                                                                                                                                        |                       |                    |                    |           | •    | •      |             | •    | •           |                                         | . 297                                                                                         |                       |
|                                                                                                                                         |                                                                                              | Arvwouiff                                                                                                                                                                                               |                       |                    |                    |           |      |        |             |      |             |                                         | . 301                                                                                         | l                     |
| e                                                                                                                                       |                                                                                              |                                                                                                                                                                                                         |                       |                    |                    |           |      |        | •           | •    | •           | •                                       |                                                                                               |                       |
|                                                                                                                                         |                                                                                              | Никонъ проповъдникъ                                                                                                                                                                                     | пок                   | аяні               | Я.                 |           |      |        |             |      |             |                                         | . 302                                                                                         | _                     |
| 8                                                                                                                                       | 298.                                                                                         | Никонъ проповъдникъ Симеонъ новый Богос.                                                                                                                                                                | пок<br>10въ           | аяні<br>: а)       | Я.<br>Въз          | Киз       | НИ   |        |             | :    | •           | ·<br>·                                  | . 303                                                                                         | 3                     |
| 8                                                                                                                                       | 298.                                                                                         | Никонъ проповъдникъ Симеонъ новый Богос.                                                                                                                                                                | пок<br>10въ           | аяні<br>: а)       | Я.<br>Въз          | Киз       | НИ   |        |             | :    | ·<br>·      | •                                       | . 308                                                                                         | 3                     |
| 0000000                                                                                                                                 | 298.<br>299.<br>300.                                                                         | Никонъ проповъдникъ<br>Симеонъ новый Богос<br>б) въ сочиненияхъ .<br>Иларіонъ митр. Кіеве                                                                                                               | пок<br>повъ           | аяні<br>: а)<br>Въ | Я.<br>Въ.<br>Ж.ИЗ  | Киз       | ни   | ·<br>· | •<br>•<br>• |      | ·<br>·<br>· | •<br>•<br>•                             | . 308<br>. 308                                                                                | 3<br>5<br>8           |
| တကကက                                                                                                                                    | 298.<br>299.<br>300.<br>301.                                                                 | Никонъ проповъдникъ<br>Симеонъ новый Богос<br>б) въ сочиненіяхъ .<br>Идаріонъ митр. Кіев<br>б) въ сочиненіяхъ .                                                                                         | nok<br>Iobu:<br>Ckiñ: | аяні<br>: а)<br>Въ | Я.<br>Въ 3<br>ЖИЗ! | Киз<br>Ни |      |        |             |      |             | ·                                       | . 308<br>. 308<br>. 309                                                                       | 3<br>5<br>8           |
| ന്ന നാനാന നാ                                                                                                                            | 298.<br>299.<br>300.<br>301.<br>302.                                                         | Никонъ проповъдникъ Симеонъ новый Богос 6) въ сочиненіяхъ . Иларіонъ митр. Кіев 6) въ сочиненіяхъ . Өеодосій печерскій .                                                                                | nok<br>Iobu:<br>Ckiñ: | аяні<br>: а)<br>Въ | Я.<br>Въ 3<br>ЖИЗ! | Киз<br>Ни |      |        |             |      |             | ·                                       | . 308<br>. 308<br>. 309                                                                       | 3<br>5<br>8           |
| നം അ അ നാനാന                                                                                                                            | 298.<br>299.<br>300.<br>301.<br>302.<br>303.                                                 | Никонъ проповъдникъ Симеонъ новый Богос 6) въ сочиненіяхъ . Иларіонъ митр. Кіевс 6) въ сочиненіяхъ . Өеодосій печерскій . Іоаннъ митрополить.                                                           | nok<br>Lobbs<br>Ckiñ: | аяні<br>: а)<br>Въ | Я.<br>Въ 3<br>ЖИЗ! | Киз<br>Ни |      |        |             |      |             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | . 303<br>. 308<br>. 309<br>. 311                                                              | 8 9 1                 |
| താ ബം ബം ബം വാം വാ                                                                                                                      | 298.<br>299.<br>300.<br>301.<br>302.<br>303.<br>304.                                         | Никонъ проповъдникъ Симеонъ новый Богос 6) въ сочиненіяхъ . Иларіонъ митр. Кіеве 6) въ сочиненіяхъ . Өеодосій печерскій . Іоаннъ митрополитъ. Его посланіе и прави.                                     | пов<br>скій:          | аяні<br>: а)<br>Въ | Я.<br>Въ 3<br>ЖИЗ! | Киз<br>Ни |      |        |             |      |             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | . 303<br>. 306<br>. 309<br>. 311                                                              | 3 5 8 9 1 - 4         |
| $\omega$ $\omega$ $\omega$ $\omega$ $\omega$ $\omega$                                                                                   | 298.<br>299.<br>300.<br>301.<br>302.<br>303.<br>304.                                         | Никонъ проповъдникъ Симеонъ новый Богос б) въ сочиненіяхъ . Иларіонъ митр. Кіев б) въ сочиненіяхъ . Өеодосій печерскій . Іоаннъ митрополитъ. Его посланіе и прави. Өеофилактъ болгарскій                | пов<br>скій:          | аяні<br>: а)<br>Въ | Я.<br>Въ 3<br>ЖИЗ! | Киз<br>Ни |      |        |             |      |             | •                                       | . 303<br>. 306<br>. 309<br>. 311<br>. — 314<br>. 319                                          | 3<br>5<br>8<br>9<br>1 |
| $\omega \omega $ | 298.<br>299.<br>300.<br>301.<br>302.<br>303.<br>304.<br>306.                                 | Никонъ проповѣдникъ Симеонъ новый Богос б) въ сочиненіяхъ . Иларіонъ митр. Кіев б) въ сочиненіяхъ . Өеодосій печерскій . Іоаннъ митрополитъ. Его посланіе и прави. Өеофилактъ болгарскіі Іоаннъ Мавропъ | пов<br>скій:          | аяні<br>: а)<br>Въ | Я.<br>Въ 3<br>ЖИЗ! | Киз<br>Ни |      |        |             |      |             | •                                       | . 303<br>. 308<br>. 309<br>. 311<br>. —<br>. 314<br>. 319                                     | 3 5 8 9 1 - 4 9 L     |
|                                                                                                                                         | 298.<br>299.<br>300.<br>301.<br>302.<br>303.<br>304.<br>306.<br>306.                         | Никонъ проповѣдникъ Симеонъ новый Богос б) въ сочиненіяхъ . Идаріонъ митр. Кіев б) въ сочиненіяхъ . Өеодосій печерскій . Іоаннъ митроподитъ. Его посланіе и прави. Өеофилактъ болгарскій Іоаннъ Мавропъ | пов<br>екій:          | аяні<br>: а)<br>Въ | Я.<br>Въ 3<br>ЖИЗ! | Киз<br>Ни |      |        |             |      |             | •                                       | . 303<br>. 308<br>. 309<br>. 311<br>. —<br>. 314<br>. 319<br>. 321                            | 3 5 8 9 1 - 4 9 L 4   |
| നാനാനാനാനാനാനാനാനാനാനാനാനാനാ                                                                                                            | 298.<br>299.<br>300.<br>301.<br>302.<br>303.<br>304.<br>306.<br>306.<br>307.<br>308.         | Никонъ проповѣдникъ Симеонъ новый Богос б) въ сочиненіяхъ . Идаріонъ митр. Кіев б) въ сочиненіяхъ . Өеодосій печерскій . Іоаннъ митрополитъ. Его посланіе и прави. Өеофилактъ болгарскій Іоаннъ Мавропъ | пов<br>екій:          | аяні<br>: а)<br>Въ | Я.<br>Въ 3<br>ЖИЗ! | Киз<br>Ни |      |        |             |      |             | •                                       | . 303<br>. 308<br>. 309<br>. 311<br>. — 314<br>. 319<br>. 321<br>. 324                        | 3 5 8 9 1 - 4 9 L 4 8 |
| യ കാ കു                                                                                                      | 298.<br>299.<br>300.<br>301.<br>302.<br>303.<br>304.<br>306.<br>306.<br>307.<br>308.<br>309. | Никонъ проповѣдникъ Симеонъ новый Богос б) въ сочиненіяхъ . Иларіонъ митр. Кіев б) въ сочиненіяхъ . Өеодосій печерскій . Іоаннъ митрополитъ. Его посланіе и прави. Өеофилактъ болгарскій Іоаннъ Мавропъ | пов<br>екій:          | аяні<br>: а)<br>Въ | Я.<br>Въ 3<br>ЖИЗ! | Киз<br>Ни |      |        |             |      |             | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | . 308<br>. 308<br>. 309<br>. 311<br>. —<br>. 314<br>. 318<br>. 321<br>. 324<br>. 328<br>. 331 | 35891-491481          |
| യ കാ കു                                                                                                      | 298.<br>299.<br>300.<br>301.<br>302.<br>303.<br>304.<br>306.<br>306.<br>307.<br>308.<br>309. | Никонъ проповѣдникъ Симеонъ новый Богос б) въ сочиненіяхъ . Идаріонъ митр. Кіев б) въ сочиненіяхъ . Өеодосій печерскій . Іоаннъ митрополитъ. Его посланіе и прави. Өеофилактъ болгарскій Іоаннъ Мавропъ | пов<br>екій:          | аяні<br>: а)<br>Въ | Я.<br>Въ 3<br>ЖИЗ! | Киз<br>Ни |      |        |             |      |             | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | . 303<br>. 308<br>. 309<br>. 311<br>. — 314<br>. 319<br>. 321<br>. 324                        | 35891-491481          |

# УКАЗАТЕЛЬ ПРЕДМЕТОВЪ а).

ANOAOTIM XPMCTIAHCTBY 27. 28. 36 — 38. 42. 45. 47. 49. 50. 54. 59. 67. 73. 80. 85. 94. 103. 115. 132. 176. 199. 208. 214. 216. 220. 224. 253. 261. 274. 294. 302. 309.

**EDITOCAOBIE AOTMATNYECHOE** 50, 62, 69, 70, 73, 95, 127, 153, 160, 166, 199, 219, 251, 260, 272, 285, 291, 302.

- I. О существъ Божіемъ 42. 132. 147. 150. 176. 199. 207. 252.
- О Св. Троица: а) вообще 21. 25. 36. 40. 43. 54. 62. 64. 73. 80. 82. 115.
   120. 125. 132. 149. 150. 154. 166. 188. 199. 207. 215. 224. 235. 248. 251. 252. 260.
  - б) О Божествъ Сына Божія 17. 18. 21. 23. 25. 27. 28. 36. 40. 45. 49. 50.
     54. 62. 64. 80. 82. 101. 105. 114 115. 120. 122. 125. 127. 132. 136—138. 148. 153. 154. 158. 176. 188. 199. 224.
  - в) о Божеств'я Св. Духа 17. 62. 64. 80. 82.115. 120. 132. 137. 138. 148— 150. 154. 160. 176. 215.
  - о инчныхъ свойствахъ Бож. лицъ и въ частности Духа Св. 18. 62. 82.
     115. 121. 132. 136. 138. 149. 150. 154. 155. 158. 176. 199. 200. 208.
     211. 215. 216. 220 248. 251. 252. 272. 284. 291. 305. 306. 309.
- III. О Творцѣ и Промыслителѣ міра 37. 42. 46. 49. 50. 56. 64. 66. 75. 82.
   118. 127. 130. 138. 150. 154. 176. 188. 199. 207. 215. 220. 230. 261. 285.
   о Духахъ безплотныхъ 25. 40. 50. 108. 150. 151.
  - о человъкъ: о его душъ 42. 49, 66. 75. 80. 130. 132. 150. 153. 154. 199. 207. 215. 252. 253. 260.
  - о паденін 40. 42. 60. 75. 108. 132. 140. 150. 163. 188. 199. 200. 202. 205. 207. 215.
- IV. О Богѣ Спаситель:

Исполненіе пророчествъ вълнцѣ І. Христа 20. 39. 40. 59. 103. 176. 241. Явленіе Спасителя: а) въ двухъ естествахъ 21. 23. 25. 50. 54. 55. 66. 68. 77. 108. 115. 127. 132. 138. 148. 150. 153. 154. 158. 160. 166. 176. 188. 201. 203. 205. 211. 215. 220. 230. 235. 248. 251—253. 267. 285. 6) въ одномъ лицѣ 130. 138, 188. 205. 207. 211. 215. 222. 230. 242.

- б) въ одномъ лицѣ 130. 138, 188. 205. 207. 211. 215. 222. 230. 242. 261. 267.
- в) какъ Учителя 28. 85. 216.

а) Числа указывають на §§.

- накъ Искупителя 17. 21. 23. 25. 27. 28. 40. 54. 60. 68. 77.115.127
   150. 158. 188. 207. 211. 215. 225. 252. 275. 285.
- d) какъ Царя 40.
- V. О Богь Освятитель:
  - а) Значеніе благодати Божіей 28. 55. 163. 173. 188. 199. 202. 204. 209. 224. 225. 252. 277.
  - б) таинствъ: крещенія 25. 27. 38. 40. 55. 60. 81. 95. 115. 122. 123. 127. 132. 138. 153. 154. 160. 188. 199. 204. 207. 237.

муропомазанія 60. 95. 103. 132. 154. 160. 188. 214. 305.

поваянія 21. 25. 58. 60. 95. 115. 123. 127. 132. 160. 173. 188. 208. 224. 237. 241.

евхаристін 21. 36. 40. 47. 49. 50. 56. 95. 103. 115. 120. 123. 127. 132. 138. 153. 154. 166. 173. 176. 188. 193. 199. 200. 207. 208. 215. 253. 284. 305. 309.

священства 17. 21. 103. 132. 154. 166. 173. 207. 208. 228. 235. брака 25. 83. 188.

елеосвященія 95. 173. 188.

- в) значеніе Церкви 17. 20. 21. 42. 49. 50. 60. 66. 81. 123. 127. 166.
   188. 199. 203. 214. 242. 257. 264. 284. 294. 309.
- VI. О Богъ совершителъ міра:
  - о судъ частномъ и состояніи душъ по смерти 54. 216. 240.

объ Антихристь 40. 45. 55.

- о воскресеніи мертвыхъ 17. 23. 27. 29. 37. 40. 42. 50. 54. 75. 103. 132. 154. 166. 176. 188. 207. 208.
- о судъ всемірномъ и въчности мукъ 18. 23. 27. 28. 37. 40. 54. 55. 65. 127. 132. 155. 166. 207. 257.

# Богословіе нравственное.

- 1. Общее ученіе о нравственности христіанской 18. 27. 140. 163. 188. 189. 193. 202. 236. 253. 269. 277. Доброд'ятель и ем степени. 150. 156. 160, 163. 164. 189. 200. 202. 204. 207. 209. 251. 252. 300. 310. Любовь-сущность доброд'ятели 103. 173. 219. 231. 281. Грахъ и его виды 27. 150. 164. 189. 202. 204. 237. 251. 310. Обращеніе грашника 58. 83. 103. 130. 164. 173. 189. 197. 200. 202. 204. 207. 209. 225. 237.
- 2. Должности. А. въ отношени въ Богу: Върз 22. 199. 207. 216.

**Е**я оскорбленіе—ересь. 20. 60. 81. 156.

Надежда 130. 207. 225.

Ея дъйствіе-молитва 83. 156. 173. 202. 209. 216. 222. 225. 278. 300. Любовь 17. 18. 27. 103. 197. 200. 225. 251. 252. 277. 278.

Сыновній страхъ 122. 130.

Богопочтение внутрениее 278. 300.

Вићшнее 180. 216. 253. 800.

Клятва 173.

Обътъ монашества 18. 21. 46. 58. 76. 103. 109. 130. 150. 160. 173. 189. 197. 202. 204. 205. 224. 225. 237. 245.

Почитаніе Святыхъ 22. 166. 180. 189. 197. 200. 220. 222. 246.

Почитаніе нконъ и мощей 19. 180. 197. 200. 209. 222. 255. 257. 261. 264. 267. 269. 285.

#### Б. Въ отношения къ себъ:

Образованіе и употребленіе ума 20. 108. 117. 130. 150. 164. 202. 209. 225. 234. 236. 245. 252. 278. 300.

Сердца 164. 200. 225. 236. 245. 252. 278. 300.

Смиреніе 17. 103. 130. 164. 173. 200. 204. 207. 216. 224. 236. 245. 277. 278. 303. 310.

Самолюбіе 252.

Гордость 130. 207. 231. 236. 277. 300.

Тщеславіе 231.

Леность и праздность 207. 216.

Храненіе чувствъ 225. 252.

Чистота тыла 18. 21. 25. 76. 103. 122. 130. 150. 156. 160. 173. 189. 197. 202. 204. 209. 224. 236. 237.

Воздержаніе 122. 130. 160. 173. 197. 202. 204. 207. 216. 225. 245. 258. Употребленіе временных благь 23. 85. 87. 122. 138. 150. 156. 180. 200. Значеніе зрадищъ и мірскихъ удовольствій 83. 150. 173. 207. 216.

#### В. Въ отношении въ ближнымъ:

Любовь 27. 130. 164. 200. 202. 209. 252.

Зависть 207.

Гиввъ 207.

Благотворительность 27. 46. 58. 130. 156. 173. 209. 216. 222. 224. Скупость 207. 209.

Любовь ко врагамъ 156. 164. 173. 245.

Молитва за усопшихъ 133. 166. 197. 200. 216. 253. 255. 262.

Обязанности супруговъ 173. 189. 197. 200.

— разныхъ званій 23. 27. 67. 160. 164.

#### 3. Благочиніе христіанское.

Христіанское благоразуміе 202. 204.

Подвижничество 108. 130. 202. 207. 209. 225. 234. 251. 258. 278 300. 310.

Исторія Церкви 28. 29, 45. 46. 49. 54. 64, 101. 109. 116. 121. 166. 188. 193. 195. 199. 203. 219. 240. 246. 248. 253. 257. 262. 265. 267. 269. 275. 287. 294. 296. 307. 308.

Краснорѣчіе церковное 69. 130. 135. 144—146. 153. 172. 173. 197. 203. 207. 211. 215. 222. 235. 246. 248. 255. 257. 262. 269. 271. 272.

Литургика церковная 75. 115. 127. 133. 141. 160. 177. 193. 207. 211. 227. 229. 237. 240. 245. 248. 249. 251. 253. 255. 257. 262. 263. 270. 271. 274. 275. 286. 289. 292. 298. 307. 311.

Пъсни священныя 75. 133. 146. 189. 196. 263, 270. 272. 274. 307.

О пастыр'я церкви 21. 23. 58. 103. 160. 164. 173. 189. 198. 207. 235. 240. 245. Право церковное 18. 53. 62. 64. 68. 70. 72. 77. 111. 116. 127. 141. 150. 156.

175. 193. 216. 222. 235. 264. 267. 275. 287. 294. 298. 305.

Священное писаніе 17. 20. 23. 29. 40. 44. 49. 50. 51. 54. 55. 65. 67. 91. 132. 158. 187. 188. 190. 204. 253. 260. 264.

Толкованіе писанія 44. 50. 55. 62. 65. 70. 72. 76. 82. 91—93. 103. 105. 107. 116. 121. 131. 139. 156. 160. 166. 174. 175. 183—187. 193. 194. 198. 208. 206. 208. 210. 214. 218. 239. 251. 253. 257. 262. 286. 294. 297. 306. Философія 35. 40. 74. 80. 80. 134. 142. 151. 154. 167. 260.

# АЛФАВИТНЫЙ УКАЗАТЕЛЬ

#### отцевъ.

Августинъ иппонскій 196—199. Акакій 217. Александръ алекс. 100. 101. Амвросій медіол. 159—161. Аммунъ Авва 110. Амфилохій икон. 157. 158. Анастасій пат. ант. 235. Анастасій синантъ 253. Анатолій патр. 227. 10. Андрей крит. 254. 255. Антолій пр. 247.

- Антіохъ преп. 247.
  Антоній в. 106—108.
  Аполинарій ісрап. 47.
  Архелай касхар. 66.
  Арсеній в. 195.
  Астерій 179. 180.
  Аванасій алекс. 112—117.
  Варнава 26. 27.
  Варсанувій 233. 234.
- 20. Василій в. 134—141.
  Венедикть 225.
  Геннадій п. 228.
  Германъ п. 256. 257.
  Григорій арм. 69.
  Григорій двоесловъ 238—240.
  Григорій назіанз. 142—151.
  Григорій нисскій 152—155.
  Григорій чудотв. 61. 62.
  Діадохъ фотик. 226.
- 30. Діонисій алекс. 63—65. Діонисій корине. 46. Дороеей авва 244—245. Евлогій алекс. 241. Евстаеій антіох. 104—106. Епифаній кипр. 165—167. Ермъ 24. 25. Ефремъ антіох. пат. 230. Ефремъ сирскій 128—133. Экуменій 297.

- 40. Зинонъ 122. Игнатій богон. 19—21. Иларій поать. 119—121. Иларіонъ преп. 258. Иларіонъ митр. 301. 302. Ипполитъ 52—56. Ириней ліон. 48—50. Исаакъ архіеп. арм. 210. Исаакъ сиринъ 236. Исаія авва 154.
- 50. Исидоръ пелусіотъ 205—207. Исихій преп. 203. Іеронимъ преп. 180—190. Іоаннъ дамас. 259—262. Іоаннъ евхаит. 307. Іоаннъ злат. 167—176. Іоаннъ кассіянъ 201. 202. Іоаннъ коловъ 195. Іоаннъ лъствич. 231. 232. Іоаннъ митр. 304. 305.
- 60. Іоаннъ постн. 237. Іосифъ пѣсноп. 288. 289. Іосифъ солун. 271. Іустинъ муч. 35—40. Іаковъ низиб. 102. 103. Кипріанъ каре. 57—60. Кириллъ алекс. 212. 216. Кириллъ і ерус. 126. 127. Кириллъ и Месодій 290. 291. Кириллъ туров. 311.
- Клименть величскій 292.
   Клименть римскій 16—18.
   Кодрать авин. 28.
   Козма маюмскій 263.
   Левъ папа 221. 222.
   Леонтій пр. 247.
   Лукіянъ антіох. 71. 72.
   Макарій егип. 162. 163.
   Максимъ испов. 250. 251.

Маркъ подв. 204.

80. Маруеа месоп. 192. 193. Мелетій антіох. 124. 125. Мелетонъ сард. 43—45. Месодій патар. 74—76. Месодій патр. 275. Миханлъ испов. 272. Модестъ ісрус. 246. Несторъ преп. 308. Никифоръ патр. 266. 267. Николай мистикъ 293. 294.

91) Николай месон. 309. 310. Никонъ преп. 298. Нилъ авва 208—210. Оптатъ милев. 123. Орсисій авва 164. Павлинъ нольскій 200. Папій ісрап. 29. Пахомій в. 111. 112. Петръ алекс. 77. Петръ дамаск. 310.

Петръ дамаск. 310. 100. Поликариъ смир. 22. 23. Полихроній апам. 194. Проклъ конст. 211.
Романъ скадк. 229.
Серапіонъ ант. 51.
Серапіонъ тмунт. 118.
Симеонъ богосл. 299. 300.
Симеонъ метаф. 295. 296.
Софроній ісрус. 247—249.
Тарасій патр. 264.

110. Филей тмунт. 68. Филовей синайс. 278. Фотій патр. 282—287. Фульгенцій 223. 224 Өллассій преп. 252. Өеодоры вдесс. 276. 277. Өеодоры студ. 268—270. Өеодосій печер. 303. Өеона алекс. 67.

120. Өеотимъ ские. 178. Өеофанъ сигр. 265. Өеофанъ начерт. 273. 274. Өеофилактъ болгар. 306. Өеофилъ ант. 41. 42.

## АЛФАВИТНЫЙ УКАЗАТЕЛЬ

# УЧИТЕЛЕЙ И ПИСАТЕЛЕЙ ЦЕРКВИ.

Агаеангелъ 96. Адріанъ иновъ 191. Александръ микоп. 96. Аммонъ алекс. 96. Анастасій апокр. 243. Анастасій палест. 243. Андрей кесар. 191. Антипатръ боцр. 191. Антоній мелисса 281.

Антонія медисса 281.

10. Ареев весар. 281.
Арновій 96.
Аеанасій 34.
Аеннагорь 34.
Беда 243.
Біографы неизв'ясти ме 34. 96. 191
243. 281.

Вареоломей эдес. 243. Василій ахрид. 281. Василій эмесс. 281.

Василій кесар. 281. 20. Василій селевк. 191.

Вигилій тапс. 191. Вигилій тріэнт. 96.

Викентій лирин. 191. Викторинъ 96.

Геласій папа 191.

Геннадій масс. 191. Георгій алек. 243.

Георгій елевсій 243.

Георгій ником. 281. 30. Георгій Писида 243.

Георгій хероб. 191. Григорій випр. 96.

Григорій 281.

Григорій турскій 191.

Дамазъ напа 96. Данімлъ иновъ 243. Данімлъ раноскій 191. Дидимъ 96. Ліодоръ тар. 96.

Діодоръ тар. 96.
40. Діонисій малый 191. Діонисій римскій 34. Евагрій понт. 96. Евагрій схол. 191. Еводій 281. Евсевій алекс. 191. Евсевій эмесс. 96. Евсевій кесар. 96. Евсевій севаст. 191.

50. Евстратій конст. 191. Евстратій никейс. 281. Евтихіянъ 191. Евоалій алекс. 191. Евоимій зигаб. 281. Егезнипъ 34. Ермій 34. Захарій мит. 191. Зиновій 96. Игнатій ник. 243.

Евстаей сол. 281.

60. Исаакъ ант. 191. Исидоръ севильскій 243. Іоаннъ ант. 281.

Гоаннъ Зонара 281. Іоаннъ карпае. 243. Іоаннъ ксиф. 281. Іоаннъ Москъ 243. Іоаннъ мискъ 243. Іоаннъ схол. 191. Іаковъ 281.

70. Kañ 34. Кассіодоръ 191. Кесарій арльск. 191. Кириллъ скиеоп. 191. Клименть алекс. 84-88. Козма инд. 191. Лактанцій 96. Левъ болг. 281. Леонтій кипр. 243. Леонтій палес. 243.

80. Либерать 191. Максимъ 34. Марій меркат. 191. Маркъ діак. 191. Маркъ отран. 281. Мартинъ бречь. 191. Мартинъ 96. Минуцій феликсъ 34. Михаилъ пселлъ 281. Монсей хорен. 191.

90. Нектарій патр. 96. Никита пафл. 281. Никита серроній 281. Никита стиф. 281. Никифоръ ант. 191. Никифоръ инокъ 281. Никонъ ант. 281. Нилъ инокъ 34. Нилъ доскоп. 281. Ноннъ пент. 191.

100. Олимпіодоръ 243. Оригенъ 89-94. Памадій алекс. 191. Палладій елеон. 191. Пантенъ алекс. 34. Петръ ант. 281. Петръ хризол. 191. Піэрій 34.

Провоній газов. 191. Просперъ акв. 191. 110. Пруденцій 96. Родонъ 34. Руфинъ 96. Савва 281. Северіанъ гев. 96. Седулій 191.

Поссидій 191.

Сидоній Аполлин. 191. Синезій 191.

Созоменъ и Сократъ 191. Стефанъ діак. 243.

120. Сульпицій северъ 191. Татіянъ 34. Тертулліанъ 78-83. Тимоеей алекс. 96. Титъ бопр. 96. Тихоній афр. 96. Филастрій 96. Филиппъ пуст. 281. Филиппъ сил. 191. Филонъ карп. 96.

130. Хризиппъ 191. Хроманцій 96. Ювенкъ 96. Юлій афр. 34. Өеодоръ абук. 243. Өеодоръ вальсам. 281. Өеодоръ монскоет. 96. Өеодоръ петр. 191. Өеодоръ раин. 243. Өеодотъ анкир. 191.

140. Өеоріанъ 281. Өеостерикть 243. Өеофанъ керам. 281. Өеофиль алекс. 96.

**3=30€=3>** 

# къ свъдънію православнаго духовенства,

ЦЕРКОВНЫХЪ И БЛАГОЧИННИЧЕСКИХЪ БИБЛІОТЕКЪ.

Отъ книжнаго магазина И. Л. Тузова, въ С.-Петербургѣ, Большая Садовая уляца, домъ № 16 (бывшее помѣщеніе книжнаго магазина подъ фирмою КОРАБЛЕВЪ и СИРЯКОВЪ).

Успъхъ каждаго дъла зависить отъ степени вниманія, которое влагается въ предпріятіе. Въ торговой практикъ къ этому условію необходимо нужно присоединить строгую добросовъстность вивств съ предупредительною готовностью-идти на встрвчу жеданіямъ и потребностямъ извъстнаго вруга потребителей. Перенося эти общія положенія на книжную торговлю и въ частности на ту отрасль ея, которая имъетъ своимъ предметомъ богословскія, церковно-историческія и религіозно-нравственныя сочиненія, мы должны замётить, на основаніи положительных данных, что въ здъшней столицъ подмъчается отсутствие спеціализаціи этого дъла; книги духовнаго характера находятся въ книжныхъ магазинахъ, какъ говорится, при другихъ, безъ всесторонней полноты и надлежащаго выбора, который быль бы способень удовлетворить болбе или менбе широкимъ требованіямъ. Отъ этого происходить то, что требованія гг. иногородныхъ на высылку имъ духовныхъ сочиненій не всегда исполняются какъ бы следовало; требованія остаются неудовлетворенными иногда довольно значительное время именно потому, что внижный магазинъ, къ которому предъявлено требованіе, не имбеть желаемых очиненій въ запасъ и, чтобы розыскать ихъ въ другихъ магазинахъ, а также у авторовъ и издателей, затрачиваеть не мало времени и притомъ

не всегда удачно, при отсуствии надлежащей опытности. Причиною такого положенія діла является то обстоятельство, что торговля духовными сочиненіями не выділена въ особое, спеціальное занятіе, не является преимущественною задачею торговой ділтельности на книжномъ рынкі.

Въ видахъ предотвращения неудовлетворительнаго состояния книжной торговли сочиненіями духовнаго характера, вызывавшаго вполнъ справедливыя жалобы со стороны вавъ духовныхъ лицъ, такъ и свътскихъ любителей духовнаго чтенія, книжною фирмов И. Л. Тузова снято въ 1879 году бывшее помъщение книжнаго магазина Кораблева и Сирякова съ преимущественною цълью всесторонне развить и довести до возможной безукоризненности торговаю духовными изданіями. Имъв за собою предварительный опыть въ книжномъ дълъ, магазинъ И. Л. Тузова поставилъ свею задачей -- сосредоточить возможно полный, постоянно подновляемый подборъ сочиненій богословскаго и нравственно-религіознаго сомержанія, чтобы находиться въ постоянной готовности немедленно, безъ задержки и поисковъ по сторонамъ, удовлетворять самыя разнообразныя требованія духовенства и свътскихъ людей на богословскія книги. Православное русское духовенство найдеть въ нагазинъ И. Л. Тузова самый предупредительный пріемъ всъмъ своимъ требованіямъ, которыя будуть относиться въ сочиненіямъ духовно-профессіональнаго рода, научно-богословскимъ, церковноисторическимъ, проповъдническимъ, нравственно-назидательнымъ и др. Быстрота и точность въвысылкъ книгъ составляютъ основное правило, которымъ руководится магазинъ.

Въ частности магазинъ И. Л. Тузова принимаетъ на себя устройство благочинническихъ библіотекъ по указаніямъ, которыя будуть даны, а равнымъ образомъ и пополненіе отдъловъ въ этихъ библіотекахъ недостающими богословскими произведеніями, а также береть на себя сформированіе и снабженіе библіотекъ, существующихъ при церквахъ приходскихъ.

Къ свъдънію отцовъ библіотекарей, завъдывающихъ благочинническими и церковными библіотеками, книжный магазинъ И. Л. Тузова считаетъ необходимымъ довести, что, въ видахъ предоставленія удобствъ духовенству при подпискъ на періодическія духовныя изданія, онъ принимаєть также подписку и на всё духовные журналы, выходящіе въ объихъ столицахъ, передавая
подписную сумму въ подлежащія редакціи немедленно за полученіемъ
и высылаєть подписчикамъ квитанціи отъ редакцій въ доставкъ по
надлежащему адресу денегъ. Ручательствомъ исполнительности
магазина въ этомъ отношеніи можетъ служить то, что при немъ
открыто отдъленіе для пріема подписки отъ газетъ наиболю распространенныхъ въ средъ духовенства, а именно отъ оффиціальнаго органа Св. Синода «Церковный Въстникъ», отъ «ЦерковноОбщественнаго Въстника», а также и отъ четырехъ духовныхъ
журналовъ: «Православнаго Обозрънія», «Душеполезнаго Чтенія»,
«Странника» и «Трудовъ Кіевской Духовной Академіи».

Магазинъ И. Л. Тузова принимаеть на себя также высылку книгъ богослужебнаго круга, при покупкъ которыхъ духовенству въ провинціи доводится встръчать довольно чувствительныя затрудненія, поручая это дъло не всегда удачно богомольцамъ, отправляющимся въ наши лавры.

До свъдънія духовныхъ авторовь магазинь считаеть необходимымъ довести, что онъ принимаеть по взаимному соглашенію для изданія какъ рукописныя произведенія, такъ равно и напечатанныя въ повременныхъ изданіяхъ или отдъльными книгами; послъднія изданія предпринимаются въ томъ случав, если экземпляры оныхъ, вышедшіе въ свътъ, распроданы.

Независимо отъ высылки книгъ духовнаго характера, магазинъ принимаетъ на себя высылку книгъ и по другимъ отраслямъ книжнаго дъла и вообще готовъ удовлетворить каждое поступающее къ нему требованіе, къ какому бы роду книжной торговли оно ни относилось; но главная задача магазина заключается въ предоставленіи организованныхъ на прочныхъ началахъ способовъ отвѣчать спросу на книги духовнаго рода, облегчить провинціальнымъ заказчикамъ, и по преимуществу духовнымъ особамъ, пути къ полученію этихъ книгъ при соблюденіи всѣхъ удобствъ для духовныхъ отцовъ, которые почтятъ магазинъ своими требованіями. —Толькочто отпечатанный каталогъ книжнаго магазина И. Л. Тузова желающимъ высылается за пять почтовыхъ марокъ 7-ми к. достоинства.

# Условія магазина:

- 1) Требованія гг. иногородных в покупателей на всё существующія въ продажё русскія книги, кёмъ бы то ни было публикованныя, исполняются магазиномъ немедленно.
  - 2) Частнымъ лицамъ книги въ кредить не отпускаются.
- 3) Желающихъ получить письменные отвъты на свои запроси магазинъ просить прилагать почтовую семикопъечную марку.
- 4) Для болъе удобнаго способа пересылки дробныхъ денев можно замънять части рубля почтовыми марками, соотвътствурще ихъ стоимости.
- 5) При выпискъ книгь магазинъ просить точно обозначав заглавія, имена авторовъ и составителей книгъ, а равно и способ ихъ отправки: почтою, транспортною конторою или жельзною дорогою.
- 6) На пересылку книгь, магазинъ покорнъйше просить Гг. Иногородныхъ прилагать нримърно 15 коп. на каждый рубль.

Съ требованіями обращаться по слёдующему адресу: С.-Петербургь, въ внижный магазинъ И. Л. Тузова, Большая Садевая, № 16.



# о тайнъ ск. ваба.

0

# ИЗСЛЪДОВАНІЕ

объ историческомъ развитіи чиносовершенія Елеосвященія отъ установленія сего таинства до изданія нынъшняго его "ПОСЛЪДОВАНІЯ", съ подробнымъ изъясненіемъ сего послъдняго.

Исторія . . есть . . дополненіе, изъясненіе настоящаго. *Кораменне*.

(Предиса. въ Исторіи Государ. Росс.)...

Quum sumus necessariis regotlis curisque vacui, tum avenius aliquid videre, audire, addiscere, cognitionemque rerum aut occultarum aut admirabilium ad beate vivendum necessariam ducimus. Cicero, De Officiis, lib. 1, csp. IV, § 13.

#### ПРОТОІЕРЕЯ

Михаила Архангельскаго.



# С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

Типографія Тренке и Фюсно, Максимиліановскій переул., № 13. 1895.

Digitized by Google

Оть С.-Петербургскаго Духовнаго Цензурнаго Комитета печатать дозволяется. С.-Петербургь 19 января 1895 года. Цензоръ, Архимандрить Tuxonъ.

Digitized by Google

# предисловіе.

Въ этой книгѣ предлагается полное ученіе о православномъбогослуженіи такого предмета въ богослужебной части сего таинства, ни такой вещи, которая здѣсь была бы пройдена молчаніемъ.

При разборѣ существенныхъ и главныхъ предметовъ, принимались въ разсмотрѣніе и всѣ ихъ частности до малѣйшихъ подробностей, до объясненія, напр., даже непонятныхъ словъ и реченій. Ибо, какъ говорить блаж. Сумеонъ, архіеп. Оессалоникійскій, «ничего нѣтъ маловажнаго въ Церкви великаго Бога и Спаса нашего Іисуса Христа, и ничего въ ней не допускается безъ значенія: ибо она есть Церковь самого живаго Слова. Всездѣсь имѣетъ глубокій смыслъ» (Писанія его, Спб. 1856 г. ІІ, 527).

Отсюда, въ изложеніи содержанія съ положительностію установлены тѣ моменты, которые могуть возбуждать недоумѣнія при богослуженіи таинства, напр., относительно совершенія его *in agone* болящихъ, и многіе другіе. Съ другой стороны, указаны и разъяснены всѣ неправильныя сужденія и дѣйствія относительно сего богослуженія, напр., будто бы Елеосвященіе должно преподавать *только* опасно больнымъ и т. п.

Сверхъ сего, уяснены многіе вопросы, не входящіе въ богослужебный чинъ таинства, но связанные съ его совершеніемъ, напр., объ обязательности Елеосвященія, объ отношеніи его къ таинству Покаянія, объ условіяхъ его повторяемости, о проявленіи благодатныхъ даровъ Елеопомазанія въ жизни пріемлюпцихъ сіе таинство и др.

При господствующемъ историческомъ изложении, иные предметы разсматривались, также, и въ другихъ отношенияхъ, напр., догматическомъ, церковно-каноническомъ, сравнительно-литур-

тическомъ, религіозно-нравственномъ и т. п., гдѣ и какъ требовалось это по существу дѣла.

Все попеченіе устремлено было на то, чтобы всякій предметь, всякое положеніе, всякая частность, насколько это оказывалось возможнымъ, были достаточно изъяснены и подтверждены доказательствами, свидътельствами, примърами и т. п.

In locis citatis указаны вст источники, изъ которыхъ для настоящаго труда взяты были какія-либо свтдтнія, доказательства, факты, подтвержденія и т. п., и потому здтсь нт надобности дтлать исчисленіе этихъ источниковъ. Другіе же источники не были доступны.

Все ученіе о богослуженіи св. Елея изложено здісь въ систематической связи и послідовательности, такъ что каждая часть, каждое положеніе, правило, фактъ занимаютъ принадлежащее имъ місто, и оттого они, получая устойчивость, и сами служатъ подкрівпленіемъ своего цілаго.

Книга сія является *первымз* опытомъ полнаго и всесторонняго историческаго изслѣдованія и подробнаго изъясненія богослужебнаго чина таинства св. Елея.

Она издается въ свътъ съ двоякою цълію, чтобы дать пособіе къ уразумънію исторіи и значенія литургическаго чина таинства Елеосвященія въ цъломъ его составъ и частяхъ, и чтобы оживить усердіе върующихъ къ принятію, въ потребныхъ случаяхъ, сего благонужнаго и спасительнаго таинства.

П. М. А.



# ОБЩЕЕ ОГЛАВЛЕНІЕ

статей, содержащихся въ книгъ.

| Предисловіе                                                                                                    | IV — V                 |  |  |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|--|--|--|--|
| віткноп кішао.                                                                                                 | стр.<br>1— 2           |  |  |  |  |
| Предметь сочиненія                                                                                             |                        |  |  |  |  |
|                                                                                                                |                        |  |  |  |  |
| Часть первая.                                                                                                  |                        |  |  |  |  |
| Исторія постепеннаго развитія и образованія чинопослідованія таниства св. Елея.                                | 13                     |  |  |  |  |
| I) Начало и образъ совершенія Елеопомазанія по установленію Господа Інсуса Христа                              | 13 - 21                |  |  |  |  |
| II) Общій взглядь на историческое развитіе чиносовершенія св. Елея послів апостольскаго віжа                   | 21- 24                 |  |  |  |  |
| сородиния св Елея съ впостольского въка до установления напошнаго                                              | 24                     |  |  |  |  |
| «Hocatanopania»                                                                                                | <b>25</b> — <b>3</b> 0 |  |  |  |  |
| I) О мъсть совершенія таинства Елеосвященія                                                                    | 30- 32                 |  |  |  |  |
| II) О времени его совершенія                                                                                   | <b>3</b> 3             |  |  |  |  |
| 1) О пресвителяхъ какъ совершителяхъ сего таниства                                                             | <b>33 —</b> 34         |  |  |  |  |
| О числё пресвитеровъ-совершителей                                                                              | 35— 43                 |  |  |  |  |
| Freechamenia Celmbio udecbutedamu                                                                              | 43 48                  |  |  |  |  |
| 9) О опископахъ какъ совершителяхъ Елеосвящения                                                                | 48 52                  |  |  |  |  |
| О лицахъ, не имъющихъ права совершать Елеосвящение О лицахъ, имъющихъ право и обязанность участвовать въ бого- | 53— 5±                 |  |  |  |  |
| служенін Елеосвященія лайствіемь и модитвами, или только                                                       |                        |  |  |  |  |
| MONIMONIO                                                                                                      | <b>54</b> — 50         |  |  |  |  |
| TVI O WINDOWS FIROCRAMICHIC                                                                                    | 56                     |  |  |  |  |
| 1) О религіозно-нравственных качествахі и условіах, для при                                                    | 00 0.                  |  |  |  |  |
| О лицахъ, которымъ не должно быть сообщаемо Елеосвященіе, по отсутствію въ нихъ означенныхъ качествъ и условій |                        |  |  |  |  |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | oir.    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 2) О физическихъ условіяхъ, при которыхъ Елеосвященіе можетъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | //C 00  |
| быть преподаваемо върующимъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 66 80   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| причин <b>ъ</b> отсутствія въ нихъ физическихъ условій, для сего таинства требуемыхъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 80 97   |
| • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 00 31   |
| <ol> <li>О исихическомъ или душевномъ состоянии недужныхъ, при ко-<br/>торомъ таинство св. Елея можетъ быть имъ сообщаемо</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 07 00   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| О лицахъ, которымъ таниство сіе не можетъ быть сообщаемо, по                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         |
| причинѣ отсутствія въ нихъ необходимыхъ для сего психи-<br>ческихъ условій                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| V) О совершеніи Елеосвященія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         |
| I) О вещества сего таинства                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         |
| II) Of occasion and occasion of Harmon and Harmon and Communication of the communication of t |         |
| Объ исконной нераздъльности, въ Православной Церкви, актовъ освяще-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |         |
| нія елея и помазанія имъ при совершеніи таинства Елеосвященія.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |         |
| III) О помазаніи болящаго св. Елеемъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| 2) О томъ, кто долженъ помазывать                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         |
| 3) O TOME, TO JOINE CONTINUE C |         |
| 4) О томъ, какимъ орудіемъ должно совершать помазаніе                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| <ol> <li>б) О томъ, сколько разъ должно помазывать больнаго</li> <li>Объ историческомъ развитіи богослужебныхъ чиновъ елеопомазанія.</li> </ol>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| III) О происхожденій нынъшняго «Послъдованія св. Елея»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |         |
| 111) О происхождения ныпышниго «послыдования св. глем»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 100-100 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| Часть вторая.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |         |
| Предметъ и раздъленіе                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 167     |
| отдъление первое.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         |
| Подробное изъясненіе чиносовершенія Елеосвященія по «Посл'ядованію»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 167—173 |
| Общій составь «Последованія»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         |
| I) О начинательных в модитвах в в в в в в в в в в в в в в в в в в                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         |
| II) Составъ собственно «Последованія»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 174     |
| 1) О молебномъ пънів                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         |
| 2) Объ освящения Елея по «Последованию»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |
| 3) О совершеніи помазанія св. Елеемъ по «Последованію»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |         |
| О первомъ помазаніи                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |         |
| О второмъ помазаніи                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |         |
| О третьемъ помазаніи                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         |
| О четвертомъ помазаній                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 201-203 |
| О пятомъ помазаніи                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |         |
| О шестомъ помазанів                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |         |
| О седьмомъ помазаніи                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         |
| Заключительный акть елеопомазанія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         |
| III) Отпусть Елеосвященія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |         |
| Обрядъ испрошенія прощенія болящимъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |         |
| . ЗАКЛЮЧЕНІЕ СЕГО ОТДЪЛЕНІЯ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         |
| О качествахъ «Последованія св. Елея»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 015 010 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |

# отдъление второе, дополнительное.

|               |      |                                                                 | CTP.             |
|---------------|------|-----------------------------------------------------------------|------------------|
| О разныхъ     | пред | цметахъ, касающихся совершенія св. Елея, но стоящихъ вив его    |                  |
| <b>6</b> oroc | луже | ебнаго чина                                                     | 220              |
|               | 1)   | Объ обязательности чиносовершенія св. Елея                      | 220-224          |
|               | 2)   | О совершении Елеосвящения отдёльно и въ соединении съ днев-     |                  |
|               |      | нымъ церковнымъ богослужениемъ                                  | <b>224</b> —227  |
|               |      | О соединеніи съ таинствомъ св. Елея «Последняго Напутствія».    | 227—231          |
|               | 4)   | О соединеніи съ симъ таинствомъ одной исповѣди безъ св. «На-    |                  |
|               |      | путствія»                                                       | 2 <b>31—</b> 235 |
|               |      | Объ отношения Елеосвящения къ таинству Покаяния                 | <b>2</b> 36—239  |
|               | 6)   | Объ образъ совершения Елеосвящения, въ случаъ скорой смерти     |                  |
|               |      | болящаго                                                        |                  |
|               |      | О повторяемости таннства Елеосвященія                           |                  |
|               |      | О совершенів Елеосвященія одновременно надъ многими больными.   | 244              |
|               | 9)   | О проявленіи благодатныхъ дъйствій Елеосвященія въ жизни прі-   |                  |
|               |      | емлющихъ сіе таннство                                           | 244 – 252        |
|               | 10)  | О томъ, какъ поступать съ веществомъ св. Елея и другими принад- |                  |
|               |      | лежностями, остающимися после совершения Елеосвящения.          | <b>25226</b> 0   |
|               | 11)  | О неправильныхъ мивніяхъ, существующихъ относительно при-       |                  |
|               |      | нятія таинства Елеосвященія                                     | 260262           |
|               | 12)  | Объ общихъ обязанностяхъ христіанскихъ, вытекающихъ изъ         | 200 00.          |
|               |      | Елеосвященія                                                    | _                |
| Зактюченіе    |      | _ ·                                                             | 264              |

- - ------

# ИЗСЛЪДОВАНІЕ

# ОБЪ ИСТОРИЧЕСКОМЪ РАЗВИТІИ ЧИНОСОВЕРШЕНІЯ ЕЛЕОСВЯЩЕНІЯ,

отъ установленія сего таинства до изданія нынашняго его "ПОСЛЪ-ДОВАНІЯ", съ подробнымъ изъясненіемъ сего послідняго.

## . RITRНОП RIШЗО

## Предметъ изслъдованія.

Елеосвященіе, какъ и всякое другое таинство св. Православной Церкви, имъетъ двъ стороны: догматическую (теоретическую или научную) и литуреическую (богослужебную или совершительную). Объ сіи стороны существенно связаны между собою и составляють одно целое, какъ душа и тело въ человеке. Догматическое учение состав**ляеть** основу таинства, а богослужебная часть — осуществленіе примънение его къ потребностямъ членовъ св. Церкви. Но въ теоріи, въ наукъ объ части таинства раздъляются и изслъдуются отдъльно одна отъ другой: учение о немъ излагается въ Догматическомъ Богословін, а образъ совершенія его — въ Литургикъ, наукъ о богослуженін. Предметомъ настоящаго изследованія будеть собственно литургика или богослужение Елеосвящения. Но, по причинъ тъсной связи учения о таинствъ съ его совершениемъ, Догматическое Богословие обращается, для уясненія своихъ положеній, къ совершительной его части 1). Тъмъ болъе, мы, при изслъдованіи литургики Елеосвященія, будемъ имъть надобность постоянно обращаться къ догматическому ученію о немъ, такъ какъ это ученіе служить основою совершительной части таинства.

¹) Филарета, Догмат. Богословіе, II, 310-323.

Если составные элементы литургики Елеосвященія не будуть сопоставляемы съ догматическими его источниками, то они не только не будуть понятны, но и будуть казаться установленіями произвольными, не имѣющими надлежащихъ основаній.

#### Различныя наименованія таинства Елеосвященія.

Таинство Елеосвященія, совершаемое въ Православной Церкви надъбольными, имъетъ разныя названія.

- 1) Въ церковно-богослужебных внигахъ оно именуется: а) просто Елеемъ, по переводу греческаго слова 'Елесо, что значитъ масло, напр., таинство Елея 1), б) св. Елеемъ, также, по переводу съ греческаго: 'Аүго 'Елесо святое масло, напр., въ Требникъ чинъ таинства озаглавленъ такъ: «Послъдованіе св. Елея» 2), в) молитво-гелеемъ или молитвомасліемъ, по переводу, также, греческаго слова: 'Ευχελάιον отъ 'Ευχή молитва и 'Ελάιον масло, т. е. молитвенное масло 3) и г) маслосвящениемъ 4), древній русскій, несовсъмъ точный переводъ того же слова: 'Ευχελάιον. Вмъсто слова: маслосвященіе, съ замъною въ немъ русскаго слова: масло, греческимъ: елей, вошло въ употребленіе нынъшнее названіе: Елеосвященіе 5), очевидно, вполнъ однозначущее съ нимъ. Такимъ образомъ, всъ сіи наименованія таинства взяты съ греческихъ, а греческія названія принадлежать глубокой древности, ибо они имъются уже въ чинъ таинства ІХ в., обнародованномъ у Гоара 6).
- 2) На языкъ богословскомо и, вообще, литературномъ, въ нашемъ отечествъ таинство сіе обыкновенно называется Елеосвященіемо. Слово это сложено изъ греческаго: 'Еда́о масло и русскаго: освященіе, и усвоено таинству по тому существенному признаку, что въ немъ веществомъ служить елей, освященный, по установленію св. Церкви, молитвами. Называется еще таинство сіе Елеопомазаніемо, каковое наименованіе образовалось на основаніи словъ св. Писанія о помазаніи

<sup>1)</sup> Первый отв. патр. Іеремін на Август. испов., гл. VIII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Малый Требн. гл. 13.

<sup>3)</sup> Общ. перковно-славяно-русскій словарь. Спб., 1834 г. ч. 1, стр. 1423. Требн. гл. 13, предъ молитвою освященія елея.

<sup>4)</sup> Павлова, Номоканонъ при Б. Требн. прав. 164, гдв: 'Еоделайа переведено: масло-священие.

<sup>5)</sup> Слово: Елеосвященіе есть и въ Треби. въ концѣ «Послѣдованія».

<sup>&</sup>quot;) Evcholog. p. 408 z 417.

елеемъ больныхъ (Мар. VI, 13. Іак. V, 14). Эти два названія означають двъ существенныя богослужебныя части таинства: освященіе елея и помазаніе имъ, и потому они, вообще, безразлично употребляются для означенія своего цълаго. Въ системахъ же богословскихъ принято называть сіе таинство преимущественно Елеосвященіемъ, ибо слово сіе, какъ говорить въ Богословіи преосв. Оеофанъ Прокоповичъ, весьма хорошо соотвътствуеть (optime respondet) какъ греческому намиенованію: Ἐυχελάιον, такъ и обряду освященія елея 1).

3) Въ обыденноми нарвчін, таннство Елея называется въ нашемъ отечествъ соборованіеми 2), маслособорованіеми, — откуда происходять и употребляются слова: соборовать, собороваться, пособороваться. Это оригинальное русское названіе извъстно въ нашей письменности съ XVI в. 3) и усвоено таинству народнымъ говоромъ по тому внъшнему признаку, что оно совершается, по чину, соборнъ семью пресвитерами и при собраніи многихъ върующихъ. Въ настоящее время, слово: соборованіе, въ значеніи таинства, употребляется и въ письменности, какъ гражданской, такъ и богословской.

Въ Римско - Католической Церкви, тайнство св. Елея въ древности называлось застатентит unctionis infirmorum et sacramentum exeuntium <sup>4</sup>) (тайнствомъ помазанія немощныхъ и тайнствомъ отходящихъ изъ міра сего). Но послѣ XII в., по свидѣтельству Martene <sup>5</sup>), тайнству сему, вмѣсто означеннаго древняго, усвоено новое наименованіе: Extrema Unctio (послѣднее помазаніе). Тридентскій соборъ (1543—1563 гг.) окончательно утвердилъ за тайнствомъ это названіе на томъ основаній, что помазаніе сего тайнства совершается надъ вѣрующимъ, при его жизни, послюдиймъ изъ тѣхъ четырехъ помазаній, которыя Спаситель предалъ Церкви <sup>6</sup>). Посему, Ехtrema Unctio совершается, по римско-католическому уставу, лишь тогда, когда больной находится въ опасности смерти <sup>7</sup>).

Были примъры, что и православное Елеосвященіе называли иногда послюднима елеопомазаніемъ и относили его къ напутствованію уми-

<sup>1)</sup> Theolog. t. VIII, l. XII, cap. X, pag. 751-752.

<sup>2)</sup> Общ. церковно-славяно-русскій слов. ч. ІІ, стр. 1295.

<sup>3)</sup> Истор. Карамзина, т. XII, гл. IV, стр. 126, примъч. 524.

<sup>4)</sup> Cathech. Roman. II, 6. 2.

<sup>5)</sup> Pellicia, de Christianae Ecclesiae Politia, t. II, l. VI, sect. II, pag. 304.

<sup>6)</sup> Cathech. Roman. II. 6. 2. Первое помазание совершается при крещении, второе—при конфирмации, третье — при ординации, последнее при смерти.

<sup>7)</sup> Guettée, Exposition de la Doctrine.... Paris, 1866, p. 216-217.

рающихъ 1). Но для нашего таинства такое наименование и отнесение его въ напутствію — вполнъ невърно. Въ православномъ елеосвященів испрашивается болящему испъленіе оть бользней и отпущеніе гръховь и нъть ни малъйшаго намека на приготовление его къ смерти. Напутствіемъ же въ Православной Церкви служить собственно причащеніе умирающаго св. Таинъ, съ предварительною исповъдію и разръшеніемъ гръховъ. И ежели, при семъ, совершается надъ нимъ Елеосвященіе, то никакъ не въ смыслъ напутствія, а въ силь православнаго значенія таинства <sup>2</sup>). Это со всею ясностію видно изъ нынѣшней молитвы елеопомазанія. «Отче святый.... пославый Единороднаго Сына Твоего... всякій недугь исціляющаго и от смерти избавляющаго! Исціля раба Твоего отъ... тълесныя и душевныя немощи и оживотвори его благодатію Христа Твоего ... Оживотвори — значить: не допусти умереть, избави отъ смерти, сотвори здоровымъ, живымъ, живущимъ. У грековъ Елеосвящение также не называется ни последнимъ помазаниемъ, ни напутствіемъ.

Что касается до другихъ христіанскихъ въроисновъданій, то у древньйшихъ изъ нихъ, отдълившихся отъ Православной Церкви, напр., Несторіанъ и Монофизитовъ, таинство св. Елея пріемлется и носить на ихъ наръчіи наименованіе Елеопомазанія. Въроисповъданія же новъйшихъ временъ, какъ раціоналистическія, такъ и мистическія, таинства сего не имъютъ. У нихъ употребляются молитвы о болящихъ, чтенія предъ ними различныхъ мъсть св. Писанія, утъшенія, совъты 3).

# О помазаніяхъ св. Елеемъ, наружно сходныхъ съ таинствомъ Елеосвященія, но не имъющихъ сакраментальной сущности.

Кромъ таинства св. Елея, въ Православной Церкви въ историческое время существовали и нынъ имъются другіе роды елеопомазаній, наружно сходные съ нимъ, но не имъющіе мистиріальнаго характера. Сюда относятся елеопомазанія: 1) религіозно-обычныя и 2) церковно-

<sup>1)</sup> Поуч. къ новопостав. iерею, М. 1852 г., стр. 33. Въ нашихъ XVIII в. датинскихъ «догматическихъ богословіяхъ», начиная съ Өеофана Прокоповича, седьмое таниство носило названіе: Extrema Unctio, хотя ученіе подъ симъ наименованіемъ преподавалось чисто православное.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 1 Всел. пр. 13. Св. Григорія Нисск. пр. 7. Макарія, Догматич. Богословіе, IV. 305—306.

<sup>3)</sup> Guettée, Exposition, p. 217.

обрядовыя. Въ настоящемъ изслъдованіи необходимо разъяснить существенныя ихъ различія, чтобы съ точностію показать сакраментальное достоинство таинства Елея, совершаемаго нынъ по «Послъдованію» Православной Церкви.

#### 1) О религовно-обычных помаваніях св. Елеемъ.

Міряне Православной Церкви беруть елей въ св. храмахъ изъ лампадъ у св. мощей, чудотворныхъ и, вообще, чтимыхъ иконъ, и имъ съ върою и молитвою крестообразно помазують себя и ближнихъ своихъ ¹). Сіе елеопомазаніе получило свое начало въ глубокой древности, ибо еще въ IV в. св. Іоаннъ Златоустъ увъщевалъ слушателей пользоваться имъ для своего блага и спасенія ²). Оно и нынъ существуетъ въ Православной Восточной и нашей отечественной Церкви ³) и имъетъ очень обширное распространеніе. Св. Златоустъ свидътельствуетъ, что въ его время тъ, которые съ върою и благоговъніемъ помазывались таковымъ елеемъ, получали исцъленія ⁴),—что и нынъ наблюдается въ жизни върующихъ и благочестивыхъ христіанъ.

Это помазаніе имъеть внъшнее сходство съ елеопомазаніемъ св. таннства. Въ томъ и другомъ случать употребляется св. Елей, крестообразное помазаніе, и получается, если Господу Богу угодно, исцъленіе. Тъмъ не менте, помазаніе елеемъ изъ лампадъ не есть ни таинство (мосттроо, sacramentum), ибо оно не установлено Господомъ Інсусомъ Христомъ въ св. Писаніи, ни даже обрядъ церковный (гера́ телетті, vitus ecclesiasticus), ибо и св. Церковь такого обряда не учреждала, а есть простой благочестивый обычай (соотраєся, consuetudo, mos) върующихъ, возникшій изъ преданія, образовавшійся по примъру церковнаго елеопомазанія и вошедшій въ силу по употребленію (ех usû).

Елей, который употребляется при обычныхъ помазаніяхъ, не есть простой елей, но не есть и елей мистиріальный, ибо онъ не быль освящаемъ пресвитерами по чину таинства, а елей, по выраженію св. отецъ и учителей Церкви, святый, но свое освященіе онъ получиль чрезъ употребленіе во св. храмъ, при священныхъ богослуженіяхъ, въ лам-

<sup>1)</sup> Нов. скрижаль, Спб. 1857 г. IV, 160-161.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Слова и беседы на разн. случаи, Спб. 1864 г. т. I, стр. 33 — 34.

³) Церк. Въдом. 1892 г. № 9, стр. 349.

<sup>4)</sup> Бесьд. на Мате. М. 1846 г. бесьда 32, стр. 65. Примъры см. въ житіи преп. Асанасія († 980 г.). Асонскій Патерикъ, Спб. 1860 г. ч. І, стр. 134.

падахъ предъ св. мощами и иконами святыхъ, по ходатайству сихъ святыхъ, при усердныхъ молитвахъ къ нимъ върующихъ 1). Блаженный Сумеонъ, архіеп. Оссалоникійскій, говоритъ: «елей лампады... оссященъ, горя предъ Господомъ» 2).

Самое помазаніе симъ елеемъ совершается не пресвитерами, какъ въ таинствъ св. Елея, а мірянами, и если оно приносить душевную или тълесную пользу, то не по силъ и существу своего дъйствія, а по особому Божію милосердію къ въръ и благочестію пріемлющихъ помазаніе <sup>3</sup>).

Еще болъе, по видимости, сходны съ танствомъ св. Елея тъ елеопомазанія, которыя въ древности совершались и нынъ совершаются подвижниками въры и благочестія. Св. Палладій, еп. Еленопольскій, повъствуеть, что, въ его время (388-404 гг.), въ горъ Нитрійской, въ Египть, жиль одинь чудный мужь, Веніаминь. Его добродьтельная жизнь продолжалась 80 леть. За высокіе подвиги добродетели, онъ удостоился дара исцъленій, такъ что только возлагаль на больного руку или даваль елея, имо благословеннаго, и тоть выздоравливаль совершенно 4). 0 помазаніяхъ такимъ же елеемъ и исцеленіяхъ упоминаютъ блаж. Өеодорить въ сказаніи о подвижникъ Афраатъ 5) и блаж. Іеронимъ въ «житіи» Иларія 6). Такое елеопомазаніе и нынъ употребляется подвижниками на Востокъ и въ нашемъ отечествъ. Въ «житіи» іеромонаха Серафима, Саровскаго подвижника нашего въка, сообщается, что онъ, бестдуя съ приходящими, принималь отъ нткоторыхъ покаяніе, читаль надъ ними разръшительную молитву и въ заключение помазывалъ ихъ на челъ крестообразно елеемъ изъ лампады, горъвшей предъ св. иконою, въ его келліи 7).

Но сіе помазаніе, при видимомъ сходствѣ съ сакраментальнымъ, не есть, также, ни таинство, ибо не установлено Господомъ, ни даже—обрядъ церковный, ибо и св. Церковь не учреждала его, а есть простой благочестивый обычай подвижниковъ, возникшій и нынѣ употребляемый по преданію.

Елей, который употребляли подвижники, не быль мистиріальнымъ, ибо они, не имъя пресвитерскаго сана, или сами освящали его молит-

<sup>1)</sup> Бесвды св. Златоуста на разн. случ. I, 33 — 34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Писанія.... къ истолк. богослуженія, Спб. 1856 г. т. II, стр. 367.

в) Нов. скриж. IV, 161.

<sup>4)</sup> Лавсанкъ, Спб. 1874 г. стр. 47 и другіе примъры, стр. 165, 172 и 223.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Исторія боголюбцевъ, Спб. 1853 г., стр. 103.

<sup>6)</sup> Pellicia, t. II, l. VI, sect. II, p. 311 — 312.

<sup>7)</sup> Житіе его, Спб. 1863 г., стр. 103 — 104.

вою и благословеніемъ, какъ Веніаминъ, Афраатъ и др., или брали отъ св. иконъ, какъ Серафимъ. Самое помазаніе подвижники совершали крестообразно, но безъ всякихъ литургическихъ молитвословій и обрядовъ.

Помазаніе, которое совершали подвижники, оказывало благотворное вліяніе, но не по существу и силь своего дъйствія, какъ въ таинствь, а или по силь чудотворнаго дара, какъ говорится о древнихъ подвижникахъ, или, вообще, по особому милосердію Божію къ молитвамъ и благочестію помазующихъ и къ въръ пріемлющихъ помазаніе 1).

Что помазанія подвижниковъ не были сакраментальными, это доказывается еще съ одной стороны тъмъ, что они, кромъ елея, употребляли, напр., воду, ими благословенную, и ею исцъляли бользни тяжкія и неизлечимыя <sup>2</sup>),—чего не могло быть допущено при таинствъ св. Елея, съ другой—тъмъ, что посредствомъ елея, и св. жены, напр., Архелая <sup>3</sup>), пострадавшая при Діоклитіанъ, исцъляла больныхъ <sup>4</sup>), а женщины не могли совершать таинства св. Елея <sup>5</sup>).

Религіозно-обычныя помазанія св. Елеемъ въ нашей церкви совершаются и пресвитерами надъ болящими, по желанію ихъ, или безъ всякихъ молитвословій, съ произнесеніемъ лишь краткой формулы: во имя Отиа и Сына и св. Духа, или въ соединеніи съ «молебнымъ пъніемъ» объ исцъленіи отъ недуговъ. Такъ, 20 октября 1894 г. нротоіерей г. Кронштадта Андреевскаго Собора о. Іоаннъ (Сергіевъ), прочитавъ молитвы объ исцъленіи Благочестивъйшаго Государя Императора Александра ІІІ-го Александровича отъ недуговъ, помазалъ, съ Его разръшенія, больныя части тъла Его свящ. Елеемъ, взятымъ изъ лампады отъ чудотворной во иконы.

# 2) О церковно-обрядовых помазаніях св. Елеемъ.

Въ нашемъ отечествъ, въ XIV—XVII вв. существовалъ чинъ елеопомазанія надъ болящими и совершался слъдующимъ образомъ. Обычное

<sup>1)</sup> HOB. CKDER. IV, 161.

 $<sup>^{2}</sup>$ )  $\Theta$ еодорита, Ист. боголюбцевъ, стр. 134 — 135.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Христ. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 95 — 96.

<sup>4)</sup> Мъсяцесловъ всъхъ святыхъ, по благословению св. Сунода, Спб. 1891 г. подъ 6 числомъ июня.

<sup>5)</sup> Къ обычнымъ едеопомазаніямъ относять еще помазанія *мгромъ*, которое чудесно источается отъ св. мощей нѣкоторыхъ чудотворцевъ, именуемыхъ по сему муроточивыми (Нов. скриж. IV, 161). Но это муро не есть *слей*, и потому сіи помазанія, по причинѣ различія вещества, не отнесены здѣсь къ едеопомазаніямъ.

<sup>6)</sup> Газ. «Новости», 1894 г. 21 ноября № 314, перв. изд., стр. 2, столб. 2-й.

начало, нъсколько просительныхъ и покаянныхъ тропарей, апостоль изъ посланія св. ап. Іакова о призваніи пресвитеровъ къ болящему. евангеліе объ исцеленіи при овчей купели, затемь-молитва надъглавою болящаго: Отче святый, потомъ священникъ помазываль больного елеемъ. съ произнесеніемъ словъ: «Благословеніе Господа Бога, Спаса нашего, на исцъленіе души и тъла». Помазаніе сопровождалось второю молитвою: «Благоутробне Господи, милостиве Боже нашъ»... въ которой священникъ молидся, чтобы Господь, чрезъ возложение его гръшной руки, дароваль, по милости Своей, исцеление больному. Чинъ оканчивался сугубою эктеніею и отпускною молитвою: Многомилостиве Господи Іисусе Христе... 1). Очевидно, это едеопомазаніе не было простымъ благочестивымъ обычаемъ, ибо совершалось пресвитерами и по церковному чину, но, также, не было и таинствомъ св. Елея, ибо, кромъ отсутствія многихъ признаковъ таинства, напр., моленія объ оставленіи гръховъ, въ немъ ньть самаго существеннаго акта его: освященія елея, — это быль уже обрядь церковный (тера телеті, vitus ecclesiasticus) 2).

Въ настоящее время, отдъльнаго чина елеопомазанія въ Православной Церкви нъть, а есть чины елеосвященія, входящіе въ составь другихъ «Послъдованій», именно: при крещеніи совершается благословеніе елея и помазаніе имъ крещаемаго предъ погруженіемъ въ воду, и на всенощныхъ бденіяхъ въ воскресные и праздничные дни, также, бываеть благословение елея вмъстъ съ хлъбами, пшеницею и виномъ, и молящіеся помазуются симъ елеемъ. Но эти установленія, имъющія нъкоторое сходство, особенно-крещальное съ таинствомъ св. Елея, не суть только благочестивые обычаи, ибо совершаются въ св. храмахъ, при собраніи върующихъ, по установленнымъ чинамъ, но и-не талиства, ибо не были установлены Господомъ, а суть обряды церковные, совершаемые для блага, назиданія и освященія върующихъ. Ниже будеть объяснено съ надлежащею подробностію существенное различіе между таинствомъ св. Елея и сими обрядами 3). Въ Западной же Церкви и нынъ существуеть особый обрядовый «чинъ» благословенія больныхъ елеемъ нзъ лампады, горящей передъ образомъ какого-либо святого 4).

<sup>1)</sup> Тв. св. От. 1888 г. кн. III, прибавленій, стр. 118.

<sup>2)</sup> О другихъ церковно-обрядовыхъ елеопомазаніяхъ, см. ниже въ ст. «О несовершенім таниства Елеосвященія надъ умершими».

в) См. во 2 части статьи: «Объ освящение елея и о помазание имъ».

<sup>4)</sup> Серединскаго, О богослуж. Западн. Церкви, IV, 256.

О томъ, что Елеосвященіе и помазаніе, совершаемое по «Послъдованію» Православной Церкви, есть таинство.

«Последованіе св. Елея», совершаемое въ Православной Церкви, не есть религіозно-обычное христіанское дёяніе (συνηθέια, consuetudo, mos), ибо оно совершается пресвитерами по особому церковному чину, также—не есть только обрядо церковный (ἰερὰ τελετή, vitus ecclesiasticus), потому что сущность его: освященіе елея и помазаніе имъ, установлена не авторитетомъ св. Церкви, а есть именно, въ собственномъ и точномъ смыслѣ, таинство (μοστήριο», засгатепцит). Ибо существо «Послѣдованія» установлено Господомъ Іисусомъ Христомъ чрезъ св. апостоловъ, а св. Церковію, по данной ей власти, облечено только въ «Послѣдованіи», сообразно съ существомъ, въ стройный и благолѣпный, богослужебный чинъ молитвъ, чтеній, пѣснопѣній и обрядовъ.

Принадлежностями всякаго таинства почитаются: 1) божественное установленіе, 2) какой-либо чувствамъ подлежащій или видимый образъ и 3) сообщеніе таинствомъ невидимой благодати душть втрующаго 1). Всть сін принадлежности имтеть въ основть своей наше «Послтадованіе св. Елея».

- 1) По «Послъдованію» совершается въ Православной Церкви не иное какое-либо елеопомазаніе, а то самое, которое установиль Господь Інсусь Христось чрезъ св. апостоловъ для исцъленія недужныхъ. «Ты, Господи, обращаются къ Нему молитвенно пресвитеры совершители св. Елея, Ты, человъколюбче, милостивно заповъдаль апостоламъ Твоимъ совершати священное Твое помазаніе на немоществующія рабы Твоя: тъхъ (апостоловъ) мольбами вся печатію Твоею (т. е. совершаемымъ помазаніемъ) помилуй» 2). Здъсь указывается на евангельскую заповъдь (тапостольскую заповъдь (тапостольскую заповъдь (тапостольскую заповъдь (тапостольскую заповъдь (тапостольскую заповъдь обранныхъ (мате. Х, 8), на исполненіе ими сей заповъди (марк. VI, 18) посредствомъ помазанія елеемъ и на совершеніе сего апостольскаго помазанія «Послъдованіемъ».
- 2) Въ «Послъдованіи» пресвитерами употребляются тъ чувственные образы: елей (materia sacramenti), помазаніе (modus conficiendi) и молитва (forma verborum), которые установлены Господомъ и св. апостолами преданы пресвитерамъ для сообщенія върнымъ исцъленій.

<sup>1)</sup> Макарія, Догматич. Богословіе, стр. 261.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Канонъ св. Елея, пъснь 11, троп. 3.

«Ты, блаже и человъколюбче, молятся пресвитеры въ «Послъдованіи», Ты, Отче щедроть и Боже всякаго утъщенія, Ты укръпиль нась св. Твоими апостолами елеема са молитвою немощи людей цълити» 1). Изъ сей молитвы слъдуеть, что пресвитеры, по божественному полномочію, сими образами: помазаніемъ елея съ молитвою, совершають для исцъленія немощей то елеопомазаніе, которое установлено Господомъ чрезъ св. апостоловъ (Марк. VI, 13. Іак. V, 14 — 16).

3) Священнодъйствіемъ «Посльдованія» испрашивается свыше и усвояется недужному благодать Божія 2). И сія благодать. сходящая чрезъ елеопомазание съ молитвою на нелужныхъ, заключается, по «Последованію», въ исцеленіи ихъ отъ болезней и отпущеніи греховъ. «Помазаніемъ елея Твоего, поется въ «Последованіи», и священниковъ, человъколюбче, осязаніемъ, раба Твоего освяти свыше, недуговъ свободи, душевныя же скверны очисти, омый, Снасе, и многоплетенныхъ соблазновъ избави, болъзни утиши, обстояние отжени и скорби потреби, яко щедръ и благоутробенъ» 3). Въ другой молитвъ дълается такое обращение къ Господу: «рабу Твоему, въ немощи душевнъй и тълеснъй сущему, исцъленіе даруй, подая ему оставленіе гръховъ и прощеніе согрѣшеній вольныхъ и невольныхъ 1). Здѣсь «Послѣдованіемъ» испрашивается у Господа исполненіе тёхъ спасительныхъ об'втованій (ргоmissio sacramenti), которыя соединены съ елеопомазаніемъ, какъ таинствомъ, въ св. Писаніи, гдъ сказано: и воздвигнето его (болящаго чрезъ помазаніе елеемъ съ молитвою) Господъ, и аще грпхи сотвориль есть, отпустятся ему (Іак. V, 14 — 16). А что чрезъ совершеніе «Посл'ядованія» и на самомо д'яль душь върующаго сообщается благодать Божія, являющаяся въ испъленіи его недуговь душевныхъ в тълесныхъ, о семъ ниже, по плану изслъдованія, предложено будеть особое разсуждение 5).

Сакраментальное достоинство «Послъдованія св. Елея» ясно открывается, также, чрезъ сравненіе его съ «Послъдованіями» другихъ таинствъ, напр., крещенія, св. Мура, причащенія...

Такъ 1) приступая къ совершенію таинствъ, пресвитеры непремѣнно модятся о дарованіи имъ благодатной силы къ совершенію сихъ священно-

<sup>1)</sup> Молитва послв 4 еванг. Сн.: канонъ, IV, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Канонъ, пъснь III, тр. 1.

в) «Последованіе», стих. З после ексапостил.

<sup>4)</sup> Тамъ же, молитва послъ 5 еванг.

<sup>5)</sup> См. ниже во второмъ отдъленіи 2-й части: «о проявленіи благодатныхъ дъйствій чиносовершенія св. Елея въ жизни помазуемыхъ имъ».

дъйствій. Приступая, напр., къ св. крещенію, священникъ молится: «ниспосли мнъ (Господи) силу съ высоты и укръпи мя къ службъ предлежащаго Твоего таинства, великаго и пренебеснаго»...¹). Такое же моленіе пресвитеровъ находится въ «Послъдованіи св. Елея»: «самъ, Владыко Господи, даждь благодать намъ въ служеніе Твое сіе... Сотвори насъ быти служителей Новаго Твоего Завъта надъ Елеемъ симъ, егоже усвоиль еси честною кровію Христа Твоего». И самое священнодъйствіе Елея, въ молитвъ о семъ, древней по происхожденію, поставляется, въ значеніи таинства, наравнъ съ крещеніемъ и муропомазаніемъ ²).

- 2) Къ принятію таинствъ, напр. покаянія и друг., върующіе приготовляются постомъ, молитвами и т. п. Напр. для причащенія св. Таинъ, обязательно требуется, между прочимъ, участіе причастника въ предшествующихъ литургіи службахъ вечерни и утрени. Такъ и для принятія св. Елея совершается особый приготовительный чинъ: молебное поніе, составленное по образцу утренняго богослуженія 3).
- 3) Всякое таинство совершается благодатію св. Духа. Посему, молитва о ниспосланіи св. Духа, призываніи Его и освященіи имъ видимыхъ образовъ или чувственныхъ знаковъ таинства (Ἐπίκλησις Πνεόματος ᾿᾿Αγου, invocatio, consecratio) есть отличительно-существенный признакъ савраментальности священнодъйствія. Въ чинъ, напр., литургіи пресвитеры молятся Богу Отцу: ниспосли Духа Твоего святаго на ны и на предлежащія Дары сія.... 4). Такое же моленіе къ Богу Отцу о ниспосланіи св. Духа на елей и освященіи его, для увраченія немощей и отпущенія гръховъ помазуемымъ св. Елеемъ, составляєть сущность двухъ совершительныхъ молитвъ, положенныхъ въ «Послъдованіи» въ первомъ актъ освященія елея 5).

Итакъ, православное «Послѣдованіе св. Елея» имѣетъ священнотаинственную или мистиріальную сущность. Посему, чиносовершеніе сего елеопомазанія, въ отличіе отъ помазаній обрядовыхъ, съ древнѣйшихъ временъ называлось таинствомз (μυστήςιον, sacramentum). Такъ называютъ его современникъ св. Златоуста, папа Иннокентій І-й, 6) св.

<sup>1) «</sup>Последованіе» св. крещенія, молитва 1-я после эктеніи.

<sup>2) «</sup>Последованіе св. Елея», молитва после 1-го еванг. и эктеніи.

<sup>3)</sup> См. первую часть «Последованія св. Елея».

<sup>4)</sup> Въ чинахъ литургіи св. Златоуста и Василія Великаго.

<sup>5)</sup> Требникъ, гл. 13.

<sup>6)</sup> Макарія, Догматич. Богословіе, 1V, 299.

Григорій Двоесловь <sup>1</sup>), древніе чины Елея и др. Блаж. Сумеонь, архіеп. Өессалоникійскій, XV в., говорить: «св. Елей — одинь, а не много (разумья обрядовые чины своего времени), и селщеннодюйствіе его—одно, и одно изь семи таинство» <sup>2</sup>). Древніе называли тако, т. е. таинствомь, чины своего времени, но наименованіе таинства принадлежить, поэтому же, и нашему «Посльдованію св. Елея», ибо «Посльдованіе» сіе есть ничто иное, какъ посльдняя наисовершенныйшая ступень развитія прежнихь православныхь чиновь, съ сохраненіемь всьхь ихъ существенныхь элементовь и качествъ.

### О ПОСЛЪДОВАНІИ СВ. ЕЛЕЯ.

Подъ титуломъ «Послюдованія св. Елея» содержится въ Требникъ (гл. 13) органическій, стройный и связный составъ всѣхъ свящ. молитвъ, пѣснопѣній и чтеній, съ текстуальнымъ ихъ изложеніемъ, въ томъ порядкѣ, въ какомъ пресвитеры должны совершать Елеосвященіе надъ болящими, съ подробнымъ указаніемъ обрядовъ, которыми совершеніе таинства сопровождается.

Св. Церковь, трудами св. и богомудрыхъ Отцевъ своихъ, созидала «Послъдованіе» сіе въ теченіе многихъ стольтій. Отсюда «Послъдованіе» имъеть свою исторію, которая и составляеть предметь настоящаго излъдованія. Но изслъдованіе наше не будеть полнымъ и удовлетворительнымъ, если, изложивъ историческое развитіе «Послъдованія», мы оставимъ нынъшнее совершеніе его безъ всякихъ объясненій. Поэтому изслъдованіе сіе будетъ состоять изъ деухъ частей. Въ первой — изложимъ исторію постепеннаго развитія и образованія нынъшняго чиносовершенія таинства св. Елея, а во второй — предложимъ подробное изъясненіе сего чиносовершенія по «Послъдованію».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 300.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Писанія.... II, 369.

# Часть первая.

# Исторія постепеннаго развитія и образованія чиносовершенія таинства св. Елея.

Историческое развитіе чиносовершенія св. Елея шло такимъ путемъ. Господь Іисусъ Христосъ преподаль чрезъ св. апостоловъ св. Церкви ученіе о таинствъ св. Елея и въ существенныхъ чертахъ установиль чинъ его совершенія. Такъ положена основа «Послъдованію св. Елея». Послъ апостольскаго въка, на сей Богомъ положенной основъ, развивался и формировался чинъ св. Елея, какъ въ частныхъ его элементахъ, такъ и въ цъломъ составъ — до изданія св. Церковію нынъшняго «Послъдованія». Отсюда, въ сей первой части изслъдованія, мы раскроемъ: І) начало и образъ совершенія Елеопомазанія по установленію Господа нашего Іисуса Христа, ІІ) сдълавъ общій взглядъ на развитіе чина св. Елея послъ апостольскаго въка, изслъдуемъ, въ частности, историческое образованіе всъхъ элементовъ чина сего до образованія нынъшняго «Послъдованія» и наконецъ ІІІ) покажемъ въ сокращенномъ очеркъ происхожденіе сего «Послъдованія» и введеніе его св. Церковію въ общее употребленіе.

# I) Начало и образъ совершенія Елеопомазанія по установленію Господа Іисуса Христа.

Изъ апостольскаго въка извъстны два чина Елеопомазанія:

- А) одинъ первообразный, по которому св. апостолы совершали помазаніе, по установленію Спасителя, во время Его земной жизни, и
- Б) другой, болъе развитый, по которому сіе таинство совершалось въ апостольскомъ въкъ по наставленію же Спасителя, но послъ вознесенія Его на небо.

## А) Начало и образъ совершенія Елеопомазанія, по установленію Спасителя, во время Его земной жизни.

Чиносовершеніе св. Едея, по своему первоначалу и сущности, происходить отъ Господа нашего Іисуса Христа. Пропов'єдуя евангеліе царствія Божія, Онъ, въ теченіе всего общественнаго Своего служенія, непрерывно исц'єдяль всяко педуго и всяку язю во людюхо (Мате. IV, 23).

По избраніи же 12 апостоловъ, Спаситель, посылая ихъ проповъдывать царствіе Божіе, даль и имъ власть, т. е. благодать и право, иплити всяко недуго и всяку болгознь, и повельть имъ примънять эту власть и подавать исцъленія болящимь, сказавъ: болящія (άσθενοῦντας) исцъляйте (Матө. Х, 1 и 8). Воть, тоть непосредственно-божественный псточникъ, изъ котораго, какъ увидимъ ниже, произошло, обособилось и съ постепенностію образовалось таинство св. Елея и его богослужебное чиносовершеніе!

Св. апостолы, какъ свидътельствуетъ св. Евангелистъ Маркъ, сряду же послъ перваго избранія и посольства, изшедше два два (т. е. раздълившись на группы — по два) проповидаху, да покаются..... и мазаху масломъ многи недужныя (ἤλειφον ἐλαίφ πολλοὺς ἀββώστους) и ис-иплюваху (Марк. VI, 7, 12—13). Вотъ первое исполненіе апостолами заповъди Спасителя объ исцъленіи болящихъ и вмъстъ—первое начало и первообразный чинъ церковнаго благодатнаго елеопомазанія 1).

Чинъ этотъ состояль изъ следующихъ элементовъ. 1) Совершителями его были св. апостолы, и не одинъ, а два, избранные и уполномоченные Господомъ для проповеди и исцеленій. Прежде исцеленій, они предлагали народу ученіе о наступленіи Царствія Божія и покаяніи. 2) Лицами, пріемлющими елеопомазаніе, были не всё слушатели проповеди,
а только — больные изъ нихъ. Безъ сомнёнія, эти больные веровали
въ ученіе св. апостоловъ и приносили покаяніе во грехахъ своихъ,
какъ делали, напр., и крестившіеся отъ Іоанна Предтечи. 3) Веществомъ для совершенія исцеленій служиль елей. 4) Образъ совершенія состояль въ помазаніи св. апостолами больныхъ елеемъ. 5) Следствіемъ елеопомазанія были благодатныя исцелленія больныхъ отъ всякихъ болезней.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. въ «Простран. Катихизисѣ» отвѣть на вопросъ: Откуда ведеть начало тавнство Елеосвященія?



Конечно, у св. апостоловь это быль *чудотворный* дарь, но въ немъ и въ образъ совершенія его Господомъ положено было начало и основаніе благодати и обрядовъ таинства св. Елея, ибо апостолы передали сію благодать исцъленій и обрядность ея пресвитерамъ св. Церкви чудотворнаго дара исцъленій, таинство св. Елея, отдъльно отъ него, продолжало существовать, употреблялось и развивалось въ обрядахъ при жизни св. апостоловъ и послъ нихъ.

Но туть возникаеть вопрось о центральном актъ этого изначальнаго святоапостольскаго чина: почему св. апостолы, получивъ заповъдь исцълять болящихъ, начали употреблять для сей цъли елей и помазаніе? Въ св. Писаніи нъть прямого отвъта на сей вопросъ. Но, безъ всякаго сомнънія, св. апостолы мазали масломъ не по практикъ еврейской, какъ думають іудействующіе ученые нашего времени, самъ Господь Інсусъ Христосъ, когда сказаль св. апостоламъ: болящія исипляйте, то приказаль употреблять для сего и елей, и помазание 2). Ибо при повельніи: исипляйте, необходимо требовалось указать внышній знакъ и способъ исціаленія, какъ это мы видимъ въ другомъ случаб (Марк. XVI, 18). Безъ этого указанія, было бы не понятно, какъ совершать исцеленія. Такимъ знакомъ, очевидно, и было помазаніе елеемъ, которое св. апостолы употребляли для исцъленія больныхъ 3). Далъе, св. апостолы, непосредственно послъ посольства, раздълившись на группы по два, пошли въ разныя мъста Гудеи, и не одна какая-либо часть ихъ, а всъ стали употреблять елеопомазаніе. Следовательно, они получили повеленіе о семъ отъ Господа тогда, когда еще были всв вмвств. Мысль эта находить себъ подтверждение прямо и въ словахъ св. ап. Іакова: помазывать больныхъ елеемъ во имя Господне (Іак. У, 14), — чъмъ указывается, очевидно, на установленіе сего помазанія Господомъ. Двънадцать апостоловъ, при жизни и руководствъ Спасителя, исцъляя, по Его заповъди, больныхъ въ разныхъ мъстахъ, никакъ не могли, сами собою, по собственному, такъ сказать, почину и соглашенію, ввести въ практику исціленій елей и помазаніе. Если бы обрядъ сей, вопреки волъ Господа, установленъ былъ лично апостолами, то онъ не могъ бы подавать и исцъленій. Также, если бы елеопомазаніе было введено апостолами жизни Спасителя вопреки Его воль, то Господь отмениль бы его, какъ

<sup>1)</sup> Tamb жe

<sup>2)</sup> Антонія, Догматич. Богословіе, стр. 331.

 $<sup>^{3}</sup>$ ) Тв. св. От. 1858 г. кн. IV, прибавленій стр. 581 — 582.

дъйствіе самочинное, и о семъ событіи св. Евангелисты и апостолы не умолчали бы въ своихъ писаніяхъ, а оно, напротивъ, заповъдуется въ нихъ на послъдующее время (Іак. У, 14). Во всякомъ случаъ, чинъ елеопомазанія, вопреки воль Господа, не могь остаться въ Его Церкви и, въ качествъ таинства, получить повсюдное и навсегда употребленіе. Итакъ, не подлежить ни малъйшему сомнънію, что совершавшійся 12-ю св. апостолами чинъ елеопомазанія установленъ самимъ Спасителемъ при посланіи ихъ на пропов'ядь евангелія о Царствіи Божіемъ. Такъ въруетъ и свою въру исповъдуеть св. Церковь въ молитвахъ «Послъдованія св. Елея» 1). Блаж. Сумеонъ Фессалоникійскій говорить: «надобно сказать и о седьмомъ таинствъ-св. Елев, какъ оно преподано Спасителемъ нашимъ и какую силу имъетъ. Онъ преподалъ это таинство, когда посылаль учениковь Своихъ по двое предъ Лицемъ Своимъ, и они, какъ говорится, изшедше проповъдаху, да покаются (Марк. VI, 12). Видимъ же, что и этотъ елей, какъ тайну покаянія, учреждаеть (Господь). И бъсы многи изгоняху; и мазаху маслож многи недужныя, и исциливаху (Марк. YI, 13). Такимъ образомъ освященный елей преподается кающимся и исцёляеть недужныхъ, и врзчуеть не только тело, но и души. И объ этомъ свидетельствуеть брать Божій, говоря: болить ли кто въ васъ... отпустятся ему 1). Митрофанъ Критопулъ, въ «Исповъданіи Греческой Церкви», писаль противъ лютеранъ: «таинство св. Елеопомазанія получило свое начало оть Жениха и Господа Церкви, какъ свидътельствуетъ о семъ св Маркъ: ибо какъ бы могли помазывать ученики, если бы имъ не было повельно? Отъ апостоловъ таинство сіе передано и Церкви, какъ говоритъ Божественный Іаковъ, и сохраняется ею до сего времени 3).

#### 2) Образъ совершенія Елеопомазанія въ апостольскомъ вёкі, послі вознесенія Спасителя на небо.

Послъ вознесенія Спасителя на небо, совершеніе Елеопомазанія, преподанное Имъ, св. апостолы сдълали обязательнымъ для всей Церкви и на всв времена. Самый же чинъ елея получиль во дни апостоловъ большее, сравнительно съ прежнимъ, и разностороннее развитіе.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Канонъ елея, п. 1, тр. 3 и др.

э) Писанія.... II, 40 — 41.
 в) Тв. св. От. 1858 г. кн. IV, прибавл., стр. 597.

Все сіе видно изъ слъдующаго текста Соборнаго Посланія св. ап. Іакова, брата Божія.

Болита ли кто ва васа, пишеть онь, да призовета пресвитеры церковныя, и да молитву сотворята нада нима, помазавше его елеема во имя Господне. И молитва въры спасета болящаго, и воздвигнета его Господь: и аще гръхи сотворила есть, отпустятся ему. Исповъдайте убо друга другу согръшенія, и молитеся друга за друга, яко да исцъльете. Много бо можета молитва праведнаго поспъществуема (Іак. У, 14—16).

Здъсь, прежде всего, необходимо объяснить, что, какія, именно, об-

стоятельства дали св. апостолу поводъ къ подробному изложенію чина Елеопомазанія? Существеннымъ образомъ, то, конечно, что Господь установиль сей чинъ для всъхъ върующихъ и на всъ времена. Но и обстоятельства апостольскаго въка требовали сего изложенія. Господь Інсусъ Христосъ, во время своей земной жизни, Самъ исцъляль больныхъ, также—и св. апостолы, по Его заповъди, подавали исцъленія недужнымъ, чрезъ помазаніе ихъ елеемъ. Но Спаситель вознесся на небо. Въра Его стала распространяться по всему міру. Апостолы, занятые симъ, не могли уже, сами, повсюду быть и помазывать больныхъ, а, наконецъ, и они должны были, по общему закону, оставить землю и перейти въ небесный міръ. Естественно, поднимались вопросы: что теперь делать больнымъ верующимъ? У кого искать благодатной помощи тамъ, где неть апостоловъ? Кто будеть подавать сію помощь послъ апостоловъ? Въ разръшение сихъ вопросовъ въры, св. Іаковъ отвътствуеть: болить ли кто въ вась, да призоветь пресвитеры церковныя, какъ преемниковъ служенія и благодати св. апостоловъ, и т. д. Такимъ образомъ, св. Іаковъ, очевидно, не устанавливаетъ здъсь Елеопомазаніе, какъ что-то новое, чего не было прежде, а указываетъ на его учрежденіе, какъ уже существовавшее ранте и извъстное христіанамъ, заповъдуя лишь обязательно обращаться къ нему въ случаъ болъзней, и показывая чинъ совершенія его новыми священнослужителями, преемниками апостольской благодати.

Далье, считаемъ важнымъ и нужнымъ для дъла установить, что тексть св. Іакова относится къ елеопомазанію въ томъ полнома составь, въ какомъ мы выше привели его. Ибо, въ большей части ученій о св. Елев, приводимый тексть заканчивается словами 15-го стиха: отпустятся ему (Іак. V, 14—15). Послъдній же стихъ (16-й): исповподайте убо.... и: много бо можета молитва.... не вносится въ

тексть и почитается, повидимому, не относящимся въ апостольскому чину Елеопомазанія 1). Но стихь сей, несомнінно, принадлежить къ тексту елеопомазанія и на то им'єются сл'єдующія доказательства, внішніз и внутреннія. 1) Частица убо — въ славянскомъ текстъ, въ греческомъ обу, въ латинскомъ: ergo 2) ясно показываютъ грамматическую п логическую связь стиха: исповидайте убо.... съ предыдущимъ текстомъ о елеопомазаніи. Положимъ, что частица эта въ нъкоторыхъ новъйшихъ изданіяхъ Новаго Завъта не встръчается, опущена 3). Но въ этомъ нътъ достаточной причины умалять предъ новымъ чтеніемъ древнее, принятое, притомъ, св. Церковію. 2) Между этимъ стихомъ (16-мъ) и предыдущими (14-15) существуетъ внутренняя связь содержанія Ибо въ этомъ (16-мъ) стихъ говорится: а) исповндайте убо... согрпшенія, конечно, для того, чтобы получить отпущеніе ихъ, о которомъ сказано выше (ст. 15), и б) молитеся... яко да исуплиете (δπως ιαήτε), очевидно, чрезъ елеопомазаніе, которое для сего совершается и о которомъ сказано въ предыдущемъ (14-мъ) стихъ. 3) Учитель св. Церкви, блаж. Сумеонъ Фессалоникійскій, разсуждая о св. Елев, съ телстомъ о едеопомазаніи соединяль и стихъ (16-й): исповидайте уб... поспъществуема, и на основаніи сихъ словъ дёлаль выводы тельно совершенія таинства Елеосвященія 4). Наконець, 4) чтеніе св. ап. Іакова о елеопомазаній, положенное первымъ въ числъ апостоловь при совершеніи таинства, оканчивается въ нашемъ «Посл'вдованіи» не словами: отпустятся ему, а следующимь за нимь стихомь (16-мь): исповыдайте убо... поспышествуема 5). Это доказываеть, что разунь св. Церкви последній стихъ нераздёльно присоединяєть къ тексту о елеопомазаніи, ибо св. Церковь, въ выбор'в и объем'в чтеній для богослуженія, следовала правилу назначать лишь то, что строго и точно относится къ существу установленія.

Наконецъ, сказанное въ текстъ св. ап. Іакова о едеопомазаніи, какъ это утверждали еще древніе толкователи, напр. Викторъ, ученый антіохійскій пресвитеръ IV в. 6), ничъмъ, въ сущности, не различествуетъ отъ словъ св. еванг. Марка: мазаху масломо многи недужныя и исипальнаху (Марк. VI, 13), и чинъ, назначенный св. Іаковомъ, въ

<sup>&#</sup>x27;) Өаворова, Очерки догматич. ученія, Кіевъ, 1867 г., стр. 200.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Novum Testamentum, Тишендорфа, 1868 г. р. 366.

<sup>8)</sup> Ibid. Lectiones Variant. p. 31.

<sup>4)</sup> Писанія.... II, 368.

Въ «Последованіи» — первый апостоль.

<sup>6)</sup> Иннокентія, Обличит. Богословіе, Каз. 1864 г. IV, 509 — 510.

существенныхъ чертахъ, сходствуетъ съ тъмъ елеопомазаниемъ, которое совершали 12 апостоловъ при жизни Спасителя, составляя прямое непосредственное его продолжение и развитие.

По анализу вышеприведеннаго текста св. Іакова, чинъ Елеопомазанія апостольскаго въка состояль изъ следующих элементовъ. 1) Совершителями были пресвитеры Церкви, рукоположенные апостолами, преемники служенія и благодати ихъ. Въ каждомъ отдёльномъ случав, елеопомазаніе совершали многіе пресвитеры, а не одинь. 2) Принимали елеопомазаніе върующіе, христіане, изъ върующихъ — возрастные (не младенцы), изъ возрастныхъ- тяжко больные, изъ больныхъ-владъвшіе сознаніемъ, разумомъ и волею. 3) Веществомо для сообщенія исцъленій служиль елей. 4) Образо сообщенія состояль въ помазаніи имъ болящаго. 5) Елеопомазаніе совершалось тамъ, куда больной приглашаль пресвитеровъ, и въ такое время, когда онъ просилъ о семъ. 6) Предъ помазаніемъ, больной, по чину апостольскаго въка, приносиль покаяніе въ гръхахъ своихъ. Пресвитеры, послъ сего, произносили усердную молитву впры надъ нимъ и о немъ и по молитвъ помазывали его елеемъ во имя Господне. При совершени чина, присутствовали другіе върующіе, которые, вмъсть съ пресвитерами, молились объ исцъленіи недужнаго. 7) По совершеніи помазанія, больной получаль исціленіе и прощеніе гръховъ отъ Господа. Такъ совершался литургическій чинъ Елеопомазанія въ апостольскомъ въкъ, по вознесеніи Спасителя на небо.

При сходствъ, въ существенныхъ частяхъ, съ елеопомазаніемъ, которое совершали 12 апостоловъ при жизни Спасителя, этотъ чинъ апостольскаго въка имъетъ и отличія, каковы: совершеніе его пресвитерами Церкви, совершеніе надъ впрующими, членами Церкви, произнесеніе молитвы впры пресвитерами, помазаніе елеемъ во имя Господа, отпущеніе гръховъ елеопомазанному и другія.

Спрашивается: откуда св. апостолы взяли сіи отличія и, вообще, восполнили прежній чинъ? Всеконечно, они не заимствовали чина сего отвить, напр., изъ іудейскихъ обрядовъ, практиковавшихся въ синагогахъ, какъ думаютъ іудействующіе ученые нашего въка, ибо чинъ св. ап. Іакова имъетъ чисто христіанскій характеръ, а именно: совершители его—пресвитеры церковные, пріемлющіе помазаніе—члены Церкви, образъ совершенія—молитва въры и помазаніе во имя Господне, слъдствіе—съ исцъленіемъ прощеніе гръховъ. Никакъ не могли установить этого чина, въ отличительномъ его видъ, и сами св. апостолы, по собственному разумънію и соглашенію, ибо имъ извъстно было, что только

Сынъ Человъческій имъеть на земль власть съ исцъленіемъ бользней прощать гръхи (Марк. II, 10 — 12), и они, вообще, почитали себя только слугами Христовыми и совершителями таинъ Божіихъ (1 Корине. IV, 1).

Становится, само собою, понятнымъ, что, какъ первообразное елеопомазаніе установлено Господомъ, такъ и сей чинъ отъ Него же приняли св. апостолы въ то время, когда Господь Іисусъ Христосъ, по воскресеніи своемъ, поучаль ихъ, въ теченіе 40 дней, относительно устройства на землѣ св. Церкви (Дѣян. 1, 3), существенную часть котораго и составляютъ таинства 1). Самое изложеніе чина сего въ боговдохновенномъ Соборномъ Посланіи св. ап. Іакова подтверждаетъ его происхожденіе отъ Господа, ибо св. Духъ всему научаль св. апостоловъ и воспоминаль имъ все, что говориль Господь Іисусъ Христось (Гоан. XIV, 26).

Въ текстъ св. ап. Іакова нътъ внутренняго содержанія чина, напр., пресвитерской молитвы и проч. Это — собственно уставо (διατύπωσις 1), излагающій разныя обстоятельства елеопомазанія, порядокъ его, образъ совершенія и т. п. Но въ немъ имѣются драгоцѣнныя качества, опредъляющія достоинство внутренняго содержанія чиносовершенія св. Елея. Такъ, напр., апостольскій чинъ не опредъляеть съ раздъльностію, надъ къмъ должно совершать елеопомазание. Но анализируя его текстъ, мы, какъ замъчено выше, находимъ четыре признака: совершать только надъ върующими, изъ върующихъ — надъ возрастными, изъ возрастныхъ-надъ тяжко болящими, изъ больныхъ-надъ такими, которые владъють сознаніемъ, разумомъ и волею. Въ чинъ не приведенъ тексть пресвитерскихъ моленій, но намічены три существенные признаки ихъ, именно: молитва названа молитвою въры, молитвою поспъшествуемою и молитвою надо больнымо. Первый признакъ указываеть на то, что молитва елеопомазанія должна исходить отъ глубокой сердечной втры въ Господа Бога, въ содержании своемъ соотвътствовать духу ученія Христова (Римл. XII, 6) и быть всецело проникнута, съ начала до конца, духомъ въры молящихся (Іак. І, 6). Второй признакъ требуетъ, чтобы молитва была поспъществуема ( ενεργουμενή, assidua, усиленная), а это указываеть, какъ на внутреннія свойства молитвы, сосредоточенность, сердечность, умиленіе, такъ и на вибшнія, ея продолжительность

<sup>1)</sup> Макарія, Догматич. Богослов., стр. 320.

<sup>2)</sup> Такъ онъ названъ въ греч. текстъ Номоканона при Больш. Требникъ, по изд. Павлова, прав. 163.

или пространственность. Третій признавъ — молиться надъ больнымъ опредѣляеть, въ связи съ контекстомъ всего чина, содержаніе молитвы въ отношеніи къ больному, т. е. чтобы молитва была объ исцѣленіи больнаго и отпущеніи грѣховъ его, и внѣшнее положеніе пресвитеровъ относительно больнаго, т. е. чтобы произносить самую молитву надъ больнымъ. Не изъяснено въ чинѣ, что значитъ помазывать елеемъ во имя Господне, однако же дается знать, что елей не долженъ быть простой, какъ обычное лекарство, но освященный призываніемъ имени Божія, и что съ этимъ призываніемъ должно совершаться и самое помазаніе больнаго симъ елеемъ.

Изложенное св. апостолами Маркомъ и Іаковомъ, святоапостольское совершеніе елеопомазанія и его внутреннія и внѣшнія качества послужили прочною основою для дальнѣйшаго развитія и образованія церковнаго чиносовершенія св. Елея и въ православномъ «Послѣдованіи» сего таинства осуществились во всей полнотѣ, съ сохраненіемъ апостольскаго духа и смысла.

# II) Общій взглядь на историческое развитіе чиносовершенія св. Елея посль апостольскаго въка.

Нътъ сомнънія, что Елеопомазаніе, какъ таинство, непрерывно существовало и совершалось въ св. Церкви послъ апостольскаго въка. Ибо св. Церковь никакъ не могла забыть или совсъмъ оставить чиносовершеніе таинства, установленное Господомъ, употреблявшееся св. апостолами, переданное отъ нихъ преемникамъ—пресвитерамъ, заповъданное словомъ Божіемъ, наконецъ, столь благопотребное въ жизни и спасительное для върующихъ. Преосв. Оеофанъ Прокоповичъ, въ Богословіи, о таинствъ Елеопомазанія говоритъ: «нъкоторые утверждаютъ, что употребленіе сего помазанія столь часто было между древними, что ихъ называли, по сему признаку, помазывателями (aliptae, греч. закіптіє отъ закіфф — помазую» 1).

Историческое развитие чиносовершения св. Елея шло чрезвычайно медленно, продолжительно и въ неодинаковомъ направлении, особенно въ первые четыре въка христіанства послъ апостоловъ. Св. Церковь въ то время изобиловала чрезвычайными дарованиями св. Духа и между ними дъйствоваль особый чудотворный даръ исипаемій (1 Корине. XII, 28). Такой



<sup>1)</sup> Theolog. t. VIII, l. VII, c. X, p. 725.

даръ имъли отъ Бога благочестивые люди изъ іерархіи, подвижниковъ, даже — мірянъ, еще при жизни своей, напр., пресвитеръ Ермолай, подвижникъ Юліанъ, 1) міряне: цълитель Пантелеимонъ, Косьма, Даміанъ и многіе другіе по разнымъ мъстамъ. Также, больные получали исцъленія у св. мість, при гробахъ мучениковъ и т. п. Такъ въ тропарів, положенномъ въ «Последованіи» св. ап. и евангел. Іоанну Богослову. умершему и погребенному въ Ефесъ, св. Церковь воспъваеть слъд.: «Величія твоя, Дъвственниче, кто повъсть? Точиши бо чудеса и изливаеши исциленія. Св. Георгій Побъдоносець, въ тропаръ ему, величается врачемъ немощствующихъ. Св. Іоаннъ Златоустъ, въ «Похвальномъ словъ св. муч. Юліану, говориль: «сколь многіе съ тъхъ поръ, какъ это тело насаждено на земле, собирали безчисленныя исциленія отъ этой св. гробницы, и, однако, плодовъ не убавилось, пожинали жатвы, а колосья не оскудбли, черпали изъ источника, а потоки не истощались; напротивъ, происходить нъкоторый постоянный приливъ, никогда неизсякающій, но, взамънъ почерпаемаго, производящій еще обильнъйшія чудеса» 2). Сверхъ того, елеопомазаніе, въ первые въка, не могло быть сообщаемо въ тъхъ безчисленныхъ случаяхъ, когда върующіе находились въ рукахъ гонителей св. Церкви и, претерпъвъ отъ нихъ страданія и раны, умирали въ темницахъ подъ надзоромъ стражей. Отсюда, въ первые въка христіанства, ординарное (обыкновенное) церковное врачевство благодатію св. Елея во многихъ случаяхъ оставалось для больныхъ безъ употребленія. Наконецъ, извъстно еще, что пресвитеры, въ первые въка христіанства, тщательно скрывали ученіе о таинствахъ и литургическое совершение ихъ отъ людей враждебныхъ св. Церкви и не принадлежащихъ къ ней, напр., еретиковъ, іудеевъ, язычниковъ и т. п. Эта сокровенность (disciplina arcana), и въ отношеній къ тайнъ съ. Елея, весьма замьтна, такъ какъ писатели древней Церкви говорили о ней весьма ръдко и отрывочно, а чтобы върующіе понимали, о чемъ говорится, обыкновенно, приводили на память слова св. ап. Іакова: болита ли кто ва васа... Вследствіе сего, литургія Елеопомазанія, въ первые въка христіанства послъ св. апостоловъ, не могла имъть большого развитія, а св. Отцы и писатели церковные не имъли поводовъ говорить о ней съ подробностію, если же касались сего предмета, то имъли причины умалчивать о его сущности и обрядахъ совершенія. Поэтому, наше время имбеть о чиносовершеній св. Елея,

¹) Лавсаикъ, стр. 312.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Слова на разные случан, т. I, стр. 106 — 107.

нзъ первыхъ въковъ Церкви, свъдънія весьма немногія, скудныя, отрывочныя, непрямыя, по которымъ невозможно составить цъльнаго понятія объ обрядахъ св. Елея, и которыя, по частямъ, будутъ приведены ниже, каждое па своемъ мъстъ.

Однако, три обстоятельства не подлежать никакому сомненію. Первое, что елеопомазаніе, во всёхъ православныхъ Церквахъ пом'єстныхъ, совершалось, въ первые въка христіанства, въ существенных з чертахъ, одинаково, сообразно литургическому чину св. ап. Іакова. Второе, что, въ частностяхъ и обрядахъ не существеннаго свойства, разныя Церкви расходились между собою и каждая имъла свои особенности и отличія. Ибо общаго подробнаго чина, обязательнаго для всъхъ, еще не было и предстоятели помъстныхъ Церквей пользовались свободою совершать таинства по своему благоустроенію. Такъ, Иннокентій І-й, папа римскій, современникъ св. Златоуста, въ посланіи къ епископу Деценцію жаловался на то, что предстоятели Церквей ввели произвольное разнообразіе въ церковномъ чинъ Елеопомазанія. Отъ сего, говорить онъ, язычники думають, что Церкви между собою несогласны, или что апостолы преподали Церквамъ противоположное учение 1). Единение въ существенных за элементахъ и разнообразіе въ частностяхъ разныхъ Церквей есть качество, присущее не одному Елеопомазанію, но одинаково всемъ церковнымъ институтамъ. Третве, что чинъ Елеопомазанія, въ своемъ историческомъ развитіи, формировался въ каждой автокефальной Церкви, со внутренней и внъшней стороны, приспособительно къ общему литургическому типу, въ той или другой Церкви развивавшемуся.

Въ послъдующее время, начиная съ V — VI вв., развите чиносовершенія св. Елея получило большее движеніе и становится болье извъстнымъ изъ писаній св. Отцевъ и учителей Церкви, изъ разныхъ богослужебныхъ чиновъ и чиновъ собственно сего таинства, изъ церковныхъ постановленій и другихъ источниковъ. Въ ученіи и практикъ церковной, развивались опредъленія касательно совершенія таинства Елея, напр., о совершителяхъ, числъ ихъ, надъ къмъ должно или не должно совершать его, составлялись молитвы, напр., объ освященіи елея и для помазанія имъ, устанавливались обряды, напр., что и какъ помазывать, вводились псалмопънія, чтенія апостоловъ и евангелій, созидались цълыс институты, напр., о седмисвященствъ, и чинъ таинства, на основаніи апостольскаго устава, совершенствовался въ своемъ содержаніи и рас-

<sup>1)</sup> Филарета, Догматич. Богословіе, т. ІІ, стр. 314, приміч. 8.

ширялся въ объемъ. А такъ какъ историческая работа надъ устройствомъ чиносовершенія св. Елея происходила въ разныхъ Церквахъ, то появились различные чины въ Восточной и Западной Церкви, и даже, въ разныхъ мъстахъ той и другой Церкви, чины сіи имъли свои особенности и отличія. Такое положеніе вещей, неизбъжное и удоботершимое въ періодъ внъшняго развитія Церкви и ея обрядовой стороны, не могло продолжаться въ безконечность, ибо не соотвътствовало существенному качеству св. Церкви: ея единству, въ строгомъ смыслъ понимаемому. Поэтому, Православная Церковь, на основаніи трудовъ предшествующихъ въковъ, въ концъ концевъ установила однообразное «Послъдованіе св. Елея», обязательное для всъхъ мъстъ и на всъ времена. Посему, «Послъдованіе» сіе тогда будетъ уяснено и понятно въ своей сущности, частностяхъ и полномъ объемъ, когда исторически изслъдованы будутъ и уяснены, по частямъ и въ порядкъ, всъ отдъльные элементы, входящіе въ его содержаніе и вообще касающіеся его совершенія.

Изслѣдованіе частныхъэлементовъ, касающихся и входящихъ въ составъ чиносовершенія св. Елея, съ апостольскаго вѣка до установленія нынѣшняго его «Послѣдованія».

Главные предметы, которые теперь подлежать изследованію, суть следующіє: І) о месте чиносовершенія св. Елея, ІІ) о времени совершенія, ІІІ) о совершителяхь сей св. тайны, ІУ) о лицахь, пріемлющихь оную и У) о самомъ ея совершеніи.

Нъкоторые изъ сихъ отдъловъ очень сложны, и потому должны имъть свои подраздъленія, которыя будуть показаны на своемъ мъстъ

Каждый же отдъль и каждую часть его мы будемъ излагать методомъ историко-догматическимъ, т. е. изъяснять, на-сколько это возможно, во первыхъ — то, какъ извъстный предметь или обрядъ, начиная съ апостольскаго въка, восходиль въ своемъ образованіи до утвержденія «Послъдованія», и во вторыхъ — указывать тъ догматическія основы, по которымъ устанавливались и приняты въ употребленіе тъ или другіе элементы, входящіе въ «Послъдованіе».

Но гдъ окажется необходимымъ и полезнымъ для дъла, мы будемъ обращаться къ источникамъ *вспомогательнымъ*, напр. къ психологіи, медицинъ, законовъдънію, филологіи, исторіи вообще, опытамъ жизни и т. п.

## І) О мъстъ совершенія таинства Елеосвященія.

Св. ап. Іаковъ, въ чинъ Елеопомазанія, говорить: болита ли кто ва васа, да призовета пресвитеры церковныя... Анализъ всего этого чина показываеть, что върующій — тяжко боленъ, лежитъ на одръ и пресвитеровъ призываеть для помазанія къ себъ, въ свое жилище. Очевидно, въ апостольскомъ въкъ литургическій чинъ елеопомазанія совершался по домамъ у постели больныхъ.

Но если недужные имѣли силы ходить и стоять, то чинъ сей могъ быть совершаемъ надъ ними, въ то время, и въ собраніи вѣрующихъ, въ церквахъ. Ибо, какъ видно изъ апостольскихъ писаній, вѣрующіе, собираясь вмѣстѣ, до нѣкотораго времени повсюду безнрепятственно и свободно отправляли свои богослуженія (Іак. ІІ. 2. І Корине. ХІ, 18). Да и мѣстами ихъ богослужебныхъ собраній служили тогда, между прочимъ, частные дома и домашнія церкви въ нихъ (ў хаї діхом Ухахдайа: І Корице. ХVІ, 19. Колос. ІV, 5. Римл. ХVІ, 5).

Гдъ совершалось св. помазаніе больныхъ со ІІ в. до У стол., изъ памятниковъ древности неизвъстно. Въ періодъ тяжкихъ гоненій, у христіанъ почти не было открытыхъ храмовъ и они совершали свои общественныя богослуженія въ разныхъ мъстахъ тайно отъ гонителей. Относительно же больныхъ извъстно, что пастыри Церкви преподавали имъ совъты, утъшенія и, въроятно, таинства по домамъ. Въ «Апостольскихъ Постановленіяхъ сообщается, что діаконы, по порученію епископовъ, навъщали немощныхъ, оказывали имъ всякаго рода потребныя услуги и о положеніи ихъ доводили до свъдънія епископовъ 1). Въ отношеній къ лицамъ женскаго пола, такія порученія исполняли діакониссы. Въ Кароагенской Церкви, нъкто префектъ Иннокентій лечился у врачей отъ нарывовъ и его ежедневно посъщали епископъ Сатурнинъ, пресвитеръ Илія и діаконы 2). Блаж. Августинъ, по усердной просьбъ больныхъ, немедленно приходилъ къ нимъ, въ присутствіи ихъ молился за нихъ Богу и воздагалъ на нихъ руки <sup>3</sup>). Все это наводитъ мысль, что елеопомазаніе, въ первыя стольтія посль апостоловъ, совершалось надъ больными, большею частію, по домамъ. Фактическимъ подтвержденіемъ сему служить следующее свидетельство папы Евсевія, 310 г. «Если бы вто нибудь просящій покаянія, пока пришель

<sup>1)</sup> Постановленія Апостольскія, по русск. перев. Казань, 1864 г. кн. III, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) De Civitate Dei, I, 22, cap. 8.

<sup>3)</sup> Vita s. August. cap. 27.

священникъ, лишился употребленія (officio) языка, то постановлено, чтобы священникъ, буде имѣлъ бы достаточныя свидѣтельства, что самъ (больной) просилъ покаянія, и буде самъ же онъ можетъ сдѣлатъ нѣкоторый знакъ своей воли какими либо движеніями, — исполнилъ все такъ, какъ выше написано относительно кающагося болящаго, т. е. чтобы прочиталъ молитву, и помазалъ его св. Елеемъ и далъ бы Евхаристію и проч.». Изъ сего слѣдуетъ, что въ IV в. существовало постановленіе о преподаніи больнымъ св. Елея, въ извѣстныхъ случаяхъ, на домахъ 1).

О совершенім тамиства св. Елея въ церквахъ, первыя точныя свъдънія начинаются съ У въка. Въ Римской Церкви, въ то время, право освящать елей усвоено было, по мъстному обычаю, исключительно епископамъ. Тогда епископы первый актъ таинства: освящение елея (сопficere chrisma) стали совершать въ церквахъ, помазание же елеемъ больныхъ (ungere chrismate), второй акть таинства, пресвитеры совершали и въ храмахъ, но, большею частію, по домамъ. По свидътельству Цезарія Арелатскаго и другихъ источниковъ, въ VI в. очень многіе больные старались являться въ церковь, чтобы тамъ, въ святома мисти, принять благодатное помазаніе. Въ нъкоторыхъ храмахъ были даже особыя мъста, назначенныя для совершенія сего таинства<sup>2</sup>). Порядовъ совершенія Елеопомазанія въ церквахъ довольно подробно изображаеть въ римскомъ чинъ VIII в. Теодульфъ, архіеп. Орлеанскій 3), а образъ совершенія его въ домахъ, въ томъ же въкъ, также съ подробностію описываеть Пеллицій 4). Сами же епископы, не только елеопомазаніе, но и освящение едея, слъд. помный чинъ таинства, еще въ XVI в., какъ видно изъ катихизиса Гроппера 1547 г., совершали, по приглашенію больныхъ, въ ихъ присутствіи, въ домахъ ихъ 5).

Въ Восточной Церкви, по установленію св. ап. Іакова, право совершать таинство св. Елея въ полномо составъ оставалось, и послъ в., неотъемлемо за пресвитерами. Но жилище больныхъ не считалось исключительнымъ мъстомъ его совершенія. По древнему ученію св. Церкви, мъстомъ для совершенія всъхъ таинствъ и воспріятія ихъ върующим, вообще, долженъ быть храмъ Божій. Первое же извъстіе о со-

<sup>1)</sup> Gaume, Catechisme de Persévérance.... Paris, 1854 t. IV, p. 263, 2.

<sup>\*)</sup> Capolus Kozma de Papi, Liturgica Sacra Catholica et cact., edit. Ratisbonae, 1863 an, pag. 257. Gaume, Catechisme de Persévérance. Paris, 1854 t. IV, p. 269.

в) Хр. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 116.

<sup>4)</sup> Pellic. t II, l. VI, sect. II, p. 308.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Xp. чт. 1884 г. янв. — февр., стр. 255.

вершеній, въ Восточной Церкви, св. Елея надъ болящими въ св. храмахъ, находится въ чинъ, по которому таинство сіе совершалось около IX в., напечатанномъ въ «Требникъ» Гоара 1). Извъстіе это даетъ основаніе полагать, что въ Восточной Церкви, и ранте сего вта, пресвитеры помазывали больныхъ св. Елеемъ въ церквахъ, ибо чинъ Гоара не узаконяеть того, что должно быть въ последующее время, а изображаеть, что сложилось ранбе и уже исполнялось около IX в. О совершеніи на Востокъ таинства Елеосвященія въ церквахъ имъется свидътельство въ молитвъ нынъшняго «Послъдованія», приложенной канону елея св. Арсенія IX в. «Въ милости, Боже, читаемъ въ сей, несомнънно, древней молитвъ, призри Твоимъ окомъ на моленіе насъ, сшедшихся вз храмз Твой святый днесь, помазати божественнымъ елеемъ недугующаго» 2). Для полученія св. помазанія въ церквахъ, больные или сами приходили туда, какъ показано въ упомянутомъ чинъ Гоара, или ихъ приносили и полагали тамъ, какъ говоритъ означенный чинъ Теодульфа. Иногда они, по нъскольку сутокъ, оставались въ церковномъ притворъ, проводя тамъ дни и ночи, въ ожиданіи и приготовленіи себя въ пріятію благодатной помощи 3).

Такимъ образомъ, на основаніи св. Писанія, ученія св. Церкви и многолътней практики чиносовершенія св. Елея, составилось правило, что Елеопомазаніе недужныхъ, при наличности извъстныхъ условій, можно совершать и въ церквахъ и по домамъ. Съ теченіемъ времени, для сего построены были разные чины двухъ родовъ: для елеопомазанія въ церквахъ и для совершенія его въ домахъ. Такъ, въ XIV—XV вв., Елеосвященіе, по Іерусалимскому уставу, совершалось только въ церквахъ 1), а по другимъ чинамъ, напр. блаж. Сумеона Фессалоникійскаго 5), XV в., оно совершалось только по домамъ.

Въ настоящее время, существуетъ одно для всёхъ случаевъ «Последованіе св. Елея» и въ оглавленіи его мъсто совершенія елеопомазанія означено такъ: «Последованіе св. Елея, певаемое.... ва церкви или ва дому». Церковь поставлена прежде дома и въ эктеніи на освященіе елея имъстся прошеніе: «о святьма храмъ сема». Изъ сего следуетъ, что св. Церковь поставляеть храмъ Божій главнымъ мъстомъ.

<sup>&#</sup>x27;) Тамъ же 1880 г. іюль — авг., стр. 123.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ Требн. Ексапостиларій молебн. пінія.

з) Нов. Скриж, IV, 68-69.

<sup>4)</sup> Одинцова, Богослуженіе.... въ Россіи, 165 и дал.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Писанія.... II, 362 и далѣе.

первымъ и преимущественнымъ, для совершенія надъ больными Елеосвященія. Пресвитеры и міряне должны твердо и неослабно исполнять сіе требованіе чина, какъ оно исполнялось въ древности, если больной можетъ, или самъ, или съ помощію другихъ, прибыть въ св. церковь. Въ церкви благодатно присутствуетъ самъ Господь Богъ. Въ ней мы имъемъ ближайшими ходатаями за себя Матерь Божію и святыхъ, которымъ и молитвы положены въ чинъ св. Елея. Божій храмъ и есть для насъ настоящая врачебница всъхъ нашихъ недуговъ, душевныхъ и тъдесныхъ. Чинъ св. Едея имветь качество соборности, ибо долженъ быть совершаемъ соборнъ многими пресвитерами, а потому и мъстомъ его совершенія должна быть св. церковь, какъ мъсто собранія всьхъ върующихъ, и пресвитеровъ и мірянъ. При богослуженіи Елеосвященія въ церкви, за болящаго, вмъстъ съ пресвитерами и ближними его, будетъ молиться все собраніе върующихъ. Молясь тамъ за своего собрата, върующіе, и сами, получать отъ участія въ благодатномъ священнодъйствіи великое для себя назиданіе въ въръ и благочестіи. Въ церкви чинъ таинства совершится съ большею торжественностію, величіемъ и трогательностію, чъмъ въ какомъ бы то ни было домъ. Вообще, всякое богослужение, отправляемое въ храмъ Божіемъ, располагаетъ и побуждаетъ присутствующихъ и совершителей къ поспъшествуемыма моленіямъ къ Господу Богу и святымъ.

Для того же, чтобы принимать св. помазаніе въ церкви, върующіе, впавши въ бользнь, должны прибъгать къ таинству благовременно, пока еще имъють силы посътить домъ Божій, какъ поступали древніе христіане. Блаженный Сумеонъ Оессалоникійскій, ХУ в., пишеть, что, въ его время, «какъ скоро кто нибудь изъ братій впадеть въ немощь, тълесную, или только душевную, тотчась созываеть пресвитеровъ церкви 1) для совершенія надъ нимъ Елеосвященія. Примъры совершенія сего таинства въ церкви, хотя и ръдкіе, имъются и въ нашей церковно-отечественной жизни. О. Лазарь, іеромонахъ Псковско-Печерскаго монастыря, славный и назидательный подвижникъ нашего въка (ум. 1824 г.), удостоенный посъщенія и бесъды благочестивымъ императоромъ Александромъ І-мъ, въ теченіе своей 90-лътней жизни, нъсколько разъ принималь таинство св. Елеопомазанія, и «Послъдованіе» его всегда совершали надъ нимъ въ монастырской соборной Успенской церкви настоятель съ братіею 2). За трое же сутокъ до кончины, о. Ла-

¹) Писанія.... II, 363.

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Аполлоса, Псковско-Печер. монастырь, Новгородъ, 1864 г. стр. 93.

зарь такъ изнемогъ, что его нельзя было тронуть съ мъста, и тогда соборованіе совершено было надъ нимъ въ его келліи.

По уставу "Послъдованія", какъ мы видъли, разръшается совершеніе св. помазанія надъ недужными и въ домахъ, но не по выбору или произволу совершителей, либо больныхъ, а въ такихъ обстоятельствахъ, когда совершеніе таинства въ св. церкви невозможно. Невозможность сія бываетъ отъ разныхъ причинъ, напр., когда въ приходъ есть клиръ, но нътъ храма (онъ закрытъ по ветхости, сгорълъ, еще строится), или когда больной, и при существованіи храма, такъ слабъ, что его нельзя привести въ церковь, или тогда, когда приведеніе больнаго въ церковь, съ его стороны возможное, могло бы сопровождаться для него опасностію и вредомъ со стороны внъшнихъ обстоятельствъ, по причинъ отдаленности церкви отъ его жилища, неудобствъ путей сообщенія, неблагопріятныхъ условій временъ года, напр. зимы и т. п. Въ подобныхъ случаяхъ, пресвитеры должны совершать Елеосвященіе для недужныхъ, по ихъ призыванію, въ ихъ жилищахъ.

Примпчаніе. По требованію крайней необходимости, таинство Елеосвященія, при обстоятельствахъ, благопріятствующихъ священнодъйствію, можеть быть преподано болящимь, по ихъ усердному желанію, хотя бы въ сокращенномъ видь 1), и подъ открытыми небоми, на мъстахъ благоприличныхъ, напр. на палубъ корабля во время плаванія по морю, на пол'в брани во время войны и т. п. Спаситель и св. апостолы исцъляли недужныхъ не только въ богослужебныхъ мъстахъ И ПО ДОМАМЪ, НО И èv таіс ауораїс — на открытыхъ мъстахъ (Марк. VI, 57), напр. при дорогахъ (Лук. XVIII, 35). Въ первомъ евангеліи, положенномъ въ нынъшнемъ "Послъдованіи", читается притча Спасителя, въ которой говорится, что милосердый самарянинъ, нашедши на дорогъ избитаго разбойниками, тотчасъ возлиль на раны его елей и вино, и потомъ отвезъ его въ гостинницу. Въ началъ зимы 1891 г., въ отечествъ нашемъ случилось великое несчастіе на одной изъ жельзныхъ дорогъ. Часть поъзда черезъ мостъ обрушилась въ ръку на ледъ. Оказались раненые. Вскоръ прибыль изъ ближайшей церкви пресвитеръ и преподаль, кому можно было, св. Тайны <sup>2</sup>). Подобнымъ образомъ можеть быть совершено, при благопріятныхъ условіяхъ, и Елеосвященіе надъ больнымъ, неожиданно подвергшимся смертной опасности гдъ либо



См. ниже во 2 ч. статью: объ образъ совершенія Елеосвященія, въ случать скорой смерти.

²) Церк. вѣдом. 1891 г. № 47, стр. 1679.

на открытомъ мъстъ. Случаи сего рода относятся къ разряду исключительныхъ и изъ практики исторической намъ неизвъстны.

Въ Римско-Католической Церкви, въ настоящее время, освящение елея, первый актъ таинства, совершается епископами въ храмахъ, однажды въ годъ, въ великій четвертокъ, посредствомъ заклинанія и молитвы, а елеопамазаніе опасно больныхъ, второй актъ, преподается священниками на домахъ 1), но какъ чинъ, относящійся къ напутствію въ загробную жизнь, этотъ второй актъ можеть быть совершаемъ и на открытыхъ мъстахъ, если необходимость сего потребуетъ.

Итакъ, въ Православной Церкви недужные должны принимать Елеосвящение въ церквахъ, при невозможности сего — въ домахъ, а въ случаяхъ крайней необходимости — и на открытыхъ мъстахъ.

#### ІІ) О времени совершенія Елеосвященія.

Всегда ли можно совершать Елеосвященіе надъ больными? Нѣтъ ли, въ теченіе года, такихъ дней, напр. праздниковъ, въ которые, какъ это установлено относительно брака, сообщеніе сего таинства воспрещалось бы? И нѣтъ ли, въ теченіе сутокъ, дня и ночи, такихъ часовъ, къ которымъ оно, подобно литургіямъ, пріурочивалось бы, а въ прочіе часы возбранялось? Прямыхъ и раздѣльныхъ отвѣтовъ на сіи вопросы нѣтъ ни въ св. Писаніи, ни у древнихъ св. Отцевъ, ни въ церковныхъ постановленіяхъ, ни въ чинахъ таинства. Молчаніе же есть качество отрицательное, при которомъ, въ данномъ случаѣ, неизбѣжны недоумѣнія, вопросы, спорныя разсужденія и, пожалуй, отложеніе, оть одного времени на другое, совершенія таинства, со стороны или больныхъ, или его совершителей. Посему, необходимо выяснить и дать прямой и положительный отвѣтъ на означенные вопросы, съ представленіемъ доказательствъ.

Основанія для рѣшенія сихъ вопросовъ содержатся въ апостольскомъ чинѣ елеопомазанія, въ сущности и обстоятельствахъ сего таинства, въ аналогическихъ мѣстахъ св. Писанія и, частію, въ церковныхъ обычаяхъ совершенія св. Елея.

Св. ап. Іаковъ пишеть: болить ли кто въ васъ, да призоветь пресвитеры церковныя.... Въ словахъ этихъ косвенно узаконяется, между прочимъ, и время совершенія елеопомазанія пресвитерами, т. е., что

<sup>1)</sup> Серединскаго, О богослуж. Западной Церкви, IV, 141 — 142.

его должно совершать тогда, когда върующій болить, находится въ тяжкой бользии. А бользии, какъ извъстно, не различають временъ, поражають людей во всякое время. Посему, и таинство Елеосвященія должно совершать, безъ различія, во всякое же время, когда бы ни потребовало того состояніе больнаго. Скажемъ раздъльнье: сіе таинство можно совершать и во всь праздники и во всь будни, и въ посты и во дни непостные, и во всь часы дня и во всякое время ночи. Въ годичномъ кругъ церковнаго времени, нътъ ни такого дня, ни такого часа, въ которые, въ смыслъ церковныхъ правилъ, было бы возможно возбранить совершеніе Елеосвященія для больныхъ. Блаженный Сумеонъ Фессалоникійскій, разбирая тексть св. ап. Іакова о помазаніи, также, вывель отсюда заключеніе, что «совершать Елеосвященіе (надъ больными) можно во всякое время» 1).

Сіе положеніе о времени вытекаеть изъ обстоятельствь и сущности Елеосвященія. Въ самомъ дъль, состояніе больнаго столь тяжко, что неотложно требуетъ духовно-благодатнаго врачевства. Врачевство сіе и должно тогда, безъ замедленія, преподать ему, не принимая въ разсчеть различие времень, ибо откладывание, принесение больнаго въ жертву времени, было бы противно здёсь сущности христіанскаго милосердія. Милости хошу, а не жертвы, поучаеть Спаситель, пріидохъ бо призвати праведники, но гръшники на покаяніе (Ме. IX, 13). Болень (бъхъ), и посттисте Мене (Ме. XXV, 36). Далъе, Елеосвящение есть благодатное врачевство для больныхъ, а потому, какъ и вещественныя лекарства, его должно подавать недужнымъ во всякое такое время, когда это требуется для исцъленія ихъ и спасенія, ибо отнесеніе совершенія на другое время угрожало бы немощнымъ опасностію потерять и жизнь и спасеніе. Наконецъ, пресвитеры, при Елеосвященіи, суть врачи духовные. А врачи тълесныхъ бользней обязаны совъстію, наукою и законами подавать и подають помощь больнымъ, по приглашенію ихъ, во всякое время, безъ различія. Тъмъ болье, врачи духовные обязуются сообщать благодатное врачевство недужнымъ во всякое время, какъ только это потребуется по состоянію ихъ бользни. Неудовлетворение сей потребности своевременно было бы противно долгу пресвитеровъ, какъ врачей духовныхъ, и подлежитъ отвътственности предъ ихъ совъстію, св. Церковію и Богомъ.

Подтверждение сему положению о совершении Елеосвящения во всякое время находимъ аналогически въ учении и примърахъ самого учреди-

<sup>&#</sup>x27;) Писанія.... II. 368.

теля сего таинства, Господа Інсуса Христа. Въ Его время, фарисен и книжники дълали различія дней, назначая будни для исцъленія бользней, а въ субботу, такъ какъ это быль день праздничный, запрещали своимъ единовърцамъ искать помощи отъ бользней. Шесть дній есть, ва няже достоита дълати, выразиль эту доктрину къ народу одинъ изъ ихъ старъйшинъ: въ тыя убо приходяще цплитеся, а не въ день субботній (Лук. XIII, 14) 1). Но Спаситель опровергь эту лицемърную доктрину, пристыдиль ея глашатая и доказаль, что и въ субботы должно делать добро, исцелять болезни и спасать души (Лук. XIII, 15-17. Сн.: Лук. VI, 7-10). Самъ же Господь Інсусъ Христосъ, какъ видно изъ евангельскихъ повъствованій, не пріурочиваль своихъ исцеленій ни къ днямъ, ни къ часамъ, а подавалъ ихъ всякое время, когда или просили Его о томъ, или Онъ находиль Самъ больныхъ и милосердовалъ о нихъ, напр. въ пасху (Ме. XXI, 14), въ субботы (Лук. VI, 7-10), въ другіе праздники іудейскіе (Іоан. V, 1-9), тъмъ болъе - въ будни, въ течение дня, вечеромъ при захожденій солнца (Лук. ІУ, 40) и вообще—въ позднее время (Мо. УІІІ, 16).

Относительно же совершенія Елеопомазанія во всякіе посты, мы имъемъ примъръ въ обычать восточной и нашей Церкви преподавать св. Елеопомазаніе встить втрующимъ въ такіе великіе постные дни, какъ четвертокъ и суббота страстной недъли 2).

Такъ какъ Елеосвященіе можеть быть совершаемо, въ церковномь отношеніи, во всякое время, безъ различія дней и часовъ, то върующіе могуть и должны, безъ стъсненія себя, прибъгать къ таинству сему всегда, какъ только откроется настоятельно-неотложная потребность въ немъ, а пресвитеры обязаны сообщать сіе благодатное врачевство, по ихъ призыванію, не отлагая чиносовершенія на тотъ или другой день, или вмъсто, напр., ночи на часы дня. Великій князь Московскій Василій Іоанновичъ, отецъ Грознаго, ночью свящался масломе з).

<sup>1)</sup> Леченіе масломъ въ синагогахъ допускалось евреями, во дни Спасителя, и въ субботу. Талмудомъ же разрішено іудеямъ нарушать субботу, и при другихъ способахъ леченія, въ случать тяжкихъ ранъ и болізней. (Pranaitis, Christianus in Talmude.... Petropoli, 1892, pag. 87.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Объ этомъ обычав см. ниже въ ст.: О несовершения Елеосвящения надъ здоровыми.

<sup>3)</sup> Карамзина, Исторія, т. VII, гл. III, примъч. 321, стр. 49.

#### III) О совершителях Елеосвященія.

Право и благодать совершать Елеосвященіе св. ап. Іаковъ въ чинъ Елеопомазанія усвояеть пресвитерама церковныма (презвосторог тір є єххдувіас).

Слово: пресвитерт — греческое, безъ опредълительнаго: церковный, буквально значить: старъйшій возрастомь, лътами. Такъ, напр., св. ап. Павель писаль къ Тимовею: стариу (пресвротерф) укоризны не дълай (I Тим. V, Сн. 3 Іоан. І, 1). Но не такимъ старъйшинамъ св. ап. Іаковъ поручаеть совершать св. елеопомазаніе, а пресвитерамъ, собственно, церковнымъ.

Подъ *церковными же пресвитерами*, по разумѣнію сего реченія въ апостольскомъ и послѣдующихъ вѣкахъ, разумѣются: 1) въ тѣсномъ смыслѣ, священники и 2) въ смыслѣ обширномъ—епископы, чины церковной іерархіи.

# I) О пресвитерах, въ тъсном смыслъ, как совершителях Елеосвященія.

Подъ пресвитерами Церкви, въ тесномъ смысле слова, съ апостольскаго въка (1, Тим. У, 17) до сего дня, постоянно и неизмънно. на церковномъ и богословскомъ языкъ, разумъются члены и чины второй степени церковной іерархіи, т. е. священники (ієребіс, sacerdos), сотрудники епископовъ въ совершении таинствъ, пріявшіе отъ апостоловъ чрезъ прямыхъ преемниковъ ихъ — епископовъ, право и благодать совершать таинства 1) и въ числъ ихъ — Елеосвящение. Само собою понятно, что совершителями сего таинства, согласно чину св. ап. Іакова, могуть быть только пресвитеры св. соборной и апостольской Церкви, получившіе и сохраняющіе каноническое посвященіе (хегроточеїа, ordinatio), и не состоящіе подъ запрещеніемъ священнослуженія. Блаж. Сумеонъ Оессалонивійскій поучаеть, что таинство Елеосвященія потому имбеть благодать исцеленій, что его совершають «іереи, лица богоосвященныя, получившія въ рукоположеніи силу Божію > 2). Монахъ — пресвитеръ (іеромонахъ), также, можеть въ обители своей совершать сіе таинство, съ благословенія настоятеля.

¹) Евсевія, O седми таинств., Спб. 1857 г. стр. 515.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Писанія ... II, 377.

Обращаясь въ историческимъ памятникамъ, находимъ, что елеопомазаніе, по чину св. ап. Іакова, въ Православной Церкви, на востокъ и западъ, отъ апостольскаго въка всегда совершали пресвитеры или священники. Изследователь церковныхъ древностей, Алексій Аврелій Пеллицій свидетельствуеть, что у датинянь, въ древности, именно въ исходъ перваго въка христіанства (olim, prima nimirum occidente aetate), весь чинъ едеопомазанія, обычно, совершаль одинъ пресвитеръ 1). Тъмъ болъе, нужно полагать, таннство сіе совершали, также, пресвитеры во Герусалимъ и, вообще, въ Палестинской Церкви, гдъ установленъ литургическій чинъ елеопомазанія и гдъ учредитель его, св. ап. Іаковъ, быль первымъ і ерархомъ — епископомъ. О совершеніи елеопомазанія пресвитерами въ церкви Александрійской, въ половинъ III в., свидътельствуетъ Оригенъ 2), въ церкви. Антіохійской и Константинопольской, въ ІУ в., Іоаннъ Златоусть 3), а вообще въ Восточной Церкви — книги «Постановленій Апостольскихъ», гдб излагается и чинъ освященія елея для недужныхъ 4). Въ житіи преп. Ипатія, ІУ -- У вв., повъствуется, что онъ ходилъ за больными, и если кому изъ нихъ нужно было елеопомазаніе, то онъ просиль игумена - пресвитера помазать его благословеннымъ елеемъ, и помазанный чрезъ нъсколько времени выздоравливалъ5). Въ письменныхъ чинахъ древности, напр., Теодульфа, архіеп. Орлеанскаго, VIII в. 6), Гоара, IX в. 7), въ канонъ едея св. Арсенія 8), тогоже въка, въ чинъ блаж. Сумеона Осссалоникійскаго, XV в. 9), и во всъхъ чинахъ послъдующаго времени совершителями Елеосвященія изображаются пресвитеры или священники. Въ силу апостольскаго постановленія, догматовъ вёры и многов'єковой практики св. Церкви, въ нынъшнемъ «Послъдованія св. Елея» означено, что оно совершается священниками 10).

<sup>&#</sup>x27;) Pellic. II, VI, II, III, 309 — 310. <sup>2</sup>) Филарета, Догмат. II, 313.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) О священствъ, Спб. 1836 г. гл. III, стр. 63.

<sup>4)</sup> KH, VIII, 29.

<sup>5)</sup> Иннокентія, Обличит. Богословіе, IV, 511.

<sup>6)</sup> Xp. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 116 — 117.

<sup>7)</sup> Тамъ же, стр. 122 — 123.

<sup>8)</sup> Ивснь VII, тр. 3, VIII, тр. 2, IX, тр. 3.

<sup>°)</sup> Писанія.... II, 370 и проч.

<sup>10)</sup> Оглавленіе «Послёдованія».

### О числё пресвитеровъ-совершителей Елеосвященія.

Св. ап. Іаковъ заповъдалъ для совершенія елеопомазанія призывать пресвитеровз церковных, очевидно, не одного, а нъсколькихъ, самаго же числа ихъ не опредълилъ. Отсюда, въ историческомъ развитіи чина св. Елея, произошло то, что, въ продолженіе многихъ въковъ, таинство сіе сперва совершалось нъсколькими пресвитерами, начиная съ одного, безъ установленія числа ихъ, потомъ за правило принято было, чтобы его совершали три пресвитера, а, наконецъ, св. Церковію установлено навсегда седмеричное число совершителей.

Сакраментальное елеопомазаніе больныхъ, съ перваго въка христіанства, совершалось въ разныхъ Церквахъ и однимъ пресвитеромъ. Пеллицій говорить, что въ Римской Церкви, въ исходъ перваго въка, было въ обычав, чтобы весь обрядъ помазанія совершаль только одинг пресвитеръ и въ подтверждение сего ссылается на Григорія Турскаго и Цезарія Арелатскаго, писателей, V—VI вв. 1). Современникъ Златоуста, св. Палладій, еп. Еленопольскій повъствуеть, что подвижникъ Александрійскій Макарій, бывшій пресвитеромъ въ келліяхъ Нитрійской горы въ Египтъ, помолившись, помазаль елеемъ собственноручно, въ присутстви повъствователя и другихъ, привезенную къ нему изъ Оессалоникъ благородную и богатую дъвицу, страдавшую много лътъ параличемъ, послъ же елеопомазанія непрестанно и болъе уже мысленно молился о ней, и черезъ двадцать дней отпустиль ее на родину здоровою, такъ что она пришла домой на своихъ ногахъ 2). О пресвитеръ Ипатіъ, 403 г., есть сказаніе, что онъ, безъ участія сопресвитеровъ, одинъ, врачеваль больнаго, молясь о немъ Богу и помазуя благословеннымъ елеемъ 3). Молитва елеопомазанія, принадлежащая св. Златоусту, произносится, вся, характеристически отъ одного пресвитера-совершателя, — явный знакъ, что она предназначалась на случай совершенія таинства однимъ пресвитеромъ 4), не больше.

Совершеніе елеопомазанія однимъ пресвитеромъ не было согласно съ чиномъ св. ап. Іакова, и потому практиковалось только въ случать необходимости, напр., по неимънію большаго числа пресвитеровъ тамъ, гдъ требовалось совершеніе. Это видно изъ «Постановленій Апостольскихъ», гдъ освященіе елея для больныхъ разръшалось одному пресви-

<sup>&#</sup>x27;) Pellic. II, VI, II, II, 309 - 310.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лавсанкъ, стр. 85 — 86.

<sup>3)</sup> Филарета, Догмат. II, 315.

<sup>4)</sup> Въ «Последовании», молитва после 5-го евангелія.

теру съ діакономъ, при томъ лишь условіи, если епископъ находился въ отсутствіи 1). Макарій Александрійскій помазываль дѣвицу изъ Оессалоникъ, одинъ, потому, что онъ былъ единственнымъ пресвитеромъ во всѣхъ келліяхъ Нитрійской горы. Но елеопомазаніе, совершаемое, по мужедъ, и однимъ только пресвитеромъ, св. Церковію почиталось съ апостольскаго вѣка дѣйствительнымъ, и, какъ видно изъ событій, напр., Оессалоникійской дѣвы и друг. 2), подавало спасительные плоды таниства.

Съ апостольскаго же въка, елеопомазаніе совершалось, въ теченіе многихъ стольтій, по чину св. ап. Іакова, многими пресвитерами, безъ опредъленія числа ихъ. Прежде всего, такъ, въроятно, совершалось оно на востокъ въ самомъ апостольскомъ въкъ. Св. ап. Іаковъ, конечно, имъль въ виду возможность совершенія помазанія многими еще въ свое время, если требоваль этого, а изъ писаній апостольскаго времени видно. что тогда число пресвитеровъ, дъйствительно, было довольно значительное, напр., въ Ефесъ (Дъян. ХХ, 17), Критъ (Тит. I, 5), Коринеъ 3). Въ «Постановленіяхъ Апостольскихъ» предписывается освящать елей в прогнаніе бользней многимь: епископу съ пресвитеромь въ представі діакона 4). Въ молитвъ елеопомазанія, принадлежащей св. Василію &ликому, совершителями таинства изображаются многіе пресвитеры, ію она произносится отъ лица многихъ совершителей въ такой формъ: Тебп молимся и Тебе просимо 5). Въ чинъ елеопомазанія св. Григорія Великаго, совершителями таинства показаны епископъ и пресвитеры 6). Изследователь и знатокъ церковныхъ древностей востока, Гоаръ, XVII в.. свидътельствуеть вообще, что къ совершенію св. Елея съ древнихъ временъ приглашалось нъсколько пресвитеровъ 7).

Итакъ, въ теченіе многихъ въковъ, число пресвитеровъ, для совершенія елеопомазанія надъ больными, оставалось неопредъленнымъ: таннство сіе совершали то одинъ, то — многіе. Такая неопредъленность, безъ сомнънія, заботила и тяготила всъхъ, іерархію и мірянъ, и побуждала къ установленію нормальнаго числа совершителей. И вотъ, въ чинахъ, Восточной и Западной Церкви, Теодульфа Орлеанскаго (ум. 821 г.).

Digitized by Google

<sup>1)</sup> KH. VIII, 29.

<sup>2)</sup> См. выше — объ Ипатів и пресвитерв-игуменв, стр. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Это видно изъ 1 посл. Климента къ Кориноянамъ.

<sup>4)</sup> KH. VIII, 29.

<sup>5)</sup> Въ «Последованіи», молитва после 6-го евангелія.

<sup>6)</sup> Сильвестра, Догмат. V, 60.

<sup>7)</sup> Ευγολ. 431 - 451.

видимъ, что тогда елеопомазаніе совершалось уже опредълительно тремя пресвитерами 1). Тройное число совершителей, конечно, появилось гораздо ранъе, можетъ быть, въ VII в., ибо архіепископъ Орлеанскій передаетъ чины, установившіеся ранте его втка. Но изъ того, что едеопомазаніе совершали тогда три пресвитера, какъ на Востокъ, такъ и на Западъ, следуеть заключить, что это число было общимь въ церковной практикъ и вошло въ употребленіе, по соглашенію и одобренію всей Церкви. Основаніемъ же установленію трехъ совершителей могли служить слова Спасителя: идпже еста два, или тріе собрани во имя Мое, ту есмь посредь их (Мв. XVIII, 20), и въ особенности-въра Церкви въ силу св. Троицы. На это последнее указываеть блаж. Сумеонъ Оессалоникійскій. Три пресвитера, говорить онъ, приняты «ради силы св. Троицы, и потомъ — въ воспоминание свидътельства и проповъдания св. Троицы, бывшаго нъкогда чрезъ Илію, когда онъ воскресиль умершаго сына сарептской жены, трижды помолившись и трижды простерпись налъ нимъ 2).

Развитіе чина относительно числа совершителей таинства не ограничилось установленісмъ навсегда трехо пресвитеровъ. VIII в., или въ началъ IX в., въ Восточной Церкви Елеосвящение совершалось уже седмью пресвитерами. Въ первый разъ, это оказалось въ греческомъ чинъ сего таинства, напечатанномъ въ «Молитвословъ» Гоара. Чинъ сей, относящійся къ ІХ в., имфеть, по переводу съ греческаго, такое оглавление: «Чинъ бываемый, како подобаеть творити св. Елей для больныхъ, призывающихъ седмь пресвитеровъ»... Въ содержаніи чина показанъ порядокъ, какъ совершается богослуженіе таинства, какъ освящается елей, когда и какъ седмь пресвитеровъ, одинъ за другимъ, произнесши молитвы, помазують больнаго 3). Съ этого времени седмисвященство постоянно уже существовало въ Восточной Церкви. Такъ, въ началъ XII в., императрица Ирина, въ своемъ уставъ, чинъ св. Елея называеть седмисвященствомъ. Патріархъ Іоаннъ Веккъ, въ 1277 г., писалъ: «послъднее помазаніе у насъ, по чину совершенія, именуется сптапапабом — седмисвященствомъ 4). Седмисвященство существуеть въ чинъ таинства по «Герусалимскому уставу» XIV в. 5), въ

<sup>4)</sup> Смотри: чины въ Xp. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 116 — 117.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Писанія.... II, 364.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. чинъ въ Хр. чт. 1880 г., іюль — авг., стр. 122 — 123.

<sup>4)</sup> Филарета, Догмат. II, 321.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Одинцова, Порядокъ богослуженія... въ Россіи, стр. 165 — 170.

описаніи Елеосвященія блаж. Сумеона Оессалоникійскаго XV в. 1), въ «Наставленіи» духовенству св. Фотія, всероссійскаго митрополита, того же въка 2), во всёхъ русскихъ чинахъ XVI в. 3), въ старопечатныхъ «Потребникахъ», изданныхъ при первыхъ патріархахъ до Никона, въ «Требникъ» Петра Могилы XVII в. и т. д. Нынтій чинъ Елеосвященія имтеть следующее надписаніе: «Последованіе св. Елея, птваемое отъ седми священниковъ»... Изъ сего следуеть, что седмисвященство въ настоящее время существуеть въ богослуженіи св. Елея, какъ общее правило, какъ законъ, которому православные обязаны следовать. Въ Западной Церкви до XIII в., въ совершеніи обрядовъ св. помазанія, также участвовали многіе (plures) пресвитеры, но тамъ обычай этотъ не быль твердымъ и общимъ 4).

Возниваетъ вопросъ: почему для Елеосвященія установлено седмеричное число пресвитеровъ-совершителей?

Петръ Аркудій, XVII в., западный изследователь церковныхъ древностей, установление сіе называеть обычаємо собственно греческимо (solis peculiaris est mos graecis 5). Объяснение слишкомъ обыкновенное, общее, недостаточное и неудовлетворительное! Здъсь неуясняется многое и между прочимъ — главное — то, какія основанія имълись въ Греческой Церкви къ установленію такого обычая. Блаж. Сумеонъ Осссалоникійскій, обширный и глубокій знатокъ церковныхъ древностей, жившій за двъсти льть ранье Аркудія, называеть седмисвященство не просто обычаемъ, но и древнима, и не обычаемъ только, но и преданием древнима, присовокупляя къ сему, что всю отеческія (преданія) от св. Духа в). Оказывается, что седмисвященство, явившееся въ древнихъ чинахъ, установлено и принято всею Восточною Церковію, не по частному обычаю грековъ, а по древнему преданію св. Отець-оть св. Духа. Къ сему наши богословы прибавляють въ объясненіе седми, не безъ основанія, и то, что число сіе есть многозна*чительное* 7), библейское и священное, во многихъ случаяхъ принятое, какъ, напр., и таинствъ Церкви — седмъ, п Елеосвящение есть седьмое

<sup>&#</sup>x27;) Писанія.... II, 372 — 377.

<sup>\*)</sup> Русск. Историч. Библіотека, т. VI, памятники канонич. права, Спб. 1880 г. ч. Істр. 518.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Дмитревскаго, Богослуженіе въ Русской Церкви въ XVI в. ч. 1., стр. 407, I

<sup>4)</sup> Carolus Kozma de Papi, Liturgica Sacra.... p. 259.

b) Pellic. II, VI, II, II, 309.

<sup>6)</sup> Писанія.... II, 364.

<sup>7)</sup> Евсевія, О таннствахъ, 516.

между ними, какъ бы заключительное. Но сіе объясненіе касается лишь формальной стороны вопроса.

Тотъ же блаженный Сумеонъ приводить и внутреннія религіозныя основанія, по которымъ св. Церковь установила седмисвященство. «Думаю, говорить онъ, что это сдълано въ соотвътствіе седмеричному числу даровъ Духа, исчисляемыхъ у Исаіи (II, 2), или въ соотвътствіе тъмъ седми священникамъ ветхаго закона, которые, по повелънію Божію, седмь разъ съ трубами обходили Іерихонъ и разрушили стъны его такъ. какъ будто бы и эти (iepen) хотять низложить градъ лукавый и твердыя стъны высоть гръховныхъ; или какъ бы по подражанію пророку, простершемуся надъ дътищемъ той жены Соманитянины, и јереи, седмь разъ помолившись о мертвой душъ, имъли возбудить ее, какъ отрока Елиссей, который седмь разъ простирался надъ нимъ и седмь разъ молился; или какъ бы, подобно Иліи, который, седмикратно помолившись, снова отверзъ небо, которое заключилъ ради гръховъ, и низвелъ дождь, шмъли они (іереи) разрушить засуху гръховную, и отверзть, подобно Петру, небо, подавши влючь благодати, и, вакь дождь, низвести отъ Бога милость отпущенія. Таковъ, по моему мнівнію, смысль седмеричнаго числа (пресвитеровъ» 1). Не случайно эти основанія приведены здісь нашимъ учителемъ Церкви въ объяснение сего предмета. Они выведены изъ духа и смысла слова Божія. Напр., указаніе на св. прор. Илію и приложеніе его молитвъ и дъйствій къ седмисвященству приводится здъсь потому, что это имъль въ мысляхъ своихъ самъ св. ап. Іаковъ, когда устанавливаль чинъ елеопамазанія, ибо примъръ пророка, дъйствіе его молитвъ, св. Іаковъ приводитъ для доказательства и убъжденія въ силъ и спасительности елеопомазанія (Іак. V, 17—18). Св. Фотій, всероссійскій митрополить, современникъ Сумеона, въ объясненіе седмисвя щенства, приводить, также, следующую причину. «Толико успешна молитва священничьска: егда Іисусъ Навинъ Іерихона хотяше взяти и не взъможе, и повелъ седми священникомъ съ кивотомъ Завъта Божія обходити градъ, и абіе стъны града сами падошася, и толико есть посплешна священничьская молитва! И по преднему убо тако: а наше же священничьство отъ того отстояще есть, якоже земля отъ небеси: ибо они (оные) священници вровьми скотіами очищающе не душевныя, тълесныа скверны, мы же самаго Агньца, Сына Божія, въ руку всегда имуще, божественное Его Тъло и честную и животворящую Его

¹) Писанія.... II, 363 — 364.

Кровь 1). Изъ сего видно, что всероссійскій митрополить, присланный изъ Греціи, мужь высокообразованный, ревностный и святой, институть седмисвященства объясняль также соответствіемъ седми священникамъ подъ Іерихономъ, и въ томъ и другомъ случать считаль это нужнымъ для силы и благоусптиности молитвы, какъ сказано и въ чинт св. ап. Іакова: много можетт молитвы праведнаго поспъществуема. Оба же объясненія сіи, произшедшія изъ разныхъ мтстъ и въ разныхъ странахъ Восточной Церкви одновременно выраженныя, бывъ согласны между собою, доказывають, что религіозныя основанія седмисвященства, высказанныя въ нихъ, не были личными мнтніями св. Фотія или блаж. Сумеона, а были въ то время общими всей іерархіи Восточной Церкви. Объясненія сіи въ нашемъ отечествт принимаются и признаются основательными и удовлетворительными, какъ со стороны догматовъ, такъ и со стороны литургики 2).

Итакъ, седмисвященство въ чинъ Елеосвященія не есть лишь обычай грековъ, какъ объясняють католики, но — это древнее свято-отеческое преданіе, согласное съ апостольскимъ чиномъ таинства о многихъ пресвитерахъ и поспъшествуемой молитвъ, имъющее въ своей основъ слова и факты св. Писанія, запечатленное къ употребленію св. Духомъ, кормчимъ св. Церкви, усвоенное всею Восточною Церковію и въ ея «Послъдованіи св. Елея» получившее обязательную силу правила или закона обрядоваго.

Въ большее подтверждение истинности сего положения, укажемъ на то, что седмиричное число, въ разныхъ сочетанияхъ, употреблялось въ древности и въ Западной Церкви при Елеосвящении. Пеллиций свидътельствуетъ, что литургический обрядъ помазания на Западъ, съ VII в. и почти до XII в., повторялся надъ больнымъ сряду въ течение седми дней, какъ это видно изъ всъхъ почти Обрядниковъ того времени, приведенныхъ у Martene и Menardi, и каждый разъ больной помазывался елеемъ 3). Но, въдъ, это естъ совершенно тоже, что, въ тъже столътия, дълали, только въ одинъ день и за одинъ разъ, въ Восточной Церкви седмь пресвитеровъ. Съ VII в., а по другимъ—съ конца IX в., въ Западной Церкви постоянно употреблялись при елеопомазании седмъ покаянныхъ псалмовъ 4) Въ книгъ: Pontificale Tilianum, VIII в., обрядъ помазания

¹) Русск. Историч Библіот. т. VI., ч. 1, стр. 518 — 519.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Евсевія, О таинств., стр., 516. Нов. скриж. ч. IV, гл. XIV, стр. 67 — 68.

<sup>\*)</sup> Pellic. II, VI, II, II, 311 Conf.: Carolus Kozma de Papi, Liturgica Sacra.... p. 258.

<sup>4)</sup> Ibid. apud Pellic. 309.

состоить изъ седми молитвъ, за исключеніемъ заключительной. Седмъ молитвъ положено было, также, въ Сицилійскомъ сакраментаріъ. По Медіоланскому послъдованію св. Амвросія, VIII в., св. елеемъ помазывались седмъ главныхъ членовъ болящаго 1). Все это доказываетъ, что употребленіе седмеричнаго числа при Елеосвященіи вовсе не было обычаемъ однихъ грековъ. Очевидно, число сіе въ глубокой древности соединялось съ чиномъ св. Елея, было общимъ у восточныхъ и западныхъ, и въ латинскомъ чинъ осталось въ седми покаянныхъ псалмахъ 2), а у насъ олицетворилось въ седмисвященствъ. По «Требнику» Коптовъ, отдълившихся отъ Православной Церкви, предписано также, что при Елеосвященіи могутъ присутствовать седмь священниковъ 3).

Въ Восточной Церкви институтъ седмисвященства сдълалъ большое вліяніе на развитіе и установленіе литургическаго чина Елеосвященія. Въ сообразность сему институту, въ богослуженіи таинства, кромѣ акта освященія елея и перваго помазанія имъ, образовались шесть особыхъчиновъ елеопомазанія, изъ которыхъ каждый состоитъ изъ апостола, евангелія, эктеніи, молитвы о болящемъ и помазанія его, съ произнесеніемъ другой молитвы.

Правило нашей Церкви о седмисвященствъ, послъ принятія его, никогда не почиталось абсолютно обязательнымъ. Какъ на причину такой необязательности, указывають всегда на то, что число пресвитеровъ канонически не установлено въ чинъ св. ап. Іакова, и этою ссылкою оправдывають совершение таинства, во всёхъ случаяхъ, однимъ лишь пресвитеромъ. Полная несостоятельность такого разсужденія, сама собою, ясно открывается изъ того, что, посредствомъ такого пріема аргументацін, можно, по одиночкъ, отмънить или измънить всъ нынъшніе обряды Елеосвященія и остаться при совершеніи его по чину св. ап. Іакова, но, все-таки, съ сохраненіемъ множественности пресвитеровъ, только безъ опредъленія числа ихъ. Тогда пришлось бы, следуя означенной аргументаціи, совстить упразднить совершеніе елеопомазанія однимъ пресвитеромъ. На седмисвященство и на всю обрядность Елеосвященія, чтобы судить обо всемъ непогрѣшительно, должно смотрѣть съ точки зрънія нынъшняго «Послъдованія». Число седмо не показано въ апостольскомъ чинъ, но оно установлено, на основании сего чина,

<sup>&#</sup>x27;) Хр. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 119 — 121. Pontificale — значить архіерейскій чиновникь. Tilianum — Тиліанской библіотеки.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Серединскаго, Богослуж. Запад. Церкви, IV, 141.

<sup>3)</sup> Филарета, Догиат. II, 321, 36.

въ отстранение недоумъний о его совершении и по другимъ вышензъясненнымъ причинамъ, каноническою властію св. Церкви, а потому, изъ чина св. ап. Іакова никакъ не следуеть, чтобы отступленіе оть ся правила о седми пресвитерахъ съ легкостію могло допускаться безъ необходимости, по произволу каждаго, или пресвитера, или мірянина, кавъ это бываетъ. Въ такомъ разъ, установление св. Церкви не имъло бы никакого значенія, никакой силы, было бы мертвою буквою, ибо вполнъ отмънялось бы или уничтожалось, въ самомъ существъ своемъ, человъческимъ произволомъ. Прецедентъ, въ церковномъ отношеніи, и неосновательный и опасный! Иначе разсуждаеть о семь предметь блаж. Сумеонъ, уяснившій намъ источникъ и причины установленія седмисвященства. «Нътъ нужды много углубляться, говорить онъ, въ изслъдованія о числь (пресвитеровь), такь какь о числь не написано (вь св. Писаніи). А впрочемъ, хотя и не написано, тъмъ не менъе необходимо соблюдать древнее преданіе и должно быть седмь, какъ (требуетъ) древній обычай > 1). Въ другомъ сочиненіи тоть же учитель Церкви ставить нарочито отдъльный вопросъ: «можно ли одному священнику совершать Елеосвященіе? И отвъчаеть такь: «священнику одному не слъдуеть совершать Елеосвященіе, если есть возможность собраться нъсколькимъ пресвитерамъ, ибо сказано: да призовета пресвитеры церковныя (Іак. V, 14), а не одного пресвитера; притомъ же должно соблюдать чинъ (о седмисвященствъ) > 2). Св. Фотій, митрополить всероссійскій, около 1431 г., въ «Поученіи» писаль въ священническому и иноческому чину: «еще и о семъ, священници, пишу вамъ: въ Божінхъ убо посъщенінхъ, въ бользньхъ, егда мажете болящаа масломъ, седмь священникъ избравшеся и діаконъ, и масло освятивше, съ евангельми и съ апостолы мажите болящаго» 3). Тоже самое, съ указаніемъ на «Требникъ» Петра Могилы, строго внушается нынѣ въ нашихъ руководственныхъ источникахъ. «Таинство Елеосвященія должно быть совершаемо священниками въ числъ не менъе семи. Только, въ крайней нуждъ, оно можетъ быть совершено меньшимъ числомъ священниковъ, даже – однимъ. Но безъ особенной нужды, не только одинъ, а даже и два священника приступать къ совершенію этого таинства не должны • 1).

¹) Писанія.... II, 364.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, III, 173.

<sup>3)</sup> Историч. Вибліотека, VI, I, 518.

<sup>4)</sup> Парвова, Изложеніе.... требъ, Спб. 1866 г., стр. 163.

Итакъ, Елеосвященіе, по общему обрядовому закону св. Церкви, должно быть совершаемо седмью пресвитерами. Такое совершение вполнъ возможно и осуществимо въ нашемъ отечествъ во многихъ мъстахъ, напр., въ лаврахъ, въ мужскихъ монастыряхъ, гдъ много іеромонаховъ, въ городахъ каеедральныхъ и епархіальныхъ, изобилующихъ св. храмами и пресвитерствомъ. Въ Оптиной, напр., пустыни, надъ старцемъ іеросхимонахомъ Макаріемъ, извъстнымъ своими подвигами, елеопомазаніе было совершено настоятелемъ съ шестью іеромонахами 1). Елеопомазаніе Нектарія, архіеп. Харьковскаго, совершено было епископомъ съ двумя архимандритами и четырьмя іеромонахами 2).

# Объ исилючения изъ постановления св. Церкви о совершении Елеосвящения селью пресвитерами.

Изъ общаго правила о седми пресвитерахъ, какъ не абсолютно обязательнаго, допускаются исключенія, и ихъ можеть быть dea: въ совершеній тайнства могуть участвовать или болье седми пресвитеровь, или менте сего числа.

Бывало въ прежнія времена и всегда можеть случиться, что больной пожелаеть, по чему-либо, чтобы, при помазаніи его, богослужебный чинъ совершали восемь или болье того пресвитеровъ. Возможно, также, что къ св. помазанію недужнаго соберутся восемь или болье сего пресвитеровъ, родныхъ, либо близкихъ ему, и всъ возымъютъ усердіе помолиться о немъ, съ активнымъ участіемъ въ совершенія богослуженія. Участіе пресвитеровъ свыше седми не будеть, конечно, нарушеніемъ правила, ибо избытокъ, въ данномъ случать, не есть недостатокъ, и потому, безъ всякаго затрудненія, можеть и должно быть допущено. Смыслъ правила о седмисвященствъ не въ томъ состоитъ, чтобы возбранить участіе болпе семи, а собственно въ томъ, чтобы ихъ было не менње семи. Большее количество можеть быть допущено, по апостольскому слову, ради молитвы поспъшествуемой (Іак. V, 16), хотя для дъйственности таинства это не необходимо. Блаж. Сумеонъ цишетъ, что, въ его время, нъкоторые недужные созывали и больше седми пресвитеровъ къ Елеосвященію, «во свидътельство большей въры и усердія » 3).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Последніе дни Макарія, М. 1860 г., стр. 8. <sup>2</sup>) Странникъ, 1874 г. т. III, Хроника, стр. 150.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Писанія.... II, 364.

Совершение же таннства пресвитерами въ числъ менте седми есть отступленіе отъ церковнаго правила. Такія отступленія допускаются. какъ мы видъли, Церковію, но не иначе, какъ вследствіе нужды, необходимости. Ибо, въ самыхъ крайнихъ обстоятельствахъ, по юридическому принципу, necessitas non habet legem, т. е. законъ уступаетъ тогда необходимости, дълаетъ для нея исключенія. Въ одномъ нашемъ церковно-юридическомъ памятникъ, конца ХУ в., имъется о семъ слъдующее постановление: «самому другу попу масломъ мазати ли? Не мазати, развъя семи поповъ, а нужи ради пять да будетъ» 1). Нужда же или необходимость, въ данномъ случав, опредвляется тремя признаками: либо седми пресвитеровъ, въ данной мъстности, нътъ въ наличности, какъ бываетъ въ миссіонерскихъ станахъ, либо, въ данную минуту, невозможно собрать седми пресвитеровъ, по причинъ, напр., отвлеченія ихъ другими обязанностями ихъ служенія, либо тяжкое положение больнаго, напр., близость потери сознанія, опасность смерти, востребуеть немедленнаго совершенія надъ нимъ таинства. Положеніе же болящаго, собственно, экономическое, т. е. недостаточность, бъдность, не можеть и никакъ не должно служить препятствіемъ къ принятію таинства, при участій седми пресвитеровъ.

Изъ количества менње седми священниковъ, древность, по преимуществу, требовала, чтобы три пресвитера совершали Елеосвященіе. Петръ Аркудій свидетельствуєть, что греки, по существующему у нихъ обычаю, помазуются седмью или, по крайней мфрф, тремя пресвитерами2). Разумъется, симъ не устраняется и большее число: четыре, пять, шесть, но почему же древность остановилась именно на трехо пресвитерахъ, не больше? Конечно, и по недостатку большаго числа, назначены только три, но это причина общая для всёхъ исключеній, принципіально же потому, что ранбе седмисвященства, какъ показано выше, это именно число было принято Церковію и освящено къ употребленію въ чинахъ востока и запада. Блаж. Сумеонъ говорить, что, въ его время, чные, по недостатку семерыхъ, призывали всего троихъ, и этого, продолжаеть онь, не должно порицать, потому что, во-первыхь, это - ради силы св. Троицы, а потомъ-и въ воспоминание свидътельства и пропов'тданія Троицы, бывшаго н'ткогда чрезъ Илію, когда онъ воскресиль умершаго сына Сарептской жены, трижды помолившись и трижды про-

¹) Историч. Библіот. т. VI, I, 859.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Pellic. II, VI, II, II, 309.

стершись надъ нимъ» 1). Призваніе трехъ пресвитеровъ къ Елеосвященію въ нашемъ отечествѣ вполнѣ возможно, не только въ уѣздныхъ городахъ, но и въ тѣхъ сельскихъ приходахъ, гдѣ св. храмы имѣютъ трехъ пресвитеровъ.

Блаж. Сумеонъ пишетъ, что, въ его время, въ случать нужды, созывали для Елеосвященія и менте трехъ пресвитеровъ <sup>2</sup>), слъдовательно двухъ и даже только одного. И относительно двухъ пресвитеровъ, мы имъемъ утъщительное, ободряющее и одобрительное слово и примъръ отъ самого Спасителя. Аще два от васъ, говоритъ Онъ, совъщаета на земли о всякой вещи, елже аще просита, будетъ имъ от Отца Моего, иже на небестахъ (Мв. XVIII, 19). Также, св. апостолы, въ числъ двухъ, по наставленію Господа, совершали помазаніе больныхъ елеемъ (Марк. VI, 7, 12—13). Совершеніе таинства двумя пресвитерами въ нашемъ отечествъ возможно во многихъ сельскихъ приходахъ, гдъ при церкви состоятъ два священника, также — чрезъ приглашеніе къ участію ближайшаго сосъдняго пресвитера, если при мъстной церкви служить одинъ священникъ.

Изъ приведенныхъ словъ блаж. Сумеона видно и изъ другихъ источниковъ <sup>3</sup>) извъстно, что, послъ устава о седмисвященствъ, въ Восточной Церкви Елеосвященіе совершалось, въ самой крайней нуждъ, и однимъ священникомъ. А что таинство, совершенное однимъ лицомъ, сохраняетъ свою благодатную силу и дъйственность, въ томъ даютъ намъ полное убъжденіе факты, приведенные выше, о проявленіи благодатныхъ даровъ таинства въ жизни принимавшихъ оное, въ первыя времена христіанства, при совершеніи чина елеопомазанія однимъ пресвитеромъ.

«Послѣдованіе св. Елея» составлено по чину седмисвященства, съ назначеніемъ каждому священнику особыхъ чтеній, молитвъ и дъйствій. Спрашивается: какъ же исполнять это, буде таинство совершаютъ пресвитеры въ числѣ менте седми, напр., два, даже — одинъ?. Блаж. Сумеонъ, разсуждая о совершеніи Елеосвященія пресвитерами въ числѣ менѣе трехъ, слѣдовательно, двумя, даже—однимъ, замѣчаетъ, въ предотвращеніе недоумѣній и неправильностей при такомъ совершеніи, что, и при меньшемъ числѣ совершителей, «все должно быть произносимо, что слѣдуетъ (по чину) произносить, потому что всѣ отеческія (преданія)—

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Писанія.... II, 364.

²) Tamb me.

<sup>3)</sup> Евсевія, О таинствахъ, стр. 517, со ссылкою на Martene.

отъ Духа» <sup>1</sup>). Это значитъ, чтобы совершители, въ числъ менъе семи, будь это даже только одинъ пресвитеръ, исполнили, безъ опущенія, по порядку все, что въ «Послъдованіи» положено для седми пресвитеровъ.

Въ нашемъ отечествъ, Елеосвящение въ прежнія времена совершалось и нынъ совершается седмью пресвитерами надъ лицами церковной іерархіи: епископами, іереями и др., и въ монастыряхъ-надъ иновами. Надъ мірянами елеопомазаніе седмью священниками прежде совершалось часто, нынъ же бываеть весьма ръдко. Большею частію, Елеосвященіе совершается нынъ однимъ священникомъ, даже въ такихъ мъстахъ, гдъ съ удобствомъ можно было бы призвать седмь пресвитеровъ. Такая несообразность ясно изобличается древнею практикою, постановленіями Церкви и самымъ «Послъдованіемъ» таинства. Нивакъ не слъдуетъ допускать, чтобы исключенія, дозволенныя нужды ради, брали перевъсь надъ закономъ, отмъняли его и тогда, когда такой нужды не имъется. Пресвитеры и міряне обязаны совокупными силами заботиться и другь другу способствовать къ тому, чтобы, во всёхъ возможныхъ случаяхъ. Елеосвящение и надъ приходскими людьми совершалось установленнымъ числомъ пресвитеровъ, или, по крайней мъръ, тремя. Уважение и ревность въ исполнению церковныхъ правилъ найдуть средства для сего и тамъ, гдъ нътъ достаточнаго числа пресвитеровъ. Въ сельцъ Болдинъ, Клинскаго увзда, Московской губерній, соборованіе масломъ изв'ястнаго нашего сановника XVIII в., Василія Никитича Татищева совершено было виолнъ по чину мъстнымъ священникомъ съ другими пресвитерами, по желанію больнаго, со стороны приглашенными къ участію въ священнодъйствіи <sup>2</sup>).

Выше сказано, что экономическое положение недужнаго, т. е. его недостаточность, бъдность, не можеть и не должно служить препятствиемъ къ призванию седми пресвитеровъ для совершения надъ нимъ Елеосвящения. Ибо въ церковныхъ правилахъ, подъ словомъ нужда, необходимость, вовсе не подразумъвается бъдность или неимущество болящаго.

Однако, бывали крупные историческіе факты, что экономическое положеніе больныхъ, дъйствительно, мъшало и отклоняло совершеніе елеопомазанія надъ ними не седмью только, но и однимъ пресвитеромъ. Пеллицій повъствуетъ, что въ Римско-Католической Церкви, въ средніе въка, особенно въ XII и XIII вв., любостяжаніе (cupiditas) и жадность (ava-

<sup>1)</sup> Писанія.... II, 364.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Погодина, Простая Рачь, М. 1867 г. стр. 166 — 167.

гітіа) пресвитеровь оставляли недужнаго, послѣ помазанія, почти донага обобраннымъ по имуществу (fere bonis denudatum), ибо какъ полотняные приборы (linteamina), лежа въ которыхъ больной былъ помазываемъ, такъ, по крайней мѣрѣ, двѣ его коровы отдавались пресвитеру, который совершалъ помазаніе, да ему же должны быть переданы и двѣнадцать свѣтильниковъ (luminaria), которые возжигались при богослуженіи помазанія. По этой причинѣ, еретики Valdenses¹) толковали, что «послѣднее помазаніе» есть самая послюдияя гордость (ultima superbia), потому что, въ тѣ времена, оно сдѣлалось какъ бы собственностію однихъ богатыхъ людей. Пресвитеры не совершали этого таинства для бѣдныхъ, если они не могли вынести издержекъ, которыми оно сопровождалось, а міряне, чтобы избѣжать сихъ издержекъ, стали принимать его тогда, когда не оставалось никакой надежды на выздоровленіе, предъ самымъ исходомъ изъ сей жизни. Римско-Католическіе соборы XIV в., конечно, воспретили это и другія злоупотребленія таинствомъ, бывшія въ то время²).

Въ исторіи Восточной и нашей отечественной Церкви, никогда ничего похожаго не было и нынъ нътъ, даже при совершении Елеосвященія седмью пресвитерами. Всякое имущество елеопомазаннаго, б'єднаго или богатаго, всегда оставалось неприкосновеннымъ для пресвитеровъ, самое таинство совершалось ими и надъ богатыми и надъ бъдными безъ различія ихъ состояній. Въ VIII--IX в., въ Греческой Церкви помазаніе совершалось чрезъ возліяніе св. Елея на голову, одежды и все тъло недужнаго. Однако же, одежды оставались у больнаго, и когда онъ выздоравливаль, то, вымывши, могь носить ихъ 3). Внутреннему сознанію всей Восточной Церкви всегда было присуще евангельское начало о преподаваніи върующихъ благодатныхъ таинствъ туне (бирвач), безъ возданній (Ме. Х, 8). Если же, согласно ученію св. апостоловъ и Отцевъ Церкви, дълаются върующими приношенія, то не по таксамъ, или предварительному договору, а приношенія добровольныя. «За дъло служенія своего, говорится въ «Прибавленіи» къ Духовному Регламенту. напр., за крещеніе, вънчаніе, погребеніе и проч.... іереи довольны бы были подаваемымъ доброхотно награжденіемъ. 1). Сущность же доброхотныхъ награжденій состоить въ томъ, что в рующій даеть не столько,

<sup>1)</sup> Последователи Петра Вальда, жившаго въ конце XII в. и отвергавшаго всё таинства Церкви.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pellic. II, VI, II, III, § 1, 305 — 306. Иннокентія, Облич. Богословіе, Каз. 1859 г. II, 378.

з) Хр. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 117.

<sup>4)</sup> П. С. Постановленій по в'ядомству прав. испов. т. II. № 596, стр. 246.

сколько могь бы, а сколько хочеть по своей доброй воль, и можеть, вовсе, приношенія своего не ділать, —что, также, бываеть. Всякое же вымогательство 1), даже испрошение чего-либо строго воспрещено пресвитерамъ. «Строжайше запрещается тебъ, священнику, «Святительское Поученіе», испрашивать (между прочимъ, и при Елеосвященіи) что либо у болящаго для себя и (даже) для церкви > 2). Въ русскомъ пресвитерствъ сильно развито чувство христіанскаго милосердія. Священники, безъ отказу, съ теплымъ усердіемъ совершаютъ свои обязанности и тамъ, гдъ не бываеть воздаяній, отказываются иногда оть принятія и тогда, когда ихъ предлагають, и сами часто дівлають помощь тымь, кто въ ней нуждается. При такомъ порядкъ вещей, помъхою къ совершенію елеопомазанія седмью пресвитерами могуть быть три обстоятельства, выше изъясненныя, и никакъ не экономическое положеніе недужнаго. Ибо върующій можеть не дълать приношеній, если это тяготить быть его, или сдблать ихъ по своей доброй воль, следовательно, безъ стъсненія своего состоянія, а пресвитеры способны служить вірующимъ безъ воздаяній и испрашивать ихъ не могутъ. Состояніе же недужныхъ, въ тяжкихъ болъзняхъ ищущихъ благодатнаго врачевства, само по себъ, внушаеть всегда пресвитерамъ глубокое сострадание къ нимъ и безразсчетное усердіе испросить имъ милость Божію.

# 2) О Епископахъ, какъ совершителяхъ Елеосвященія.

Св. ап. Іаковъ право совершать Елеопомазаніе усвояеть, буквально. пресвитерами церковными. Имъють ли же право на совершеніе сею таинства члены высшей церковной іерархіи, т. е., епископы различныхь степеней?

Нъкоторые авторитеты совершителями Елеопомазанія почитають какъ бы исключительно однихъ пресвитеровъ. Такъ, въ "Православномъ Исповъданіи" говорится: "должно наблюдать, чтобы сіе таинство со всъми обрядами его совершаемо было священниками, а не другимз къмъ" з). Преосв. Антоній въ "Догматическомъ Богословіи" поучаеть: "лица, которыя должны совершать таинство Елеосвященія, суть одни только священники, ибо апостолъ говорить: да призоветь пресвитеры» з).

<sup>&#</sup>x27;) Уст. Д. Конс. пр. 184.

<sup>2)</sup> Поученіе, М. 1852 г., стр. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Прав. Испов. ч. I, вопр. 118.

<sup>4)</sup> CTp. 332 - 333.

церковныя". Здёсь, tacite какъ бы отрицается право епископовъ на совершеніе Елеосвященія: ибо одинь авторитеть говорить, шители таинства суть одни только священники, а другой прибавляеть: н никто другой. На самомъ же дълъ, такого отрицанія у нихъ нътъ и быть не могло. Оба означенные авторитеты, принимая терминь: свяшенники въ обширномъ смыслъ, ибо и все учение о таинствъ іерархім называется священствомо (sacerdotium), разумёли подъ нимъ и епископова, а не выяснили этого разуменія лишь потому, что не вошли въ подробное объяснение темы о совершителяхъ Елеосвящения. Ибо тъже самые авторитеты, въ учении о епископахъ, усвояють и имъ право на совершение Елеосвящения, какъ говоритъ о семъ, напр., преосв. Антоній: "епископъ совершаеть все принадлежащее пресвитерамъ", слъдовательно, и Елеосвященіе 1). Опредъляя, что Елеосвященіе могуть совершать только одни пресвитеры и никто другой, означенные источники этимъ отрицали право совершенія его не у епископовъ, а собственно-у такихъ лицъ, которыя благодати не получили на совершение таинствъ, каковы, напр., діаконы, монахи, міряне.

Вообще же, текстъ св. ап. Іакова о пресвитерах, какъ совершителяхъ елеопомазанія, твердо и опредъленно соединяемое нынѣ съ словомъ: пресвитеръ, понятіе о священничествю, какъ второй степени іерархіи, обычное нынѣ совершеніе Елеосвященія только священниками, почти неимѣніе случаевъ видѣть, слышать и знать о совершеніи сего таинства епископами, могутъ подавать многимъ поводъ къ неправильному сужденію, якобы совершеніе его составляетъ исключительную принадлежность священниковъ, какъ это и было въ Западной Церкви, въ началѣ У в., при папѣ Иннокентіѣ І-мъ 2). Посему, предметъ сей требуетъ, съ нашей стороны, особаго изслѣдованія.

Епископы, первпе пресвитеровъ и въ степени большей и высшей, имъють право совершать Елеосвященіе, какъ это слъдуеть изъ простаго даже соображенія, что они поставляють пресвитеровъ и сами составляють высшую степень церковной іерархіи. Это право епископовъ доказывается исторією чиносовершенія Елеосвященія и вытекаеть изъ догматическихъ основоположеній св. Церкви.

Въ Восточной Церкви, елей для больныхъ, еще въ первые въка христіанства, освящали не одни пресвитеры, но и епископы. Въ «По-

<sup>1)</sup> Антонія, Догмат. 326.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Объ этомъ см ниже, стр. 50.

становленіяхъ Апостольскихъ говорится: «елей пусть благословляеть епископъ, а въ отсутствіе его пусть благословляеть пресвитеръ въ предстояніи діакона. Когда же епископъ налицо, то пусть присутствують пресвитеръ и діаконъ ¹). Объ Евтихії, патріархії Цареградскомъ, VI в., имѣется сказаніе, что онъ самолично совершаль елеопомазаніе надъ больными, и одного, бывшаго въ опасности смерти, исцільныть молитвами и помазаніемъ св. Елея ²). Феодоръ, архіеп. Кантербурійскій, VII в., говоритъ: «у грековъ дозволено пресвитеру святить елей помазанія (sacere chrisma) для больныхъ, если это необходимо з ), слідовательно, при отсутствіи необходимости, Елеосвященіе совершали, въ VII в., и епископы, съ сообщеніемъ, въ тоже время, по установленію Восточной Церкви, и помазанія болящему.

Въ Западной половинъ древней нераздъльной Церкви, освящени елея (conficere chrisma) для больныхъ, т. е., первый акть таинства, съ ІУ — У вв. даже исключительно совершали епископы. По этому поводу, Деценцій, одинъ изъ епископовъ Запада, спрашивалъ папу Инновентія І-го: «можеть ли епископъ такъ же, какъ и пресвитеръ, совершать елеопомазаніе (ungere chrismate) надъ больнымь», т. е., второй акть таинства? Папа отвічаль въ посланіи къ епископу: «нівть причинъ сомнъваться въ возможности для епископа того, что несомнънно можетъ совершать пресвитеръ. О пресвитерахъ у апостола потому сказано, что епископы, будучи удерживаемы другими занятіями, не могуть ходить во всемь больнымь. Если же епископъ или можеть, иле считаеть кого достойнымъ своей визитаціи (посъщенія), то онъ можеть, безъ колебанія, и благословить и помазать его св. Елеемъ chrismate)». Указавъ на это свидътельство, Пеллицій присовокупиль, что въ житіяхъ святыхъ Западной Церкви имфются свёдёнія о совершеній надъ нъкоторыми изъ нихъ едеопомазанія самодично епископами 4). Григорій Турскій, У в., въ «исторіи» своей пов'єствуєть, что епископъ Непоціанъ преподаль елеосвященіе нъкоему Артемію и больной послъ сего получиль исцъление 5). По чиноположению св. Григорія Великаго, таинство Елеосвященія, въ VI в., совершалось епископомъ съ пресвитерами 6).

<sup>1)</sup> KH. VIII, 29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Четь-Мин. М. 1856 г. л. 59 на обор.

<sup>3)</sup> Pellic. II, VI, II, § II, p. 307.

<sup>4)</sup> Ibidem.

<sup>5)</sup> Hist. Franc. I. cap. 41.

<sup>•)</sup> Сильвестра, Догмат. V, 60.

Въ отечественной Церкви, всероссійскій патріархъ Іовъ, 6 января 1598 г., преподалъ Елеосвященіе богобоязненному и благочестивому царю московскому Осодору Іоанновичу, сыну Грознаго, съ причащеніемъ его, послѣ помазанія, св. Таинъ 1).

Святьйшій патріархъ Никонъ, о чемъ ниже изложено будеть подробно <sup>2</sup>), совершиль, также, Елеосвященіе въ Воскресенскомъ монастыръ.

1-го августа 1893 г. таинство Елеопомазанія было преподано Леонтію, митрополиту московскому, преосв. Александромъ, епископомъ Дмитровскимъ, соборнъ съ другими пресвитерами града.

Итакъ, всеобщею практикою Православной Церкви съ древнъйшихъ временъ до сего дня, право совершать Елеосвященіе, въ полномъ его составъ по чину, усвоялось не пресвитерамъ только, но и епископамъ всъхъ степеней — до патріарха включительно.

Въ самомъ дълъ, усвоеніемъ пресвитерамъ права совершать Елеосвящение не отъемлется, какъ выразился преосвященный Евсевій, право сіе и у епископовъ 3). Ибо 1) первыми совершителями елеопомазанія были двънадцать св. апостоловъ, а непосредственными преемниками апостольского достоинства, благодати и полномочій, были и остаются епископы, следовательно, право елеопомазанія, первпе всего, апостолами передано епископамъ. 2) Право епископовъ на совершение сего таинства содержится въ самыхъ словахъ чина св. ап. Іакова: да призоветь пресвитеры церковныя. Подъ словомъ: пресвитеръ Церкви, въ апостольскомъ въкъ, разумълись не одни священники, но въ обширномъ смыслъ и сами апостолы и епископы, ихъ преемники. Св. ап. Петръ, въ обращени въ пресвитерамъ, и себя называетъ сопресвитеромъ (ворипревротерос, 1 Петр. V, 1). Въ прощальной ръчи св. ап. Павла въ епископамъ Ефесской церкви, епископы называются и пресвитерами (Дъян. XX, 17 и 28. CH: Тит. 1, 5 и 8). Св. Іоаннъ Златоусть говорить: «въ древности и пресвитеры назывались епископами и діаконами Христовыми, и епископы — пресвитерами, а внослъдствіи времени каждому усвоено особое имя: епископа или пресвитера» 1). Слъдовательно, усвояя право совершенія елеопомазанія пресвитерамъ, св. ап. Іаковъ, по разумънію своего времени, не исключаль изъ носителей сего права

<sup>4)</sup> Бесвд. на посл. къ Филип., М. 1857 г., стр. 13.



¹) Карамзина, Ист. т. X, кн. III, стр. 125 — 126.

<sup>2)</sup> См. ниже въ ст: о несовершении Елеосвящения надъ здоровыми.

в) О седми таинствахъ, стр. 515.

епископовъ. 3) Епископы, по преемству отъ св. апостоловъ, сообщають пресвитерамъ право и благодать совершать, въ числъ таинствъ, и Елеосвященіе. Въ этомъ актъ торжественно выражается, что сами они владъютъ тоюже благодатію и тъмъ же правомъ въ большей и высшей степени, ибо, по общему закону, никто не можетъ дать другому, чего самъ не имъетъ. Наконецъ, 4) по символическому и догматическому ученію св. Церкви, епископы имъютъ право совершать всъ таинства и — Елеосвященіе 1).

Особаго чина для совершенія Елеосвященія епископами не положено св. Церковію. Епископы совершають сіе таинство по общему чину, положенному въ священническомъ Требникъ, съ соблюдениемъ въ богослужении особенностей своего сана, напр., въ облачения, благословеніи и проч. Если епископъ совершаеть Елеосвященіе самъ, то съ нимъ обязательно должны принять участіе въ литургіи таинства пресвитеры, діаконы, чтецы и пъвцы канедральнаго собора и другихъ церквей, по его назначенію. Это требовалось еще практикою временъ. Въ «Постановленіяхъ Апостольскихъ» говорится: «если елей благословляеть епископъ, то пусть присутствуеть пресвитеръ и діаконъ 2). Такъ долженствуетъ быть и по нынъпинему «Послъдованію», которымъ для тайнства сего требуется вообще седмеричное число соовтября 1890 г., надъ болящимъ архіепископомъ вершителей. 25херсонскимъ и одесскимъ Елеосвящение совершалъ епископъ съ сонмомъ священнослужителей, при пъніи многочисленнаго канедральнаго хора 3). Въ крайнихъ случаяхъ, при невозможности имъть сомолитвенниками пресвитеровъ, напр., въ странъ невърныхъ, при трудахъ миссіонерскихъ. епископъ, и одинъ, можетъ преподать Елеосвящение болящему, такъ какъ это разръщается, по причинъ необходимости, и пресвитерамъ 4). Но бывали въ Церковной Исторіи факты, что для совершенія Елеосвященія и епископы собирались въ числ'в седми. У византійскаго историка Пахимера описано одно Елеосвященіе, которое совершаль патріархъ съ шестью епископами 5).

¹) Простр. катих., М. 1858 г., стр. 95.

<sup>2)</sup> KH. VIII, 29.

<sup>3)</sup> Церк. Въдом. 1890 г. № 45, стр. 1522.

<sup>4)</sup> Ученіе Православно-канолич. вары въ бесадахъ съ прихож. т. 111, стр. 287.

<sup>5)</sup> Hist. Mich. Paleolog. Тв. св. от. 1858 г. кн. IV, приб. стр. 624.

# О лицахъ не имъющихъ права совершать Елеосвященіе.

Историческою практикою и догматическимъ ученіемъ св. Церкви право совершать Елеосвященіе усвоено только членамъ и чинамъ первой, высшей, и второй, средней, степени іерархіи, т. е., епископамъ и пресвитерамъ, имъющимъ каноническое посвященіе и не состоящимъ подъ запрещеніемъ священнослуженія. Отсюда слъдуетъ:

- 1) Таинства сего не могутъ совершать тѣ епископы и пресвитеры, которые или получили, почему-либо, канонически неправильное посвященіе ¹), или находятся подъ запрещеніемъ священнослуженія, или сами подверглись оному, напр., бѣглые «попы» у старообрядцевъ, или, наконецъ, вовсе потеряли свой санъ ²).
- 2) Таинства сего, ни въ какомъ случаъ, не могутъ совершать члены и чины третьей, низшей, степени іерархіи, а именно: архидіа-коны, протодіаконы, діаконы, тъмъ болѣе поддіаконы, церковнослужители, чтецы. Въ исторіи никогда не было и быть не могло примъра такого совершенія, и вопросъ о семъ, по ясности дѣла, никогда не подвергался разсужденію. Въ «Постановленіяхъ Апостольскихъ» замѣчено, что діаконы только служили при освященіи елея, которое совершали епископъ и пресвитеръ 3). Блаженный Сумеонъ лишь кратко и мимоходомъ сдѣлалъ по сему предмету замѣчаніе, что въ его время больные созывали для Елеосвященія пресвитеровъ потому, что они, а не діаконы, получили силу совершать таинства 4).
- 3) Не могутъ совершать Елеосвященія ни иноки, не имъющіе пресъитерскаго сана, ни міряне члены св. Церкви. Если древніе аввы и нынъшніе подвижники помазывали и помазують св. Елеемъ приходящихъ къ нимъ, если и самые міряне, по въръ и благочестію, употребляли и употребляють помазаніе св. Елеемъ изъ лампадъ, то это суть, какъ мы видъли, благочестивые обычаи, а не таинство, котораго невозможно совершать безъ принятія благодати священства и котораго они не совершали.

Наконецъ, 4) таинства сего не могутъ совершать а) лжеименные епископы и пресвитеры, получившіе свои чины въ еретическихъ

<sup>&#</sup>x27;) 11 всел. пр. 4.

<sup>3)</sup> An. 28. Antiox. 4.

<sup>3)</sup> KH. VIII, 29.

<sup>1)</sup> Шисанія.... II, 363.

и раскольническихъ сектахъ, напр., члены и чины австрійской бълокриницкой лжеіерархіи, б) міряне, носящіе, въ разныхъ ересяхъ, расколахъ и сектахъ, титулы епископовъ и пресвитеровъ, усвояемые имъ ихъ общинами, напр., въ сектъ штундистовъ, и в) такіе міряне-самозванцы, которые обманно выдаютъ себя за лицъ, якобы имъющихъ священный чинъ, какъ это бывало въ средъ старообрядцевъ ') и нынъ случается.

Вслъдствіе сего, къ лицамъ означенныхъ категорій върующіе не должны и обращаться за совершеніемъ Елеосвященія. Чиносовершеніе ихъ, какъ безблагодатное и беззаконное, не можетъ принести ни мальйшей пользы и вмъняется въ тяжвій смертный гръхъ какъ совершителямъ, такъ и пріемлющимъ ихъ дъйствія. А для избъжанія такой великой погръщности, не слъдуетъ себя довърять такимъ людямъ, православное священническое достоинство которыхъ неизвъстно, не удостовъряется подлинными каноническими грамматами православныхъ іерарховъ, и которые не имъютъ отъ мъстной епархіальной власти разрышенія на священнодъйствія въ ея предълахъ, но должно всегда прибъгать къ своимъ церковнымъ пресвитерамъ, поставленнымъ въ извъстномъ предълъ іерархическими органами св. Церкви.

О лицахъ, имъющихъ право и обязанность участвовать въ богослужени Елеосвященія дъйствіемъ и молитвою, или только молитвенно.

Діаконы, составляющіе въ іерархіи служебный чинъ, и церковние чтецы, не только право имѣютъ, но и обязаны, вмѣстѣ съ своими пресвитерами, участвовать въ богослуженіи Елеосвященія, содѣйствуя имъ въ семъ по церковному чиноположенію. Въ «Постановленіяхъ Апостольскихъ» діакону ставится именно въ обязанность предстоять на молитвѣ какъ при соборно-епископскомъ, такъ и при единоличномъ пресвитерскомъ освященіи Елея на прогнаніе болѣзней 2). Въ Западной Церкви, въ VIII в., въ чиносовершеніи елеопомазанія больныхъ обязательно принимали участіе, вмѣстѣ съ пресвитерами, діаконы и церковники, напр., сегобегагіі — свѣщеносцы 3). Блаженный Сумеонъ, описывая чиносовершеніе св. Елея, говоритъ: «каждый іерей совершаетъ весь чинъ,

<sup>1)</sup> Розыскъ, М. 1783 г. ч. 1, гл. 23, л. 30.

<sup>2)</sup> KH. VIII, 29.

<sup>8)</sup> Pellic. II, VI, II, § 11, 308.

діаконо или чтецо прочитываеть апостоль, а іерей — евангеліе за ірей на на прокимны. Но если при которомь изъ пресвитеровь, участвующихъ при Елеосвященіи, нъть діакона вовсе, или онъ въ отсутствіи, то замъститель не требуется, ибо седмеричное число, относясь къ пресвитерамъ, не простирается на чины діакона и чтеца.

Также, изъ мірянъ, члены св. Церкви, не отлученные отъ ея таинствъ и молитвъ, имъють и право и долгъ присутствовать, когда есть для сего случай и удобства, при богослужени св. Елея, хотя бы оно совершалось и не въ церкви, чтобы, по чиноположению, вознести, вмъстъ съ пресвитерствомъ, усердныя молитвы за недужнаго изъ братій и за самихъ себя. Къ сему увъщаваеть върующихъ св. ап. Іаковъ въ самомъ чинъ елеопомазанія, говоря: молитеся друга за друга, яко да исциалиете. О молитвенномъ участій цёлаго собранія в'трующихъ, при совершеніи сего таинства, имфется свидетельство ІХ в. въ слъдующей молитвъ канона св. Арсенія: «вся (всъхъ) помилуй, Спасе, по велицъй Твоей и Божественной милости: сего ради сображомся вси, тайно воображающе щедроть Твоихъ приклоненіе, помазаніе приносяще елеемъ, върою, рабу Твоему, егоже и посъти» 2). Молитвенное участіе върующихъ, при св. помазаніи недужныхъ, показывается во всёхъ чинахъ древности. Ири семъ, по древней практикъ 3) и нынъшнему «Последованію» 1), верующимь дается право оказывать больному потребныя услуги, напр., сопровождать въ церковь для принятія таинства, подавать помощь при его совершении. Въ нашемъ отечествъ эта обязанность исполнялась и исполняется върующими съ теплымъ усердіемъ къ молитвъ и съ сердечнымъ участіемъ въ болящемъ. разбольдся Тверской владыка Арсеній. 17 февраля, посль заутрени, его посътиль Великій Князь Московскій Василій Лимитріевичь. Нашедши владыку въ тяжкомъ недугъ, князь созвалъ архимандритовъ, которые совершили св. помазание надъ святителемъ. При помазании молились Богу самъ внязь, его братья, дъти и боляры 5).

Но, изъ върныхъ, отлученные отъ св. таинствъ и молитвъ, лица, еще не вступившія въ лоно св. Церкви, напр., оглашаемые, также при-

¹) Писанія.... II, 376.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Паснь VIII, тр. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Хр. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 116.

<sup>4)</sup> См. въ концъ — примпч.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Карамзина, Истор. т. V, гл. 11, примъч. 254, стр. 106.

надлежащія къ инымъ христіанскимъ испов'й даніямъ, и тімъ боліве— инов'йрцы, напр., евреи и т. п., по правиламъ св. Церкви, не иміють права присутствовать при совершеніи Елеосвященія и другихъ таинствь, хотя бы священнодійствіе совершалось на дому.

#### IV. О лицахъ, принимающихъ Елеосвященіе.

Пресвитеры должны преподавать Елеосвященіе не всёмъ и важдому по желанію, а только лицамъ, имѣющимъ требуемыя для сего качества и находящимся въ условіяхъ, опредёляемыхъ существомъ сего таинства. Качества сіи и условія implicite — внутренно содержатся въ чинѣ св. ап. Іакова, вытекаютъ изъ него и касаются слідующихъ трехъ состояній недужнаго: 1) религіозно - правственнаго. 2) физическаго и 3) психическаго. Въ тексть: болить ли кто в васъ, да призоветь пресвитеры... слово: въ васъ указываеть на выу и вообще — религіозно-нравственное состояніе призывающаго, болить на его состояніе физическое, а реченіе: да призоветь выражаеть внугреннее его, психическое или душевное, состояніе.

# 1) О религіовно-нравственных качествах и условіях, дм принятія Елеосвященія требуемых.

Въ чинъ Елеопомазанія св. ап. Іаковъ говорить: болить кто 68 вась, да призоветь... Здѣсь подъ словомъ: во вась (Еν όμιν, in vodis, между вами) св. апостоль, безспорно, разумѣеть тѣхъ, кому писаль и препадь свое Соборное Посланіе. А это были люди, увѣровавшіе въ Господа Іисуса Христа (Іак. 11, І. V, 14), принявшіе св. крещеніе, словомъ: члены св. соборной и апостольской Церкви перваго христіанскаго вѣка. Такъ понимали и толковали это мѣсто съ древнѣйшихъ временъ. Папа Иннокентій І-й, начала V в., писаль о семъ къ епископу Деценцію: «нѣтъ сомнѣнія въ томъ, что слова (болить ли кто во вась) должны быть принимаемы и понимаемы въ отношеніи къ впрующимо больнымь, которые должны быть помазываемы св. Елеемъ помазанія (запсто оleо chrismatis)» 1). Изъ сего слѣдуетъ, что апостольское елеопомазаніе и нынѣ можно и должно подавать, вообще, только чадамъ

Digitized by Google

<sup>&#</sup>x27;) Хр. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 107.

св. соборной и апостольской Православной Церкви. «Должно наблюдать, говорится въ «Православномъ Исповъданіи», чтобы больной, приступающій къ таинству Елеосвященія, содержалъ Православную и Каеолическую въру» 1). Итакъ, исповъданіе Православной въры и вообще принадлежность къ Церкви Православной даютъ върующимъ право на принятіе Елеосвященія въ числъ прочихъ таинствъ. Поэтому, въ древнихъ церковныхъ чинахъ сего таинства, восточныхъ и западныхъ, положено было читать: Ставолъ въры при богослуженіи Елеосвященія, и Сумволъ, по нъкоторымъ чинамъ, произносилъ самъ недужный предъпринятіемъ св. помазанія 2).

Но членъ св. Церкви можетъ или подвергнуться разнымъ ограниченіямъ въ пользованіи церковными правами, напр. отлученію отъ св. Таинъ, или совсёмъ потерять всё сіи права, напр., чрезъ впаденіе въ ересь, расколь, секту. Посему, Елеосвященіе можетъ быть сообщаемо пресвитерами лишь полноправнымо членамъ Православной Церкви, т. е., не утратившимъ лично правъ своихъ на принятіе сего и другихъ таинствъ св. Церкви.

Наконецъ, и между полноправными могутъ явиться такіе члены Церкви, которые, по своимъ внутреннимъ убъжденіямъ, религіозно-нравственному настроенію и жизни, противнымъ ученію и требованіямъ св. Церкви, неспособны принять и усвоить себъ благодать Елеосвященія, напр. безбожники и т. п. Посему, таинство сіе можеть быть сообщаемо лишь такимъ полноправнымъ членамъ св. Церкви, которые, по своимъ убъжденіямъ и благочестію, имъютъ правоспособность или удобопріемлемость къ принятію святыни таинства.

И такъ, отъ того, кто желаетъ сподобиться благодати Елеосвященія, требуются слъд. православно-христіанскія качества и условія: принадлежность къ Православной Церкви, сохраненіе за собою правъ на принятіе Елеосвященія и религіозно-нравственная удобопріемлемость къ сему таинству. При отсутствіи же сихъ условій и даже — одного изъ нихъ, св. таинство никому сообщено быть не можетъ.

О лицамъ, которымъ Елеосвящение не должно быть сообщаемо, по отсутствию въ нимъ православно-мристианскимъ качествъ и условий.

Изъ предыдущаго положенія слъдуеть, что Елеосвященіе не должно быть сообщаемо тъмъ, которые не состоять въ числъ чадъ св. Церкви,

<sup>1)</sup> Ч. І, вопр. 113.

<sup>2)</sup> Pellic. II, V1, II, § 11, 309.

или, принадлежа въ ней, не имъютъ качествъ — либо полноправности, либо правоспособности въ воспріятію сего таинства. Мы перечислимъ здъсь, въ порядкъ, всъ категоріи сихъ лицъ, съ изложеніемъ частныхъ основаній такого воспрещенія 1).

1) Въ помазанію св. Елеемъ по чину таниства не могуть быть допущены, ни въ какихъ случаяхъ и ни подъ какими условіями, ранте св. крещенія, всякіе иновтрим 2), какъ-то: іуден, магометане и язычники, хотя бы, находясь въ тяжко-бользненномъ состояніи, кто-либо изъ нихъ просиль о семъ пресвитеровъ, съ обязательствомъ принять, по выздоровленін, Православную въру. Такое положеніе, несомнънно существовавшее съ апостольского въка въ церковной практикъ, нарочито в письменно выражено было, въ началъ V в., римскимъ папою Инновентіемъ 1-мъ, который, въ посланіи къ Деценцію, изъяснивъ, что тамнство св. Елея должно быть преподаваемо только болящимо върнымо 3). такимъ образомъ показалъ, что невърнымо, т. е., иновърцамъ всябаго рода, его сообщать не следуеть. Спаситель сказаль: не дадите святая псомо (Мо. VII, 6), разумъя, въ свое время, подъ этимъ словомъ, примъняясь въ народному говору, язычнивовъ (сн.: Мо. ХУ, 26). А теперь, подъ симъ аллегорическимъ наименованіемъ, по отношенію къ Христовой Церкви, разумъются, кромъ язычниковъ всякаго толка, также — сами іудем и магометане: ибо всь они одинаково не имъють въры во имя Христово, не принадлежать къ чадамъ св. Церкви, и потому не могутъ быть допущены въ принятію благодати св. Елея, принадлежащей толью впрнымо чадамъ Божінмъ. Кая часть, говорить, также, св. ап. Павель, впрну со невприымо (2 Кор. IV, 15)? Изъ сего per contrarium слъдуеть, что невърные тъмъ болье не могуть быть съ върным допущены, напр., къ участію въ Елеосвященіи и т. п. Св. Церковь, благословляя на всенощныхъ бдёніяхъ по обрядовому чину емй (вмъстъ съ хлъбами, пшеницею и виномъ), заповъдуеть давать все это вкушать впрнымо для освященія ихъ 4). Тімь болье, елей таинства — . мистиріальный никакь не можеть быть подаваемь невърнымь.

<sup>1)</sup> Такой отдёль у насъ намичень только въ «Догматич. Богословіи» преосв. Филарета (т. II, стр. 322). Но въ немъ приведены не всё категоріи лицъ, безъ системы и безъ доказательствъ.

<sup>2)</sup> Филарета, Догмат. II, 322.

з) Буквальный тексть приведень выше, стр. 56.

<sup>4)</sup> См. въ «Последованіи» молитву, въ которой читается: «вкушающія отъ них» оперныя освяти».

- 2) Къ Елеосвященію не могуть быть допущены, ранве св. крещенія, оглашаємые св. Церковію. Таннство сіе существуєть для дъйствительныхъ членовъ св. Церкви, уже находящихся въ ея составъ, а оглашаемые, хотя и върують во имя Христово, хотя испренно желають и готовятся къ принятію Православной въры, но еще не вступили въ лоно св. Церкви, не состоять въ числъ чадъ ея, и потому не имъютъ правъ на благодатныя ея учрежденія. Азг есмь дверь, говорить Господь Інсусъ Христосъ: Мною аще кто внидета, спасется: и внидета и изыдеть, и пажить обрящеть. Азь пріидохь, да животь имуть и лишие имуть (Іоан. Х. 9—10). Оглашаемые же стоять еще у сей Двери, не вступили чрезъ Нее во дворо обчій, въ Христову Церковь, и потому еще не стяжали права пользоваться пажитями или благами ея, напр., таинствомъ св. Елея, подающимъ здравіе и жизнь болящимъ со оставленіемъ гръховъ. По правиламъ Западной Церкви, Послюднее Помазаніе, также, совершенно воспрещается преподавать всёмъ еще не крещеннымъ (nondum baptisatis) 1).
- 3) Къ таинству св. Елея не могутъ быть допущены, безъ присоединенія къ св. Церкви по установленнымъ чиноположеніямъ, и върующіе и крещенные, такъ или иначе, во имя Христово, но принадлежащіе въ инославнымо Церквамъ, исповъданіямъ, ересямъ, расколамъ, сектамъ. Таинство сіе установлено и св. Церковію совершается для исцівленія и спасенія только собственных чадъ ея, а всё сім верующіе находятся вив св. Церкви и потому не имвють права на его принятіе. Блюдитеся, говорить св. ап. Павель, от злых дплателей.... от спченія (Филип. III, 2. Апок. XXII, 15), т. е., отъ раздъленія. По толкованію св. Златоуста, здъсь разумъются іудействующіе еретики апостольскаго въка, которые искажали Евангеліе и разрушали дъло Божіе <sup>2</sup>). Еретика человика, ....внушаеть тотьже апостоль, отрицайся (Тит. III, 10). Апостольское внушение такой религиозной осторожности и отчужденія отъ лицъ инославных, очевидно, не допускаеть и мысли о преподаніи имъ кикихъ-либо духовныхъ сокровищъ св. Церкви, напр. Елеосвященія.
- 4) Къ таинству св. Елея не должны быть допущены такіе изъ православныхъ, которые отступили отъ св. Церкви, или по своему произволу, или по вижшнему принужденію, и которые властію Церкви отдълены отъ ея св. тъла. Таинство сіе установлено только для полно-

Rituale Roman. tit. V, cap. I, De Sacramento.
 Бесыды на посм. къ Фимиппис., стр. 194 — 195.

правныхъ членовъ св. Церкви, а отступившіе и отсѣченные теряють всь церковныя права, следовательно, и на принятіе Елеосвященія. Аще Перковь преслушаеть, сказаль Спаситель, буди тебп якоже язичнико и мытарь (Мв. XVIII, 17). Въ «Требникъ» Нетра Могилы сказано: «во отлученіи и клятвъ сущимъ никакоже тайна святая сія да не преподается > 1). Въ «Дух. Регламентъ» такое отлучение называется подобнымъ смерти: «анафемою бо отсъкается человъкъ отъ мысленнаго тыз Христова, т. е., отъ Церкви, и къ тому не христіанинъ пребываеть, отчужденъ наслъдія всъхъ благъ, смертію Спасителевою намъ пріобрътенныхъ » 2). Такіе люди не иначе могуть быть елеопомазаны, какъ по вторичномъ вступленіи ихъ въ число чадъ Божінхъ чрезъ совершеніе наль ними установленныхъ чинопоследованій, по исполненіи эпитеміи и окончательномъ разръщении отъ оной. По правиламъ Западной Церкви,  $I\!I\!\kappa$ моднее Помазаніе, также, совершенно воспрещается преподавать от лученнымъ отъ церковнаго общенія торжественнымъ образомъ (ехсошть nicatio solemnis, id est anathema) 3).

5) Изъ православныхъ, не могутъ быть допущены къ Елеосвящнію пераскаянные и ожесточенные грфиники 1). По видимости, и имъютъ внъшнее право на принятіе сего таинства, ибо находята в составъ св. Церкви, но у нихъ иътъ внутренней правоспособности таинству. Для принятія его требуется въра, сердечное сокрушей истинное и полное покаяніе во гръхахъ, съ ръшимостію исправиться и житъ по благочестію. Нераскаянный же и ожесточенный остается вепреклоннымъ и упорствуеть въ своемъ гръховномъ состояніи, внутренно и существенно прерваль свой союзъ съ св. Церковію, и потому не можетъ быть допущенъ къ принятію Елеопомазанія. Въ «Требникъ» Могым сказано: «въ непокаяніи и явномъ гръхъ смертномъ умирающимъ никакоже тайна сія святая да не преподастся 5). Такоеже запрещене находится и въ правилахъ Западной Церкви о Послъднемъ Помазаніи 5).

Наконецъ, 6) изъ членовъ св. Церкви, не могутъ быть допущено къ св. Елею кающеся (poenitentes), т. е., проходящие степени церковнаго покаянія (gradus poenitentiae), публичнаго или тайнаго, напр., отлученные отъ таинствъ и молитвъ церковныхъ, даже—только отъ при-

¹) Треби. 1646 г., стр. 447.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) П. С. П. и Р.... по въд. Прав. испов. т. I, стр. 13.

<sup>3)</sup> Rituale Romanum, tit. V, cap. I. De Sacramento...

<sup>4)</sup> Филарета, Догмат. II, 322.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) CTp. 447.

<sup>6)</sup> Rituale Roman. tit. V, cap. I. De Sacramento.

чащенія св. Таинъ. Таинствомъ Елеопомазанія могуть пользоваться только полноправные члены св. Церкви, а кающіеся, пока находятся въ семъ состоянін, бывають лишены части сихъ правъ, напр., на участіе въ таинствахъ и молитвахъ, слъдовательно, и въ Елеосвящении. Сіе положеніе, строго соблюдавшееся въ практикъ древней Церкви, письменно, впервые, было выражено, прямо въ отношении къ Елеосвящению, Иннокентиемъ 1-мъ, римскимъ первосвященникомъ, въ посланіи къ еп. Деценцію: «на кающихся нельзя изливать хрисму (chrisma-освящ. елей), ибо она есть родъ таинства. Какимъ образомъ думають, что можеть быть сообщаемъ одинъ родъ (таинствъ) тъмъ, которымъ отказываютъ въ остальныхъ таинствахъ? • 1) У насъ такое запрещение положено въ «Требникъ» Могилы: «во отлученій (отъ тайнствъ) сущимъ никакоже тайна сія святая да не преподастся > 2). Въ «Дух. Регламентъ» по сему предмету изъяснено: «есть въ Церкви Святой и меньшее наказаніе, нарицаемое отлученіе или запрещеніе. Сіе же есть, когда не предаеть явно грѣшника Церковь анаоемѣ и не изгоняеть его оть стада Христова, но только смиряеть его отлученіемъ оть сообщенія съ правов'єрными въ общихъ молитвахъ, не велить входить въ храмы Божій и на н'вкое время запрещаеть ему причастіе св. Таинъ 3). Въ Западной Церкви, также, совершенно воспрещается преподавать Послюднее Помазание отлученнымъ отъ общенія церковнаго, какъ малаго (excommunicatio minor), такъ и великаго (major) 1).

При исчисленіи всёхъ сихъ исключеній, естественно рождается вопрось: неужели лица показанныхъ категорій могутъ домогаться совершенія надъ ними Елеосвященія, вопреки своимъ отношеніямъ къ св. Церкви, уб'єжденіямъ и расположеніямъ? Неужли найдутся и пресвитеры церковные, которые р'єшатся, вопреки церковнымъ правиламъ и своему долгу, сообщить благодатный даръ кому-либо изъ такихъ лицъ? При такомъ положеніи вещей, возможно-ли же самое совершеніе таинства? Не напрасно-ли, въ такомъ случав, приведены зд'єсь всё эти исключенія?

На это отвътимъ, что литургика Елеосвященія есть ученіе, имъющее практическій характеръ и назначеніе, а потому, изъясняя, кому над-

¹) Xp. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 108.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Требн., стр. 447.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) П. С. П. и Р.... по вед. Прав. испов. 1, 13.

<sup>4)</sup> Въ Западной Церкви существують три степени отлученія: minor, major et solemnis. Въ правилахъ о Послёднемъ Помазанів, отлученьмъ, всёхъ трехъ степеней воспрещается преподавать это помазаніе, и потому они обозначены тамъ однимъ словомъ, безъ раздёленія на степени: excommunicati (rituale roman. t. V, cap. I. De Sawamento). Примёняясь къ порядку нашего изложенія, мы раздёльно указали степени отлученныхъ: minor et major — здёсь, а solemnis — анавему выше въ § 4.

лежить преподавать сіе таинство, она обязана, вообще, безотносительно въ чему-либо, для полноты и ясности дъла, показать съ точностію и тъхъ лицъ, которыя не могуть быть удостоены его святыни. Самъ Спаситель, чрезъ св. апостоловъ, предостерегаетъ преемниковъ ихъ отъ раздаянія благодатныхъ даровъ тёмъ, кому не должно. Не дадиме. заповъпаль Онь, святая псомз: ни пометайте бисерг вашихг предъ свиніями: да не поперуть ихь ногами своими и вращиеся расторгнуть вы (Мв. VII, 6). Святая (то аттом) и бисеры (от нартарітаі), по изъясненію св. Златоуста и другихъ 1), суть все святое и драгоцънное, принадлежащее Христовой въръ и Церкви, напр., таинства и въ числъ ихъ-Елеосвящение, учение и т. п. А пси, по толкованию тогоже св. Отца, суть невърующіе, еретики и т. п., свиніи же, говорить блаж. Өеофилакть Болгарскій <sup>2</sup>), суть върніи, но имущіе житіе скверное и смрадное. Таковые люди, говорить св. Златоусть, узнавь святыню, ругаются надъ нею, смёются надъ ея совершителями, и сами не получають оть нея никакой пользы, развъ большой вредь, и преподающимъ причиняютъ безчисленныя безпокойства 3). Итакъ, вотъ и самъ Спаситель, давши св. Церкви въ таинствахъ благодатные дары, воспрещаеть пресвитерамъ раздавать ихъ тъмъ, которые не принадлежать къ Его Церкви, т. е., невърнымъ, еретикамъ и т. п., а, также, и върнымъ, но не имъющимъ для сего правъ, напр., нравственной удобопріемлемости.

Литургика же Елеосвященія, въ частности, имъетъ въ исторіи в практикъ жизни поводы и побужденія, чтобы предостеречь пресвитеровь отъ опасности совершить собственно Елеосвященіе, надъ къмъ не должно.

Въ древности, были примъры, что и язычники, въ болъзняхъ, обращались къ православнымъ съ прошеніемъ о св. Елев и помазаніи имъ. Неизвъєтная по имени, царица Персіи, исповъдавшая религію Зароастра, требовала отъ св. Сумеона Столпника св. Елея, имъ благословеннаго, приняла этотъ елей, какъ драгоцънный даръ, и сама выздоровъла отъ его употребленія и нъкоторые изъ приближенныхъ къ ней. Блаж. Осодорить, очевидецъ подвиговъ и чудотвореній сего святаго, повъствуеть, что въ Персіи «простой народъ собгался къ погонщикамъ лошаковъ, къ начальникамъ и воинамъ, приносилъ имъ деньги и испрашивалъ у нихъ

¹) Беседы на Ев. Матоея, XXIII. Михаила, Толкованіе на Матоея, М. 1870 г. стр. 120—121.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Толкованіе на Матеея, М. 1819 г. л. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Беседы на Матеея, XXIII, стр. 478 — 480.

благословеннаго елея, полученнаго отъ св. старца Сумеона <sup>1</sup>). Елей св. Сумеона не быль сакраментальнымъ, ибо сей великій и дивный подвижникъ не имъль пресвитерскаго достоинства. Но этоть историческій фактъ указываеть на возможность, что и невърующіе, находясь подъгнетомъ нестерпимыхъ страданій и свъдавъ объ исцъляющей силъ христіанскаго таинства, могуть домогаться совершенія онаго надъ ними, separatim — отдъльно, безъ присоединенія къ св. Церкви, — домогаться же, не какъ святыни, а, по своему понятію, какъ врачевства, лекарства, и даже, пожалуй, волшебнаго заговора отъ бользии. И не въ бользии, могуть быть употреблены невърными, для узнанія Елеосвященія, притворство, обманъ и другіе лукавые способы, собственно, для того, чтобы подвергнуть профанаціи и кощунству священнодъйствіе таинства, какъ въ древности поступали язычники и іудеи относительно св. крещенія и т. п.

Что же касается до инославных христіанъ, то въ нашемъ отечествъ нъкоторые изъ нихъ не чуждаются религіознаго общенія съ православными, ходять въ православные храмы, принимають даже таинства, напр., брака, и, случалось, обращались къ православнымъ пресвитерамъ съ прошеніемъ объ исповъди и причащеніи св. Таинъ. Возможно, что такіе инославные върующіе, въ силу убъжденія православныхъ близкихъ родныхъ, пожелаютъ принять св. помазаніе, безъ присоединенія къ Православной Церкви, особенно въ такихъ мъстахъ, гдъ нътъ служителей ихъ исповъданія. Нъкоторыя же новыя секты даже прямо разрышають членамъ своимъ принимать священнодъйствія и таинства другихъ исповъданій, безъ присоединенія къ нимъ. Наконецъ, извъстно, что наши потаенные раскольники и сектанты неръдко принимали, въ тяжкихъ бользняхъ, предъ смертію, съ послъднимъ напутствіемъ и Елеосвященіе, чтобы скрыть свое отступничество, считаться православными и быть погребенными по церковному чину.

Возможно, конечно, допустить, что найдется и пресвитеръ такой, который, или по невъдънію, или по недостатку познаній, или по легкомыслію, или по небреженію, или по обману, или по усиленной просьбъ, или по содружеству, или по обольщенію, или по принужденію, не откажется преподать елей таинства, кому не должно.

Такимъ образомъ, литургика Елеосвященія, уясняя, кому не должно преподавать сіе таинство, имъетъ въ виду свои практическія основанія и цъли, чтобы внушить совершителямъ его внимательное отношеніе къ

<sup>1)</sup> Истор. боголюбцевъ, стр. 214 — 215.

сему священнодъйствію, предостеречь ихъ отъ ошибокъ и святыню оградить отъ злоупотребленій.

Особаго разсужденія требуеть здісь вопрось объ отношеніи Елеосвященія въ кающимся (poenitentes). Таинство Елея не можеть быть преподано несущему церковное покаяніе, публичное 1) или тайное, со времени назначенія его — до подученія разръшенія оть него, какъ бы тяжело ни быль болень кающійся и сколько бы разь онь ни подвергался бользнямъ.

Но первый Вселенскій Соборъ сділаль въ 13-мъ правиль слідующее постановление относительно проходящихъ церковное покаяние. «О находящихся при исходъ житія, да соблюдается и нынъ древній законъ и правило, чтобы отходящій не лишаемъ быль послюдняго и нужнюйшаго напитствія.... Аще же, бывъ отчаенъ въ жизни и сподобленъ причащенія, паки къ жизни возвратится, да будеть между участвующими въ молитвъ токмо. Вообще, всякому отходящему, кто бы ни быль, просящему причаститися Евхаристіи, со испытаніемъ епископа, да преполаются св. Дары 1).

Что же такое-последнее напутстве? Напутстве, погречески: Έφόδιον (ΟΤЪ— ἐπὶ μα μ τῆ όδῷ — nyms, dopora), μοματωμμ: Viaticum (οτь via—nyms, дорога), буквально значить: путевое, подорожное, нужнъйшее, потребное въ дорогъ, на пути. На церковномъ и богословскомъ языкъ, какъ видно изъ приведеннаго правила, напутствіемъ именуется преподаніе, послъ исповъди и разръшенія гръховъ, св. Таинъ больному, находящемуся въ безнадежномъ состояніи, при исходъ житія, отходящему въ загробный міръ. Нужнийшимо это причащеніе называется потому, что спасаеть гръшниковъ отъ погибели на пути къ царствію небесному, а послюднимо — въ томъ смыслъ, что подается въ такомъ періодъ бользии, когда, по человъческимъ соображеніямъ, возвращеніе въ жизни, выздоровленіе становится нев'троятнымъ, сомнительнымъ. Въ молитвъ, положенной на литургіи св. Василія Великаго, послъ пресуществленія св. Даровъ, идея напутствія подробно изъясняется въ следующемъ обращенів къ Господу Богу Отцу. «Даждь намъ даже до последняго нашего издыханія достойно пріимати надежду Святынь Твоихъ въ напутіе жизни въчныя, во отвътъ благопріятенъ, еже на страшномъ Судищи Христа Твоего, да и мы, со всеми святыми, отъ века Тебе благоугодившими,

<sup>&#</sup>x27;) Уст. Дух. Консист., ст. 17. <sup>2</sup>) См. Кн. Правилъ.

будемъ причастницы въчныхъ Твоихъ благь, ихъже уготоваль еси любящимъ Тя, Господи!» 1).

Св. Григорій Нисскій, въ 5-мъ правиль, сдылаль относительно кающихся следующее постановленіе. «Аще кто, не исполнивь времени покаянія, опредыленнаго правилами, отходить оть жизни, то человыколюбіе Отцевъ повелываеть, да причастится св. Таинь, и да не безъ напутствія отпущень будеть въ оное послыднее странствіе. Но аще, причастившись св. Таинь, паки возвратится къ жизни, да ожидаеть исполненія назначеннаго времени, находясь на томъ степени, на которомъ быль прежде даннаго ему по нужды пріобщенія» 2). Папа Иннокентій 1-й, выразившій правило древней Церкви о воспрещеніи преподавать елеопомазаніе кающимся, и о послыднемь напутствій ихъ училь вполны согласно съ св. Церковію, т. е., что напутствіе должно преподавать всымь отходящимь въ вычную жизнь 3).

Отсюда возникаетъ вопросъ: можно-ли сообщать Елеосвященіе проходящимъ церковное покаяніе, если они и о семъ будутъ просить пресвитеровъ, предъ принятіемъ «послъдняго напутствія», котораго, по правиламъ, они должны быть удостоены?

Препятствіемъ къ принятію св. Елея служило для кающихся наложенное на нихъ церковное покаяніе. Но, въ случать преподанія «послъдняго напутствія», они отъ церковной эпитеміи условно освобождаются, т. е., запрещеніе снимается съ нихъ подъ такимъ условіемъ, если они перейдуть въ загробный міръ. Слъдовательно, въ этотъ періодъ времени, они выходять изъ разряда кающихся, а потому, по причинъ хотя и условнаго разръшенія отъ запрещенія церковнаго, по причинъ фактическаго допущенія къ таинствамъ и церковнымъ молитвамъ, кающимся можеть и должно быть преподано, въ такихъ обстоятельствахъ, и Елеосвященіе. Положеніе это подтверждается ученіемъ и практикою древней Церкви. Блаж. Сумеонъ Фессалоникійскій говоритъ: «явныхъ и неисправляющихся гръшниковъ.... не должно причащать, развъ—при конци жизни и по совершеніи наду ними Елеосвященія» 1). Изъ сего слъдуеть, что, при послъднемъ напутствіи кающихся, имъ не только позволительно, но и должно преподавать св. помазаніе, въ такомъ порядкъ: сперва

<sup>1)</sup> См. въ «чинъ» литургін св. Василія В.

<sup>3)</sup> См. въ Кн. правилъ.

з) Іоанна, Опыть Курса Церков. Законовъд. І. 311. —

<sup>4)</sup> Писанія.... III, 170.

принять испов'єдь и дать разр'єшеніе отъ гр'єховъ, потомъ совершить Елеосвященіе и въ заключеніе сподобить напутствія св. Тайнами.

Въ 13-мъ правилъ перваго Вселенскаго Собора и въ 5-мъ правилъ св. Григорія Нисскаго предполагается альтернатива: или напутствованный св. Дарами умреть, или выздоровъеть, возвратится къ жизни. Въ томъ и другомъ случав, помазаніе его св. Елеемъ будеть вполнъ согласно съ обътованіями таинства Елеосвященія и съ его чинопослушованіемъ. Если больному Господомъ предназначена смерть, то въ таинствъ помазанія ему преподано будеть совершенное избавленіе гръховь, дополнительно въ исповъди, во наслюдие царствія небеснаго 1). Но, не предполагая воли Божіей о смерти напутствуемаго, можно умолять милосердіе Божіе о возвращеній ему здоровья и жизни. Для чего? Для того, какъ читается въ разныхъ молитвахъ «Последованія», чтобы напутствуемый, возставь, по милости Божіей, оть одра бользии, «прочее время живота своего ходиль во оправдания Господнихъ 2), начавь, разумъется, это хождение съ окончательнаго исполнения наложеннаго на него церковнаго покаянія. Такимъ образомъ, кающіеся, при принятій св. напутствія, могуть быть помазуемы св. Елеемъ въ техъ целяхъ, чтобыполучивъ, если то Господу угодно, исцъленіе, они, сдълавшись здравыми съ усердіемъ понесли до конца свое покаяніе, возвратились въ общество св. Церкви, жили по заповъдямъ Божіимъ и достигли въчнаго спасенія.

И если кающійся, послѣ напутствія съ Елеопомазаніемъ, возвратится, по милосердію Божію, къ жизни, то, по приведеннымъ выше правиламъ Церкви, онъ опять поставляется на прежнюю степень поканія (status quo ante), съ обязательствомъ довести до срока назначенную ему эпитемію, и опять съ лишеніемъ, въ теченіе сего срока, права и на Елеосвященіе.

## 2) О физических условіях, при которых может быть преподаваемо върующим Елеосвященіе.

Св. апостолы, какъ мы видъли, совершали елеопомазаніе, по заповъди Господа, только надъ больными. Согласно съ симъ, св. ап. Іаковъ установилъ совершать чинъ елеопомазанія, также, лишь надъ

<sup>1)</sup> См. въ «Последовании» вторую молитву на освящение едея.

<sup>2)</sup> См. въ «Последовани» молитву елеопомазания, положенную после втораго евангелия.

немощными (фобечейс, infirmi) и больными (фрюстог, aegroti). Такимъ образомъ опредълительно указываются тъ лица, которымъ должно преподавать Елеосвящение: это, именно, немощные и больные. Немощи и болюзни — воть тъ физическия условія, при которыхъ надъ върующими должно быть совершаемо таинство св. Елея. Но это положение, какъ правило слишкомъ общее, въ литургивъ таинства подлежить частнъйшему разъяснению. А потому, мы изслъдуемъ здъсь, въ какихъ, именно, болъзняхъ и въ какомъ періодъ каждой бользни Елеосвящение должно быть сообщаемо върующимъ, съ опровержениемъ неправильнаго мнънія и практики, существующихъ по сему предмету.

### О томъ, въ какихъ болёзняхъ можетъ быть сообщаемо Елеосвященіе.

Болъзни, существующія въ родъ человъческомъ, чрезвычайно многочисленны и разнообразны. Но мы раздълимъ ихъ здъсь на главные и общіе классы и покажемъ отношеніе къ нимъ Елеосвященія.

1) Съ точки эрвнія христіанской религіи и правственности, бользни происходять, вообще, оть двухъ причинь. Однъ, попущениемъ Божінмъ, поражають върующихъ въ силу естественныхъ, стихійныхъ вліяній, по непредвидінным случаямь, вслідствіе неосторожности и т. п. Другія же прямо посылаются промысломъ Божіимъ либо для испытанія въры и утвержденія върующаго въ добръ, либо для наказанія за грпхи, ради исправленія и спасенія гръшника (Іов. XXXIII, 19—26). Елеосвященіе должно быть преподаваемо всёмъ больнымъ сего рода, даже и тъмъ, которые страдають по своимо гръхамо, если гръхи сін не влекуть страдающихь въ разрядь кающихся (poenitentes), — что, само собою, объясняется посредствомъ исповъди, которая обязательно совершается предъ Елеосвященіемъ. Основаніе для елеопомазанія сихъ последнихъ больныхъ находимъ въ примере Спасителя, который исцелиль двухъ разслабленныхъ, страдавшихъ болъзнями вслъдствие своихъ гръховъ, съ дарованіемъ имъ и отпущенія оныхъ. Также, и Елеосвященіе установлено и совершается для двухъ цълей: для исцъленія отъ болъзней и отпущенія гръховъ. Внутренняя же причина къ елеопомазанію болящихъ по своимъ гръхамъ заключается въ высокой нравственправоспособности ихъ къ воспріятію сего таинства. Терпящіе болъзни за свои гръхи, большею частію, глубоко и искренно расканваются въ нихъ, жаждутъ благодатной помощи и отпущенія грёховъ и чистосердечно расположены въ исправленію себя и доброй жизни. Это явиль своею послідующею жизнію разслабленный, котораго Спаситель исцілиль при овчей купели. Інсусь Христось послідиснія нашель его въ Церкви (Іоан. У, 14), «а это, говорить св. Златоусть, есть знавь великаго благочестія, ибо этоть исціленный не ходиль на торжища и гульбища, не предавался объяденію или безпечности, а проводиль время въ храмі» 1). Если же гріхи, за которые вірующаю постигла болізнь, принадлежать въ разряду тіхь, которые влекуть за собою низведеніе больнаго на степень кающихся (poenitentes), то Елеосвященіе не должно быть преподано ему, ваків о семъ сказано будеть въ нижеслідующемъ отділеніи.

- 2) Съ точки зрѣнія христіанской нравственности, болѣзни бывають двухъ родовъ: однѣ посѣщають человѣка помимо и вопреки его желанія и воли, каковы, напр., и тѣ болѣзни, которыя посылаются Богомъ за грѣхи, другія же человѣкъ, по своей злой волѣ, причиняетъ самъ себѣ или своими руками, или чрезъ другихъ. Къ послѣднему разряду относятся: намѣренное членовредительство, принятіе ядовитыхъ веществъ, покушеніе на самоубійство, раны, полученныя отъ другихъ во взаимю злонамѣренномъ единоборствѣ, дракѣ, кулачныхъ бояхъ, на дуэли, въ грабительствахъ, разбояхъ, оскопленіяхъ и т. п. Больные сего рода низводятся, по правиламъ св. Церкви, въ разрядъ кающихся (poenitentes), и потому теряють право на совершеніе Елеосвященія впредь или до раскаянія и разрѣшенія отъ церковной эпитеміи, или до принятія, въ случаѣ смертной опасности, послюдияго напутемыя.
- 3) Съ точки зрѣнія научной, медицинской, болѣзни, по источних своему, бывають или унаслюдованных отъ предковъ, или полученных послѣ рожденія. Елеосвященіе должно быть сообщаемо и въ тѣхъ и въ другихъ болѣзняхъ, безъ различія. Не говоря о болѣзняхъ, происшедшихъ послѣ рожденія, благодатію Божією, чрезъ св. помазаніе, можеть быть исторгнуть корень даже наслѣдственныхъ недуговъ у больнаго, или, по крайней мѣрѣ, онъ можеть получить облегченіе отъ нихъ на время болѣе или менѣе продолжительное. Больной, положимъ, не могъ ходить, но св. помазаніе воздвигнеть его отъ одра, дастъ ему силу движенія, а это, въ весьма значительной степени, улучшить положеніе и его самого и окружающихъ.

<sup>&#</sup>x27;) Весъд. на Іоан., Спб. 1862 г т. I, XXXVIII, стр. 437.

4) По двойственному составу природы человъческой, бользии раздвляются на два рода: на тълесныя и душевныя, и тъ и другія тъсно связаны между собою. Болъзни тъла повергаютъ въ болъзненное состояніе душу, а бользии души, въ свою очередь, отражаются бользненными ощущеніями и страданіями въ тълъ. Елеосвященіе должно быть сообщаемо и въ тъхъ и другихъ бользняхъ, вопреки одностороннему и голословному мнънію, якобы оно служить врачевствомъ только для тъла 1) исключительно. Наука человъческая, извъстная, вообще, подъ именемъ медицины, врачуя тълесныя бользни, тщательно изслъдуеть, лечить, облегчаеть и вылечиваеть неръдко серьёзныя душевныя бользии. Господь нашъ Івсусъ Христосъ, самъ, исцъляль всякія бользни, эту благодать исцеленій дароваль св. апостоламь, а они, безь ограниченія ея объема, передали ее св. Церкви въ таинствъ Елеопомазанія. Притомъ, душевныя бользии не суть, въ собственномъ смыслъ, бользии души, субстанціи нематеріальной, а, какъ доказываеть наука о нихъ (Психіатрія), суть бользни нервныя. Нервы же, въ свою очередь, суть органы телеснаго состава. Следовательно, такъ называемыя, душевныя бользни, въ сущности, суть бользни тълесныя и, во многихъ случаяхъ, безъ всякой психической причины, вызываются чисто тълесными состояніями, напр., бользнями крови, брюшными страданіями, атрофіей 2), даже сильными зубными болями и т. п. Только, особенность сихъ тълесныхъ недуговъ состоить въ томъ, что показателями патологическаго состоянія въ нихъ являются разстройства душевныхъ отправленій. Блаж. Сумеонъ Оессалоникійскій, глубоко понимавшій духъ греческаго языка, подъ словомъ: добечей — болить, которое поставлено въ апостольскомъ чинъ, разумълъ оба разряда болъзней, и тълесныя и душевныя, и свидътельствуеть, что, въ его время, Елеосвящение совершалось при тъхъ и другихъ бользняхъ, въ отдъльности. Какъ скоро кто изъ братій, говорить онь, подвергнется бользии телесной или душевной только (въ подлин.: αβρωστία σωματος, ή και ψυχής μονον), «ТОТЧАСЪ СОЗЫВАЕТЬ ПРЕСВИТЕРОВЪ Церкви» 3) къ себъ для Елеосвященія. Въ молитвахъ «Послъдованія» испрашивается у Господа Бога исцъленіе бользней и тълесныхъ и душевныхъ, и даже — одивхъ только душевныхъ, напр., «исцвли раба Твоего отъ обдержащія его телесныя и душевныя немощи > 1), «даруй.

¹) Ученіе Прав.-Касолич. віры въ бесідахъ... Спб. 1860 г. т. III, стр. 275.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ульрици, Тъло и Душа, Спб. 1869 г. стр. 411 — 412.

<sup>3)</sup> Писанія.... II, 363.

<sup>4)</sup> См. молитву елеопомазанія.

- ему душевное исцвиение ) ). Въ самомъ догматическомъ опредвиени таинства изъясняется, что чрезъ помазаніе св. Елеемъ призывается на больнаго благодать Божія, исціляющая тілесныя и душевныя его немощи. Здёсь, подъ душевными немощами разумёются не грёхи души, а ея страданія, бользии 2), такъже, какъ и подъ немощами тълесными не разумъются гръхи тъла, а бользии его. Въ отношении въ Елеосвященію, пресвитеры должны разбирать не проблемматическое различіе бользней, душевныя-ли онь, или тылесныя 3), а принимать въ разсужденіе, собственно, психическое состояніе недужнаго. Если, въ данную минуту, больной находится въ сознаніи, здраво судить, понимаєть все происходящее съ нимъ, спокоенъ духомъ и желаетъ благодатнымъ врачевствомъ воспользоваться, то и должно оное преподать ему. Подтвержденіемъ сему положенію служить, между прочимъ, еще слъдующее правило «Требника» Петра Могилы: «аще больной, ума изступива, возмогль бы вправду безчестіе нъкое св. тайнъ сей (Елеосвященію) навести, да не преподастся ему, донележе всяко бъда сицевая престането 1). Бъды нътъ, значитъ-можно соборовать, при выше означенныхъ условіяхъ, и болящихъ душевными недугами. Безъ сихъ же условій, нельзя совершать Елеосвящение и для недуговъ прямо тълесныхъ, какъ о семъ будеть раскрыто ниже на своемъ мъстъ.

5) Отъ душевныхъ болъзней должно, въ отношени къ Елеосвященію, строго отличать похожія на нихъ, такъ называемыя, иравственныя (моральныя) состоянія души, каковы: сильная скорбь, безутьшная печаль, гнъвное настроеніе, продолжительная задумчивость, тоска, духъ унынія и т. п. Въ этихъ состояніяхъ, вопреки мнъніямъ, встръчающимся въ письменности, таинство Елеосвященія не должно быть преподаваемо: ибо это не суть бользни, которыя имъють свою причину въ органическомъ разстройствъ, а суть—состоянія души, происходящія, большею частію, отъ внъшнихъ причинъ, напр., вслъдствіе потери родныхъ, жительства вдали отъ родины, одиночества, разстройства житейскаго благосостоянія, преслъдованія отъ враговъ и т. п. Для уврачеванія сихъ состояній должны быть приняты, по свойству ихъ, и мъры только иравственныя, какъ-то: утъшенія, увъщанія, назиданія, бестды, чтеніе. молитва, труды, занятіе добрыми дълами, постыщеніе св. мъсть

<sup>1)</sup> См. молитву послѣ 5-го евангелія.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Антонія, Догмат. Спб. 1862 г., стр. 238—239.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Наука о болъзняхъ не опредъина еще границы между тълесными и душевными болъзнями.

<sup>•)</sup> Требн., стр. 447.

и т. п. Св. ап. Іаковъ, въ «Посланіи», различаетъ душевныя состоянія отъ болъзней, и для бользней устанавливаетъ литургическій чинъ елеопомазанія, запов'єдуя къ нему обращаться, а для состояній указываеть нравственное врачевство, именно: молитеу, какъ средство самое твиствительныйшее. Злостраждет ли (погреч. хахопадеї, полат. tristatur?) кто вз васт, говорить онь, да молитву дпетт, благодушествуеть ли кто, да поеть, болить ли... да призоветь пресвитеры *церковныя* (Іак. V, 13—14). Греческій глаголь: хахопадію—злостражду, и латинскій: tristor — печалюсь, означають какь внёшнія тяготы оть разныхъ неблагопріятныхъ обстоятельствъ, такъ и внутреннія состоянія души, скорбныя и страдательныя. А что подъ злостраданіями у св. апостола разумъются здъсь и скорбныя душевныя состоянія, это видно изъ антитеза следующаго за симъ текста: благодушествуето ли (погреч. воворья, полат. aequo animo est, по русскому переводу: весель ли?) кто, да поеть. Въ молитвахъ «Последованія» нёть прошеній объ уврачеваніи разныхъ душевныхъ злостраданій и пресвитеры молятся только объ исцъленіи недужнаго отъ бользней телесныхъ и душевныхъ. Также, и въ догматическихъ ученіяхъ душевныя состоянія никогда не признавались объектомъ для Елеосвященія.

6) Тълесныя бользии бывають внутрения, во внутрения органахъ тела: въ крови, въ сердце, въ мозгу и т. п., и наружныя, къ которымъ относятся сыпи: корь, оспа, рожа и др., также — раны, вывихи, переломы. Во всъхъ болъзняхъ того и другаго рода, таинство св. Елея должно быть преподаваемо страждущимъ. Господь Інсусъ Христосъ исцваяль больныхъ и оть внутреннихъ недуговъ, напр., отъ горячки (пиретос, Мв. VIII, 14-15), и отъ наружныхъ болеваней, напр., проказы (Мо. VIII, 2 — 3), и отъ ранъ (наотітог, Лук. VII, 21). Объ употребленіи елеопомазанія, въ частности, при наружныхъ бользняхъ имъются многія древнія свидътельства. Самарянинь, въ притчъ Спасителя, воздиль масло и вино на раны (трабрата) избитаго разбойниками (Лук. Х, 34). Въ молитев св. Златоуста, положенной въ нынвшнемъ «чинв» послъ 5-го евангелія, испрашивается у Господа Бога врачеваніе язвъ. Въ молитет помазанія, положенной въ «Требникт» св. Григорія Великаго, содержится, между прочимъ, прошеніе о томъ, чтобы Господь, «уврачеваль всякія раны (sana vulnera) недужнаго > 1). Въ Западной Церкви, по «Обряднику» Пруденція VIII в., помазаніе совершалось, между прочимъ,

<sup>1)</sup> Иннокентія, Обличит. Богосл. IV, 315.

«на томъ мѣстѣ, гдѣ наиболѣе находилась болѣзнь»<sup>1</sup>). Въ канонѣ елея, твореніи ІХ в., говорится о помазаніи св. Елеемъ тѣлесныхъ струповъ<sup>2</sup>). Блаж. Сумеонъ Оессалоникійскій, исчисляя плоды таинства, говорить, «что св. Елей исцѣляетъ раны»<sup>3</sup>). Такимъ образомъ, вѣрующіе должны прибѣгать къ благодатному врачевству не только при внутреннихъ, но и при наружныхъ страданіяхъ и болѣзняхъ.

- 7) По продолжительности времени, бользни дълятся на острыя (скоротечныя) и хроническія (затяжныя). Первыя, къ которымъ относятся: тифы, крупозная пневмонія, рожа, скарлатина, дифтерить и т. п., продолжаются, вообще, отъ 4 до 6 недъль и сопровождаются цълымъ рядомъ субъективныхъ болъзненныхъ явленій, съ повышеніемъ температуры. Бользни жронического характера, къ которымъ относятся бугорчатка, проказа и т. п., или развиваются изъ острыхъ, или образуются сами собою, тянутся нъсколько мъсяцевъ и годовъ, протекають, обыкновенно, безъ ръзкихъ болей и безъ высокихъ повышеній температуры, но иногда обостряются, или сопровождаются тяжелымъ разстройствомъ пищевыхъ и дыхательныхъ органовъ, и ведуть организмъ въ истощенію, въ ослабленію всёхъ его функцій 4). Состояніе страждущихъ тёми или другими формами сихъ болъзней, вполнъ, равносильно смыслу апостольскаго слова: авбечей — болить. Посему, въ острыхъ и хроническихъ бользняхь должно, безъ промедленія, прибъгать въ таниству Елеосвященія, чтобы медлительностію не упустить времени благопріятнаго для его совершенія. Въ 5-й молитвъ Елеопомазанія, положенной въ нынъшнемъ «Послъдованіи», пресвитеры исповъдують, что Господь Богь подаеть исцеленія всемь, въ немощи и долгонедужій пребывающимь.
- 8) По степени силы, бользни бывають легкія и тамскія. Вь бользняхь посльдняго рода, Елеосвященіе должно быть преподаваемо страждущимь безь всяваго замедленія. Легкія же бользни, напр., простудныя, гастрическія, головныя и т. п., не отрывають человька оть занятій, не отягчають его болями, недолго тянутся, напр., день, два, три, врачуются естественными простыми средствами, даже—проходять безь нихь, сами собою, но въ жизни каждаго человька бывають много разь въ различныхь оргапахь и формахь. Въ этихь бользняхь, вопреки мньню, встрьчающемуся въ письменности 5), ньть основанія

<sup>&#</sup>x27;) Pellic. II, VI, II, § 11, 310.

<sup>2) ·</sup> Последованіе · , песнь IV, тр. 1.

<sup>3)</sup> Писанія.... II, 378.

<sup>1)</sup> Подвысоцкаго, Основы Общ. Патологін, Спб. 1891 г. т. 1, стр. 7 — 9.

<sup>5)</sup> Hob. CKPHE. IV, 69.

прибъгать къ благодатному врачевству. Достаточно для нихъ леченіе естественными богодарованными способами, каковы: сама цълительная сила природы (vis medicatrix ipsius naturae), искуство врачей, предлагаемые ими совъты и лекарства. Св. ап. Павелъ, въ подобныхъ случаяхъ, далъ слъдующій совъть св. Тимовею, своему ученику и сотруднику: къ тому не пій воды, но мало вина пріемли стомаха ради твоего и частыхъ твоихъ недуговъ — асвечнісь (1 Тим. У, 23).

- 9) По своему исходу, бользии раздыляются еще на излечимыя и неизлечимыя для человыческаго искуства. Но и почитаемыя излечимыми бользии не всегда излечиваются, бывають причинами смерти. Поэтому, Елеосвященіе должно быть подаваемо страждущимь и вы тыхи и другихь бользияхь. Вы частности, относительно бользией неизлечимыхь должно замытить, что благодатная сила Божія можеть исцылять вырующихь и оть бользией сего рода. Кровоточивая жена, двынадцать лыть лечившаяся и, конечно, признанная неизлечимою, исцылилась оть своего хроническаго недуга чрезь одно прикосновеніе сы вырою кы одежды Спасителя (Ме. ІХ, 20—22). Выше быль приведень факты исцыленія, чрезь помазаніе св. Елеемы, дывицы изы бессалоникы, двадцать лыть страдавшей параличемы и почитавшейся неизлечимою. Вы 5-й молить Елеопомазанія, положенной вы «Послыдованіи», пресвитеры умоляють Господа Бога обы уврачеваній, чрезь св. тайнство, между прочимы, «язвы неисцыльныхь» для человыческаго искуства.
- 10) Кромъ исчисленныхъ разрядовъ бользней, существують еще, разнаго рода и вида, другія особенныя бользни, напр., спорадическія, эндимическія, эпидимическія, инфекціонныя, заразныя и т. п. Во всъхъ сихъ бользняхъ, можетъ и должно быть совершаемо Елеосвященіе надъ больными. Такъ, въ царствованіе Грознаго, во многихъ городахъ Россіи, въ теченіе 1570—1572 гг., свиръпствовало моровое повътріе, какая-то бользнь прилипчивая и смертоносная. На людяхъ являлось «знамя смерти» до кончины дня за два, за три, и больше. Забольвавшіе, послъ исповъди и св. причастія, принимали, также, освящение масломо 1). Въ 1848 г., митрополитъ Іона, бывшій экзархъ Грузіи, страдая отъ эпидимеской холеры, былъ елеосвященъ иноками-пресвитерами С.-Петербургской Свято-Троицкой Александро-Невской Лавры, въ которой жилъ тогда на покоъ.

Мы показали здёсь только главные и общіе разряды болёзней для уясненія того, въ какихъ изъ нихъ можно и въ какихъ не должно со-

<sup>&#</sup>x27;) Карамзина, Ист. т. IX, гл. III, стр. 98 — 99, примъч. 328.



вершать таинство св. Помазанія. Съ этой точки зрвнія, входить въразсмотръніе другихъ родовъ и видовъ бользней не представляется болье надобности. Но, вмъсто сего, здъсь, для точнаго уясненія даннаго предмета, настоить необходимость опредвлить тоть періодъ какой бы то ни было бользни, взятой въ отдъльности, въ который совершеніе Елеосвященія для больнаго становится обязательнымъ и неотложнымъ.

О томъ, въ накой періодъ всякой, всобще, болёзни, въ отдёльности взятой, совершеніе Елеосвященія бываеть обязательно и неотложно.

Для опредъленія того патологическаго состоянія, въ которомъ надъ болящимъ надлежить неотложно совершать Елеосвященіе, слъдуеть принимать въ разсужденіе періодическое теченіе бользней.

Болтани, въ течени своемъ, имъютъ, вообще, слъдующие главные періоды. Періодъ общаго недомоганія (incubatio) и періодъ полнаго проявленія болтани. Послт же сего, организмъ больнаго или вступаетъ на путь къ выздоровленію (convalescentia) и выздаравливаетъ, или сперва впадаетъ въ безнадежное состояніе, а потомъ— въ предсмертныя страданія, называемыя агоніей (том, адоп), за которыми слтадуетъ совершенное прекращеніе жизни, смерть. Входить въ болте частныя подробности теченія болтаней нтъ нужды для нашего предмета.

Въ періодъ недомоганія, человъкъ, обыкновенно, чувствуетъ толью приступы бользии. То дълается ему хуже, то—какъ бы лучше. Онъеще не покидаетъ обычныхъ своихъ занятій. Самая бользиь, являл признаки (симптомы) общіе всъмъ недугамъ, еще не имъетъ опредъленнаго характера. Такое состояніе иногда продолжается въ теченіе довольно долгаго времени. Для совершенія Елеосвященія въ этомъ періодъ нътъ основанія. Недомоганіе неравносильно смыслу словъ: фобеме болить, и другихъ, употребленныхъ въ чинъ апостольскаго елеопомазанія: не сказано, когда заболюваетъ или начинаетъ больть, а сказано: болить. Въ недомоганіи же нътъ еще, въ собственномъ и точномъ смыслъ, бользии (мосос, morbus). Въ многочисленныхъ случаяхъ состояніе это побъждается жизненнымъ началомъ природы, проходить само собою, даже—безъ леченія. Въ исторіи исцъленій больныхъ Спасителемъ, апостолами и праведниками, имъвшими дарованся испъленій, не было примъровъ, чтобы они подавали исцъленія въ періодъ начина-

нія бользии, чтобы, какъ говорится, прервать бользиь, не дать ей раз-

Но когда бользнь, вступивъ во второй періодъ, получить опредъденный характеръ и названіе, сдълается тажкою для больнаго, тогда обязательно и неотложно следуеть призвать къ нему пресвитеровъ для Елеосвященія, хотя бы врачи поддерживали надежду на его выздоровленіе. Тяжелое состояніе страждущаго какою бы то ни было болизнію и есть тота, именно, патологическій момента, когда Елеосвящение должно быть совершаемо безъ промедления. Положение сие вытекаеть изъ значенія четырехъ греческихъ словъ, которыя употреблены о недужномъ въ чинъ св. ап. Іакова: ασθενέω, κάμνω, έγείρω и άρρωστος. Первое: аодемем означаеть потерю крвиости, большую слабость силь, истощение здоровья. Второе: ханчи выражаеть тяжкое состояние больнаго. Третье: έγειρω — воздвигаю, предполагаеть большой упадокъ силь душевныхъ и тълесныхъ, лежание въ постели, потребность въ средствахъ къ поднятію больнаго, и четвертое: аффиотос означаеть, вообще, тяжкое состояніе бользии. Св. Іоаннъ Златоусть слова: аввечен (немощны) и арриото: (недужливи, больны), употребленныя св. ап. Павломъ въ 30 ст. XI гл. 1-го посланія въ Кориноянамъ, понималь и изъясняль въ смыслъ тяжкихъ, смертныхъ и продолжительныхъ болъзней 1). Въ канонъ Елея IX в. и, вообще, въ «Послъдованіи», православный, которому подается Елеосвященіе, называется болящим, страждущим, лють болящими, во нуждахо страстей мучимыми, недуги его именуются горькими болюзнями, неисупльными язвами, болюзнями *тлетворными*, въ молитвахъ испрашивается больному возстание отв одра и въ концъ чина онъ изображается еле-могущимъ встать съ ложа своего и при поддержив другихъ, стоя, принять последнюю молитву. Наконецъ, и догматическимъ ученіемъ Церкви внушается и опредъляется совершать Елеосвященіе, именно, въ тяжкихъ бользняхъ и въ тяжкомъ состояній недужныхъ 2). Преосвященный Макарій говорить: «приводимыя апостоломъ слова: асвечён канчочта, и по общему употребленію ихъ на греческомъ языкъ и по употреблению въ святомъ Писании (Ме. X, 8, XXV, 36 - 39; Jyr. IV, 40; VII, 10; IX, 2; Ioah. IV, 46; V, 3; XI, 1 и др.), означають не однихь умирающихь, но, вообще, такихъ, которые имъють на-

<sup>1)</sup> Бесьды на 1-е посл. къ Корине. т. II, бесьд. XXVIII, I, стр. 114, по изд. 1859 г. Сиб.
2) Филарета, Догмат. II, 322. Антонія, Догмат. 240.

дежду на выздоровление» 1). Итакъ, повторяемъ опять, Елеосвящение должно быть совершаемо въ такой періодъ какой бы то ни было бользани, когда она дълается *такого* для недужнаго.

Но если върующій, перенесши, безъ принятія Елеопомазанія, тажное состояніе бользни, вступить въ періодъ выздоровленія (convalescentia), то уже ньть основанія прибъгать въ благодатному врачеванію. Слово: convalescentia неравносильно смыслу словъ: аодерові и другихъ, употребленныхъ св. ап. Іаковомъ въ чинт Елеопомазанія. Больной уже выздоравливаеть, а не болито. Въ исторіи исціленій, совершенныхъ Спасителемъ, св. апостолами и праведниками, имтвишим дарованія исціленій, не дано примъровъ, чтобы они исціляли отъ бользаней въ таконь періодъ, когда больные начинали выздоравливать. Въ состояніи выздоравливанія является религіозная потребность и долгъ благодарить Господа Бога за Его милосердіе и молиться объ окончательномъ возстановленій силъ и здоровья.

Выздоравливанію противополагается состояніе приближенія въсмет Въ этомъ состояніи надобно различать, въ отношеніи въ Елеосвящей два періода: время потери надежды на выздоровленіе больнаго в родъ агоній или предсмертныхъ страданій.

Елеосвященіе, безъ всяваго замедленія, должно быть соверши надъ такими больными, о которыхъ, по состоянію бользии, не имът надежды на выздоровленіе, хотя-бы моменть предсмертныхъ страданій ещ не наступиль для нихъ. Это состояніе, т. е., безнадежность на выздровленіе, опасность смерти, обнимается словомъ апостольскаго чина аовече — болито, — что видно изъ того, что и бользненное состояне св. Лазаря, друга Божія, именно: близость его смерти, обозначено Господомъ Інсусомъ Христомъ такъже, какъ и въ чинъ св. Іакова, словомъ асовечес (Іоан. XI, 3 и 6). Св. ап. Павель объ Епафродить писаль: боль (фодения») близг смерти, но Богг помилова его (Фил. II, 27). Да и по простому соображенію, безнадежное состояніе недужнаго есть нячто иное, какъ тоже или даже болъе тяжкое состояние болъзни, въ которомъ Елеосвященіе, какъ доказано выше, почитается обязательнымъ в необходимымъ. И совершение его такъже можеть помиловать безнадехнаго, какъ Господь помиловалъ Епафродита. Блаж. Сумеонъ, обращаясь къ върующему, находящемуся близъ смерти, говорить: «прими помазаніе св. Елеемъ, по заповъди апостола, въруя, что обрътешь отпущене

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Макарія, Догмат. 322.

грѣховъ и избавленіе отъ болѣзни. И если бы, обрѣтши отпущеніе (грѣховъ), ты, чрезъ божественный Елей, получилъ исцѣленіе и плоти и возсталъ, то благодари и проч.» 1).

Особое затруднение для пресвитеровъ можетъ представлять вопросъ о томъ, должно-ли совершать Елеосвящение въ течение предсмертных з страданій больнаго (in agone)? По ученію о бользняхъ (Патологія), агонія (съ греч. адин — борьба), представляющая последнюю борьбу жизни со смертію, честь періодъ постепеннаго умиранія индивидуума. Больной виадаеть въ безпокойство, сердечныя сокращенія становятся очень частыми, пульсъ дёлается малымъ, нитевиднымъ, дыхательныя движенія производятся съ большими усиліями, тёло дрожить, черты лица сильно мёняются, цвётъ становится землистымъ, кожа покрывается холоднымъ, клейкимъ потомъ и т. п. Агонія сопровождается или последними проблесками и вспышками сознанія, или полною потерею и сознанія и чувствительности. Она можеть продолжаться оть нъсколькихъ часовъ до двухъ сутокъ и болье<sup>2</sup>)». Отсюда слъдуетъ, что предсмертныя страданія суть ничто иное, какъ самая высшая и последняя степень тяжести болезни, но что, темъ не мене, больной, и въ семъ состояніи, можеть иметь сознаніе, какъ это замечается у людей, умирающихъ, напр., отъ чахотки, старческой немочи (marasmus senilis) и нъкоторыхъ другихъ недуговъ. Посему, подо условіемо обладанія сознаніємо и разумомо, таннство Елеосвященія можеть быть совершаемо надъ больными и въ періодъ предсмертныхъ страданій. Въ первые въка христіанства, еретики-гностики возливали елей съ водою на умирающихъ, въ минуту самой ихъ кончины. Отсюда изследователи церковныхъ обрядовъ заключають, что въ Православной Церкви тогда Елеопомазаніе, по чину св. Іакова, также, совершалось надъ больными in agone, или умирающими, ибо еретики не сами установили сіе возліяніе, а заимствовали его отъ св. Церкви, —при чемъ сделали въ чине разныя измъненія по своимъ вымысламъ 3). «Православная Церковь, говорится въ сочиненіи «объ обязанностяхъ священника при постель больныхъ и умирающихъ», позволяетъ совершать таинство Елеосвященія и надъ больными, находящимися въ предсмертномо бореніи»). Пріемля таинство въ семъ состояни, православно-върующий не лишается спасительныхъ

¹) Писанія.... II, 522.

<sup>2)</sup> Подвысоцкаго, Основы Общ. Патологів, стр. 13 — 14.

<sup>&</sup>quot;) Хр. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 104 — 105.

<sup>4)</sup> Священникъ при постеле больныхъ и умирающихъ, М. 1862 г. стр. 189 — 190.

плодовъ его. Если Господу угодно будеть, то благодать св. таинства и изъ предсмертныхъ мученій воздвигнеть и оживотворить болящаго, какъ это мы видѣли изъ нѣкоторыхъ примѣровъ, приведенныхъ выше,—что, безъ всякаго сомнѣнія, и нынѣ бываеть и всегда будетъ. Но положимъ, что, находясь въ агоніи, больной, по опредѣленію Божію, не получить выздоровленія. Въ такомъ случаѣ, благодатное таинство будетъ для него спасительнымъ въ другомъ отношеніи. Помазаніе св. Елеемъ съ молитвами укрѣпляетъ въ болящихъ надежду на Господа, преданность Его св. волѣ, сообщаетъ имъ силу мужественно выносить страданія, менѣе чувствовать тяжесть ихъ, успованваетъ ихъ душу¹). А, наконецъ, съ таинствомъ Елеосвященія соединены два обѣтованія Божіи: прощеніе грѣховъ и исцѣленіе болѣзней. «Хотя тѣло не всегда получаетъ исцѣленіе, говорится въ «Православномъ Исповѣданіи», но прощеніе грѣховъ всегда даруется душѣ кающагося»²).

Но Елеосвященіе не должно быть подаваемо страдающему *агонісіі*, если она сопровождается, какъ выше установлено наукою, полною потерею и сознанія и чувствительности,— что будеть съ подробностію изъяснено ниже въ отдёлё о психическомъ (душевномъ) состояніи лиць, пріемлющихъ Елеосвященіе.

#### О неправильномъ мейніи относительно патологическаго момента для совершевій Елеосиященія.

Въ обыходномъ митній православныхъ, а главное — въ письмености, нертово встртается мысль, какъ общее положеніе, якобы Елеосвященіе должно сообщать только опасно больнымъ, т. е., такинъ которымъ грозитъ опасность смерти 3). Изъ сего, само собою, следуетъ, что до наступленія опасности, когда еще имъется надежда на выздоровленіе, прибъгать къ сему таинству якобы не должно. Мысль эта отражается и въ жизни върующихъ. Приходится часто слышать, видъть, а въ біографіяхъ и некрологахъ читать о совершеніи елеопомазаній въ такія минуты, когда лица, въ нихъ описываемыя, после тяжкихъ и даже продолжительныхъ страданій, находились уже въ безна-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Священникъ при постелъ больныхъ..., стр. 188 — 189.

<sup>2)</sup> Bonp. 119.

в) Мивніе это въ печатныхъ изданіяхъ, обыкновенно, выражается такъ: «Елеосвященіе должно совершать только надъ больными, и притомъ опасно». Въ «Практич. Руководствв» г. Нечаева (стр. 198) это: притомъ опасно, вполив основательно не принято.

дежномъ состояніи, даже — при последнемъ издыханіи. На чемъ основывается это мненіе и эта практика, неизв'єстно, ибо и провозглашается и практикуется сія доктрина безъ всякаго изследованія дела, голословно, такъ сказать, по наслышке и по традиціи.

Но это мивніе 1) несправедливо. Въ чинъ св. ап. Іакова сказано: болита ли (ἀσθενῖι) кто ва васа... да призовета..., а слова: опасно— нътъ, и положеніе больнаго показано, вообще, тяжелымъ і), но не исжимочительно опаснымъ и безнадежнымъ. Древніе христіане, по свидътельству изслъдователей церковныхъ древностей, совершеніе Елеосвященія никогда не откладывали до послъдняго періода жизни, когда не оставалось уже никакой надежды на выздоровленіе больнаго ²). Слъдовательно, въ древности таинство сіе совершалось, вообще, ранъе смертной опасности.

- 2) Означенное митніе односторонне. Выше изъяснено было, на основаніи доказательствъ экзегетическихъ, литургическихъ и догматическихъ, что Елеосвященіе должно быть совершаемо, вообще, надъ тяжко больными, хотя бы для нихъ существовала и надежда на выздоровленіе, слъдовательно, не представлялось еще опасности смерти. Разбираемое же митніе съуживаеть объемъ таинства, требуя совершенія его только въ случать опасности смерти.
- 3) Митніе сіе вредно по своимъ послідствіямъ. Въ самомъ ділі, если моментомъ для Елеосвященія назначить только опасность смерти, то, вопервыхъ, всі тяжко больные должны быть лишаемы сего благодатнаго врачевства, хотя бы желали и просили о томъ, а вовторыхъ, многіе и изъ опасно больныхъ, по сей доктринъ, также не будутъ удостоиваться Елеопомазанія, вслідствіе, напр., внезапной потери сознанія и разумінія. Самое таинство утратить въ сознаніи вірующихъ свой православный смысль—исцілять болізни, оживотворять умирающихъ, и сділается знаменіемъ смерти, источникомъ тоски и душевныхъ страданій для больнаго и окружающихъ.

А наконецъ, 4) митніе, якобы Елеосвященіе должно быть совершаемо надъ больными не ранте, какъ по наступленіи опасности смерти, есть митніе собственно неправославное. Оно принадлежить Римско-Католической Церкви, которою на Тридентскомъ соборт установлено для католиковъ совершать «последнее помазаніе» не иначе, какъ исключительно надъ опасно больными. Въ «Rituale Romanum» поэтому сказано: «таинство

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Евсевія, О танистваха, стр. 515.

<sup>\*)</sup> Pellic. II, VI, II, § 1, 304.

послъдняго помазанія... должно быть сообщаемо опасно болящимъ (periculose aegrotantibus)»...¹) Съ Запада мнъніе это перешло въ Россію и особенно распространилось чрезъ «Требникъ» Петра Могилы. Въ Восточной же Церкви никогда такого ученія не было. Въ нынъшнемъ, напр., «Послъдованіи» св. Елея, греческомъ и русскомъ, нътъ ни одного указанія, ни даже — намека, чтобы объектомъ Елеопомазанія исключимельно былъ безнадежно или опасно больной. Блаж. Сумеонъ Фессалоникійскій, еще въ ХУ в., основательно обличилъ неправославіе мысли и практики, существовавшей въ Западной Церкви и ранъе Тридентскаго собора, относительно совершенія Елеопомазанія только надъ больными, подвергшимися смертной опасности ²).

Изъ сего слъдуетъ, что совершение Елеосвящения не должно отлагать до наступления смертной опасности, а должно, по разуму Православной Церкви, прибъгать къ сему благодатному врачевству, вообще, въ періодъ тяжкаго состояния бользни, когда нътъ опасности смерти, когда существуетъ еще надежда на выздоровление. Даже богословіе Западной Церкви, поддерживая мысль, что не должно просить о «послъднемъ помазаніи», когда еще нътъ опасности смерти, прибавляетъ, что. тъмъ болье, не должно ожидать для совершения сего таинства того времени, когда не будеть уже никакой надежды на выздоровление 3).

О лицамъ, которымъ Елеосвящение не должно быть сообщаемо по причинъ отсутствия въ нимъ физическимъ условий, для сего такиства требуемыхъ.

Такъ какъ таинство Елеосвященія установлено и совершается только для благодатнаго исцъленія больныхъ отъ тяжкихъ недуговъ, тълесныхъ и душевныхъ, то, само собою, вытекаетъ отсюда, что оно съодной стороны: 1) не можетъ быть сообщаемо всъмъ здоровымъ '), а съ другой 2) не должно быть совершаемо надъ умершими.

<sup>1)</sup> Rit. Rom. t. V, c. 1. De sacram.

<sup>•)</sup> Писанія.... II, 41 — 42, 365 — 366.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Gaume, Catechisme de Persévérance,.... t. IV, p. 266.

<sup>4)</sup> Филарета, Догмат. II, 322.

# 1) О томъ, что Елеосвященіе не должно быть преподаваемо, вообще, встмъ здоровымъ.

Въ древности бывали примъры, что здоровые, присутствуя при Елеосвященій больныхъ, просили пресвитеровъ и ихъ допустить къ св. помазанію, или для полученія благословенія Божія и освященія, или для утоленія какого-либо легкаго недуга, или для облегченія какихъ-либо душевныхъ страданій и скорбей. Снисходя на просьбы, священники помазывали и здоровыхъ, читая надъ ними тъже молитвы, что и надъ больными 1). Думають, что этоть обычай получиль свое начало въ Восточной Церкви около V-VI вв., такъ какъ употребление его имъется въ практикъ коптовъ, отделившихся отъ св. Церкви послъ 451 г., и яковитовъ, отступившихъ въ VI столътіи 2). Мысль эта вполнъ заслуживаеть въроятія: ибо означенныя общества заимствовали свои богослужебные порядки отъ св. Церкви, Церковь же никогда ничего не вносила въ свои учрежденія отъ обществъ, оть нея отдълившихся. Въ VIII в., на Востокъ существовалъ, по мъстамъ, другой обычай, чтобы, прежде больнаго, пресвитеры помазывали самихъ себя елеемъ. Св. Іоаннъ Дамаскинъ говоритъ: «сперва онъ (помазующій) дъластъ себя причастникомъ помазанія, а потомъ помазуеть и болящаго » 3). Въ ІХ в.. помазаніе св. Елеемъ всьхъ присутствующихъ при совершеніи таинства надъ болящимъ, въ Короской, напр., Церкви, было явленіемъ довольно обычнымъ. Въ канонъ св. Аргенія Короскаго содержится моденіе не за одного болящаго, но и за всъхъ присутствующихъ, съ испрошениемъ имъ обътованныхъ благъ таинства чрезъ помазание св. Елеемъ 4), --- каковое помазаніе совершалось тогда, повидимому, однократно, только на ихъ челахъ 5). Въ первой молитвъ на освящение елея нынъшняго чина, извъстной съ IX в.: Господи, милостію и щедротами... читаемъ: освяти елей сей, якоже быти помазующимся отъ него во исцъленіе... Очевидно, елей освящался не для одного больнаго, а для помазанія и многихъ другихъ. Зам'вчательна, также, третья молитва помазанія: Владыко Вседержителю... находящаяся въ нынвинемъ «Послъ-

<sup>1)</sup> Нов. Скриж. IV, 68 — 69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Хр. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 118. Петрова, Вост. Христіан. Общества, Спб. **1869** г. стр. 43

в) Тв. св. От. 1858 г. кн. IV, приб. стр. 626.

<sup>4)</sup> См. въ «Последовани», тропари 1-й песни и др.

b) Тамъ же, п. VII, тр. 2.

дованіи» и изв'єстная съ ІХ в. Она состоить изъ двухъ частей. Въ первой-пресвитеры молятся, чтобы Господь даровалъ милость предлежащему елею и во имя Господне помазующимся симъ елеемъ. будеть имъ (елей сей) во исцъление души же и тъла, и во очищеніе и изм'вненіе всякія страсти, и всякаго недуга и язи, и всякія скверны плоти и духа». Во второй же части содержится моленіе, собственно, объ исцъленіи и оздоровленіи болящаго, съ произнесеніемъ его имени. Очевидно, что, при составленіи и употребленіи сей молитвы, кромъ недужнаго, къ св. помазанію допускались и другіе, при богослужении таинства присутствовавшие 1). Вмъсть съ литургическими чинами таинства, обычай помазываться пресвитерамъ и помазывать здоровыхъ съ Востока перешелъ въ Русскую Церковь. Въ XIV в., при совершеніи Елеосвященія въ храмахъ по Герусалимскому уставу, кром'в болящаго, св. помазаніе принимали и всі присутствующіе, - причемъ, помазаніе совершалось надъ каждымъ изъ нихъ уже седмикратное и съ произнесеніемъ краткихъ молитвенныхъ формулъ, въ то время существовавшихъ 2). По томуже уставу и по одному изъ чиновъ ХУ в., по окончанія елеопомазанія надъ болящимъ, пресвитеры, прежде всего, помазывали св. елеемъ другь друга, а послъ того - всъхъ требующихъ сего благословенія 3). Мало этого. Въ древности, въ Западной Церкви, чинъ едеопомазанія совершался надъ здоровыми (sani) лицамн старческаго возраста, не имъвшими никакой особенной бользни, во вниманіе только къ ихъ дряхлому состоянію и желанію принять св. таинство 4). Въ XV в., въ Солунской Церкви, по свидътельству блаж. Сумеона, нъкоторые изъ болъе благочестивыхъ людей, заживо, совстиъ въ здоровомъ состояніи, совершали надъ собою полный чинъ Елеопомазанія, въ умилостивленіе Господа и ради окончательнаго отпущенія гръховъ 5). Патріархъ Никонъ однажды совершиль въ Воскресенскомъ монастыръ, по чину таинства, елеопомазание надъ собою, преподавъ его, также, своему причту и всей братіи, которые всь находились въ здравомъ состояніи 6).

Изъ происхожденія обычая помазывать здоровыхъ св. Елеемъ и совершать даже полный чинъ для иныхъ, по ихъ желанію, видна со-

<sup>1)</sup> Tamb me.

<sup>2)</sup> Одинцова, Богослужение въ России, стр. 169.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 286.

<sup>4)</sup> Carolus Kozma de Papi, Liturgica Sacra.... р. 260, 5. См. ниже, стр. 93 — 94.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Писанія.... II, 367.

Михайловскаго, Патр. Никонъ, Спб. 1863 г., стр. 248 — 250.

вершенная случайность начала сего обычая и отсутствіе въ немъ какой бы то ни было религіозной основы. Притомъ, и то и другое дъйствіе не имъли въ Восточной Церкви всеобщаго употребленія, а были случаями мъстными. Въ чинъ, напр., блаж. Сумеона, не положено, чтобы пресвитеры, при Елеосвященіи больнаго, помазывали себя и присутствующихъ, а въ другихъ церквахъ восточныхъ не было примъровъ, чтобы полный чинъ Елея пресвитеры совершали, заживо, надъ здоровымъ человъкомъ, по его хотънію. Изъ приведенныхъ же выше причинъ, каковы: желаніе освященія, легкій недугь, скорбное состояніе, умилостивление Господа, получение прощения гръховъ, ни одну невозможно признать основаніемъ не только для совершенія отдъльно полнаго чина надъ къмъ-либо изъ здоровыхъ, по его желанію, но и къ помазанію, при случав совершенія его надъ болящимъ, лицъ, находящихся въ здравомъ состояніи тъла и души. Вещественныхъ лекарствъ, существующихъ для леченія разныхъ бользней человьческихъ, врачи не дають къ употребленію людямъ здоровымъ, не имѣющимъ никакой бользии. Елеосвящение же есть духовно-благодатное врачевство, установленное Господомъ, собственно, для исцъленія истинно и тяжко больныхъ, а потому и совершать его надъ здоровыми, хотя бы только помазаніемъ ихъ, при случав совершенія онаго надъ больнымъ, не должно, такъ какъ и съ содержаніемъ чина Елеосвященія сіе, по самой сущности дела, вполне несообразно. Господь Інсусъ Христосъ, установившій сіе благодатное врачевство, сказаль: не требують здравіи врача, но болящій (Лук. У. 31), гдъ съ ясностію выражается и сія частная мысль, что духовное врачевство должно быть исключительно сообщаемо болящимъ, а не здравствующимъ. Посему, древній обычай помазывать здоровыхъ св. Елеемъ, освящаемымъ для больныхъ, и практика совершать Елеосвященіе для небольныхъ, по ихъ желаніямъ, воспрещены св. Церковію. Запрещеніе сіе выражено въ 163 прав. Номоканона при «Большомъ Требникъ», которое гласитъ: «маслосвящение не бываетъ за канонъ (дій хачоча), развъ-точію за недужныхъ, по апостольскому уставу з 1). Въ положительной формъ выраженія правило имъеть такой смысль: законнымъ) лишь «Елеосвящение бываеть по канону (правильнымъ, тогда, когда совершается, по апостольскому установленію (Іак. У, 14), надъ больными», а не надъ здоровыми, или умершими. Въ «архіерейской грамматъ заповъдуется священникамъ: «надъ здравыми никакоже

<sup>1)</sup> Павлова, Номоканонъ, стр. 149. Правило отрицаеть здъсь и тѣ Елеосвященія, которыя совершались ранѣе надъ мертвыми. Сн.: слѣд. 164 прав.

дерзати творити Елеосвященіе. Въ настоящее время не совершается ни полный чинъ Елеосвященія для здоровыхъ, по желанію кого-либо изъ нихъ, ни помазаніе здоровыхъ при совершеніи онаго надъ больнымъ.

Въ частности, къ Елеосвященію не должны быть допускаемы, язь здоровыхъ, слъдующія категоріи лицъ.

1) Преступники, приговоренные въ смертной казни (геі саріне damnati). Въ первый разъ, запрещение сие выражено было, въ начал V в., папою Иннокентіемъ І-мъ въ посланія къ еп. Деценцію 1). Въ на шемъ отечествъ, запрещение о семъ содержится въ «Требникъ» Пепа Могилы, въ наставлени о Елеосвящении, гдъ сказано, что тайну ф не должно преподавать осужденнымъ на смерть <sup>2</sup>). Вопросъ о приговренныхъ къ смертной казни, въ нашей Церкви, подробно разсматрива: и разръшенъ на Большомъ Московскомъ Соборъ 1666—1667 гг. Опы Собора постановили: «отнынъ осужденныхъ разбойниковъ и тате! з исповъдують и да причащають ихъ Божественныхъ и Пречистых 🖟 инъ, которые будутъ исповъдатися, и каятися и плакатися довы съ сокрушениемъ сердецъ и душъ ихъ... Да не дишены будуть с въчнаго житія, якоже и благоразумный разбойникъ, иже при распеншійся»<sup>3</sup>). Но чтобы пренодавать приговореннымъ и Елеосвять объ этомъ въ опредъленіи Собора не сказано, следовательно, и дыл это не разръшено. Попеченіе св. Церкви о приговоренныхъ ограние только преподаніемъ имъ последняго напутствія. Соборъ не упомина о запрещеній преподавать Елеопомазаніе приговореннымъ, потому что в Восточной и Русской Церкви прежде никогда этого не было, какъ этого выразиль въ правиль, ранъе Собора, «Требникъ» Могилы. Въ 1721-1722 гг., ссыльный человъкъ Иванъ Оръшниковъ, за «богохульств» злыя слова объ Императорскомъ Величествъ, быль приговорень в смертной казни. Тайная Канцелярія, въ которой онъ находился, спрашивы у св. Сунода: «при смерти, допускать ли приговореннаго къ исповът и св. Причастію»? Св. Сунодъ постановиль: «ежели онъ кается, велевъдать по обыкновенію и, буде чистое принесеть покаяніе, то в при частія св. Таинъ сподобить», — что и было исполнено священников къ приговоренному присланнымъ 1). Объ Елеосвящения же не было в

<sup>1)</sup> Pellic. II, VI, II, 307.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Требн. 1646 г. стр. 447 — 448.

<sup>3)</sup> Дъянія соборовь, M. 1881 г. Кн. 1667 г. л. 74 об. стр. 38.

<sup>4)</sup> Описаніе Докум. Св. Сун. т. II, ч. I, стр. 154—156.

помину ни въ вопросъ, ни въ ръшеніи, ни въ исполненіи. Въ настоящее время наша Церковь содержитъ такоеже ученіе и руководствуется имъ въ своей практикъ, т. е., сообщаетъ приговореннымъ только послъднее напутствіе, но не преподаетъ имъ таинства Елеосвященія 1).

Запрещеніе Православной Церкви совершать Елеосвященіе надъ приговоренными къ смертной казни есть простое и прямое слъдствіе апостольскаго установленія о совершеніи таинства Елеосвященія только надъ больными. Но и приговоренные къ смерти могуть быть тяжко больными? Однако же, и въ семъ случать преподавать имъ Елеосвященіе не должно. Ибо безсмысліемъ было бы молиться объ избавленіи отъ смерти, исцтленіи, продолженіи жизни, и сообщать для сего благодать Божію такому недужному, который, по выздоровленіи, неминуемо должень подвергнуться лишенію жизни. Къ средствамъ же напутствія умирающихъ въ втиную жизнь таинство Елеосвященія, по ученію и уставамъ Православной Церкви, не относится.

По правиламъ Западной Церкви, также, не преподается «Послъднее Помазаніе» преступникамъ, имъющимъ немедленно подвергнуться смертной казни <sup>2</sup>), съ одной стороны потому, какъ объясняютъ богословы, что они не больны, и съ другой — потому, что они не имъютъ болъе никакой надежды на продолженіе жизни <sup>3</sup>).

Но, въ случат помилованія, отміны смертной казни, дарованія жизни, бывшій приговоренный обращается въ разрядь кающихся (poenitentes) и подлежить, въ отношеніи къ Елеосвященію, тімь положеніямь, которыя разъяснены выше о несущихъ церковное покаяніе 1.

2) Елеопомазаніе не должно быть преподаваемо здоровымь на случай предстоящихь, въ будущемь, опасностей, бользней, смерти, напр., при отправленіи въ плаваніе по водамь, въ опасное путешествіе по сушь, на войну, во время повальныхъ бользней: чумы, холеры и т. п. Такіе примъры въ историческое время бывали въ разныхъ христіанскихъ обществахъ на Востокъ и Западъ. Здоровые принимали Елеосвященіе въ такихъ обстоятельствахъ съ тою мыслію, чтобы или предотвратить опасности, или, въ случаъ бользней и смерти, имъть уже въ себъ благодать исцъленія и отпущенія гръховъ. Такъ, святьйшій па-

<sup>4)</sup> Архісп. Платона, Напоминаніе священнику при таинств'я покаянія, М. 1861 г., стр. 298—309, ст.: «осужденные на смерть». Домашняя Бесёда, 1865 г., стр. 335—349 «описаніе христіанскаго православнаго приготовленія преступника къ смертной казни до момента совершенія оной».

<sup>2)</sup> Rituale Romanum, tit. V, cap. I, De Sacramento.

<sup>3)</sup> Gaume, Catechisme de Persévérance, Paris, 1854, t. IV, p. 266.

<sup>4)</sup> CTp. 60 - 61 u 64 - 66.

тріархъ Никонъ, отправляясь изъ Воскресенскаго монастыря на судъ Соборовъ 1666 — 1667 гг., наканунъ отслужилъ съ братіею вечерию и повечеріе, на другой день-утреню, посл'є утрени испов'єдался у духовника, а послъ сего — съ архимандритомъ и священниками, по чину таинства, освятиль елей и имъ помазаль себя, весь свой причтъ и братію. Послъ сего, патріархъ отслужиль литургію и причастился св. Таинъ. Онъ совершилъ все это, какъ самъ говорилъ впоследствін, для того, чтобы предстать предъ Соборъ съ чистою совъстію и готовностію положить душу свою за истину 1), слъдовательно, въ виду предстоящихъ ему опасностей. Въ XIV — XV вв., въ нашемъ отечествъ свиръпствовала страшная моровая язва, извъстная подъ именемъ черной смерти. В врующіе, не подвергшись еще д виствію бользни, въ здравомь состояніи, готовились къ смерти постомъ, молитвами, постриженіемъ въ монашество, принятием Елеосвященія, испов'єдію и причащеніем св. Таинъ 2). Выше приведено было свидътельство, что, въ Солунской Церкви. здоровые, заживо, совершали надъ собою Елеосвященіе, «въ умилостивленіе Господа за себя и ради окончательнаго отпущенія гръховъ». Такія чиносовершенія Елеосвященія для здоровыхъ людей на случай опасностей, ранбе не имбишія въ основ своей никакой церковной санкцін, воспрещены правилами. Въ нашей Церкви запретительное слово о семъ. въ первый разъ, высказано было въ «Требникъ» Петра Могилы и нынъ внушается пресвитерамъ къ исполнению нашими церковно-практическими руководствами 3). Ибо Елеосвященіе установлено и, какъ видно изъ содержанія «Послідованія», существуєть и совершается не на случа могущихъ быть и не быть опасностей, бользней и смертей, не ди предотвращенія ихъ, а-для исцъленія дъйствительныхъ тяжкихъ бользней, которыя посъщають върующихъ. Въ нашихъ догматическихъ 60гословіяхъ, преподаніе Елеосвященія здоровымъ на случай опасностей почитается и прежде почиталось несогласнымъ съ установленіемъ св. ан. Іакова. Такъ, въ одномъ изъ печатныхъ классическихъ руководствъ, XVIII в., на латинскомъ языкъ, въ ученіи: De Extrema Unctione, читаемъ: sani navigaturi, vel iter periculosum ingressuri utuntur quidem hoc sacramento, sed apostolus Iacobus aegros unguendos statuit, T. e., хотя здоровые, отправляясь въ кораблеплаваніе, или въ опасное путешествіе, пользуются симъ таинствомъ, но ап. Іаковъ постановиль, что

<sup>1)</sup> Михайловскаго, Патр. Никонъ, Спб. 1863 г., стр. 248 — 250.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Филарета, Ист. Р. Церкви, періодъ II, стр. 146 — 147.

Требн. стр. 447 — 448. Нечаева, Практ. Руков. стр. 198.

помазывать должно больныхъ 1). Преосвященный Филаретъ говоритъ: «въ таинствъ Елеосвященія не могутъ участвовать всю здоровые» 2). Rituale Romanum, также, запрещаетъ сообщать мистиріальное помазаніе католикамъ, въ здравомъ состояніи отправляющимся въ корабленлаваніе, или путешествіе, и могущимъ подвергнуться какимъ-либо опасностямъ 3). Въ настоящее время, Елеосвященіе на случаи предстоящихъ опасностей въ нашей Церкви надъ здоровыми не совершается.

Примъчаніе. Въ нашемъ богослуженіи для отправляющихся въ кораблеплаваніе и путешествіе имъются особыя молебныя пънія. Они могуть быть соединены съ литургіею, за которою отправляющіеся, по приготовленіи, могуть принять св. Тайны, на потребу ихъ предпріятій (), какъ это выражено и въ молитвъ о причащеніи.

3) Есть митніе, что, изъ здоровыхъ, Елеосвященіе можеть быть совершаемо надъ дряхлыми старцами, которыхъ самая старость есть бользнь, по остроумному афоризму Цицерона: senectus ipsa morbus est. Въ нашей письменности, мнъніе сіе появилось, въ первый разъ, въ «Требникъ» Петра Могилы, съ такимъ поясненіемъ: «хотя бы престарълые и изнемогающие отъ старости иного недуга и не имъли > 5). Считаемъ нужнымъ замътить, что сіе мивніе не принадлежить Православной Восточной Церкви, а буквально взято и переведено Петромъ Могилою изъ Rituale Romanum 6), что самый «Требникъ» Могилы не канонизовань Церковію къ употребленію въ настоящее время, что мивніе о помазаніи безбол'твненных старцевь не относится къ существу таинства, касаясь только исполнительной его части, и что, потому, мнъніе сіе подлежить обсужденію съ точки зрвнія православнаго Елеосвященія. Старость не есть сама по себь, по своей сущности, бользнь, а возраста (aetas), какъ, напр., отрочество и т. п. Дряхлой старости, какъ и всякому другому возрасту, напр., младенцамъ, свойственно и бываетъ

<sup>1)</sup> I. Karpinsky, Compendium Orthodoxae Theologicae Doctrinae. M. 1790 г., cdit. secund. p. 200. Авторъ преподавалъ это Богословіе, будучи ректоромъ и учителемъ въ Коломенской и многихъ другихъ семинаріяхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Филарета, Догмат. II, стр. 322.

<sup>3)</sup> Rit. Rom. t. V, c. I, De sacram.

<sup>4)</sup> См. въ литургін св. Златоуста первую молитву священника послѣ: Отче нашь...

<sup>5)</sup> Текстъ въ русск. изложеніи см. у Парвова. «Излож. Постановленій»... Спб. 1866 г., стр. 163.

<sup>6)</sup> Хр. чт. 1871 г. окт., стр. 558.

присуще, своего рода, *эдравое* состояніе (sanitas) 1). Монсею было сто двадцать льть, егда скончался, но (по русскому переводу) «зрвніе его не притупилось и кръпость въ немъ не истощилась (Втор. XXXIV. 7)». Лавсанкъ повъствуетъ о подвижникъ Памво, что онъ умеръ семидесяти лътъ, предавъ духъ свой Господу, безъ болъзни и безъ всякаго страданія тълеснаго 2). Объ одной дъвственниць, жившей въ строгомъ подвижничествъ шестъдесять лъть, таже книга сказываеть, что она скончалась, не страдавши ни горячкою, ни головною болью 3). Нашему времени, также, не безвъстны лица обоего пола, жившія свыше ста лъть, которыя, при дрихлости, имъли тълесную кръпость, владъли разумомъ и памятью, исполняли свойственныя имъ работы, и умирали, какъ говорится, на ногахъ, не бывъ больны. Въ ученій о бользияхъ (Патологія), безболюзненная кончина старыхъ людей, о которой въ нашемъ богослужении постоянно возносится молитва въ Богу 1), извъстна подъ именемъ физіологической (сстественной) смерти. «Такая смерть, говорить наука, т. е., умираніе организма безъ бользней, оть одной только старости, есть явленіе крайне р'бдкое. Чаще всего, даже въ глубокой старости, смерть наступаетъ всябдствіе бользии, или всябдствіе насильственнаго вибшательства посторонияго, сильно действующаго, агента въ жизнь индивидуума» 5). Итакъ, старость не есть бользнь, в дряхлые старцы, при весьма значительномъ долгольтіи 6), могуть пользоваться свойственнымъ возрасту ихъ здоровьемъ, не испытывать бользней, какъ это замъчено и въ положеніи «Требника» Могилы, и даже умирать безбользненно, отъ одной старости. Спрашивается: на какомъ же основаніи, почему и для чего, въ старости, проходящей безъ болъзней, можно считать Елеосвящение обязательнымъ или необходимымъ? По уставу Западной Церкви, сообщение «послъдняго помазания» дряхлымъ старцамъ, безъ всякой бользии, по причинъ одной старости, соотвътствуеть чину сего таинства, ибо чинъ сей есть ничто иное, какъ, главнымъ обра-

<sup>1)</sup> Алелекова, «Старость», Спб. 1892 г., стр. 11 — 17, гдѣ приводятся сочиненія о здравомъ состояніи старческаго возраста. Подъ старостію же авторъ разумѣеть группу тѣхъ измѣненій въ организмѣ человѣка, которыя неизбѣжно, вслѣдствіе біологическихъ законовъ наступаютъ въ извѣстномъ возрастѣ (стр. 47).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лавсаикъ, стр. 41.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 362.

<sup>4)</sup> На исполнительной эктен: «христіанскія кончины.... безбользисины» и т. д.

<sup>6)</sup> Подвысоцкаго, Основы Общ. Патологіи, стр. 13.

<sup>6)</sup> Напр. 130 лёть крестьянинь (Новое Время, 9 марта 1892 г. № 5757, стр. 2., столб. 2-й), 114 лёть монахиня въ Іерусалимъ (Приложеніе къ Нов. Временя за 1893 г. къ № 6243, стр. Прилож. 8, столб. 3-й), 190 лёть у Бюффона (Естеств. Ист. о человъкъ, Спб. 1797 г. IV, 198 — 201) и друг.

зомъ, напутствіе къ смерти, оружіе противъ ужасовъ ея и властей воздушныхъ, а смерть, въ дряхлой старости, можеть послъдовать ежеминутно и, какъ объяснено выше, безъ бользней. Въ Rituale Romanum такъ и опредблено, что «последнее помазаніе» должно преподавать такимъ старцамъ, при отсутствіи всякой бользни, qui in diem videntur morituri 1), — что, очевидно, вытекаетъ изъ идеи о приготовленіи къ смерти и не соотвътствуетъ сущности православнаго таинства. Даже литургическое богословіе Западной Церкви «посл'єднее помазаніе» дряхлыхъ старцевъ безъ бользии, какъ мы изъяснимъ это ниже, почитаетъ противнымъ общему правилу о сообщении сего помазанія больнымъ и допускаетъ это помазаніе, какъ исключеніе, по обычаю, имъвшему мъсто въ древности только на Западъ 2). По смыслу же Православной Церкви Елеосвященій, тайнство сіе не должно быть подаваемо дряхлымъ старцамъ безъ болезни, по причине одной старости. Въ самомъ деле, врачи тель отъ старости не лечать, но отъ болезней лечатъ и старость, и православному таинству не усвоено благодати врачеванія отъ безбол'взненной старости и дряхлости. Когда св. ап. Іаковъ говорить: болита ли кто ва виса, да призовета пресвито, очевидно, онъ обращается, за исключениемъ младенцевъ, ко всвиъ возрастамъ, въ томъ числъ — и къ дряхлой старости, но указываеть призника, когда призывать пресвитеровъ, именно — когда болить, разумъя подъ этимъ словомъ какую бы то ни было тяжелую бользнь, или опредъленное тяжко бользненное состояніе, а не безболъзненную старость, хотя бы и дряхлую, т. е., лишившуюся бодрости, крппости тълесной 3). На въ содержаніи древнихъ чиновъ, нынышнемъ «Послъдованіи» ньть ни малышнаго основанія, ни лаже намека на то, чтобы Елеосвящение можно было совершать, безъ болъзни, надъ дряхлою старостію. Чувства молящагося не больнаго старца, при совершении надъ нимъ Елеосвящения, будутъ находиться въ совершенномъ разладв съ богослужениемъ сего таинства. Пресвитеры сердно молятся, совершають благодатное помазаніе для исціленія его ть бользней телесныхь и душевныхь, старець же, по своему возрасту, дравъ, никакою болъзнію не страдаеть, а, между тъмъ, о его дъйствиельномъ состояніи, т. е., старости и дряхлости, въ молитвахъ нъть ни лного слова. Да и въ практикъ Православной Церкви неизвъстны слу-

<sup>1)</sup> Rit. Rom. t. V, c. I, De Sacramento.

<sup>2)</sup> Carolus Kozma de Papi, Liturgica Sacra.... р. 260. См ниже, ст. 93-94.

<sup>3)</sup> Общ. церк.-слав.-россійскій словарь, ч. І, стр. 698, объясненіе слова: дряхлый.

чаи, чтобы Елеосвященіе преподавалось когда-либо старцамъ безбользненнымъ, въ виду одной ихъ дряхлости. Посему, Елеосвященіе, по православному чину, должно совершать надъ върующими, при старости в дряхлости ихъ, по общему правилу, въ тъхъ лишь случаяхъ, когда ихъ постигаетъ опредъленная тяжелая бользнь, или опредъленное тяжко бользненное состояніе. Тогда Елеосвященіе вполнъ сохраняетъ свой благодатный смыслъ и значеніе. Пресвитеры молятся, чтобы Господь исиълилъ старца отъ постигшихъ его недуговъ, тълесныхъ и душевныхъ, в для спасенія его, продлилъ бы время его жизни, при свойственномъ в старости здравомъ состояніи тъла и души.

Изъ общаго правила о несовершени Елеосвященія надъ здоровыми существуєть одно слъдующее исключеніе. Въ Православной Церкви совершалось и нынъ, по мъстамъ, совершается Елеосвященіе надъ встами, надъ цълымъ собраніемъ върующихъ, безъ отдъленія здоровыхъ отъ больныхъ, торжественнымъ образомъ, въ св. храмахъ, въ великіе нарочитые дни, именно—въ четвертокъ или субботу страстной ведъли, и совершается оно, большею частію, самими епископами, при участіи пресвитеровъ 1).

Какимъ путемъ установилось сіе священнодъйствіе? Св. Диму Ростовскій объясняєть, что оно появилось и существуєть «по обям затвержденному церковному, а не по писанному преданію» 2). Это жить, что общее Елеопомазаніе, совершаемое на страстной недъл пиствертокъ или субботу, не письменными правилами предано, а установлено обычаемъ св. Церкви затвержденными, т. е., повторявших постепенно входившимъ, по разнымъ мъстамъ, въ силу и практиком усвоившимъ себъ твердое существованіе.

Когда же появился сей обычай? Жившіе въ XVII в., западные изслъдователи церковныхъ древностей Левъ Алляцій и Петръ Аркулій невърно говорять, будто бы этотъ обычай у грековъ существоваль издревле 3). Ибо въ исторіи древнихъ въковъ Православной Восточной Церкви нътъ никакихъ слъдовъ и указаній на его существованіе. Преосвященный Филаретъ, архіепископъ Черниговскій, напротивъ, совершеніе общаго Елеосвященія называетъ обыкновеніемъ поздней Греціи и говорить, что оно началось, въроятно, со времени черной смерти 1). Дъй-

<sup>1)</sup> Чинъ совершения см. у Никольскаго въ «Пособін къ Уст.» стр. 712 — 713.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сочиненія его. М. 1842 г. I, 112.

з) Никольскаго, «Пособіе».... стр. 712, І.

<sup>1)</sup> Ист. Р. Церкви, III, 177, примвч. 2.

ствительно, въ XIV — XV вв., объ этомъ общемъ Елеосвящении нътъ никакихъ свъдъній. Блаж. Сумеонъ Фессалоникійскій, перечисляя въ своихъ «Писаніяхъ» разные виды помазаній, объ общемъ елеопомазаніи не упоминаетъ, и, очевидно, въ XV в., его не было. Въ нашей отечественной Церкви, общее Елеосвященіе сдълалось извъстнымъ во второй половинъ XVI в., по рукописному уставу Волоколамскаго монастыря 1). Отсюда естественно заключить, что въ Греческой Церкви оно, несомнънно, уже существовало въ первой половинъ того же XVI ст. 2). Въ XVII в. о совершеніи общихъ помазаній въ Іерусалимъ свидътельствуетъ нашъ путешественникъ Арсеній Сухановъ, бывшій ихъ очевидцемъ 3).

Мы видѣли выше, что въ древности долго существовалъ обычай. по которому пресвитеры, совершивъ елеопомазаніе надъ болящимъ, потомъ помазывали св. Елеемъ себя и всѣхъ присутствующихъ въ Церкви. Общее Елеосвященіе имѣетъ сродство съ симъ обычаемъ и отличается отъ него, собственно, двумя признаками: оно не имѣетъ въ виду больнаго, а совершается вообще для всѣхъ вѣрующихъ, и совершеніе это пріурочено только къ двумъ днямъ въ году. Совершается же оно по чину таинства для больныхъ. Думается, обыкновеніе это совершать общее елеопомазаніе не потому-ли появилось, что отмѣненъ обычай помазывать всѣхъ присутствующихъ при совершеніи таинства надъ болящимъ? Отмѣна одного, стариннаго, обычая и возникновеніе другаго, новаго, даютъ основаніе къ такому предположенію, ибо они современны другь другу.

Почему священнодъйствіе пріурочено для совершенія надъ здоровыми къ четвертку и субботъ страстной недъли? Св. Димитрій Ростовскій объясняеть это такъ: «понеже въ великій четвертокъ на вечери Христосъ устави завътъ новый Тъла и Крови Своея, того ради и сея Тайны не неприлично есть причащатися, хотя и здравому человъку, невъдущу дне и часа» своей смерти 4).

Въ настоящее время, общее Елеосвящение совершается въ Іерусалимѣ въ четвертокъ страстной седмицы передъ вечеромъ во всѣхъ монастыряхъ и всѣхъ поклонниковъ соборуютъ масломъ вездѣ сами епископы 5). Въ Константинопольскомъ патріархатѣ, всѣ православные при-

¹) Тамъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Прав. Собесъдникъ, 1887 г. май, стр. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 81.

<sup>4)</sup> Сочиненія, М 1842 г. 1, 112.

<sup>5)</sup> Пареенія, «О путешествіи.... по св. землі», М. 1856 г. стр. 110.

нимають св. помазаніе предъ литургією, за которою причащаются св. Таинь <sup>1</sup>). Въ Халкинскомъ богословскомъ училищѣ, это священнодѣйствіе по уставу совершается всякій разъ предъ причащеніемъ воспитанниковъ св. Таинъ <sup>2</sup>).

Съ Востока обычай сей перешель въ Русскую Церковь. Такъ, въ Волоколамской обители, по уставу игумена Евеимія (1575—1589 гг.), въ великую субботу игуменъ предъ часами совершалъ Елеосвящение для себя и для всей братіи 3). Въ XVII в., общее маслосвященіе существовало у насъ во многихъ мъстахъ: въ Московскомъ Успенскомъ соборь, въ Троицко-Сергіевой даврь, въ монастыряхъ: Кирилло-Бълозерскомъ, Волоколамскомъ, Соловецкомъ, и въ Епархіальныхъ Канедральныхъ соборахъ, напр., въ Новгородскомъ Софійскомъ 4). Въ Московской Сунодальной Библіотек' вимбется «Посл'ядованіе св. Елея, п'яваемое въ великій четвертокъ въ церкви», написанное полууставомъ XVII в. 5) Въ настоящее время, общее елеосвящение совершается у насъ только въ трехъ мъстахъ: въ Московскомъ Успенскомъ соборъ въ великій четвертокъ послъ утрени, въ Троицко-Сергіевой лавръ — въ великую субботу и въ Одессъ 6). Почему, когда и къмъ отмънено совершение общаго Елеосвященія въ прочихъ соборахъ и монастыряхъ, неизвъстно, но, въ 20-хъ годахъ ХУІІІ в., оно еще существовало въ провинціальныхъ канедральныхъ соборахъ.

Какъ должно думать и судить о семъ священнодъйствій? Одни изъ православныхъ богослововъ и литургистовъ, напр., преосв. Веніаминъ въ «Новой Скрижали», не упоминають о немъ, другіе, касаясь сего предмета, не дають о немъ, ни прямо, ни косвенно, никакихъ сужденій, а тъ, которые разсуждають о немъ, не сходятся между собою во взглядахъ и миъніяхъ.

Такъ, съ точки зрѣнія на достоинство священнодъйствія, иные думають, что общее Елеосвященіе надъ здоровыми совершается на страстной недѣлѣ въ значеніи церковнаго обряда (ritus eclesiasticus), а не таинства. Другіе, напротивъ, утверждаютъ, что и въ данномъ слу-

<sup>&#</sup>x27;) Xp. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 110, I.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Прав. Собесъдн. 1887 г. май, стр. 81.

<sup>3)</sup> Филарета, Ист. Р. Ц. III, 117.

<sup>1)</sup> Прав. Собесъдн. 1887 г. май, стр. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Архіен. Саввы, Указатель, стр. 221. Описанія патріаршаго и другихъ историческихъ чиновъ общаго маслосвященія см. въ Правосл. Собеседн. 1887 г. май, стр. 76 — 77 и 94 — 98.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Хр. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 110, l.

чаъ общее маслосвящение сохраняеть свою сакраментальную силу и есть, по существу, тамиство (sacramentum), а не обрядъ 1).

Разногласіе существуеть, также, и относительно сущности разсматриваемаго священнодъйстія. Въ Греческой Церкви общее Елеосвященіе почитается согласнымъ съ сущностію таинства 2). Ибо слова св. ап. Іакова: болита ли кто ва васа (У, 14), тамъ понимаются и толкуются, на этотъ разъ, не въ смысат только тяжкихъ болтзней, но въ самомъ обширномъ смыслъ, а именно: въ смыслъ малыхъ и легкихъ недуговъ и даже, такъ называемыхъ, моральныхъ душевныхъ страданій. А такъ какъ общее Елеосвящение совершается для здоровыхъ въ виду принятія ими св. Причащенія, то целесообразность сего совершенія дополнительно указывается еще въ томъ, что Елеопомазаніемъ подается совершенное отпущение гръховъ. Но преосв. Филаретъ, архіеп. Черниговскій, стоя на точкъ зрънія объ установленіи таинства для тяжко больныхъ, говорить, напротивъ, что собыкновение совершать общее Елеосвящение несообразно съ сущностию таинства», и въ Богословии выражаеть такую общую мысль, что въ таинствъ Елеосвященія не могуть участвовать всп здоровые» 3).

Для правильнаго же сужденія объ общемъ елеопомазаніи здоровыхъ, должно стать на точку зрънія церковно-каноническую. Извъстно, что почти нътъ правилъ безъ исключеній. Елеопомазаніе, совершаемое по мъстамъ для здоровыхъ, есть, именно, сдъланное св. Церковію исключение изъ общаго правила совершать его только надъ тяжко больными. Разнаго же рода обычаи церковные, даже, напр., contra leges, какъ исключенія изъ общаго правила, и въ первые въка христіанской Церкви допускались, признавались и утверждались не только церковною практикою, но и каноническимъ правомъ 4). Такой примъръ обычая, какъ исключение contra leges, сохранился отъ древнихъ лътъ, между прочимъ, въ Западной Церкви и именно-въ таинствъ Елеопомазанія. «Ехtrema Unctio, пишетъ одинъ изъ западныхъ литургистовъ, de regula (по правилу), всегда совершалось только надъ недужными, преимущественно-надъ такими, боторые больли такъ опасно, что, видимо, находились при концъ жизни. Отсюда оно, обыкновенно, называлось (на Западъ) таинством отходящих и послыдним вз цилой христіан-

<sup>1)</sup> Правосл. Собеседн. 1887 г. май, стр. 83 и 86, І,

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ист. Р. Ц. III, 177, 2. Догмат. II, 322.

<sup>4)</sup> Соколова, Изъ лекцій по церк. праву, М. 1874 г. І, 195 — 200, объ обычномъ правъ.

ской жизни. Я говорю: de regula (по правилу): ибо имъются факты преподанія сего таинства въ древности также здоровыма (sanis), впрочемъ, такимъ, которые свыше (divinitus) предувъдомлены были объ ихъ. очень близко наступающей, кончинъ. Многіе изъ сихъ примъровъ приводить Martene. Подобно сему, также, старые люди (senes), которые, по причинъ дряхлости, со дня на день ожидали смерти, какъ нынъ, такъ же еще въ древности, имъли иногда обыкновение принимать последнее помазаніе, хотя бы никакою особенною (specialis) бользнію они не страдали» 1). Въ Rituale Romanum этотъ древній обычай Западной Цербы contra regulam (вопреки правилу) признанъ и въ видъ исключенія имъсть нынъ силу обрядоваго закона<sup>2</sup>). Такъ и въ Восточной Церкви, обще Елеосвящение для здоровыхъ, совершаемое на страстной недълъ, есть мключеніе изъ общаго правила о Елеосвященіи, и это исключеніе началось, продолжалось, утвердилось и существуеть по силь обычая, пратикою Церкви установленнаго. Св. Церковь имъла въ древнихъ законать основаніе допустить и сохраняеть это исплюченіе.

Отсюда слѣдуеть, что общее Елеосвященіе, по мѣстамъ соверыемое въ Православной Церкви, есть не обрядъ, а таинство, ибо те вершается оно, существенно, по чину таинства, а не по какомую особому обрядовому послѣдованію. Въ молитвахъ чина, какъ мы казали выше, кромѣ прошенія о недужномъ, содержатся прошенія вообще о помазующихся, безъ означенія ихъ болѣзпеннаго состоянія. Въ духѣ и смыслѣ таинства совершають общее Елеосвященіе пресытеры, въ такомъ же расположеніи принимають его и вѣрующіе. И ны сомнѣнія, что пріемлющіе св. помазаніе получають отсюда благодатную помощь, облегченіе недуговъ души и тѣла, отпущеніе грѣховъ и освященіе.

#### 2) О томъ, что Елеосвящение не должно совершать нада умершими.

Разсужденіе о несовершеніи Елеосвященія надъ умершими, въ настоящее время, по ясности дѣла, можетъ показаться неумѣстнымъ, излишнимъ, даже страннымъ. Кому, въ самомъ дѣлѣ, придетъ въ голову мысль таинство, установленное для исцѣленія болѣзней, творить наль

<sup>1)</sup> Carolus Kozma de Papi, Liturgica Sacra, p. 260, 5.

<sup>2)</sup> Rit. Rom. t. V, c. I, De Sacramento.

мертвыми? Смерть не есть бользнь, а совершенное прекращение тълесной жизни во всъхъ ея отправленияхъ. Однако, въ историческое время Елеосвящение совершалось надъ умершими, и вопросъ о семъ былъ предметомъ обсуждения, прекословий, и получилъ свое разръшение, которое имъетъ нъкоторое примънение, и въ наше время, къ таинству Елеосвящения.

Въ каноническомъ правъ существуютъ законы, воспрещающіе преподавать св. причащеніе тѣламъ умершихъ и крестить уже скончавшихся <sup>1</sup>),—что допускалось невѣжествомъ пресвитеровъ и было въ обычаѣ у еретиковъ Маркіонитовъ <sup>2</sup>). Точно такъ же, въ древности, и обрядъ Елеосвященія совершался надъ умершими. Когда это началось, кѣмъ введено, гдѣ существовало и по какому чину совершалось, не знаемъ. Но, въ концѣ VIII в. и въ первой половинѣ IX в., Елеосвященіе надъ скончавшимися, несомнѣнно, уже существовало, ибо Константинопольскимъ патріархомъ Никифоромъ исповѣдникомъ (ум. въ 829 г.) издано было запрещеніе касательно его совершенія <sup>3</sup>).

Однако, и послъ патріарха — исповъдника, Елеосвященіе совершалось надъ умершими въ самомъ Константинополь и въ разныхъ другихъ мъстахъ Восточной Церкви. Въ Константинополь, въ первой половинъ XIII в., обрядъ этотъ имълъ сторонниковъ и объ немъ разсуждалъ Никифоръ II, патріархъ Константинопольскій 1).

Блаж. Сумеонъ Осссалоникійскій, XV в., сообщаеть о существованіи сего обряда довольно подробныя и точныя свъдънія. «Нъкоторые, говорить онъ, совершають священнодыйствіе елея и нада умершими во Христь,—что одни изъ архіереевъ запрещають, такъ какъ это не предано въ Писаніи, а другіе — нътъ (т. е. дозволяють), потому что это совершается надъ душами. Я, съ своей стороны, сколько могь, изслъдоваль и нашель, что совершать его похвально и желающимъ это дълать не должно препятствовать. Впрочемъ, это — не тотъ елей, который преданъ Спасителемъ и апостолами, о которомъ говоритъ Евангеліе: мазаху маслома многи недужныя, и исиплеваху. Объ этомъ елеъ пишетъ въ Соборномъ Посланіи брать Божій. Ибо св. Елей — одинъ, а не много, и священнодъйствіе его одно, и одно изъ семи таинствъ. Но за умершихъ приносится елей въ умилостивленіе и славу

<sup>1)</sup> Кн. правилъ, Каро. 26. VI всел. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Іоанна, Опытъ Церк. Законов.... II, 149.

<sup>3)</sup> Павлова, Номоканонъ при Б. Требн. пр. 164, толкование къ нему.

<sup>4)</sup> Тв. св. От. 1888 г. кн. III, прибавл. стр. 129.

Божію, для испрошенія помилованія и прощенія отпедшимъ, подобно, какъ, въ храмѣ и въ гробницахъ ихъ, приносять за нихъ восковыя свѣчи, онміамъ и проч. Принося все это, какъ дары, мы ходатайствуечь за отпедшихъ и они получаютъ божественную милость 1). Изъ сего видно, что Елеосвященіе надъ умершими существовало въ Солунскої Церкви и что самъ Сумеонъ былъ его сторонникомъ, но, къ сожальнію блаж. Сумеонъ ничего не сообщилъ о томъ, по какому чину пли какъ совершался тогда обрядъ сей.

Въ древнихъ венеціанскихъ изданіяхъ печаталось, подъ именем Николая, митрополита Афинскаго, особое «Послъдованіе св. Елея». Совершаемое надъ мертвыми, нечуждое нъкоторыхъ легендарныхъ сказавій слъдовательно, обрядъ сей существовалъ и въ Греціи <sup>2</sup>).

Въ рукописномъ Требникъ Московской Сунодальной Библіотеки пот № 374, XV в., изложенъ съ подробностію «чинъ на освященіе мастумершимъ инокамъ и бъльцомъ». Въ немъ, какъ и въ чинъ таянсть Елеосвященія, положено семь апостоловъ, семь евангелій и семь улитвъ, но всѣ — заупокойныя з). Изъ сего можно заключить, что и нашей Церкви совершалось Елеосвященіе надъ умершими.

Изъ приведенныхъ фактовъ открывается, что совершение Елем щенія надъ мертвыми, начиная, примърно, съ VIII — IX вв., существало долго по разнымъ мѣстамъ, быть можеть, до XVI — XVII вв. те что оно совершалось не по чину таинства, а — по особому «послыдованію», которое составлялось по образцамъ сего чина. Это не бы таинство св. Елея (ростфрюм, застаменим), которое установлено для непія больныхъ, а особый церковный обрядъ (пера текет), гітив ессівівного заупокойный, совершавшійся для умилостивленія Господа Бога въ своючавшимся. Различіе сіе ясно выражено въ выше приведенномъ тексть блаж. Сумеона.

Освященіе елея для умершихъ не имѣло пикакой основы на в. св. Писаніи, ни въ преданіи св. апостоловъ. Опо не было принято все св. Церковію, а существовало только въ иѣкоторыхъ помѣстныхъ провославныхъ христіанскихъ обществахъ. Но и въ этихъ обществахъ не признавалось единодушно всѣми вѣрующими обязательнымъ. з се вершалось только иѣкоторыми, по произволенію. Многіе епископы прав

<sup>1)</sup> Писанія.... II, 368 -- 369.

<sup>2)</sup> Тв. св. От. 1888 г. кн. III, прибавл. стр. 129.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Хр. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 128.

запрещали совершать обрядъ сей въ своихъ епархіяхъ. Посему, постановленіе патріарха Никифора Испов'ядника о несовершеніи Елеосвященіе надъ умершими возъимъло свою законную силу во всей Восточной Церкви, и обрядъ сего совершенія повсюду вышелъ изъ употребленія. Въ нашихъ источникахъ запрещение о семъ выражено въ «Номоканонъ» при Большомъ Требникъ: «надъ умершими маслосвященія (Τὰ ἐυγέλαια) да не дерзаеши творити отнюдъ, а въ греческомъ текстъ сего правила прибавлена и причина: (παράνομα γάρ ἐισὶ ταῦτα), т. е., законопреступно бо есть сіе 1). По объему содержанія, правило сіе запрещаеть совершать маслосвященія (греч. годейана — во множ. числъ) надъ умершими (гіс той атованечон — во множ. числь) какъ по обрядовому чину, такт, тъмъ болъе, по чину таинства, а потому отсюда естественнымъ путемъ вытекають для таинства сего следующія два частныя положенія: 1) прекращать совершение таинства Елеосвящения надъ больнымъ, если онъ скончался во время сего совершенія, и 2) не помазывать умершихъ, не возливать на нихъ остатковъ св. Елея, которымъ они, по чину таинства, помазаны были во время болъзни. Первое изъ сихъ положеній внушается пресвитерамъ къ обязательному исполненію нашими практическими руководствами 2) и всегда исполнялось у насъ. В. Н. Татищевъ, о которомъ и прежде мы упоминали, при совершении надъ нимъ Елеопомазанія пресвитерами, скончался во время чтенія седьмаго евангелія, и чиносовершеніе таинства тотчась было прекращено. Что же касается до втораго положенія о невозліяніи остатковъ св. Елея на тъла умершихъ, то о семъ на своемъ мъстъ будетъ предложено ниже о собое разсуждение 3).

3) О психическом или душевном состоянии недужных, при котором таинство Елеосвященія может быть им сообщаемо.

Анализируя состояніе *больнаго*, въ которомъ св. ап. Іаковъ заповъдуетъ ему призывать къ себъ пресвитеровъ для благодатнаго врачеванія, находимъ, что такой больной, въ психическомъ отношеніи, вполнъ долженъ владъть разумомъ, сознаніемъ и волею. Все сіе кратко выражено

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Павлова, Номоканонъ, стр. 149 — 150.

<sup>\*)</sup> Нечаева, Руководство, стр. 198.

<sup>3)</sup> См. во II ч. во 2 отд. сіе разсужденіе.

словами: *да призоветь пресвитеры*. Отсюда слѣдуеть, что Елеосвященіе должно преподавать такимъ страждущимъ болѣзнями, которые находятся въ состояніи *разумно-свободно-сознательномъ*.

Таинство св. Елея, какъ и всякое другое изъ таинствъ св. Церкви. въ совершени своемъ сочетавается изъ двухъ элементовъ: объективнаго и субъективнаго. Объективную сторону въ немъ составляеть правильное совершение Елеосвящения, т. е., совершение пресвитерами надъ върующимъ недужнымъ по чиноположению Церкви въ полномъ его составъ и во всъхъ подробностяхъ. Помазаніе елеемъ не принесеть больному благодатной помощи, если елей этотъ не будетъ предварительно освященъ законнымъ порядкомъ по церковному чину. Субъективную же сторону составляеть православно-върующій больной, надь которымъ и для здравія и спасенія котораго тайнство сіе совершается. Вполнъ необходимо, чтобы недужный воспринялъ таинство всъмъ существомъ своимъ и усвоилъ себъ его благодатную силу. Если больной не будеть имъть психической способности къ сему воспріятію, то помазаніе св. Елеемъ, освненнымъ благодатію св. Духа, такъ же не принесеть ему врачеванія, какъ не приносить, говоря аналогически, пользы лекарство больному, потерявшему физическую способность усвоенія. А для воспріятія благодати таинства требуются многія, со стороны боиящаго, условія, а именно: въра въ благодать таинства, сознаніе потребности въ немъ, желаніе принять его, сердечное раскаяніе и исповъдание гръховъ, благочестивое настроение души, молитвенное участи въ совершении чина, благоговъйное принятие елеопомазания, испрошение прощенія гръховъ. Все же сіе въ душъ больнаго можеть быть лишь въ томъ случат, если онъ будетъ находиться въ сознани, владъть разумомъ и управлять своею волею. Къ подтвержденію сего положенія, вытекающаго прямо изъ апостольскаго текста, имъются следующія историческія данныя.

По свидътельству изслъдователей обрядовъ Елеосвященія, древніе христіане, совершая тайнство сіе надъ немощными, никогда не отлагали его до послъдняго періода жизни, когда больной, потерявъ сознаніе, былъ уже вить себя 1). Это съ совершенною ясностію доказывается, въ особенности, тъмъ, что въ древности, напр., еще въ IV в. по свидътельству папы Евсевія (310 г.), и въ VI в. по свидътельству Цезарія Арелатскаго, съ Елеосвященіемъ соединялось и послыднее напут-

<sup>&#</sup>x27;) Pellic. II, VI, II, § 1, 304 — 305.

ствіе, состоявшее въ причащеній св. Таинъ съ предварительною исповъдію и разръшеніемъ гръховъ, — для чего необходимо требовались здравый умъ, твердая намять и самосознаніе. Өеодоръ, архіепископъ Кантербургскій VII в., въ своемъ «Пенетенціаль» даваль пресвитерамъ по сему предмету слъдующее наставление: «отъ находящихся въ опасности смерти, должно требовать чистосердечнаго исповъданія гръховъ... Затъмъ, они, бывъ помазаны св. Елеемъ, по правиламъ св. Отцевъ, да сподобятся причастія св. Таинъ 1). Блаж. Сумеонъ, архіепископъ Фессалоникійскій XV в., душевное состояніе больнаго, пріемлющаго таинство Елеосвященія, характеризуеть такими чертами. Онъ созываеть пресвитеровъ, исповъдуется въ гръхахъ, проситъ у всъхъ прощенія, св. помазаніе принимаеть съ върою, выслушиваеть отъ перваго изъ пресвитеровъ поучение и отъ всёхъ ихъ принимаетъ благословеніе 2). Въ такомъ же разумно-свободно-сознательноми состояніи изображается недужный, при воспріятіи Елеосвященія, и въ нынъшнемъ «Послъдованіи». Между прочимъ, по окончаніи чина, онъ, дълая поклонъ, трижды испрашиваеть благословение и прощение, и пресвитеры, благословдяя, изрекають ему оное. По догматическому ученію и правиламъ Западной Церкви, также, требуется, чтобы пріемлющій «последнее помазаніе» находился въ сознанія, владель здравымъ смысломъ и разумомъ, имълъ въру и благочестивое настроение души, могъ бы, съ сокрушениемъ сердца, исповъдаться во гръхахъ своихъ 3).

О лицахъ, которымъ таинство св. Елея не можетъ быть сообщаемо, по причинъ отсутствія въ нихъ необходимыхъ для сего психическихъ условій.

Изъ предыдущаго слъдуетъ, надъ какими лицами изъ православновърующихъ и въ какихъ случаяхъ таинство Елеосвященія не можетъ быть совершаемо, по отсутствію въ нихъ психическихъ условій, хотя бы состояніе бользии и другія обстоятельства сего требовали. Такъ, оно не можеть быть совершаемо надъ младенцами 1). Для сего существуютъ основанія троякаго рода: вившнія, внутреннія или психи-

<sup>1)</sup> Ibidem....

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Писанія.... II, 370 и друг.
 <sup>3</sup>) Rituale Roman. t. V, с. I, De Sacram. Gaume, Catechisme de Persévérance.... IV, 267 - 268.

<sup>4)</sup> Филарета, Догмат. II, 322.

ческія и литургическія. «Надобно зам'ьтить, говорить одинь изъ нашихъ богослововъ, что Церковь совершаетъ таинство св. Елея только надъ взрослыми, но не совершает надъ младенцами. Основание сего обычая Церкви можно видёть въ апостольскомъ ученій. Св. Іабовь учить: болить ли кто въ васъ, да призоветь пресвитери церковныя. Апостоль обращается не къ младенцамъ, но къ темъ, кон, подвергшись тяжкой болъзни, сами могуть видъть нужду въ благодатног помощи и сами могутъ заботиться о призваніи священниковъ. Не п другому кому, а къ самому больному, апостолъ говорить: да призветь пресвитеры. 1). Таково основание внъшнее! Внутренняя же ы психическая причина заключается въ томъ, что въ лицахъ младенче скаго возраста не развиты разумъ, воля и сознаніе, и, следовательн нъть душевной удобопріемлемости къ таинству. Сверхъ того, съ щнятіемъ таинства св. Елея обязательно соединяется покаяніе больш и исповъдание имъ своихъ гръховъ предъ пресвитеромъ, съ получено прощенія и разр'єшенія. Елеопомазаніе сообщается недужному для жіленія отъ бользней, но также и для отпущенія гръховъ. Въ молико чиносовершенія испрашивается недужному оставленіе всъхъ его прив и прегръщеній, вольныхъ и невольныхъ. Но младенческому в гръхи не вмъняются Богомъ и покаяніе для дътей сего возраса? положено св. Церковію. Такъ и съ литургической стороны св. 🖾 таинство сіе не можетъ имъть примъненія къ младенческому возрод.

Съ какого же возраста или года, въ такомъ случаћ, можно це подавать сіе таинство д'втямъ? Ибо въ древней Восточной Церкви. свидътельству архіепископа Теодульфа, VIII в., оно сообщалось дътачь вышедшимъ изъ младенческаго возраста<sup>2</sup>). Отъ древнихъ времень Ви сточной Церкви не дошло до насъ по сему предмету никакого прямого закона или правила. Въ Западной Церкви разръщениемъ сего вопрос занимались въ средніе в'яка, и въ разное время тамъ назначались различные годы, съ которыхъ можно преподавать детямъ последнее помо заніе, а именно: отъ 8 до 14 л'ять 3). Въ нашей Церкви никаке спеціальнаго постановленія по сему предмету и въ настоящее врекі нътъ. По аналогіи же законовъ (analogia legum), вопросъ сей можен быть решень, при соображении его съ чиномъ Елеосвящения, следур щимъ образомъ.

<sup>&#</sup>x27;) Евсевія, О таниствахъ, стр. 516.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Хр. чт. 1880 г. іюль — авг. стр. 117. <sup>3</sup>) Pellic. II, VI, II, 303, 306 и 307.

На основаніи естественных законов развитія и совершенія возрастовь, по нашимь церковно-гражданскимь правиламь, положено младенческое состояніе дѣтей признавать, вообще, до семи лѣть. Съ семилѣтняго возраста дѣти допускаются у насъ къ принятію св. Таинъ, какъ и возрастные, т. е., съ предварительнымъ приготовленіемъ (говѣніемъ) и исповѣдію грѣховъ по церковному чину '). Итакъ, вотъ первый предѣльный годъ, съ котораго Елеосвященіе должно быть преподаваемо дѣтямъ, вышедшимъ изъ младенчества: это — первый годъ отрочества. Ранѣе сего времени приводить дѣтей къ св. помазанію таинства ни въ какомъ случаѣ не должно. Основаніемъ сему служитъ каноническое правило св. Тимовея Александрійскаго, которымъ постановлено, чтобы дѣти, бывшія въ иновѣрной религіи, съ семилѣтняго возраста уже, подобно возрастнымъ, допускалисъ къ принятію св. крещенія, т. е., послѣ надлежащаго оглашенія примѣнительно къ ихъ разумѣнію <sup>2</sup>).

Однако, въ отношени къ последующему времени, этотъ годъ нельзя еще считать безусловно неизмѣннымъ для Елеосвященія съ точки зрѣнія каноновъ и обрядовъ Елеосвященія. Въ дътяхъ личное сознаніе, совъсть, различение между добромъ и зломъ, способность къ покаянию, вообще-сознание и разсуждение, по разнымъ причинамъ, развиваются иногда, даже въ странахъ восточныхъ, гораздо позже семи лътъ, напр., только съ десятилътняго возраста. По правиламъ тогоже св. Тимоевя Александрійскаго, «гръхи судятся (вмъняются въ вину) отъ Бога, по мъръ познанія и разсужденія каждаго (отрока); иные судятся съ десятильтняго возраста, а иные — съ последующихъ летъ. 3). Толкователи не такъ понимають сіе правило, будто для одного и тогоже отрока разные гръхи получаютъ начало вмъняемости въ разные сроки, напр., одни гръхи-въ 10 лътъ, другіе-въ послъдующіе годы, но такъ, что всв и всякіе гръхи подлежать суду Божію у каждаго изъ отроковъ въ разные годы, для однихъ отроковъ съ 10 лътъ, для другихъ позже того 1). Елеосвященію должна предшествовать испов'ядь въ грумахъ и въ чинъ св. Елея значительное мъсто въ молитвахъ занимаетъ обращеніе пресвитеровъ къ Господу Богу о прощеній граховъ пріемлющему сіе таинство съ довольно подробнымъ перечисленіемъ ихъ. Очевидно,

<sup>&#</sup>x27;) Уст. о предупрежд. и пресъч. преступленій, изд. 1890 г. гл. II, отд. I, ст. 19.

<sup>2)</sup> Кн. Правиль, вопр. I.

 <sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, вопр. 18.
 <sup>4</sup>) Правила св. Отецъ, съ толкованіями, М. 1884 г., стр. 534 — 535.

чинь сей непримънимъ къ тъмъ отроческимъ лътамъ, въ которыхъ гръхи еще не вмъняются Богомъ. Отсюда, Елеосвящение должно быть совершаемо надъ отроками, смотря по развитию въ нихъ сознания и разумъния, въ разные годы, отъ 7 до 10 лътъ и позже. Установление года, въ томъ или другомъ частномъ случаъ, для больнаго отрока принадлежить совъту его родителей и воспитателей съ пресвитерами, а окончательное ръшение — духовному разумъню послъднихъ. Правилами Западной Церкви нынъ постановлено не преподавать «послъднее помазание» дътямъ, не имъющимъ употребления разума (rationis usus) 1).

Итакъ, въ дътяхъ недостаточное развите всъхъ субстанціальныхъ силъ души служить препятствіемъ къ сообщенію имъ таинств св. Елея. Но душевное состояніе недужныхъ отрочества, мужескаго возраста и старости надобно различать еще, въ частности, по отношенію:

1) къ уму, 2) волъ и 3) сознанію, чтобы установить кому изъ нихъ, по существу душевнаго состоянія, не можетъ быть сообщаемо Елеосвященіе.

Такъ, 1) въ отношеніи къ разуму, таинство Елеосвященія не можеть быть преподаваемо такимъ больнымъ, которые находятся въ сумасшествіи, будуть-ли то юноши, или возмужалые, или старцы, и разумбется, обоего пола. Помбшательство научно раздбляють, вообще, на следующие главные классы. Если болезнь имееть движение во внутры души, къ центру ея внутренней жизни, то, при преобладающей жизни душевно - внутреннихъ движеній и чувствованій, пом'вшательство принимаетъ форму меланхоліи, а въ случав перевъса жизни внъшних чувствъ и разсудка — форму безумія. Если же бользнь даеть душь больнаго движение во вить, къ области жизни витиней, то, въ большинствъ случаевъ, помъщательство является или какъ оглупъніе, вл какъ бошенство (манія). Всв эти четыре вида бользии: меданхолія, безуміе, оглупьніе и бышенство, имьють различныя степени и доходять до отсутствія всякихъ признаковъ сознанія и самосознанія, даже-до чисто растительной грибоподобной жизни. Чтобы понять всю невозможность совершенія таинства надъ страждущими пом'єшательствомъ всъхъ этихъ видовъ, приведемъ описаніе субъектовъ двухъ видовъ его: оглуппнія и маніи. «Оглуппешій не можеть ни остановиться на одномъ какомъ-либо представленіи, ни удержать его въ со-Онъ, хотя имъетъ представление и сознаетъ себя на столько, что говорить или мелеть вздоръ почти постоянно о всёхъ возможных

<sup>&#</sup>x27;) Rituale Romanum, t. V, c. I, De Sacramento.

предметахъ, но представленія какъ бы только неудержимо проносятся передъ его душой — пестрой, спутанной, случайной толпою. Душа не имъеть никакой власти надъ ними, не можеть ни остановиться на нихъ, ни привести ихъ въ порядокъ, ни поставить въ отношение къ себъ самой. Самосознаніе является, по этому, совершенно потеряннымъ въ хаосъ муащихся представленій, безъ способности противопоставить ихъ себъ и отличить отъ нихъ себя». Таково состояніе сумасшедшихъ, страждущихъ формою оглупънія. «Душевная жизнь страждущаго маніей является почти совершенно и исключительно обращенной во виб. Онъ постоянно старается придать значение своимъ чувствамъ и деямъ. Онъ говорить, какъ и оглупъвшій, но не для себя, а обращаеть ръчь свою къ каждому, -- говоритъ необыкновенно громко, ръщительно, высокопарно, съ излишней декламаціей и жестикуляціей, и мальйшее противорьчіе повергаеть его въ жестокій гнівь, который разражается бранью, ругательствами и шумомъ. Если эта возбужденность, это стремленіе къ внъшней дъятельности достигаетъ высшей степени, то она переходитъ въ нѣкотораго рода страсть къ разрушенію, въ такъ называемое бъшенство, которое обнаруживается, преимущественно, въ стремленіи устранить съ дороги или уничтожить то, что оказываетъ какое-нибудь сопротивление больному, но, часто, и просто въ какомъ-нибудь безсмысленномъ и безцёльномъ кувырканье, толчкахъ, прыжкахъ» 1) и т. п. Послъ сего, нътъ нужды доказывать, что совершать Елеосвящение надъ больными пом'вшательствомъ не только безполезно, но и невозможно. По правиламъ Западной Церкви, также, въ древности не помазывались CB. Eleemb rationis usu carentes, fatui, furiosi et incompotes mentis 2), т. е., лишившіеся употребленія разума, дурачки, бъшеные и безсмысленные. Въ «Требникъ» Петра Могилы на сей предметь имъется слъдующее правило: «аще больной, ума изступивъ, возмоглъ бы безчестіе н'якое св. тайн'я сей навести, да не преподастся ему, донел'яже всяко бъда сицевая престанеть 3). Въ Rituale Romanum по сему предмету постановлено следующее правило: «если немощный, пока страдаетъ сумасшествіемъ (phrenesis), или безуміемъ (amentia), вправду можетъ что-либо учинить противь благоуваженія къ таинству, то да не помазуется, пока не уничтожится всякая опасность (periculum) » 1). Изъ сего

<sup>&#</sup>x27;) Весь этоть трактать о помъщательствъ и его видахъ взять изъ соч. Ульрици, «Душа и Тъло», Спб. 1869 г., стр. 415 — 417.

<sup>2)</sup> Pellic. II, IV, II, 303.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Требн. стр. 447.

<sup>4)</sup> Rit. Rom. t. V, c. I, De Sacvamento.

слъдуеть, что, при отсутстви опасности для таинства, «послъднее помазаніе», по дъйствующему уставу Западной Церкви, можеть быть сообщаемо и душевно-больнымъ 1).

2) въ отношения къ волю. Елеосвящение не должно быть совершаемо, изъ возрастныхъ, надъ такими больными, хотя бы они находились въ здравомъ умъ, которые не желаютъ принять его, отказываются отъ таинства, противодъйствують его совершенію. Такое нежеланіе больныхъ можеть происходить отъ многихъ причинъ: отъ слабости или отсутствія внутреннихъ уб'єжденій въ догматахъ в'єры и таинства, оть неправильнаго разумънія ихъ, отъ разныхъ предразсудковъ, собственно, относительно Елеосвященія, а иногда, какъ замъчается, и по безотчетнымъ прихотямъ (капризамъ) воли болящаго. Но оставить больнаго, съ перваго проявленія такой воли его, безъ таинства не будеть діломь согласнымъ съ духомъ христіанской въры и любви. Окружающіе одръ болъзни своими попеченіями: родные, знакомые, врачи, сестры милосердія, а главнымъ образомъ-пресвитеры обязаны, въ такихъ случаяхъ, доказать тщету предразсудковъ больнаго, упорядочить его душу, яснить обязательность, смыслъ и истинное значение таинства, показать его спасительные плоды и всячески убъждать къ его принятію, обращаясь съ молитвою къ Господу Богу о вразумленіи немощнаго. Въ «Православномъ исповъданіи», въ изъясненіи пятаго дъла христіанскаго милосердія: болень (бъхъ), и постьтисте Мене (Мв. ХХУ, 36), между прочимъ, въ обязанность православнымъ поставляется следующее: «должно совътовать ему (больному), чтобы онъ, съ сокрушеннымъ и умиленнымъ сердцемъ исповъдавъ гръхи, которые, какъ человъкъ, содълалъ, причастился Пречистымъ Тайнамъ и принялъ Елеосвящение по обычаю Церкви. поелику таинства сім весьма много содъйствують не только ко спасенію души, но и въ здравію тъла... Должно призвать духовнаго отца его (больнаго) для совершенія надъ нимъ надлежащихъ обрядовъ 2). Такія м'тры, большею частію, склоняють желаніе больнаго къ тайнству, и тогда оно должно быть совершено надъ нимъ немедленно. Но если больной, не смотря на всъ убъжденія, останется при своемъ противодъйствіи? Въ такомъ случав, совершение таинства должно быть отложено до благопріятной перемъны мыслей и отношенія къ нему больнаго. Нельзя же совершать священнодъйствіе съ насиліемъ надъ волею человъка. Въ семъ, чисто субъ-

<sup>1)</sup> Спеси съ тъмъ, что сказано выше о физическихъ условіяхъ для принятія Елеосвященія въ 4 пунктъ, стр. 69—70.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Прав. Испов. ч. II, вопр. 43.

ективномъ, отношеніи, справедливо говоритъ преосв. Өеофанъ Прокоповичъ, что принятіе св. Елея зависитъ отъ свободнаго изволенія каждаго върующаго і). И Спаситель подавалъ исцъленія болящимъ, когда они желали и просили о семъ, часто самъ вызывая ихъ на изъявленіе ихъ желаній. Что хощета, да сотворю вама? спрашивалъ Онъ слъпыхъ, и исцълилъ ихъ, когда они отвътили ему: Господи, да отверзутся очи наши (Мв. ХХ, 29 — 34). Хощеши ли цплз быти? спросилъ Онъ разслабленнаго на Овчей купели. Ей, Господи, отвъчалъ недужный, и тогда Господь исцълилъ его (Іоан. У, 5 — 10). Св. ап. Іаковъ предписываетъ совершать таинство надъ тъми изъ недужныхъ, которые, сами, призываютъ пресвитеровъ къ себъ, горя върою и усердіемъ къ принятію благодатной святыни.

3) въ отношения къ сознанию. Нельзя совершать Елеосвящения надъ такими больными, которые находятся въ безсознательномо состояніи<sup>2</sup>). Въ такое состояние больные впадають во многихъ бользияхъ тифозной формы, головнаго мозга, въ агоніи и проч. При безсознательномъ состояніи больнаго, таинство будеть состоять только изъ одного объективнаго элемента, т. е., обрядовъ совершенія, которые, при отсутствіи субъективнаго участія и психической способности лица къ воспріятію благодати, не могуть быть дъйственны и подать ему благодатную помощь. Елеосвящение не есть чудотворный даръ, а ординарная благодать Божія. Чудотворный даръ и мертвыхъ возвращаетъ къ жизни. Ординарно же дъйствующая благодать усвояется лишь подъ условіемъ ея воспріятія душею челов'яка. Но тотъ воспріять благодать сію не можеть, у кого, при священнодъйствіи надъ нимъ, очи закрыты, уши глухи, уста онъмъли, ощущенія нътъ, разумьніе прекратилось, волевое хотьніе отсутствуеть, сознаніе и самосознаніе замерло. Если же, вообще, нельзя совершать Елеопомазанія при безсознательномъ состояніи больнаго, то оно не можетъ быть совершаемо и въ частныхъ или временныхъ явленіяхъ безсознательности, напр., во время сна, въ припадкахъ эпилепсіи, въ летаргіи и т. п.

Изъ общаго положенія о несовершеніи Елеосвященія надъ больными, находящимися въ безсознательномъ состояніи, въ «Требникъ» Петра Могилы сдълано слъдующее исключеніе. «Бользнующіе тъломъ, говорится въ немъ, аще, донелъже умомъ и чувствіями еще здрави суще, вождельша сподобитися сего св. помазанія, или аще словомъ, или ма-

<sup>1)</sup> Theologia, t. VIII, l. XII, c. III, p. 515.

<sup>2)</sup> Нечаева, Руководство, стр. 198.

ніемъ, или знаменіемъ нъкоимъ показаща свое сердечное сокрушеніе и жальніе о грысыхь своихь, аще, потомь, и языкь ихь свяжется, и ума лишени будуть, или объюродъють, или нечувствіемъ обдержими будуть, всяко невозбранно да преподастся имъ тайна сія з 1). То есть: тайну св. Елея невозбранно можно преподавать такимъ больнымъ, которые лишились языка, потеряли разсудокъ, обезумъли, сдълались безчувственными, при томъ условіи, если они, пока находились въ здравомъ умъ и сознаніи, являли желаніе удостоиться св. помазанія, или, если до впаденія въ совершенное безчувствіе, при движеніи къ нему, выразиля свое сердечное сокрушение и раскаяние во гръхахъ своихъ словомъ, маніемъ 2) или какимъ либо знакомъ. Опираясь на это, у насъ нъкоторые пресвитеры, въ научение другихъ, утверждаютъ, якобы безчувственно-больныхъ, безъ сомития, можно соборовать 3). Но означенное положение «Требника» находится въ совершенномъ противоръчи тъмъ условіямъ психическаго состоянія недужныхъ, которыя требуются для Елеосвященія основнымъ чиномъ св. ап. Іакова, не имъетъ для себя подкръпленія ни въ чинахъ Православной Церкви прежняго времени, ни въ нынъшнемъ «Послъдованіи», не подтверждается никакимъ церковнымъ авторитетомъ, стоитъ, такъ сказать, одиноко между правилами Церкви, а потому исполнение его на практикъ нельзя признать основательнымъ, правильнымъ и спасительнымъ. Положение это преосвящ. Петромъ Могилою заимствовано отъ Западной Церкви. Тамъ оно выражено было въ первый разъ св. (по римскимъ святцамъ) Евсевіемъ, избраннымъ папою въ 310 г., въ следующей форме. «Если бы вто-нибудь просящій покаянія, пока пришель бы священникь, лишился употребленія языка, то установлено, чтобы священникъ, буде имъль бы достаточныя свидътельства, что самъ (больной) просиль покаянія, и буде самъ же онъ можетъ сдълать какой-либо знакъ своей воли какими-либо движеніями (motus), исполниль все такъ, какъ выше написано относительно кающагося болящаго, т. е., чтобы сказаль молитву, и помазаль его св. Елеемъ и далъ бы ему Евхаристію» и проч. 4) Въ Rituale Romanum это правило изложено пространнъе 5), и текстъ митроп. Петра,

¹) Требн. стр. 447.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Маніе (отъ глаг. манить)—дёланіе знака кому наклоненіемъ головы, или руками для исполненія чего-либо (Общій Церк.-Слав.-Росс. словарь, ч. І, стр. 1366). Въ 6-й молитвѣ Елеопомазанія есть еще выраженіе: помованіе въждома. Вѣжди — кожица, покрывающая глазное яблоко (Тамъ же, стр. 469).

з) По пастыр. богословію письма, Пермь, 1874 г. ч. II, стр. 89.

<sup>\*)</sup> Gaume, Catechlsme de Persévérance.... t. IV, p. 263, 2.

<sup>5)</sup> Rit. Rom. t. V, c. I. De Sacramento.

выше приведенный, есть, въ сущности, буквальный его переводъ. Но богословская наука Западной Церкви означенное правило «Римскаго Требника» обходить молчаніемъ и существенными расположеніемъ для принятія «послъдняго помазанія» со стороны недужнаго поставляеть присутствіе въ немъ сознанія. Есть одно внутреннее расположеніе, говоритъ одинъ изъ западныхъ богослововъ, требуемое отъ недужнаго последнимъ помазаніемъ, - такое расположеніе, безъ котораго все другія, внъшнія и внутреннія, приготовленія къ таинству сему, обыкновенно, теряють свою силу. Какое же это расположение? «То, чтобы принимать послъднее помазаніе благовременно, я хочу сказать, прежде чъмъ недужный лишится сознанія и сделается полумертвымъ. Жестокая любовь, убійственная ніжность, странный и виновный страхъ ділають то, что пособій религіи испрашивають лишь тогда, когда больной находится уже не въ состояніи болье получить отъ нихъ пользу. Ему даже льстять, его убаюкиваютъ тщетными надеждами, его усыпляютъ, и онъ очнется только въ преисподней» 1). Такъ, и въ Западной Церкви, положение, внесенное Петромъ Могилою, въ правило для православнаго Елеосвященія, не находить для себя мъста въ богословскихъ системахъ. Тъмъ болье, оно не можетъ быть принято практикою Православной Церкви. Въ самомъ дълъ, органомъ души къ воспріятію и усвоенію всякихъ впечатлъній, внъшнихъ и внутреннихъ, въ томъ числъ, въ особенности, благодатныхъ наитій свыше, служить именно разумъ и самосознаніе. Если ихъ не будетъ у больнаго въ моментъ совершенія Елеосвященія, то благодать таинства не можеть быть воспринята его душею. Безчувственно больной подобенъ мертвому и безчувственное состояние есть состояніе полумертвенное. Нъть пути, которымъ можно преподать благодать и нътъ органа къ ея принятію. Предшествующія совершенію таинства: желаніе принять его, выраженіе раскаянія словомъ, или знаками, не могуть замънить требование наличности понимания и сознанія при самомъ совершеніи Елеосвященія. Въ такихъ случаяхъ, при невозможности фактическаго совершенія таинства, желавшій онаго не остается у Господа безъ Его благоволенія и помощи, ибо воздыханіе больнаго не утантся отъ Господа, и одна впра его тогда вмпняется ему во оправданіе. Въ нашихъ, последняго времени, руководственныхъ источникахъ совершение Елеосвящения, по означенному положенію «Требника» Могилы, не допускается 2).

<sup>&#</sup>x27;) Gaume, Catechisme de Persévérance.... t. IV, p. 267 — 268.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Нечаева, Руководство, стр. 198, примпч.

## О несовершеніи таинства Елеосвященія надъ бъсноватыми.

Въ восточномъ чинъ Елеосвященія Теодульфа Орлеанскаго VIII в., въ перечнъ лицъ, принимавшихъ св. помазаніе и допускаемыхъ къ нему, упомянуты, въ концъ всъхъ, бисноватые 1). Безъ сомнънія, въ топъ мъстъ, которое имъль въ виду Теодульфъ, св. Елеемъ помазыванись. можеть быть, въ числъ другихъ, и бъсноватые въ надеждъ исцыени. Но это свидътельство Теодульфа, изъ объема всъхъ въковъ христіанства и всёхъ христіанскихъ церквей, им'єющихъ таинство Елеосвященія. является единичнымъ. Другихъ фактовъ этого рода никогда и нигдъ не было. Въ нашемъ, напр., отечествъ первые факты совершенія Елеосвященія становятся извъстными со времени преп. Өеодосія, игумена Печерскаго (1062 -- 1074 гг). Приносимыхъ къ нему больныхъ онъ шсылаль къ пресвитеру Даміану, который и преподаваль имъ Елеосы щеніе <sup>2</sup>). Въ поученіи же въ народу, тотъже преподобный относителы воздъйствія Церкви на обсноватыхъ говорить: «къ обсному прим іерей, сотворить молитву и прогонить бъса» 3). Изъ сего слъдуеть, п мистиріальное Елеопомазаніе не совершалось надъ бъсноватыми. самомъ дълъ, бъснованіе, хотя и сопровождается бользненными явніями души и тъла, но, по своему существу. не есть бользнь, а осбенное мучительное состояніе души и тъла, производимое, по невсповъдимымъ судьбамъ Божіимъ, вліяніемъ на человъка злыхъ духовных силъ. Поэтому, Елеосвященіе, какъ благодатное врачевство для бользней, не имъетъ никакого приложенія къ бъсноватымъ, и въ православ. номъ «Послъдованіи» ни теперь, ни прежде не было моленій о семь. Господь Інсусъ Христосъ и св. апостолы строго различали бъсноватыль оть больныхъ, и бользни исцъляли, а духовъ злобы изгоняли словочь. молитвою, постомъ. А что оъсноватые не помазывались и не должны быть помазываемы св. Елеемъ, это ясно выражено въ совершеніи елеопомазанія св. апостолами: ибо, какъ повъствуеть св. Маркъ, они бъсовь изгоняли, а масломъ мазали однихъ больныхъ (Марк. VI, 13): И нынь для уврачеванія бъсноватыхъ, въ Церкви существуетъ особое молитвословіе, подъ названіемъ: «Послъдованіе молебное о немощныхъ, обуре-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Хр. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 117. <sup>2</sup>) Филарета, Ист. Русск. Церкви, І. 138.

<sup>3)</sup> Истор. чтенія о языкѣ и словесности ІІ-го отдѣленія ІІмперат. Академін Наукь. Спб. 1855 г., стр. 239.

ваемыхъ отъ духовъ нечистыхъ и стужаемыхъ, соединенное съ помазаніемъ елеемъ и съ заклинательными молитвами св. Василія Великаго и св. Іоанна Златоустаго».

# Различіе званій и состояній, церковныхъ и мірскихъ, и отношеніе къ нимъ чиносовершенія св. Елея.

Члены св. Церкви, кромъ различій, выще изслъдованныхъ, ръзко различаются между собою, также, званіями и состояніями, церковными и мірскими.

Впѣшній составъ св. Церкви, исполненіе (πληρῶμα, plenitudo) ея, слагается изъ двухъ главныхъ классовъ или состояній: клириковъ (status clericus) и мірянъ (status laicus). Къ первому разряду причисляется еще иноческій чинъ (ordo monachorum) или, по русскимъ законамъ, монашеское духовенство 1). Различіе сихъ состояній, по существу, было уже въ апостольскомъ вѣкѣ. Въ самомъ чинѣ св. ап. Іакова раздѣльно показаны два первыя состоянія: пресвитеры Церкви и вѣрные, члены Церкви, не облеченные пресвитерскимъ достоинствомъ и служеніемъ. Также, и начало иноческаго состоянія было положено, во времена св. апостоловъ, въ лицѣ дпвствовавшихъ, каковыми были нѣкоторые изъ св. апостоловъ, напр., евангелисть Іоаннъ, ап. Павелъ и многіе изъ вѣрующихъ (Апок. XIV, 4).

Въ клирическомъ состояніи. за выдѣленіемъ изъ него епископовъ, какъ членовъ высшей іерархіи, различаются пресвитеры, діаконы, и затѣмъ—низшіе клирики, напр., чтецы и т. п. Существенное различіе сихъ состояній между собою, также, установлено было, въ первоначальномъ видѣ, въ святоапостольскомъ вѣкѣ.

Въ *мірском* же состояніи, члены св. Церкви различаются между собою только по житейскимъ отношеніямъ, сословіямъ и состояніямъ: это— цари и подданные ихъ, правители, судьи, ученые, учащіеся, художники, горожане, сельскіе обыватели, господа, слуги, богатые, бѣдные, молодые, старые, мужчины и женщины и т. д.

Какое отношеніе имѣетъ ко всѣмъ этимъ различіямъ таинство Елеосвященія? Для всѣхъ-ли одинаково оно существуетъ? Нѣтъ ли, по крайней мѣрѣ, въ совершеніи его какихъ-либо отличій въ отношеніи къ различнымъ званіямъ и состояніямъ?



<sup>&#</sup>x27;) Св. Зак. т. IX, ст. 339.

Св. Апостолъ Іаковъ обязанность принимать Елеопомазаніе возлагаетъ на всъхъ върующихъ, составляющихъ исполнение св. Церкви, къ какому-бы званію и состоянію ни принадлежаль кто-либо изъ нихъ. Волита ли кто (греч. नंद, латин. quis) ва васа, да призовета пресвитеры... Туть ни для кого нъть исключеній, всь члены Церкви должны обращаться къ сему таннству: и пастыри и пасомые, и правители и подчиненные. Въ самомъ дълъ, всъ подвержены бользиямъ, и нъть человъка на землъ, иже не согръшите (Екклез, VII, 21), всъмъ, значить, одинаково вожделенна и благопотребна благодать исцеленій и отпущенія гръховъ, обътованная въ Елеосвященів. Посему, тайнство сіе, во всъ времена, и на Востокъ и на Западъ, было пріемлело всъм членами Церкви и всъмъ имъ преподавалось. Въ чинъ Елеосвящения Теодульфа Орлеанскаго, VIII в., сказано, что елеемъ всѣ могутъ быть помазуемы: и клирики и міряне, и мужчины и женщины, и дітп 1). Въ Римско-Католической Церкви, extrema unctio, также, обязательно всегда совершалось и нынъ совершается надъ всъми: и мірянами и клириками, надъ епископами всъхъ степеней и папами, если только не застигнетъ кого изъ напъ внезапная кончина 2).

Кром' фактовъ, по разнымъ случаямъ выше приведенныхъ, представимъ здъсь изъ исторіи еще нъкоторые въ подтвержденіе сего предмета.

Сохранилось сказаніе объ одномъ игуменъ, конца VI в., по имени Евгендъ, что онъ былъ елеопомазанъ  $^3$ ).

Въ жизни Клотильды и Генегунды, VI в., говорится, что надыними пресвитерами совершено было елеопомазание <sup>4</sup>).

Св. Өеодоръ Студитъ, VIII — IX вв. внушатъ братіи своей обители въ тяжкихъ бол'взняхъ пользоваться Елеосвященіемъ 5), и они принимали сіе таинство.

Самъ св. Өеодоръ, предъ блаженною кончиною своею (ум. 826), послъ принятія св. Таинъ, принялъ, по обычаю, св. Елеопомазаніе <sup>6</sup>).

Генрихъ I, король Англіи, XII в., предъ смертію своею, быль испов'яданъ, принялъ елеопомазаніе и за нимъ — посл'яднее напутствіе  $^{7}$ ).

<sup>1)</sup> Xp. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ранке. Рим. папы, Спб. 1869 г. т. I, стр. 70.

<sup>3)</sup> Тв. св. от. 1858 г. кн. IV, прибав., стр. 595.

<sup>4)</sup> Филарета, Догмат. II, 321.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Мансветова, Уставъ, стр. 106.

в) Иннокентія, Обличит. Бог. IV. 312.

<sup>7)</sup> Pellic. II, VI, II, § 1, 304 — 305.

Карлъ II, король Англіи, конца XVII в., предъ смертію, также, быль исповъданъ, приняль послъднее помазаніе и причащенъ св. Таинъ<sup>1</sup>).

Великій Князь Московскій Василій Іоанновичь, отець Грознаго, въ 1533 г., дважды, по случаю своей тяжкой бользни, свящался масломо, сперва келейно, тайно, а потомь — явственно, и трижды причащался св. Таинъ передъ смертію <sup>2</sup>).

Въ царствованіе В. И. Шуйскаго, знаменитый патріотъ и воинъ, князь Михаилъ Скопинъ - Шуйскій, въ 1610 г., впавши внезапно въ тяжкую бользнь, исповъдался, причастился св. Таинъ, пособоровался масломъ и предалъ духъ свой Господу 3).

Съ полною достовърностію извъстно, что Благочестивъйшій Государъ Императоръ Александръ III-й Александровичъ (ум. 20 окт. 1894 г.), въ послъдніе дни своей жизни, искреннъйше желалъ принять таинство Елеосвященія и только ждалъ для сего хотя небольшого укръпленія быстро падавшихъ силъ 1).

Конечно, такихъ событій, въ исторіи Церкви Восточной, нашей Русской и Западной, было многое множество, только ихъ не вносили въ письменные памятники, да и памятники многіе или погибли, йли еще не изданы. Въ массъ же народной, совершеніе Елеосвященія всегда было явленіемъ обычнымъ и постояннымъ.

Въ Уставной граматъ короля Сигизмунда-Августа, 1544 г., данной Виленскому духовенству и гражданамъ Православной Церкви, между прочимъ, было опредълено, сколько прихожане должны были платить священникамъ за погребеніе, соборованіе масломя и т. п. Очевидно, «соборованіе», поставленное рядомъ съ погребеніемъ, было тогда и въ Западной половинъ Русской Церкви въ частомъ употребленіи 5).

Изъ ближайшаго къ намъ и нашего времени Елеосвященіе, какъ извъстно по письменнымъ сказаніямъ, принимали, изъ лицъ наиболже извъстныхъ, слъдующіе: въ 1754 г. Іоасафъ (Горленко), еп. Бългородскій, и сановникъ прошлаго въка В. Н. Татищевъ, въ 1848 г. Игнатій, архіеп. Воронежскій, въ 1853 г. Соловецкій подвижникъ Наумъ, въ 1857 г. Матней, іеросхимонахъ Соловецкій, въ 1891 г. Серапіонъ, еп. Екатеринославскій и прот. г. Карачева (Орлов. епар.) Василій Любомирскій, въ

<sup>1)</sup> Маколея, Ист. Англін, Спб. 1862 г. т. VII, стр. 10-11.

<sup>2)</sup> Карамзина, Ист. т. VII, гл. III, прим. 321, стр. 49.

з) Тамъ же, т. XII, гл. IV, стр. 126, прим. 524. стр. 103-104.

<sup>4)</sup> Газ. «Новости», 1894 г. ноября 14, № 314, церв. изд. стр. 2, столб. 2-й.

<sup>5)</sup> Соловьева, Ист. Россіи, т. VII, гл. I, стр. 451, по изд. 1894 г. Товарищества «Общ. Польза».

1892 г. Веніаминъ, архіеп. Иркутскій, въ 1893 г. Леонтій, митроп. Московскій... Всѣ эти факты доказывають ту общую мысль, что Елеосвященіе въ историческое время совершалось и нынѣ совершается надъ всѣми членами Церкви, безъ различія ихъ званій и состояній.

Что касается до самаго чиносовершенія сего таинства въ отношеній къ различнымъ состояніямъ, то въ Римско-Католической Церкви существовали нъкоторыя малыя отличія въ обрядахъ елеопомазанія епископовъ и пресвитеровъ сравнительно съ помазаніемъ мірянъ, но объ этомъ скажемъ послѣ въ отдълѣ о елеопомазаніи. Въ нашей же Церкви таинство сіе совершается надъ всѣми: и іерархами, и мірянами, одинаково по установленному чину, безъ всякихъ отмѣнъ.

Епископы нашей Церкви св. помазаніе принимають, по обычаю, въ мантіяхъ, безъ всякихъ священныхъ облаченій, а клирики, монахи и міряне—въ обычныхъ своихъ одъяніяхъ, новыхъ, по крайней мъръ, чистыхъ.

Надъ епископами Елеосвящение совершають или епископъ же съ пресвитерами, или, по небытности епископа, одни пресвитеры. Помазаніе больныхъ епископовъ пресвитерами съ давняго времени установилось во Вселенской церкви. Теодульфъ Орлеанскій, VIII в., свидътельствуеть, что, уже въ его время, у латинянъ и грековъ «пресвитеры могли помазывать болящихъ епископовъ, и на это приводить онъ слъдующее основаніе. «Это дълается подобно тому, какъ соборъ Кареагенскій дозволяеть пресвитерамъ муропомазывать върующихъ по обычаю епископовъ, если только видять кого приближающимся къ смерти, и подобно тому, какъ имъ дозволяется примирять съ Церковію кающихся, въ случав ихъ смерти, такъ какъ пресвитеры, хотя и не имъють высшей первосвященнической степени, суть, однако, вторые епископы - 1). Пресвитеры совершають надъ епископами и другое таниство: покаяние, съ которымъ Елеосвящение соединяется и имфетъ сходство въ одномъ изъ своихъ обътованій. Надъ Серапіономъ, еписк. Екатеринославскимъ, 6 ноября 1891 года, Елеосвященіе совершали пресвитеры.

Для наглядности, приведемъ здѣсь описаніе одного Елеосвященія, которое, въ 1890 г., совершено было надъ архіспископомъ. Совершаль викарный спископъ съ сонмомъ священнослужителей, при пѣніи многочисленнаго кафедральнаго хора. Священнодѣйствіе происходило въ покояхъ недугующаго архипастыря и длилось съ 12-ти почти до 3-хъ часовъ пополудни. Архіспископъ, облеченный въ мантію, сидѣлъ въ креслѣ, чтенія же Евангелій выслушивалъ стоя, и каждый разъ вста-

<sup>1)</sup> Хр. Чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 117.

валъ, когда священнодъйствующій приближался къ нему для елеопомазанія. По окончаніи чина, архіспископъ возложилъ на себя митру и, приблизившись къ совершителямъ таинства, испросилъ у нихъ, по указанію чина, прощеніс и самъ преподалъ имъ благословеніе <sup>1</sup>).

### V) O совершении Елеосвященія.

Таинство Елеосвященія совершается пресвитерами чрезь помазаніе св. Елеемъ болящаго. Посему, въ настоящемъ отдълъ необходимо изслъдовать слъдующіе частные предметы, входящіе въ составъ сего священнодъйствія: 1) о веществю таинства, 2) объ освященіи его и 3) о помазаніи имъ.

#### І. О веществъ таинства.

Веществомъ для помазанія болящихъ, по свидътельству св. Евангелиста Марка (VI, 13) и св. ап. Іакова (V, 14), при установленіи таинства Елеопомазанія, быль елей. Елей — греческое слово: «дасоч, порусски, значить: масло. Нынъ извъстны разнаго рода масла: минеральныя, растительныя и животнаго царства. Какое же изъ маслъ тогда принято было? Въ св. Писаніи и даже въ нашемъ «Последованіи» св. Елея о семъ ничего не сказано. Но, по непрерывному общему преданію и практикъ св. Церкви, извъстно, что то было масло, не минеральное и не животнаго царства, но растительное, а изъ растительныхъ — собственно деревянное, одивковое, добываемое изъ плодовъ или маслинъ оливковаго дерева (полат. oliva, погреч. ή ἐλάια). На это указываеть самое названіе масла: єдаюч, oleum, елей. Ибо это: єдаюч, происходить оть слова:  $\hat{\eta}$  єдаі $\alpha^2$ ), полатини oliva, чёмь означается собственно оливковое дерево. Отсюда и произошли слова: «λαιον, oleum, елей, означающія плодъ оливковаго дерева, т. е., масло, изъ него добываемое. Далье, масло сіе было въ отличительномъ употребленіи въ Ветхозаветной Церкви. Оно употреблялось тамъ для помазаній, состояло въ числъ приношеній Богу и служило матеріаломъ священнаго огня въ седмисвъщникъ скиніи и храма (Исх. XXV, 6. Лев. II, 4. Числъ VII, 19. Исх. ХХУІІ, 20). Сіе-то масло, составляющее совокупное произведеніе природы и искуства, отъ дней св. апостоловъ, всегда употреблялось, какъ существенный элементъ, и нынъ употребляется въ таинствъ Елеосвященія. Блаж. Сумеонъ Оессалоникійскій, ХУ в., масло, употребляв-

¹) Церк. Вѣдом. 1890 г. № 45, стр. 1522 — 1523.

<sup>2)</sup> Augusti Ernesti, Graecum Lexicon.... pag. 644.

шееся въ то время для Елеосвященія, называеть елеемъ, заимствованнымъ отъ масличнаго растенія 1).

Почему же, спрашивается, для совершенія таинства Елеосвященія принять елей или масло, а не другое какое-либо вещество природы, напр., вода, чрезъ которую Нееманъ исцълился отъ проказы (4 Царств. У, 14)? А изъ маслъ разнаго рода, почему христіанскому таинству усвоенъ оливковый елей, а не иное какое-либо масло?

Мы показали выше, что таинство Елеопомазанія установиль Господь Інсусь Христось и потому Онъ же, конечно, назначиль и оливкое масло веществомь для сего таинства. Отсюда на предложенные вопросы вытекаеть слъдующій общій прямой и простой отвъть: воля Божія была первопричиною того, что не другое какое либо вещество и не иное масло вошло въ обрядъ мистиріальнаго помазанія, а только именно — оливковый елей.

Сія воля Божія объ употребленіи оливковаго елея въ священнодъйствіяхъ Церкви выражена была предъизобразительно въ Ветхомъ Завъть, еще при обновлении первобытного міра потопомъ. Эту мысль исповъдуеть св. Церковь въ молитвъ, положенной въ «Послъдовани св. Крещенія > на освященіе того же одивковаго масла, которымъ помазуются крещаемые: «Владыко Господи Боже нашъ, такъ читается сущимъ въ Ковчезъ Ноевъ голубицу пославый, сучецъ масличный (оливковый) имущую во устъхъ, примиренія знаменіе, спасенія же оть потопа, и благодати таинство оными предобразивый и масличный плодо (оливковый елей) во исполнение святых Твоих Таинг подавый: тъмъ и бывшихъ въ законъ Духа Святаго исполнивый, и сущихъ въ благодати совершаяй, Самъ благослови и сей елей силою, в дъйствіемъ и наитіемъ св. Духа»<sup>2</sup>)... «Голубь, выпущенный Ноемъ, говорить св. Ефремъ Сиринъ, былъ символомъ св. Духа... Масличная вътвь изображала будущее помазаніе » 3)... Такъ же поучаеть о семъ в блаж. Сумеонъ Оессалонивійскій 1). Воть, въ какое далекое отъ насъ время оливковый плодъ предназначенъ былъ волею и промышленіемъ Божінмъ для употребленія, въ качествъ вещества, въ священнодъйствіяхъ св. Церкви и-для тайнства Елеосвященія. Въ силу такого предназначенія, какъ видно изъ приведенной молитвы, елей употреблялся

¹) Писанія.... II, 377.

<sup>2)</sup> См. молитву въ Послед. крещения въ Требнике.

<sup>3)</sup> Смирнова, Предъизображение Господа I. X. и Его Церкви въ Ветхомъ Завъть, М. 1852 г. стр. 64.

<sup>4)</sup> Писанія.... II, 64.

еще въ Ветхозавътной подзаконной Церкви въ ея священныхъ дъйствіяхъ, служившихъ образами благодатныхъ таинствъ Церкви Новаго Завъта. Воздіяніемъ св. Едея возводились въ свое достоинство первосвященники, напримъръ, Ааронъ (Лев. VIII, 12), цари, напримъръ, Саулъ (I Цар. X, 1) и друг., но и пророки, напр., Елисей (3 Цар. XIX. 16), также, именуются помазанниками 1). При семъ, едей сдужилъ внъшнимъ знакомъ сообщенія даровъ св. Духа, потребныхъ для ихъ служенія. Вотъ, почему, и Сынъ Божій. пришедшій на землю сотворить волю Своего Отца (Ioaн. IV, 34), и не разорить законъ или пророки, но исполнить (Ме. У. 17), благоизволиль одивковый едей фактически установить веществомъ для тайны Елеосвященія! На эту связь предъизображеній съ исполненіемъ въ таннствъ св. Елея указывають и превнія молитвы нашего «Послъдованія». «Елейный сучець иногда ко умаленію потопа божественнымъ Твоимъ показавый мановеніемъ Господи, спаси милостію страждущаго» 2). Полный смысль здісь, очевидно, такой: «какъ при потопъ масличный сучекъ былъ знакомъ уменьшенія потопа, такъ и теперь Ты, Господи, помазаніемъ масличнаго елея исціли, по милости Твоей, болящаго отъ недуговъ. А другая молитва указываетъ на связь нашего едеопомазанія съ воздіяніемъ едея на первосвященниковъ и царей Ветхозавътной Церкви: «словесы Твоими, елеемъ показавый, Человъколюбче, въ царъхъ помазаніе и архіереи сіе совершивый: печатію Твоею и страждущаго спаси, яко Благоутробенъ 3). То есть: «заповъдями Твоими, Ты, Человъколюбче, установиль для царей помазаніе елеемъ и такимъ же дійствіемъ возводиль архіереевъ въ ихъ достоинство: и теперь, Твоимъ запечатабніемъ отъ св. Елея, спаси, какъ Благоутробный, страждущаго отъ недуговъ». Итакъ, ясно, что Господь Богъ не случайно, а промыслительно, благоизволилъ, чтобы елей масличнаго дерева употреблялся при совершении благодатныхъ дъйствій и гаинствъ Его св. Церкви, и въ томъ числъ — для таинства св. Елея.

Но св. воля Божія сообразуется въ своихъ дъйствіяхъ съ премудростію Божіею. Премудрость же, въ назначеніи оливковаго вещества для гаинства Елеопомазанія, открывается въ цълесообразности сего назначенія, именно, что вещество сіе: 1) служить изображеніемъ свойствъ Божіихъ, проявляющихся въ Елеопомазаніи, 2) что оно имъеть важное

<sup>1)</sup> Пророки называются помазанниками въ смыслѣ изліянія на нихъ даровъ св. Духа, которое сообщалось имъ не собственно чрезъ елей, а другими знаками, напр., Елиссею—
видотію Иліи (4 Цар. 2, 13—16).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См: канонъ, п. III, тр. 2.

<sup>3)</sup> Тамъ же, п. VI, тр. 1.

значеніе въ жизни человѣка и соотвѣтствуетъ благодатной силѣ таинства, и 3) въ томъ, что чрезъ него уясняется вѣрѣ болящаго все внутреннее значеніе св. помазанія.

- 1) Во отношении ко Богу, елей въ таинствъ Елеосвященія служить образомъ благости и того особеннаго милосердія Божія, по которому елеопомазуемому сообщается въ семъ таинствъ исцъленіе оть бользней и отпущеніе гръховъ. Въ греческомъ языкъ самое милосердіе, какъ явленіе благости Божіей, изображается тъмъ же словомъ, какъ и оливковое масло, а именно: є или то "Еλεος 1), только, для отличія, съ другою конечною согласною буквою: с, вмъсто с «Мы приносимъ Богу (для таинства) св. Елей, говорить блаж. Сумеонъ Фессалониківскій, въ образъ Его милосердія и сострадательности, въ которыхъ блистаеть божественный и тихій свъть благодати 2). Такія же мнънія высказывались о символическомъ значеніи елея, какъ увидимъ ниже, и другими учителями св. Церкви, жившими ранъе блаж. Сумеона.
- 2) Елей имъетъ важное значение въ жизни человъка и соответиствуеть силь таинства. Онъ считается въ свящ. Писаніи существеннымъ элементомъ жизни человъческой — на одномъ уровнъ съ хлъбомъ, виномъ (Второз. I, 1-68; VII, 12, 13 и 28; XI, 13-17. Іонл. II, 1—16) и водою. Вода установлена Господомъ, по причинъ жизненнаго ея значенія и примънимости въ дъйствію благодати духовнаго очищенія, въ таинствъ св. Крещенія 3). Хльов и вино, какъ элементы жизни и примънительно къ плодамъ св. Причащенія, назначены Господомъ для употребленія въ таинствъ св. Евхаристіи 1). Четверты элементь жизни — масло оливковаго дерева введено Господомъ въ уптребленіе, въ качествъ вещества, въ таинствъ Елеосвященія. Вполнъ премудро было назначить веществомъ для таинства, исцёляющаго недуги душевныя и телесныя, такой элементь природы, который служить въ поддержанію и продолженію жизни человъческой. Сверхъ этого общаго значенія, одивковое масло имбеть частныя природныя свойства, соотвътствующія таинству, именно — свойства уплительныя. Оно, напримъръ, утоляеть боли, смягчаеть опухоли, заживляеть раны (Луб. Х, 34) и т. п.

<sup>&#</sup>x27;) Augusti Ernesti, «Graecum Lexicon....» р. 648. Отъ этого: Ελεος, происходить греческій глаголь: Έλεω — милую, жалью и др. Тамъ же, р. 647.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Писанія.... II, 43.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Алмазова, Исторія.... Крещенія и Муропомазанія, Каз. 1884 г. стр. 20 и дагье.

<sup>&#</sup>x27;) Дмитревскаго, Историческое.... изъяснение на литургию, М. 1856 г. стр. 13-14 н 276 — 278, а. 6.

Какъ вещество, по своимъ качествамъ, цълительное, оливковое масло употреблялось въ болъзняхъ у всъхъ народовъ: у язычниковъ, іудеевъ и христіанъ, и ранбе, и во время и послъ пришествія Спасителя. Посему, целесообразно было целительное вещество избрать для таинства символомъ благодати Божіей, исцыляющей немощи человыческія. Но благодать св. Духа, кром' врачеванія недуговь, просв'єщаеть разумъ человъка, согръваеть его сердце, вселяеть въ его душу веселіе, прогоняетъ скорби, укръпляетъ на борьбу съ искушеніями, болъзнями и врагами духовными. На всё сіи благодатныя действія таинства на больныхъ указываеть и елей, принятый для него въ качествъ вещественнаго символа. Такъ, въ св. Писаніи елей именуется елеемъ радости и веселія, потому что въ древности имъ намащали головы въ знакъ веселія и радости (Второз. XXXIII, 4. Псал. XXII, 5. Причт. XXI, 20). Викторъ, ученый антіохійскій пресвитеръ У въка, елей св. помазанія называеть «знаменіемъ милосердія Божія, просвъщеніемъ сердца и теплотою» 1), въ последнихъ значеніяхъ-потому, что елей, какъ вещество, горить, свытита и грыста. Блаж. Ософилакть, архіспископь Болгарскій XI въка, изъясняеть: «масло есть и къ трудомъ (въ бользняхъ) полезно, и свъту виновно, и тихости ходатай, и знаменаетъ милость Божію и даръ Духа, имъ же и трудовь измѣняемся, и свѣть и тихость духовную пріемлемъ»<sup>2</sup>). Такое понятіе даеть этоть мудрый учитель св. Церкви въ объяснение, именно, того, почему св. апостолами употреблялось оливковое масло для исцеленія недужныхъ. Наконецъ, известно, что въ древности борцы помазывались елеемъ предъ вступленіемъ въ сраженіе, для удобившшаго одержанія побівды надъ противниками. Св. Іоаннъ Златоусть, въ духовномъ смыслъ, и это значение усвояеть помазанію св. Елеемъ 3).

Изъ всего предъидущаго сей главы следуеть 3) что, при совершеніи тайнства Елеопомазанія, въ самомъ веществе его, т. е., елев оливковаго дерева, символически указывается вере болящаго и изображается все внутреннее знаменованіе сего благодатнаго священнодействія, а именно: милосердіе Божіе къ недугующимъ и грешнымъ, благодать исцеленія отъ болезней телесныхъ и душевныхъ, источникъ утешенія, мира и радованія духовнаго, просветленіе ума, согреніе сердца къ вере и добродетели, укрепленіе въ подвигахъ и бореніи.

¹) Филарета, Догиат. II, 320.

<sup>2)</sup> Толкованіе на евангеліе отъ Марка, на славянскомъ языкѣ. М. 1819 г. стр. 28.

<sup>3)</sup> Беседы на посл. къ Колоссаемъ, Спб. 1859 г. VI, 4, стр. 100.

Мбо кромѣ главныхъ обѣтованій: исцѣленія болѣзней и отпущенія грѣ-ховъ, Елеопомазаніемъ сообщаются больному и другія блага, такъ сказать, второстепенныя, дополнительно соединенныя съ главными плодами Елеосвященія и вытекающія изъ нихъ, какъ это видно изъ молитвы таинства на освященіе елея, гдѣ іереи, моляся Господу, просять: «буди, Господи, елей сей— елей радованія... броня силы, всякаго діавольскаго дѣйства отгнаніе, печать ненавѣтная, радованіе сердца, веселіе вѣчное...»¹). Такъ премудро не другое какое-либо вещество, а масло, и не иное какое-либо масло, а елей оливковаго дерева введенъ Творцемъ природы, Промыслителемъ и Спасителемъ нашимъ, въ качествѣ вещественнаго символа, въ составъ таинства Елеосвященія!

Принятый для употребленія въ св. таинствѣ, оливковый елей своими естественными качествами долженъ соотвѣтствовать своему высокому назначенію — быть символомъ и органомъ святыни. А потому, изъ разныхъ сортовъ его (низшій, средній и высшій), надлежитъ избирать, какъ само собою понятно, наилучшій по качеству, не подвергшійся порчѣ и не бывшій еще ни въ какомъ другомъ употребленіи, даже — церковномъ, свѣтлый, чистый, безъ всякихъ постороннихъ примѣсей 2). Вели сынамъ Израилевымъ, говорилъ Господь Мочсею, чтобы они приносили елей чистый, выбитый изъ маслинъ, для освѣщенія (Исх. XXVII, 20) въ скиніи свидѣнія. Въ древнихъ русскихъ «Требникахъ», напр., 1625 г., предписывалось ради болящаго «святити масло новое, не освященное »3).

Въ Константинопольской Церкви, издавна получившей отличительный титуль: Великая Церковь ('Н ме́далд' Еххддоса), въ сосудъ съ елеекъ прибавляютъ для таинства красное церковное вино. Обычай сей вошелъ въ употребление между ІХ и ХУ вв.: ибо въ чинахъ VIII в. Теодульфа архіеп. Орлеанскаго, и ІХ в. Гоара говорится объ одномъ елев; въ чинъ же блаж. Сумеона Фессалоникійскаго ХУ в. упоминается уже и о винъ. Но когда именно и къмъ сдълано въ Константинопольской Церкви о прибавкъ вина постановление, неизвъстно. Только прибавление вина къ елею долгое время не употреблялось, кромъ Константинопольской, въ другихъ православныхъ Церквахъ востока. Блаж. Сумеонъ говоритъ: «нъкоторые въ сосудъ, прежде елея, наливаютъ вина» (). Нокоторые: слъдовательно, далеко не всъ, въ ХУ в., прибавляли вино къ елею. Въ

¹) См. въ «Последованіи» 2-ю молитву.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Правосл. Исповед. вопр. 118.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Никольскаго, Пособіе къ Уст. Спб. 1874 г., стр. 710 — 711.

<sup>4)</sup> Писанія.... II, 371.

нашихъ рукописныхъ чинахъ XV — XVI вв., о семъ прибавленіи, также, не упоминается. А когда въ нашей Церкви, впервые, внесено въ обрядъ прибавленіе вина, неизв'єстно.

Вино прибавляется къ елею по двумъ причинамъ. Первая заключается въ томъ, что евангельскій самарянинъ возлилъ на раны избитаго разбойниками елей и вино. Блаж. Сумеонъ Оессалоникійскій, въ изъясненіи чина св. Елея, говорить о семъ следующее: «iepeй читаетъ молитву (освященія елея): Господи Боже нашь, милостію и щедротами Твоими исцъляяй язвы наши: потому что (это таинство) напоминаеть намъ исцъленіе того избитаго человъка, котораго Інсусь, родившійся отъ Дѣвы Маріи, исцылиль виномъ и елеемъ — провію Своею и щедротами. Поэтому, нокоморые въ сосудъ, прежде елея, наливаютъ вина и читается (означенная) молитва» 1). Вторая причина выражается въ словахъ Сумеона: кровію Своєю, которыя, въ цілой рвчи его, соотвътствуютъ слову: вино, а реченіе: щедротами — слову: елей. Не случайно, не безъ цъли и даже не по своему только размышленію, Блаж. Сумеонъ внесь эти слова: провію Своєю. Онъ имъются и во второй части второй молитвы на освящение елея, гдъ читается следующее: «сотвори, Господи, (насъ пресвитеровъ) быти служителей Новаго Твоего Завъта надъ елеемъ симъ, егоже усвоило еси честною кровію Христа Твоего. 2). Этимъ дается мысль, что вино прибавлялось въ елею, кромъ подражанія самарянину, возлившему елей и вино, вследствие еще мысли, что таинство св. Елея усвоено св. Церкви и имбетъ благодатную силу по силь страданій Спасителя, Его пречистой крови, пролитой на Крестъ. Эта идея символически въ семъ таинствъ изображается прибавкою къ елею краснаго вина, пресуществляемаго Евхаристін въ кровь Христову.

Въ нашемъ «Требникъ» предъ первою молитвою на освящение елея сдълано слъдующее примъчание: «въдомо буди, яко въ Велицъй Церкви (Константинопольской), вмъсто воды, вино въ кандило молитвомаслія влагаютъ»<sup>3</sup>). Изъ сего видно, что вино не должно почитать необходимымъ веществомъ для таинства и что прибавление его къ елею не поставляется въ непремънное правило 1). Въ замъткъ сказано еще: «вино, вмъсто воды». Это даетъ такую мысль, что, ранъе установленія прибавки вина, прибавлялась къ елею вода. Изъ нъкоторыхъ чиновъ

<sup>1)</sup> Тамъ же

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. молитву сію въ «Последованіи» въ Требнике.

<sup>3)</sup> См. въ «Послъдованіи» въ Требникъ.

<sup>4)</sup> Тв. св. От. 1858 г. кн. IV, прибавл. стр. 619.

XV — XVI вв. 1) видно, что вода, дъйствительно, прибавлялась иногда къ елею, въ знакъ чистоты приступающаго къ св. Елею, полученной въ водахъ св. крещенія. Намекъ на это и, какъ бы, основаніе сему имъется во второй молитвъ, слъдующей послъ означенной замътки, гдъ съ моленіемъ о плодахъ елеопомазанія соединяется, предшествуя ему, упоминаніе о св. крещеніи и муропомазаніи 2). Теперешнимъ чиномъ вода, очевидно, вполнъ отмъняется.

Прибавлять же вино къ едею, когда есть на то возможность, следуеть: ибо это есть установленіе Великой Церкви Константинопольской, оть которой принята нами св. въра, — установленіе, имъющее свое основаніе въ словахъ Спасителя, въ евангеліи, положенномъ при освященіи елея, и, наконецъ, установленіе, напоминающее намъ брастную смерть Спасителя, которою пріобрътена и усвояется намъ благодать таинства. По древнему чину, упомянутому блаж. Сумеономъ, вино въ сосудъ вливалось, прежде масла. Но по нынъшнимъ чинамъ, прежде вливается масло, а потомъ къ нему прибавляется вино 3), ибо и въ евангеліи св. Луки о впадшемъ въ разбойники, елей ноставленъ прежде вина. Въ случать же неимънія вина, къ употребленію долженъ быть допущенъ и одинг елей.

Во всякомъ случать, основнымъ веществомъ таинства должно считать одинг елей. Ибо a) его, въ чистомъ видъ, употребляли 12 апостоловъ, b0 онъ, въ чистомъ же видъ, усвоенъ таинству св. ап. Іаковомъ въ основномъ литургическомъ чинъ, b0 его, безъ всякой примъси, употребляла вся древняя Вселенская Церковь, b0 онъ, и послъ постановленія о прибавкъ вина Великою Церковію, долгое время одинъ оставался въ употребленіи повсюду въ другихъ православныхъ Церквахъ, b0 о немъ одномъ, за исключеніемъ евангелія о самарянинъ, говорится во всемъ чинъ Елеосвященія, b0 въ самой притчъ о самарянинъ, елей поставленъ на первомъ мъстъ такъ: масло и вино, наконецъ b0 въ догматическихъ богословіяхъ не упоминается вовсе объ употребленіи вина, и вездъ веществомъ таинства поставляется одинъ елей. А это послъднее обстоятельство доказываеть, что прибавленіе вина есть дъйствіе только обрядовое и догматическаго значенія не имъетъ.

Елей для таинства приносится тъмъ лицемъ, или другими-ради

¹) Такой чинъ по ркп. Моск. Сунод. Вибліотеки, XV в. № 280 приведень у Динтревскаго, Богослуж. въ Русск. Ц. въ XVI в., ч. I, въ прилож. стр. 107 — 135.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. въ Требникъ.

з) Никольскаго, Пособіе къ Уставу, стр. 712.

того лица, которое призываетъ пресвитеровъ для совершенія надъ нимъ св. таинства. Таковъ быль общій обычай Церкви со временъ апостольскихъ').

Въ древности, до IX в., едея требовалось для сего таинства не очень малое количество, ибо помазание совершалось чрезъ возліяние. А такъ какъ нынъ помазание дълается стручкомъ только на нъкоторыхъ частяхъ тъла и остатокъ св. елея не подлежитъ никакому употреблению, то количество приношения, по простому соображению, слъдуетъ, въ наше время, соразмърять съ потребностию, безъ излишества и недостатка.

Въ какомъ сосудъ елей предлагался для освящения въ древнъйшия времена св. Церкви, на это нъть указаній въ письменныхъ памятникахъ. Но съ VIII в. употреблялись для сего разныя вмъстилища. По чину Елеопомазанія, принадлежащему Теодульфу Орлеанскому, для сего употреблялся стеклянный сосудь 2), но какой формы — неизвъстно. Для елея при крещеніи, въ то время, употреблялась открытая чаша (τρύβλιον, patina). Въроятно, такой же сосудъ изъ стекла принять быль и при Елеосвященіи, ибо въ обоихъ случаяхъ тогда употреблялся одинаковый способъ помазанія — возліяніе, — для чего требовалось немалое количество елея. Блаж. Сумеонъ Оессалоникійскій, ХУ в., говорить, что елей для освященія, въ его время, или вливался въ лампаду, или пред лагался въ освящению въ другомъ какомъ-либо сосудъ 3), — слъдовательно, о сосудъ не было еще никакого постановленія. Въ нынъшнемъ «Послъдованіи» таинства, для елея опред'влительно назначено «кандило». Слово: жандило, есть греческое: хачбірда, полатини: candela, и означаеть тоть же предметь, что и другое греческое слово: лампада (λάμπας), получивпее въ нашемъ языкъ право гражданства и понятное всъмъ и каждому. А лампадою или кандиломъ называется церковный сосудъ, въ которомъ эливковый елей возжигается въ храмахъ предъ святыми иконами 1). Въ застоящее время, при совершении таинства на домахъ, елей постоянно тредлагается въ сосудахъ не-церковнаго употребленія, напр., въ стазанахъ и т. п. Должно наблюдать, чтобы сосуды сіи были, по крайней **4** Брв, благоприличные, совершенно новые, и чтобы, по совершени татнства, они, какъ причастные къ освященію, не поступали на обычнокитейское употребленіе. По уставу же ныньшняго «Послъдованія», соудомъ для елея назначено «кандило» ), а потому, каждый храмъ долженъ

<sup>1)</sup> Постановленія Апост. кн. VIII, 29. Сумеона Өессалоник., Писанія.... II, 43.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Xp. Чт. 1880 г. іюль — авг. стр. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Писанія.... II, 370.

<sup>4)</sup> Общ. Церк.-Слав. Росс. Словарь, І, 1104.

<sup>5)</sup> См. въ «Послъдованіи», предъ началомъ богослуженія, уставъ о приготовленіи елея двя таниства.

бы имъть, въ числъ утвари, особую *лампаду* для таинства Елеосвященія, такъ какъ назначеніемъ кандила отмъняется употребленіе другаго рода сосудовъ, и особенно—домашнихъ.

Въ случав неимвнія оливковаго елея, можно-ли для таинства Елеопомазанія взять какое-либо другое масло, также - растительнаго царства и добрыхъ качествъ? Этотъ вопросъ нельзя назвать празднымъ, ибо возможны такія обстоятельства (м'ьста, времени, лиць), при которыхь оливковаго масла нътъ, да и богословы иногда занимали этимъ вопросомъ свое любомудріе<sup>1</sup>). Изследованіе дела можеть дать на этоть вопрось отвёть безусловно отрицательный: замёнять оливковый елей другим масломъ, ни въ какомъ случав, не должно. Всякое другое масло не имбет всъхъ тъхъ качествъ, цо которымъ, какъ выше изъяснено, оливкови вещество усвоено таинству, и, потому, это другое масло не будеть соотвътствовать внутреннему достоинству таинства св. Елея. Главное же, оливковый едей искони назначенъ для таинства Самимъ Господомъ Богомъ, употреблялся св. апостолами, утвержденъ на всъ времена апостольскимъ уставомъ Едеопомазанія и усвоенъ сему таинству почти двухтысяче-лътнею практикою св. Церкви. Въ данномъ случать, сіе масло составляеть, такимъ образомъ, существенный элементь таинства, в элементы такой важности не подлежать замъненію. Преосв. Ософавь Прокоповичь, въ отдълъ богословія о тамиствъ Елеосвященія, поучасть о семъ такъ: «матерію сего священнодъйствія составляеть елей (lar. V, 14), не какой-либо, но только оливковый (oleum non quodlibet, sed tantum olivarum<sup>2</sup>). Изъ сего следуеть, что священнодействие нар всякимъ другимъ масломъ, помимо оливковаго, было бы, по самому егществу, неправильнымъ и больному не принесло бы пользы. А чтобы не подвергать больныхъ лишенію таинства, пресвитеры и міряне, во всякое время и на всякомъ мъстъ, обязаны имъть въ готовности в сохранности, на случай надобности, оливковый елей.

#### 11) Объ освященіи елея.

Помазаніе больныхъ въ таинствѣ Елеосвященія совершается елеемъ не простымъ, надъ которымъ не было никакихъ ісрархическихъ дѣйствій, и не благословеннымъ только ісрархически съ молитвою, каковымъ елеемъ помазуются, напр., крещаемые, и на всенощныхъ бдѣніяхъ всѣ върующіе. Елей таинства долженъ быть, предварительно помазанію,

<sup>1)</sup> Филарета, Догмат. II, 319.

<sup>2)</sup> Theologia, t. VIII, l. III, c. X, p. 752.

освящено призываніемъ св. Троицы и наитіемъ св. Духа, чтобы, чрезъ помазаніе имъ, снизошла на больнаго благодать Божія, исцъляющая бользани и очищающая гръхи. Освященіе елея составляеть первый существенный литургическій актъ таинства Елеосвященія.

Двънадцать апостоловъ, когда исцъляли больныхъ чрезъ помазаніе елеемъ, то, всеконечно, совершали сіе дъйствіе отъ имени Господа Інсуса Христа, Его именемъ, во имя Его. Такъ поступали они и должны были поступать и въ другихъ подобныхъ случаяхъ, напр., при изгнаніи бъсовъ (Лук. ІХ, 49. Х, 17), при исцъленіи больныхъ чрезъ возложеніе рукъ (Марк. XVI, 18). Въ молитвенномъ представленіи апостоловъ, сіе соединеніе имени Господа съ елеопомазаніемъ недужныхъ, въ исторіи чина было, такъ сказать, первымъ моментомъ, положившимъ начало молитвенному освященію елея для больныхъ.

Въ чинъ св. апостола Іакова уже ясно указывается на таковое освящение елея. Апостолъ прямо заповъдуетъ пресвитерамъ помазывать больныхъ елеемъ во имя Господие, т. е., не простымъ масломъ, но освященнымъ молитвою съ призываниемъ имени Господа. Въ апостольскомъ въкъ, очевидно, существовала и молитва на освящение елея, но она не дошла до насъ. Слъды ея находятся въ молитвахъ послъдующаго времени, гдъ испрашивается благодать Божія на елей, исцъление немощнаго отъ бользней и отпущение гръховъ его чрезъ помазание св. елеемъ. Ибо молитвы, явившіяся послъ апостольскаго въка, не могли, въ сущности, составляться и не составлялись иначе, какъ по содержанію молитвъ апостольскихъ, хранившихся и къ послъдующимъ временамъ переходившихъ чрезъ преемственное преданіе.

Полный текстъ молитвы на освящение елея (и воды), совершаемое іерархією, изъ памятниковъ первыхъ въковъ христіанства, впервые, находимъ въ «Постановленіяхъ Апостольскихъ». Священнодъйствующему повельвалось молитву сію произносить такъ: «Господи Саваовъ, Боже силъ, творче... 1) и подателю елея, щедрый и человъколюбивый, иже давый ...елей еже веселити лице въ радованіе веселія. Самъ и нынъ Христомъ освяти ... елей (сей) о имени принесшаго или принесшей, и даждъ силу здравія содптельну, бользней отгнательну, бъсовъ прогонительну, всякаго навита гонительну, Христомъ, упованіемъ нашимъ, съ Нимъ же Тебъ слава, честь и почитаніе, и св. Духу во въки. Аминь» 2).

<sup>1)</sup> Точки означають пропуски слова: «вода».

<sup>2)</sup> KH. VIII, 29.

Объ этой молитвъ существують разныя предположенія и сужденія. Но она употреблялась въ свое время не для елея, якобы благословляемаго въ древности на житейскую потребу, ибо о такомъ употребления въ ней итть ни одного слова, - не употреблялась она и для благословенія елея заклинательнаго (oleum exorcismi), ибо и о заклинаній въ ней нъть ръчи, и о заклинателяхь въ «Постановленіяхъ Апостольскихъ» имъется особое правило 1), гдъ заклинание почитается особеннымъ даромъ благодати Божіей, — не употреблялась она и для благословенія елея крещального (oleum cathechumenorum), ибо въ тъхъ же «Постановленіяхъ приводится отдёльная молитва для благословенія крещальнаго едея, съ указаніемъ его употребленія 2), — но сею модитвою осващался елей для сакраментальнаго употребленія надъ больными, для исцъленія ихъ (oleum infirmorum). На это указывають слъдующіе четыре признака. 1) Елей сею молитвою освящали, по чину св. апостола **Гакова**, пресвитеры **Деркви**: епископъ и священникъ, въ предстоянія діакона 3),—чего не требовалось при благословеніи елея для другихъ цълей, даже-для крещенія <sup>4</sup>). Лишь, въ крайнемъ случать, при отсутствіи епископа, дозволялось этою молитвою освящать елей пресвитеру одному, въ предстояніи діакона. 2) Сею молитвою елей освящался, по чину св. ап. Іакова, во имя Господне; ибо въ молитев читается: «Самъ, Господи Саваооъ, и нынъ Христомо освяти елей» сей для принесшаго, съ славословеніемъ, въ заключеніи, св. Троицы. 3) Чрезъ освященный такимъ образомъ елей испрашивается принесшему сила, здравіе соділовающая, отгоняющая бользни, прогоняющая бъсовъ, гонящая всякій навътъ, и опять — Христома, упованіемъ освящающихъ елей и принесшаго. А это все и нынъ испрашивается въ молитвахъ Елеосвященія, даже — отгнаніе бъсовь и навътовь, напр.: «буди елей сей... всябаго діавольскаго дъйства отгнаніе > 5). 4) Молитва сія положена въ «Постановленіяхъ послѣ изложенія чиновъ таинствъ: крещенія, муропомазанія, причащенія и священства, и сл'єдовательно — отнесена къ разряду сакраментальныхъ священнодъйствій. Наконецъ, въ нъкоторыхъ нашихъ догматическихъ системахъ эта молитва, также, относится къ священнодъйствію таинства Елеопомазанія 6).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кв. VIII, 26. <sup>2</sup>) Кн. VII, 42.

<sup>3)</sup> Kn. VIII, 42.

<sup>)</sup> Ith. VIII, 25.

<sup>4)</sup> Тамъ же, кн. VII, 42.

<sup>5)</sup> Въ «Последовани» см. молитву вторую на освящ. елея, во второй ея части.

<sup>•)</sup> Тв. св. От. 1858 г. ч. XVII, прибавл. «О таинствѣ Едеосвящ.» стр. 592. Свіьвестра, Опыть Догмат. Богословія, Кіевъ, 1891 г. V, 51—52. Иннокентія, Облич. Богословіе, Казань, 1859 г. II, 373.

Что въ молитвъ упоминается съ елеемъ и soda, это не можетъ опровергать мысли, что елей освящался для исцъленія больныхъ въ качествъ таинства, а не обряда. Въ первые въка христіанства, сею молитвою освящались въ отдъльности: вода — отъ елея, и елей — отъ воды, и каждое изъ сихъ веществъ имъло свое назначеніе  $^1$ ).

Можетъ быть, эта же самая молитва «Постановленій», или, по крайней мъръ, сходная съ нею, употреблявшаяся при Елеопомазаніи. приводится у св. Кирилла Александрійскаго (ум. 444 г.) въ слъдующихъ словахъ къ Палладію: «если ты подвергнешься тълесной болъзни и если въруешь въ сіи реченія: Господъ Саваоох и другія божественныя имена (а сими именами начинается молитва «Постановленій»), находящіяся въ Писаніи, что они имъютъ силу прогонять отъ тебя зло, то молись, произнося сіи слова. При семъ, напоминаю тебъ и то, что говорить божественное Писаніе: болить ли кто въ васъ... отпустяться ему» 2).

Въ «Требникъ» напы Геласія (492—396 гг.) имъется *цълое* послъдованіе св. Елеопомазанія, взятое имъ изъ какой-либо Церкви, гдѣ оно издавна существовало по апостольскому преданію, и въ немъ положена молитва на освященіе елея: «да будеть елей сей, съ благословенія Божія, огражденіемъ души и тъла, во отгнаніе всякихъ бользней и исцъленіе немощей, душевныхъ и тълесныхъ» <sup>3</sup>).

Въ VI-мъ и послъдующихъ въкахъ, также, существовали въ св. Церкви чины и молитвы на освящение елея для больныхъ. Въ Римской Церкви его освящали епископы въ храмахъ и освященный давали пресвитерамъ для помазанія больныхъ. Въ чинопослъдованіи св. Григорія Великаго говорится, что, при освященіи, елей благословляли сперва епископъ, а за нимъ и пресвитеры 1). Оеодоръ Кантербурійскій, VII в., свидътельствуеть, что «у грековъ пресвитеру позволяется святить елей для больныхъ (sacere infirmis chrisma) з 1), слъд. въ VII в., въ Восточной Церкви существовалъ чинъ освященія елея для помазанія имъ болящихъ.

Въ нынѣшнемъ «Послѣдованіи» положены двѣ молитвы на освященіе елея: а) Господи, милостію и щедротами... и б) Безначальне, въчне, святе святыхъ... Молитвы эти, впервые, становятся извѣстными

<sup>&#</sup>x27;) Pellic. t. I, l. III, c. III, p. 336 — 337.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Иннокентія, Облич. Богословіе, II, 375.

<sup>3)</sup> Тамъ же, IV, 511.

<sup>4)</sup> Сильвестра, Догмат. V, 60.

<sup>5)</sup> Pellic. II, VI, II, § 11, 307.

около IX в. изъ чина Елеосвященія для больныхъ, обнародованнаго Гоаромъ. Первая изъ сихъ молитвъ такая же, какъ и нынъшняя, а вторая—по содержанію сходствуеть, но въ выраженіи отличается отъ нынъшней 1).

Но молитвы сіи составлены и приняты въ употребленіе для освященія елея гораздо ранъе ІХ в. Изъ нихъ, вторая молитва: *Безначальне*, впине... по своему началу, относится къ глубокой древности, къ первымъ въкамъ христіанства. Доказательствомъ сему служатъ слъдующіе признаки, въ ней содержащіеся.

- 1) Изложеніе сей молитвы, особенно второй наибольшей части ея, отличается такою простотою и безъискуственностію, которыя были характеристическою чертою молитвъ первыхъ въковъ св. Церкви и въ ех произведеніяхъ послъдующаго времени уже не имъли мъста.
- 2) Въ молитет сей существують многія такія слова, наименованія и реченія цёлыя, которыя употреблялись только въ молитвахъ и писаніяхъ самой глубокой древности христіанской. Такъ, Господь Інсусъ Христось въ ней называется святымъ Божінмъ отрокомо (таіс), а это наименованіе употреблялось въ отношеніи къ Нему только въ I—IV вв., напр., въ первомъ посланіи Климента въ Коринеянамъ 2), въ Διδαχή τῶν ощовка апостолькихъ въ «Постановленіяхъ Апостолькихъ» 1). Св. Муро, принятое во второмъ тайнствъ, именуется въ молитвъ елеемо, а такое названіе встрічается липь въ II--- ІІІ вв. въ твореніяхъ св. Ософила Антіохійскаго, Тертулліана и св. Кипріана 5), а позже—не употреблялось. Упоминаются въ молитвъ ветхозавътные святые: Мочсей и Самуилъ, а это было особенностію больше первыхъ четырехъ въковъ и встръчается въ «Постановленіяхъ Апостольскихъ» 6), въ литургій св. Василія Велькаго 7) и т. п. Выраженія молитвы: царское священіе, языкъ свять, также, принадлежать молитвамъ только древняго времени, хотя находятся въ св. Писаніи (1 Петр. II, 9) 8).

¹) Xp. чт. 1880 г. іюль — авг. стр. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Приселькова, Обозрѣніе перваго посланія, Спб. 1888 г. стр. 45, по греческому тексту.

 $<sup>^3</sup>$ ) Ученіе двѣнадц. апостоловъ, К. 1884 г., изд. съ примѣчаніями К. Попова, гл. IX и X, стр. 34-35.

<sup>4)</sup> KH. VII, 38. VIII, 5.

<sup>5)</sup> Алмазова, Исторія чинопоследованій крещенія и муропомазанія, Казань, 1884 г. стр. 383 — 384.

<sup>6)</sup> Кн. VII, 38 и др.

<sup>7)</sup> Молитва по поставленіи Божеств. Даровъ на св. престоль.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Кн. VIII, 12. Лит. св. Василія Великаго, въ молитвѣ: съ сими блаженными силами....

- 3) Разсматриваемая молитва имъетъ большое сходство съ одною молитвою литургіи св. Василія Великаго. Въ этой литургіи, въ молитвъ приношенія по поставленіи Божественныхъ Даровъ на св. престоль, пресвитеры молятся: «благоволи, Господи, быти намъ служителемъ Новаго Твоего Завъта... Пріими, Боже, службу сію, якоже пріялъ еси Мочсева и Ааронова священства, Самуилова мирная...» 1). Во второй молитвъ на освященіе елея, пресвитеры, подобно сему, молятся: «даждь, Господи, благодать намъ въ служеніе Твое сіе: якоже даль еси Мочсею, угоднику Твоему, и Самуилу, возлюбленному Твоему, и Іоанну, избранному Твоему... сице сотвори и насъ быти служителей Новаго Твоего Завъта надъ елеемъ симъ...» 2).
- 4) Упоминая о крещеніи и муропомазаніи, молитва св. Елея им'веть буквальное сходство, во многомъ, съ молитвами св. крещенія. Напр., въ ней и крещальныхъ молитвахъ им'вются сл'єд. одинаковыя выраженія: «Ты еси Богъ велій и дивенъ... На земли явился еси и съ человъки поживе... (Варуха, ІІІ, 38). Сыноположеніе намъ дароваль есть... Всякаго діавольскаго д'єйства отгнаніе... Воспріимутъ почесть горняго званія... » 3). Но молитвы крещальныя, по Гоару, приписываются св. Софронію, патріарху іерусалимскому (ум. 644 г.).

Наконецъ, первая молитва на освящение Елея въ таинствъ и крещальная молитва на благословение елея для крещаемыхъ сходны между собою какъ по формулъ (благослови елей силою, и дъйствомъ и наитиемъ св. Духа), такъ и по образу построения ръчи (якоже быти тому, елею, помазанию нетлъния...) 4). А крещальная молитва извъстна съ VIII въка 5).

Отсюда есть основаніе заключать, что вторая молитва на освященіе елея для больныхъ получила свою основу въ глубокой древности, развивалась подъ вліяніемъ другихъ священнотаинственныхъ молитвъ литургіи св. Василія и крещальныхъ и въ VII—VIII вв. имъла уже тотъ видъ, въ которомъ она изложена въ чинъ Гоара. Крещальная же молитва собственно на благословеніе елея, извъстная съ VIII в., безъ сомнънія, составлена по образцу первой молитвы таинства св. Елея, ибо ранъе VIII в. для крещальнаго елея употреблялись другія молитвы 6).

Полный составъ нынъшняго чина освящения елея, изложеннаго въ

<sup>1)</sup> См. въ лит. св. Василія.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. въ «Последованіи св. Елея».

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Снеси: молитву крещенія на освящ. воды и вторую молитву на освящ. елея.

<sup>4)</sup> Сн. молитвы по «Последованіямь» Крещенія и св. Елея.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Алмазова, Исторія... крещенія и муропом. стр. 372.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Постановл. Ап. кн. VII, 42.

«Послъдованіи», въ существенныхъ своихъ частяхъ, образовался въ періодъ времени отъ IX до XVI в.

Чинъ сей состоитъ: а) изъ эктеніи объ освященіи елея, б) изъ молитвы: Господи, милостію и щедротами Твоима, в) изъ тропарей и кондаковъ, числомъ одиннадцать, і) изъ чтенія апостола изъ Соборнаго Посланія св. ап. Іакова о елеопомазаніи, д) изъ евангелія св. ап. Луки о милосердомъ самарянинъ, е) изъ краткой сугубой эктеніи о болящемъ и ж) изъ второй молитвы на освященіе елея: Безначальне, вичи, святе святыхъ... Сею молитвою оканчивается богослужебный актъ освященія елея. За симъ, непосредственно начинается второй актъ таинства: елеопомазаніе больнаго 1).

Основаніе сему чину освященія положено чиномъ ІХ в., напечатаннымъ въ «Молитвословъ» Гоара. Изъ него взяты двъ молитвы на освященіе елея и два чтенія: апостолъ и евангеліе <sup>2</sup>). Въ рукописныхъ чинахъ ХІУ и ХУ вв., въ составъ освященія елея входили еще: великая эктенія объ освященіи, тропари и кондаки, и краткая сугубая эктенія, только тогда сіи составныя части имъли разности, напр., они стояли въ другомъ распорядкъ, тропарей индъ положено было сорокъ <sup>3</sup>).

Въ чинъ таинства XV в., изложенномъ у блаж. Сумеона Оссалонивійскаго, актъ освященія елея имъсть уже почти тотъ составъ, который видимъ въ нынъшнемъ «Послъдованіи». Блаж. Сумеонъ изображаєть его въ слъдующемъ видъ.

Когда первый іерей благословить начало, а) читается эктенія (Миромъ Господу помолимся...), упоминающая и о самомъ совершаемов священнодъйствіи и испрашивающая миръ и милость, б) послѣ возгласт поются нѣкоторые тропари, содержащіе въ себѣ умилостивительныя моленія къ Богу, в) во время пѣнія ихъ, іерей читаетъ молитву о елеѣ. Господи, милостію и щедротами Твоими, г) по окончаніи тропарей, іерей прибавляєть вторую молитву: Везначальне, впине, святе святых д) послѣ сей молитвы, читаются апостольскія слова брата Божія о преданіи св. Елея, е) вслѣдъ затѣмъ, первый іерей читаетъ евангеліе о милосердомъ самарянинѣ, ж) послѣ сего, произносится сходная съ нынѣшнею эктеніею молитва объ оставленіи грѣховъ недужнаго и ради исцѣленія души и тѣла. Этимъ оканчивается актъ освященія елея, и затѣмъ слѣдуетъ елеопомазаніе недужнаго 4). Въ другихъ краткихъ ру-

¹) См. въ «Послъдовани св. Елея».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. «чинъ» Гоара, Хр. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 122 — 123.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Тамъ же, стр. 128.

<sup>4)</sup> Писанія.... II, 170 — 174.

кописныхъ чинахъ того же времени, актъ освященія елея изображается подобнымъ же образомъ, какъ у блаж. Сумеона 1).

Изъ сего видно, что въ XV—XVI вв., чинъ освященія елея, въ сущности, имѣлъ уже нынѣшній составъ, только въ нашемъ «Послѣдованіи» онъ получилъ другой распорядокъ, тропари къ Господу Богу дополнены тропарями къ святымъ, и молитва послѣ Евангелія замѣнена, на основаніи другихъ чиновъ, сугубою эктеніею о болящемъ 2). Сходство же освященія простирается до такихъ подробностей, что, напр., въ нашемъ «Послѣдованіи» сдѣлано замѣчаніе: «во елико же глаголется (первая) молитва отъ священниковъ, поются тропари», какъ и въ чинѣ блаж. Сумеона сказано: «во время пѣнія тропарей, первый изъ пресвитеровъ, а за нимъ и другіе произносять молитву о елеѣ».

Окончательную же редакцію, въ отношеніи порядка составныхъ частей, ихъ объема и дословнаго изложенія, нынѣшній чинъ освященія елея получилъ при исправленіи и утвержденіи «Требника» Московскимъ Соборомъ 1666—1667 гг.

## ПЕРЕХОДЪ ОТЪ ПРЕДЫДУЩАГО КЪ ПОСЛЪДУЮЩЕМУ.

Объ исконной нераздъльности, въ Православной Церкви, актовъ освященія елея и помазанія имъ, при совершеніи Елеосвященія.

Въ нынъшнемъ «Послъдованіи», акть освященія елея и акть помазанія имъ совершаются одними и тъмиже пресвитерами и одновременно, безъ перерыва, въ порядкъ одинъ за другимъ, какъ священнодъйствія, составляющія одинъ нераздъльный чинъ. Послъ перваго акта освященія елея непосредственно совершается помазаніе имъ — второй актъ. Исторію акта освященія елея мы изложили въ предыдущемъ отдъленіи. О дъйствіи елеопомазанія будетъ сказано въ слъдующей главъ. Здъсъ же, въ качествъ перехода отъ предыдущей главы къ послъдующей, необходимо изложить исторію пераздпланости въ Православной Церкви елеосвященія и елеопомазанія, какъ по іерархическому достоинству совершителей, такъ и по времени ихъ совершенія.

До У въка, въ Восточной и Западной Церкви, пресвитеры, совершивши освящение елея, совершали тотчасъ и помазание имъ. Освящение

¹) Одиндова, Богослуженіе въ Россін, стр. 170—171 и 285—286, примъч. I.

<sup>2)</sup> По списку Моск. Сунод. Типографіи № 135, XIV в.

дълалось лишь тогда, когда требовалось помазаніе, и, наобороть, когда требовалось помазаніе, тогда совершалось и освященіе. Акты сіи одинь оть другаго не отдълялись ни по времени совершенія, ни по лицамъ, совершавшимъ таинство. Въ У въкъ, въ Римской Церкви сдълано разъединеніе сихъ актовъ. Право совершать освящение елея (conficere chrisma sev consecrare oleum) усвоено исключительно епископамъ, а пресвитерамъ оставлено право только помазывать больныхъ освященнымъ елеемъ (ungere chrismate). Въ первый разъ, мысль о такомъ раздъленіи іерархическихъ правъ высказана была папою Иннокентіемъ І-мъ въ посланіи къ епископу Деценцію.

Вследствіе такого разделенія іерархических правъ, само собою послъдовало и раздъленіе, по времени, актовъ елеосвященія и елеопомазанія. Елей епископы Римской Церкви стали освящать только однажды въ годъ, въ четвертокъ страстной седмицы. Освященный такимъ образомъ елей раздавался пресвитерамъ и хранился, обыкновенно, въ церквахъ. Когда же открывалась надобность, пресвитеры брали св. елей изъ церкви, и, торжественно принесши его въ домъ больнаго, помазывали его онымъ, съ совершениемъ модитвъ и обрядовъ, для сего положенныхъ. Также и епископы, въ случат елеопомазанія ими больныхъ, брали изъ церкви елей, ранъе освященный, но, впрочемъ, какъ было уже замъчено выше, могли и вновь освятить его въ дом'в недужнаго и освящали. Положене сіе, чтобы елей для помазанія освящали, исключительно, епископы, а священники совершали бы только помазаніе, Тридентскій соборъ утвердилъ навсегда для Римской Церкви, на основаніи якобы апостольскаю преданія, словесно дошедшаго 1). Но это основаніе: словесное предамі, положительно опровергается письменнымо преданіемъ св. ап. Іакова: да призоветь пресвитеры, воторое и пресвитерамъ усвояеть право освящать елей для помазанія, -- опровергается, также, и практикою первыхъ четырехъ въвовъ Христіанской Церкви, когда integer Unctionis ritus (полный обрядъ помазанія) и въ Западной Церкви, по свидътельству Пеллиція, совершался пресвитерами же 2). Наконецъ, новъйшіе богословскіе авторитеты Западной Церкви, напр., Перроне, соглашаются съ тъмъ, что и священники могутъ освящать елей для таинственнаго помазанія больныхь 3), сл'бдовательно, догматически допускають исконную нераздъльность елеопомазанія съ елеосвященіемъ. Практически же

<sup>1)</sup> Trident. XXIV, de extr. unct. с. І. Филарета, Догмат. II, 321.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pellic. II, VI, II, 309 - 310.

<sup>3)</sup> Иннокентія, Обличит. Богословіе, II, 367, примъч. 3. Praelectiones theologicae, Perrone, t. II, p. 418, edit. 1848 an., Bruxelles.

этого не бываеть, ибо, въ случат неимтнія елея, освященнаго епископомъ, больной оставляется безъ помазанія 1).

Пеллицій говорить, будто и въ Восточной Церкви право освящать елей, въ IV, V и VI вв., также принадлежало, исключительно, епископамъ. Но онъ не приводить на это никакихъ историческихъ доказательствъ, а выводить мнѣніе свое, путемъ умозаключенія, изъ словъ Иннокентія. Вотъ слова Пеллиція: «въ IV и V вв., право освящать елей послъдняго помазанія было у епископовъ и между латинами, и между греками, такъ какъ Иннокентій, вообще, говоритъ, что творить самую хрисму есть принадлежность епископа (сит generatim dicat Jnnocentius episcopi esse ірѕит сhrіѕта сопісете)» Во подлинникъ Иннокентій буквально говорить только: «елей, будучи уготованз епископомъ, употребляется пресвитерами» деле епископовъ, и о Иннокентій говорить о томъ, что дълалось въ Римской Церкви въ его время, и о Церкви Восточной совсъмъ не упоминаеть.

Въ Восточной же Церкви, ни въ литургическихъ чинахъ, ни въ письменныхъ памятникахъ, ни въ словесныхъ преданіяхъ, ни въ историческихъ фактахъ, нътъ ни единаго даже намека на то, чтобы право освящать елей, когда-либо до V въка, или въ V въкъ, или послъ V въка, исключительно принадлежало епископамъ, и чтобы актъ елеопомазанія совершался пресвитерами отдільно оть акта елеосвященія. Напротивъ, на Востокъ право освящать елей, во всъ времена, неотъемлемо, кромъ епископовъ, принадлежало и пресвитерамъ. Такъ, въ «Постановленіяхъ Апостольскихъ», относящихся, по содержанію, къ первымъ четыремъ въкамъ христіанства, говорится: «въ отсутствіе епископа, елей пусть благословляеть пресвитерь, въ предстояніи діакона > 4). Өеодорь Кантербурійскій, VII в., свидітельствуеть, что су грековь дозволено святить елей для больныхъ (sacere infirmis chrisma) пресвитеру, если это необходимо, а у римлянъ это дозволено одному только епископу <sup>5</sup>). Въ канонъ елея архіепископа Арсенія ІХ в. совершителями всъхъ обрядовъ Елеосвященія изображаются одни пресвитеры в). Блаж. Сумеонъ Оессалоникійскій, описывая чинъ совершенія Елеопомазанія, показываеть,

¹) Carolus Kozma de Papi, Liturgica Sacra.... p. 258, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pellic. II, VI, II, § 11, 307.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Хр. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 107.

<sup>4)</sup> Kg. VIII, 29.

<sup>5)</sup> Pellic. II, VI, II, § 11, 307.

<sup>6)</sup> Пъсни: VII, т. 3; VIII, т. 2; IX, І. Стих. 3.

что его совершали пресвитеры въ полномъ составъ, освящали елей и непосредственно за симъ помазывали больнаго 1), а о совершении Елеосвященія епископами даже ниги въ своихъ писаніяхъ не упоминаетъ. Петръ Аркудій и Левъ Алляцій, въ XVII в. свидътельствують также, что въ Восточной Церкви право освящать елей находится у пресвитеровъ <sup>2</sup>).

Такимъ образомъ, въ Православной Церкви, вслъдствіе сохраненія за пресвитерами апостольского права освящать елей, актъ елеопомазанія всегда находился и нынъ остается въ неразрывной связи съ актомъ елеосвященія. Совершаеть-ли таинство епископь съ пресвитерами, или одни пресвитеры безъ епископа, въ обсихъ случаяхъ, елей освящается всякій разъ тогда, когда требуется совершеніе елеопомазанія болящему. и наоборотъ. Посему, въ «Послъдованіи» нашей Церкви, елеосвященіе и елеопомазаніе соединены безраздільно въ одинъ богослужебный чинъ

#### III) О помазаніи болящаго освященным елеемъ.

Помазаніе болящаго св. елеемъ есть дъйствіе весьма сложное. Чтобы выяснить все его содержаніе, нужно изследовать следующія частныя его стороны: 1) что такое помазаніе вообще, 2) кто долженъ совершать его надъ больными, 3) что должно помазывать, 4) чъмъ, какимъ орудіемъ, совершать помазаніе, 5) какъ должно совершать помазаніе, или объ образъ его совершенія, 6) сколько разъ должно помазывать и 7) какъ исторически образовались нынъщніе богослужебные чины помазаній?

#### 1) О помазанім вообще.

Въ Ветхозавътной Церкви, по установленію Божію, для помазанія употреблялись два вещества: мгро, приготовлявшееся искусственно изъ разныхъ благовонныхъ растеній (Исх. ХХХ, 23-33), и простой естественный чистый елей или масло (1, Цар. X, 1). Первое вещество, въ христіанскомъ составъ, освященів и благодатномъ знаменованіи, принято къ употребленію въ таинствъ Муропомазанія, второе-въ Елеосвященів.

¹) Писанія.... II, 362 и др. ²) Pellic. II, VI, II, § 11, 308.

Помазаніе совершалось двоякимъ способомъ: чрезъ возліяніе вещества и чрезъ помазаніе, въ собственномъ смыслъ.

Возмілніе (греч. ἐπίχόσις — отъ ἐπιχέω, ἐπιγόνω, лат. infusio — отъ infundo), какъ показываетъ самое наше русское слово, состояло въ изліяніи массы вещества, напр., мура, непосредственно изъ сосуда на голову и на всю поверхность тъла помазуемаго лица (Ме. XXVI, 12). Въ св. Писаніи, возліяніе, сдъланное, напр., только на главу, принимается за возліяніе на все тъло и, въ общемъ смыслъ, называется также помазаніемъ (1 Цар. X, 1. Марк. XIV, 8). Но, собственно, оно не было помазаніемъ и не всегда соединялось съ нимъ. Дъйствіе возліянія иногда начиналось, состояло все въ полнотъ и оканчивалось вылитіемъ всего вещества изъ сосуда на помазуемое лицо. Возліяніе совершалось по облаченіи помазуемаго въ одежды его (Лев. VIII, 7—12), и излитое вещество падало на нихъ и орошало ихъ (Пс. 132, 2).

Помазаніе же (греч. адеіфіє отъ адеіфю, лат. unctio отъ ungo), какъ показываетъ самое производство этого слова отъ ближайшаго къ нему: мазать, значитъ, собственно, намазываніе, натираніе вещества на какомъ-либо предметъ. Помазаніе или соединялось съ возліяніемъ, или совершалось одно, безъ возліянія. Въ первомъ случать, выливши вещество изъ сосуда на данный предметъ, мазали или натирали предметъ этимъ веществомъ Во второмъ же случать, брали часть вещества изъ сосуда какимъ-либо посредствомъ, напр., рукою, перстами, кистью, переносили на данный предметъ и натирали его симъ веществомъ. Натираніемъ и весь предметъ помазывался и только нъкоторыя его части, напр., глаза (Іоан. ІХ, 6), ноги (Лук. VII, 46. Іоан. XII, 3). Это дъйствіе, взятое въ отдъльности отъ возліянія, и называется, въ собственномъ смыслъ, помазаніемъ. Изъ сего видно, что между возліяніемъ и помазаніемъ, составляющими однородное дъйствіе, существуеть различіе въ образъ совершенія сего дъйствія.

Во время земной жизни Спасителя, употреблялись оба эти способа. Такъ, въ притчъ о самарянинъ говорится, что онъ на раны избитаго разбойниками возлиль (έπιχέων) масло и вино (Лук. X, 34). Въ другомъ же мъстъ Спаситель говоритъ: помажь (ձλειψαι) главу твою (Мө. VI, 17). Масломъ главы Моея не помазаль еси (Лук. VII, 46).

Подробности сіи здѣсь необходимы для уясненія и пониманія способовъ того помазанія, которое, въ историческое время, совершалось надъ больными при таинствѣ Елеосвященія.

#### 2) О томъ, ито долженъ помазывать больныхъ св. Елеемъ.

Богослужебный чинъ Елеосвященія совершается, по церковному установленію, седмью пресвитерами. Поэтому, вопрось о совершителяхъ елеопомазанія зд'єсь состоить въ томъ, кто долженъ помазывать елеемъ недужнаго: вс'в-ли седмь пресвитеровъ, участвующіе въ совершеніи таинства, или кто-либо одинъ изъ нихъ, напр., только первый изъ пресвитеровъ?

0 св. апостолахъ сказано въ Евангеліи, что они, будучи посланы Спасителемъ по  $\partial ea$ , мазали масломъ недужныхъ (Мар. VI, 7—13) и исцванаи. Здесь, въ двойственности помазующихъ лежитъ начало и основаніе чина елеопомазанія. Св. ап. Іаковъ, развивая сей чинъ, установиль, чтобы всё пресвитеры, призванные въ больному, и молитву совершали надъ нимъ, и всъ, также, помазывали бы его елеемъ (Іак. V. 14-15). Отсюда, въ древней Церкви на Востокъ и Западъ, установилась практика, чтобы больнаго помазываль не одинь изъ пресвитеровъ, а всв пресвитеры, участвовавшие въ богослужении таинства. Въ чинъ Теодульфа Ормеанскаго, VIII в., говорится, что у грековъ три пресвитера, участвуя въ совершении чина, всъ три и помазывали елеемъ больнаго 1). Martene свидетельствуеть, что, въ средніе в'яка, и у латинянъ помазаніе больнаго елеемъ совершалось не однимъ пресвитеромъ, а многими, участвовавшими въ богослужении Елеопомазания 2). Дъйствительно, по чиноположенію св. Григорія Великаго, VI в., недужнаго помазывали епископъ и сослужащие ему пресвитеры 3). По «Послъдованию», изложенному въ Liber pontificale Tilianum, VIII в., при участін въ богослуженій ніскольких священниковь, помазаніе совершаль каждый изъ нихъ, съ произнесениет положенной для сего одной молитвы и различныхъ формуль, смотря по помазуемой части тела, которыхъ тогда назначено было пятнадцать 1). Но въ другихъ ритуалахъ (обрядникахъ) таинства, собранныхъ какъ у Менарда, такъ и у Martene, въ рубрикахъ, гдъ говорится о елеопомазаніи, вездъ предписывается, чтобы, изъ участвующихъ въ богослужении пресвитеровъ, только одинъ, именно primus presbyterorum, совершалъ помазание больнаго елеемъ, прочие же

<sup>&#</sup>x27;) Хр. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 117.

<sup>2)</sup> Pellic. II, VI, II, § 11, 309.

<sup>3)</sup> Сильвестра, Догмат. V, 60.

<sup>4)</sup> Хр. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 119 — 120.

совершали бы лишь обряды священнослуженія, напр., читали молитвы съ возложеніемъ рукъ 1) и т. п. По западному чину Теодульфа, VIII в., это совершалось такимъ образомъ: «по произнесеніи литаніи (священникъ) начинаетъ молитвою помазаніе въ то время, какъ прочіе (священники) поютъ приличные псалмы и антифонъ, и дълаетъ елеемъ двънадцать (на болящемъ) знаковъ креста > 2). Въ настоящее время, въ Западной Церкви помазаніе св. Елеемъ недужнаго совершаетъ, также, только одинъ пресвитеръ.

Восточная же Церковь осталась върною принципу предшествующихъ въковъ. Установивъ седмисвященство, она, одновременно съ симъ, постановила и седмикратное елеопомазаніе. Это видно изъ чина Гоара IX в., гдъ означено, что каждый изъ седми пресвитеровъ, участвующихъ въ литургіи таинства, помазываль чело, уши и руки больнаго 3). Послъ сего, порядокъ этотъ съ раздъльностію показывается въ Елеосвященіи по «Герусалимскому уставу» ХІV в.4) и во всъхъ прочихъ чинахъ, до насъ дошедшихъ. Блаж. Сумеонъ Фессалоникійскій, описывая чинъ св. Елея XV в., говоритъ: «сперва первый іерей помазуетъ елеемъ больнаго, потомъ и другіе шесть дълаютъ тоже по порядку» 5). Аркудій XVII в. пишетъ, что у грековъ больные помазуются св. елеемъ седмью, или, по крайней мъръ, тремя священниками 6), если только трое совершаютъ чинъ таинства. Въ нынъшнемъ «Послъдованіи» всъ седмь пресвитеровъ, участвующіе въ освященіи елея,—всъ седмь и помазують его симъ елеемъ, въ порядкъ одинъ за другимъ.

Такимъ образомъ, порядокъ, существующій нынѣ въ Православной Церкви, чтобы помазаніе больнаго, при участіи въ совершеніи чина многихъ пресвитеровъ—до седми включительно, совершали всѣ присутствующіе, а не одинъ, какъ въ Западной Церкви,—порядокъ сей имѣетъ свое основаніе въ апостольскомъ чинѣ и согласуется съ древнею практикою Вселенской Церкви.

## 3) О томъ, что должно помазывать св. Елеемъ.

Св. Евангелисть Маркъ повъствуеть, что св. апостолы мазали недужных велеемъ (XI, 13), и св. ап. Іаковъ заповъдуетъ пресвите-

<sup>&#</sup>x27;) Pellic. II, VI, II, § 11, 309.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Хр. чт. 1880 г. іюль — авг. стр. 116 — 117.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 123.

<sup>4)</sup> Одинцова, Богослуженіе.... стр. 169.

 <sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Писанія.... II, 374 — 375.
 <sup>6</sup>) Pellic. II, VI, II, § 11, 309.

рамъ помазывать елеемъ больнаго (V, 14). Само собою разумъется, что въ первомъ случат помазывалось, а во второмъ — заповъдуется помазывать толо больнаго. Но туть возникають слъдующе вопросы, требующе разръшенія: все-ли тъло должно помазывать, или только нокоторые его органы? Если органы, то какіе именно? И почему, по какой причинъ, тотъ или другой объемъ помазанія существоваль, или быль принять и окончательно установленъ св. Церковію?

Какъ совершалось помазаніе елеемъ въ апостольскомъ въкъ — неизвъстно. Судя же по тому, что св. Писаніемъ внушается помазывать недужнаго, т. е., тъло его, безъ назначенія для сего какихъ-либо отдъльныхъ его органовъ, слъдуеть заключить, что, въ первые въка христіанства, пресвитеры, следуя буквальному смыслу Писанія, при таинствъ св. Елея, помазывали имъ не отдъльные органы, а все тъло недужнаго. И почему еще они могли дълать такъ? Прежде всего, потому, что помазаніе всего тъла практиковалось, по установленію Божію, въ Ветхозавътной Церкви. Церковь же Новаго Завъта, по началу своего существованія, при отсутствіи собственныхъ нормъ, имъла обыкновеніе следовать, въ некоторыхъ случаяхъ, богоучрежденнымъ порядкамъ Ветхаго Завъта, такъ какъ эти норядки служили предъизображениемъ священнодъйствій Христіанской Церкви. Къ помазанію всего тъла болящихъ могло приводить и то соображение, что бользнь, поражая и одну какую-либо часть твла, двлаеть немощнымъ, слабымъ (аввечия) всего человвка, и по тълу, и по душъ. Выводъ о помазаніи всего тъла, сверхъ сего, нахоходить себ' подтверждение въ аналогическихъ фактахъ, житейскихъ и церковныхъ. Въ практикъ, напр., врачебнаго искусства человъческаго, всегда существовали и нынъ употребляются способы воздъйствія лькарствъ наружнаго употребленія на весь организмъ человъка и, между прочимъ, также, чрезъ помазаніе или натираніе. Церковь же иногда усвояла добрые житейскіе способы своимъ обрядамъ для нагляднаго представленія и убъжденія върующихъ въ ея благодатныхъ дъйствіяхъ, каковы, напр., вода 1) и погружение въ ней всего тъла крещаемыхъ. Есть, наконецъ, и болъе близкій и вполнъ сродный церковный фактъ, подтверждающій выводь о помазаніи, при таинствъ св. Елея, всего тъла недужныхъ, --тотъ фактъ, что предъ св. крещеніемъ, съ древнихъ временъ (IV-V вв.) помазаніе крещаемыхъ св. Елеемъ совершалось, именно, по всему тълу, отъ верхнихъ власовъ главы — до ногь 2), — на что

<sup>1)</sup> Алмазова, Исторія Крещенія и Муропом. Казань, 1884 г. стр. 20 — 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ стр. 271.

имъется указаніе не только въ древнихъ чинахъ VIII—XV вв., но и въ нынъшнемъ «Послъдованіи» 1). Вотъ почему въ памятникахъ письменности первыхъ въковъ христіанства, тамъ, гдъ помазывались отдъльные органы тъла, а не весь составъ его, какъ, напр., въ таинствъ Муропомазанія, обыкновенно, исчислялись эти органы, а не говорилось о помазаніи тъла вообще. Когда же говорится о таинствъ Елеосвященія, то нигдъ не упоминается о помазаніи частей тъла болящаго, а говорится вообще о его помазаніи или помазаніи тъла его. Такъ Цезарій, писатель VI в., говорить: «пусть больной помажетъ тъло свое» 2). Въ чинахъ же послъдующихъ въковъ, приблизительно съ VI в., когда помазаніе всего тъла, по мъстамъ, отмънялось, наоборотъ, перечисляются органы, которые надлежало помазывать.

Спрашивается: какъ же именно совершалось это помазаніе всего тъла? Оно совершалось, по богоучрежденному въ Ветхомъ Завътъ чину. чрезъ возліяніе св. Елея на тъло недужнаго. Возліяніе какъ на Востокъ, такъ и на Западъ, существовало въ теченіе нъсколькихъ столътій. Объ немъ упоминаеть св. Ириней, еп. Ліонскій (ум. въ 203 г.), описывая едеопомазаніе, которое совершали еретики-пракліониты надъ умирающими, заимствовавшіе обрядъ сей отъ православнаго таинства и исказившіе его. Они надъ головами умирающихъ, въ минуту ихъ кончины, изливали елей и воду 3). Иннокентій, папа Римскій V в., объясняя кому должно преподавать св. Елей, выражается такъ: «на кающихся возливать его нельзя (poenitentibus istud chrisma infundi non potest) 1). Теодульфъ Орлеанскій, VIII в., свидітельствуеть, что, въ его время, у грековъ св. Елей изливался на все тъло больныхъ 5). Должно присовокупить къ сему, что возліяніе совершалось повсюду на тело, облеченное въ обычныя, чистыя, большею частію, бълыя, полотняныя одъянія, безъ совлеченія ихъ съ больнаго 6).

Если возліяніе существовало, въ древнія времена, во всей Вселенской Церкви, на востокъ и западъ, то, очевидно, сей способъ елеопомазанія получиль начало отъ св. апостоловъ, употреблялся же онъ, по крайней мъръ, въ Восточной Церкви, приблизительно до конца VIII в.

<sup>&#</sup>x27;) См. «Послъдованіе» Крещенія, гдъ сказано: и егда помажется елеемь все тьло, крещаеть священникь....

<sup>2)</sup> Макарія, Догмат., стр. 321.

з) Xp. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 104.

<sup>1)</sup> Epist. ad Decent. cap. VIII, n. 12.

<sup>5)</sup> Хр. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Тамъ же, стр. 116 — 117.

Помазаніе св. Елеемъ всего тъла недужнаго чрезъ возліяніе наглядно въръ христіанъ внушало идею объ изобильномъ сообщеніи благодатной силы таниства всему составу человъка — тълу его и душъ.

Оть воздіянія не сразу сділань переходь вы помазанію вы собственномы смыслі. Есть свидітельства, что, до установленія отдільныхь органовь для помазанія, помазаніе ихъ соединялось, можеть быть только вы нікоторыхы містахь, съ возліяніемы или помазаніемы всего тіла елеемы. Такы св. Іоанны Златоусть, вы одномы изы своихы «словь», говориль вы церкви: «прими св. елей и помажь имы все тіло (вы подлинникі: ὁλον τὸ σῶμα), языкь, уста, шею, глаза» і). Конечно, св. Златоусть взяль эту форму употребленія св. Елея изы обрядовы елеопомазанія, вы его время употреблявшихся вы св. Церкви. Такое же соединеніе двухы способовь елеопомазанія существовало вы ІV в. и вы врещальномы чині, только—вы обратномы порядкі, а именно: сперва помазывались елеемы отдільные органы крещаемаго, а потомы— все тіло і).

Безъ всякаго сомивнія, на отмвну возліянія и на установленіе отдільных органовь для помазанія въ Елеосвященіи имвло рішительное вліяніе сродное съ нимъ таинство Муропомазанія. Ибо въ Муропомазанія, съ первыхъ віжовъ христіанства и, притомъ, по опреділенію соборовь 3), практиковалось помазаніе отдільныхъ органовъ, и въ Елеосвященіи, при введеніи въ него помазанія, назначены были для сего многіе изъ такихъ органовъ, которые помазывались св. муромъ, напр., чело, уста, грудь.

Въ Западной Церкви, въ VI—VIII вв. обрядъ помазанія всего тъла быль отмъненъ и установилась практика помазанія отдъльныхъ его органовъ. Въ VI в., по крайней мъръ, въ нъкоторыхъ мъстахъ, помазывалась только грудь, какъ это читается въ житіи Евгенда. По древниу сакраментарію св. Григорія Великаго предписано было помазывать пять чувство 4). Въ VIII-мъ и послъдующихъ стольтіяхъ, помазывали такъ много органовъ, что это дъйствіе равнялось почти помазанію всего тъла. Пеллицій говоритъ, что въ то время и вообще — въ средніе въка, какъ показываютъ Обрядники (Ritualia), св. Елеемъ помазывалось почти все толью (totum fere corpus) недужнаго. Такъ, Ритуалъ Пруденція, VIII в., повельваетъ, чтобы помазаніе дълалось на бровяхъ глазъ, на ушахъ съ наружной стороны, на ноздряхъ вверху, на губахъ снаружи

<sup>1)</sup> Слова и Беседы на разные случаи, т. І, стр. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Алмазова, Исторія Крещ. и Муроп. Прилож. стр. 23.

<sup>3)</sup> Кн. Правиль, II всел. пр. 7. VI всел. пр. 95.

<sup>4)</sup> Carolus Kozma de Papi, Liturgica Sacra.... p. 258.

на рукахъ, на ногахъ, на горлъ, на шеъ, на плечахъ, на пупъ, или тамъ, гдъ сильнъе чувствовалась боль '). Теодульфъ, архіеп. Орлеанскій VIII в., исчисливъ двънадцать членовъ, на которыхъ въ Западной Церкви дълалось помазаніе, замъчаетъ, что число помазаній бываетъ и болъе и менъе, и что, вообще, это число неравное <sup>2</sup>). По чину Liber pontificale Tilianum дълалось пятнадцать помазаній, а по Медіоланскому св. Амвросія—только семь на семи главныхъ членахъ <sup>3</sup>).

Въ Западной Церкви, въ совершени елеопомазанія существовали тогда нѣкоторыя особенности и отличія. Такъ, чело (frons) пресвитерами не помазывалось, изъ уваженія къ тому, что на главѣ совершалась конфирмація епископомъ, и потому лишь епископамъ принадлежало право совершать помазаніе св. елеемъ на челѣ болящаго. Руки пресвитеровъ не помазывались внутри, а лишь—снаружи, по той причинѣ, что, при посвященіи пресвитеровъ, ладони ихъ, какъ и нынѣ дѣлается, помазывались отъ епископовъ елеемъ заклинанія (oleum exorcismi). Относительно монахинь сдѣлано было въ формулярѣ елеопомазанія такое измѣненіе, чтобы на груди помазаніе совершать только около горла, а помазаніе гортани— на подбородкѣ. Вѣроятно, это положеніе примѣнялось и ко всѣмъ лицамъ женскаго пола 1).

Въ настоящее время, въ Западной Церкви, пресвитерами у недужныхъ св. Елеемъ помазуются очи, уши, ноздри, уста, руки съ объихъ сторонъ и ноги (на подопвахъ) 5). Голова ни у кого не помазуется потому, что она помазана была священникомъ при крещеніи, чело, также, оставляется безъ помазанія потому, что было помазано епископомъ при конфирмаціи, а у священниковъ, сверхъ того, не помазуется внутренняя сторона рукъ, потому что она помазана епископомъ при посвященіи (ordinatio) 6).

Въ Восточной Церкви практика помазанія отдёльныхъ членовъ тёла первоначально установилась въ ІХ в. Въ чинъ Гоара сего времени говорится, что священники, совершавшіе таинство, помазывали, въ порядкъ одинъ за другимъ, чело, уши и руки больнаго 7). Изъ канона Арсенія Корескаго, ІХ в., видно, что тогда помазывались главы на челахъ и

<sup>&#</sup>x27;) Pellic. II, VI, II, § 11, 310.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Хр. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Тамъ же, стр. 119 — 120.

<sup>4)</sup> Pellic. II, VI, II, § 11, 310.

<sup>5)</sup> Серединскаго, Богослуж. Зап. Церкви, IV, 141.

<sup>6)</sup> Carolus Kozma de Papi, Liturgica Sacra, p. 261.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Xp. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 123.

чувствал, т. е. органы чувствъ 1). Окончательнаго назначенія, какіе органы помазывать, долго не было. Въ XV в., по чину блаж. Сумеона, указано помазывать чело, чувственные органы на лицъ и руки 2). Замѣчательно, что въ древнихъ чинахъ и писаніяхъ Восточной Церкви, при исчисленіи отдѣльныхъ органовъ тѣла, ни разу не упоминается о помазаніи св. Елеемъ ного у больнаго. На основаніи же всей предшествующей практики, при окончательномъ установленіи формуляра св. Елея, въ «Послъдованіи» нашей Русской Церкви принято помазывать у больнаго, въ послъдовательномъ порядкъ, слъд. органы тѣла: чело, ноздри, ланиты, уста, перси и руки на объихъ сторонахъ. Въ греческомъ же чинъ нъть объяснительной рубрики о томъ, какіе члены помазывать, и пресвитеры совершаютъ помазанія по преданію и практическому наученію.

Почему же изъ всего тъла къ помазанію избраны только означенные выше органы? И равносиленъ ли сей порядокъ древнему обряду помазанія всего тъла?

Истинно-духовная разумность и осмысленность нынъшняго порядка усматривается въ томъ, что къ помазанію назначены благообразные, главные и жизненные органы тъла. Это: чело, по своему вертикальному положенію, отличительнъйшій тэлесный органь человъка и бабь бы знаменіе съдалища разума; ноздри, какъ органъ дыханія жизни и обонянія, а въ посл'єднемъ термин'в — какъ символь обонянія душею благоуханія божественной благодати; ланиты, какъ зеркало души, на которомъ отражается внутреннее нравственное достоинство человъм (Сирах. XIII, 31—32); уста, какъ визиній органъ и дыханія жизи и души, такъ какъ органомъ слова выражается весь внутренній шр человъка: его мысли, желанія и чувствованія; перси, подъ которым поконтся сердце, исходище жизни, и тълесной и духовной (Притч. 11), 23. Марк. VII, 21—22. Лук. VI, 45); наконецъ, руки, какъ органъ осязанія и всей д'вятельности челов'вческой, ибо он'в суть служителя мысли, исполнители ръшеній воли, осуществляющія на дъль то, что пзмышляется разумомъ 3).

Помазаніе всѣхъ сихъ существенно жизненныхъ органовъ тѣла и души имѣетъ духовно-таинственный благодатный смылъ и значеніе. Помазаніемъ св. Елея, чрезъ эти посредства, сообщается всему, такъ ска-

¹) Пъснь VII, тр. 2. П. IV, тр. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Писанія.... II, 374 — 376.

<sup>&</sup>quot;) Гартвига, Единство мірозданія. М. 1865 г., стр. 397.

зать, существу человъка благодатная сила таинства для исцъленія всякихъ его немощей души и тъла. Но таинство подаетъ еще помазуемому отпущение гръховъ, человъкъ же согръщаетъ и мыслями, и чувствованіями, и желаніями, и ощущеніями, и словами, и дъйствіями. И вотъ, благодать очищенія и отпущенія гріховь усвояется человіку чрезь органы гръха помазаніемъ чела, груди, усть, рукъ и т. п. 1). А очищая отъ гръховъ сін органы, св. Елей, съ тъмъ вмъсть, освящаетъ ихъ, и чрезъ нихъ — тъло, душу и всего человъка. Блаж. Сумеонъ Фессалоникійскій, изъясняя благодатное действіе св. Елея на отдельные органы, говорить: «помазуется чело больнаго ради внутреннихъ помысловъ и дъйствій», и еще: «когда помазуется чело, то освящается умъ, помазуется лице — во освящение чувственныхъ органовъ <sup>2</sup>). Это всецълое освящение человъка, само собою, понятно. Елей освящается молитвами и наитіемъ св. Духа, а потому, очищая отъ гръховъ, освящаетъ тъхъ, которые имъ помазуются. По въръ въ сіе освященіе, въ нашемъ старинномъ наръчіи о томъ, кто принялъ помазаніе елеемъ, говорили и писали: маслома свящался 3). По рукописи Софійской Библіотеки № 1063. XVI въка, эта мысль объ освящения недужнаго выражалась даже въ самой формуль словь, произносимой при помазаніи: «свящается рабь Богь, имя рекъ, масломъ возрадованія на здравіе и на спасеніе, во имя Отца, Сына и св. Духа. 1). Помазаніе св. Елеемъ называется еще, на языкъ св. Писанія (2 Кор. І, 22) и церковномъ, печатію, запечатльніемъ. А печать, и въ обыкновенной жизни, дълаеть опечатанный предметъ недоступнымъ постороннимъ враждебнымъ силамъ. Такъ, и запечатлъніе св. Елеемъ жизненныхъ органовъ дълаетъ ихъ, по выраженію нашего «Послъдованія», непроходными и недоступными <sup>5</sup>) для всъхъ вліяній сопротивныхъ въръ и благочестію, т. е., для искушеній отъ міра, плоти и діавола.

Обрядъ помазанія елеемъ главныхъ жизненныхъ органовъ тёла, въ благодатномъ дѣйствіи таинства, всеконечно, равносиленъ употреблявшемуся ранѣе помазанію всего тѣла; ибо благодатная сила таинства не ограничивается, какъ вещественное мѣстное врачевство наружнаго употребленія, только помазуемыми органами, но чрезъ нихъ объемлеть и

<sup>&#</sup>x27;) Михайловскаго, Соборованіе.... стр. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Писанія.... II, 374 — 375.

<sup>3)</sup> См. выше, стр. III.

<sup>4)</sup> Динтревскаго, Богослужение въ Русск. Церкви, ч. І, стр. 415.

<sup>5)</sup> Канона, пѣснь IV, тр. 2.

проницаетъ все существо человъка, такъ сказать, въ глубину, и широту и долготу. Одно и однократное прикосновеніе къ ризъ Спасителя кровоточивой жены и прикосновеніе Спасителя — къ больной тещъ Петра содълали ихъ, тяжко больныхъ, мгновенно и всецъло здоровыми. Блаж. Сумеонъ Оессалоникійскій, объясняя, какъ выше приведено, дъйствіе слеопомазанія на отдъльные органы, заключаетъ свое описаніе такъ: чрезъ сіе подается немощному всецувлое освященіе ').

Въ Западной Церкви избраны къ помазанію: очи, уши, ноздри, уста, руки и ноги, потому, что чрезъ сіи органы воспринимаются вредныя впечатльнія, которыя влекуть и неръдко приводять человька къ гръху. Чрезъ нихъ входить въ сердца людей самый гръхъ <sup>2</sup>). «Послъднее помазаніе», отпущая гръхи, которые человъкъ содълалъ чрезъ сіи органы, оскверненные демономъ, возрождаеть ихъ, очищаеть, освящаеть благодатію Тисуса Христа. Знакъ креста, который дълаетъ священникъ на каждомъ изъ органовъ, есть какъ бы печать, которою онъ теперь заключаетъ ихъ для врага, отмъчая ихъ именемъ Божіимъ <sup>3</sup>).

И такъ, въ историческое время, помазаніе св. Елеемъ совершалось различно: чрезъ помазаніе всего тёла, чрезъ возліяніе съ помазаніемъ отдъльныхъ органовъ и наконецъ — чрезъ помазаніе только отдъльныхъ частей тъла. Въ нынъшнемъ же «Послъдованіи» установленъ одинъ последній способъ. Св. Церковь окончательно и исключительно избрала помазаніе отдільных органовь тіла, всеконечно, потому, что это нагболье соотвътствуеть священнодъйствіямь Новаго Завьта. вътныхъ писаніяхъ, когда говорится о помазаніяхъ, существующихъ ди христіанъ, то не употребляется слово: епідосіє или епідомо (возліяніе, возливаю), а постоянно употребляются слова: адеюф или дрію (2 Кор. І. 21), которыми означается помазаніе въ собственномо смысль. Самы ΤΕΡΜΗΗΤ: nomasanie (χρίσμα, χρίσις — οτα χρίω, unguentum, unctio — οτα ungo), βδ смыслъ благодатнаго тайнодъйствія, получиль свое начало въ апостольское время и отъ св. апостоловъ (1 Іоан. II, 20 и 27). А наконецъ, въ новозавътныхъ писаніяхъ указываются и примъры помазанія и запечатувнія отдівльных органовь тіла какь для исцівленія недуговь, такъ и ради избавленія оть разныхъ другихъ бъдствій. Самъ Господь Іисусь Христось исцелиль слепорожденнаго, между прочимь, чрезь помазаніе очей его бреніемъ ('επέχρισε τους 'οφθαλμούς. Іолн. ІХ, 6 и 11). Въ

¹) Писанія.... II, 376.

<sup>2)</sup> Carolus Kozma de Papi, Liturgica Sacra.... p. 262.

<sup>3)</sup> Gaume, Catechisme de Persévérance,.... Paris, 1854, IV, 265 n 272.

Апокалипсисть говорится о возложеніи печати на челажь (ἐπὶ τῶν μετῶπων) рабовъ Господа для изъятія ихъ отъ грядущихъ бѣдъ (Апок. VII, 3 и далье). Въ Муропомазаніи и во всѣхъ другихъ христіанскихъ помазаніяхъ св. Церковію принято запечатльніе отдѣльныхъ органовъ тъла. Такимъ образомъ, св. помазаніе частей тъла усвоено нашему «Послъдованію», по соотвѣтствію сего обряда писаніямъ и священнодъйствіямъ Новозавѣтной Церкви.

Въ заключение сего отдъла, отмътимъ здъсь одну историческую особенность. По греческому чину ІХ в., изложенному у Гоара, седмь пресвитеровъ, по окончаніи помазанія недужнаго, помазывали весь дома его, дълая знаки креста, съ пъніемъ цълесообразнаго, по содержанію, 90-го псалма: Живый вз помощи Вышняго 1)... о заступленія Божіемъ. Думають, что этоть обычай Восточной Церкви очень древній, приблизительно V-VI вв., такъ какъ онъ существуетъ въ практикъ коптовъ и яковитовъ 2). Подобный же обрядъ совершался, но прежде помазанія больнаго, въ VIII-IX вв., и въ Западной Церкви. Пеллицій говорить, что, въ VIII столътіи, священникъ, вступивши въ домъ для помазанія недужнаго, прежде всего произносиль нъкоторую молитву и, сдълавъ повсюду кропленіе благословенною водою, приступаль къ постели больнаго 3). Подробнъе обрядъ сей описываеть архіеп. Теодульфъ въ чинъ Западной Церкви того же VIII в. «Когда придуть (въ домъ) къ больному три пресвитера, то пусть говорять: «миръ дому сему и живущимъ въ немъ; миръ входящимъ и исходящимъ во имя Господне». Затъмъ, священникъ льетъ освященный елей въ св. воду и кропить ею, говоря антифонъ: «благослови, Господи, домъ сей и живущихъ въ немъ, поелику Ты, Господи, сказалъ: мирг дому сему и проч. Благослови, Господи, малыхъ сихъ со старъйшими. Благословенны вы отъ Господа, сотворившаго небо и землю». И потомъ, говорить антифонъ: окропиши мя гссопомо и проч. . 4). Очевидно, обрядъ кропленія дома въ Западной Церкви не быль тогда одинаковъ и различно совершался. Въ Восточной Церкви, обрядъ помазанія дома существоваль долгое время и подвергался развитію. Въ XIV в., по «Іерусалимскому уставу» въ нашемъ отечествъ, послъ больнаго, св. Елеемъ помазывались еще двери и все зданіе, гдъ совершалось таинство. Въ уставъ сказано: по окончаніи по-

<sup>1)</sup> Хр. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 123.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 118 — 119.

<sup>3)</sup> Pellic. II, VI, II, § I1, 308.

<sup>4)</sup> Хр. Чт. 1880 г. іюль—авг. стр. 123.

мазанія, священники расходились, «мажуще внізуду на дверяхъ и внутрьуду, глаголюще сице: благословение Господа Бога Спаса нашего Iucyca Христа на дому семъ всегда, нынъ и присно»...1). Изъ сего видно, что, противъ ІХ в., обрядъ измѣнился: ибо, вмѣсто псалма, произносилась формула помазанія (formula unguendi), примънительно въ дому. Религіозный смыслъ этого обряда, очевидно, состояль вь томь, чтобы благословить домъ и живущихъ въ немъ, даровать имъ миръ, оградить отъ всякаго зла, навътовъ, и освятить. Въ XVII в., обрядь сей еще существоваль въ Россіи и употреблялся даже при совершеніи общаго Елеосвященія на страстной неділь въ монастыряхъ. Въ (иноческомъ) Потребникъ 1639 г. сказано, что въ великую субботу, посл общаго елеопомазанія монастырской братіи, св. Елеемъ помазывались спичками крестообразно совнъ двери, внутри же -- всъ стъны монастырскихъ келлій<sup>2</sup>). Однако же, обрядъ помазанія жилицъ въ Восточной Церкви не быль повсемъстнымъ. Въ чинъ, напр., блаж. Сумеона XV в., объ немъ не упоминается. Въ Западной Церкви, окропление св. водою больнаго, его постели и присутствующихъ, и нынъ крестообразно совершается, предъ началомъ обрядовъ елеопомазанія, съ произнесеніемъ: окропиши мя (Пс. L, 9) и проч. 3). Въ Восточной же Церкви, окропленіе св. водою никогда прежде не употреблялось, а помазаніе дома св. Елеемъ вышло изъ практики и въ нынѣшнемъ «Послѣдованіи» не положено: ибо обычай сей, явнымъ образомъ, не согласуется съ существомъ таниства

## 4) О томъ, чёмъ, т. е., какимъ орудіемъ, должно совершать елеопомазавів

Чтобы совершить помазаніе, нужно елей изъ сосуда, въ которомъ онъ освященъ, *перепести* на тъло недужнаго. Какъ же совершалось это перенесеніе въ древности и какъ совершается нынъ?

Въ глубокой древности, когда практиковалось помазаніе всего тыв недужныхъ чрезъ возліяніе на нихъ св. Елея, не требовалось для сего дъйствія никакого посредствующаго орудія. Пресвитеры прямо изъ сосуда изливали св. Елей на больныхъ, какъ это ясно выражено въ чинъ Теодульфа VIII в. 4).

<sup>1)</sup> Одинцова, Богослужение въ России, стр. 169.

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Правосл. Собеседн. 1887 г. май, стр. 78.
 <sup>3</sup>) Серединскаго, Богослуженіе Запад. Церкви, IV, 141. Rituale Roman. tit. V, сар. 2, ordo administrandi Sacram. Ext. unct.

<sup>4)</sup> Xp. чт. 1880 г. іюль — авг. стр. 123.

Послъ сего, возліяніе замънено было помазаніемъ отдъльныхъ орановъ тъла. Тогда потребовалось орудие для перенесенія св. Елея изъ сосуда на тъло больнаго человъка и для помазанія симъ орудіемъ тълесныхъ его органовъ. Несомнънно, что такимъ орудіемъ, по началу, были руки совершителей таинства. Пресвитеры брали св. Елей изъ сосуда или однимъ указательнымъ пальцемъ (δάκτίλω), или двумя перстами правой руки, и ими помазывали св. Елеемъ назначенные для сего тълесные органы. Косвеннымъ доказательствомъ сего служитъ то, что пріемъ сей употреблялся тогда, въ VIII-Х вв., въ сходственныхъ съ Елеосвященіемъ священнодъйствіяхъ, а именно: въ православномъ елеопомазанім крещальномъ 1) и въ обрядахъ елеопомазанія Западной Церкви. Помазаніе св. Елеемъ врещаемаго, по чину нашей Церкви, и нынъ положено совершать двумя перстами правой руки<sup>2</sup>). Равно, extrema unctio и нынъ въ Западной Церкви, также, сообщается недужному большимъ пальцемъ правой руки священника<sup>3</sup>). Прямое же указаніе на совершение елеопомазания въ нашемъ таниствъ перстами правыхъ рукъ всъхъ священниковъ-совершителей имъется въ древней стихиръ, положенной на молебномъ пънін нынъшняго «Послъдованія». Тамъ сказано: «Помазаніемъ едея Твоего, Господи, и священниково осязаніємо раба Твоего, Человъколюбче, освяти свыше, недуговъ свободи, душевныя же скверны очисти... > 4). Понятно, что осязаніе священниковъ совершалось. по смыслу молитвы, при помазанін болящаго св. Елеемъ, или съ помазаніемъ соединялось осязаніе, т. е., помазаніе дълалось перстами, органомъ осязанія, и притомъ — всёхъ священниковъ-совершителей, а не одного. Но когда, именно, началось это помазаніе перстами, сколько времени продолжалось и когда прекратилось — неизвъстно.

Въ нынѣшнемъ «Послѣдованіи» указано употреблять для елеопомазанія стручецъ. Что же такое — стручецъ? Стручецъ (\*εράτιον) славянское слово, уменьшительное, происходить отъ струкъ (стручъ, стручья). Стручкомъ въ царствѣ природы называется родъ кожеобразнаго продолговатаго вмѣстилища, въ которомъ у нѣкоторыхъ растеній содержатся сѣмена: струкъ гороховый, перечный, бобовый 5). Слъд.

<sup>1)</sup> Алмазова, Исторія Крещенія... стр. 273.

 <sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. уставъ о семъ въ «чинъ» св. Крещенія.
 <sup>3</sup>) Серединскаго, Богослуженіе Зап. Церкви, стр. 141.

<sup>4) «</sup>Последованіе», стихира 3-я. Стихира сія имется въ древнемъ греческомъ чинъ XV века. См. у Дмитревскаго, Богослуж. въ Русск. Церкви въ XVI в., ч. І, прилож. стр. 119, 4.

<sup>5)</sup> Общій Церк-слав-русск словарь, ІІ, 1397.

Спрашивается: откуда же взялся стручеца? На вакомъ основания принять онъ въ таинствъ для елеопомазанія? Стручецъ принять къ помазанію въ таинствъ св. Елея въ силу прообразованія таинства сего, какъ прежде изъяснено было нами, при потопъ. Голубица, предъ окончаніемъ потопа, возвратилась къ Ною въ ковчегь, имяще сучеца мосличень съ листвіемь во устьх своихь: и позна Ное, яко уступи вода от лица земли (Быт. VIII, 11). Такъ читается въ Славянской Библін по переводу LXX-ти, которому следуеть Восточная Церковь. Въ датинскомъ текстъ сказано также, что columba portavit ramum olivae virentibus foliis in ore suo, т. е. голубица принесла во рту своемъ сучекъ масличнаго дерева съ зеленъющими листьями <sup>2</sup>). Въ церковнославянскомъ нарбчім елейный сучеца н елейный стручеца, въ отвышенін къ таниству св. Елея, почитаются синонимами<sup>3</sup>). Такимъ образомъ, стручецъ для помазанія св. Елеемъ принять въ таньство въ соотвътствіе масличной вътви голубицы и служить для помазуемаго символомъ благодатнаго обновленія его отъ потопа болевней и греховъ.

Когда же стручецъ принять для елеопомазанія? Нѣкоторый намекь на употребленіе его, предположительно, можно видѣть въ каноть св. Арсенія ІХ в. «Елейный сучецъ, говорится тамъ, иногда ко умаленію потопа Божественнымъ Твоимъ показавый мановеніемъ, Гослоди, спаси милостію страждущаго». Въ извѣстныхъ же намъ древнихъ чинахъ нѣть указанія на то, чѣмъ, какимъ, именно, посредствующимъ орудіемъ, послѣ перстовъ, совершалось помазаніе тѣлесныхъ органовъ недужнаго. Поэтому, нѣть основанія установить съ точностію то время, когда стручецъ вошелъ и принять въ обряды Елеосвященія. Въ (иноческомъ) Потребникѣ 1639 г., посредствующія орудія, которыми совершалось, при общемъ маслосвященіи въ монастыряхъ, помазаніе на страстной недѣлѣ, называются спичками 4). Слѣд., въ первой половинѣ

<sup>&#</sup>x27;) Общій Церк-Слав-Русскій словарь, ІІ, 1421, снеси: 1414.

<sup>2)</sup> Biblia Sixti V et Clement VIII, Genes. VIII, II.

<sup>\*)</sup> Общій Ц-С-Русск словарь, І, 738.

<sup>4)</sup> Правосл. Собеседн. 1887 г. май, стр. 78.

XVII в. уже употреблялся стручецо, а помазание перстами было от-

Нынъ употребляемый стручець есть сухая тонкая небольшая палочка, или спичка, хорошо со всъхъ сторонъ и по концамъ обточенная. Одинъ конецъ ея обвертывается твердо мягкою хлопчатою бумагою или ватою, которымъ берется изъ лампады св. Елей и помазуется недужный. Въ данномъ случать, этотъ, какъ бы на самомъ дълъ, сучекъ, окруженный бумагою, изображаетъ собою масличный сучекъ голубицы, покрытый листвіемъ. Плодъ маслины назначенъ Господомъ благодатнымъ веществомъ для таинства, сучецъ ея служитъ органомъ для усвоенія благодати недужному чрезъ помазаніе.

#### 5) Объ образъ совершения Елеопомазания.

Елеосвященіе есть св. тайнство Новаго Завѣта, установленное Господомъ, а потому, въ отличіе не только отъ обычныхъ, но и отъ религіозныхъ Ветхаго Завѣта помазаній, тайнству сему, въ основномъ чинъ св. ап. Іакова, назначенъ особый образъ помазанія, ибо повелѣвается пресвитерамъ помазывать больныхъ елеемъ во имя Господие, т. е., съ призываніемъ имени Божія. Подъ этимъ же призываніемъ, при актѣ помазанія, естественно подразумѣваются два предмета: А) начертаніе имени Господа самымъ дѣйствіемъ помазанія, т. е., образомъ или формою его (modus unguendi), и В) словесная формула помазанія (forma verborum vel formula unctionis), т. е., молитва въ Господу, пронзносимая при помазаніи. Такъ, именно, разумѣетъ и истолковала слова: помазывать во имя Господие, св. Церковь въ своихъ установленіяхъ относительно елеопомазанія, какъ это въ двухъ слѣдующихъ главахъ будетъ изъяснено.

## A) O формть елеопомазанія (modus unguendi).

Помазаніе больных св. Елеемъ, съ древнъйших временъ христіанства, повсюду на Востокъ и на Западъ, совершалось *крестообразно* (σταυροείδως, τύπω τοῦ σταύρου, modo crucis, signo crucis, ad crucis formam), т. е., св. Елеемъ, чрезъ помазаніе, изображался св. крестъ на тълъ недужнаго. Преосв. Θеофанъ Прокоповичъ говорить, что древніе обрядъ сей —

крестообразность, употребляли при всякомъ дъйствіи помазанія 1), напр.— св. Муромъ 2). Теодульфъ, архіен. Орлеанскій, описывая чинъ елеономазанія Восточной Церкви, VIII в., говорить, что «апостолы, помазывая больныхъ елеемъ, дълали надъ ними не болье, какъ три креста елеемъ 2). Отсюда слъдуеть, что крестообразное елеопомазаніе недужныхъ существовало въ Восточной Церкви съ первыхъ въковъ христіанства и получило свое начало отъ апостольскаго преданія. Фактически извъстио, что подвижники первыхъ въковъ Христовой Церкви, при помазаніи больныхъ благословеннымъ елеемъ, совершали оное крестообразно 4), при помазанія церковнаго.

Крестообразное помазаніе совершалось на Востов и тогда, вога правтиковалось помазаніе всего тела недужных чрезь возліяніе в нихь св. Елея. Это со всею ясностію видно изь свидетельства тогож архіеп. Теодульфа. «Апостолы, говорить онь, помазывая больных елеем, делали надъ ними не более, какъ три креста елеемь. Отсюда грем которые подражають этому апостольскому преданію, делають подобныт же образомъ только три креста, изливая изъ стекляннаго сосуда еле больныхъ во образъ креста на голову, одежды и все тело больнаю, начиная кресть отъ головы до ногь, отъ правой руки до плеча и отъ груди до левой руки » 5).

Послѣ VIII в., когда, вмѣсто возліянія, стали помазывать отдывныя части тѣла, крестообразное помазаніе непрерывно существоваю какь на Востокѣ, такь и на Западѣ, и знаки креста св. Елеемъ дѣллись на каждомъ изъ помазуемыхъ органовъ. По западному чину арім. Теодульфа, дѣлалось двѣнадцать такихъ знаковъ на тѣлѣ недужнато въ Въ Восточной Церкви, первое свидѣтельство о семъ встрѣчаета въ канонѣ архіеп. Арсенія ІХ в. Въ немъ помазаніе именуется печатію Господа, заповѣдавшаго помазаніе, бомественнымъ изображенымъ печати на тѣлѣ и душѣ, знаменаніемъ чувственныхъ органовъ посредствомъ божественнаго елея 7). А слова: печать (сфратіс, sigillum) и змаменаніе (signatio, consignatio — отъ signum, знакъ), если не всегда

<sup>1)</sup> Theologia, VIII. XII, V, 585.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Алмазова, Ист. Крещенія... стр. 404, 405 и 410.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Xp. чт. 1880 г. іюль — авг. стр. 117.

<sup>4)</sup> Pellic. II, VI, II, § II, 312.

<sup>5)</sup> Xp. чт. 1880 г. iюль — авг. стр. 117.

<sup>6)</sup> Тамъ же.

<sup>7)</sup> Последованіе, песнь І, тр. 3, V, 2, VI, 2 и стихира 2-я.

прежде, то въ IX в. въ церковномъ употребленій, обывновенно, означали уже энака креста, употреблявшійся при всёхъ помазаніяхъ. Самое слово: signatio — знаменаніе, какъ объясняетъ преосв. Ософанъ Прокоповичъ, видимо, получило свое начало «отъ обыкновенія знаменовать образомъ креста (signandi signo crucis)» при совершеній помазаній 1). Въ чинт св. Елея IX в., изданномъ у Гоара, говорится, что при помазаній дълались елеемъ знаки креста 2) Блаж. Сумеонъ Оссалоникійскій XV в., изображая дъйствіе елеопомазанія, говорить: «ісрей крестообразно помазуеть чело и прочіс органы больнаго, укртиляя св. елеемъ и крестнымъ знаменіемъ и всецта освящая 3)». Такимъ образомъ, на основаній апостольскаго преданія и согласно съ древнею практикою Вселенской Церкви, въ нынтішнемъ «Последованіи» означено: «ісрей помазуеть болящаго крестообразно». Въ Западной Церкви, елеопомазаніе совершается нынт, также, крестообразно 4).

Замъчательно, что органы тъла расположены «Послъдованіемъ» въ такомъ порядкъ для помазанія, что при семъ, также, изображается св. кресть, печать Господа Інсуса Христа. Ибо отъ чела до ноздрей дълается продольная линія креста, а отъ правой ланиты на лъвую—поперечная. Также, отъ устъ до груди — часть продольная, а отъ правой руки до лъвой—поперечная.

Какой же смыслъ содержится въ крестообразномъ помазаніи тѣла св. Елеемъ? Почему и для чего положенъ и принятъ св. крестъ въ основаніе сего обряда? Потому, что въ такомъ помазаніи даже внѣшнимъ образомъ осуществляется заповѣдь св. ап. Іакова: помазывать во имя Господне. Изображая св. Елеемъ крестъ на недужномъ, мы изображаемъ не просто, такъ сказать, геометрическую фигуру, но самого Того, Кто вознесенъ былъ на крестъ и Котораго имя—Богъ и Господь нашъ Інсусъ Христосъ. Св. крестъ и имя Господа—нераздѣльны одинъ отъ другого. Изображая св. крестъ елеемъ, мы, самымъ симъ дѣйствіемъ, безмолвно, но духомъ и умомъ выражаемъ, также, наше благоговѣйное почтеніе, поклоненіе и призываніе Господа Інсуса Христа, испрашивая Его благодать и милосердіе къ болящему.

Есть еще высшая внутренняя духовно-благодатная связь между елеопомазаніемъ болящаго и св. крестомъ, по образу котораго оно со-

<sup>&#</sup>x27;) Thiologia, VIII, XII, V, 585.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Xp. чт. 1880 г. іюль — авг. стр. 123.

<sup>\*)</sup> Писанія... II, 374 — 375.

<sup>4)</sup> Серединскаго, Богослуженіе... стр. 141.

вершается. Господь нашъ Інсусъ Христосъ есть Агнецъ Божій, вземляй грпхи міра (Іоан. 1, 29). Вибств съ грвхами, Онъ приняль на Себя всъ человъческие недуги и бользни, въ корнъ своемъ отъ гръха происшедшіе (Ме. VIII, 16—17. Исаін LX, 4). Своими крестными страданіями сей Агнецъ Божій искупиль человічество оть гріха со всіми его послъдствіями, недугами и бользнями, и послаль на землю св. Духа, благодатію Котораго усвояются върующимъ въ таинствахъ плоды искупленія во спасеніе ихъ. Въ силу этого, и помазаніе св. Елеемъ дъластся крестообразно, чтобы мы очами въры видъли, умомъ постигали и въ духъ молились, чтобы благодать св. Елея исцълила насъ отъ недуговь и очистила отъ гръховъ чрезъ св. кресть, ради крестныхъ страданій з насъ Спасителя. Эта связь помазанія со св. крестомъ выражается в древней молитев: Отче святый, при елеопомазаніи пресвитерами произносимой, гдб, дблая знаки креста елеемъ, они, между прочимъ, молятся, чтобы Отецъ небесный исцълиль помазуемаго силою честного и животворящаго креста.

# В) О словесной формуль елеопомаванія (forma verborum vel formula unctionis).

Св. ап. Іаковъ заповъдуетъ совершать помазаніе едеемъ во имя Господне. Это выраженіе весьма замъчательно общимъ сходствомъ своимъ съ заповъдію Спасителя о крещеніи, ибо и крещеніе Господь Інсусъ Христосъ повелъль совершать во имя Божіе, только съ раздъльных произнесеніемъ лицъ Божескаго существа: Отца и Сына и св. Дуга (Ме. XXVIII, 19). Слова Спасителя о крещеніи послужили основаність къ установленію молитвенной формулы погруженія: крещается во имя Отца и Сына и св. Духа. Эта формула получила свое начало въ апостольскомъ въкъ и до нынъ употребляется св. Церковію. Точно также, и въ словахъ св. ап. Іакова: помазывать во имя Господие, очевидно, указывается на молитвенную формулу елеопомазанія и опредъляется ея содержаніе.

Изъ первыхъ въковъ христіанства, при недостаточности свъдъній вообще о таинствъ св. Елея, до нашего времени не сохранилось ни одной формулы помазанія. Но, судя по категорическому выраженію св. ап. Іакова и по тому, что формулы существовали тогда въ другихъ таинствахъ, напр., въ Муропомазаніи, должно считать за несомитьное, что молитвенныя формулы употреблялись и при елеопомазаніи. При простоть

обрядовъ древней Церкви, формулы сіи не могли быть сложными. Въ правилахъ Ипполита изъ III в. сохранилась слѣдующая формула муро-помазанія: «помазую тебя помазаніемъ, св. Елеемъ, во имя Іисуса Христа» 1). Подобно сему, первоначальною формулою елеопомазанія могли быть, приблизительно, такія слова: «помазуется... елеемъ, или во имя Господне, или—во имя Господа Іисуса Христа, или—во имя Отца и Сына и св. Духа». Подтвержденіемъ сего предположенія могуть служить формулы послѣдующихъ вѣковъ, гдѣ, какъ увидимъ ниже, употреблялись слова: о имени Господнемъ, во имя Отца и Сына и св. Духа.

Когда же появились письменные чины, то оказалось, что формулы елеопомазанія употреблялись, въ разныя времена и въ разныхъ Церквахъ, различныя и были троякаго типа. Однъ изложены были болье въ смыслъ изъявительномъ (modo indicativo), знаменающемъ совершаемое дъйствіе, напр., помазуется св. Елеемъ, помазую тебя... Другія—болье въ духъ усерднаго моленія къ Богу о недужномъ (modo deprecativo): исипли бользни, прости прегрышенія. Третьи—наиболье въ смыслъ разръщенія (modo absoluto) отъ недуговъ и гръховъ: да разрышита тя, да простить тебя... или: разрышаю, прощаю...

Содержаніе молитвенныхъ формуль и употребленіе ихъ, въ различныхъ чинахъ Западной и Восточной Церкви, отличались разнообразіемъ до времени самаго установленія нынашнихъ чинопосладованій талиства.

Въ Западной Церкви, въ древивишихъ спискахъ сакраментарія св. Григорія Великаго, въ чинѣ Елеосвященія формулы помазанія не означено, а показаны только молитвы, при семъ произносимыя 2). По чину Liber pontificale Tilianum, положено пятнадцать различнаго содержанія формуль, особая—для каждой изъ пятнадцати помазуемыхъ частей 3). По изследованіямъ Пеллиція, въ чинахъ Западной Церкви, вообще, не было въ древнія времена одной формулы, и они излагались, большею частію, въ разрёшительномъ смысле (modo absoluto), а не въ форме молитвы (modo deprecativo) 4). Нынѣ принятая въ Западной Церкви молитва елеопомазанія изложена въ следующемъ видѣ: «чрезъ сіе св. помазаніе и по Своему любвеобильнейшему милосердію, да отпустить тебѣ Богъ все, въ чемъ ты согрёшиль зрёніемъ (помазуются глаза), слухомъ (уши), обоняніемъ (ноздри), вкусомъ и речью (уста), осязаніемъ (руки), хож-

<sup>1)</sup> Алмазова, Ист. Крещенія... стр. 400.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Хр. чт. 1880 г. іюль — авг. стр. 120.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Тамъ же, стр. 119 — 120.

<sup>4)</sup> Pellic. II, VI, II, § 11. 311.

деніемъ (подошвы ногь), и наконецъ—lumborum delectatione (услажденіемъ чреслъ). Но помазаніе чреслъ у женщинъ всегда опускается, и у мужчинъ, также, почти всегда 1).

Такое же разнообразіе молитвенныхъ формуль и ихъ употребленія было въ чинахъ Восточной и нашей Русской Церкви. По чину Теолульфа Ордеанскаго, у грековъ, въ VIII в., при помазаніи произносидись стъдующія слова: «помазую тебя во имя Отца и Сына и св. Духа, чтобы молитва въры спасла тебя и воздвигь тебя Господь, и если гръхи ты сотвориль, чтобы отпустились тебъ. Помазание дълалось тремя пресвитерами трижды, но formula unctionis произносилась только однажды для всёхъ трехъ помазаній 2). Формула эта весьма замёчательна тёмь, что въ содержаніи ся буквально повторяются слова, взятыя изъ чина св. ап. Іакова. Въ чинъ Гоара, ІХ в., формулы не было, а произносились только модитвы елеопомазанія. Въ XIV в., въ чинъ такиства «по Іерусалимскому уставу» и въ сербскомъ требникъ Московской Сунодальной Библіотеки (№ 373) XV в., положена была следующая формула: «благословеніе Господа Бога Спаса нашего на испъленіе души и тълу рабу Божію (имя рекъ) всегна, нынъ и присно з ). Эта же формула значится во всёхъ нашихъ старопечатныхъ Потребникахъ, напр. Филаретовскомъ 1636 (7144) г., Іоасафа 1-го 1639 (7147) г.4). Но въ другихъ греческихъ и славянскихъ чинахъ формулы этой не было. По чину блаж Сумеона ХУ в., при помазаніи произносились следующія слова: «помощь наша о имени Господнемъ». Формула эта тъмъ замъчательна, что она заимствована изъ св. Писанія (Пс. 120, 2) и содержить въ себъ слова апостольского чина: помазывать во имя Господы. Смыслъ же ея блаженный Сумеонъ объясняеть такъ: священникъ, поизнося означенныя слова, свидътельствуеть, «что помощь (приходить) не отъ кого-либо другого, но только отъ милостиваго Бога. 5). Въ другихъ чинахъ и этой формы словъ не было. По рукописи Софійской Библіотеки № 1063 XVI в., значится слъдующая формула: «свящается рабъ Богъ, имя рекъ, масломъ возрадованія на здравіе и на спасеніе во имя Отца, Сына и св. Духа» 6).

¹) Cathech. Roman. II, 6. 6. Carolus Kozma de Papi, Liturgica Sacra.... p. 26L

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Хр. чт. 1880 г. іюль — авг. стр., 117.
 <sup>3</sup>) Одинцова, Богослуженіе въ Россій.... стр. 169. Хр. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 129 — 130.

<sup>4)</sup> Іером. Филарета, Опыть сличенія чинопослідованій.... М. 1875 г. стр., 50-51.

<sup>\*)</sup> Писанія.... II, 375

Въ то же время, въ XIV, XV и XVI вв., существовали въ Православной Церкви такія последованія св. Елея, въ которыхъ краткая forma verborum, вовсе, не употреблялась, а, въ качестве ея, пресвитерами, во время помазанія, произносилась пространная молитва: Отче святый... Молитва сія положена въ древнихъ нашихъ рукописныхъ потребникахъ и служебникахъ XIV и XVI вв.¹), въ рукописномъ спискъ Московской Сунодальной типографіи, XIV в.²), въ требникахъ греческихъ, напр., харатейномъ Московской Сунодальной Библіотеки (№ 279) XIV в.³), въ сербскомъ требникъ той же библіотеки (№ 372) первой половины XV в.¹) и др.

Въ нынѣшнемъ «Послѣдованіи», во время помазанія св. Елеемъ, въ качествъ формулы, пресвитерами также читается молитва: Отче святый..., изложенная modo deprecativo: «исцѣли раба Твоего отъ обдержащія его, душевныя и тѣлесныя, немощи и оживотвори его благодатію Христа Твоего».

Въ богослужебныхъ памятникахъ Восточной Церкви молитва: Отче святый, въ первый разъ встречается въ чине IX в., изданномъ у Гоара. Послъ сего, она упоминается, на разныхъ мъстахъ, во всъхъ Елея. По чину блаж. Сумеона посленованіяхъ CB. XV в., въ первый разъ встръчается чтеніе этой молитвы семь разъ, каждымъ изъ семи пресвитеровь по разу, — начало нынъшняго ея употребленія, тогда она произносилась не во время, а предъ помазаніемъ болящаго 5). Редакція этой молитвы въ историческое время не была одинаковою. Въ требникъ Гоара, въ чинъ блаж. Сумеона и другихъ, она оканчивалась словами: «предстательствомъ Богоматери и всёхъ святыхъ Своихъ» 6), т. е., въ молитвъ не было «нынъшняго» перечисленія разныхъ чиновъ и именъ святыхъ. По одному рукописному списку Московской Сунодальной Библіотеки (№ 372), она изложена нізсколько пространнізе нынізшняго е : объема 7). А когда, именно, и къмъ придана молитвъ сей нынъшняя е редакція — неизвъстно.

<sup>1)</sup> Іером. Филарета, Опыть сличенія... стр. 50-51.

<sup>2)</sup> Одинцова, Богослужение въ России, стр. 171.

<sup>\*)</sup> Филарета, Опыть сличенія.... стр. 50-51.

<sup>4)</sup> Xp. чт. 1880 г. іюль — авг. стр. 129, примпч. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Писанія.... II, 374—375.

<sup>•)</sup> Тамъ же, стр. 374.

<sup>7)</sup> Хр чт. 1880 г. іюль—авг., стр. 129. Примъч. 3.

6) О томъ, сномьно разъ должно помазывать, при одномъ и томъ же священесдъйствів Елоя, одного и того же недужнаго и на однихь и тёхь же тёлесных ero opranaxa.

Въ настоящее время, въ Православной Восточной Церкви, елеопомазаніе, при одномъ и томъ же Елеосвященіи, однимъ и тъмъ же освященнымъ елеемъ, надъ однимъ и тъмъ же больнымъ, на однихъ и тъхъ же органахъ его тъла, совершается, по чинопослъдованію, седмь разъ.

Въ основномъ литургическомъ чинъ св. ап. Іакова (У, 14), положено было столько совершать помазаній елеемь, сколько пресвитеровь будуть участвовать въ его освящении. При семъ, обязательно требовалось чиномъ, чтобы таинство совершалъ не одинъ, а многіе пресвитеры. Положеніе это о числъ помазаній числу пресвитеровъ-ПО совершителей, гдв и когда это было возможно, точно исполнялось въ первые восемь въковъ Христіанской Церкви, какъ то показано въ чинъ архіеп. Теодульфа и другихъ 1). Такимъ образомъ, одно помазаніе принципіально не допускалось.

Назначивъ, на основаніи апостольскаго чина и другихъ причинъ, седмь пресвитеровъ для совершенія таинства, св. Церковь, оставалсь върною апостольскому началу о равночисленности помазаній съ пресвитерами, постановила, чтобы елеопомазаніе надъ каждымъ больнымъ на одибхъ и тъхъ же частяхъ тъла его, при одномъ и томъ же священнодъйствін, дълалось седмь разъ. Практически сіе постановленіе св. Церкви выразилось, впервые, въ чинъ IX в., напечатанномъ въ Требникъ Гоара 2).

Блаж. Сумеонъ Оессалоникійскій назначеніе Перковію селми помазаній, вибств съ сединсвященствомъ, называетъ древнимъ отеческиъ преданіемъ — отъ св. Духа, а основаніе седми помазаніямъ указываеть въ седми дарахъ св. Духа, въ седмикратномъ обхождении Герихона священниками, въ седмикратномъ модитвенномъ дъйствіи пророка Елисея надъ умершимъ дътищемъ жены Соманитянины, воскресившемъ умершаго, въ седмикратной молитвъ пророка Иліи, отверзшей небо 3). Выше, изследуя вопросъ о происхожденіи седмисвященства, мы изъяснила основаніе и значеніе сего ученія блаж. Сумеона 4).

Въ Западной Церкви, въ особенности —отъ сельмого и почтидо двъналцатаго въка, священный обрядъ помазанія, иногда, повторялся надъ боль-

¹) См. выше, стр. 134—135. ²) Хр. чт. 1880 г. іюль— авг., стр. 123.

<sup>3)</sup> Писанія.... II, 363 — 364.

<sup>4)</sup> См. выше, стр. 38-41.

нымъ непрерывно въ теченіе седми дней, какъ это видно изъ всѣхъ почти ритуаловъ того времени <sup>1</sup>),—слѣдовательно, существовало такое же седмикратное помазаніе, какъ и на Востокѣ.

Св. Церковь окончательно установила седмь помазаній. Поэтому, число сіе должно оставаться неизм'яннымъ, будетъ-ли Елеосвященіе совершаться пресвитерами въ числ'я мен'яе, или бол'яе седми. Если, при совершеніи таинства, бываеть восемь и бол'яе пресвитеровъ, то больнаго помазують только седмь изъ нихъ, остальные же участвують лишь молитвенно въ тайнод'яйствіи. И если освященіе елея совершають три, два, даже одинъ пресвитеръ, то помазаніе бываетъ, все-таки, седмикратное.

Почему же елеопомазаніе дъйственно и благодатно, если его совершаеть, какь и весь чинъ таинства, только одинъ пресвитерь? Потому, говорится въ «Новой Скрижали», что одинъ совершаеть помазаніе силою всей Церкви, которой есть служитель и которой лицо въ себт представляеть: ибо вся власть Перкви содержится вз единомз священникть» Такое объясненіе слишкомъ обширно для даннаго частнаго случая, а въ послёднемъ положеніи: вся власть вз единомз, несо гласно съ ученіемъ св. Церкви о субъектъ (носитель) ея власти 3). Дъйственность таинства объясняется, въ данномъ случаь, просто законностью его совершенія. Ибо единоличность совершителя св. Церковію допускается, какъ выше доказано, въ случав крайней необходимости, и одинъ тогда совершаеть все то и такъ, что и какъ положено для седмисвященства. Поэтому, дъйственность помазаній и всего таинства не сокращается въ своей благодатной силь, пребываеть всецълою и полною.

Опять, по поводу установленія седми помазаній, ставится въ литургивъ Елеосвященія другой вопрось: «достаточно-ли было бы для совершенія таинства одно помазаніе?» На это имъется въ упомянутой «Новой Скрижали» такой отвътъ. «Если бы въ семъ таинствъ помазаніе елеемъ и не повторялось до седми разъ, а совершалось однажды, то, безъ сомнънія, оно могло бы быть дъйствительно, такъ какъ, и въ прочихъ таинствахъ, ни одна молитва, тъмъ болъе—молитва, содержащая силу таинства, и ни одно священное дъйствіе отнюдь не повторяются въ то же время и въ томъ же совершеніи таинства» 1). Этотъ взглядъ,

<sup>1)</sup> Carolus Kozma de Papi, Liturgica Sacra,... p. 258.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Нов. Скрижаль, IV, 68.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Филарета, Догмат. II, 418 — 428.

<sup>4)</sup> Hob. CKpumass, IV, 73.

прямо подрывающій общее значеніе правила о седми помазаніяхъ и отрицающій шесть сложныхъ чиновъ елеопомазанія, т. е., цълую половину «Последованія», никакъ нельзя признать справедливымъ. Св. Церковь установила въ Елеосвящени седмь помазаній, и Она же, а не другой вто, учредила неновторяемость помазаній, напр., въ таинствъ св. Мура, въ помазаніи св. Елеемъ при крещеніи. Следовательно, однократное помазаніе въ тамиствъ Елеосвященія она признала недостаточнымъ и не почла дъйственнымъ для полученія благодати. Не для формы же одной, не для церемоніальности, не для показности устроены здёсь седмь помазаній. И вь литургическомъ чинъ св. ап. Іакова, чинъ основномъ, назначены многія помазанія, а не одно. Нееману, знаменитому Сирійскому военачальнику, приказано было св. пророкомъ Елисеемъ окунуться седмь разъ во Горданъ, чтобы получить исцъленіе оть проказы. И тъло его сдълалось. совершенно чистымъ не послъ одного, а по совершени всъхъ седми погруженій въ водъ 1). Впрочемъ, въ томъ же отдъль «Новой Скрижали», сказанное о дъйственности однократнаго помазанія опровергнуто въ пользу многократныхъ помазаній следующимъ образомъ. «Когда Христось Господь, основатель и главнъйшій законоположникъ тайнствъ, узакониль... призывать многихъ превситерова церковныха, да молитву сотворять надь нимь (болящимь), помазавше его елеемь во имя Господие.. то уже нельзя сказать, чтобы помазываль только одинь изъ нихъ. Ибо ап. Іаковъ, основываясь на дарованной Спасителемъ власти, повелъваеть призывать пресвитеры и творить имъ встьиг тоже помазаніе, какь и молитву > 2). Итакъ, при совершении однократнаго помазания, почитать таинства совершившимся и дъйственнымъ. Ибо въ виду крайней необходимости, дълаетъ снисхождение, чтобы совершителемъ св. Елея быль, вибсто седми, одинъ пресвитеръ, но требуеть. чтобы и одинъ совершилъ «все, что положено» въ чинв», т. е. седиь помазаній, а не одно 3). Только, въ исключительныхъ случаяхъ. Елессвященіе почитается совершившимся и дъйственнымъ при номъ помазанін. Случай такой изображаеть, наприм'трь, Петръ гила слъд. образомъ. «Аще больный, по первомо помазаніи съ изреченіемъ совершенія молитвы, преставится, въждь, яко совершенно пріяль есть Елеосвященія тайну . 3 начить, однократное помазаніе лишь тогда

¹) Богословскаго, Свящ. Исторія Ветх. Завѣта, т. II, стр. 60—61.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Нов. Скрижаль, IV, 74.

<sup>\*)</sup> Блаж. Сумеона Осссалоник., Писанія II, 364.

<sup>4)</sup> Требникъ, 1646 г., стр. 448.

признается дъйственнымъ и благодатнымъ, когда нътъ никакой возможности совершить прочихъ шести помазаній. Такое единичное исключеніе не только не даетъ основанія отвергать значеніе и силу правила Церкви о седми помазаніяхъ, но, напротивъ, само подтверждаеть и укръпляеть его, не дозволяя, за исключеніемъ означеннаго случая, совершать одно помазаніе.

Наконецъ, совершение тавиства седмью пресвитерами и совершение седми помазаній не разрушають единства таинства и не состоять въ разногласіи съ другими таинствами Св. Церкви. Такъ, напр., седмь священниковъ совершають вмъсть св. литургію, но отсюда не выходить седмь литургій, а бываеть одна литургія, ибо всё седмь совершають одно и то же священнодъйствіе, въ одно и тоже время, по одному и тому же чину. Также, и св. крещеніе совершается не однимъ погруженіемъ, а тремя, след., повтореніемъ перваго погружательнаго действія. Въ Евхаристіи епископы, пресвитеры и діаконы трижды причащаются животворящей крови Христовой, опять, след., съ повтореніемъ перваго ея вкушенія. Но, не смотря на сін повторенія, и крещеніе пребываеть едино (Еф. ІУ, 5), и причащеніе едино же, а не три. Подобно сему, и Елеосвященіе остается единымъ же таинствомъ, ибо всв седмь пресвитеровъ совершають одно и тоже священнодъйствие его, въ одно и тоже время, по одному и тому же чину, надъ однимъ и тъмъ же больнымъ, для одной и той же цъли, исполняя ту часть цёлаго, которая назначена каждому изъ нихъ въ таинствъ. Такъ же судить о семъ и одинъ изъ нашихъ богослововъ-литургистовъ. При совершеніи тайны св. Елея, говорить онъ, «всв слова Божія, моленія и помазанія, хотя преемственно и отъ разныхъ лицъ совершаются, но, въ сущности, составляють одно тайнодъйствіе, одно Елеосвященіе. Все дълается для того, чтобы исполнилась заповъдь, преданная Апостоломъ: да молитву сотворять надъ нимъ и помажуть елеемь во имя Господие. Какъ въ крещени, хотя троекратно погружается въ воду пріемлющій таинство, но-одно крещеніе, или въ муропомазанів — одна печать дара Св. Духа, или въ священствъ, при рукоположеніи епископа, когда соборъ епископовъ возлагаетъ руки на посвящаемаго, -- одно рукоположение: такъ и здъсь, хотя многие совершають чтеніе, и возносять молитвы, и помазывають священнымъ елеемъ, но одно моленіе, одно помазаніе святымъ Елеемъ-одно Елеосвященіе 1).

<sup>1)</sup> Евсевія, О таниствахъ, стр. 518—519. Эта же мысль о неразрывности и единств'в Елеосвященія доказывается въ «Новой Скрижали», IV, 74—75.

Въ нынѣшнемъ «чинѣ» Западной Церкви, помазаніе членовъ недужнаго Св. Елеемъ совершается только единожды <sup>1</sup>).

## 7) Объ историческомъ образовании богослужебныхъ чиновъ елеопомазания.

По нынѣшнему «Послѣдованію», елеопомазаніе недужнаго совершается раздѣльно въ слѣдующемъ порядкѣ. Первое помазаніе соединено съ чиномъ освященія елея и слѣдуеть за нимъ непосредственно. Прочія же шесть помазаній имѣють, каждое, свой отдѣльный богослужебный чинъ, совершаемый пресвитерами предъ помазаніемъ. Чинъ каждаго изъ сихъ помазаній слагается изъ слѣдующихъ частей: апостола, евангелія, краткой сугубой эктеніи о болящемъ, особой молитвы о немъ же и момазанія его съ молитвою: Отче святый... Типомъ для состава сихъ чиновъ послужилъ чинъ перваго акта таинства: освященіе елея, ибо онъ устроенъ былъ ранѣе сихъ чиновъ, состоить изъ такихъ же почти элементовъ, и, въ своей основѣ и внутреннемъ составѣ, кореннымъ измѣненіямъ не подвергался.

Образованіе нынѣшняго порядка и чиновъ елеопомазанія исторически совершалось слѣдующимъ образомъ.

Въ литургическомъ чинъ св. ап. Іакова сказано: да призовета болящій пресвитерова, и да молитву сотворята нада нима, помазавше его елеема во имя Господне: и молитва впры спасета болящаго... Изъ сего видно, что въ апостольскомъ въкъ пресвитеры сперва читали молитву о болящемъ и по окончаніи молитвы помазывали его елеемъ во имя Господне, т. е., съ произнесеніемъ формулы помазанія. Молитва названа опредълительно молитвого впры ('ευχή τῆς πιστες), слъд., въ свое время существоваль тексть сей молитвы, который не до-шель до насъ. Пресвитеры, призванные къ больному, всв, творили одну эту молитву. Ни апостоловъ, ни евангелій, ни эктеній, ни другихъ молитвъ въ апостольское время не было. Есть свъдъніе изъ начала ІУ в. (310 г.), что священникъ предъ совершеніемъ св. помазанія произносиль только молитву <sup>2</sup>). Молитва впры, читанная пресвитерами предъ помазаніемъ, послужила краеугольнымъ камнемъ нынъшняго устройства богослужебныхъ чиновъ елеопомазанія.

Въ послъдующіе въка христіанства, на основаніи сего апостольскаго чина елеопомазанія, св. Отцы Восточной и Западной Церкви, по

¹) Carolus Kozma de Papi, Liturgica Sacra... p. 261.

<sup>3)</sup> Gaume, Catechisme de Persévérance... Paris, 1854, IV, 263, 2.

образцу молитвы втры, стали составлять для елеопомазанія свои молитвы, вдохновенныя духомъ вёры Христовой. Молитвы эти вносились. въ чины талиства. Вмъсто одной молитвы, произносимой предъ всъми помазаніями, пресвитеры стали читать разныя молитвы, особую-предъ. каждымъ помазаніемъ. Такъ, завъщателемъ молитвы, нынъ произносимой по «Послъдованію» предъ шестымъ помазаніемъ: Благодаримъ Тя, Господи Боже наши..., по древнимъ венеціанскимъ изданіямъ. почитается св. Василій Великій 1). Молитва, тамъ же положенная предъ. пятымъ помазаніемъ: Господи Боже нашь, наказуяй и паки исип**ляяй»...**, по древнъйшему Барбариновому Евхологію, почитается твореніемъ св. Іоанна Златоуста 2). Какъ нын'в молитвы эти ноложены. въ чинъ для чтенія предъ елесномазанісмъ, -- къ чему приспособлено и содержание ихъ, такъ, въроятно, они читались и въ прежнее время, посоставления ихъ св. Отцами, хотя сведений историческихъ объ употребленіи ихъ не имъется. Въ «Послъдованіи» св. Григорія Великаго, по которому таинство совершаль еписконь съ пресвитерами, приведены шесть молитвъ, и всъ они читались совершителями таинства прелъ елеопомазаніемъ больнаго 3). «Помазую тебя, говорится въ одной молитвъ, елеемъ во имя Отца и Сына и Св. Духа, да не скрывается въ тебъ духъ нечистый..., но да обитаеть въ тебъ сила Бога и Св. Духа, яко да совершениемъ сего таинства (mysterii) и симъ помазаніемъ св. Едея съ нашею молитвою, силою. Троицы уврачеванный, удостоишься получить прежнее и вершенное здравіе > 4). Когда же въ Восточной Церкви установилось седмисвященство, то явилось уже седмь особыхъ молитвъ, читавшихся.

<sup>1)</sup> Хр. чт. 1880 г. іюль-авг., стр. 113-114, примъч. 3.

<sup>2)</sup> Tamb me.

<sup>\*)</sup> Сильвестра, Догмат. Богословіе, V. 60. 4) Иннокентія, Облич. Богословіе, IV, 513. Въ другой молитві, по требнику св. Григорія, пресвитеры молились, чтобы «Богь, приложившій къ жизни раба Своего Езекій пятнадцать літь, и сего раба Своего (больнаго) воздвигъ силою Своею отъ одра болізни къ здравію», чтобы «призріль на него, немоществующаго тіломь, да возвратится ему здравіе и да оставить его недугь, подаль ему прежнее и совершеннійшее здравіе, тілесное и душевное, дабы онъ, уврачевавшись и возставь, по милосердію Его, немедленно по выздоровленій возблагодариль имя Его свитое и уготовиль себя на прежнія діла святыни Его», чтобы «трясевицу его и муки всіхъ немощей уврачеваль, болізнь и муки всіхъ болей отгналь, внутренняя утробы и сердець, равно какъ и—мозговь и помышленій, исцілиль, язвы всякія уврачеваль, застарізныя язвы и раны совісти заживиль, страсти безмірныя укротиль, плоть и кровь обновиль, гріховь всіхъ прощеніе дароваль, и благостію Своею такъ храниль его непрестанно, чтобы, при помощи Его, никогда не пришло здравіе въ болізнь, а обдержащая немощь—вь смерть, но чтобы св. помазаніе елеемъ было ему во отгнаніе болізни и обдержащей немощи, и во отпущеніе всіхъ гріховь». Изъ Облич. Богословія, Иннокентія, т. II, стр. 373—374.

по одной, предъ каждымъ едеопомазаніемъ. Въ чинъ IX в. Гоара свазано: «каждый изъ седми пресвитеровъ произноситъ модитву и помазуеть чело, уши и руки больнаго». Изъ сихъ модитвъ двъ находятся и въ нынъшнемъ «Послъдованіи»: положенная предъ третьимъ помазаніемъ: Владыко Вседержителю, Святый Дарю..., только съ изитненіемъ окончанія, и: Отче Святый..., поставленная у Гоара седьною модитвою, безъ нынъшняго перечисленія, въ концѣ ея, чиновъ и иметь святыхъ. А какія еще пять модитвъ читались пресвитерами предъ помазаніемъ, въ чинъ Гоара не отмъчено 1). Итакъ, противъ апостольскаго въка, чины едеопомазанія въ IX в. получили другой видъ вмъсто одной модитвы, положенной для всъхъ помазаній, составлено св. Церковію седмь особыхъ модитвъ, которыя, одна за другою, был произносимы предъ совершеніемъ седми помазаній. Но ни апостоловъ, на евангелій, ни эктеній о болящемъ въ чинахъ елеопомазанія и теперь еще не было.

Чинъ едеопомазаній, по описанію блаж. Сумеона Оессалонивійскаго XV в., совершался иначе. Предъ каждымъ изъ семи помазаній пресвитеры читали не особыя молитвы, но однѣ и тѣже двѣ молитвы. Одна, неизвѣстная нынѣ, произносилась вслухъ и содержала въ себъ моленіе объ оставленіи грѣховъ недужнаго и исцѣленіи его тѣла и души, другая—нынѣшняя: Отче святый..., читалась тайно. При окончаніи сей молитвы пресвитеръ помазываль больнаго 2). Здѣсь лежить начало нынѣшняго употребленія сей молитвы во всѣхъ семи чинахъ елеопомазанія и совершеніе помазаній во время ея произнесенія. Но шапостоловъ, ни евантелій, ни ектеній о болящемъ и въ сихъ чинахъ елеопомазанія не было.

Между тъмъ, существовали уже и такія «Послъдованія св. Ем», въ которыхъ въ чины елеопомазанія внесены были, кромъ молитвъ, чтенія апостольскія и евангельскія. Въ «Требникъ» Іоанна Кантакузева XIV в., въ каждомъ изъ шести чиновъ помазанія имълись апостоль, евангеліе, безъ эктеніи, и, какъ у блаж. Сумеона, двъ молитвы, по прочтеніи которыхъ пресвитеры помазывали больнаго з). Св. Фотій, митр. Всероссійскій, современникъ блаж. Сумеона, писалъ духовенству:

¹) Xp. чт. 1880 г. іюль—авг., стр. 122—123.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Писанія, II, стр. 372—377.

<sup>3)</sup> Тв. Св. От. 1888 г. кн. III, прибавл. стр. 119. Греческій чинъ Кантакузена напечатанъ у Дмитревскаго: Богослуженіе въ Русской Церкви въ XVI в, ч. 1, прилож., стр. 107—119.

«съ евангельми и апостолы мажите болящаго» 1). Слъд., и въ Россіи, прежнія «Послъдованія», безъ апостоловъ и евангелій въ чинахъ елеопомазанія, оставались, въ XV в., безъ употребленія. Въроятно, съ этого времени произошло нынъшнее раздъленіе между помазаніями. Для перваго елеопомазанія не было установлено апостола и евангелія, и его стали совершать непосредственно за актомъ освященія елея, гдъ и ранье читались апостоль и евангеліе, но сохранялось чтеніе положенныхъ предъ помазаніемъ молитвъ. Прочіе же шесть актовъ елеопомазанія, съ своими апостолами и евангеліями, обособилились въ отдъльные богослужебные чины.

Въ тоже самое время, въ ХІУ-ХУІ вв., были въ употреблении такія «Посл'йдованія», въ которыхъ устройство шести чиновъ елеопомазанія еще ближе подходило къ нынъшнему. Такъ, по рукописному нику Московской Сунодальной Библіотеки № 372, конца XIV в. 2), по «Іерусалимскому уставу» того же XIV в., 3) по рукописному сербскому требнику Московской Сунодальной Библіотеки № 372, XV в. 1), по рукописному чину Московской Сунодальной Типографіи № 135, XIV в. 5) и по другимъ, каждый изъ шести чиновъ помазанія состояль изъ апостола, ев ангелія, и уже не двухъ, а одной молитвы, какъ было въ чинъ IX в. у Гоара, въ чинь же № 135, сверхъ того, положена сугубая эктенія послъ каждаго изъ евангелій, и молитву: Отче святый, назначено читать во время всъхъ седми помазаній 6). Такое же употребленіе эта молитва имъла по списку Московской Сунодальной Библіотеки № 372 7). Но чтенія апостольскія и евангельскія не всв одинаковы съ нынъшними, молитвы, также, не всб нынбшнія, и нынбшнія чтенія литвы стояли тамъ въ другомъ порядкъ сравнительно съ настоящимъ «Послъдованіемъ».

Въ началъ XVII в., въ «Послъдованіи» елеосвященія и главнымъ образомъ—въ шести чинахъ помазаній явились новыя особенности, которыхъ раньше не было. Въ старопечатномъ *Евангеліи*, печ. въ Москвъ 1606 г. при первыхъ патріархахъ Іовъ и Гермогенъ, положены «на освященіе маслу» особыя седмь евангелій для мужчинъ и осо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Русск. Историч. Библіотека, т. VI, ч. I, стр. 518. <sup>2</sup>) Хр. чт. 1880 г. іюль—авг., стр. 128.

з) Одиндова, Богослужение въ России, стр. 167—169.

<sup>4)</sup> Xp. чт. 1880 г. іюль—авг., стр. 128.

<sup>5)</sup> Одинцова, Богослуженіе... стр. 170--172.

<sup>•)</sup> Taml me, crp. 171.

<sup>7)</sup> Хр. чт. 1880 г. іюль—авг., стр. 129, примыч. 3-е.

быя—для женщинь 1). Въ Потребникъ, печ. въ Москвъ 1623 г. при Царъ Михаилъ Оеодоровичъ и патріархъ Филаретъ, расположеніе прокимновъ, стиховъ къ нимъ, апостоловъ и евангелій не то, какое въ нынъшнемъ «Послъдованіи», но не сходствуетъ и съ тъмъ, какое было въ тоже время въ старопечатныхъ апостолахъ. Для женъ положены особыя евангелія 2). Въ Евангеліяхъ, печ. въ Москвъ 1628 и 1633 гг., на «освященіе маслу» положены особыя евангелія для мужчинъ и особыя для женъ,—и евангелія эти тъже самыя, какія въ евангеліи 1606 г. 3). Такимъ образомъ, исторически намъченъ быль общій типъ и выработанъ обильный матеріаль для того устройства богослужебныхъ чиновъ елеопомазанія, которое они имъютъ въ нынъшнемъ «Послъдованіи».

Какъ же теперь судить о седмисвященствъ и седмикратномъ мазанін? Седмисвященство--- ли установлено для седми помазаній, или седпь помазаній-въ силу седмисвященства? По основному чину св. ап. Іакова о равночисленности пресвитеровъ и помазаній, следуеть, что седиисвященство установлено для седми помазаній, и седмь помазаній, въ свою очередь, устроены по чину седмисвященства, но то и другое вмъстьдля испрошенія у Господа Бога благодатныхъ обътованій тайнства болящему, а потому оба установленія почитаются необходимыми. Совершеніе таинства пресвитерами, въчислъ менье седми-до одного, допускается св. Церковію только въ случаяхъ необходимости, но непремънно съ запечатабніемъ болящаго седмью крестами помазанія. И наобороть, совершение помазаний, въ количествъ менъе семи-до одного, хотя бы и при установленномъ соборъ пресвитеровъ, признается **пъйствител**нымъ и достаточнымъ только по крайней необходимости, напр., смерти елеопомазуемаго. При отсутствій же **ИСКЛЮЧИТЕЛЬНЫХЪ** обстоятельствъ, ни то, ни другое не допускается. Слъд., и щенство и седмикратное помазаніе, въ существованіи своемъ, не зави-

¹) Хр. чт. 1857 г. ч. II, стр. 132—133.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 164 и 165.

<sup>3)</sup> Тамъ же, стр. 246 и 262. Евангелія для женъ были слѣдующій: 1) Ме. зач. 34. во время оно, призвавь Іисусь обанадесять ученики... туне дадите. 2) Марк. зач. 23, призва обанадесяте... и мазаху масломъ... и исиъльваху. 3) Лук. зач. 40, съзвавь обанадесяте... благовъствующе и исиъляюще всюду. 4) Ме. 32, князь нъкій... по всей земли той, о воскресеній дочери князя и исцѣленій кровоточивой. 5) Марк. зач. 21, жена нъкая... дадите ей ясти, объ исцѣленій кровоточивой и воскресеній дочери. 6) Лук. зач. 39, пріиде... Іапръ... повъдати бывшаго, о томъ же исцѣленій и воскресеній, и 7) Ме. зач. 26, пришедь Іисусь въ домъ Петровъ... своя мертвецы, объ исцѣленій тещи Петра.

сять одно отъ другого, но оба установлены по существу таинства св. Елея и ради усвоенія благодатныхъ обътованій его недужнымъ.

Въ нынъшнемъ чинъ Западной Церкви, послъ помазанія, читаются три краткихъ молитвы объ исцъленіи недужнаго и прощеніи ему гръховъ. Первая изъ сихъ молитвъ почитается, твореніемъ св. Григорія Великаго, а остальныя двъ встръчаются въ Сакраментаріяхъ ІХ въка 1).

#### III) О происхождении нынъшняго «Послъдования Св. Елея».

Мы изследовали, по возможности, всё частные элементы, касающіеся и входящіе въ составъ Елеосвященія, съ разъясненіемъ историческаго развитія каждаго изъ нихъ, отъ установленія таинства до времени устройства св. Церковію нынёшняго «Последованія». Сіе «Последованіе» есть результать, окончательный выводъ многовековыхъ историческихъ трудовъ св. Церкви надъ устройствомъ богослужебнаго чина таинства. Чрезъ длинный рядъ различныхъ православныхъ чиновъ, нынёшнее «Последованіе», преемственно и последовательно, образовалось изъ слеопомазанія двёнадцати апостоловъ и литургическаго чина св. ап. Іакова и содержить въ себё благодатную силу последняго исцёлять болёзни и отпускать грёхи.

Обращаясь теперь отъ частностей къ общему историческому движенію ихъ въ направленіи къ образованію нынѣшняго «Послѣдованія», мы находимъ, что ему предшествовало три періода.

Въ первомъ періодъ и стольтіи, Господь нашъ Іисусъ Христось, какъ изъяснено въ началъ сего изслъдованія, установивъ таинство св. Елея, положилъ чрезъ св. апостоловъ всъ главныя и существенныя основы для его богослужебнаго чиносовершенія.

Во второмо періодъ, отъ ІІ до VIII в., чиносовершеніе св. Елея, сохраняя въ основъ апостольскій уставъ и его содержаніе, въ разныхъ

¹) Carolus Kozma de Papi, Liturgica Sacra... р. 261. Молитва св. Григорія Великаго ниветь следующее содержаніе. «Господи Боже, иже чрезь апостола Твоего Івкова реклъ еси болить ли кто въ васъ, да призоветь пресвитеры церковныя, и да молитву сотворять надъ нимъ, помазавше его елеемъ во имя Господне: и молитва въры спасеть болящаю, и воздвигнеть его Господъ, и аше гръхи сотвориль есть, отпустятся ему: уврачуй, просимъ, Искупитель нашъ, благодатію св. Духа немощи недужнаго, и его испъли раны, и отпусти гръхи, и бользни всь души и тъла отъ него отжени, и совершенное душевное и тълесное здравіе милостиво даруй, дабы онъ, силою милосердія Твоего возстановленный, возвратился къ прежнимъ обязанностимъ: Ты, иже со Отцемъ и Духомъ святымъ живешъ и царствуешь, Богь, во въки въковъ. Аминь». См. Rit. Roman. t. V, cap. 2, Ordo...

мъстахъ христіанскаго міра, на Востокъ и на Западъ, развивалось, главнымъ образомъ, въ своихъ частностяхъ, напр., относительно совершителей сего таинства, числа ихъ и т. и., касательно лицъ, пріемиющихъ таинство, чина освященія елея, молитвъ и обрядовъ елеопомазанія и т. п. При чемъ появлялись письменные чины отрывочные, краткіе, неполные, напр., «Постановленій Апостольскихъ» объ—освященіи елея, о томъ—же пашы Геласія, относительно елеопомазанія св. Григорія Великаго.

Вследствие всего предыдущаго развитія, въ третьемь періоде. отъ УШ до ХУП в., составлялись уже на Востокъ и Западъ разние церковно-богослужебные чины Елеосвященія, каковы изъ восточных Теодульфа, архіеп. Орлеанскаго, Гоара, Іерусалимскій, Оессалоникій скій блаж. Сумеона, Сербскій и многіе другіе, о которыхъ нали выше. Въ этомъ періодъ, кромъ разныхъ частностей относительно совершенія таинства, развитіе происходило уже во внутреннемь стров самыхъ чиновъ. Нъкоторыя части ихъ вовсе отмънялись, напр. помазаніе присутствующихъ при таинствъ, помазаніе домовъ, иныя замънялись новыми, напр., возліяніе елея-помазаніемъ органовъ, ины дополнялись тёмь, чего недоставало, дёлались разныя прибавлени. напр., новыя молитвы, апостолы, евангелія, переставлялись однѣ част на мъсто другихъ и т. п. Въ одно и тоже время, въ разныхъ мъстахъ одной и той же, Восточной или Западной, Церкви, даже въ одной в той же помъстной Церкви, напр., и нашей Русской, употреблялись разные чины, въ сущности согласные, но въ частностяхъ несходные ижду собою, и еще дополнявшіеся новыми прибавленіями, напр., особиль евангеліями для женъ. Одни изъ чиновъ были, напр., приспособины къ дневнымъ богослуженіямъ, по другимъ-таниство совершалось, отдъльно отъ нихъ, на домахъ у постели больныхъ.

Такое положеніе вещей не согласовалось съ церковнымъ благо устройствомъ. Отсюда возникла потребность изъ многихъ чиновъ св. Елея составить одинъ соотвътственно существу таинства, цълямъ его учрежденія, примънительно къ общему типу церковнаго богослуженія, съ сохраненіемъ древнихъ святоотеческихъ основъ, молитвъ, чтеній, обрядовъ и т. п. Въ Западной Церкви, по ея особому ученію в взгляду на таинство, и согласно съ ея чинами среднихъ въковъ, ныньшній ритуалъ таинства былъ установленъ на Тридентскомъ соборѣ (1543—1563 гг.), и введенъ въ общее употребленіе, въ новоисправлен-

ныхъ богослужебныхъ внигахъ, папою Піемъ V (1568 и 1570 гг.) 1). Въ нашей Русской Церкви, благопріятный моменть для сего наступиль тогда, когда она окончательно занялась общимъ пересмотромъ и исправменіемъ церковно-богослужебныхъ книгъ. И когда въ XVII в. приступили, въ частности, къ исправленію «Потребника», то въ чинъ «Маслосвященія» нашлось много разностей какъ между славянскими переводами, такъ и въ сравненіи славянскаго чина съ греческимъ 2). Въ то время уже существовало и употреблялось на греческомъ языкъ «Посявдованіе св. Елея», окончательно установленное и утвержденное Православною Восточною Церковію. Первая, мъстная и частная, редакція нашего славянскаго чина св. Елен приблизительно къ нынъшнему его «Последованію» явилась въ печатномъ Требникъ знаменитаго Кіевскаго Митрополита Петра Могилы, 1646 года. Она составлена была по греческому тексту и по древнимъ славянскимъ спискамъ, съ приложеніемъ наставленій о совершеній тайны св. Елея, сложенныхъ Могилою по примъру Rituale Romanum, съ заимствованіемъ изъ него нъкоторыхъ правиль древней Православной Церкви. Общую же и окончательную, во всъхъ отношеніяхъ, редакцію нынъшнее наше «Послъдованіе получило въ Требникъ, исправленномъ трудами святъйшаго Всероссійскаго Патріарха Никона. Великій Московскій Соборъ 1667 гг., по тщательномъ разсмотръніи дъла, нашель, между другими богослужебными книгами, и «Потребникъ» право исправленныма и положиль его примати и по нему исправляти положенные чины 3). Вы настоящее время, между греческимъ и нашимъ «Послъдованіемъ св. Елея» нътъ никакихъ разностей въ содержаніи, а очень самыя незначительныя изъ нихъ уже указывались И будуть ваемы ниже на своихъ мъстахъ.

Историческое развитіе чиновъ Елеосвященія, сопровождавшееся неизбъжно разными смънами ихъ и исправленіями ихъ состава, не должно повергать какъ неблагоразсудныхъ приверженцевъ обрядности (ритуалистовъ), такъ и отрицателей св. таинствъ, и хотя бы изъ нихъ только — Елеосвященія, — не должно повергать въ сомитніе относительно благодатной сущности сего тайнодъйствія. Благодать испъленія отъ бользней и отпущенія гръховъ, усвоенная Господомъ таинству и составляющая его существо, также и основные элементы, уста-

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Серединскаго, Богослуж. Зап. Церкви, ст. I, стр. 18 и 21 — 22.

<sup>2)</sup> Филарета, Ист. Русск. Церкви, періодъ патріаршій, стр. 156, въ примпч.

Дъянія Соборовъ, М. 1881 г., книга дъяній 1667 г. л. 10 и обор.

новленные св. апостолами для литургического сообщенія сей благодати, при всъхъ перемънахъ историческаго развитія чиновь, оставались вь нихъ и въ нынъшнемъ нашемъ «Послъдованіи» существують неизифиными и неприкосновенными. Развитіе касалось, исключительно, вибшнихъ сторонъ сущности таинства и основныхъ элементовъ его чиносовершенія. На нихъ оно созидалось, съ ними согласовалось и ихъвыразило въ наиболъе соотвътствующей имъ богослужебной формъ нынъшняго «Послъдованія». При всъхъ православныхъ историческихъ чинахъ и перемънахъ въ нихъ, ими всегда совершалось и было пріемлемо одно и тоже святоапостольское тайнство и сообщалась одна и таже благодать Божія, Господомъ Інсусомъ Христомъ сему тайнству усвоенная. Тоже таинство совершается и таже благодатная сила Божія подается и теперь недужнымъ по нынъшнему «Послъдованію св. Елея". Бывшій въ Константинопол'в Соборъ 1638 г. анавематствоваль (предаль отлучению оть св. Церкви), между прочимъ, тъхъ, которые отвергали таинство Елеосвященія вопреки установленію его оть Христа, апостольскому о немъ преданію и непрерывному его въ Церкви употребленію 1). Такое же отлученіе ежегодно провозглащается въ нашей отечественной Церкви на торжествъ Православія въ первый воскресный день св. Четыредесятницы <sup>2</sup>). Въ этихъ и другихъ актахъ, напр. Виолеемскаго Собора, бывшаго въ 1672 г. при Досифев, патр. 3) Іерусалимскомъ, выражается непоколебимое убъждение св. Православной Восточной Церкви въ непрерывномъ существовании и дъйствів благодати Божіей въ ея тамиствахъ и въ чиносовершеніи Св. Елея.

¹) Сильвестра, Догиат., V, о Елеосвящ.

<sup>&</sup>quot;) См. чинъ Православія.

<sup>\*)</sup> Gaume, Catechisme de Persévérance, IV, 14 — 15.

## Часть вторая.

## Предметъ и раздъленіе.

Во второй части сочиненія предлежить намъ сдёлать возможно подробное объясненіе нынёшняго «Послёдованія» св. Елея. Но по окончаніи сего объясненія, возникнуть еще вопросы относительно совершенія сего таинства, напримёрь, объ обязательности его, о повторяемости и другіе, которые стоять внё литургическаго чина, и ни въ исторіи, ни въ объясненіи его содержанія не находять себё мёста. Посему, чтобы исчерпать весь объемъ ученія о литургике Елеосвященія, мы раздёлимь сію вторую часть на два отдёленія. Въ первомъ—предложимь объясненіе «Послёдованія», во второмъ—займемся рёшеніемъ всёхъ тёхъ вопросовъ, которые стоять внё богослужебнаго чина, но неизбёжно касаются его совершенія. Правильне, эту послёднюю часть слёдуеть назвать дополнительного къ нашему труду, такъ какъ предметь ея находится внё состава богослужебнаго чина.

## ОТДЪЛЕНІЕ ПЕРВОЕ.

# Подробное изъясненіе чиносовершенія Елеосвященія по нынъшнему «Послъдованію».

Многоразличные элементы Елеосвященія раздёльно изслёдованы исторически и объяснены въ предыдущей части сочиненія. Теперь слёдуеть истолковать чинъ сего таинства, въ цёломъ его составё, по «Требнику», въ порядкё частей, идущихъ одна за другою. Понятно, здёсь объясненіе будеть касаться лишь такихъ предметовъ, о которыхъ не было рёчи въ предъидущей части изслёдованія. Въ самомъ объясненіи

будемъ следовать, все, тому же методу и источникамъ, которыхъ доселе держались.

Въ «Требникъ» (гл. 13) чинъ тайнства имћетъ такое названіе: Послюдованіе св. Елея, поваемое от седми священниково, собравшихся во Перкви или во дому. Названіе сіе есть буквальный переводь съ греческаго требника, въ которомъ чинъ Елеосвященія озаглавленъ следующими словами: Аходоодька тоо "Адкоо едбоо, фаддоребу бло екта къре́со. Въ сущности же, титулъ сей получилъ свое начало еще въ ІХ в., ибо древнъйшій изъ списковъ Елеосвященія, относящійся къ ІХ в., въ евхологіонъ Гоара, имъетъ такое надписаніе: Таёк речоребу, пос бей покії "Адкоу едбо ек уособутах, парахадобутах превритероос екта... 1) т. е. чинъ бываемый, како подобаетъ творити св. Елей для больныхъ, призывающихъ седмь пресвитеровъ.

За титуломъ, предварительно началу чина, слъдуетъ наставленіе относительно приготовленія вещества таинства, орудій помазанія, облаченія пресвитеровъ-совершителей, утвари церковной, и нібкоторыхь дъйствій, до начала пънія положенныхъ. Наставленіе сіе буквально изложено такъ. «Поставляется столецъ, на немъ же блюдо со пшеницею, и вверху пшеницы кандило праздное, окрестъ же пшеницы водружають въ пшеницу седмь стручець, обвиты бумагою къ помазанію, и Святое Евангеліе: и даются священникомъ всёмъ свёщи. Ставше же окресть стола, облечены вси въ фелони: вземлеть первый священыковъ кадильницу съ оиміамомъ, и кадить окресть стола елей, на немъ сущій, и всю церковь, или домъ, и люди: и ставъ предъ столомъ, зм къ востокомъ, начинаетъ». Въ греческомъ чинъ этой рубрики нътъ,воть разность между греческимъ и нашимъ чиномъ! Въ нашей рубрыть приведены въ одинъ составъ наставленія о предметахъ, предшествующихъ чину, которыя существовали, въ историческое время, въ нъюторыхъ рукописныхъ чинахъ,, но раздично издагались. Каждое изъ сихъ наставленій, для понятія отношеній всего наставленія въ цілому чину, требуеть объясненія.

Итакъ, совершается ли Елеосвященіе въ Церкви, или въ дому, 1) поставляется *столецъ*, – какъ бываетъ на всенощномъ бдѣнів для благословенія хлѣбовъ и въ другихъ случаяхъ. Поэтому, столецъ сей, по церковному благоприличію, надлежить покрывать церковною пеленою. какъ дѣлается это во всѣхъ случаяхъ, подобныхъ настоящему.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Xp. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 122, приміч. 2

- 2) На стольцъ полагается блюдо со пшеницею. Блюдо, очевидно, потребовалось для пшеницы, чтобы она, бывъ собрана въ одномъ вмъстилищъ, не разсыпалась изъ онаго. Зачъмъ же туть самая пшеница (сітос, triticum)? Изъ нашихъ толкователей одни умалчивають о ней, другіе говорять, что она назначена здёсь для водруженія въ ней седми стручковъ, третъи же придають ей, кромъ сего, религіозно-символическое значеніе. Но умалчивать о пшениць, если она привлечена къ служенію въ священномъ действіи, не должно. Принять же одну причину для ея употребленія-водруженіе стручковъ, недостаточно, ибо стручки могли быть положены на блюдо безъ пшеницы, и даже просто -- на столецъ. Пшеница, вино и елей, по слову Божію, суть элементы жизни человъческой, всъ вмъстъ почитаются дарами благости Божіей, источниками благополучія для людей Божінхъ (Псал. IV, 89), и приняты въ таинствахъ и обрядахъ св. Церкви, напримъръ, на всенощномъ бдъніи въ обрядъ благословенія хлъбовъ. Такъ и въ таинствъ Елея видимъ всъ три элемента: пшеницу на блюдъ, вверху пшеницы-кандило для елея, туть же стоящаго, и вино въ особой чашъ, для прибавленія въ елею. Поэтому, и въ силу мысли, что св. Церковь чего не допускаеть въ свои установленія безъ цёлей религіозныхъ, несомнънно, что пшеница имъетъ здъсь прежде всего символическое значеніе. «Зерна пшеницы служать здісь изображеніемь зародыша ножизни -- выздоровленія, и жизни по смерти тъла-воскресенія (Іоан. XII, 24. 1 Корине. XV, 36-38) 1). Водруженіе же стручковъ въ пшеницъ есть, въ отношени къ ней, дъло второстепенное.
- 3) На верху пшеницы ставится кандило (лампада) праздное <sup>2</sup>), т. е., пустое, порожнее, ничёмъ не занятое. Оно приготовлено лишь для влитія въ него елея послё въ показанное по чину время. Самый же елей, какъ видно изъ обряда кажденія, стоитъ отдёльно отъ кандила на столё, конечно, въ другомъ сосудё, напримёръ, въ чистой чашё, сверху открытой. Тутъ же, на столё, какъ значится въ другомъ чинё, должно быть приготовлено и стоять въ другой чашё вино, назначенное для соединенія съ елеемъ <sup>3</sup>).
- 4) Окресть пшеницы водружають во пшеницу седмь стручеце обвиты бумагою къ помазанію. Пшеница находится на блюдъ круглой



<sup>1)</sup> Никольскаго, Пособіе.... стр. 707. Михайловскаго, Соборованіе, панихиды.... Спб. 1889 г. изд. 3-е, стр. 1. Блаж. Сумеонъ Осссалон. изъясняеть и общія основанія, по которымъ зерна пшеницы приняты къупотребленію въ обрядахъ Церкви (Писанія.... II, 538).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Общ. Церк.-Слав.-Русск. Словарь, II, 746.

<sup>3)</sup> Никольскаго, Пособіе, стр. 712.

формы, въ срединъ его стоитъ кандило, а по краямъ блюда, вокругь кандила, въ пшеницу водружаютъ, въ соразмърномъ разстояніи одивъ отъ другого седмь, стручковъ вверхъ концами, обвитыми бумагою. Стручковъ поставляется седмь, по числу седми помазаній, хотя бы пресвитеровъ было или болъе седми, или менъе.

- 5) На столъ ставится св. Евангеліе. Св. Евангеліе съ древних времень бралось къ употребленію при тамиствъ св. Елея, совершалось ли оно въ Церкви 1), или на дому. О ношеніяхъ церковнаго Евангелія въ домъ, для совершенія въ немъ елеопомазанія, имъются свъдънія въ описаніяхъ елеопомазанія Западной Церкви VIII и ІХ въковъ 2). Въ настоящее время, св. Евангеліе употребляется у насъ при семъ тамиствъ не для одного только прочтенія зачаль изъ него,— что возможно исполнить и по Требнику, но—во образъ присутствія и дъйствія Самого Господа Іисуса Христа, какъ это читается въ заключительной молитвъ «Послъдованія».
- 6) Даются священником встми свичи. Свичи даются, но не сказано, чтобы эти свичи были возжены. Обычай давать свичи пресвитерамь очень древень. На него имиется указаніе вы чини ІХ в. Гоара, гдь сказано, что каждый изь седми пресвитеровь, совершивь помазаніе недужнаго, гасить свитильню з). По уставамь XIV вика, священники, также, ими свичи, но возжигали ихь сами, или разомы всй, при освящение елея, или возжигаль каждый отдильно, предъ чтеніемы молитвы Отче святый, во время которой мазаль больнаго ч). Возжигать свич. следуя древности, пресвитеры должны сами предъ освященіемы елея. по окончаніи молебнаго пинія, и каждый изь нихь должень гасть свою свитильню по совершеніи имь елеопомазанія. Ибо возженіе отвесится вы чини кь самому священнодийствію тайнства.
- 7) Ставше же окресть стола священницы вси вы фелони. Въ уставахъ, обычно, показывается облачение для священнодъйствий, съ исчислениемъ св. одеждъ. Здъсь назначено для всъхъ пресвитеровъ оденаково малое облачение: эпитрахиль и фелонь. Такъ какъ для пресвитеровъ полнаго облачения здъсь не положено, то и епископами, въ случать совершения таинства, употребляется архиерейское облачение малое 5). Несомнънно, что въ древния времена пресвитеры также совер-

<sup>1)</sup> Никольскаго, Пособіе...стр. 712.

<sup>\*)</sup> Pellic. II, VI, II. § II, 308.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Xp. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 123.

<sup>4)</sup> Одинцова, Богослуженіе . . . въ Россін, стр. 167.

Никольскаго, Пособіе . . . стр. 712.

шали сіе таинство не иначе, какъ въ церковныхъ облаченіяхъ. Въ чинахъ елеопомазанія Западной Церкви IX в., исчисляются следующія одежды: alba (срачица-подризникъ), stola (эпитрахиль), superhumerale (оплечье) и planeta (фелонь) 1). Въ настоящее время, и въ Западной Церкви для елеопомазанія употребляется, также, облаченіе малое: краткая срачица (alba) и эпитрахиль (stola) фіолетоваго цвъта 2). Православному облаченію блаж. Сумеонъ въ ХУ въвъ придаетъ слъдующее толкованіе: пресвитеры, собравшись для Елеосвященія, облачаются свои священныя одежды, «знаменующія благодать Духа, почивающую въ нихъ» <sup>3</sup>).

8) Вземлет первый священников кадильницу ст виміамомт. и кадить окресть стола елей, на немь сущій, и всю церковь, или домо, и люди. Кажденіе въ нашей Церкви издревле употреблялось, напримъръ, при крещеніи, при большомъ и маломъ освященіи воды, т. е., освященіяхъ, соотвътствующихъ Елеосвященію. Въ Западной Церкви, объ употребленін кадила (thuribulum cum incensu) при Елеопомазанін упоминается въ чинахъ VIII в. 4). Въ нашихъ чинахъ, XIV и XV въка. также, говорится о кажденіи, но оно ділалось не въ началів чина, какъ теперь положено, а во время освященія елея молитвами, напримъръ, по чину блаж. Сумеона ХУ въка, послъ прочтенія апостола, передъ евангеліемъ. Кажденіе относится къ елею, на стол'в сущему. мъсту, гдъ совершается таниство, и къ присутствующимъ. Кажденіе имъеть здъсь то значение, которое толкователи, вообще, придають ему при употребленіи въ богослуженіи для освященія.

Блаж. Сумеонъ объясняеть сіе кратко такимъ образомъ: «оиміамъ приносится во славу Господа и во освящение намъ, въ воню благоуханія, и ради сообщенія Божественной благодати» 5). Елей чрезъ кажденіе предъуготовляется въ освященію. Кажденіе опресть стола, по общему порядку, принятому св. Церковію въ подобныхъ случаяхъ, напримъръ, при благословении хлъбовъ, колива, должно быть совершено при Елеосвященіи троекратно.

9) Ставг предъ столомъ, эря къ востокомъ, начинаетъ: Влагословена Бога... По общему правилу св. Церкви, пресвитеры, со-

<sup>1)</sup> Pellic II, VI, II, § II, 308.

<sup>2)</sup> Серединскаго, О богослуж. Зап. Церкви, IV, 141.

<sup>3)</sup> Писанія... II, 370.

<sup>\*)</sup> Pellic. II, VI, 1I, § II, 308.
\*) Писанія.... II, 373 — 374.

вершая священнослужение въ дому, обязаны наблюдать, чтобы стояли, зря ко востокомо, гдъ получило свое начало и таинство св. Елея, имъя въ мысляхъ и сердцъ значение сего правила.

Въ практикъ нашей отечественной Церкви, сверхъ указаннаго въ «наставленіи», существуютъ, по мъстамъ, особенности.

- 1) Кромъ св. Евангелія, пресвитеры, при совершеніи Елеосващенія на дому, приносять еще изъ церкви напрестольный св. Кресть. Въ Западной Церкви св. Кресть, также, приносится нынъ, и совершитель таинства даеть его цъловать больному при предварительныхъ дъйствіяхъ чина і). Но въ Восточной Церкви взятіе св. Креста къ Елеосвященію ни въ прежнихъ чинахъ, ни въ нынъшнемъ не показано, и цълованіе его ни въ началъ, ни при отпустъ чина не положено. При совершеніи общаго Елеосвященія въ Московскомъ Успенскомъ Соборъ, въ великій четвертокъ, св. Кресть, также, не берется и не преподается помазуемымъ къ цълованію 2).
- 2) Вливають, предъ началомъ чина, елей и вино въ дампаду для освященія. Но по нынъшнему «Послъдованію» и по древнимъ чинамь это относится, какъ увидимъ послъ, къ моменту освященія елея.
- 3) Въ пшеницу, вмъстъ съ стручками, у насъ водружають при нихъ и возжигають селмь свъчей. Блаж. Сумеонъ повъствуеть, что въ время, въ ХУ в., надъ елеемъ, по влитіи его въ лампаду, предъ чиномъ освященія, «возжигались седмь свътильниковъ, по числу ісреевь. и во образъ (седми) даровъ св. Духа, и въ знакъ того, что посредствомъ св. Елея совершается какъ бы божественное просвъщение, и что Богу приносится всеплодіе и чистая жертва, дабы мы получили милост Его» 3). Въ другихъ чинахъ прежняго и последующихъ временъ, жиганіе світчей надъ елемъ не показано, въ нашемъ нынъшнемъ чить и въ греческомъ-этого, также, нътъ. По всъмъ этимъ чинамъ, свъч даются только священникамъ. За то, по чину блаж. Сумеона, свътильники не давались пресвитерамъ, а только возжигались надъ елеемъ. Что же изъ сего слъдуеть? Одно изъ двухъ: или это быль мъстный обычай Солунской Церкви, или въ древности свътильники употреблялись двояко: либо -- надъ елеемъ, и тогда пресвитерамъ ихъ не давали, либо давали пресвитерамъ, и тогда надъ елеемъ они не возжигались. вошло въ обычай. У насъ возжение седми свътильниковъ надъ елеемъ

<sup>1)</sup> Серединскаго, Богослуж. Зап. Церкви, IV, 141.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Никольскаго, Пособів.... стр. 712 — 713.

<sup>3)</sup> Писанія.... II. 371.

въроятно, по случаю совершенія чина, по нуждь, однимъ пресвитеромъ, — что, въ таковомъ случаь, и теперь должно делать, дабы изображалось седмеричное число совершителей и сохранился обычай держанія ими свъчей. Но свъчи надъ елеемъ надобно зажигать, по древнему порядку. по влитіи его въ вандило предъ чиномъ освященія. Конечно, и при седми пресвитерахъ, и при держаніи ими самими свътильниковъ, возженіе ихъ надъ св. Елеемъ есть дъло благочестія, ибо выражаеть наше благоговъніе и подобающее почтеніе къ благодатной святынъ Елея. Но за то, ни пресвитеры, ни больной, ни присутствующіе не должны имъть недовольнаго чувства, если, по недостатку свътильниковъ, нельзя будетъ возжечь ихъ надъ Елеемъ, ибо это возженіе было явленіемъ историческимъ, и нынъшнимъ «Послъдованіемъ» не требуется.

4) Кромъ возженія свътильниковъ надъ елеемъ и врученія ихъ пресвитерамъ, у насъ свътильники подаются еще самому недужному и всъмъ присутствующимъ, при совершеніи надъ нимъ таинства. Но ни въ прежнихъ чинахъ, ни въ нынъшнемъ «Послъдованіи» не указано давать свъчи болящему и присутствующимъ. Болящіе, въ тяжкомъ положеніи недуга, не могутъ иногда, по слабости рукъ, и держать свъчей, а когда и держатъ, то это служитъ для нихъ и для пресвитеровъ затрудненіемъ къ помазанію рукъ на объихъ сторонахъ елеемъ. Тъмъ не менъе, держаніе свътильниковъ недужнымъ и всъми молящимися, при его помазаніи, есть дъло благочестія, выражаетъ благоговъніе присутствующихъ къ совершающемуся священнодъйствію и назидаетъ ихъ, а потому съ одной стороны оно не подлежитъ отмънъ, а съ другой— не должно возбуждать недовольнаго чувства ни въ комъ то обстоятельство, если бы свътильниковъ не было, такъ какъ въ чинъ возженіе ихъ не положено.

## общий составъ

## «Послъдованія» св. Елея.

«Послѣдованіе» св. Елея, начинающееся послѣ изъясненнаго выше наставленія, составлено по общему типу богослуженія Восточной Церкви, и слагается изъ трехъ главныхъ частей: І) общихъ предначинательныхъ молитвъ, ІІ) самаго «Послѣдованія» и ІІІ) отпуста, съ обрядомъ испрошенія прощенія со стороны елеопомазаннаго.

#### I) О начинательныхъ молитвахъ.

Въ составъ сихъ модитвъ входятъ слъдующія: Влагословена Бого наша, Трисвятое, Пресвятая Троице, Отче наша, Яко твое стъ царство, Господи помилуй, 12 и Пріндите, поклонимся, трижды. Такое же начало упоминается въ чинахъ за болящія въ «Вопросахъ» Кирика (1130—1156 гг.) 1), и, безъ сомнънія, въ ХІІ въкъ оно существовало въ тъхъ «Послъдованіяхъ» св. Елея, которыя совершались по домать, безъ соединенія съ церковными службами. Какъ общая встыть богослуженіямъ, церковнымъ и частнымъ, эта часть служить, по общему порядку, начинаніемъ и для «Послъдованія» св. Елея, а потому здъсь не подлежить истолкованію. Замътить только, что молитва: Отче наша, читалась по чинамъ VIII-го и послъдующихъ въковъ какъ въ Восточной, такъ я въ Западной Церкви 3).

## II) Составъ самаго "Послъдованія".

Богослужебное «Послъдованіе» св. Елея состоить изъ трехъ частей: 1) молебнаго пънія, 2) освященія елея и 3) помазанія имъ.

#### I) О молебном пъніи.

Составъ и порядокъ молебнаго пънія.

Ныньшній чинь молебнаго півнія состоить изь слівдующихь часті.

1) 142 псалма: Господи, услыши молитву мою, слава и нынь... аллилуіа, трижды, 2) малой эктеніи, 3) півнія: аллилуіа на 6 гл.. и двухъ стиховъ: Господи, да не яростію Твоею обличиши мен., и: Помилуй мя, Господи, яко немощенз есмь (Пс. VI, 1—2), 4) покаянныхъ тропарей: Помилуй насв, Господи... 5) чтенія 50-го покаяннаго псалма, 6) канона св. Арсенія, 7) эксапостиларія и 8) стихиръ.

Основаніе для установленія молебнаго пінія богословы указывають въ словахъ святоапостольскаго чина, чтобы, предъ совершеніемъ елеопомазанія, пресвитеры творили молитву надъ болящимъ 3). Ціль же

¹) Русск. Историч. Библіотека, т. VI, ч. I, стр. 33 — 34.

<sup>\*)</sup> См. въ чинахъ Теодульфа, Гоара, у Пеллиція и др.

<sup>3)</sup> Евсевія, О таинствахъ, стр. 517.

пънія — та, чтобы пресвитеровъ приготовить къ совершенію таинства, болящаго къ принятію благодати его и присутствующихъ къ благополезному участію въ таинственномъ священнодъйствіи.

Составлена эта часть «Послѣдованія», очевидно, по образцу утрени постныхъ дней. Псалома 142-й служитъ, виѣсто шестопсалмія, малая эктенія—виѣсто великой, постная пѣснь: аллилуіа съ покаянными стихами виѣсто —свѣтлопоемаго: Бого Господъ..., съ пророческими стихами о явленіи Мессіи. Тропари поставлены приличные случаю и по духу однородные со всѣмъ этимъ отдѣломъ. Покаянный 50-й псаломъ принятъ виѣсто канизмъ 1). Затѣмъ слѣдуетъ каноно св. Арсенія, соотвѣтствующій въ общемъ утреннемъ богослуженіи пѣсненнымъ канонамъ.

Эксапостиларій, какъ стихъ, поемый въ древности предъ разсвътомъ, соотвътствуетъ послъдней части утрени<sup>2</sup>).

Cmuxupы, числомъ — четыре, соотвътствують хвалитнымъ утренняго богослуженія  $^3$ ), и ими молебное пъніе оканчивается.

#### Объяснение молконаго пания.

Всѣ многочисленныя молебныя пѣнія Православной Церкви составлены по типу утренняго богослуженія, но представляють это богослуженіе въ краткомъ видѣ. Пѣніе же Елеосвященія изложено въ болѣе близкомъ видѣ къ утрени и въ болѣе обширномъ, противъ молебновъ, объемѣ. Произошло это потому, что молебное пѣніе св. Елея не внѣшнимъ образомъ составлено по формѣ утрени, а само составляеть, такъ сказатъ, сокращеніе той утрени, которая въ ІХ—ХІУ в., соединялась съ симъ таинствомъ.

1) Начинается молебное пъніе 142-мъ псалмомъ: Господи, услыши молитву мою... яко азг рабг Твой есмъ. Псалмопъніе, безъ сомнънія, входило въ составъ чиновъ Елеосвященія съ самыхъ первыхъ въковъ христіанства. Въ чинъ Григорія Великаго, VI в., положены два псалма 6-й и 50-й 1). Въ чинъ Теодульфа VIII в. упомянуты семь покаянныхъ псалмовъ, но не сказано какіе именно 5). Въ Римской Церкви, около

<sup>1)</sup> Нов. Скрижаль, IV, 70.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же.

<sup>4)</sup> Xp. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 120.

<sup>5)</sup> Тамъ же, стр. 116.

Х-го въка, въ нъкоторыхъ мъстахъ также читались семь покаянныхъ псалмовъ 1), — что и нынъ положено, только они, съ литаніею всъхъ святыхъ и десятью краткими молитвами, составляють отдъльный отъ Елеопомазанія обрядъ преданія души (commendatio animae), т. е., Богу, и не всегда соединяются съ помазаніемъ 2). Въ Восточной же Церкви, въ древности употреблялись разные псалмы: напр. 90-й: Живый вз помощи Вышияго 3), 16-й: Услыши, Господи, правду мою 1) и 91-й Благо есть исповидатися Господеви 5). По чину же блаж. Сумеона XV в., псалмы вовсе не положены. Слъдовательно, относительно употребленія псалмовъ и выбора ихъ допускалась свобода.

Нынъ, 142-й псаломъ поставленъ въ началъ молебнаго св. Елея по двумъ причинамъ: потому что онъ замъняетъ собою шестопсалміе утрени, и для сего взять именно изъ шестопсалмія, габ читается последнимъ, и потому, что содержаніемъ своимъ онъ вполев подходить къ состоянію недужнаго и къ существу «Послъдованія» таинства. Въ немъ недужный молится: 6) «унылъ во миъ духъ мой, онъмъло во миъ сердце мое (ст. 4); скоро услышь меня, Господи, духъ мой изнемогаеть; не скрывай лица Твоего отъ меня, чтобы я не уподобился нисходящимъ въ могилу (ст. 7); не входи въ судъ съ рабомъ Твоимъ, цотому что не оправдается предъ Тобою ни одинъ изъ живущихъ (ст. 2); ради имени Твоего, Господи, оживи меня, ради правды Твоей, выведи изъ напасти душу мою (ст. 11); укажи мнъ, Господи, путь, по которому мив идти (ст. 8), научи меня исполнять волю Твою: Духъ Твой благій да ведеть меня въ землю правды (ст. 10)». Чтепіс псалма, обычно, оканчивается произнесеніемъ: слава и ныню: аллилую, трижды,

2) Послѣ псалма малая ектенія: паки и паки, миромъ Господу помолимся... Яко подобаетъ... Въ чинахъ XIV—XV в., она не поставлена на этомъ мѣстѣ, но въ чинѣ IX в. у Гоара эктенія эта непосредственно слѣдовала за началомъ священнодѣйствія: Влагословенно цар-

<sup>&#</sup>x27;) Pellic II, VI, II, § 11, 309.

<sup>2)</sup> Rituale Roman. tit. V, сар. 3. Псалмы положены след. 6, 31, 37, 50, 101, 129 и 143.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. выше, стр. 143.

<sup>4)</sup> Одинцова, Богослуж., стр. 167.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Tamb жe, стр. 170.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Для большаго уразумѣнія, стихи псалма приводятся здѣсь по русскому переводу Библін, изд. св. Сунода.

ство Отца и Сына и Святаго Духа 1), и, какъ понятно само собою, изъ сего чина вошло въ начальную часть нашего «Послъдованія».

- 3) Пъніе: Аллинуіа на 6 гл. со стихами. Аллинуіа значится уже въ чинъ ІХ в. у Гоара, только на другомъ мъстъ. Пъніе его, вмъсто: Бого Господъ, придаетъ покаянный характеръ сему модебствію. Но въ чинахъ ХІУ ХУ в., не было ни: аллинуіа, ни: Бого Господъ, слъдовательно, наше «Послъдованіе» въ семъ отношеніи имъло въ виду чинъ Гоара 2). Въ стихахъ: аллинуіа, содержится также покаянное моленіе къ Господу объ избавленія отъ наказаній за гръхи: Господи, да не яростію Твоею обличиши мене, ниже гипвомо Твоимо накажеши мене. Поминуй мя, Господи, яко немощено есмь (Псал. 6, 1—2).
- 4) Послъ: аллилуіа, слъдують три покаянные тропаря: Помилуй наст Господи..., Господи, помилуй наст, на Тя бо уповахомъ... и: Милосердія двери отверзи намъ.... Сін тропари существовали съ ІХ в., но въ чинахъ XIV в. стояли на другихъ мъстахъ. Въ нынъшнемъ «Послъдованіи» они положены послъ: аллилуіа, по чину ІХ в. Гоара 3).
- 5) Покаянный 50-й псаломъ: Помилуй мя, Воже, по велиций милости Твоей... у Гоара не показанъ. По чинамъ же XIV в., онъ читался не одинъ разъ въ теченіе совершенія таинства, и, между прочимъ, чтеніе его полагалось передъ самымъ канономъ 4), какъ и въ настоящемъ «Последованіи».
- 6) Послѣ псалма слѣдуетъ канонъ, состоящій изъ девяти пѣсней. Сей канонъ послужилъ началомъ и основаніемъ всего нынѣшняго молебнаго пѣнія. На греческомъ языкѣ, канонъ въ акростихѣ называется: 'ευχὴ 'ελέв, ψάλμος 'Αρσένιв. —Въ нашемъ «Послѣдованіи» это названіе передано такъ: канонъ, его же краестрочіе: молитва елея, пъніе Арсеніево. Творцемъ его почитается св. Арсеній, архіепископъ Короскій 5), жившій въ ІХ в., и объ употребленіи канона при Елеосвященіи имѣется указаніе у Гоара въ чинѣ сего таинства ІХ в. 6). Не смотря на то, канонъ сей послѣ ІХ в. не вездѣ и не всегда употреблялся. По «Іерусалимскому» уставу ХІУ в. пѣлись другіе каноны, числомъ—два, изъ коихъ одинъ быль въ честь св. Безсребренниковъ. Въ другихъ же чинахъ ХІУ и ХУ в., показанъ канонъ св. Арсенія. Въ первой поло-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Xp. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 122.

<sup>2)</sup> Tamb me.

<sup>3)</sup> Tamb me.

<sup>4)</sup> Одинцова, Богослуженіе.... стр. 166.

<sup>5)</sup> Мъсяцесловъ, изд. по благословенію. св. Сунода, 1891 г. Генв. 19 числа.

в) Филарета, Обзоръ Пъснописцевъ, стр. 272.

винъ XV в., въ чинъ блаж. Сумеона говорится, что, по благословеніи начала, пълся «канонъ за того, надъ къмъ совершался св. Елей» 1),— изъ чего можно заключить, что это быль, именно, канонъ св. Арсенія. Въ общее же употребленіе онъ вошель, очевидно, не ранъе XV—XVI вв.

Канонъ составленъ со всею точностію по правиламъ пѣснопѣній сего рода и пресвитеры совершають его по образу прочихъ каноновъ. По 3-й пѣсни, бываеть малая эктенія, въ канонѣ имѣется сподаленъ, по 6-й пѣсни—также малая эктенія, и въ канонѣ есть кондакъ, по 9-й—Достойно есть... и опять малая эктенія. Объ эктеніяхъ упоминается здѣсь потому, что въ текстѣ канона они не назначены, но они показаны въ канонахъ XIV в. по «Герусалимскому» уставу, и должны быть произносимы по общему порядку, для каноновъ существующему.

Въ канонт не означены приптвы къ тропарямъ, и это обстоятельство ставить въ недоумтне пресвитеровъ — совершителей. Въ чинахъ XVI в. означены слъд. приптвы: «Спаси отъ бъдъ» и «Милостиве Господи, помилуй раба Твоего» 2). Въ нынтыней практикт употребляются и другіе приптвы, напр.: «Многомилостиве Господи, услыши насъ гртыныхъ, молящихся Тебт» 3), или: «Многомилостиве Господи, помилуй и исцтви страждущаго раба Твоего». Первый изъ двухъ послъднихъ приптвовъ образовался, втроятно, потому, что по древнимъ чинамъ священники, послъ молитвы помазанія и предъ самымъ помазаніемъ, произносили слова: «услыши ны, Господи, услыши ны 1)», послъ отмтненныя. Второй приптвъ полнте согласуется съ содержаніемъ танества. Но по смыслу своему, вст они, одинаково, пристойны для канона По обычаю, ирмосы и приптвы поются при Елеосвященіи, а канона читается пресвитерами.

По свидътельству преосв. Филарета, канонъ св. Арсенія быль послѣ него исправленъ и употребляется теперь въ исправленномъ видъ 5). Но канонъ этотъ имѣетъ, по своимъ достоинствамъ, важное значеніе въ богослужебномъ чинѣ св. Елея. Онъ отличается глубокимъ догматическимъ содержаніемъ, духомъ благочестія и молитвенностію, умиленными сердечными прошеніями о болящемъ, его исцѣленіи, прощеніи ему грѣховъ, освященіи и спасеніи. Въ немъ чувствуется

¹) Писанія.... II, 370.

<sup>2)</sup> Дмитревскаго, Богослужение въ Русск. Церкви въ XVI в. ч. I, стр. 408.

<sup>3)</sup> Попеченіе Прав. Церкви о спасеніи міра, III, 373.

<sup>4)</sup> Одинцова, Богослуженіе.... стр. 171.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Филарета, Ист. Р. Церкви, I, 137-138.

св. надежда на умилостивление Господа въ недужному и во всъмъ модящимся.

- 7) Въ эксапостиларію, следующемъ за канономъ, испрашивается милость Божія въ сшедшимся помазать св. Елеемъ недужнаго, т. е., во всъмъ присутствующимъ при богослужении таинства, и по ихъ моленію-къ недужному.
- 8) Въ трехъ первыхъ стихирах содержится моленіе въ Господу о ниспосланіи болящему обътованныхъ благь таинства св. Елея, а въ первой изъ нихъ прибавлено: и пищи Твоея нетлюнныя (т. е. причастія св. Таннъ) сподоби, Господи! Это моленіе свидътельствуеть о томъ, что въ древности, какъ и нынъ бываетъ, больные, непосредственно послъ елеопомазанія, принимали причастіе св. Таинъ, по исповъди и разръшени отъ гръховъ. Въ послъдней четвертой стихиръ къ Божіей Матери содержится отъ лица болящаго такого же смысла моленіе объ очищении его отъ гръховъ и содълании жилищемъ св. Троицы.

Изъ предыдущаго видно, что молебное пъніе, особенно-въ первой части отъ 142-го псалма до канона, имъетъ постный и покаянный характеръ. Вибшнимъ признакомъ сего, кромъ содержанія моленій, служить пъніе: аллилуіа со стихами, вибсто: Бого Господо... Въ этомъ отношеніи, оно сходствуеть съ чиномъ самаго таинства, особенно-съ последнею частію его второго акта, т. е., елеопомазанія. Въ начальной же части молебнаго пънія поставлены покаянныя молитвы потому, что пріемлющій таниство, согласно обътованіямъ его, имъетъ получить, чрезъ св. помазаніе, между прочимъ, благодать отпущенія гръховъ, и, слъдовательно, долженъ стяжать покаяніе, къ чему и направлено молебствіе въ семъ отношенія.

Въ древнія времена, молебное пъніе совершалось вечеромъ, а освящение елея и помазание имъ больнаго — въ утреннее время на другой день. Это раздъление существовало какъ въ чинахъ, соединяемыхъ съ церковными службами, такъ и въ краткихъ, совершавшихся отдъльно отъ нихъ. Въ первый разъ, это раздъление становится извъстнымъ изъ чина Гоара IX в. Затъмъ, оно показывается и въ другихъ чинахъ. Блаж. Сумеонь, ХУ в., говорить, что посль сокончанія канона бываеть эктенія за болящаго и отпусть» 1). Въ нынъшнемъ «Большомъ Требникъ». послъ молебнаго пънія, замъчено: «аще убо есть вечерь, бываеть отпусть; аще ли есть заутріе, приготовляется столець для лампады съ масломъ и служба продолжается». Этимъ указывается на древній

¹) Писанія.... II. 370.

порядокъ чиносовершенія и дается нашему времени право следовать сему порядку. Въ маломъ «Требнике» этого замечанія неть, и потому разделенія чина на две части, по времени совершенія, вероятно, нигде не бываеть.

### 2) Объ освящении Елея по нынъшнему "Послъдованію".

Въ составъ освященія Елея входять слъдующія молитвы и чтенія съ обрядами: 1) Трисвятое... и тропарь чина, 2) великая эктенія, 3) приготовленіе Елея къ освященію, 4) молитва первая объ освященіи елея, 5) одиннадцать тропарей, 6) чтеніе апостола, 7) чтеніе евангелія, 8) краткая сугубая эктенія и 9) вторая молитва объ освященіи елея. Объяснимъ все сіе по порядку.

1) Трисвятое и тропарь чина: Скорый вз заступлении... служать переходомь оть молебнаго пънія и составляють начало молитвеннаго освященія елея. Въ тропаръ испрашивается у Господа Інсуса Христа болящему скорое посъщеніе свыше, избавленіе оть недуговь в горькихь бользней и воздвиженіе оть одра, т. е., полное выздоровленіе.

Трисвятое и тропарь внесены изъ чиновъ прежняго времени, въ которыхъ молебное пъніе, совершаясь съ вечера, какъ показано выше, отдълялось отпустомъ отъ елеосвященія. Въ такомъ случать, для чиносвященія елея, совершаемаго на другой день, требовалось, по общему правилу устава, особое начало: Влагословенъ Вогъ нашъ и трисвятое, съ характеристическою молитвою наступающаго священнодъйствія. Въ «Послъдованіи» раздъленіе не положено, и потому начало: Вмесословенъ Вогъ... опущено, а трисвятое и тропаръ удержаны дв связи молебнаго пънія съ освященіемъ елея.

2) Великая эктенія: Миромз Господу помолимся, положена въ сокращенномъ видѣ. Она имѣетъ сходство съ эктеніями, положенными въ другихъ чинахъ на освященіе веществъ, напр., воды для крещенія, и поставлена въ началѣ чина передъ молитвами освященія по общему типу богослуженій св. Православной Церкви. Эктенію при освященіи елея произноситъ, какъ назначено въ чинѣ, діаконъ или (вѣроятно, въ небытность его) первый изъ священниковъ. Въ ней содержится два спеціальныхъ прошенія: одно объ елеѣ, другое — о болящемъ. Первое произносится такъ: о еже благословитися елею сему силою, и дийствомя и наитіемя св. Духа. Другое: о рабъ Божіемя (имя болящаго), и о еже въ Бозъ постощеніи его, и еже прішти на него бла-

- годати св. Духа. Послъ: Пресвятую Пречистую..., возгласъ священническій не положенъ, какъ и въ чинъ крещенія послъ эктеніи объ освященіи воды. Это показываеть, что крещальный чинъ имълъ нъкоторую связь съ устройствомъ чина освященія елея. Такъ начинается главный и существенный священный актъ таинства: освященіе елея.
- 3) Приготовление елея ко освящению. Посять эктенія, въ «Последованіи» следано примечаніе: «ведомо буди, яко въ Велицей Церкви (Константинопольской), вмъсто воды, вино въ кандило молитвомаслія влагають». Этимъ примъчаніемъ указывается, что теперь, послъ эктеніи, должно окончательно приготовить елей для освященія. До сей минуты кандило стояло праздныма, порожнимь, безъ елея. Елей и вино стояли на столъ отдъльно въ особыхъ чашахъ. Теперь, послъ эктеніи. предъ чтеніемъ первой освятительной молитвы, пресвитеры должны изъ чаши влить въ кандило елей, съ прибавленіемъ, по обычаю Великой **Перкви**, вина. Такъ именно и дълалось прежде. По «Герусалимскому уставу > XIV въка, пресвитеры, совершивъ предварительныя длинныя служенія, предъ самымъ только освященіемъ елея, никакъ не раньше, вливали его въ сосудъ для освященія, и была въ то время такая особенность, что не одинъ пресвитеръ вливалъ все потребное количество его, а каждый изъ седми-понемногу 1). Въ это же время вливался елей въ лампаду и по чину блаж. Сумеона XV в. 2). Въ это же время, по «leрусалимскому» чину пресвитеры возжигали свои свътильники 3), а по чину блаж. Сумеона ХУ в., въ это же время зажигались свътильники надъ елеемъ 4). Елей и вино долженъ вливать въ кандило самъ пресвитеръ, а не діаконъ, или чтецъ, и эти два вещества должны быть къ помазанію смъшаны между собою лжицею.
- 4) Затъмъ, по возгласъ: Господу помомимся, опять первый священникъ произносить первую молитву елея уже надъ кандиломъ. Молитва сія обращена къ Господу Богу, во св. Троицъ славимому, съ прошеніемъ, чтобы Господь освятиль елей въ кандилъ для исцъленія помазующихся отъ него, и въ премъненіе (во удаленіе отъ нихъ) всякія страсти, также—скверны плоти и духа, и всякаго, вообще, зла, дабы и чрезъ сіе прославилось пресвятое имя Божіе Отца и Сына и Св. Духа. Въ то же время, по примъчанію «Послъдованія», и другіе священники

<sup>1)</sup> Одинцова, Богослужение въ России, стр. 167.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Писанія.... II, стр. 370.

<sup>3)</sup> Одинцова, Богослуженіе.... стр. 167.

<sup>4)</sup> Писанія.... II, стр. 371.

тихо читають, вибств съ первымъ, сію молитву. Въ греческомъ чинъ примъчанія о семъ нътъ. По чину блаж. Сумеона XV въка, по прочтеніи молитвы, какъ первый изъ священниковъ, такъ и всв проче совершали надъ елеемъ «божественное знаменіе креста 1)», т. е., благословляли елей, содержащійся въ кандилъ. Въ нашемъ же «Послъдованіи» благословеніе не положено. Прочтеніе сей молитвы составляєть продолженіе акта освященія елея, но еще не заканчиваєть его. Ибо здъсь испрошено на св. елей одно обътованіе таинства: исцъленіе отъ бользин, но нъть моленія о другомъ—оставленіи гръховъ.

5) Въ то время, какъ молитва елея читается священниками, поются *тропари*, числомъ—*одиннадцать*. Въ «Послъдованіи» они названы тропарями, но между ними есть, подъ тъмъ же названіемъ, и кондаки. Изъ тропарей, *три* обращены къ Господу Інсусу, два къ св. апостолу Іакову, и по *одпому:* къ св. Николаю Чудотворцу, Великомученику Димитрію, Цълителю Пантелеимону, общій къ св. Безсребренникамъ, къ св. ап. Іоанну Богослову и въ заключеніе — Пресвятой Богородицъ.

Съ моленіемъ въ Господу Інсусу Христу положены три пъсни: а) извъстный уже тропарь: Скорый во заступленіи... б) кондать по 6-й пъснъ канона въ 6-ю недълю по Паскъ о слъпомъ: Душевныма очима ослоплена... и в) кондакъ по 3-й пъснъ канона, положеннаго въ 4-ю недвию по Паскъ о разслабленномъ: Душу мою, Господи... Надобно замътить, что въ двухъ послъднихъ пъсняхъ есть разницы въ вощь ихъ. Въ службъ о слъпомъ кондакъ оканчивается такъ: «покаяніемъ зову Ти: Ты сущихъ во тмъ свъть пресвътлый», а въ чинъ св. Елег «въ поваяніи зову Ти: Милостивъ намъ буди, едине благопремънитель». Кондакъ въ недълю о разслабленномъ кончается такъ: «Щедрый, слава, Христе, державъ Твей», а въ чинъ св. Елея: «Щедрый, даждь чи, Христе, исцъленіе». Въ греческихъ и славянскихъ кондакаріяхъ ХП в XIII въка, кондавъ въ недълю о слъпомъ читается такъ же, какъ и въ чинъ св. Елея, а разночтеніе, сдъланное въ канонъ сей недъли, принадлежить позднёйшему времени. Напротивь, кондакь о разслабленномь читается такъ, какъ онъ изложенъ въ службъ недъли 2), слъдовательно, измъненіе, сдъланное въ чинъ св. Елея, принадлежить редакціи постъдующаго времени. Очевидно, эти перемъны сдъланы и существують приспособительно къ богослуженіямъ, одна-къ праздничному, а другаякъ богослуженію св. Елея.

<sup>&#</sup>x27;) Писанія... II, стр. 372.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Амфилохія, Кондакарій, М. 1879 г., стр. 148 — 149.

Св. ап. Іакову, въ чинт св. Елея, положены, безъ измѣненія, двѣ пѣсни. Тропарь: Яко Господень ученикъ..., и кондакъ: Отчее Единородное Богъ Слово..., находящіеся въ службѣ апостолу, совершаемой ежегодно 23 октября. Молитвы сіи, сряду послѣ пѣсней Спасителю, не потому только поставлены, что онъ — апостолъ и братъ Божій (ибо св. Евангелисту Іоанну тропарь поставленъ на концѣ), а потому, что онъ, какъ выражено въ кондакъ, яко впрный строитель таинствъ духовныхъ, установилъ въ своемъ «Посланіи» богослужебный чинъ Елеопомазанія.

Св. Николаю Чудотворцу, какъ великому таннику Божія благодати, кондакъ: Въ Мгрюхъ Святе..., Св. великомученику Димитрію, какъ муроточивому, тропарь: Велика обртте въ бюдахъ, св. Пантеленмону тропарь: Страстотериче святый, и общій безсребренникамъ— тропарь: Святіи Безсребренници, какъ цълителямъ, св. Іоанну Богослову, какъ подателю обильныхъ исцъленій, тропарь: Величія твоя, и Божіей Матери, какъ высшей предстательниць, кондакъ: Молепіє теплое..., внесенные въ чинъ св. Елея, имъются и въ службахъ, положенныхъ на дни празднованія имъ. Св. Іоаннъ Богословъ, кромъ сего, упоминается еще и во второй молитвъ освященія елея, яко избранный Спасителя, слъдовательно—дважды, а изъ двънадцати апостоловъ только одинъ, потому, конечно, что онъ, между прочимъ, въ 1-мъ «Соборномъ Посланіи» своемъ преподалъ высокое таннственное ученіе о помазаніи ото св. Духа (І Іоанн. ІІ, 27).

Молитвы въ св. угодникамъ Божіимъ издавна существовали въ чинахъ Елеосвященія. Пеллицій говорить, что въ ІХ — Х вв., прежде Елеопомазанія, по нѣкоторымъ чинамъ Западной Церкви, читалась longa quaedam omnium Sanctorum letania, съ прибавленіемъ седми покаянныхъ псалмовъ 1). Въ древнихъ же чинахъ Восточной Церкви до XIV в. 2), напр., въ чинъ Гоара, ихъ не было. Вошли же молитвы сій ко святымъ въ чинъ согласно догматамъ и общей практикъ св. Церкви о почитаній и призываніи святыхъ, и въ соотвътствіе съ чиномъ св. ап. Іакова, въ которомъ сказано: много можетъ молитва праведнаго поспъществуема, и въ земной его жизни, а тъмъ болъе — по переселеніи его

¹) Pellic. II, VI, II, § 11, 309. Литанія существуєть и въ нынѣшнемъ чинѣ Западной Церкви. Въ числѣ всѣхъ святыхъ призываются и выше упомянутые. Но по типу этой Церкви моленія изложены кратко, напр.: Sancte Jacobe, ora pro nobis.... Sancti Cosma et Damiane, orate pro nobis.... Но нынѣ псалмы, Литанія и десять молитвъ къ Богу, какъ выше сказано, не входять въ составъ елеопомазанія, а образують собою отдѣльный обрядъ. См. стр. 175—176.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше, стр. 128.

къ Господу. Въ доказательство же силы усердной молитвы праведныхъ, св. Іаковъ приводить далъе св. пророка Илію и дъйственность его молитвъ передъ Богомъ (Іак. V, 16—17).

Тропари и кондаки, положенные въ нашемъ чинъ, переведены съ греческаго языка, по происхожденію своему — очень древни, имъются, напримъръ, въ кондакаріи XII — XIII въка, принадлежать различнымъ творцамъ, и поются на разные церковные гласы, усвоенные каждому изъ нихъ древностію. Въ данномъ случаъ, эти моленія къ святымъ, начиная съ ап. Іакова — до Пресв. Богородицы, занимаютъ срединное положеніе въ существенномъ актъ освященія елея на тотъ конецъ, чтоби предстательствомъ ихъ у престола Божія подкръпить наши молитвы облагодатномъ освященіи елея.

6) Чтеніе апостола, Непосредственно послів тропарей, читается апостоль. Ему предшествують обычныя приготовленія: діаконь-вонмель, первый священникъ-мира встьма, ликъ: и духови твоему, діаконъпремудрость, воимемь, чтець — провимень воскресной литургін 1-10 гласа: Буди, Господи, милость Твоя на насъ... (Псал. ХХХП, 22). Стихъ: Радуйтеся праведни... (Псал. ХХХИ, 1). Апостолъ положень изъ «Соборнаго Посланія» св. ап. Іакова, зач. 57, читаеть его діаконь. Начинается апостоль словами: Братіе, образо пріимите злостраданія... и оканчивается: молитва праведнаго поспъществуема (las. V, 10 — 16). Въ этомъ чтеніи излагается, между прочимъ, ученіе в таинствъ Елеопомазанія и литургическій чинъ, апостольскаго времен, совершенія его надъ больными. Во всъхъ чинахъ, начиная съ чинахъ Гоара IX в., читался, также, этотъ апостоль, но въ разныхъ чинахъ «Б стояль на разныхъ мъстахъ, -- каковое различие не имъеть особенной важности, а по чину Гоара читалась вся V глава «Посланія», где нынъшнее зачало составляетъ только одну часть. Блаж. Сумеонъ объясняеть, что апостольскія слова брата Божія читаются здёсь потому, что они «ясно свидътельствують намъ, откуда мы приняли это преданіе о священнодъйствім св. Елея 1)». По окончанім апостола, священня первый: миръ ти; чтецъ: аллилуіа на 8-й гласъ, и стихъ: Милость и суда воспою Тебп, Тосподи (Псал. 100, 1). Блаж. Сумеонь объ ясняеть: «потомъ (послъ апостола) поется: аллилуіа, въ знакъ того, что совершилось нисшествіе Божіей благодати и что въ Евангеліи гря-

<sup>&#</sup>x27;) Писанія.... II, 373.

деть Господь 1). Изъ сего видно, что: аллилуіа, въ древнія времена пълось, какъ нынъ поется на литургіи послъ апостола.

7) Евангеліе положено оть Луки, зачало 53-е. Во время оно, законникъ нъкій приступи ко Іисусу... и ты твори такожде (Х. 25 — 37). Въ немъ излагаются заповъди Спасителя о любви къ Богу и ближнему, и въ частности - о христіанскомъ милосердіи, съ приведеніемъ притчи о впадшемъ въ разбойники, которому милосердый Самарянинъ возлилъ на раны елей и вино. Въ первый разъ, сіе евангеліе значится въ чинъ Гоара IX в., но тогда читалась вся X-я глава оть Луки, гат оно составляеть только одну часть 2). Въ содержании сего евангелія какъ бы указывается, хотя косвенно и отдаленно, на установление таинства св. Елея заключительными словами Господа: иди, и ты твори такожде, т. е., по буквальному смыслу, въ случав бользни твоего ближняго, врачуй его масломо и виномо. Это наставленіе дается христіанамъ послъ того, какъ служители Ветхаго Завъта: священникъ и левитъ, прошли мимо израненнаго, не оказавъ ему помощи, и поставлено въ Евангеліи послъ избранія десяти апостоловъ (Лук. IX, 1 — 7) и седмидесяти, съ повелъніемъ исцълять больныхъ (Лук. X, 1-10), — что двънадцать апостоловъ и совершали чрезъ помазаніе елеемъ. Такъ благоприличествуеть содержаніе сего евангелія чину освященія елея и помазанія имъ недужнаго!

По чину блаж. Сумеона, первый іерей читаль евангеліе надъглавою того, для котораго совершалось таниство, «въ отвращение отъ него, какъ объясняеть блаж. Сумеонъ, всего противнаго, въ его благословеніе, во очищеніе ума и всъхъ чувствъ» 3). Но въ другихъ чинахъ IX — XIV вв. этого не было. Въроятно, обрядъ сей былъ только мъстнымъ обычаемъ въ нъкоторыхъ Церквахъ. По нынъшнему «Послъдованію», возложеніе также не положено ни здёсь, ни при чтеніи последующихъ шести евангелій. Обрядъ возложенія въ нынъшнемъ чинъ опущенъ здъсь въ виду возложенія св. Евангелія на главу болящаго письменами, - возложенія болье знаменательнаго, положеннаго въ конць чина, во время чтенія последней молитвы объ отпущенім греховъ.

Чтеніе апостола и евангелія, положенное, сверхъ молитвъ, въ чинъ благодатного освященія елея, имъетъ важное, и отчасти-совершительное значеніе, ибо, по слову св. ап. Павла, освященіе совершается

<sup>&#</sup>x27;) Писанія .... II, 373.

 <sup>2)</sup> Хр. чт. 1880 г. іюль—авг., стр. 123.
 3) Писанія.... II, 374.

словомъ Божіимъ и молитвами (1 Тим. IV, 5). Такую же силу, замѣтимъ здѣсь напередъ, имѣетъ чтеніе и послъдующихъ шести апостоловъ и евангелій, только въ другомъ уже отношеніи,—въ отношеніи къ усвоенію недужному плодовъ освященія чрезъ помазаніе тъла его св. Елеемъ.

8) Краткая сугубая эктенія изъ трехъ прошеній: Помижуй нася, Воже... Въ ней положены два частныхъ прошенія о недужномъ: одноо милости, жизни, миръ, здравіи, спасеніи, посъщеніи и оставленіи грпхово его, съ произнесеніемъ его имени, другое — исключительно о прощении ему всякаго согрышенія, вольнаго и невольнаго. съ обычнымъ заключительнымъ возгласомъ: Яко милостива и человпколюбець Богь еси... Сія эктенія, какъ увидимъ ниже, произносита послъ сего еще седме разъ, послъ каждаго евангелія и передъ чтеніем следующихъ за евангеліями молитвъ, также-по прочтенім заключительной молитвы объ отпущении граховъ. Корень ея лежить въ глубовой древности. Второе прошеніе о милости въ недужному есть примъненіе къ данному богослужебному случаю 8-го прошенія обычной великой сугубой эктеніи. Третье же прошеніе о прощеніи гръховъ буквально сходно съ прошеніемъ эктеніи чина погребенія усопшихъ. Содержаніемъ сихъ двухъ прошеній испрашиваются у Господа недужному обътованныя блага св. Елеопомазанія: возвращеніе здравія и отпущеніе всых гръховъ.

Малая сугубая эктенія составлена и въ практику Елеосвященія введена издавна. Появленіе ея на семъ мѣстѣ образовалось такимъ образомъ. По чину Гоара IX в., когда Елеосвященіе соединялось съ итургіею, за чтеніемъ апостола и евангелія, обычно слѣдовала вешам сугубая эктенія. А когда совершеніе Елеосвященія отдѣлилось отъ итургіи и обособилось, въ него приняты изъ литургіи апостоль и евангеліе, а по евангеліи удержана и сугубая эктенія, но изложена, примѣнительно къ Елеосвященію, въ сокращенномъ видѣ и со внесеніемъ новаго прошенія объ отпущеніи грѣховъ. Въ такомъ видѣ сія эктенія значится въ нѣкоторыхъ чинахъ XIV и XV вѣка, съ замѣчаніемъ о седмикратномъ ея возношеніи, т. е., о возношеніи и послѣ каждаго изъ евангелій, положенныхъ въ чинахъ Елеопомазанія 1).

Пъніе тропарей, чтеніе апостола и евангелія, произнесеніе эктеніи также составляють лишь продолженіе единаго неразрывнаго акта: освященіе елея, но еще не заканчивають его.

<sup>&#</sup>x27;) Одинцова, Богослуженіе.... стр. 171.

9) Этотъ актъ заканчивается вполнъ, по произнесеніи надъ едеемъ второй освятительной молитвы: Везначальне, вычне, святе святыхъ... Молитва сія обращена къ Богу Отцу съ прошеніемъ, чтобы Онъ, ниспославшій Единороднаго Сына Своего, исцъляющаго всякіе недуги душъ и тълесъ нашихъ, ниспослаль и Св. Духа Своего, освятиль елей (въ кандилъ) и сотвориль его помазующемуся (произносится имя) въ совершенное избавленіе гріховъ его, въ наслюдіе царствія небеснаго. Первый іерей читаетъ эту молитву вслухъ, а прочіе, какъ и первую молитву, тихо. Въ XV въкъ, собственно по чину блаж. Сумеона, при произнесеніи словъ: ниспосли... Духа и освяти елей, первый іерей, а за нимъ прочіе, запечатлъвали елей, т. е., благословляли руками елей въ кандилъ 1). Но, видно, это быль мъстный обычай, ибо въ другихъ чинахъ древнихъ и въ нынъшнемъ «Послъдованіи» сего не положено.

Въ нашемъ «Требникъ» сія молитва раздълена на двъ части и сдълано слъдующее примъчаніе. «Въдомо буди, яко молитву убо сію: Везначальне, вочне... даже доздъ токмо глаголють: въ наслюдіе царствія небеснаго, съ возглашеніемъ: Твое бо есть». То есть: нъкоторые, при совершеніи таинства, произносять только первую половину этой молитвы, и затъмъ, опустивъ вторую часть ея, приступають къ елеопомазанію больнаго. «Нъціи же, продолжаетъ Требникъ, сію молитву даже до конца глаголють, начиная: Ты бо еси Бого велій и дивено!... Твое бо есть...» То есть: другіе совершители произносять и вторую часть молитвы до конца. Изъ сего видно, что произнесеніе второй части молитвы какъ бы не почитается обязательнымъ.

Почему сдълано такое замъчаніе? Или потому, что въ нъкоторыхъ древнихъ чинахъ не было этой второй части, или она, какъ и нынъ, не всъми читалась. Такъ, напр., въ чинъ блаж. Сумеона, XV в., вторая молитва оканчивалась словами: вз наслюдіе царствія небесниго. Яко милостивъ..., очевидно, второй части этой молитвы тамъ не было. Можетъ бытъ, еще и потому означенное примъчаніе сдълано, что вторая часть молитвы не имъетъ прошеній объ освященіи елея, слъдовательно, не соединена съ первою частію по прямому содержанію.

Спрашивается: какъ же поступать нынъ совершителямь таинства? Читать ли вторую часть молитвы, или опускать? Можно опускать, безъ стъсненія, въ такомъ лишь случать, если пріемлющій помазаніе близокъ къ потери сознанія, или находится іп agone и т. п., и требуется ско-

¹) Писанія.... 11, 372-373.

рое совершеніе елеопомазаній. Но ежели этой или другой какой-либо побудительной причины н'ють, то сл'юдуеть произносить и вторую часть молитвы до конца. Ибо она внесена въ «Посл'юдованіе» для произнесенія, а не для чего-либо другого.

Въ этой части молитвы содержатся, кромъ исповъданія благодъяній Божінхъ, явленныхъ намъ чрезъ искупленіе, два важныя прошенія, которыя внушаютъ пресвитерамъ долгъ къ произнесенію ея. Во-первыхъ пресвитеры въ молитвъ сей умоляютъ Бога Отца, чтобы Онъ далъ инъ благодать для священнодъйствія таинства св. Елея, — каковыя прошевія имъются и въ чинахъ другихъ тайнодъйствій, напр., литургіи, крещенія. Во-вторыхъ, будучи соединена съ первою частію молитвы объ освященіи елея, сія вторая часть служить какъ бы переходомъ къ помазанів болящаго св. Елеемъ, такъ какъ въ ней испрашиваются у Господа Бога плоды елеопомазанія: «радованіе, освященіе, броня силы, ненавътованіе отъ враговъ, отгнаніе всякаго діавольскаго дъйства»....

Въ этой второй части есть, наконець, непонятное слово: не имуще скверны или ераски. Что такое — ераска? Это — русское арханческое слово. Въ Славяно-Греко-Латинскомъ дексиконъ Подикарпова оно погреч. переведено: ротіс, полат. гида і). Ротіс и гида порусски значить: морщива на лицъ или складка на одеждъ, какъ слово: ераска объясняется и въ словаряхъ 2), въ нравственномъ же переносномъ смыслъ значитъ: недостатокъ, порокъ. Слъдовательно, подъ ераской здъсь должно разумъть порокъ. Вся эта фраза взята изъ посланія къ Ефесеямъ V гл. 27 ст., глъ погречески она читается такъ: μὴ ἔχουσαν σπίλρν ἢ ρυτίδα, пославянски: м имущу скверны или порока, порусски: не имъющею пятна или прока. Очевидно, по сравненію съ пятномъ, тутъ разумъется подъ ротійт морщина, складка, т. е., нравственный недостатокъ или порокъ, во не въ строгомъ смыслъ.

По поводу же первой части этой молитвы, блаж. Сумеонъ <del>Оссалоникійскій, показывая ея знаменательное содержаніе, дълаеть слъдую</del>щее объясненіе. «*Безначальне, Впчне, Святе святыхъ,* — дивное начало! Ты отъ начала и всегда милостивъ и не имъешь преемства, потому что Ты съ Сыномъ Своимъ и Духомъ всегда—Отецъ неизмънный; Ты—Святый святыхъ, т. е., единъ Святый и освященіе освящаемыхъ, а мы—гръшники и полны всякой нечистоты, такъ какъ мы получиля

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Общій Слав-Церк-Россійск. Словарь, І, 331.



Лексиконъ Славяно-Греко-Латинскій, въ пользу мудролюбивому учащихся вразумленію, безъ означенія года и міста печати, стр. 61.

начало и измѣняемся. Итакъ, Ты, по милости, Единороднаго Сына ниспославый, испѣляющаго всякія болѣзни и страсти наши, ниспосли Святаго Твоего Духа и освяти елей сей..., и сотвори ѝ (его) помазующемуся Твоему рабу въ совершенное избавление гръхова его: даръ, по истинѣ, величайшій! Ва освящение души и тъла: вотъ и вторая величайшая благодать! 1). Ва наслюдіе царства небеснаго: вотъ и послѣдній даръ — наше спасеніе и наслѣдіе царства и славы Божіей! Откуда же намъ такое благодѣяніе? Яко Бога милости и человъколюбія еси, говоритъ (іерей), и возгласно славословить Отца съ Сыномъ и Духомъ 2).

Съ окончаніемъ сей молитвы, вполнъ оканчивается освящение елея. Ибо въ ней испрашивается у Господа Бога болящему второе обътование таинства: совершенное избавление гръховъ, въ наслюдие царствія небеснаго.

Двѣ означенныя молитвы чина: Господи, милостію и щедротами... и: Везначальне, Впине..., называются совершительными,
нбо прочтеніе ихъ необходимо для освященія елея, такъ какъ въ нихъ
призывается благодать Божія для его освященія. Блаж. Сумеонъ, приведши въ своемъ чинѣ обѣ молитвы, дѣлаетъ, послѣ второй, слѣдующее
заключеніе: «такимъ образомъ, елей уже освященъ и обладаетъ божественною силою, и все (просимое) въ молитвѣ даруетъ тѣмъ, которые
помазуются имъ съ вѣрою: ибо дѣйствительны всѣ слова молитвы,
когда они произносятся іереемъ, имѣющимъ благодать Божію по силѣ
рукоположенія 3).

## Дополнительныя объясненія къ чину освященія елея.

Изъясненный чинъ освященія елея необходимо дополнить здѣсь поясненіемъ двухъ предметовъ: a) о причинѣ существованія въ чинѣ двухъ молитвъ, а не одной, или трехъ, и  $\delta$ ) о различіи освященія елея въ таинствѣ отъ образа освященія его въ обрядовыхъ установленіяхъ.

## а) О двухъ молитвахъ въ чинт освящения елея.

Блаж. Сумеонъ Оессалоникійскій находить различныя духовныя знаменованія въ томъ, что въ чинъ св. Елея существують двъ (не



<sup>&#</sup>x27;) Въ нын. молитев неть словь: въ освящение души и тъла.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Писанія ..., стр. 372—373.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Тамъ же, стр. 373.

меньше, ни больше) совершительныя молитвы. Это знаменуеть, говорить онъ, «два естества во Інсусь, Который, будучи неописуемь, безтвлесенъ и неизречененъ, воспріяль ради насъ тело, и явился доступенъ осязанію, и обращался съ людьми, неизмённо пребывая Богомъ, дабы и насъ освятить двояко: и по отношенію къ невидимой сторонъ нашей и къ видимой, т. е., по отношенію къ душь, разумью я, и тьлу» 1). По этому митнію, двъ молитвы положены въ чинъ, для напоминанія о двухъ естествахъ во единомъ лиць Господа Інсуса Христа, и для освященія въ насъ двухъ природъ—духовной и тълесной.

Въ дальнъйшемъ изложени тотъ же учитель св. Церкви разътаннствъ, т. е., вещества ясняеть причину двойственнаго состава ихъ и благодати, и въ этомъ также указываетъ причину двойственност молитвъ. «Господь, говорить онъ, установиль и таинства двойственныя: съ одной стороны видимыя и сложенныя изъ стихій, ради нашего тела, а съ другой-мысленныя, тамиственныя, исполненныя вевидимой благодати, ради нашего духа: потому что въ этихъ таннствахъ мы, и тълами и душами, очищаемся, и просвъщаемся, и дълаемся причастниками и исцъленія и вибсть освященія. Поэтому.... и вь тальствъ св. Елея, двъ совершительныя молитвы» 2). Такъ же изъясняють составъ, по выраженію Сумеона, двойственности таинствъ и св. Елея православные богословы, напр. Өеофанъ Прокоповичъ 3). Подъ «двойственностью > же здёсь разумёются двё стороны, напр., таинства св. Елея: это-елей, вещество, видимый знакъ тамиства, и-благодатим сила Божія, чрезъ освященіе ему усвоенная, т. е., незримая, таннственная сторона елея. «Если бы мы были безплотные духи, говорит одинъ изъ богослововъ, способные непосредственно созерцать (и мпринимать) тайныя дъйствія св. Духа, то, безъ сомнънія. Господь сообщиль бы намъ благодатные дары Свои безъ внъшнихъ знаковъ. Но какъ мы теперь, будучи обложены грубою плотію, не можемъ непосредственно созерцать (и воспринимать) духовныхъ дъйствій благодати, и имъемъ нужду въ исцъленіи и освященіи не только тъла, то Господь благоволиль сін невидимыя благодатныя дъйствія соединить съ дъйствіями видимыми, чтобы, чрезъ видимое и осязаемое, болъе приблизить къ очамъ въры невидимое и неосязаемое, и вать и освятить силою благодати не только невидимую душу чело-

<sup>&#</sup>x27;) Писанія.... II, 371 — 372.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Писанія.... II, 272.

<sup>3)</sup> Theologia, t. X. I. XII, c. XI, p. 353, § 475.

въка, но и видимое тъло его» 1). Итакъ, двъ молитвы въ чинъ св. Елея, по объясненію блаж. Сумеона, положены въ соотвътствіе воплощенію Спасителя, двойственному значенію вещества таинства и двоякой природъ человъка, пріемлющаго отъ него освященіе.

Еще новая причина раздъльности двухъ молитвъ находится въ ихъ содержаніи. Двъ совершительныя молитвы, примънительно въ сущности Елеосвященія, имьють, въ своемъ содержаніи, и общую основу и свои частныя особенности, такъ что они не повторяють одна другую. Общее у нихъ—это моленіе о благодатномъ освященіи елея: въ первой — Самъ, Владыко, освяти елей сей, во второй — ниспосли св. Твоего Духа и освяти елей сей. Особенное же у баждой молитвы—это, какъ мы показали выше, прошенія: въ первой молитвъ о томъ, чтобы помазуемые освященнымъ елеемъ получили исцъленіе и избавленіе отъ всякаго зда, во второй — чтобы помазаніе св. Елеемъ даровало недужному совершенное избавленіе гръховъ его, съ наслюдіе царства пебеснаго. Это различіе двухъ молитвъ соотвътствуетъ двумъ обътованіямъ тайнства: объ исцъленіи отъ бользней и отпущеніи гръховъ.

Но объ совершительныя молитвы соединены воедино призываніемъ единаго Бога—Отца и Сына и св. Духа, для освященія елея и для усвоенія ему благодатной силы, какъ это явствуеть изъ заключительныхъ славословій каждой молитвы.

# 6) О различіи образа освященія елея въ тамистве отъ освященія его въ установленіямъ обрадовымъ.

Между Елеосвященіемъ, какъ таинствомъ (sacramentum), и благословеніемъ елея, какъ церковнымъ обрядомъ (ritus), имъется въ ихъ чиносовершеніяхъ существенное различіе.

- 1) По самому положенію чиновъ. Обрядовыя благословенія елея входять, какь части, въ составь другихъ сложныхъ чиновъ, напр., крещальнаго, всенощнаго богослуженія, и, имъя подчиненное значеніе, служать ихъ цълямъ. «Послъдованіе же св. Елея» есть богослуженіе отдъльное, самостоятельное, и имъетъ свое собственное назначеніе и свою цъль: исцъленіе бользней и отпущеніе гръховъ.
  - 2) По объему чиновъ. На освящение елея, въ крещальномъ чинъ



<sup>1)</sup> Евсевія, О таннствахъ, стр. 9.

и на всенощныхъ бдёніяхъ, положено лишь по одной краткой молитвё. Въ таинствё же Елеосвященія устроенъ цёлый разнообразный чинъ поспюществуемыхъ (усердныхъ) моленій. Какъ выше изъяснено, онъ состоитъ изъ эктеніи, совершительной молитвы, тропарей къ Господу, апостоламъ, святымъ, пресв. Богородицѣ, изъ чтенія слова Божія—апостола и евангелія, изъ сугубой эктеніи и второй молитвы совершительной.

3) По сущности священнодъйствій. Въ обрядовыхъ модитвахъ испрашивается только благословеніе (benedictio) Божіе на елей, напр., въ модитвъ крещальнаго чина читаемъ: «Самъ благослови сей елей». Въ модитвахъ же таинства испрашивается благословеніе и освящени (consecratio) елея, силою и дъйствомъ и наитіемъ св. Духа.

Наконецъ, 4) по внутреннему значенію св. Елея. Въ обрядовыхъ молитвахъ испрашивается благословеніе Божіе на елей для помазанія имъ върныхъ и для вкушенія отъ сего елея во освященіе ихъ, для отгнанія отъ нихъ, вообще, всякихъ золъ и навътовъ. Въ молитвахъ же и моленіяхъ тайнства испрашивается върующимъ чрезъ помазаніе благодать св. Духа—существенно для испъленія бользней и отпущенія гръховъ.

## 3) О совершении помазанія св. Елеемъ по «Посльдованію».

По освящении елея, пресвитеры тотчась, безъ всякаго посредства, приступають къ сообщению благодати таинства недужному чрезъ помазание частей тъла его св. Елеемъ. Помазание составляеть второй вахнъйший священный актъ Елеосвящения и, какъ уже извъстно изъ предыдущаго, совершается седмь разъ. Здъсь мы изъяснимъ отдъльно кахъдый изъ седми актовъ помазания.

## О первомъ помазаніи.

Въ рукописныхъ чинахъ іерусалимскомъ и греческомъ XIV въка, предъ первымъ помазаніемъ читались особыя молитвы: въ первомъ чинъ— надъ главою болящаго: «Боже, имъяй власть отпущати гръхи»..., во второмъ: «Благоувътливе Господи, едине Милостиве и Человъколюбче, иже каяся о злобахъ нашихъ»... 1). По чину блаж. Сумеона, здъсь так-

<sup>1)</sup> Одинцова, Богослужение въ Россів, стр. 167 и 171.

же читалась вслухъ какая-то молитва просительная объ оставленіи грѣ-ховъ болящаго и ради исцъленія тъла его и души 1). Нынт ни сихъ, вообще, неизвъстныхъ молитвъ и никакой другой предъ симъ первымъ помазаніемъ не положено. Но къ нему относится вторая часть молитвы на освященіе елея, гдт читается: «буди, Господи, елей сей, елей радованія, елей освященія, одежда царская, броня силы, всякаго діавольскаго дъйства отгнаніе, печать ненавътная, радованіе сердца, веселіе въчное...» 2).

По описанію блаж. Сумеона XV въка, обрядъ перваго помазанія совершался слъдующимъ образомъ. Первый іерей, возложивъ руку на голову недужнаго, молитву: Отче святый..., читалъ тайно, а окончаніе ея: яко Ты еси источникъ..., произносиль возгласно, вслухъ. При концъ молитвы, онъ помазывалъ члены тъла недужнаго, присовокупляя при каждомъ запечатлъніи формулу помазанія: «помощь наша о имени Господнемъ». Послъ помазанія всъхъ членовъ, іерей знаменовалъ (благословлялъ) помазуемаго рукою, а помазуемый лобызалъ руку, преподавшую ему освященіе, и іерей отходилъ отъ больнаго. Точно такъ же совершали обрядъ сей и прочіе іереи, участвовавшіе въ таинствъ 3). Но, очевидно, этотъ сложный обрядъ былъ мъстнымъ обычаемъ, ибо во всъхъ другихъ чинахъ ІХ—ХУ в. не упоминается ни о возложеніи руки, ни о благословеніи.

Въ нынѣшнемъ «Послѣдованіи» обрядъ сей, съ сохраненіемъ древней его сущности, изложенъ короче и проще. По (второй) молитвъ (освященія елея), «вземлеть іерей стручецъ и, омочивъ й (его) во святый елей, помазуеть болящаго крестообразно на чель, на ноздряхъ, на ланитъхъ, на устъхъ, на персехъ, на рукахъ на объ странъ, глаголя молитву сію: Отче святый....» Такимъ образомъ, по нынѣшнему чину, рука на недужнаго не возлагается, помазаніе совершается во время чтенія молитвы, составляющей какъ бы формулу помазанія, самая молитва произносится гласно, вслухъ всъхъ, благословенія недужнаго и цълованія имъ руки пресвитера не бываетъ.

Молитва: Отие святый.... обращена къ Богу Отцу, врачу душъ и тълесъ, пославшему единороднаго Сына Своего Господа нашего Іисуса Христа, всякій недугъ исцъляющаго и отъ смерти избавляющаго. Далье пресвитеры умоляють въ ней исцълить недужнаго (съ произнесе-

¹) Инсанія.... II, 374.

<sup>2)</sup> См. въ Требникъ, въ «Послъдованіи св. Елея».

<sup>3)</sup> Писанія.... II, 374-375.

ніемъ имени его, какъ и въ другихъ тайнствахъ) отъ обдержащія его, тълесной и душевной, немощи и оживотворить его благодатію Господа Ійсуса Христа, по молитвамъ пресв. Богородицы, по предстательству св. ангеловъ, силою честнаго и животворящаго Креста, по молитвамъ честнаго славнаго пророка Предтечи и Крестителя Іоанна, св. славныхъ апостоловъ, добропобъдныхъ мучениковъ, богоносныхъ отецъ, цълителей безсребренниковъ: Косьмы и Даміана (1 іюля), Кира и Іоанна (31 янв. и 28 іюня), Пантелеимона (27 іюля) и Ермолая (26 іюля), Сампсона (27 іюня) и Діомида (16 авг.), Фотія и Аникиты (12 авг.), праведныхъ Богоотецъ—Іоакима и Анны и всъхъ святыхъ. Молитва оканчивается славословіемъ св. Троицы, съ начальнымъ обращеніемъ къ Богу Отцу, какъ источнику исцъленій.

Мы видъли, что, во всъхъ извъстныхъ древнихъ чинахъ IX—XV в., не было перечисленія святыхъ, по чинамъ ихъ и по именамъ, между словами молитвы: предстательством вогородицы, и словами: вспх всвятых. Когда это дополнение сдълано - неизвъстно. Но оно согласуется съ словами чина св. ап. Іакова: много можеть молитва приведнаго поспъшествуема. А здісь мы обращаемся къ ходатайству о дарованіи исціленій, чрезъ сообщеніе благодати таннства недужному св. помазаніемъ, къ такимъ, поименно, праведникамъ, которые имъли, во время земной своей жизни, благодатный даръ испъленій и подавали чрезъ него здравіе больнымъ. Въ чинъ объ освящение елея, какъ выше изъяснено, положены молитвы ко многимъ святымъ и къ Безсребренникамъ, изъ нихъ поименнокъ св. Пантелеимону, среди молитвъ къ Богу, чтобы ихъ предстательствомъ усилить молитвы пресвитеровъ объ освящении елея. Также г здъсь, въ существенномъ актъ помазанія св. Елеемъ недужнаго, мы умоляемъ Отца небеснаго исцелить в оживотворить болящаго по моичтвамъ пресв. Богородицы, безплотныхъ силъ и всъхъ чиновъ святыхъ, съ поименованіемъ наиболье прославленныхъ цълителей - безсребренниковъ. Такъ разумно и цълесообразно уравновъщаны эти два чина въ своемъ составъ! Вообще, же дополнение чинами и именами святыхъ согласуется съ общимъ типомъ усильныхъ моленій, произносимыхъ богослуженіяхь Православной Церкви, напр., на литіи всенощнаго бабнія.

Примъчаніе. Въ греческомъ текстѣ молитвы: Отче святый, чнтается: Мокін и Аникиты, въ нашемъ, вмѣсто Мокія, поставлено: Фотія и Аникиты. Въ нашемъ же славянскомъ чинѣ малаго освященія воды не стоитъ имя Фотія, а читается такъ: Мокін и Аникиты. Святые Фотій и Мокій почитаются св. Церковію, оба, цѣлителями — безсребренниками. Въ нашей молитећ: Отче святый, Фотій и Аникита соединены потому, конечно, что они были сродники, вмъстъ скончались въ разженной пещи въ Никомидіи при Діоклитіанъ и вмъстъ (12 августа) прославляются св. Церковію 1).

Помазаніе недужнаго св. Елеемъ должно начинать не до начала или съ началомъ модитвы: Отче святый, но со словъ ея: исипли и раба Твоего, и продолжать до славословія св. Троицы. Очевидно, это внушается самымъ текстомъ молитвы, а изъ печатныхъ источниковъ указывается «Требникомъ» Петра Могилы и нашими руководственными книгами <sup>2</sup>).

По прочтеніи молитвы и совершеніи помазаній, первый изъ пресвитеровъ, по обычаю нашей Церкви, гасить свой свътильникъ. Въ «Послъдованіи» объ этомъ не сказано. Но гашеніе свътильниковъ послъ акта помазаній означено въ чинъ ІХ в. Гоара и употреблялось въ послъдующихъ чинахъ. Свътильники, какъ при семъ, такъ и при послъдующихъ помазаніяхъ, гасятся, по одному, и тъ, которые находятся въ рукахъ пресвитеровъ, и тъ, которые водружены со стручками въ пшеницъ вокругъ кандила.

Помазанія св. Елеемъ съ молитвою им'єють для недужнаго важное, именно — совершительное значеніе. Освященный елей составляеть благодатное вещество (materia sacramenti) тайнства, существенный его элементь. Молитва: Отче святый..., составляеть формулу (formula unctionis) таниства, — также элементь существенный. Наконець, помазаніе болящаго елеемъ съ молитвою есть образо (modus unguendi) совершенія таинства и, также, составляеть существенную часть его. Необходимо нужно, чтобы всв сім элементы, составляющіе самое существо священнодъйствія, были въ точности исполнены въ приложеніи къ недужному. Ибо таинство не совершится, если въ немъ будеть отсутствовать какойлибо членъ изъ его существеннаго состава. Больной не получить обътованныхъ даровъ апостольского елеопомазанія, если, напр., или елей не будеть облагодатствовань освящениемь по чину «Последования», или если елей будеть освящень, но помазание будеть совершено безъ молитвы, или если и молитва будеть произнесена, и елей будеть святой, но помазаніе почему-либо не состоится, напримітрь, вслідствіе внезапной смерти больнаго. Произнесение молитвы при помазании св. Елеемъ

<sup>4)</sup> Вершинскаго, Мъсяцесловъ, Спб. 1856 г. 12 авг. Изъ трехъ святыхъ съ именемъ *Мокія* (29 янв. 11 мая и 3 іюля), въ чинахъ разумъется празднуемый 11 мая пресвитеръ Амфипольскій—въ Македоніи.

з) Парвова, Изложеніе.... требъ, стр. 165.

есть существенное условіе для благодатнаго совершенія талиства, ибо литургическимъ чиномъ св. ап. Іакова требуется, чтобы пресвитеры совершали елеопомазаніе больнаго во имя Господне, съ призываніемъ имени Божія, съ молитвою къ Господу Богу, врачу душъ и тълесъ, объ исцъленіи и о животвореніи недужнаго. Въ «Православномъ Исповъданіи» говорится: должно наблюдать при Елеосвященіи, «чтобы, во время помазанія, читаема была та молитва, въ которой изъясняется сила сего таинства» 1).

Примъчание. Петръ Могила въ «Требникъ» ставить въ обязанность пресвитерамъ молитву: Отче святый, всяко на память изучити и умъти,—что внушается также и нашими практическими руководствами <sup>2</sup>).

# Отличіе сакраментальнаго помазанія св. Елеемъ отъ помазаній религіозно-обычныхъ и церковно-обрядовыхъ.

Мистиріальное помазаніе св. Елеемъ въ таниствъ отличается отъ помазаній, какъ религіозно-обычныхъ, такъ и церковно-обрядовыхъ. Обычныя помазанія совершаются крестообразно на чель, или другихъ органахъ тъла, напримъръ, на больныхъ глазахъ, ушахъ и т. п., съ внутреннею върою и молитвою о помощи, безъ богослужебныхъ чиновъ, sine forma verborum, съ произнесеніемъ только словъ: во имя Отиа и Сына и св. Духа. На всенощныхъ бденіяхъ і ерей помазуеть одно чело върующихъ благословеннымъ елеемъ съ знаменіемъ креста, но словесной формулы помазанія отъ св. Церкви не положено, а по обычному употребленію іереи произносять или приведенныя слова, или еще: благодать св. Духа. Помазаніе здёсь совершается вмёсто вкушенія елея, для освященія върующихъ, укръпленія ихъ на подвигь дальнъйшаго богомоленія и полученія, вообще, благь телесныхъ и душевныхъ. Наконецъ, предъ св. крещениемъ помазание совершается липь благословеннымъ елеемъ на различныхъ органахъ тъла, съ произнесениемъ формулы словъ: помазуется рабъ Божій (имя) елеемъ радованія во имя Отиа и Сына и св. Духа, и служить приготовлениемъ помазуемаго къ св. крещенію и духовному подвижничеству, предстоящему по крещеніи. А въ таинствъ св. Елея помазаніе совершается также крестообразно, но a) облагодатствованнымъ елеемъ, b0 на главныхъ

<sup>1)</sup> Прав. Исповъд. ч. І, вопр. 118.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Парвова, Изложеніе.... стр. 165.

жизненныхъ органахъ тъла, в) не однажды, но седмь разъ, г) съ совершеніемъ, каждый разъ, предварительно цълаго сложнаго богослужебнаго чина и в) при чтеніи особой совершительной молитвы, въ которой испрашивается недужному исцъленіе и оживотвореніе благодатию Господа Іисуса Христа, съ призываніемъ молитвеннаго ходатайства о семъ Пресв. Богородицы, небесныхъ силъ и всёхъ святыхъ, и съ заключительнымъ славословіемъ св. Троицы. Въ таковомъ дъйствіи елеопомазанія при таинствъ выражается сакраментальный характеръ его, какъ священнодъйствія благодатнаго,—характеръ, отличающій его отъ помазаній не только обычныхъ, но и совершаемыхъ по церковнымъ обрядамъ.

### ПЕРЕХОДЪ ОТЪ ПЕРВАГО ПОМАЗАНІЯ КЪ ПОСЛЪДУЮЩИМЪ.

На переходѣ отъ перваго помазанія къ слѣдующимъ шести въ «Послѣдованіи» сдѣлано примѣчаніе: «сія молитва (Отче святый) глаголется отъ единаго коегождо священника, по еже рещи евангеліе и молитву (послѣ евангелія положенную), помазующаго вкупѣ елеемъ недугующаго». Здѣсь постановляется, чтобы слѣдующіе шесть пресвитеровъ читали, по порядку, евангелія, молитвы послѣ нихъ, и во время помазанія больнаго, сами, а не первый изъ нихъ, и непремѣнно произносили молитву: Отче святый. Каждое изъ шести послѣдующихъ помазаній имѣетъ въ составѣ чина свои особенности, и потому каждый изъ сихъ чиновъ мы разъяснимъ въ отдѣльности.

#### О второмъ помазаніи.

Второе помазаніе начинается предварительными словами къ апостольскому учтенію. Діаконъ — вонмемъ, священникъ второй — миръ вспмъ, чтецъ: прокименъ (воскресной литургіи) 2 гласа: Крппость моя и ппнів мое... (Псал. 117, 14), стихъ: — Наказуя наказа мя... (Псал. 117, 18). Апостолъ изъ посланія къ Римлянамъ, зач. 116. Братіе, должны есмы мы, сильніи..., окончаніе: въ славу Божію (XV, 1 — 7). Въ немъ сильнымъ внушается обязанность, долго братской любви и милосердія, слъдуя примъру Спасителя, не себъ угождать, но немощи (та авдербирата) немощныхъ носить. Въ этой общехристіанской обязанности содержится вся полнота обязанностей въ отношеніи къ не-

дужному: съ самоотверженіемъ врачевать его св. Елеемъ, молиться о его выздоровленіи, спасеніи, и оказывать всякія, вообще, услуги во благое къ созиданію, кто что, по своей силь, можеть. «Ты сталь силень? говорить св. Златоусть. Воздай должное Богу, содълавшему тебя сильнымъ. Но ты воздашь должное, врачуя немощь изнемогающаго. Ибо и мы были немощны, но содълались сильными по благодати» 1). По окончаніи апостола, второй священникъ: миръ ти, опять: аллилуіа, глась 5-й, и стихъ: милости Твоя, Тосподи (Псал. 88, 1).

Послѣ сего, второй священникъ читаетъ евангеліе отъ Луки, зач. 94-е. Во время оно, пріиде Іисуст во Іерихонт... спасти погибшаго (XIX, 1—10). Въ немъ содержится благовъстіе о посъщеніи Спасителемъ Закхея, о покаяніи Закхея, и о возвъщеніи его дому спасенія, съ прибавленіемъ, что Сынъ Человъческій пришелъ взыскати и спасти погибшаго. Настоящее евангеліе внушаетъ больному, что посъщеніе благодати Божіей въ елеопомазаніи онъ долженъ принять радуяся, какъ Закхей—Господа, и долженъ принести, подобно мытарю, покаяніе во грѣхахъ, и надъяться, по обътованію таинства, получить отпущеніе ихъ и спасеніе.

Послъ евангелія, слъдуеть малая сугубая эктенія съ двумя прошеніями о недужномъ, славословіе которой: *Яко милостива и че*ловтьколюбеца..., произносить второй священникъ.

За эктеніею, имъ же читается пространная молитва: Боже великій и вышній, ото всея твари поклоняемый, премудрости источниче... Молитва эта обращена къ Господу Інсусу Христу и примънтельно къ содержанію евангелія испов'йдуеть, что Онъ пришель в землю призвати гръшныхъ въ покаянію, съ приведеніемъ изъ св. Писаті многихъ словъ и примъровъ на сію мысль. А потому, далъе въ молите пресвитерами, отъ лица многихъ, испрашивается болящему у Господа, чрезъ принесеніе елея о велицъмъ Его имени, даръ исцъленія, оставленіе гръховъ, очищеніе отъ всякаго гръха, и хожденіе, во все проче время жизни его, во оправданіяхъ Господнихъ, яко да и въ немъ прославится пресвятое имя Божіе. Между прочимъ, здёсь, въ молитве, говорится, что пресвитеры «въ часъ сей», т. е., во время совершаемаго священнодъйствія, находятся подъ остненіемъ благодати св. Духа, - чты выражается духовное состояніе ихъ и уб'яжденіе, что чрезъ помазаніе св. Елеемъ недужному сообщаются дары благодати Божіей: испъленіе и очищение отъ всякаго гръха.

<sup>1)</sup> Беседы на посл. къ Римлянамъ, М. 1839 г., стр. 631.

Кто творецъ сей молитвы—неизвъстно, и въ извъстныхъ до нынъ чинахъ прежняго времени ся не было. Источниками ся были, вообще, св. Писаніе и въ частности—догматическое ученіе о воплощеніи Спасителя и о таинствъ Елеосвященія. Вліянія же другихъ источниковъ частныхъ, или заимствованія изъ другихъ молитвъ церковныхъ, въ ней незамътно.

По заключеніи молитвы, онъ же, второй іерей, омочивъ второй стручецъ во св. Елей, помазуеть болящаго, съ произнесеніемъ молитвы: Отче святый..., и по окончаніи таинственнаго священнодъйствія, по древнему обычаю, гасить свою свътильню.

#### О третьемъ помазаніи.

Чинъ третьяго помазанія совершается третьимъ пресвитеромъ такъ же, какъ совершалось помазаніе второе.

Прокименъ гласъ 3-й: Господъ просепщение мое... (Псал. 26, 1). Стихъ: Господъ защититель живота моего (Псал. 26, 2)... Апостоль въ Кориноянамъ, зач. 153. Братіе, вы есте толо Христово... николиже отпадаеть (I Корино. XII, 27 — 31 и XIII, 1-8). Содержание сего апостольского чтенія имфеть точное примъненіе къ совершаемому священнодъйствію, какъ сродное съ нимъ, хотя, по объему, степени и силъ, высшее, чъмъ оно. Въ чтеніи говорится, что Коринеская Церковь есть часть тела Христова, св. Вселенской Церкви Его. Такъ и это собраніе, совершающее апостольское и церковное таинство св. Елея, есть малая часть, по апостольскому слову, уди отв части, той же св. Церкви, тъла Христова. Въ чтеніи исчисляются бывпіе, въ апостольское время въ Коринов, носители чрезвычайныхъ даровъ св. Духа: апостолы, пророки, учители, истолкователи и т. п., съ отдъленіемъ отъ нихъ простыхъ върующихъ, сими дарованіями пользовавшихся. Такъ и въ этомъ маломъ церковномъ собраніи, совершающемъ таинство, существують носители даровь ординарной благодати св. Духа, пресвитеры, преемники св. апостоловь, учители и строители таинствъ, и върующіе, пріемлющіе отъ нихъ апостольское ученіе и св. таинства. Въ чтеніи исчисляются различные чрезвычайные дары св. Духа, и между ними: силы, дарованія исцпленій, заступленія, правленія... Такь и въ этомъ маломъ церковномъ собраніи совершается таинство ординарной благодати Божіей, сообщающее недужному исцъленіе, съ оставленіемъ гръховъ. Въ чтеніи описывается высокими чертами любовь христіанская, при отсутствіи которой и чрезвычайныя дары благодати Божіей остаются безплодными. Такимъ образомъ внушается, что и это малое церковное собраніе должно быть одушевлено св. любовію, чтобы совершаемое тамиство сообщило благодать исціленія недужному и всімь присутствующимь послужило во спасеніе. Въ чтеній всі члены Коринеской Церкви называются тіломь Христовымь и уди отто части, по частямь. Этимъ обозначается, что они должны быть соединены между собою въ Церкви, какъ члены—въ тілів, взаимно заботиться другь о другів, поддерживать, помогать другь другу. Такимь же единеніемь и взаимопомощію между собою и въ отношеніи къ болящему должно быть проникнуто и это малое собраніе пресвитеровь церковныхъ съ вітрующими, испрашивающее недужному оть Господа благодатное дарованіе исциъленія.

По алмауја на 2-й гласъ, стихъ: на Тя, Господи, уповаж (Псал. 30, 1).

Евангеліе положено отъ Матоея, зач. 34-е отъ полу: Во время оно, призваст Іисуст обанадесять ученики... тупе дадите (X, 1 в 5 — 8). Въ немъ благовъствуется объ избраніи 12 апостоловъ и о дарованіи имъ власти уплити всякт недугт и всяку бользнь, съ повельніемъ идти проповъдывать царствіе небесное и исцълять болящихъ туне, т. е., безмездно. Изъ снесенія сего чтенія съ параллельнымъ мъстомъ отъ Марка, какъ изъяснено выше, 1) открывается, что благовъстіе св. Матоея содержить въ себъ тоть, именно, моменть, въ который Господь Іисусъ Христосъ установиль елеопомазаніе для исцъленія болящихъ, которое составляеть источникъ тайнства Елеосвященія и послужило основою всъхъ обрядовыхъ его священнодъйствій. Отсюда понятна причина, по которой сіе евангеліе вошло въ составъ чина елеопомазанія.

По окончаніи евангелія и малой сугубой эктеніи, третій священникь, произнесши возглашеніе кь ней, читаеть небольшую молиту: «Владыко Вседержителю, святый Царю, наказуяй и не умерщевляй, утверждаяй ниспадающія и возводяй низверженных (Псал. 144, 14).... Молитва эта обращена, какъ видно изъ возгласа къ Господу Богу, во св. Троицъ славимому, и, замъчательно, состоить изъ двухъ частей: въ первой—испрашивается исцъленіе и очищеніе, вообще, помазующимся елеемъ во имя Господне, во второй—собственно болящему, съ произнесеніемъ его имени. Кому обязана сія молитва своимъ происхожденіемъ—неизвъстно. Но это—молитва очень древняя. Въ первый разъ она встръчается въ чинъ Гоара IX в., только съ измъненіемъ конца, и затъмъ—читается во всъхъ другихъ извъстныхъ чинахъ послъующаго времени. По содержанію своему, она въ первой по-

¹) См. выше, стр. 14—16.

довинъ сходствуетъ буквально съ первою молитвою освященія елея, еще болъе древнею, и въ основъ своей имъетъ слова св. ап. Іакова Господне > помазаніи елеемъ Во «о поднятіи боля-RMN Ħ одра», но, конечно, въ пространномъ развитіи апостольскихъ реченій. Моленіе же объ отпущеніи грѣховъ въ ней отсутствуеть. Въ дальнъйшемъ издоженіи чина положены, наоборотъ, такія молитвы, въ которыхъ испрашивается только отпущеніе грёховъ, безъ моленія объ исціленій недуговъ. Такимъ образомъ молитвы св. Елеопомазанія взаимно уравновъшиваются въ своемъ содержаніи, восполняются однъ другими, такъ что въ нихъ нътъ недостатка или умаленія объ испрошеніи обоихъ благодатныхъ плодовъ тайнства.

За молитвою слъдуетъ помазаніе, совершаемое третьимъ священникомъ по указанному прежде порядку, съ погашеніемъ свътильника.

#### О четвертомъ помазаніи.

Четвертому апостольскому чтенію предшествуєть прокимень, глась 4-й: Во онь же аще день призову  $T\mathfrak{s}$  (Пс. 101, 3)... Стихь: Господи, услыши молитву мою, и вопль мой (Пс. 101, 1)....

Апостолъ въ Коринеянамъ, зач. 182-е. Братіе, вы есте церкви Boza жива... въ страст Вожіи (2 Корине. VI, 16-18 и VII, 1-2). Смыслъ этого апостола слъдующій. «Вы, благочестивые христіане коринояне, вы есте церковь (чаос, templum) или храмъ Бога живаго (Лев. XXVI, 12), какъ объ этомъ свидътельствуетъ самъ Господь, говоря:  $m{H}$ вселюсь въ нихъ и буду ходить въ нихъ, и буду ихъ Богомъ, а они взаимно будуть Моимь народомь. Поэтому, вы, будучи храмомъ Божіимъ, выйдите изъ среды невърныхъ и нечестивыхъ, отдълитесь отъ нихъ, и къ нечестіямъ ихъ не прикасайтесь и не приближайтесь, какъ повелъваетъ Господь (Исаін LII, 11. Апов. XVIII, 4), и Я приму васт (Іерем. XXXIII, 1 и 9. III, 19) вт свою отеческую любовь. И буду вамъ Отцемъ, и вы будете Моими сынами и дщерями, говорить Господь Вседержитель (Осін, 1, 11. Апок. ХХІ, 7). Итакъ, возлюбленные, имъя такія обътованія, т. е., что мы будемъ храмомъ Божіимъ и Богь будеть обитать въ насъ, что мы будемъ сынами и дщерями Божінми и Богь будеть намъ Отцемъ, очистимъ себя покаяніемъ и удаленіемъ оть гръховъ, — очистимъ оть всякихъ сквернъ гръховъ плотскихъ и духовныхъ, и будемъ добрыми дълами, въ духъ сыновней любви въ Богу, достигать, въ течение всей нашей жизни,

святости, начало которой положено намъ въ освящени нашей души и тъла чрезъ св. крещеніе. Въ отношеніи къ совершаемому священюдъйствію, содержаніе сего апостольскаго чтенія внушаеть пресвитерамь 
недужному и молящимся увъренность, что Богь, благодатнымъ образомъ обитая въ нихъ, какъ въ Своемъ храмѣ, или, по св. Злагодеть 
въ храмахъ, и, любя ихъ, какъ сыновъ и дщерей, несомнънно подать 
болящему обътованную благодать исцъленія и отпущенія гръховь. Ию 
св. Духъ, обитающій въ пресвитерахъ чрезъ посвященіе ихъ, Самъ одъйствуетъ имъ воздыханіями неизглаголанными къ совершенію танеть 
и къ подаянію чрезъ нихъ благодати върующимъ. Только, для исцышенія и удостоенія сей благодати, и пресвитеры, и больной, и молящем 
должны покаяніемъ очистить себя отъ всякой гръховной скверны тъ 
лесной и душевной, и послъдовать наставленію совершать святыно 
настоящее тайнодъйствіе, какъ одно изъ благодатныхъ средствъ къ в 
достиженію, въ страсть Божсіемъ.

Послѣ аллилуіа на 2-й глась, стихь: Терпя потерпъхз вода, и внять ми (Псал. 39, 1).... Евангеліе оть Матоея, залё объ исцѣленіи тещи св. ан. Петра. Во время оно, пріиде Іисря домь Петровъ.... по Немь идоша ученицы Его (УШ, 14—2% семь благовѣстіи, кромѣ надежды на исцѣленіе чрезъ св. помъ установленное Господомъ,—надежды, внушаемой исцѣленіемъ Петры тещи, для объясненія исцѣленій приводятся слова пророка Исаів: педуги наша пріять и болтани понесе,—чѣмъ изъясняется, что в цѣленіе отъ болѣзней и прощеніе грѣховъ подается въ Елеосвящей ради крестныхъ страданій Спасителя. Ибо о Немь имамы избанны кровію Его и отпущеніе гръховъ (Кол. I, 14).

Здѣсь положено евангеліе объ исцѣленіи тещи св. ап. Петра в в чинѣ шестого помазанія—объ исцѣленіи дочери Хананейской жев Конечно, это сдѣлано въ томъ намѣреніи, чтобы не мущины толь но и жены всякаго состоянія, слыша примѣры милосердія Божія в нимъ, воодушевлялись упованіемъ получить благодатное исцѣленіе чрез совершаемое таинство. Ибо въ древнихъ старопечатныхъ чинахъ, в чиная съ 1606 г., для женъ полагались въ этихъ, конечно, видат особыя евангелія, при св. помазаніи ихъ. Въ числѣ сихъ евангелія в стоящее постановлено было седьмымъ 1).

По окончаніи евангелія и по совершеніи краткой сугубой эктепічетвертый пресвитерь, сдълавь возглась къ ней, читаеть четвертур

<sup>1)</sup> См. выше, стр. 161 — 162.

молитву къ Богу Отцу о недужномъ: Влаже и Человъколюбче, Влагоутробне и Многомилостиве Господи, Отче щедрот и Боже всякаго утвиенія (2 Кор. 1—3)... Кому принадлежить сія молитва, неизвъстно, но она имъется въ рукописныхъ чинопослъдованіяхъ XIV—XV в. По своему построенію, содержанію и въ нъкоторыхъ выраженіяхъ, она сходствуеть съ древнею молитвою послъ третьяго евангелія, прошенія объ отпущеніи гръховъ, также, не имъетъ, вообще же—изложена въ реченіяхъ независимо отъ своего образца, и содержить въ себъ ту особенность, что пресвитеры исповъдують въ ней о божественномъ установленіи таинства, совершаемаго ими, говоря: «Ты укръпилъ насъ святыми Твоими апостолами елеемъ съ молитвою немощи людей цълити».

По молитвъ совершается, по установленному чину, четвертое помазаніе, съ погашеніемъ свътильника.

#### О пятомъ помазаніи.

Провименъ предъ пятымъ апостоломъ, гласъ 5-й. Ты, Господи, сохраниши ны и соблюдеши ны (Псал. XI, 8)... Стихъ: Спаси мя, Господи, яко оскудъ преподобный (Псал. XI, 1).

Апостоль въ Кориноянамъ, зач. 168-е. Братіе, не хощу васъ не въдъти о скорби нашей... благодарится о васъ (2 Корино. I, 8—11). Здёсь, въ примёрё апостола мы почерпаемъ слёдующія мысли въ отношения въ священнодъйствио таинства. Господь Богъ чрезъ св. помазаніе можеть не только избавить отъ бользней и опасности смерти, но и отъ самой смерти, какъ избавилъ св. Павла. Поэтому, совершая благодатное помазаніе, должно сохранять непоколебимую надежду, что Господь молитвами въры, если то Ему угодно и для насъ спасительно. спасеть болящаго, воздвигнеть его къ жизни, хотя бы положение его не давало надежды на выздоровленіе, и онъ носиль бы въ себъ осужденіе (приговоръ) смерти, какъ было со св. апостоломъ. Моляся о своемъ выздоровленіи и спасеніи, недужный при елеопомазаніи имбеть нужду и въ молитвъ о семъ присутствующихъ, ибо и Коринеяне молитвами своими споспъществовали св. ап. Навлу къ полученію милости отъ Господа Бога. Такъ и въ чинъ св. ап. Іакова сказано: молитва впры спасеть болящаго, молитеся другь за друга, яко да исцълъете, — изъ чего слъдуетъ, что и присутствующіе при тапиствъ имъють обязанность споспъществовать спасенію недужнаго своими модитвами.

Посять аллилуіа на 5-й глась, стихъ: Милости твоя, Господи, вз выка воспою (Псал. 88, 1).

Евангеліе отъ Матеся, зач. 104. Уподобися Царствіе Небесное десятимо дъвамо... Сыно Человический придето (XXV, 1—13). Сів евангеліе принято въ чинъ елеопомазанія, очевидно, потому, что въ немъ упоминается объ едев, горящемъ въ светильникахъ. Здёсь недужный получаеть себъ частное назидание о томъ, въ какомъ нравственномъ расположеній духа онъ долженъ воспринимать совершающееся налъ нимъ таинство. Въ помазаніи св. Елеемъ ему сообщается благодать Вожія, врачующая бользии и очищающая грыхи. Чтобы усвоить себы сін блага, болящій, по смыслу евангелія, долженъ имъть въ свой душт елей со свътильниками пяти мудрыхъ дъвъ, т. е., свъть въры въ сму таинства, мягкость и теплоту сердца въ воспріятію его, моленіе в молитву, чтобы Господь не затвориль предъ нимъ дверей милосерди Своего, удостоиль его обътованной благодати св. Елея, и чтобы во второе пришествіе Свое сподобиль царствія небеснаго. Въ такомъ же настроеніи духа должны находиться какъ пресвитеры—совершители елеопомазанія, такъ и всъ молитвенно участвующіе въ его тайнодъйствім.

Посль малой сугубой эктеніи, пятый священникь, по произнесеніи въ ней возгласа, читаеть пространную въ Господу Інсусу Христу молитву: Господи Боже наше, наказуяй и паки исипаялй, воздвизаяй от земли нища и от гноища возвышаяй убогаго... Здысь разумыется возвышеніе св. многострадальнаго Іова оть бользии. Событіе сіе послужило началомь молитвы потому, что о немь говорится у св. ап. Іакова, предъ изложеніемь чина о елеопомазаніи. Гоарь о происхиденіи сей молитвы пишеть слыдующее: «древныйшій барбериновь евхологій, третій, мною видыный, признаеть творцемь сей молитвы Іоанна Златоуста, ибо вы надписи нады сею молитвою читается: «пі фрасток водуй тоб хрісосто́нов, т. е., нады болящими молитва Златоуста 1). Молитва сія содержить вы себы многія мысли св. Писанія и изложена вы духы глубочайшаго смиренія и умилостивленія Господа. Вы ней испрашивается недужному исцыленіе тылесное и душевное, а также— оставленіе гріськовы и прощеніе согрышеній, вольныхь и невольныхь.

Въ сей молитвъ слова: *якоже рубз поверженный всякая правда* наша предз Тобою, Господи,—по непонятности, требують объясненія. Рубз—это старинное слово (нынъ — рубище) и значить: ветхая тол-



<sup>&#</sup>x27; Хр. чт. іюль—авг. 1880 г., стр. 113—114.

стая грубая одежда 1). Поверженный—отъ: повергать, что значить: бросать на землю 2). Слъдовательно: рубъ поверженный означаеть ветхое грубое рубище, брошенное на землю, какъ уже негодное къ употребленію, викому не нужное и ничего не стоющее. Съ симъ-то рубищемъ сравнивается всякая наша праведность человъческая предъ очами Божіими. Собственно же, выраженіе сіе взято изъ прор. Исаіи, гдъ, по славянскому переводу, оно читается такъ: якоже портъ (жены) нечистыя вся правед наша, а по русскому наръчію: «вся праведность наша, какъ запачканная одежда (Ис. LXXV, 6). Изъ сего слъдуеть, что всякая праведность наша, сама по себп, не имъеть никакой цъны предъ очами Божіими, ибо она, какъ проистекающая отъ гръховной природы нашей, изъ нечистыхъ побужденій и своекорыстныхъ цълей, не имъеть, безъ благодати Божіей, чистоты и святости.

Затъмъ, совершается пятымъ священникомъ помазаніе по предписанному чину, и погашается пятый свътильникъ.

#### О шестомъ помазаніи.

Предъ апостоломъ, прокименъ, гласъ 6-й: Помилуй мя, Боже, по велиций милости Твоей (Псал. 50, 1). Стихъ: Сердце чисто созижди во мни, Боже (Псал. 50, 12).

Апостоль къ Галатамъ, зач. 213. Брате, плодо духовный есть любы... и тако исполните законо Христово (V, 22—26 и VI, 1—2). Здёсь излагается высоконравственное ученіе о девяти плодахъ или свойствахъ духовно-благодатной жизни, которую обязаны проводить христіане, а для сего—должны они отрёшиться отъ страстей, исправлять прегрёшающихъ, блюсти и себя отъ искушеній, и взаимно носить тяготы другъ друга, чтобы такимъ образомъ исполнить законъ Христовъ о любви къ ближнему. Такое наставленіе, по сообразности таинства, очевидно, относится и къ пресвитерамъ, и къ елеопомазуемому, и къ предстоящимъ, указывая какъ общія ихъ обязанности, такъ и взаимныя въ отношеніи другъ къ другу. Друго друга таготы носите, заповёдуется въ заключеніи сего апостольскаго чтенія, и тако исполните законъ Христовъ.

Послѣ аллилуіа на 6-й гласъ, стихъ: *Влаженъ мужь бояйся* Господа (Псал. III, 1)...



¹) Общ. Церк.-Слав.-Росс. Словарь, II, 1145.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Tamb me, crp. 507.

Предъ шестымъ евангеліемъ положено діакону произносить: Премудрость, прости, услышим св. Евангелія, конечно, съ привътствіемъ священника: мирт встьм, и съ отвътомъ лика: и духови твоему, но привътствіе и отвъть въ текстъ не отмъчены. Ни предъ предыдущими пятью евангеліями, ни предъ послъднимъ седьмымъ такого дьяконскаго возглашенія не положено. Такого рода особенность встръчается и въ другихъ церковныхъ службахъ, напр., въ Великій Пятокъ 1) на утрени, и вставляется она для большаго возбужденія вниманія, которое, при однообразномъ теченіи продолжительной службы, можеть ослабъвать у нъкоторыхъ моляшихся.

Евангеліе отъ Матоея, зач. 62. Вниде Іисуст во страны Тирскія и Сидонскія... исцъять дщи ея отт того часа (XV, 21—28). Здёсь въ примёрё хананеянки дается наставленіе участвующимь въ богослуженіи Елеопомазанія, что, для испрошенія и полученія исцёленія болёзней и прощенія грёховъ, необходимы велія впра въ милосердіе Божіе и усерднёйшая, неотступная молитва о семъ къ Господу, и что Богь, по таковой вёрё и молитвамъ, и въ данномъ случаё ниспошлеть благодатную силу помазуемому св. Елеемъ, такъ же, какъ исцёлиль дщерь хананей отъ ея недуга.

Послѣ краткой сугубой эктеніи, шестой іерей, сказавши возгласъ къ ней, произносить пространную молитву къ Господу Інсусу Христу, съ упоминаніемъ, между прочимъ, объ исцѣленіи хананеянки: Благо-даримъ Та, Господи Боже нашъ, благій человоколюбче, и врачу душъ и толесъ нашихъ.... Гоаръ, въ своемъ Евхологіонѣ, дѣлаетъ такое примѣчаніе къ сей молитвѣ: «что эта молитва завѣщана съ. Василіемъ, объ этомъ свидѣтельствуютъ древнія венеціанскія издавія, въ которыхъ существуетъ надпись: хаі б ієреює тіру вохуї тою регуалом Вазолью, т. е. и іерей (читаетъ) молитву Великаго Василія 2).

Источникомъ сей молитвы служили разныя слова, событія и примъры изъ св. Писанія Ветхаго и Новаго Завъта и, сверхъ того, она имъетъ сходство съ двумя молитвами къ Господу Іисусу Христу, положенными «въ чинъ исповъданія гръховъ» предъ исповъдію 3). Вторая же изъ сихъ покаянныхъ молитвъ, въ свою очередь, имъется почти дословно въ греческомъ чинъ литургіи св. ап. Іакова 4). Вся молитва написана

<sup>1)</sup> Предъ 9-мъ евангеліемъ по особо издан. книгъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Xp. чт. 1880 г. іюль — авг. стр. 114.

з) Сравни по чинамъ Требника.

<sup>4)</sup> Собраніе литургій, въ переводъ на Русск. языкъ... при Спб. Дух. Академів, Спб. 1874 г. стр. 198.

въ духѣ глубоваго поваянія, и въ ней испрашивается болящему прощеніе грѣховъ, съ перечисленіемъ ихъ, и съ моленіемъ утвердить его благодатію Божіею на пути богопочтенія и исполненія заповѣдей Божіихъ. Но моленій объ испѣленіи болящаго отъ недуговъ душевныхъ и тѣлесныхъ въ ней не положено.

По окончаніи молитвы совершается, по чину, шестое помазаніе и гасится шестой свътильникъ.

#### О седьмомъ помазаніи.

Предъ апостоломъ прокименъ, гласъ 7-й: Господи, да не яростію Твоею обличиши мене (Псал. 6, 2).... Стихъ: Помилуй мя, Господи, яко немощенъ есмъ (Псал. 6, 3).

Апостоль въ Солунянамъ, зачало 273. Братіе, молима вы, вразумляйте безчинныя.... ва пришествіе Господа нашего Іисуса 
Христа да сохранится (І Солун. V, 14 — 23). Здъсь излагаются, 
все, такія общія нравоучительныя правила, которыя прямо относятся 
и въ данному частному случаю, совершенію таинства надъ недужнымъ. 
Таковы: утпшайте малодушныя, заступайте немощныя, долготерпите ко всюма; блюдите, да никтоже зла за зло кому воздаста, но всегда доброе гоните и друга ко другу и ко всюма; 
всегда радуйтеся, непрестанно молитеся, о всема благодарите; 
духа не угашайте, пророчествія не уничижайте; вся же искушающе, добрая держите; ота всякія вещи злыя отгребайтеся; 
Сама же Бога мира да освятита васа, всесовершенныха (во всемъ) 
и всесовершена ваша духа, и душа, и толо непорочно ва пришествіе Господа нашего Іисуса Христа да сохранится.

Въ самомъ дълъ, больной человъкъ кръпко нуждается въ утъшеніи, заступленіи, долготерпъніи къ нему, въ добромъ для него дъланіи, въ поддержаніи его благодушія, въ молитвъ за него, въ дарованіи ему благодати св. Духа, въ наставленіи отъ слова Божія, въ избраніи для него всего добраго, въ отклоненіи отъ него всякаго вида зла, въ освященіи отъ Бога, въ совершенствованіи его духа и души, и въ очищеніи тъла отъ порочности.

По преподаніи священникомъ мира чтецу, здісь діаконъ возглашаеть слово: Премудрость! чего въ предшествующихъ чинахъ помазаній не положено.

По аллилуіа на 7-й гл., стихъ: Услышите тя Господь ве день печали (Псал. 19, 1).

Евангеліе отъ Матоея, зач. 30-е. Преходя Іисусь, види человька, сполица на мытици, Матоея глаголема.... грюшники на поканіе (ІХ, 9—13). Въ этомъ евангеліи содержится благовъстіе о призваніи Матоея мытаря къ апостольству, съ ученіемъ, которое Спаситель преподаль, во время пребыванія Своего въ его домѣ, тотчась послѣ призванія. Св. Матоей, первый изъ св. апостоловъ, изложиль въ своемъ Евангеліи событіе объ избраніи двѣнадцати апостоловъ, посланіи ихъ на проповѣдь о Царствіи Божіемъ и покаяніи, со властію исцѣлять бомено выше, совершали чрезъ помазаніе недужныхъ елеемъ. Въ самомъ повѣствованіи евангельскомъ о призваніи св. Матоея къ апостольскому служенію излагается ученіе, имѣющее связь съ ученіемъ о Елеопоманіи. Сюда относятся слова Спасителя: не требують здравіи врача, но болящіи; милости хощу, а не жертвы; не пріидохъ призвати праведники, но гришники на покаяніе.

Послъ малой сугубой эктеніи, седьмой священникъ, сдълавъ въ ней возгласъ, читаетъ молитву въ Господу Інсусу Христу: Владыко Господи Боже нашь, врачу душь и тълесь, временныя страсти уврачевавый.... Творецъ сей молитвы, время ея происхожденія и прежнее употребленіе—неизвъстны. Источникомъ ея служили: а) слова и примъры прощенія гръшниковь, взятые изъ св. Писанія Ветхаго и Новаго Завъта. Между прочимъ, приводятся слова изъ приведеннаго евангелія о призваніи гръшниковъ въ покаянію и примъры прощеній мытаря, разбойника, гонителя Павла, и Петра отвергшагося. б) Эта молитва буквально сходствуеть со второю молитвою, положенною чинъ исповъданія гръховъ» предъ исповъдію. Таково въ ней слъдующее мъсто: «посъти раба Твоего (имя рекъ), и аще что согръщи словомъ, или дъломъ, или помышленіемъ, или въ нощи, или во дни, или подъ клятву священническую, или своему проклятію подпаде..., прости ему, Боже, презирая... его гръхи, и яже въ въдъніи и не въ въдъніи бывшая отъ него..., и аще что... согръши, яко плоть носяй и въ міръ живяй, или отъ діавольскаго дъйства 1)... в) Въ сію молитву внесены буквально изъ очень древней молитвы: Воже духова плоти... приписываемой св. Златоусту, следующія слова: «яко человъкъ, иже поживеть и не согръшить; Ты бо единъ еси безгръшенъ: правда Твоя—правда во въкъ, и слово Твое -- истина» 2). Испра-

<sup>1)</sup> Снеси по чинамъ Требника.

<sup>2)</sup> См. молитву въ литургін св. Златоуста на эктенін объ усопшихъ.

шивается же въ сей молитвъ помазуемому, какъ и въ предыдущей, только оставление и прощение гръховъ, безъ молений объ исцълении его отъ болъзней. Такимъ образомъ, какъ въ началъ «Послъдования», такъ и здъсь, въ концъ его, съ наибольшею очевидностию обнаруживается его покаянный характеръ.

Послъ сего, совершается седьмое и послъднее помазание по чину и погашается послъдний свътильникъ.

#### Заключительный актъ Елеопомазанія.

Заключительный актъ св. помазанія состоить изъ слідующихъ частей: 1) обряда возложенія св. Евангелія на главу недужнаго, 2) чтенія молитвы надъ нимъ, 3) краткой сугубой эктеніи и 4) двухъ півснопівній: одно св. безсребренникамъ, другое — пресв. Богородиців.

- 1) Обряда возложенія св. Евангелія изображается въ «Послѣдованіи» слѣдующимь образомъ. По окончаніи (седьмаго помазанія),
  «больный пріемляй елеосвященіе, аще можеть, самъ входить посредѣ
  священниковъ, или держимъ отъ своихъ си стоить, или сѣдить. Аще
  же не можеть самъ, священницы сами обстоять его, на одрѣ лежащаго. Настоятель же, вземъ святое Евангеліе и разгнувъ è (его), возлагаеть писмены на главѣ больнаго, придержащимъ всѣмъ священникомъ. Начальствуяй же не возлагаетъ руку, но велегласно глаголетъ молитву сію». Въ греческомъ чинѣ не говорится ни о стояніи или
  сидѣніи пріемлющаго Елеосвященіе, ни о томъ, что Евангеліе нужно
  разгнуть и возложить писъмены, и сослужащіе священники должны,
  по греческому чину, возложить руки на Евангеліе, а не придерживать
  оное. Разности—несущественныя. Мы будемъ объяснять обрядъ сей
  по нашему чину.
- а) Возложеніе Евангелія, употреблявшееся уже въ XIV в. по «Іерусалимскому» чину 1), признается необходимымь, въ вакомъ бы положеніи ни находился больной, т. е., самъ ли онъ можеть войти въ среду
  пресвитеровъ и стоять, или стоять только съ поддержкою своихъ—си,
  т. е., родныхъ, вообще— другихъ людей, или, не могши стоять, будетъ
  сидъть на чемъ либо, или даже, по причинъ сильной слабости, лежать
  на одръ. Въ нашей отечественной Церкви такъ это и совершается,

<sup>1)</sup> Одинцова, Богослуженіе... стр. 168.

какъ написано. Объ іеромонахѣ Оптиной пустыни Макаріѣ повѣствуется, что онъ, по слабости силъ, «возлежалъ на одрѣ» во все время совершенія надъ нимъ Елеосвященія игуменомъ съ шестью іеромонахами 1).

б) Іереи окружають его съ разныхъ сторонъ. Первый изъ нихъ, взявъ со стола св. Евангеліе и раскрывъ его, возлагаетъ письменами на голову больнаго, руки же на него не возлагаетъ, руками онъ держить св. Евангеліе. Прочіе іереи рукъ своихъ, также, не возлагаютъ на больнаго, какъ это дѣлалось, напр., по «Іерусалимскому» чину <sup>2</sup>), а, какъ видно изъ молитвы, при семъ читаемой, держатъ надъ главою или придерживаютъ св. Евангеліе, употребляя для сего, по обичаю, не правыя, а лѣвыя руки, такъ что правыя остаются свободными для совершенія крестнаго знаменія при молитвъ.

Господь Інсусъ Христосъ заповъдаль апостоламъ, между прочимъ. воздагать руки на недужныхъ для возвращенія имъ здоровья (Марк. ХУІ, 18). Отсюда, въ древніе въка христіанства, существоваль при таинствъ Елеопомазанія и употреблялся обрядъ возложенія рукъ еписьопомъ или пресвитеромъ на больныхъ, Евангеліе же не возлагалось. Это видно изъ следующихъ словъ Оригена о семъ таинстве: болита ли кто вз васъ, да призоветь пресвитеровь церковныхъ и да возложать на него руки, помазавше его Елеемо во имя Господне 3). По чину Liber pontificale Tilianam, VIII в., въ заключение читалась довольно пространная молитва возложенія рукъ 4). Въ «Посл'єдованіи» св. Амвросія, предъ помазаніемъ, также, читалась молитва, довольно пространная, возложенія рукъ, и руки возлагали на больнаго всѣ пристствующіе пресвитеры 5). Въ ХУ въкъ совершеніе сего обряда, въ концъ Елеопомазанія, изображается Сумеономъ Оессалоникійскимъ слъдующимъ образомъ: «по совершеніи всёми (іереями) обряда, великой эктеніи, первый ісрей читаєть надъ главою пріемлющаго окончательную молитву, разръшительную, а всъ другіе іереи прикасаются къ нему руками, какъ сотрудники и сомолитвенники» 6). Евангелія не было. Но во всъхъ прочихъ чинахъ ХІУ и ХУ въковъ, говорится о возложеній св. Евангелія на главу недужнаго, во время чтенія молитвы,

<sup>1)</sup> Последніе дня Макарія, М. 1860 г., стр 8.

<sup>2)</sup> Одинцова, Богослуженіе... стр. 168.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тв. св. Отцевъ, 1858 г. кн. IV, прибавл., стр. 591. <sup>4</sup>) Хр. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 119 — 120.

<sup>5)</sup> Тамъ же, стр. 120.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Писанія... II, 376.

съ возложеніемъ рукъ прочими пресвитерами <sup>1</sup>). Отсюда слѣдуетъ, что нынѣшній обрядъ возложенія Евангелія съ постепенностію замѣнилъ собою возложеніе рукъ пресвитерскихъ и окончательно повсюду установился послѣ XV вѣка. Возложеніе рукъ, какъ это понятно само собою, не употребляется нынѣ потому, что оно не требуется тамъ, гдѣ въ символѣ св. Евангелія возлагается десница Самого Господа.

Сіе значеніе возложенія св. Евангелія объясняется въ самой молитвь, при семъ читаемой. «Не полагаю, произносить въ ней начальствуяй, руку мою гръшную на главу пришедшаго къ Тебъ во гръсъхъ и просящаго у Тебе нами оставленіе гръховъ, но Теою руку крюпичую и сильную, ямсе во святоми Евангеліи семи, еже сослужители мои держать на главъ раба Твоего»... Слъдовательно, св. Евангеліе служить здъсь образомъ невидимаго присутствія Господа нашего Іисуса Христа, а возложеніе его письменами на главу — образомъ возложенія на нее руки Самого Господа. Символь сей внесень св. Церковію въ обрядъ Елеосвященія, согласно двумъ его благодатнымъ обътованіямъ, по двумъ причинамъ: потому что Господь Іисусъ Христось исцъляль больныхъ чрезъ прикосновеніе къ нимъ и возложеніе на нихъ Своихъ пречистыхъ рукъ, и потому, что сіе возложеніе, по смыслу произносимой при семъ молитвы, означаетъ прощеніе гръховъ, примиреніе прощеннаго съ Богомъ и св. Церковію, и въ семъ значеніи оно, съ первыхъ въковъ христіанства, всегда употреблялось въ обрядахъ церковныхъ.

2) По возложеніи св. Евангелія, надъ болящимъ читается молитва къ Господу Інсусу Христу: «Парю святый, благоутробне и многомилостиве Господи Інсусе Христе...» Ея чтеніе надъ болящимъ является буквальным исполненіемъ устава св. ап. Іакова: да молитву сотворять (пресвитеры) надъ нимъ (просепейовам 'єп а́ото́м'). Начальствуяй произносить эту молитву велегласно, прочіе іереи также принимають вмёстё съ нимъ, внутренно, духовно-молитвенное участіе, какъ это говорится въ самой молитвё: молюся съ ними (сослужителями) и прошу.

Молитва сія имъетъ очень древнее начало. За исключеніемъ немногаго, особенно—словъ о значеніи возложенія св. Евангелія, она почти буквально сходна съ первою молитвою предъ исповъдію, а эта молитва имъетъ свою основу въ «Постановленіяхъ Апостольскихъ» IV в. 2). Въ

<sup>1)</sup> Одинцова, Богослуженіе.... 172.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Постан. Апост. кн. VIII, 9.

составъ Елеосвященія она, и на этомъ самомъ мъсть, значится въ чи нахъ XIV въка. Молитва, упоминаемая въ чинъ блаж. Сумеона, имъла сходство съ нынёшнею, такъ какъ въ ней упоминалось о сослужителяхъ и пресвитерахъ, возлагавшихъ руки на больнаго, а въ нынъшней говорится о возложеніи руками ихъ Евангелія на главу его, но она и отличалась значительно отъ нынёшней молитвы: ибо блаж. Сумеонъ молитву своего времени называеть разришительного, т. е., оть гръховь, слъд., тогда она изложена была modo absoluto, и въ ней пресвитеръ громогласно возглашаль о Вого, яко Вого кающихся и кающемся о злобах в наших 1), но, ни разришительной формы, ни означенныхъ реченій, въ нынъшней молитвъ нътъ. Правда, и нынъшнюю вмитву нашу нъкоторые толкователи называють разрышительного 2), но это неправильно. Сущность нашей молитвы содержится въ следующихъ словахъ: «раба Твоего (имя его), кающагося о своихъ --си согръшенінхъ, прінми обычнымъ Твоимъ челов вколюбіемъ, презираяй вся его прегръшенія.

Изъ словъ, въ сей молитвъ произносимыхъ: молюсл, прошу, прими, слъдуетъ, что молитва эта есть просительная, умилостивительная. Такой характеръ сей молитвы согласуется съ чиномъ св. ап. Іакова, гдъ ясно выражено, что оставленіе гръховъ въ немъ подается, не какъ на исповъди—чрезъ разръщеніе (Іоан. ХХ, 23), а по существу таинства—чрезъ молитвы пресвитеровъ и помазаніе елеемъ. И древнъйшій оригиналь сей молитвы, находящійся въ «Постановленіяхъ Апостольскихъ», изложенъ въ формъ прошенія, тобо фергесаtivo. По окончаніи молитвы, пресвитеры, всъ, сказано въ чинъ, снемше Евангеліе съ главы больнаго, дають ему цпловати è (его).

- 3) Затъмъ произносится сокращенная сугубая эктенія, не разъ уже упоминавшаяся прежде.
- 4) Послъ эктеніи поется: *слава* и пъснь св. безсребренникамъ: «Источника исципленій имуще»...

Въ ней не испрашивается исцъленіе болящему, ибо таинство совершилось во всей его силъ, а свидътельствуется, что сіи святые подають исцъленія, по власти, отъ Господа полученной, всьмъ требующимъ, туне врачующе страсти душъ и тълесъ. И ныню. Пъснь пресв. Богородицъ: «Призри на моленіе Твоихъ рабъ». Въ одномъ гречес-

¹) Писанія.... II, 376.

<sup>2)</sup> Попеченіе Церкви о спасенін міра, III, 374.

комъ чинъ XIV в., о пъсни Богородицъ на этомъ мъстъ не упоминается, но стихиры св. безсребренникамъ, неизвъстно—какія, были положены 1).

Такъ оканчивается второй и послъдній священный акть таинства т. е., св. елеопомазаніе.

#### III) Omnycms Елеосвященія.

Вогда Елеосвящение соединялось съ дневными службами и литургіею, то своего отпуста у него не было. Отпусть существоваль въ тъхъ чинахъ, по которымъ таинство совершалось отдёльно отъ церковныхъ богослуженій. По одному греческому чину ХІУ въка, Елеосвященіе оканчивалось молитвою на главопреклоненіе: «Владыко многомилостиве, Господи Інсусе Христе Боже нашъ....» 2). Въ чинъ блаж. Сумеона XV в. сказано, что іерей, по прочтеніи окончательной молитвы руковозложенія, «совершаеть молитву отпуста» 3), но не сказано ничего въ объяснение сего. Въ нынъшнемъ греческомъ чинъ отпуста для Елеосвященія нътъ. Въ нашемъ «Последованіи» положень отпусть, но, такъ называемый, малый. Слава и Нынъ, Господи помилуй трижды и благослови. Христосъ истинный Богг наше, молитвами... Здёсь положены слова: силою честнаго и животворящаго Креста и св. славнаго и всехвальнаго апостола Іскова и перваго архієрея Іерусалимскаго, Брата Божія. О кресть — страданіяхь на немь Спасителя упомянуто здъсь потому, что ими пріобрътена для върующихъ благодать св. Духа, исцъляющая недуги и очищающая гръхи. А молитвенное ходатайство св. Іакова испрашивается по общему правилу для отпустовъ подобнаго рода, т. е., потому, что св. Іаковъ установиль для Церкви первоначальный богослужебный чинъ Елеопомазанія. Употребленіе и цілованіе св. креста въ прежнихъ чинахъ не показано, въ нашемъ «Послъдованіи» не положено и, вообще, по восточному чину не бываетъ 4).

#### Обрядъ испрошенія прощенія.

Тотчасъ послъ «отпуста», совершается обрядъ испрошенія прощенія: «и полагаеть поклонь пріемый молитвомасліе», сказано въ чинъ,

<sup>1)</sup> Одинцова, Богослужевіе.... стр. 172.

<sup>3)</sup> Tamb me.

<sup>3)</sup> Писанія.... II, 376.

<sup>4)</sup> Серединскаго, о Богослуж. Зап. Церкви, IV, 143.

глаголя трижды: «благословите Отцы святіи, простите мя, грѣпнаго». Слова сіи обращены къ пресвитерамъ, но чрезь нихъ испрашивается благословеніе и прощеніе грѣховъ отъ Самого Господа Бога. «И пріимъ отъ нихъ (освященный елеемъ) благословеніе и прощеніе, отходить, благодаря Бога». Изъ сего видно, что всѣ пресвитеры должны благословить его и простить, съ произнесеніемъ въ отвѣтъ, примѣрно, такихъ словъ: «Богъ да благословить и да простить тя». Обрядъ сей не случайно установленъ и существуетъ, но,—во исполненіе словъ свято-апостольскаго чина: и аще гръхи сотворило есть, отпустяться ему (Гак. У, 15).

Поэтому, безъ всякаго сомивнія, обрядъ сей очень древенъ, ибо в въ другихъ чинахъ православнаго богослуженія онъ довольно часто увытребляется, напр., послъ «отпустовъ» на великомъ повечеріи и т. п. При Елеосвящения же, онъ, въ первоначальной формъ, становится извъстнымъ съ УІІІ въка. По описанію Теодульфа, архіеп. Орлеанскаго, испрошеніє прошенія совершалось такимъ образомъ: «помазанному больному повелъвается священникомъ... проститься съ живущими» 1), т. е., испросить прошенія гръховъ, противь нихъ содъланныхъ. Въ чинахъ XIV въка, въроятно, въ виду испрошенія прощенія недужнымъ, седьмое евангеліе, въ назидание всвиъ присутствующимъ, читалось отъ Матеея, зач. 17-е: Рече Господь: аще отпущаете человиком согрышенія ихъ... 2). По чину блаж. Сумеона XV въка, обрядъ прощенія положенъ дважды: сперва по отпусть молебнаго пънія, какъ было изъяснено выше, и потомъ- ю окончанін всего «Посл'єдованія», — при семъ елеопомазанный должень быль сделать три повлона земныхъ 3). Но въ нашемъ чине о земности и числъ поклоновъ умолчено, а сказано только: «полагаетъ поклокъ». Такимъ образомъ, дълать тъ или другіе поклоны (малые, средніе, великіе или земные) въ настоящее время недужные могуть, по отсутствію опредъленнаго указанія, смотря по состоянію своихъ силь, описанному въ обрядъ возложенія св. Евангелія. Блаж. Сумеонъ Осссалоникійскій объясняеть, что сіе прощеніе испрашивается недужнымъ и объявляется пресвитерами во утверждение прощенія, полученнаго въ покаянія, н прибавимъ - чрезъ елеопо мазаніе, и что больной долженъ быть увъренъ. что получиль отпущение 4).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Xp. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 117.

<sup>2)</sup> Одинцова, Богослуженіе... стр. 168.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Писанія.... II, 376.

<sup>4)</sup> Писанія.... II, 376.

Въ «Требникъ» Петра Могилы XVII въка, формы испрошенія и объявленія прощенія указаны довольно длинныя. Пріємый молитвомасліє произносить свое прошеніе такъ: «Благословите Отцы святіи и простите ми, гръшному, вся едика согръшихъ во вся дни живота моего, разумомъ, мыслію, зръніемъ, слухомъ, обоняніемъ, вкусомъ, осязаніемъ, словомъ, дъломъ, въ нощи и во дни, волею и неволею, въдънісмъ и невъдъніемъ, и всъми моими чувствы, внъшними и внутренними: о всъхъ бо сихъ каюся и жалъя си, прощенія отъ Бога вами получити желаю».

Начальствуяй же іерей и вси прочіе съ нимъ глаголють: «Богъ Всемилостивый да простить вся согръщенія твоя, и да благословить и помилуеть тя щедротами Своими, и да воздвигнеть тя отъ одра бользини твоем и здрава тя да сотворить. Сый благословенъ во въки. Аминь 1). Сіи формы Требника полезно имъть въ виду и знать, чтобы понимать объемъ смысла молитвы о прощеніи и духъ пресвитерскаго изреченія прощенія.

Блаж. Сумеонъ Фессалоникійскій замічаеть по новоду сего обряда, что выслушавшій оть іереевъ прощеніе «долженъ быть увіренъ въ томъ, что получиль отпущеніе». Испрошеніе же и изреченіе прощенія, въ данномъ случать, совершается не въ виду приготовленія недужнаго къ смерти, отхода его изъ сей жизни, но—на тоть конецъ, чтобы Господь, простивъ недужному гріхи, т. е., снявъ съ него коренную причину болізней, освободиль его и оть порожденій сей причины, т. е., исцілиль его оть самыхъ болізней и возвратиль совершенное здравіе, какъ это выражено въ пресвитерской прощальной формуліз Петра Могилы. Но, конечно, прощеніе необходимо и сохраняєть всю свою силу и въ случать кончины слеопомазаннаго, если бы промышленію Божію неблагоугодно было даровать ему здравіе.

### заключение перваго отдъления второй части.

#### О качествахъ нынфшняго «Послфдованія св. Елея».

Изъ исторіи образованія «Посл'вдованія», изъ объясненій, а также и текста его, открываются намъ его 1) внутреннія и 2) внішнія качества.

1) Внутреннее достоинство заключается въ томъ, что «Послъдованіе» составлено, вообще, въ точномъ согласіи съ духомъ слова Божія, со



<sup>1)</sup> Никольскаго, Пособіе... стр. 710, 1.

всемъ ученіемъ св. Православной Церкви, и въ частности—съ догиатомъ о Елеосвященіи и съ внутреннимъ содержаніемъ апостольскаго чина Елеопомазанія. Внёшнимъ показателемъ сего служать: евангельскія и апостольскія чтенія, исповёданіе вёры, содержащееся въ молитвахъ, прошенія, существенно, объ исцёленіи болезней и оставленіи грёховъ, самыя мысли и выраженія молитвъ, взятыя съ буквальностію изъ св. Писанія и изъ апостольскаго чина Елеопомазанія. Нётъ здёсь ни одной іоты, которая выступала бы изъ означенныхъ границъ, или носила бы иной оттёнокъ.

Подобно апостольской молитет втры, всв псалмы, песнопенія. молитвы и стихи чина оживотворены глубокими чувствованіями искретней сердечной въры въ милосердіе Божіе, сыновней любви бъ Госпом Богу, богопочтенія, благочестія, непоколебимаго упованія, и твердаго убъжденія въ благодатной силь и дъйственности тамиства. другой стороны, тъ же исалмы и молитвы, пъснопънія и стихи проникнуты сознаніемъ нашихъ человъческихъ немощей и гръховъ, чувствованіями нашего недостоинства предъ Богомъ, глубокимъ смиреніемъ, искреннимъ покаяніемъ, сокрушеніемъ сердца, желаніемъ ходить въ оправданіяхъ Господнихъ, исполнять запов'єди Божіи. Отсюда, подобно апостольской поспъшествуемой молитвъ, въ пъснопъніяхъ, молитвахъ, псалмахъ и стихахъ чина повсюду проникаетъ, вездъ чувствуется усиленное, прилежное, умиленное моленіе въ Господу Богу, съ призываніемъ Матери Божіей и всёхъ святыхъ, дабы ихъ ходатайствомъ подкръпить наши земныя, недостойныя и немощныя, богомоленія, ибо и въ апостольскомъ чинъ свазано: много можеть молитва праведнаю поспъшествуема.

Но все существо чтеній слова Божія, пъснопьній, молитив, стаховь, обрядовых дъйствій — все устремлено къ одной ціли, чтобы страждущему тяжкимъ недугомъ трла и души и кающемуся во всёхъ своихъ прегрышеніяхъ испросить у безпредыльнаго милосердія Божія, силою крестныхъ заслугь Спасителя, благодать св. Духа для полнаго возвращенія ему силь и здоровья, для совершеннаго очищенія его отъ всякой гріховной скверны, душевной и тілесной, и для прохожденія жизни богоугодной и святой. Отъ этой ціли во всемъ чині ніть ни малібіппаго уклоненія, въ родів, напр., угроженій, или намека на приготовленіе къ смерти и т. п. При семъ, въ чинів выражается трогательнівшее сочувствіе молящихся къ положенію немощнаго, кріпбая и теплая христіанская любовь къ нему, участливое и діятельное, во

всъхъ отношеніяхъ, попеченіе о немъ, о его душть и тъль, всецьлое снисхожденіе въ его тълеснымъ недугамъ, — что все поставляется въ обязанность и въ чтеніяхъ чина, напримъръ: немощи немощныхъ носите, и не себъ угождайте (Римл. XV, 1) и т. п.

2) Вигинія качества «Посл'єдованія» заключаются въ полномъ соотв'єтствій его съ апостольскимъ литургическимъ чиномъ Елеопомазанія. Ни одна черта сего посл'єдняго не опущена въ немъ. Все же внутреннее содержаніе апостольскаго богослуженія уяснено до подробностей, разд'єльно развито, безъ недостатка, уклоненій, или излишества, выражено въ «Посл'єдованіи», и облечено въ единый, стройный и согласный, благол'єпный чинъ. Таинство совершается, исключительно, пресвитерами — епископами и священниками, и не единолично, но соборомъ, состоящимъ изъ седми членовъ. Пріемлетъ таинство членъ св. Соборной и Апостольской Церкви, полноправный и правоспособный, находящійся въ тяжской болюзни и кающійся во гр'єхахъ своихъ. Веществомъ таинства служить оливковый елей, назначенный Господомъ и употреблявшійся св. апостолами.

Соотв'єтственно пресвитерскимъ моленіямъ апостольскаго чина, соборъ пресвитеровъ по «Посл'єдованію», совершивши приготовительный чинъ молебнаго п'єнія, освящаеть, молитвеннымъ призываніемъ благодати Божіей, елей, вещество таннства, чтобы онъ былъ елеемъ Господнимъ, какой употребляли св. апостолы, а не простымъ продуктомъ житейскаго обихода. Въ освященію елея приложены два такія чтенія апостольское и евангельское, которыя своимъ содержаніемъ вполн'є соотв'єтствують апостольскому существу совершаемаго священнод'єйствія.

Помазаніе больнаго, по апостольскому чину, совершають, въ порядкъ, всъ седмь пресвитеровъ, одинъ за другимъ. Каждый изъ нихъ, по духовному смыслу того же чина, сперва читаетъ слова вюры апостольскія и евангельскія, за ними—молитву вюры о болящемъ, и съ произнесеніемъ другой молитвы въры помазуетъ его. Апостольскія и звангельскія чтенія соотвътствують здъсь апостольскому значенію злеопомазаній и выражають въ содержаніи своемъ различные факты и наставленія, находящіеся въ существенномъ союзъ съ священнодъйствіемъ гаинства.

Помазаніе больнаго каждымъ изъ пресвитеровъ совершается св. Елеемъ, по апостольскому чину, во имя *Росподне*. Ибо, какъ во время гомазанія, произносится соотвътствующая существу его молитва, такъ гамое помазаніе дълается во образъ креста, означающій собою имя

и Самого Христа Господа. Сохраненъ самый порядокъ обътованій апостольскаго чина въ томъ, что въ «Послъдованіи» на первомъ мъстъ испрашивается оживотвореніе недужному и за нимъ оставленіе гръховъ.

Согласно апостольскому чину, помазывать *больнаго*, т. е., тѣло его, а не одинъ какой-либо органъ тѣла, пресвитеры, по «Послѣдованію», помазують многіе, самые важные и жизненные, органы тѣлеснаго состава, — что составляеть дѣйствіе равносильное помазанію всего недужнаго.

Совершивъ помазаніе, пресвитеры, во исполненіе апостольскаго обряда, совершають совокупную молитву нада нима объ оставленів его грёховъ, и, по его молитвенному прошенію, изрекають ему оть именя Божія прощеніе и помилованіе, во исполненіе словъ: аще грюхи сотворила есть, отпустаться ему (Іак. V, 15).—

Такимъ образомъ, «Послъдованіе», въ своемъ духъ, содержаніи, расположеніи частей и объемъ, вполнъ выражаеть въ себъ литургическій чинъ апостольскаго въка. Все же, что въ историческое время, въ періодъ развитія чиносовершенія, было принято, но съ апостольскимъ чиномъ не согласовалось, — все то въ «Послъдованіи» не получило мъста, оставлено, напр., помазаніе св. Елеемъ жилищъ, допущеніе къ нему здоровыхъ и т. п.

Другое вившнее, болье общее, достоянство «Посльдованія» состоять въ томъ, что оно, съ сохранениемъ типическихъ сторонъ апостольскаго Елеопомазанія, составлено изъ историческихъ, св. Елея, элементовъ Православной Церкви и по общему типу ел богослуженій. Ибо въ «Последованіи» имеются всё тё части, какія и въ прочихъ священидъйствіяхъ, напр., общія начинательныя молитвы и т. п., и кажда часть состоить изъ такихъ же элементовъ, какъ и другія богослуженія, каковы: канонъ, псалмы, эктеніи, тропари, апостолы, евангелія, молитвы... Замъчательно стройно составленъ каждый актъ чина: молебное пвніе, акть освященія елея, шесть чиновъ елеопомазанія в часть заключительная. Всё акты расположены въ порядке священнодъйствія и вибсть составляють единый неразрывный благольнный чинъ. Богослуженіе, по сему чину совершаемое, им'веть торжественный видь, но глубоко трогаетъ душу, смиряетъ разумъ, умягчаетъ сердце, даеть волю, вызываеть сосредоточенную молитвенность. Нъть въ «Послъдованіи» ни тъни ничего чуждаго Православной Церкви, ничего заимствованнаго отъ инославныхъ: ни чтенія, ни молитвы, ни мысли, ни реченій, ни обрядовъ, ни построенія чиновнаго или уставнаго. Это — чинъ,

въ самомъ точномъ и полномъ смыслъ, апостольскій, святой, соборный, православный.

Какъ мы видъли въ началъ, Господь Інсусъ Христосъ чрезъ св. апостоловъ намътилъ только основные элементы и существенныя качества богослуженія Елеопомазанія, какъ и всъхъ прочихъ таинствъ. Св. Церкви предоставлены были благодатное право и средства, самой, въ послъдующее время установить, въ стройномъ порядкъ, однообразный и полный богослужебный чинъ его. Слъдовательно, въ созданіи православнаго «Послъдованія св. Елея», св. Церковь исполнила только волю и назначеніе Господа относительно сего таинства.

#### ОТДЪЛЕНІЕ ВТОРОЕ, ДОПОЛНИТЕЛЬНОЕ.

## О разныхъ предметахъ, касающихся совершенія св. Елея, но стоящихъ внѣ его богослужебнаго чина.

Мы изъяснили въ предыдущемъ отдълъ «Послъдование св. Елея». по возможности, въ полномъ его объемъ и внутреннемъ содержаніи, но тэма наша еще не вполнъ исчерпана. Чтобы вполнъ разъяснить ес. необходимо поставить здёсь и разрёшить многіе другіе вопросы, стоящіе виъ чиносовершенія св. Елея, но тъсно связанные съ нимъ, ведущіе къ нему, сопровождающіе его и вытекающіе изъ него. Вопросы сін суть следующіе: 1) объ обязательности чиносовершенія св. Елея для болящихъ, 2) о совершени таинства Елеосвящения отдъльно и въ соединеніи съ дневными богослуженіями, 3) о соединеніи съ Елеосвященіемъ «послъдняго Напутствія», 4) о соединеній съ нимъ одной исповъди, безъ причастія, 5) объ отношеніи испов'єди къ Елеосвященію, 6) объ образъ совершенія Елеосвященія въ случат скорой смерти болящаго. 7) о повторяемости таинства Елеосвященія и ея условіяхъ, 8) о совершеніи сего таинства надъ многими больными, 9) о проявленіи благодатныхъ дъйствій чиносовершенія св. Елея въ жизни помазуемыхъ, 10) о томъ, какъ поступать съ веществомъ св. Елея и другими предметами, остающимися послъ совершенія елеопомазанія, 11) о неправильныхъ мивніяхъ, существующихъ относительно принятія елеопомазанія и 12) объ общихъ христіанскихъ обязанностяхъ, вытекающихъ изъ принятія елеопомазанія. Въ разръшенім сихъ вопросовъ, мы будемъ слъдовать, какъ и прежде, методу историко-догматическому и другимъ второстепеннымъ источникамъ.

#### 1) Объ обязательности чиносовершенія св. Елея.

Всѣ таинства св. Церкви, числомъ «седмь», и каждое изъ нихъ въ отдѣльности, одинаково, въ опредѣленныхъ обстоятельствахъ и случаяхъ жизни, обязательны для вѣрующихъ.

Digitized by Google

Преосвящ. Ософанъ Прокоповичъ, въ трактатъ своего Богословія о таниствахъ Новаго Завъта, раздъляя ихъ на три разряда, между прочимъ, говоритъ: есть таниства такого рода, quorum usus ex uniuscujusque libero arbitrio dependet, ut: ordo, matrimonium et extrema unctio 1). Мысль эта, будто бы принятіе посвященія въ церковный чинъ, церковное вънчание и едеопомазание-зависятъ отъ свободнаго производа каждаго христіанина, следовательно — необязательны, неверна, Христіанинь можеть не искать церковнаго чина, но какъ скоро онъ желаетъ принять на себя сей чинъ, посвящение становится для него обязательнымъ, да и тогда оно никакъ не зависить отъ его производа, а отъ јерархической власти, которая можеть отказать ему въ его желаніи. Христіанинъ можеть всю жизнь свою оставаться девствующимь, но какъ скоро онъ желаеть вступить въ бракъ, церковное вънчание дълается для него обязательнымъ. Такъ, и таинство Елеосвященія, въ опредъленныхъ для него условіяхъ, имфетъ для всякаго вфрующаго обязательную силу. Къ чиносовершенію его православных христіань, въ случав тяжких бользней, обязывають: 1) сама природа, 2) св. Писаніе и 3) ученіе св. Церкви.

1) Для человъка-христіанина принятіе св. помазанія есть, можно сказать, obligatio naturalis, въ прямомъ смыслъ слова. Обязанность эта непосредственно вытекаетъ изъ существенныхъ и основныхъ законовъ природы человъческой. Впадши въ тяжкій недугь, человъкъ силою самой природы обязуется (naturaliter obligatur) принимать всв законныя и полезныя средства, вещественныя и духовныя, къ возстановленію своего здоровья и силь. Волящія, по слову Спасителя, требують врача (Лук. V, 31). «Когда твло получаеть хотя малое поврежденіе, говорить св. Златоусть, то мы употребляемь всё усилія, чтобы излечить его отъ недуга, потому что чувствуемъ боль» 2). Но Господь Богъ, творецъ матеріи и духа, создатель царства природы и царства благодати. врачъ душъ и тълесъ, вложивши въ природу человъка потребность къ возстановленію здоровья, потрясеннаго бользнями, для удовлетворенія сей потребности даль и различные способы врачеванія: въ царствъ матерін — вещественные, въ области духа — духовные, напр., нравственное воздъйствіе на больныхъ, а въ св. Церкви — благодатные, въ числъ которыхъ установиль особое таинство Елеопомазанія. Посему, человъкъхристіанинъ, прибъгая въ естественнымъ врачевствамъ для возстановденія своего здоровья, обязуется, въ тяжкомъ состоянім своихъ недуговъ,

<sup>1)</sup> Theologia, t. X, cap. III, pag. 515.

<sup>\*)</sup> Бесъды на Іоан. Спб. 1862 г. ч. І, бесъда 38, стр. 434 — 435.

самою природою принимать и другія средства, данныя для сего Богомь, особенно же и отличительно отъ прочихъ — благодатное врачевство таинства, какъ средство наивысшее изъ всёхъ. Наглядный сему примъръ видимъ въ евангельской исторіи. Апостолы, помазуя елеемъ больныхъ своего времени, исцёляли ихъ. Что же побуждало этихъ больныхъ толпами обращаться къ нимъ, сверхъ или даже помимо принятія вещественныхъ лекарствъ? Разумбется, не та сознательная въра, которую имбемъ мы, христіане, но obligatio naturalis избавиться отъ болізней, сдълаться здоровыми. Такая обязанность для насъ, православныхъ христіанъ, еще болібе обязательна, ибо сила ея увеличивается нашею върою въ Господа Бога и въ Его благодатныя учрежденія въ св. Церкви.

- 2) Въ св. Писаніи обязанность принимать едеопомазаніе и совершать его находится въ самомъ изложени основнаго его литургическаго чив. Св. ап. Іаковъ, обращаясь къ върующимъ, говоритъ въ немъ: болима ли кто вз вася, да призоветь пресвитеры церковныя, и да молитву COMBODAMO HADO HUMO... CAOBA: On npusobemo (προσχαλεσάσθω, inducat, advocet) 1) относятся ко всякому тяжко болящему върующему, а: да мо-Aumey comeopams hads hums (προσευξάσθωσαν 'επ' αὐτόν, orent super enm, qui pro illo orent) 2) — въ пресвитерамъ Церкви. Въ обоихъ же случаяхъ выражается не совътъ, исполнение и неисполнение котораго зависить отъ произвола тъхъ, кому дается, а заповъдь 3), повельние (lex praeceptiva). налагающее на больнаго въ тяжкомъ состояніи обязанность принимать елеопомазаніе, а на пресвитеровъ соверінать оное, для исцібленія болізней н отпущенія грізховъ. Но всякій законъ, предписывающій что-либо положительно, въ то же время имжеть оборотную сторону, воспрещаеть противное предписанію (lex prohibitiva). И такъ, св. Писаніе не дог скаеть человъческій произволь въ распоряженіе таинствомъ елеопомазавія, а поставляеть совершение его въ обязанность върующимъ въ тяжком состояній бользней.
- 3) Что касается до ученія св. Церкви объ обязательности Елеосвященія, то мы выше видёли это въ немногихъ свидётельствахъ св. Отцевъ, учителей и писателей церковныхъ, приведенныхъ по другить вопросамъ, каковы свидётельства св. Кирилла Александрійскаго, св. Златоуста, Цезарія и др. «Всякій христіанинъ, говоритъ блаж. Сумеонъ Фессалоникійскій, долженъ стараться совершить св. Елей надъ собою,

<sup>&#</sup>x27;) Въ Вульгата Сикста V и Климента VIII, также—у Тишендорфа: inducat. Прессв Өеоф. Прокоповичъ, по изданіямъ другаго рода, употребляль: advocet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ означенной Вульгать и у Тишендорфа: orent super eum. У преосв. <del>Ософана.</del> qui pro illo orent.

<sup>3)</sup> Филарета, Догмат. II, 331.

и призывать ісреевъ Божінхъ и просить ихъ, чтобы они модидись за него и помазали его едеемъ і). Въ «Православномъ Исповъданіи» говорится: «больные, прежеде всего, должны стараться очистить исповъдію свою совъсть и пріобщиться св. Тайнамъ, принявъ, напередъ, со всякимъ благоговъніемъ св. Едеосвященіе » 2). Здъсь обязательность Едеосвященія ставится наравиъ съ обязательностію покаянія и причащенія.

Обязанность принимать св. помазаніе не есть только нравственная, но и *церковно-каноническая*. Она содержится въ общемъ требованіи св. Церкви исполнять всё ея уставы и чинопослёдованія въ назначенное для нихъ время и въ опредёленныхъ для сего обстоятельствахъ. Не-исполненіе обязанности въ отношеніи къ св. Елею, также, санкціонируется общими правилами св. Церкви. Но это неисполненіе и въ самомъ себѣ носитъ свою санкцію. Ибо нарушившій заповёдь о св. Елеѣ и сознающій это, самъ собою, испытываетъ укоризну совѣсти, сожалѣетъ и кается въ своемъ опущеніи, и главное — лишаетъ себя благодати Божіей, даруемой таинствомъ.

И что могло бы отклонять и оправдывать христіанина въ неисполненім запов'єди о принятім св. Елея ex libero arbitrio? Сомн'єніе ли въ благодатной силъ и дъйственности таинства? Но сомнъние это не имъетъ никакого основанія и есть гръхъ противъ въры въ силу Божію. въ немощъхъ совершающуюся (2 Корине. XII, 2). Дума ли, что такиство влечеть за собою смерть? Но такая дума есть пустой предразсудокт, и несогласна съ существомъ таинства, которое, подавая совершенное избавление гръховъ, въ наслъдие царствія 3) небеснаго, должно быть, и на сдучай смерти, желательно для христіанина. Или нежеланіе получить исцеление и быть здоровымь? Но такое нежелание есть грехъ противъ естественныхъ и религіозныхъ обязанностей христіанина къ самому себъ (Ефес. У, 29), въ отношени къ тълу и душъ. Желание не оставаться болье въ живыхъ, желаніе смерти? Но такое желаніе противно высшимъ распоряженіямъ промысла Божія, въ рукахъ котораго находится наша жизнь и смерть, и который, самъ, назначаетъ каждому человъку опредъленное число дней его (Сирах. ХУІІ, 2). Наконецъ. безотчетное liberum arbitrium, чистый произволь, личная прихоть больной души и воли? Но такое отношение къ въръ предосудительно для человъка-христіанина и уничижительно для св. таинства. Всъ такого рода

<sup>1)</sup> Писанія.... II, 377. Здісь говорится объ обязанности вообще. Въ другомъ місті, эта обязанность внушается тяжко болящимъ (тамъ же, стр. 522).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Прав. Испов. ч. 1, вопр. 90.

<sup>3)</sup> См. въ «Последовани» вторую молитву на освящ. елея.

причины не оправдывають уклоненіе отъ помазанія св. Елеемъ, ибо однимъ грѣхомъ не оправдывается другой, а только удвояють тяжесть виновности; ибо къ грѣху безпричиннаго уклоненія отъ таинства прилагается грѣховное извиненіе для уклоненія, и слагается двойной грѣхъ, увеличенная отвѣтственность.

Опущеніе обязанности относительно едеопомазанія не ставится въ осужденіе Господомъ лишь въ такихъ случаяхъ, если недужный своевременно и искренно желалъ, но не могъ удостоиться сего таинства по препятствіямъ, не отъ него происшедшимъ, напр., въ случать неимтнія пресвитеровъ, или внезапности его смерти и т. п. Но «Господь, по выраженію св. Златоуста, и дъла пріемлеть, и намтреніе цълуеть, и дълніе почитаеть, и предложеніе хвалить» 1). Въ такихъ случаяхъ, и одна въра недужнаго милосердіемъ Божіимъ вмтняется ему въ оправданіе (Римл. IV, 3).

По догматическому ученію Западной Церкви, принятіе «последняго номазанія» почитается, также, необходимымо для спасенія недужнаго вътехъ случаяхъ, когда оно можеть быть совершено 2).

### 2) О совершении Елеосвящения отдъльно и въ соединении съ дневнымъ церковнымъ богослужениемъ.

Въ историческое время, таинство св. Елея имъло различные виды чиносовершенія.

Первоначальный литургическій чинъ св. ап. Іакова, какъ видно изъ его состава, совершался отдёльно и вполнё независимо отъ другить церковныхъ богослуженій. Не было никакой связи, никакихъ отношеній между симъ чиномъ и церковными службами. Въ такомъ обособленномъ видё чинъ таинства существоваль въ теченіе многихъ столётій.

Когда установилось правило, чтобы таинства: крещеніе, муропомазаніе, разръшеніе отъ гръховъ, священство и бракъ совершались въ соединеніи съ литургією, тогда, безъ всякаго сомнънія, и Елеосвященіе стали соединять, также, съ литургією, но, по началу, безъ внутренняго сочетанія ихъ между собою. Отдъльно пълась литургія и отдъльно, до или по окончаніи ея, совершалось елеопомазаніе. Намекъ, довольно ясный, на такое соединеніе, воспослъдовавшее около У в., имъется въ нашемъ «Послъдованіи» въ пятой молитвъ помазанія, приписываемой св. Іоанну

<sup>1)</sup> См. Огласит. слово на утрени въ первый день св. Пасхи.

<sup>3)</sup> Gaume, Catechisme de Persévérance,.... IV, 268-269.

Златоусту. Въ содержаніи сей молиты, сперва сказано о дарованіи Госнодомъ Богомъ св. Церкви благодати очищать грѣхи и исцѣлять болѣзни, потомъ описано крайнее недостоинство пресвитера и высота священническаго служенія, ему порученнаго, далѣе изложено то благодатное услажденіе, которое подаетъ пресвитеру божественная литургія съ приношеніемъ даровъ и жертвъ объ очищеніи грѣховъ человѣческихъ, и наконецъ, какъ бы подъ впечатлѣніемъ только-что оконченной литургіи, совершитель елеопомазанія продолжаетъ: «Самъ, преблагій Царю, внуши молитву мою въ сей жее часъ и святый денъ... и рабу Твоему (имя рекъ), въ немощи душевной и тѣлесной сущему, исцѣленіе даруй, подая ему оставленіе грѣховъ и прощеніе согрѣшеній, вольныхъ и невольныхъ»...

По чину IX в., напечатанному Гоаромъ, Елеосвящение стояло уже въ болъе тъсномъ сближении съ церковнымъ богослужениемъ. Семдью пресвитерами сперва совершалось освящение елея по чину, имъющему подобие утрени, потомъ начиналась и оканчивалась литургия, а послъ нея пресвитеры помазывали больнаго освященнымъ елеемъ 1).

Развиваясь въ такомъ направленіи далье, богослуженіе св. Елея, въ посльдующее время, слилось совершенно съ дневными церковными службами. По «Герусалимскому уставу» XIV в., оно соединялось съ вечернею, на другой день пълась особенная «агрипія» (греч. 'агропуса — бдъніе) за болящаго, за нею сльдовала утреня, а за утренею — литургія. Въ продолженіе сихъ церковныхъ службъ, къ ихъ молитвамъ присоединялись моленія и пъснопьнія о болящемъ. На литургіи же, посль великой эктеніи, седмь пресвитеровъ, вышедши изъ алтаря на средину церкви, зажигали свои свыч, освящали елей, читались седмь апостоловъ, свангелій, молитвъ, и, по прочтеніи посльдней молитвы съ возложеніемъ Евангелія на главу болящаго, продолжалась литургія. По окончаніи же ея, пресвитеры со свычами опять выходили изъ алтаря, становились вокругь сосуда со св. Елеемъ и по совершеніи моленій помазывали, одинь за другимъ, болящаго, при пыніи клиромъ стихиръ приличныхъ священнодыйствію. Затымъ все богослуженіе оканчивалось 2).

По чинамъ этого рода, Елеопомазаніе сообщалось, въ VIII—XVI вв., такимъ недужнымъ, которые, сами или съ помощію другихъ, могли притти въ церковь, хотя бы только къ совершенію елеосвященія. Теодульфъ Орлеанскій, VIII в., свидътельствуетъ, что, въ его время, очень слабыхъ больныхъ приносили въ церковь и полагали тамъ для елеопо-

<sup>&#</sup>x27;) Xp. чт. 1890 г. іюль — авг , стр. 122 — 123.

<sup>2)</sup> Одинцова, Богослужение въ России, стр. 165-169.

мазанія 1). Въ чинъ Гоара IX в., предъ началомъ помазанія, слъдовавшаго по окончаній литургій, замічено: «входить больной», и начинается совершеніе Елеопомазанія пініемъ тропарей, — чімъ дается знать, что во время литургіи больной, по слабости силь, не присутствоваль въ церкви 2).

Для тъхъ же больныхъ, которыхъ невозможно было привести въ церковь, таинство совершалось на домахъ, и для сего существовали краткія последованія св. Елея, несвязанныя съ перковными дневными службами. Чинъ XIII в., имъющійся въ требникъ Іоанна Кантакузева. имѣль такое же начало, какъ литургія оть: Влагословенно царство... до: Риемъ вси... а потомъ совершалось Елеопомазаніе съ седмью чтостолами, евангеліями, молитвами и т. д. Очевидно, онъ находился преже въ сочетаніи съ литургією и теперь выдёлился изъ нея, сохранивъ са начало, для совершенія вив храма. Краткое последованіе елея, греческаго происхожденія, употреблявшееся для помазанія больныхъ по домамъ, существовало въ XIV в. въ нашей Церкви. Оно состояло изъ канона, акта освященія елея и седмикратнаго помазанія больнаго, съ д седмью апостолами, евангеліями и молитвами 3). Чинъ блаж. Сумеона Оессалоникійскаго, еще болье краткій, ибо въ немъ не было шесті апостоловъ, евангелій и особыхъ молитвъ для помазаній, также, совер шался по домамъ у больныхъ 4). Безъ всякаго сомнънія, чины для совершенія Елеосвященія надъ больными въ домахъ, ничъмъ не связанные съ церковными службами, не теперь только явились, но существовали непрерывно и въ прежнее время, начиная съ литургическаго чина ск ап. Такова.

Въ ХУ в., совершение Елеосвящения въ сочетании съ дневения перковными службами, по «Герусалимскому, напр., уставу», почти вышло изъ употребленія. Ръшительный перевъсъ пріобрътали браткія последованія св. Елея, приспособленныя къ совершенію таинства по домамъ. Кромъ упомянутаго выше греческаго чина, XIV в., въ нашихъ рукописяхъ имфются еще два такихъ же краткихъ послфдованій отъ XV въка 5), сходныя съ Солунскимъ чиномъ. Этотъ поворотъ произошель по разнымъ причинамъ и, между прочимъ, потому, конечно, что больные, въ преобладающемъ количествъ, не могли, по многоразличнымъ

<sup>1)</sup> Хр. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 123. <sup>3</sup>) Одинцова, Богослуженіе.... стр 170—173.

<sup>4)</sup> Писанія.... II, 370 — 376.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Одинцова, Богослуженіе.... стр. 285 — 286.

затрудненіямъ, приходить въ церковь для св. помазанія и призывали для сего пресвитеровъ въ свои жилища.

Нынъшнее «Послъдование св. Елея» не имъстъ внутренняго сочетанія съ дневными церковными богослуженіями и представляеть собою обособленный, отдъльно существующій, самостоятельный чинъ. Наше «Послъдованіе» получило такое устройство въ силу общаго раздъленія православного богослуженія на отдъльные, по содержанію, чины, каковы, напр. Последованія св. крещенія, покаянія, обрученія, венчанія, освященія воды и т. п. Преимущества же отдъльнаго отъ церковныхъ службъ существованія чина св. Елея заключаются въ следующемъ. Во-первыхъ, въ этомъ видъ онъ получилъ ту форму, какую имълъ первообразный литургическій чинъ елея у св. ап. Іакова, совершавшійся отдельно отъ другихъ, апостольскаго времени, богослуженій. Во-вторыхъ, его отдъльный отъ богослуженій видъ соотвътствуеть вполив назначенію самаго таинства: ибо Елеосвященіе должно быть совершаемо, по призыванію пресвитеровъ върующими, не въ церкви только, но и въ домахъ, не въ часы только церковныхъ богослуженій, но и во всякое другое время, не надъ тъми только, кто можетъ придти въ церковь, но и надъ такими больными, которые потеряли силы и движеніе.

Получивъ отдёльное существованіе, нынёшній чинъ св. Елея не утратиль, однако же, своего духовнаго сочетанія съ храмомъ Божіимъ и съ дневными церковными богослуженіями. Елеосвященіе надъ болящимъ, и по сему чину, можетъ и должно быть совершаемо, по преимуществу, въ церкви, и въ такомъ случав оно можетъ быть соединяемо внёшнимъ образомъ съ обыденнымъ богослуженіемъ. Историческій примёръ такого сочетанія выше приведенъ былъ нами въ Елеосвященіи, которос было совершено патріархомъ Никономъ въ Воскресенскомъ монастырѣ. По сему примёру, вполнѣ правильному, болящій долженъ принять молитвенное участіе въ совершеніи вечерни и утрени, послѣ утрени исповёдаться и удостоиться св. помазанія и за литургією причаститься св. Таинъ.

# 3) О соединеніи съ таинствомъ св. Елея послъдняго "Напутствія".

Съ древнъйшихъ временъ христіянской Церкви, съ совершеніемъ Елеосвященія одновременно соединялось послъднее «Напутствіе» болящаго, т. е., преподаніе ему св. Таинъ, послъ предварительной исповъди и

разрѣшенія грѣховъ. За несомнѣнную древность этой дисциплины ручается то, что она, послъ V въка, употреблялась повсюду въ Церквахъ Востока и Запада. А эта повсюдность, какъ извъстно, есть върнъйшее доказательство, что христіане приняли соединеніе «Напутствія» сь Елеосвященіемъ отъ древней Церкви 1). Но это соединеніе, употреблявшееся вообще, не было установлено съ обязательностію ни правилами, ни практикою св. Церкви, весьма понятно, потому, что больные принимали св. помазаніе не всегда въ такое время, т. е. передъ смертію, когда требовалось «Напутствіе». Преосвящ. Петръ Могила соединеніе «Напутствія съ едеопомазаніемъ называеть, поэтому, въ своемъ Требникъ тодько древнима обычаема церковныма 2). И дъйствительно, въ древниз чинахъ св. Елея, напр., Гоара, Сумеона Оессалоникійскаго и многихъ другихъ, о совершеніи «Напутствія» даже, вовсе, не упоминается. Въ правилахъ Западной Церкви, соединение «Напутствия» съ послъднимъ помазаніемъ, также, называется общимъ обычаемъ Церкви (generalis Ecclesiae consuetudo) 3). Обычай же соединять «Напутствіе» съ Елеосвященіемъ образовался самъ собою естественнымъ путемъ. Елеосвящение сообщалось недужному въ тяжкомъ періодъ его бользни. Но онъ, въ такомъ состояній, могъ, сверхъ всякаго чаянія, скончаться внезапно, или по какимъ-либо другимъ случайнымъ обстоятельствамъ, напр., по причинъ потери сознанія и т. п., отойти въ загробный мірь безъ св. причастія, что, конечно и бывало, и вотъ-на случай такой смерти и въ предотвращеніе ея последствій на суде Божіемь, христіанское благоразуміе ввело въ обычай съ Елеосвященіемъ преподавать больному и последнее «Напутствіе», тъмъ болбе, что оно, какъ и помазаніе св. елеемъ, подаеть отпущение гръховъ во исцъление отъ недуговъ душевныхъ и тълесныхъ. Сверхъ того, едеопомазание издревле совершалось въ случаяхъ опасности смерти, даже-предъ самою кончиною, когда обязательнымъ дълалось и последнее «Напутствіе». Въ такомъ случае, пресвитеры то и другое священнодъйствіе соединяли вмъсть, совершали одновременно. Примъръ сего рода мы привели выше по другому случаю въ постановленіи Евсевія, избраннаго папою въ 310 г. Это обстоятельство еще болье содьйствовало къ происхожденію и укрѣпленію церковнаго обычая, чтобы соединять последнее «Напутствіе» съ Елеопомазаніемъ. Въ нашей отечественной Церкви обычай этоть, практически, всегда существоваль, и въ

<sup>1)</sup> Pellic. II, VI, II, § 1, 304.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Требникъ 1646 г., стр. 446.

<sup>3)</sup> Rituale Roman. tit. V, cap. I, De Sacram.

настоящее время, если больной принимаеть св. помазаніе, находясь въ опасности смерти, то пресвитеры преподають ему, при семъ, и св. «Напутствіе».

Но соединеніе «Напутствія» съ Елеосвященіемъ, какъ изъяснено выше, не имъетъ обязательной силы, а потому, эти два священнодъйствія совершаются и раздъльно въ разныя времена: Елеосвященіе—въ періодъ наступленія тяжкой бользии, какъ благодатное врачество, а св. «Напутствіе», какъ залогъ въчнаго блаженства, въ виду опасности смерти.

Здъсь возникаетъ вопросъ практики: какъ соединять «Напутствіе» съ Елеосвященіемъ, въ какомъ порядкъ эти священнодъйствія должны саъдовать одно за другимъ и какъ должны быть совершаемы? Въ историческое время, это совершилось неодинаково. Цезарій, пресвитеръ Арелатскій VI в., поучаеть своих слушателей, въ случав бользии, сперва принять Тело и Кровь Христову, а потомо помазать тело елеемь 1). Осодоръ, архісп. Кантербурійскій (ум. 690 г.), въ Liber Poenetentialis, даваль иное наставление пресвитерамъ по сему предмету: «отъ больныхъ, находящихся въ опасности смерти (in periculo mortis positis). должно требовать чистаго исповъданія гръховъ... Бывъ помазаны (послъ сего) св. помазаніемъ Елея (sacra unctione Olei injuncti), да сподобятся они, по установленію св. Отцевъ, пріобщенія «Напутствія» (communione Viatici) 2), т. е., св. Тамиъ. По греческому чину Теодульфа Орлеанскаго. VIII в., и по многимъ чинамъ Западной Церкви, св. «Напутствіе» преподавалось недужному по совершенномъ окончаніи елеопомазанія. «Помазанному больному, повъствуетъ Теодульфъ, повелъвается священникомъ прочитать молитву Господню и Сумволъ, и духъ свой предать въ руки Божін, оградивъ себя крестнымъ знаменіемъ, и проститься съ живущими. Тогда священникъ даето ему миро (примиряетъ съ Богомъ чрезъ покаяніе) и пріобщасть его, говоря: «Тъло и Кровь Господа да будетъ тебъ во отпущение гръховъ твоихъ и да сохранить тебя во жизнь впиную > 3). Итакъ, практика VI-VIII вв. представляетъ три различные способы соединенія «Напутствія» съ Елеопомазаніемъ.

Существу священнодъйствій, изъ сихъ способовъ, прямымъ образомъ соотвътствуетъ правило, чтобы сперва исповъдать больнаго, потомъ совершить Елеосвященіе, а по окончаніи помазаній сподобить св. на-путствія. Ибо чрезъ молитвы и св. помазаніе недужному подается со-

<sup>1)</sup> Макарія, Догматич. Богосл. стр. 321.

<sup>2)</sup> Pellic. II, VI, 11, § 1, 304.

<sup>\*)</sup> Хр. чт. 18°0 г. іюль — авг., стр. 117, примюч. 1.

вершенное отпущение гръховъ, а потому, сему дъйствию должно предшествовать покаяніе и испов'яданіе ихъ. Съ другой стороны, св. причащеніе, по установленію, преподается тімь, которые очистили себя отъ гръховъ, а потому, сему священнодъйствію должно предшествовать Елеосвящение, очищающее недужнаго отъ всякія скверны плоти и духа. Такой порядокъ, наибольшею частію, соблюдался въ древнія времена Христіанской Церкви 1). Въ такомъ порядкъ сіи три таинства преподавались, по свидътельству блаж. Сумеона, въ его время, въ ХУ в. 2). На сподобление болящаго нетлинной пищи, именно, послъ елеопомазанія указывается въ нынъшнемъ «Послъдованіи» 3). Тотъ же порядокъ предписывается «Требникомъ» Петра Могилы 4) и нашими практическим источниками 5). Въ «Православномъ Исповъданіи» больнымъ заповъдуется, прежде всего, очистить исповъдію свою совъсть и пріобщиться св. Тайнамъ, принявъ, напередъ (передъ св. Тайнами), со всякимъ благоговъніемъ св. Елеосвящение > 6). По практикъ Греческой Церкви, недужные, также, сперва исповедуются и разрешаются отъ греховъ, потомъ освящаются мистиріальнымъ елеемъ и по совершеніи освященія принимають св. «Напутствіе».

Совершать же сіе должно такимъ образомъ. Сперва исполнить все «Послідованіе» или чинъ исповіданія гріховъ по Требнику (гл. 7), потомъ совершить все «Послідованіе св. Елея, съ обрядомъ испрошенія прощенія больнымъ, и, наконецъ, по чину: Како причастити больнаго (Требн. гл. 14), прочитавъ три молитвы ко причащенію, преподать ему св. «Напутствіе». Положенная же въ семъ чинт исповідь съ молитвою опускается, какъ и замічено тамъ посліт молитвъ ко причащенію: «аме будетъ больной прежде сего исповідался (а онъ исповідался предъ Елеосвященіемъ), то (іерей) абіе (прямо посліт молитвъ) причащаетъ его св. Таинъ».

Но сей порядокъ подлежить измѣненію въ тѣхъ случаяхъ, если больной находится въ явной смертной опасности, напр., *in agone*, и могъ бы въ продолженіе Елеосвященія скончаться. Тогда, *прежде* должно преподать ему св. «Напутствіе» и *потомъ* совершить Елеопомазаніе?). Сіе

<sup>&#</sup>x27;) Carolus Kozma de Papi, Liturgica Sacra.... p. 259.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Писанія.... III, 170.

<sup>3)</sup> См. первую стихиру на молебн. пѣніи.

<sup>4)</sup> Требн. 1646 г., стр. 446.

<sup>5)</sup> Парвова, Практич. Изложение.... требъ, стр. 163.

в) Правосл. Исповед. ч. І, вопр. 90.

<sup>7)</sup> Парвова, Практич. Изложение.... требъ, стр. 163 — 164.

«Напутствіе» должно быть исполнено тогда вполнъ по чину Требника: Егда случится вскорт вельми больному дати причастие (гл. 14), т. е., съ исповъданіемъ гръховъ и молитвою, тамъ положенною, и, сверхъ сего прочитать следующую разрешительную и совершительную молитву «Тайны св. покаянія» изъ общаго чина исповеди: Господъ и Бого нашь Лисусь Христось, благодатію и щедротами Своего человьколюбія, да простить ти, чадо (гл. 7)... Послъ уже причащенія, совершить тайну св. Елея, смотря по состоянію больнаго, или по полному чину, или въ сокращенномъ видъ. Такая послъдовательность чиносоверпиеній имбеть свое основаніе въ упомянутой выше исторической практикъ и въ томъ относительномъ значеніи, какое придано симъ священнопъйствіямъ канонами св. Церкви. Ибо цъль св. помазанія возвратить върующему здравіе съ отпущеніемъ гръховъ, а св. «Напутствіе» имъстъ назначеніе даровать върующему въчное спасеніе за гробомъ, и потому, оно, въ явной смертной опасности, напр., іп адопе болящаго, должно первенствовать предъ Елеосвященіемъ. Такая последовательность, въ означенныхъ здёсь случаяхъ, какъ видно изъ фактовъ чиносовершеній, употребляется и въ практикъ Греческой Церкви <sup>1</sup>).

Въ Западной же Церкви нынъ постановлено общимъ правиломъ, чтобы св. «Напутствіе» всегда преподавать недужнымъ предъ совершеніемъ надъ ними Последняго Помазанія 2).

### 4) О соединеніи съ таинствомъ Елеосвященія одной исповъди, безт св. Напутствія.

Въ тъхъ случаяхъ, когда послъднее «Напутствіе» не соединяется одновременно съ таинствомъ Елеосвященія, таинству сему обязательно должно предшествовать покаяніе и испов'яданіе гріховь, со стороны недужнаго, предъ пресвитеромъ.

Первая мысль о соединеніи покаянія съ елеопомазаніемъ содержится въ фактъ елеопомазанія, совершаемаго двънадцатью апостолами. Св. евангелистъ Маркъ повъствуетъ, что они изшедше проповидаху, да покаются... и мазаху масломъ многи недужныя, и исцълъваху (VI, 12-13). Такъ и Іоаннъ Предтеча сперва проповъдоваль о покаяніи, а потомъ крестиль, и крестившіеся во Іорданъ отъ него

<sup>1)</sup> Хр. чт. 1857 г. ч. II, стр. 53 и 63.
2) Carolus Kozma de Papi, Liturgica Sacra... р. 260. Conf. Rituale Romanum, tit. V, cap. I. De Sacram. Extr. unct.

исповъдовали гръхи свои (Мо. III, 1—6). По связи ръчи св. Марка и по аналогіи ея съ крещеніемъ Іоанновымъ, можно почитать несомнъннымъ, что и двънадцать апостоловъ мазали масломъ и исцълян оть болъзней тъхъ, которые имъли и выражали раскаяніе въ гръхахъ своихъ. Какъ бы то ни было, но въ повъствованіи св. Марка значевательно-то, что апостольскому елеопомазанію предшествовала проповъро покаяніи, что мысль о немъ связана съ фактомъ елеопомазанія.

Въ литургическомъ же чинъ св. ап. Іакова, исповъдание гръзовъ, фактически, соединено съ актомъ елеопомазанія. Это видно изъ условнаго выраженія чина: аще гръхи сотвориль есть, отпустятся ещ (Іак. У. 15). Симъ выраженіемъ, какъ объясняетъ преосв. Макарі. «очевидно предполагается, что больной, прежде елеопомазанія, восползовался другимъ очистительнымъ средствомъ отъ гръховъ, таинствогь покаянія, —иначе, т. е., представить больнаго безгрѣшнымъ апостоль в могъ (1 Іоан. 1, 8-10)  $^{-1}$ ), ибо самъ же говорить: много согрышаем вси (Іак. III, 2). Далье: въ чинь сказано: аше гръхи сотвория есть, отпустятся ему, и непосредственно за симъ, прибавлено, багъ причина отпущенія: исповидайте убо другу согришенія, к молитеся друга за друга, яко да исцплпете (Іак. Ү. 16). По непосредственной связи ръчи, здъсь, для приготовленія къ таинству св. Елея и силы его, требуется исповедь недужнаго цредъ Церкви, которымъ однимъ дана благодать и власть отпущать грем, имъ исповъданные 2). Выраженіе же: исповъдайте друго другу согрышенія, а не прямс - пресвитерамъ, указываетъ на характеръ покаявія апостольскаго въка, по которому гръхи открываемы были предъ всы върующими (Дъян. 10, 18) и съ общаго согласія разръщались по стоятелями Церкви (2 Корино. 11, 5—11).

Въ первые въка христіанства, какъ видно изъ свидътельствъ Оргена и св. Златоуста, таинство Елеосвященія всегда сопоставляюсь съ таинствомъ Покаянія, не покаяннымъ только характеромъ своимъ, но нотому, что въ соединеніи съ нимъ совершалось самое покаяніе недужнаго предъ пресвитерами <sup>3</sup>).

Въ VIII в., въ Западной половинъ Церкви, исповъдь, соединяясь съ Елеосвящениемъ, обыкновенно предшествовала ему, какъ показано

<sup>1)</sup> Макарія, Догмат. стр. 324.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Иванова, Соборныя Посланія, Кіевъ, 1872 г. стр. 29 — 30.

<sup>\*)</sup> Макарія, Догмат. IV, 296—297. Хр. чт. 1880 г. янв. — февр., стр. 99. Сильвестра. Догмат. V, 51.

это съ раздъльностію въ чинъ архіен. Теодульфа <sup>1</sup>). Пеллицій совершеніе сихъ священнодъйствій описываеть такъ: «вошедши въ домъ, священникъ, послъ обычнаго начала, велъ краткую бесъду съ недугующимъ и, выслушавши его исповъдъ, преподаваль ему св. помазаніе <sup>2</sup>).

Объ обязательности и употребленіи исповъди предъ Елеосвященіемъ въ Восточной Церкви повъствуетъ блаж. Сумеонъ Оессалоникійскій ХУ в. «Согръщивъ, говоритъ онъ, мы приходимъ въ божественнымъ мужамъ и, принося покаяніе, совершаемъ исповъдь прегръщеній; по повельнію ихъ, мы приносимъ Богу св. елей. Когда же и молитва приносится и елей освящается, помазуемые елеемъ обрътають отпущение гръховъ» 3). Въ другомъ мъстъ, тотъ же учитель Церкви объясняеть, о какомъ елев здъсь говорится: «отпущение гръховъ, говорить онъ, даруется и чрезъ исповъдь всегдащнюю, и чрезъ св. Елей (таинства), когда бы онъ ни совершался, и причащениемъ тъла и крови Христа и Бога Нашего, если только приступаль христіанинь къ симъ последнимъ (таинствамъ) послъ покаянія > 1). Здъсь, исповъдь почитается предъ Елеосвященіемъ такъ же обязательною для отпущенія гръховъ, какъ и предъ принятіемъ св. Таинъ. Въ самомъ описаніи Елеосвященія, блаж. Сумеонъ излагаеть это такъ: «по окончаніи канона (св. Елея), бываеть... отпусть, послъ котораго тоть, надъ къмъ совершается св. Елей. у всёхъ просить прощенія, дёлая три земныхъ поклона въ честь Троицы..., и во утверждение прощения, полученнаго ез покаяни... и іереи трижды изрекають ему прощеніе <sup>5</sup>). Изъ сего ясно, что въ XV в., предъ Елеосвященіемъ, болящимъ обязательно совершалась исповѣдь предъ пресвитеромъ, съ получениемъ разръшения отъ гръховъ.

Но исповъдь не входила въ составъ самыхъ чиновъ св. Елея и совершалась отдъльно отъ нихъ по особому послъдованію, какъ особое самостоятельное таинство. Поэтому, не во всъхъ чинахъ о ней упоминается, но всъми она предполагается и требуется, ибо вездъ въ чиновныхъ молитвахъ испрашивалось у Господа чрезъ св. помазаніе отпущеніе гръховъ кающемуся.

Основанія, по которымъ испов'ядь съ апостольскаго в'яка соеди-

<sup>&#</sup>x27;) Хр. Чт. 1880 г. іюль—авг., стр. 116.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pellic. II, VI, II, § 11, 308.

з) Писанія.... II, 43.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Тамъ же... 42. <sup>5</sup>) Тамъ же... 370.

нялась съ елеопомазаніемъ и предшествовала ему, довольно разнообразны, и каждое изъ нихъ имъетъ важное значеніе.

Во-первыхъ, Елеосвященіе есть таинство, сообщающее върующему, вообще, благодатный даръ св. Духа. Для принятія елеопомазанія, какъ вещественнаго знака благодати, христіане, въ древпости, если можно, омывали свое тъло и облачали его въ чистыя одежды 1), какъ дълается это и нынъ. Тъмъ болъе, предъ принятіемъ благодати елеопомазанія обязательно—необходимо очистить покаяніемъ душу и тъло болящаго отъ всякой гръховной скверны плоти и духа и утвердить его въ ръшимости жить благочестиво, по заповъдямъ Божіимъ. Покаяніе и исповъданіе гръховъ, какъ необходимое условіе для принятія благодати ск. Духа, вообще, требуется предъ совершеніемъ христіанскихъ таинствъ, напр., крещенія, муропомазанія, причащенія, священства, брака и равнаго имъ—елеосвященія.

Во-вторыхъ, бользии, для исцъленія которыхъ установлено св. помазаніе, суть, вообще, порожденіе гръха. Нерьдко, люди дълаются
и недужными, всльдствіе личныхъ своихъ гръховъ, невоздержанія,
чревоугодія, гнъвливости, пренебреженія къ святынь, гордости и т. п.
Таинство же Елеосвященія совершается надъ болящими, какъ для исцъленія ихъ отъ порожденій гръха, т. е., бользней душевныхъ и тълесныхъ,
такъ и для отпущенія имъ самыхъ гръховъ, для всецьлаго ихъ освященія. Понятно, что, для воспріятія и усвоенія такой благодати, необходимо нужно предшествующее таинству покаяніе и исповъданіе гръховъ
предъ св. Церковію, съ разръшеніемъ ихъ.

Въ-третьихъ, исповъдь предъ Елеосвященіемъ необходима потому. чтобы не преподать сего таинства тому, кто не имъетъ права и способности къ принятію его, какъ-то: невърному, иновърцу, оглашаемому, проходящему церковное покаяніе, отступнику, безбожнику, лицу здорову, т. е., никакой бользни не имъющему, потерявшему сознаніе и т. п. Съ другой стороны, исповъдь необходима здъсь и для того, чтобы сподобить св. Елея потерявшаго на то право, но теперь способнаго воспользоваться имъ.

Наконецъ, въ-четвертыхъ, покаяніемъ, исповѣдію, сокрушеніемъ о грѣхахъ, разрѣшеніемъ ихъ, рѣшимостію жить по заповѣдямъ Божіимъ, привлекается къ недужному то великое милосердіе Божіе, которое испрашивается въ молитвахъ чина, съ совершеніемъ св. помазанія.

<sup>&#</sup>x27;) Хр. чт. 1880 г. іюль — авг., стр. 116.

На основаніи сего, согласно съ практикою апостольскою и вселенской Церкви, въ настоящее время, въ нашей Церкви, обязательно требуется исповъдь недужнаго предъ совершениемъ Елеосвящения. Въ книгъ: О должностяхъ пресвитеровъ», въ отдъленіи: «О тайнъ Елеосвященія», запов'ядуется: «понеже отпущеніе гр'яховъ и віра во Інсуса Христа, живая и спасительная, не бываеть безъ истиннаго покаянія: потому больной, прежде Елеосвященія, да пріуготовить себе истиннымъ покаяніемъ и, исповъдавъ гръхи, разръшеніе да пріиметь 1). Въ «Православномъ Исповъданіи > говорится: должно наблюдать, чтобы, предъ таинствомъ Елеосвященія, «больной испов'ядаль грібки свои предъ священникомъ, духовникомъ своимъ <sup>2</sup>). Чего св. Церковь требуетъ, то благочестно и исполняется, «Доселъ въ Православной Церкви, каждый приступающій къ таинству Елеосвященія, какъ свидътельствуеть преосв. Макарій, предварительно очищаеть себя оть грёховь чрезь исповъданіе ихъ предъ отцемъ духовнымъ 3). Сію исповъдь пресвитеры должны совершать, вполнь, по «Посльдованію исповъданія», положенному въ Требникъ (гл. 7).

Такъ какъ исповъдь предшествуетъ Елеосвященію и въ самомъ этомъ таинствъ подается отпущеніе гръховъ, то въ нынъшнемъ «Послъваніи» содержатся многія моленія и молитвы къ Богу о принятіи кающагося и прощеніи ему всъхъ прегръшеній, съ произнесеніемъ словъ, относящихся къ установленію таинства покаянія (Мю. XVIII, 18. Іоан. XX, 22—23) 4), и совершеніемъ древняго обряда испрошенія прощенія со стороны елеосвященнаго, и объявленіе ему прощенія соборомъ пресвитеровъ.

По нынъшнему чиноположенію Западной Римской Церкви, ранѣе елеопомазанія, также, читается пресвитеромъ обычная исповъдная: Confiteor Deo Omnipotenti...., и разръшительная молитва, а послъ помазанія возносятся три молитвы объ исцъленіи немощнаго отъ недуговъ и разръшеніи его гръховъ 5).

<sup>&#</sup>x27;) О должностихъ пресвитеровъ приходскихъ, изд. 24-е, М. Сунод. типографін, 1850 г., стр. 175.

Прав. Испов. ч. I, вопросъ 118.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Макарія, Догмат. стр., 324.

<sup>4)</sup> См. въ «Последованіи» шестую молитву.

<sup>5)</sup> Серединскаго, О богослуженін Западной Церкви, IV, 141—142.

### 5) Объ отношеніи Елеосвященія къ таинству Покаянія.

Изъ предыдущаго разсужденія, самъ собою, возникаєть вопрось: какое отношеніе имъєть Елеосвященіе къ таинству покаянія, или, что же, Покаяніе — къ таинству Елеосвященія?

Елеосвящение имъетъ и сходство и различие съ таинствомъ покаянія, собственно, въ отношеніи въ отпущенію гръховъ.

Сходство съ покаяніемъ состоить въ томъ, что Елеосвященіе, какъ изъяснено выше, имѣетъ покаянный характеръ, что елей освящается, какъ сказано въ молитвѣ о немъ, въ совершенное избавленіе въдужнаго отъ грѣховъ¹), что въ Елеосвященіи содержатся молитвы, сходни съ молитвами «Послѣдованія исповѣди», что въ молитвахъ св. помазанія испрашивается недужному, дѣйствительно подается и въ заключеніе чина пресвитерами объявляется отпущеніе грѣховъ.

Различіе же отъ покаянія заключается въ томъ, что въ самомь чинѣ св. Елея нѣтъ устной исповѣди грѣховъ предъ пресвитерами, что въ немъ нѣтъ и молитвы разрѣшительной отъ грѣховъ, что здѣсь грѣхи недужнаго не удерживаются, съ возложеніемъ на него эпитичів, и что грѣхи отпускаются ему, по молитвенному предстательству пресвитерства, чрезъ помазаніе св. Елеемъ.

Существо въ обоихъ таинствахъ — едино: отпущение грѣховъ, но способы отпущения, сочетание ихъ, грѣхи, къ которымъ они относятся, взаимное отношение отпущений — весьма различны. Въ покаяни отпускаются только грѣхи, безъ исцѣления болѣзней, въ Елеосвящения посцѣляются болѣзни, съ отпущениемъ грѣховъ. Чрезъ покаяние грѣхнотпускаются всѣмъ, и больнымъ и здоровымъ, въ Елеосвящения ве отпущение ограничивается только тяжко больными. Въ покаянии грѣхнотпускаются безъ Елеосвящения, а въ Елеосвящении — съ предварттельнымъ совершениемъ исповѣди и покаяния. Въ покаянии подается отпущение всѣхъ исповѣданныхъ грѣховъ, а въ Елеосвящении, дополнительно, отпускаются и такие нравственные недуги, которые, по ненамѣренности и т. п., остались не исповѣданными.

Отсюда уясняется отношеніе тайны св. Елея къ тайнству Покаянія, въ отношеній къ отпущенію гръховъ. Елеосвященіе не тождественно съ Покаяненіемъ, не повторяеть его, не замъняеть, не отмъняеть и не почитаеть его недостаточнымъ для отпущенія гръховъ. Сохраняя всю

<sup>&#</sup>x27;) См. въ «Послъдовани» вторую молитву освящения.

самостоятельность и спасительную силу Покаянія, Елеосвященіе сообщаеть недужному, только, восполненіе къ отпущенію грёховь, полученному въ покаяніи, по той причинь, что върующій, въ тяжкомъ состояніи недуга, не могь воспользоваться покаяніемъ во всей его полноть и спасительности. Это подтверждается молитвою на освященіе елея, въ которой пресвитеры просять, что бы Господь освятиль елей, для помазанія больнаго, въ совершенное избавленіе грёховъ его, въ наслідіе царства небеснаго. Сказано: въ совершенное избавленіе, ибо и послів исповіди могли еще остаться и народиться гріхи у пріемлющаго св. помазаніе, какъ и св. ап. Іаковъ говорить о семъ: аще гръхи сотвориль есть, отпустяться ему (Іак. У, 15).

Какіе же это гръхи?

- 1) Грѣхи тайные, т. е., происшедшіе въ вѣрующемъ вслѣдствіе общечеловѣческихъ немощей, безъ его воли и помимо его впдома объ ихъ грѣховности. Грѣхи эти, невѣдомые самому грѣшнику, не могли быть исповѣданы пресвитеру, и требуется очищеніе отъ нихъ, какъ молился о семъ св. псалмопѣвецъ: грпхопаденія кто разумпеть? Ото тайныхъ моихъ очисти мя (Псал. XVIII, 13). По буквальному переводу съ еврейскаго: «кто можетъ вникать въ погрѣшности неумышленныя? Очисти меня отъ невѣдомыхъ ошибокъ» 1).
- 2) Тъ тръхи, которые были причиною бользии, но болящій незналь о семь или не почиталь ихъ гръхами.
- 3) Такіе гръхи, которыхъ недужный, по давности совершенія, по забывчивости, или почитая маловажными и т. п., не исповъдаль пресвитеру, хотя искренно раскаялся бы въ нихъ и исповъдаль, если бы вспомнилъ и созналъ ихъ виновность. А о семъ, въ увъщаніи пріемлющаго исповъдь къ кающемуся, говорится: аще ли что скрыеши отг мене, сугубъ гръхъ имаши 2).
- 4) Такіе случаи и обстоятельства грѣховъ, которыхъ болящій, по своимъ тяжкимъ немощамъ, не могъ раскрыть пресвитеру, или не можетъ теперь загладить добрыми дѣлами, постомъ, молитвою, милостынею, удовлетвореніемъ обиженнаго, испрошеніемъ прощенія, примиреніемъ и т. п.
- 5) Такіе грѣхи, которые могли явиться въ болящемъ послѣ исповѣди: въ помыслахъ, чувствованіяхъ, движеніяхъ, словахъ, и тяготить его душу.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. въ «Послъдованіи Исповъданія», предъ началомъ вопрошеній по Требнику (гл. 7).



<sup>1)</sup> Мандельштама, Псалмы, Берл. 1872 г. стр. 18.

Наконецъ, 6) и исповъданные гръхи, особенно-тяжкіе, могутъ безпокоить совъсть болящаго, колебать въру его въ отпущеніе ихъ, ослаблять надежду на милосердіе Божіе, приводить въ уныніе 1).

Въ восполнение къ отпущению исповъданныхъ гръховъ въ таинствъ Покаяния, всъ вышеозначенные и другие подобные не исповъданные, но немощамъ больнаго, гръхи, случаи и обстоятельства, при покаянномъ состоянии души его, благодатиею Божиею отпускаются ему чрезъ св. помазание съ молитвами и очищаются въ наслъдие царствия небеснаго, такъ, чтобы на душъ и тълъ его не осталось, по русскому переводу молитвы освящения елея, ни пятна, ни морщины (враски) гръховной. Такое совершенное избавление недужнаго отъ гръховъ въ Елеосвящени блаж. Сумеонъ Фессалоникийский называетъ, также, окончательнымъ отпущениемъ ихъ 2).

Преосв. Макарій отношеніе между Покаяніемъ и Елеосвященіемъ изъясняеть следующимъ образомъ. «Такъ какъ, во время тяжкой болъзни, когда, обыкновенно, обращаются къ таинству Елеосвященія, человъть не всегда способень, изнемогая тъломъ и душею, принести истинное совершенное раскаяние во гръхахъ и вообще выполнить тъ условія, какія требуются отъ кающагося для полученія разр'єшенія отъ гръховъ; такъ какъ нъкоторые гръхи, по немощи, онъ можетъ исповъдать не вполнъ, а другіе вовсе не исповъдать по забытію; какъ нъкоторые, особенно тяжкіе гръхи, и послъ исповъди, могутъ сильно безпокоить совъсть болящаго: то милосердный Господь, собственно для такого рода больныхъ, даровалъ еще особое врачевство къ уврачеванію ихъ немощей душевныхъ и телесныхъ въ таинстве Елеосвященія. Здісь за изнемогающаго больнаго предстоить предъ Господомь цълый соборъ его служителей и молитвою въры отъ лица всей Цербвя умоляеть Его, Премилосердаго, даровать немощному отпущение прегръшеній и очистить сов'єсть его отъ всякой скверны. «Молимся Теб'є, взывають они между прочимь, и просимь въ часъ сей: услыши моленіе наше и пріими ѐ, якоже кадило, приносимое Тебъ, и посъти раба Твоего, и аще что согръщи словомъ, или дъломъ, или помышленіемъ, или или во дии, или подъ клятву священническую, или своему проклятію подпаде.... Тебе просимъ и Тебе вси молимъ: ослаби, остави, прости, Боже, презирая беззаконія его и гръхи, и яже въ въдъніи и невъденія бывшія отъ него.... и проч. (молитва 7-я)». Такимъ образомъ, заклю-

<sup>1)</sup> Евсевія, О таннствахъ, стр. 512.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Писанія.... II, 367.

чаетъ знаменитый богословъ, отпущение гръховъ чрезъ таинство Елеосвя щенія, назначеннаго собственно для тяжко больныхъ, есть не что иное, какъ восполнение отпущенія гръховъ въ таинствъ Покаянія, — восполнение не по недостаточности самаго покаянія для разръшенія всъхъ гръховъ, а по немощи больныхъ воспользоваться этимъ спасительнымъ врачевствомъ во всей его полнотъ и спасительности» 1). Богословы Западной Церкви, собственно въ этомъ пунктъ Елеопомазанія, содержатъ ученіс согласное, въ сущности, съ нашимъ богословіемъ. «Послъднее помазаніе, говорить одинъ изъ нихъ, очищаетъ душу отъ остатковъ гръха, отпускаетъ гръхи, которые остаются, иногда, послъ принятія другихъ таинствъ, т. е., такіе, которые не сознаны или забыты помазуемымъ, даже—смертный гръхъ, въ который онъ могъ впастъ послъ разръшенія и Евхаристіи, и наконецъ—самое принятіе сихъ двухъ таинствъ не надлежащимъ образомъ, если только онъ не зналъ обо всемъ этомъ или забылъ, и, слъдовательно, не можетъ въ нихъ исповъдаться 2).

## 6) Объ образъ совершенія Елеосвященія въ случаъ скорой смерти болящаго.

Неожиданно-скорая смерть поражаеть людей и въ состояніи полнаго здоровья и при обычныхъ бользняхъ, каковы: параличъ, страданія сердца, дъторожденіе и друг. Особенно часто бываеть это во время разныхъ эпидемическихъ бользней, напр. холеры и т. п.

Но какъ бы кто изъ ближнихъ нашихъ ни былъ близокъ къ смерти, мы, върующіе, пока еще свътится въ немъ искра жизни, не должны терять надежду на милосердіе Божіе и обязаны принимать всъ, данныя Господомъ, средства для возвращенія ему здоровья, или хотя бы для облегченія его тяжкаго состоянія. Важнъйшимъ изъ такихъ средствъ служитъ, между прочимъ, Елеосвященіе.

На случай бользней, угрожающихъ скорою смертію, въ «Требникъ» преосв. Петра Могилы, согласно съ древнею практикою, указанъ сокращенный чинъ Елеопомазанія. Чинъ этотъ принимается нынъшними нашими церковно-практическими руководствами з) и въ потребныхъ случаяхъ употребляется и долженъ быть употребляемъ пресвитерами, ибо необходимость его и благодатная сила не подлежатъ никакому сомнънію.

¹) Макарія, Догмат. 1V, 304 — 305.

<sup>2)</sup> Gaume, Catechisme de Persévérance, Paris 1854, t. IV, pag. 265 u 693.

<sup>3)</sup> Парвова, Практич. Изложеніе.... требъ, стр. 165—166.

Чтобы больной, близъ смерти находящися, не умеръ, не получивъ благодати Божіей, пока будетъ совершаемо предшествующее освященію елея продолжительное пъніе молебное, чинъ Елеопомазанія можетъ быть совершенъ надъ смертельно болящимъ сокращенно, примънительно къ Требнику Могилы 1), слъдующимъ образомъ.

Священнодъйствие прямо начинается великою эктением на освящение елея: Миромъ Господу помолимся... Все, положенное въ «Послъдовани» прежде сей эктени, опускается. За эктением читаются: первая молитва освящения елея: Господи, милостию и щедротами..., (тропари, апостолъ и евангелие, за нею слъдующие, опускаются) и вторая освятительная молитва: Безначальне, впине..., съ опущениемъ второй ея части, и наконецъ дълается первое помазание съ молитвою: Отче святый..., на назначенныхъ тълесныхъ органахъ больнаго.

Если больной умретъ тотчасъ послѣ одного этого помазанія, «вѣждь, говоритъ «Требникъ», яко совершенно пріялъ есть тайну Елеосвященія», ибо и елей былъ вполнѣ освященъ, и помазаніе правильно совершено на всѣхъ органахъ и съ совершительною молитвою.

Однако, таинство по сокращенному чину почитается совершившимся, въ виду лишь исключительности случая, т. е., послъдовавшей непосредственно за помазаніемъ смерти помазаннаго, а не по причинъ излишества, напр., молебнаго пънія, или прочихъ шести помазаній, какъ это можеть казаться съ перваго взгляда. Ибо если больной, тотчась послъ перваго помазанія, не умреть, то, по «Требнику» же Могилы, требуется, не отходя отъ него, исполнить все опущенное, т. е., молебное пъніе, тропари, апостоль и евангеліе, и совершить недоконченное, т. е., всъ шесть помазаній, по порядку, безъ пропусковъ, до конца чина. Такъ цъльюе совершеніе «Послъдованія» почитается обязательнымъ и необходимымъ для дъйственности и силы таинства!

Но чиносовершеніе таинства прекращается, если больной, уже пріявшій первое помазаніе, впадеть въ безсознательное состояніе, или совсемъ скончается, во время либо молебнаго пънія, либо пънія тропарей, либо въ теченіе шести помазаній.

Въ Западной Церкви, въ XIII в., чинъ Елеопомазанія, также, совершался сокращенно, въ виду наступленія послюдних страданій. У Магтепе приводится, по сему предмету, следующее примечаніе, къ тому времени относящееся: «если подлежащаго помазанію терзаеть последняя

¹) Въ «Пособіи къ Уставу» о. прот. Никольскаго изложенъ полный буквальный текстъ Требника И. Могилы о сокращенномъ Елеосвященіи (стр. 711).



му́ка, то, опустивъ псалмопънія, помазуй его скоръе, чтобы не умеръ помазуемый» <sup>1</sup>). Въ настоящее время, по Rituale Romanum, также, постановлено, въ опасностяхъ смерти, опустивъ начальные обряды и молитвы, прямо и скоро совершать последнее помазаніе, съ произношеніемъ формулы: «чрезъ сіе святое помазаніе...», и если помазанный еще живъ будеть, то произнести и молитвы опущенныя <sup>2</sup>).

Въ нашей Церкви сокращенный образъ совершенія Елеосвященія, въ виду скорой смерти, имъ́етъ свою основу и почитается достаточнымъ для своей цъли по примъру прочихъ сокращенныхъ чиновъ, напр., крещенія страха ради смертнаго з) и: Како причастити больнаго вскорть вельми 1).

### 7) О повторяемости таинства Елеосвященія.

По догматическому ученію нашей Церкви, Елеосвященіе есть таинство повторяємое (sacramentum iterabile) <sup>5</sup>). То есть: надъ однимъ и тъмъ же членомъ св. Церкви оно можетъ быть совершено, въ теченіе его жизни, нъсколько разъ.

Повторяемость Елеосвященія вытекаеть изъ самой его благодатной сущности. Елеосвященіе не им'веть, какъ крещеніе и муропомазаніе, печати неизгладимой (character indelebilis), ибо усвояется челов'ть не на всю жизнь, а по единичному случаю бол'тым, для исц'тынія ея и отпущенія гр'тховъ. Но разъ принявшій благодать св. Елея и выздоров'тый можеть опять подвергаться тяжкимъ бол'тынямъ и не можеть совершенно изб'тжать гр'тхопаденій, хотя бы и не смертныхъ. Отсюда снова является потребность въ Елеосвященіи, и оно должно быть повторительно преподаваемо для сообщенія исц'тынія отъ бол'тым и прощенія гр'тховъ.

Повторяемость св. помазанія издревле признавалась св. Церковію, ибо мысль о повторяемости содержится внутренно въ самомъ литургическомъ чинъ св. ап. Іакова. Поэтому, Цезарій Арелатскій, VI в., говорить: «сколько бы разг ни приключалась какая-либо бользнь, да пріиметь болящій тъло и кровь Христову и потомъ пусть помазуеть

<sup>1)</sup> Pellic. II, VI, II, § II, 311.

<sup>2)</sup> Rit. Rom. t. V, c. I, De Sacram.

<sup>3)</sup> Малый Требникь, въ концѣ 6-й главы.

<sup>4)</sup> Тамъ же, гл. 14-я.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Theophanis Procopovitz, Theologia, VIII, XII, III, 516.

елеемъ тъло свое, чтобы исполнилось на немъ то, что написано: болитъ ли кто въ васъ . . . » 1). Блаж. Сумеонъ Фессалоникійскій основаніе повторяемости елеопомазанія, также, усматриваетъ въ апостольскомъ его чинъ. «Цъль св. Елея, когда онъ преподается живымъ, говоритъ святитель, та, чтобы имъ оставляема была жизнь и сообщалось очищеніе, и совершать Елеосвященіе (надъ однимъ и тъмъ же лицомъ) можно во всякое время и не одинъ только разъ, потому что сказано: исповъдайте другъ другу согръщенія, очевидно, во всякое время, а не однажеды, и — молитеся другъ за друга, яко да исцъльете, не одинъ только разъ, но постоянно, потому что мы и падаемъ постоянно » 2).

Въ нашей Церкви Елеосвящение фактически и въ древнія времена совершалось и нынъ неръдко совершается по нъскольку разъ надъ однимъ и тъмъ же лицомъ. Такъ, великій князь Московскій Василій Іоанновичь, отецъ Грознаго, дважды елеопомазань быль въ одной и той же бользни и въ краткій промежутокъ времени между обоими помазаніями 3). Святьйшій патріархъ Никонъ дважды соборовался масломъ, но въ раздичныхъ обстоятельствахъ: въ первый разъ въ 1650 г., въ санъ новгородскаго митрополита, во время тяжкой бользни, причиненной ему новгородскими бунтовщиками 1), во второй разъ въ 1665 г. предъ отправденіемъ изъ Воскресенскаго монастыря на судъ Собора. О. Лазарь, іеросхимонахъ Псковско-Печерскаго монастыря, въ теченіе своей долгольтней жизни, какъ мы видъли выше, много разъ принималъ св. помазаніе 3). но по случаю разновременных бользней, и въ каждой бользии — одинъ только разъ. Факты же двукратного совершенія Елеопомазанія въ одной и той же бользии надъ однимъ и тъмъ же больнымъ встръчаются еще и въ наше время 6).

Повторяемость Елеосвященія и прежде ограничивалась и нынъ ограждается нъкоторыми условіями. Такъ, относительно повторяемости его по чинамъ Западной Церкви XII—XIII вв., у Магтепе приведено слъдующее примъчаніе: «больной не помазывается дважды въ теченіе одного года» 7). Въ нашей Церкви, въ основаніе сего предмета положено другое начало — бользнь: «не должно совершать Елеосвященіе вторично надъ

¹) Тв. св. От. 1858 г. кн. IV, прибавл. стр. 591.

<sup>2)</sup> Писанія.... II, 368.

s) Карамзина, Ист. т. VII, гл. III, примпч. 321, стр. 49.

Быкова, патр. Никонъ, Спб. 1891 г., стр. 27.

<sup>5)</sup> См. выше, стр. 28.

<sup>6)</sup> Странникъ, 1860 г. т. III, стр. 95-96, Церк. Въдом. 1892 г. № 13, стр. 512-513.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Pellic. II, VI, II, § 1, 307.

однимъ и тѣмъ же лицомъ въ теченіе одной и той же бользни, какъ бы она ни была тяжела и сколь бы долго ни тянулась». Въ первый разъ, такое положеніе письменно выражено было въ «Требникъ» Петра Могилы въ слъдующей формъ: «во единомъ и томъ же недузъ тайна сія (св. Елея) да не повторится, развъ аще (недужный), долзъ бользновавъ и къ здравію пришедъ, паки въ бъду смертную впаднетъ» 1). Смыслъ тотъ, что вторично елеопомазаніе можетъ быть преподано однажды елеосвященному въ такомъ случаъ, если онъ, выздоровъвъ послъ перваго помазанія, опять подвергнется смертной бъдъ, а въ одной и той же бользни надъ однимъ и тъмъ же лицомъ таинство сіе не должно быть повторяемо.

Основа сему правилу глубоко лежить въ божественномъ учрежденіи и благодатной сущности Елеосвященія. Человъческое вещественное лекарство, и не одно, а многія и различныя, по малодъйственности ихъ и т. п., нужно принимать, въ одной и той же тяжкой бользни, иногда многое множество разъ, каждый часъ, днемъ и ночью, въ теченіе многихъ мъсяцевъ, даже, иногда, годовъ, что бы получить выздоровленіе, или, только, облегченіе. Благодать же Божія, обътованная и подаваемая въ Елеосвященін, будучи однажды воспринята въ какомъ-либо одномъ тяжкомъ недугъ, непремънно оказываеть свое дъйствіе въ такой силь, мъръ и степени, какія въ данный моменть потребны болящему, въ виду неизмъннаго промысла Божія о его духовной жизни и въчномъ спасеніи. Поэтому, однократное совершение Елеопомазания надъ больнымъ въ одномъ и томъ же недугъ должно почитать вполнъ довлъющимъ и достигающимъ своихъ целей. Больной долженъ быть убежденъ, что таинство со вершилось надъ нимъ, что оно для него спасительно, и долженъ вполнъ предать себя въ волю Божію. Положеніе о неповторяемости Елеосвященія надъ однимъ и тъмъ же недужнымъ въ одной и той же бользии. безпрерывно продолжающейся, принято въ руководство пресвитерамъ нашими церковно-практическими источниками <sup>2</sup>).

Въ Западной Церкви, въ настоящее время существуетъ совершенно такое же условіе относительно повторяемости послюдняго помазанія, какое принято нашею Церковію <sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Требникъ, 1646 г., стр. 448.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Нечаева, Руководство, стр. 199. Парвова, Изложеніе... требъ, стр. 165.

<sup>3)</sup> Rituale Roman. t. V, cap. I, De Sacramento... Cf. Gaume, Catechisme de Persévérance, t. IV. Paris. 1854, pag. 266.

### 8) О совершеніи Елеосвященія одновременно надъ многими больными.

Если Елеосвященіе не должно быть совершаемо надъ однимъ и тѣмъ же больнымъ въ продолженіе одной и той же бользии, то, напротивъ, его можно совершать, буде такая необходимость встрътится, одновременно надъ многими върующими, страждущими одною или различными бользиями.

Такое положеніе вытекаеть изъ содержанія самаго «Посл'єдованія св. Елея». Въ древнихъ его молитвахъ: молебнаго пънія, освященія елея и елеопомазанія, какъ мы видъли выше, благодать св. Духа исправивается не одному только, а для многихъ помазующихся, следовательно, одно и то же совершение таинства можетъ быть распространено на многихъ больныхъ. Наглядное подтверждение сему положению дается въ прежнемъ обычать Церкви преподавать св. помазаніе, кромть больнаго, встмъ присутствующимъ, и въ совершаемомъ нынт, по мъстамъ, въ четвертокъ и субботу страстной недъли, общемъ маслосвящения для всъхъ. желающихъ сподобиться св. помазанія. Если многіе и изъ пользующихся здравіемъ могуть приступать и получать помазаніе при одномъ и томъ же чиносовершеній св. Елея, то тімь болье тайнство сіе можеть быть. за одинъ разъ, преподано многимъ больнымъ, для которыхъ оно собственно и установлено. Аналогическій примітрь сему мы видимь въ таннствахь крещенія, помазанія св. муромъ и причащенія, которыя, при одночь священнодъйствін, преподаются одновременно многимъ върующимъ.

Совершеніе таинства одновременно для многихъ больныхъ можетъ потребоваться въ общественныхъ дечебницахъ, при скопленіи, по чемулибо, многихъ страждущихъ, и даже въ частныхъ домахъ, при заболъваніи нъсколькихъ членовъ семейства, какъ бываетъ, напр., во время, такъ называемыхъ, повальныхъ бользней. Во всякомъ случав, таинство должно быть совершено вполнъ по чину.

# 9) О проявленіи благодатных дъйствій Елеосвященія въ живни пріємлющих сіе таинство.

Правильное совершеніе Елеосвященія сообщаеть благодать св. Духа душт и телу недужнаго, пріемлющаго благодать сію съ втрою, покаяніемъ, благочестивымъ приготовленіемъ и расположеніемъ. Дъйствуя

такимъ образомъ на болящихъ, благодать таинства проявляетъ себя въ ихъ жизни, духовной, тълесной и внъшней, понятнымъ, ощутительнымъ, иногда даже видимымъ образомъ.

Такъ, 1) помазанные св. елеемъ и нынѣ, какъ во дни св. апостоловъ и въ послѣдующія времена, вполнѣ исцѣляются отъ болѣзней и совершенно выздоравливаютъ, — о чемъ свидѣтельствуютъ преосв. Макарій 1) и разныя письменныя сказанія 2), и о чемъ всякій можетъ удостовѣриться изъ множества устныхъ повѣтствованій совершителей таинства, лицъ, принимавшихъ св. помазаніе, и присутствовавшихъ при чиносовершеніи св. Елея.

«Меня пригласили съ другими священниками, пишетъ одинъ пресвитеръ, соборовать трудно больнаго, знаменитаго и богатаго врача доктора В...а. Маститый наперсникъ медицины, выразумъвъ скудость пособій, предлагаемыхъ наукою, къ удивленію всей ученой братіи, вдругъ ръшился призвать насъ на помощь, по увъщанію св. ап. Іакова: болить ли кто въ васъ, да призоветь пресвитеры церковныя (Так. V, 14—15)... Въ пышномъ, но безмолвномъ и печальномъ, домъ собралось насъ седмъ человъкъ. Домашніе по узорчатымъ коврамъ ходили на цыпочкахъ. Супруга и дъти больнаго съ видомъ нъмого отчаянія встрътили насъ, какъ въстниковъ неизбъжной кончины любимаго мужа и отца. Изъ спальной слышались вздохи больнаго. Дверь отворилась, и мы вошли съ миромъ. Священнодъйствіе началось. Больной, сложивъ руки на груди, шопотомъ и движеніемъ блёдныхъ усть молился во услышаніе единому Сердцевъдцу, какъ древле благочестивая Анна, мать Самуила. При каждомъ чтеніи Евангелія надъ недужнымъ, померкшіе глаза его свътлъли и орошались слезами. Высокое чело старца, умащенное Елеемъ цълебнымъ, сіяло подобно зеркалу, въ которомъ отражались помыслы душевнаго умиленія. Молитва впры, видимо, хотя и медленно, преставляла горы (1 Корине. XIII, 2), удручавшія грудь болящаго, и тяжкое дыханіе его становилось, все, легче и легче. Тайнодъйствіе кончилось. Врачи вбъжали въ комнату нашу, щупали пульсъ, дивились мгновенному утоленію воспалительной лихорадки, предлагали новыя лекарства, но больной отказался отъ нихъ и просилъ покоя, примодвивъ едва внятнымъ голосомъ: аще живемъ, аще умираемъ, Господни есмы (Римл. XIV, 8). На следующій день, утромъ, я зашель въ домъ плача, чтобы узнать, каково-больному? Онъ выздоравливаль: сила благодати,



<sup>1)</sup> Макарія, Догмат., стр. 323.

<sup>2)</sup> Душеполезное чтеніе, М. 1860 г. Марть.

низведенная теплою его върою, осънила силы природы. Въ его болъзни, по увъреніямъ ученыхъ друзей, сдълался переломъ, такъ называемый кризист, по значенію слова — судт, разділеніе между світомъ и тьмою. между угасавшею жизнію и зіявшимъ на гръшника разрушеніемъ. Въ восторгъ сердца моего, я невольно воскликнулъ: Благословенъ Господь нашъ Іисуст Христост, сый вчера и днесь, Тойже и во въки (Евр. XIII, 19). По истинъ, отпущение гръховъ и недуговъ исцъление въ воль н рукъ Его, прілешаго толикое множество даяній ва человицима (Псал. LXVII. 19). Что, послъ должнаго славословія, остается сказать помилованному? Се, эдраво еси, ктому не согрпшай (Іоан. У, 14), и отнынъ предай себя Господу, въ жизни и смерти. Оставивъ больнаго, зашель я въ гостиную къ госпожъ дома, засталь съ нею сына и дочерей, упоенныхъ общею радостію, и сердечно поздравиль ихъ. Примъръ живой въры, поданный докторомъ В..., уповательно, послужить къ вразумленію многихъ и въ доказательство, что десница Божія не CORDATUJACL» 1).

Если же, по цълямъ промышленія Божественнаго, не всегда бываетъ полное выздоровленіе, то 2) часто подается отъ Господа чрезъ таннство св. Елея облегченіе отъ тълесныхъ и душевныхъ страданій на долгое или краткое время, — о чемъ, также, имъются письменные факты, ясно доказывающіе дъйствіе благодати Божіей въ семъ таинствъ 2). А такое облегченіе, во всякомъ случаъ, составляетъ величайшее благо для безпомощно отъ людей страждущаго тяжкими бользнями и даетъ ему возможность и силы привести въ порядокъ свои дъла, позаботиться о своей душё и своемъ спасеніи.

Кромъ исцъленія и облегченія бользней, таинству св. Елея 3) усвоена благодать Божія отгонять, собственно, душевные недуги, поднимать, возвышать и укрѣплять духовную дѣятельность и мощь человѣка, подавленнаго тѣлеснымъ изнеможеніемъ. Ибо въ апостольскомъ чинѣ сказано о елеопомазанномъ: воздвигнет ('εγερει) его Господъ. Греческій глаголъ: 'εγειρω (воздвигаю), указывая на поднятіе болящаго оть одра, т. е., на выздоровленіе или облегченіе бользни, въ отношеніи къ душть—значить, также: возбуждаю, укрѣпляю, воодушевляю 3). Плоды Елеопомазанія обнаруживаются и въ семъ послѣднемъ смыслѣ. Ибо, по принятіи таинства, недужный, если не получаеть выздоровленія или облегченія, то

<sup>1)</sup> Письма о должностяхъ свящ. сана, изд. 3-е, М. 1861 г., стр. 77-81.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Странникъ, 1860 г. т. III, стр. 95. Также: 1861 г. авг., стр. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Макарія, Догмат., стр. 324.

пріобрътаеть душевный миръ, спокойствіе совъсти, твердость и мужество духа, легче переносить свою бользнь, побъдоносно борется противъ искушеній, отрадиве смотрить на будущее, всецвло предается волв Божіей. Такъ, о благочестивомъ подвижникъ Макаріъ, іеросхимонахъ Оптиной пустыни, повътствуется, что «послъ принятія Елеосвященія, онъ, видимо для вспоже, болье прежняго укрыпился духомь и тыломь, съ поразительнымъ спокойствіемъ, ясностію ума и твердостію воли, сдълаль необходимыя распоряженія, на случай своей кончины, до мальйшихъ подробностей, благословляль всёхъ приходившихъ, утёшаль скорбныхъ учениковъ словомъ и дъломъ, благословляя ихъ образками, четками, книгами и т. п. видимыми знаками своего отеческаго благоволенія» 1). Предсмертное состояніе души и тъла человъка, находящагося въ сознаніи есть состояніе самое тяжкое и ужасное въ нашей жизни. И то просвътленіе и укръпленіе духа, которое получается чрезъ св. помазаніе, есть, въ такомъ состояніи, величайшій, несравненный ни съ чёмъ, даръ, и всеконечно — даръ сверхъестественной благодати Божіей; ибо ни самъ недужный не въ силахъ бываеть создать въ себъ такое просвътлъніе и мощь души, ни усилія и способы человъческіе не могуть сообщить ему такого воодушевленія. Во всёхъ этихъ проявленіяхъ, таинство, какъ духовное врачевство, не устраняетъ дъйствіе силъ и законовъ природы, но поддерживаеть и оказываеть имъ благодатную помощь въ той мъръ, въ какой это, по смотрънію Божію, полезно для спасенія болящаго.

Навонецъ, 4) Елеосвященіе, какъ выше объяснено, подаетъ върующему совершенное избавленіе грпховг его, вт наслюдіе царствія небеснаго. А спасеніе души и наслъдіе царства небеснаго есть верховное благо, конечная цъль нашего бытія. Гръхи налагають на человъка нравственное рабство, узы, мракъ темницы, тяжкое бремя. Беззаконія моя, говорить псалмопъвецъ, превзыдоща главу мою, яко бремя тяжкое отяготьща на мню (Псал. XXXVII, 5). По русскому переводу: «беззаконія мои превысили голову мою, какъ тяжелое бремя отяготьли на мнъ». Такъ человъкъ благочестивый, имъющій чуткую совъсть, сознаеть тяжесть и бремя гръховъ, гнетущихъ и сокрущающихъ его душу. Посему, и наобороть, когда таинствомъ св. Елея подается совершенное избавленіе грпховъ върующему, то бремя ихъ отпадаеть отъ него, и этоть даръ благодати Божіей выражается въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Посавдніе дни Макарія, М. 1860 г., стр. 8-9.

немъ и имъ непосредственно сознается въ поков совъсти и благодушномъ настроеніи, которое пріобрътаеть онъ послъ св. помазанія. *Прі-* идите ко Мит, говорить Спаситель, вси труждающійся и обремененній беззаконіями, какъ объясняется въ одной молитвъ елеопомазанія 1), и Азг упокою вы (Мв. XI, 28), т. е., сниму съ васъ тяжесть гръховъ вашихъ и подамъ вамъ миръ душевный 2).

Спрашивается: на чемъ же покоится наше убъждение въ томъ, что описанныя выше проявления, тълесныя и душевныя, совершаются въ недужномъ, именно, благодатию таинства?

Въ этомъ убъждаетъ всякаго: 1) последовательность событы. Исцъленія являются послъ совершенія таинства. Post hoc, ergo propter hoc. То есть: исцъленія бывають послъ Елеосвященіи, слъдовательно, подаются его благодатною силою. Если, напр., по принятів вещественныхъ лекарствъ, получается облегченіе отъ бользней, то явленіе сіе приписывается дъйствію лекарствъ, хотя внутренній процессъ ихъ, часто, составляеть непостижимую тайну. Тоже—и въ Елеосвященіи. По совершеніи таинства, больной, въ той или другой силъ, мъръ и степени, получаеть душевную и тълесную пользу. Справедливость и безпристрастіе требують, чтобы это благо мы признали дъйствіемъ и проявленіемъ благодати Божіей, предъ симъ преподанной св. помазаніемъ.

2) Вмѣстѣ съ послѣдовательностію событій, еще глубже убѣхдають всякаго въ благодатныхъ проявленіяхъ силы таинства то моменты, въ которые дѣйствія или плоды его обнаруживаются. Больной тяжко страдаеть, всѣ средства, данныя ему наукою и искусствомъ, обзались безсильными, силы больнаго истощались, врачи утратили надежлу на его выздоровленіе. Вотъ, призываются пресвитеры, совершается священнодѣйствіе таинства. И въ этомъ-то состояніи, уже носящемъ въ себѣ смертный приговоръ, Елеосвященіе, бывъ преподано недужному, успокоиваеть его совѣсть, облегчаеть его душу, подаеть ему внутренній миръ, воскрешаеть духъ его, укрѣпляеть тѣло, подаеть видимое облегченіе отъ болѣзни даже на продолжительное время, наконецъ, совершенно исцѣляеть, дѣлаеть вполнѣ здоровымъ. Такія явленія очень извѣстны изъ разныхъ письменныхъ сказаній з). Здѣсь уже видится,

<sup>1)</sup> См. въ «Последованіи» молитву после 5 евангелія, въ конце ея.

<sup>2)</sup> Михаила, Толковое Евангеліе отъ Матеея, стр. 204.

<sup>3)</sup> Кром'в приведенныхъ выше фактовъ, см. «Письма святогорца», Спб., 1856 г. I, 240—241. «Домашняя Бес'яда», 1865 г. III, 59—66.

кромъ внъшней послъдовательности событій, внутренняя причинная связь между ними, т. е., между Елеосвященіемъ и, напр., выздоровленіемъ, облегченіемъ и другими благими проявленіями въ состояніи больнаго. Становится понятнымъ и до очевидности яснымъ, что измъненіе и улучшеніе въ положеніи недужнаго ничему и никому не принадлежить, а совершено благодатію Божією чрезъ св. таинство. Въ самомъ дълъ, врачъ исцълилъ своимъ искусствомъ, знаніемъ и попеченіемъ, какъ случается въ жизни, такого больнаго, котораго сотоварищи его, признавъ безнадежнымъ, отказались лечить, и сему врачу естественно и справедливо приписывается честь излеченія. Будемъ же последовательны и верны началамь нашего разума! Воздадимь славу, честь, благодареніе и поклоненіе Отцу нашему небесному, истинному врачу душъ и тълъ, когда Онъ, благодатною силою Елеосвященія, исцъляетъ недужныхъ, для которыхъ попечение науки и искусства, въ тълесномъ и духовномъ отношеніи, оказалось безсильнымъ и неполезнымъ. Конечно, если бы Елеосвящение совершалось надъ каждымъ недужнымъ и въ каждой тяжкой бользни, то мы видьли бы безчисленное множество разнообразныхъ знаменій благодати Божіей, являемыхъ чрезъ это таинство. Но, при отсутствіи означеннаго условія, число сихъ знаменій сокращается, можеть быть, потому же, почему и причащеніе св. Таинъ служитъ инымъ въ судъ и осуждение 1). Наконецъ, и тъ многочисленные случан, въ которыхъ св. тапиство явственно оказываетъ недужнымъ свою благодатную силу, остаются въ неизвъстности для всъхъ върующихъ, потому что свидътелями знаменій Божівхъ бываетъ малое число людей близкихъ къ больному и факты сего рода путемъ печати почти не оглашаются.

3) Главнъйшимъ же образомъ, окончательно и непоколебимо, кромъ выше приведенныхъ доказательствъ, върующихъ убъждаетъ въ благодатныхъ дъйствіяхъ и проявленіяхъ Елеосвященія въра въ то, что это таинство установлено Господомъ Богомъ, и совершается и дъйствуетъ Его преблагимъ и всесильнымъ именемъ.

Въра сія утверждается въ сердцахъ сыновъ св. Церкви на догматическомъ ученій св. Писанія о Богъ. Впренз Господъ, говорить св. пророкъ Давидъ, во вспхз словестих Своихз и преподобенз во вспхз дплахз Своихз (Псал. СХІЛУ, 13). Въ словесахъ же Божійхъ даны намъ, христіанамъ, обътованія объ исцъленій бользней и отпущеній

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Макарія, Догмат., стр. 324.

гръховъ чрезъ совершение дъла или установления Божия о благодатномъ елеопомазаніи. И мы въруемъ, что всякій разъ, какъ совершается сіе помазаніе, Господь Богь подаеть недужному, по смотренію Своему, въ той или другой мъръ, тъ или другіе благодатные дары, усвоенные Имъ сему таинству. Въру нашу въ непреложность обътованій Божімхъ укрыляеть, также, св. ап. Павель, ибо говорить: елика обътованія Божія, въ Томъ ей (по русски: да), и въ Томъ аминь (2 Кор. I, 20). А это значить, что всв обътованія, данныя Богомъ въ Ветхомъ Завъть, исполнились или, точнее, исполнены Господомъ нашимъ Інсусомъ Христомъ (Мо. У, 17), и удостовъряетъ насъ, что и обътованія Новаго Завъта, также, непремънно исполняются въ свое время и будутъ всегда исполняться: ибо «исполненіе ихъ, говорить св. Златоусть, зависить отъ Бога, а не отъ человъка. Итакъ, нечего бояться! Ибо объщаетъ не человъкъ, котораго можно подозръвать въ невърности, но Богъ, Который говорить и творить 1). Іисуст Христост, говорить тоть же св. ап. Павель, вчера и днесь, Тойже и во выни (Евр. XIII, 8), т. е., каковь быль вчера, вообще-прежде, таковъ есть нынь, такимъ пребудеть всегда. Онъ неизмъненъ въ Своихъ словахъ, обътованіяхъ и дъйствіяхъ, всегда одинаковъ и во всемъ въренъ. И ежели върующіе прежде, напр., въ апостольскомъ въкъ, по обътованіямъ и благодати Господа Інсуса Христа, получали исцъленіе отъ бользней и отпущеніе гръховъ чрезъ св. елеопомазаніе, Имъ установленное, то, несомнънно, и нынъ указанныя нами перемѣны, проявляющіяся въ состояніи больныхъ послѣ Елеосвященія, совершаются по благодати сего таниства и во исполнение обътования Господа Інсуса, съ таинствомъ неразрывно соединенныхъ, яко не измможеть у Бога всягь глаголь (Лук. 1, 37), живо бо слово Божів и дъйственно (Евр. IV, 12).

Блаж. Сумеонъ, пастырь Оессалоникійскій, въ дёлахъ вёры мудрый и опытный, указываеть еще въ самомъ литургическомъ священнодъйствіи елея твердое основаніе для вёры въ проявленіе благодатныхъ дёйствій сего таинства, съ исчисленіемъ всёхъ плодовъ его. «Извёстно, говоритъ онъ, сколько величайшихъ божественныхъ даровъ заключаетъ въ себё св. Елей: въ немъ—избавленіе отъ болёзней, отпущеніе грёховъ; онъ—орудіе освященія, божественнаго подкрёпленія, и, наконецъ, онъ приводить въ царство небесное. И никто изъ неблагомыслящихъ пусть не говоритъ: «это—елей, и какую силу можетъ имёть елей,

Digitized by Google \_\_\_

¹) Бесъды на 2 Корнине. М. 1843 г., стр. 4.

заимствуемый отъ масличнаго растенія?» Да, это-елей, но елей облагодатствованный призываніемъ имени Божія: потому что гдъ призываніе Бога, тамъ все божественно и все заключаеть силу Божію, а особенно тамъ, гдъ призываніе Бога совершается (людьми) богоосвященными. А іерен суть лица богоосвященныя, получившія въ рукоположеніи силу Божію. Посему, елей, какъ благословенный іереями чрезъ призываніе Бога, божественъ и свять, и исполненъ божественной благодати св. Духа; точно такъ, какъ и вода крещенія есть, конечно, вода, но она исполнена Духа, очищаеть души и преобразуеть человъка, усыновляеть его Богу и дълаеть безгръшнымъ. Простая вода, по природъ своей, можеть только очищать толо оть нечистоты и утолять жажду; но вода освященная, вмъсть съ тъломъ, очищаеть душу, освящаеть и преобразуеть ее, и духовно орошаеть и усыновляеть Богу. Точно также, и всякое обыкновенное муро благоухаеть и услаждаеть только чувство, когда имъ помазуются и держать его; но муро святое вдыхаеть божественную жизнь, а особенно оживляеть и обновляеть въ Духъ, исполняеть насъ благоуханіемъ даровъ Его, и даруеть намъ печать и дыханіе благодати во Христь-живомъ мурь, не какъ простое муро, но какъ чрезъ священнодъйствіе сдълавшееся муромъ святымъ, заключающимъ въ себъ благодать Духа. Такъ и этотъ елей есть елей святый по силъ священнодъйствія, и исполненъ божественной силы, и вмъстъ съ тъмъ, какъ умащаетъ чувственно, онъ просвъщаетъ и освящаетъ и души, укръпляеть силы, какъ тълесныя, такъ и духовныя, исцъляеть раны, уничтожаеть бользни, очищаеть оть нечистоты грыховной, и имъеть силу подавать намъ милость Божію и умилостивлять Его» 1). Такъ, заключимъ слово святителя словами Псалмопъвца: близг Господъ вспьмг призывающимь Его, вспме призывающимь Его во истинь. Волю боящихся Его сотворить, и молитву ихъ услышить и спасеть я (HXT) (IIcan, CXLIV, 18-19).

Таинство Елеосвященія не всегда исціляєть и не всіхть больныхъ, ибо, и по принятіи его, вірующіе умирають. Но это явленіе ни мало не противорічить существу таинства. Елеосвященіе есть благодатное врачевство оть немощей душевныхъ и тілесныхъ. Но назначеніемъ и преділомъ его служить лишь то, чтобы исцілять больныхъ, по смотрівнію Божію, въ теченіе земной нашей жизни, до момента наступленія смерти, опреділяємаго Богомъ. Желать же, чтобы Елеосвященіе

¹) Писанія... II, 377 378.

всегда исцъляло насъ отъ бользней, избавляя елеопомазуемыхъ отъ смерти, значило бы требовать отъ него такого дара, котораго Господь не усвоиль ему, т. е., требовать исцъленія отъ смерти. А не усвоиль Господь такого дара таинству сему потому, какъ объясняеть прессв. Макарій, что это было бы противно плану Его домостроительства о спасеніи нашемъ: ибо по сему плану намъ необходимо сложить съ сем наше бренное гръховное тъло, чтобы, «по ту сторону гроба облещись въ безсмертное» 1). Однако, и на случай смерти елеопомазуемыхъ, таинство подаетъ имъ величайшій даръ: совершенное избавленіе гръхово во наслюдіе царствія небеснаго. «Хотя тъло и не всегда получаєть исцъленіе, говорится въ «Православномъ Исповъданіи», но прощене гръховъ всегда даруется душъ кающагося» 2).

Изъ предыдущаго слъдуетъ, что Елеосвящение имъетъ величайшее значение въ отношении церковно-общественномъ. Оно подаетъ исцълени недужнымъ въ тяжкомъ состоянии болъзней, когда всъ человъческія средства для излеченія оказались слабыми и въ будущемъ не внушали надежды на ихъ дъйственность. Оно возвращаетъ тяжко больнымъ здравіе и силы, слъд., дълаетъ ихъ способными къ труду для блага ихъ самихъ, ихъ семействъ и всего общества. Благодатъ таинства, дъйствуя на болящихъ, по выздоровленіи укръпляетъ ихъ въ въръ в благочестіи, и содълываетъ преданными сынами св. Церкви и доброльтельными членами общества.

# 10) О томъ, какъ поступать съ веществомъ св. Елея и другими принадлежностями, остающимися послъ соверший Елеосвященія.

По окончаніи Елеосвященія, остаются безъ употребленія слъдующіе предметы, входившіе въ обряды тайнодъйствія: 1) остатки свътильнаковъ, 2) зерна пшеницы, 3) стручки и 4) освященный елей.

Остатки эти, когда таинство совершается на дому, очень озабочнвають върующихъ. и они, въ чувствованіяхъ благоговънія, обыкновенно, спрашивають у пресвитеровъ: «что съ ними дълать, какъ поступить, куда употребить?» Св. Елей быль въ таинствъ носителемъ и проводникомъ благодати Божіей, а прочіе предметы, чрезъ свое слу-

<sup>1)</sup> Макарія, Догмат., стр. 324.

<sup>2)</sup> Правосл. исповъд. ч. І, вопр. 119.

жебное значеніе ему, сдълались причастными къ освященію, особенно стручки. Поэтому, и сами іерархи св. Церкви, съ давнихъ временъ, заботились о сихъ остаткахъ, считая дъломъ для святыни уничижительнымъ оставить ихъ на произволъ случая.

Общее положеніе для сихъ вещей, по изъясненію блаж. Сумеона, состоить въ томъ, что имъ нельзя отказать въ почтеніи, оставлять въ небреженіи, бросать, куда и какъ попало ), ибо, и по окончаніи своего назначенія, они сохраняють свое достоинство. Относительно же каждой вещи въ отдъльности, на основаніи древнихъ обычаевъ и религіозныхъ соображеній, можно принять въ руководство слъдующія сужденія.

- 1) Свътильники, если оставить ихъ въ частныхъ домахъ послъ Елеосвященія, могуть подпасть храненію и употребленію несогласному съ ихъ служеніемъ святынъ таинства. Поэтому, върующими считается нынъ наиболье приличнымъ и соотвътственнымъ ихъ значенію отдавать ихъ въ церкви для возженія, во время богослуженій, у св. жертвенника и престола.
- 2) О зернахъ пшеницы и ихъ употреблении существують въ нъкоторыхъ епархіяхъ неправильныя мивнія. «Мука (или пшено), говорится въ одной книгъ, употребляется выздоравливающими въ пищу, а то, бывъ испечена, отдается нищимъ» 2). Но не мука или пшено (oriza sativa—сарачинское пшено) 3) должны быть употребляемы при Елеосвященій, а, вакъ назначено въ «Послъдованій», пиеница (оттоє, triticum— Мө. III, 12)—въ зернахъ (хоххос той ойчон—Іоан. XII 24). Означенное миъніе объ употребленіи пшеницы св. Елея въ пищу основано на уставъ о пшеницъ Всенощнаго бдънія. О зернахъ пшеницы, благословляемыхъ на Всенощной службъ, дъйствительно сказано: «пшеницу или съй, или со иною измели и со благодареніемъ иждиви», —и сказано такъ потому, что она молитвою и благословляется для вкушенія, ибо въ молитвъ читается: вкушающія от них впрныя освяти. Подъ этоть уставь Всенощной, очевидно, нельзя подводить зерна пшеницы св. Елея. Эти зерна не подлежать никакому употребленію, и потому практическими руководствами совътуется сожигать ихъ въ церкви въ жаровиъ, гдъ приготовляется виміамъ для кажденія 4).
- 3) Въ нъкоторыхъ мъстахъ есть суевърный обычай сожигать стручки, которыми помазуется больной, во время самаго чиносовершенія

<sup>1)</sup> Писанія... II, 378-380.

<sup>2)</sup> По Пастыр. Богословію письма, Пермь, 1874 г., ч. ІІ, стр. 88.

<sup>3)</sup> Общ. Церк.-Слав.-Росс. Словарь, II, 1009.

<sup>4)</sup> Нечаева, Руководство для священно-церковнослуж., стр. 200.

таинства, чтобы, по направленію дыма, судить о выздоровленіи больнаго. Но дѣлать гаданья о будущемъ, да еще посредствомъ богослужебныхъ и св. предметовъ, есть великій грѣхъ ¹). Сожиганіе же стручковъ, во время богослуженія, хотя бы и безъ гаданія, въ чинѣ не показано. Стручки съ бумагою, омоченною св. Елеемъ, пресвитеры должны сжечь, какъ и пшеницу, въ церкви въ жаровнѣ ²). Сожиганіе подобныхъ остатковъ въ Занадной Церкви извѣстно съ XII в. Тамъ, если больной впадалъ въ смертный кризисъ послѣ помазанія, пресвитеръ омывалъ помазуемые члены, и то, чѣмъ омывалъ, все предавалъ огню ³).

- 4) Что касается до остатковъ св. Елея, то по сему предмету существуютъ различныя мнѣнія, которыя считаемъ необходимымъ привести здѣсь и разсмотрѣть, чтобы опредѣлить, которому изъ нихъ должно слѣдовать.
- 1) Блаж. Сумеонъ Оессалоникійскій объ остаткахъ св. Елея написаль следующее разсуждение. «Должно сберегать св. Елей и чтить, а отнюдь не пренебрегать имъ. Ибо я узналъ и объ этомъ, какъ и о божественнъйшей водъ крещенія, что нъкоторые непонимающіе тайны, или нерадивые, употребляють эти остатки, какъ случилось, и часто ихъ бросають, бакъ ненужное, или отдають животнымъ, и заботы о томъ нъть у многихъ. Но пусть узнають небрежные, какая тяжкая здъсь вина, пусть размыслять воть о чемъ. Если освященная вода возраждаетъ и преобразуетъ человъка, и безъ нея никто не можетъ быть христіаниномъ, если и елей исцъляеть и даруеть отпущеніе гръховъ. и ради меня Духъ святый не неудостоиваетъ нисходить на нихъ (воду и елей), и для моего испъленія и исправленія благоволить соединяться съ водами и елеемъ, и съ другими разными сотворенными предметами и веществами: то развъ не стоитъ осужденія и наказанія тоть, кто выливаеть ихъ и попираеть? Или тоть, кто пренебрегаеть и небрежно выливаеть и истребляеть ихъ, какъ попало, не почитаеть того, что ихъ осъняла сила Божія и что надъ ними призываемо было имя Божіе, а освященною рукою было сдълано знаменіе креста Его? Пусть знаеть небрежный, что онъ осужденъ будеть и услышить: «увъдайте, презрители, и удивитесь; исчезните, глаголеть Господь». Но чтобы этого не было, а напротивъ, дабы, прославляя Бога въ дарахъ Его, мы сами

¹) Павлова, Номоканонъ при Б. Требн., стр. 45, о прориданіи. См. также вопрошенія въ чинъ исповъданія гръховъ—въ Требникъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Нечаева, Руководство, стр. 200.

<sup>3)</sup> Pellic. II, VI, II, § 11, 310-311.

были воспрославлены Богомъ, Котораго славить небо и земля, и Котораго славы исполнено все, какъ воспъвають ангелы, и дабы намъ изобильно участвовать въ наградъ за благоговъніе и почитаніе предметовъ божественныхъ, будемъ почитать эти вещества, какъ святыя, и обращаться съ ними должнымъ образомъ, стараясь полагать ихъ въ отдельномъ и приличномъ мъстъ. Ибо будеть покой его честь, говорить (Писаніе) 1). Изъ сего видно, что блаж. Сумеонъ внушалъ не уничтожать остатки св. Елея, какъ это дълалось въ XV в., по невъдънію и нерадънію, а сохранять ихъ, полагая въ отдъльномъ и приличномъ мъстъ.

- 2) Послѣ сего, храненіе св. Елея обусловливалось перемѣнами въ состояніи и жизни больнаго, и по наступленіи сихъ перемѣнъ переставали хранить остатки елея. Въ нашихъ старопечатныхъ Потребникахъ это условіе выражено такъ: «аще умретъ боляй, то оставшимъ масломъ полити умершаго, аще ли оздравіетъ, то священное масло сжещи въ паникадилѣ или кадилѣ» <sup>2</sup>).
- 3) Потомъ храненіе масла совсѣмъ отмѣнено было. Преосв. Петръ Могила въ «Требникѣ» внушаеть оставшуюся часть елея уничтожать слѣдующимъ образомъ: сложивъ елей на бумагу или чистое полотно, сожигать на чистомъ кирпичѣ или камнѣ, а пепелъ или зарывать въ землю подъ престоломъ, или высыпать въ церковную умывальницу 3).
- 4) Почитается возможнымъ и благоприличнымъ нынъ остатки св. Елея, вмъсто сожиганія, выливать въ ръку 1).

Наконецъ, 5) въ нъкоторыхъ епархіяхъ, пресвитеры оставшійся отъ помазанія елей возливають на тъло елеосвященнаго, когда онъ умреть, по совершеніи надъ нимъ чина погребенія, предъ закрытіемъ гроба <sup>5</sup>).

Если же выздоровъеть, то остатки елея или сожигаются или обращаются въ проточную ръку.

Такъ много указано способовъ къ употребленію остатковъ елея, способы эти различны и нѣкоторые изъ нихъ довольно сложны. Спрашивается: чему же слѣдовать? Въ «Послѣдованіи» объ этомъ ничего не сказано, слѣдовательно, пресвитерамъ предоставляется свобода обратиться къ выбору одного изъ указанныхъ способовъ. Но такъ какъ способовъ этихъ много, то естественно выборъ дѣлается затруднительнымъ. Чтобы не подвергать пресвитеровъ колебаніямъ при такомъ вы-

<sup>1)</sup> Писанія... II, 378—380.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Никольскаго, Пособіе... стр. 710—711.

<sup>3)</sup> Нечаева, Руководство, стр. 200.

<sup>4)</sup> Tamb me.

<sup>5)</sup> Парвова, Практич. Изложеніе, стр. 166-167

боръ, необходимо установить одинъ способъ для употребленія остатьовъ св. Елея. Молчаніе <sup>\*</sup> «Послъдованія» о семъ предметъ даеть право къ сужденію о немъ.

Для опредъленія однообразнаго способа употребленія остатковь св. Елея, необходимо разсмотръть всъ исчисленные выше способы и избрать одинь изъ нихъ, наиболье согласный съ существомъ дъла. Итакъ: 1) сохранять елей, полагая его въ отдъльномъ и приличномъ мъсть, нътъ никакой цъли, и практикою св. Церкви это положеніе XV в. не принято къ исполненію; 2) возливать остатки елея на тъло умершаго послъ Елеосвященія не должно, какъ это будетъ доказано въ слъдующей за симъ особой главъ, а потому и на сей случай, только временно, хранить сіи остатки нътъ причины.

Остатки св. Едея, по окончаніи таинства, должно предавать уничтоженію, съ подобающимъ святынъ благоговъніемъ и честію. Но для сего, 1) нельзя обращать ихъ для сожженія въ паникадило или кадило. ибо несообразно съ достоинствомъ св. Едея смъщеніе его съ неосвященнымъ масломъ, да и практикою св. Церкви такое правило «Потребниковъ» оставлено безъ исполненія. 2) Тъмъ болье, не слъдуетъ остатки едея выливать въ ръку, ибо этотъ способъ уничтоженія ихъ не имъетъ за собою никакого церковнаго авторитета и, кажется, получиль свое начало уже въ наше время.

Остатки св. Елея пресвитеры должны принести въ кандилъ въ церковь и, по указанію «Требника» митрополита Петра Могилы, сжечь ихъ на чистомъ кирпичъ или камнъ. Но зарывать пепель подъ престоломъ невозможно, ибо, въ настоящее время, престолы устрояются на сплошныхъ каменныхъ неподвижныхъ фундаментахъ, гдъ не дълается никакихъ приспособленій для зарыванія пепла, какъ это ділалось прежде. Слъдовательно, пепель оть елея должно всыпать въ церковную учывальницу. Если же остатки елея, прямо изъ кандила, безъ бумаги и полотна, вылить на какой-либо раскаленный предметь, положенный въ церковной жаровић, напр. на чистый кирпичъ или металлическую жщечку, то, какъ показываеть опыть, не останется и пепла отъ слея, ибо онъ, въ такомъ случав, весь безъ остатка, обращается въ парообразное состояніе и теряется въ воздухъ. Такимъ образомъ, оставивъ всъ другіе способы относительно остатковъ св. Елея, лучше всего слъдовать одному: предавать ихъ, по «Требнику» митрополита Петра, сожженію въ церковной жаровнъ.

Въ Западной Церкви нынъ принята слъдующая практика относительно елея: церковникъ, или самъ священникъ, послъ всякаго помазанія, вытираетъ помазанное мъсто, каждый разъ, особеннымъ кускомъ хлопчатой бумаги, которую отлагаетъ въ чистый сосудъ, и, принесши въ Церковь, сожигаетъ, а пепелъ высыпаетъ въ сакрарій 1).

Разсужденіе о томъ, что остатим св. Елея не должно возливать на тёло умершаго, помазаннаго симъ Елеемъ во время болёзии.

Въ нѣкоторыхъ епархіяхъ Россіи, по совершеніи Елеосвященія надъ болящимъ, остатки св. Елея сохраняются, и если больной выздоровѣеть, то ихъ уничтожають, а если, вскорѣ послѣ св. помазанія, умреть, то остатки возливаются священниками крестообразно на его тѣло, по окончаніи чина погребенія, передъ закрытіемъ гроба.

Здѣсь, прежде всего, замѣтимъ, что сохранять остатки св. Елея неудобно и затруднительно. Въ частномъ домѣ св. Елей можетъ попасть на храненіе въ несоотвѣтствующій сосудъ, въ неудобное мѣсто, и быть употребленъ, по ошибкѣ, недостойнымъ образомъ и т. п. Св. Елей должно хранить въ церкви, но и здѣсь, не говоря о другихъ неудобствахъ, онъ отъ смѣшенія съ виномъ вскорѣ подвергнется порчѣ, а допускать святыню до такого состоянія воспрещается общими церковными правилами.

Но существо дѣла заключается въ томъ, на чемъ основывается это храненіе и возліяніе остатковъ св. Елея на умершихъ? Въ тѣхъ правилахъ, гдѣ говорится о семъ обычаѣ, для укрѣпленія его не только не представлено никакихъ доказательствъ, но и не указаны источники, откуда правило о немъ заимствовано, хотя эти источники, безъ сомнѣнія, имѣлись въ виду. Мы приведемъ здѣсь извѣстныя намъ историческія указанія о возліяніи св. Елея на умершихъ и раскроемъ ихъ значеніе.

Такъ, 1) въ нашихъ старопечатныхъ «Потребникахъ», какъ мы видъли выше, сказано: «аще умретъ боляй, оставшимъ масломъ полити умершаго» <sup>2</sup>). Откуда взято это правило и на чемъ основывалось—не-извъстно. Въ «Требникъ» Петра Могилы оно не принято, а главное въ нынъшнемъ Требникъ, который утвержденъ Соборомъ 1666—1667 гг.,

<sup>1)</sup> Серединскаго, О богослуж. Зап. Церкви, IV, 141-142.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Потребникъ, 1639 г., л. 125, на оборотъ.

его нътъ. Изъ сего слъдуетъ, что означенное правило нынъ имъетъ лишь историческое значение и для нашего времени утратило свою обязательную силу.

2) Въ «Новой Скрижали», въ статьъ: «о погребении мірскихъ» людей, напечатано: «на тъло усопшаго издревле принято въ обыкновене возливать елей или отъ лампады, или тотъ, который остался отъ таинства Елеосвященія. Въ доказателяство же древности обычая возливать остатки Елея на умершихъ приведены слова изъ «Писаній» блаж. Сумеона Фессалоникійскаго, ХУ в., въ следующемъ изложенів. «Нъкоторые изъ благоговьйныйшихъ мужей, находясь еще въ живыхъ, совершають таинство Елеосвященія, въ умилостивленіе своихъ грѣховь и окончательное освящение. И если они близки ка смерти, то этота елей соблюдается до кончины, посль которой помазують отшедшаго, полагая на немъ священнъйщую печать, и воздавая тыпь честь и освящение преподобнымъ его останкамъ, и помазуемые достойны чести быть умащенными священными мастьми; пожившихъ по образу Христа прилично запечативть печатію Христовою; даже при самома погребеніи возливають елей на тъло христіанина, призывая на него божественную милость, 1). Возможно предполагать, что и въ старопечатныхъ «Потребникахъ» правило о возліяніи остатковъ елея на умершихъ установлено на основаніи таковаго же чтенія «Писаній» блаж. Сумеона. Но текстъ Фессалоникійскаго архипастыря, неизвъстно почему, въ «Новой Скрижали» изложенъ неправильно. По изданію «Писаній» блаж. Сумеона С.-Петербургскою Духовною Академіею означенный тексть переведень съ подлинника следующимь образомъ. «Другіе изъ людей болье благочестивыхъ, еще заживо, совершаютъ надъ собою таинство Елеосвященія въ умилостивленіе за себя и ради окончательнаго отпущенія гръховъ; и если они близки къ смерти, то это все-таки выполняется, и лежащихъ ихъ помазывають сродники, ради священиъйшаго запечативнія преподобныхъ останковъ отшедшаго, и чести и освященія: потому что подвизавшіеся достойны того, чтобы ихъ почтить священнымъ помазаніемъ, и жившихъ по Христъ нужно запечатлъвать печатію Христовою; и потому, при погребеніи ихъ, возливають на них елей, призывая Вожію милость 2). Изъ сего видно, что въ академическомъ переводъ, не говоря о многихъ частныхъ разностяхъ, нътъ словъ, приведенныхъ въ Скрижали: «если они (елеопомазанные)

<sup>1)</sup> Нов. Скрижаль, Спб. 1857 г., IV, 116. 2) Иисанія... II, 367—368.

близки къ смерти, то этотъ елей соблюдается до кончины, послъ которой помазують отшедшаго, полагая на немъ священнъйшую печать». Вмъсто этого, въ академическомъ изданіи сказано: и если близки къ смерти, то это все-таки выполняется, и лежащих их помазують сродники. Спрашивается: что же выполняется? То, что сродники, по кончинъ умершаго, не смотря на то, что онъ заживо принялъ Елеосвященіе, помазывали его престообразно и, понечно, елеемъ немистиріальныма, который не могь быть отдань въ распоряженіе мірянъ. Выше мы привели въ полномъ составъ разсужденіе блаж. Сумеона объ остаткахъ св. Елея. Въ немъ говорится, какъ обращались въ то время съ этими остатками, и не упоминается о томъ, чтобы ихъ возливали на умершихъ, и самъ святитель не рекомендуетъ возліянія, а увъщеваетъ только «хранить елей въ отдъльномъ и приличномъ мъстъ». И дъйствительно, сродники возливали на умершихъ послъ ихъ кончины п пресвитеры при погребеніи не-сакраментальный, а елей обычнаго освященія. «На умершихъ во Христъ братій, говорить тоть же блаж. Сумеонъ, мы возливаемъ елей. Впрочемъ не тотъ св. Елей, который преподается живыму и о которому говорить брать Божій, но изъ лампады (находящейся) въ храмъ, и преимущественно-въ алтаръ. Мы ни одного монаха не погребаемъ иначе, какъ когда выльемъ на него остатки едея изъ дампады, который освященъ, горя предъ Господомъ». Это возліяніе, говорится далже, выполняють и сродники тотчась по кончинъ умершаго, не смотря на то, что онъ заживо принялъ Елеосвящение. И ниже: «для послъдняго помазания (умершихъ), елей берется изъ горящей въ храмъ лампады, ради запечатлънія и освященія останковъ отшедшаго» 1). Итакъ, ясно, что въ практикъ древней Церкви вовсе не существовало обычая возливать остатки священнотаинственнаго елея на умершихъ при погребеніи ихъ. Въ VIII в., помазаніе больныхъ совершалось, какъ мы видъли, чрезъ возліяніе св. Елея на ихъ головы, одежды и т. п. Но, въ случат смерти елеопомазанныхъ, воспрещалось даже погребать ихъ въ этихъ одеждахъ 2).

Въ «Житіи» (29 дек.) преп. Марка Кіевопечерскаго, подвигомъ гробокопателя, жившаго около 1090 г. и умершаго около 1102 г., со-держатся сказанія о крестообразномъ возліяній на умершихъ братій, при погребеній ихъ, просто «масла», а не остатковъ отъ Елеосвященія, хотя тайнство это совершалось тогда въ лавръ.

<sup>&#</sup>x27;) Писанія... II, 368.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Xp. чт. 1880 г. іюль—авг., стр. 117.

Возліяніе остатковъ св. Елея на умершихъ несогласно съ существомъ таинства и церковными о немъ установленіями. Елей освящается для помазанія живущихъ, для исцѣленія отъ болѣзни, для оживотворенія ихъ и прощенія имъ грѣховъ. Правилами воспрещено совершать Елеосвященіе для помазанія умершихъ. Если, во время Елеосвященія, болящій, для котораго оно совершается, скончается, то по кончинъ воспрещается его, для завершенія обрядовъ, помазывать 1). Въ этихъ общихъ положеніяхъ содержится и частное правило, чтобы не возливать остатковъ св. Елея, или, что тоже, не помазывать ими умершихъ.

Наконецъ, это воздіяніе прямо противорѣчитъ и потому не допускается дѣйствующимъ уставомъ св. Церкви. Въ нашемъ Требникѣ, въ чинѣ «погребенія» сказано: «и подагаются мощи (умершаго) во гробъ», священникъ же, вземъ персть, крестовидно мещетъ верху мощей..., и посемъ надиваетъ верху мощей елей от кандила..., и тако покрываютъ, яко обычно, гробъ» 2).

Итакъ, остатки священнотаинственнаго едея пресвитеры, по заключеніи «Послѣдованія», не должны сохранять, но, по изложенному выше порядку, обязаны съ благоговѣніемъ и честію предавать ихъ сожженію въ св. церкви, на умершихъ же возливать едей изъ церковнаго кандила.

### 11) О неправильных мнъніях, существующих относительно принятія таинства Елеосвященія.

Относительно принятія Елеосвященія существуєть между христіанами много превратныхъ и вредныхъ сужденій.

Въ первый разъ, такія сужденія появились въ христіанскомъ мірь въ средніе въка на Западъ. Около XIII в., нъкоторые благочестивые люди Западной Церкви вымыслили и стали распространять такія сужденія, будто бы принявшимъ послюднее помазаніе, мужчинамъ и женщанамъ, въ случать выздоровленія, непозволительно вступать въ бракъ, питаться мясною пищею, ходить босыми ногами 3), жить мужьямъ съженами и женамъ съ мужьями (сорива carnalis), дълать завъщанія и т. п. 4). Митнія эти приносили большой вредъ: во избъжаніе означен-

<sup>1)</sup> См. о семъ выше, стр. 97.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Требн. въ концѣ «чина».

<sup>3)</sup> Pellic. II, VI, II, § 1, 305.

<sup>4)</sup> Иннокентія, Обличит. Богословіе, II, 378.

ныхъ запрещеній, члены Западной Церкви стали принимать «послёднее помазаніе», вопреки ся правиламъ, въ такомъ періодъ бользни, когда уже теряли всякую надежду на продолженіе жизни. Поэтому, Западные соборы XIII—XV вв. постановили означенныя мнёнія признать неразумными (insanae), ложными (falsae), нельпыми (ineptae) и близкими къ ереси (veluti haeresis), а приходскимъ священникамъ предписали означенныя мнёнія опровергать и проповъдывать ученіе противное имъ 1).

О предразсудкахъ Восточной Православной Греческой Церкви по сему предмету мы свёдбній не имбемъ.

Въ нашемъ отечествъ, превратныя сужденія о послъдствіяхъ таинства Елеопомазанія появились, по письменнымъ сказаніямъ, во второй половинъ XVI в. Въ то время, кто послъ соборованія выздоравливаль, надъваль на себя черную рясу, наподобіе монашеской, и носиль ее до самой смерти. Иностранцы писали, будто бы женъ его дозволялось даже вытти замужъ за другого <sup>2</sup>). Послъднее обстоятельство—невърно: ибо въ нашемъ церковномъ законодательствъ такого постановленія не было и въ угоду предразсудку не могло быть.

Въ настоящее время, между необразованными мірянами, у насъ, также, существують еще многіе предразсудки относительно принятія св. помазанія. Такъ, напр., думають и говорять, будто бы выздоровѣвшій послѣ Елеосвященія долженъ отказаться оть міра и поступить въ монашество 3), или, по меньшей мѣрѣ, оставаясь въ мірѣ, исполнять иноческіе обѣты, —будто бы нельзя жениться на дѣвицѣ, принявшей помазаніе 4) и вступать въ бракъ съ мужчиной елеопомазаннымъ, т. е., вообще нельзя уже елеопомазаннымъ вступать въ брачный союзъ 5), — будто бы послѣ св. помазанія, нельзя употреблять мясную пищу 6), но должно проводить жизнь въ постоянномъ постѣ, по крайней же мѣрѣ — къ двумъ недѣльнымъ постамъ: средѣ и пятку, прибавить понедѣльникъ (понедѣльничать), —будто бы принявшему помазаніе не слѣдуетъ ходить въ баню мыться 7), —будто бы принявшій Елеосвященіе уже не можеть выздоровѣть и долженъ неизбѣжно умереть 8), будто, вообще, съ Елео-

<sup>1)</sup> Pellic. II, VI, II, § 1, 305-306.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Карамзина, Ист. Госуд. Росс. X, IV, 158-159.

<sup>3)</sup> Прот. Д. Соколова, О Богослуж. Прав. Ц., стр. 144.

<sup>4)</sup> Прот. В. Михайловскаго, О св. таниствахъ, стр. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Его же, Соборованіе и проч... стр. 2.

<sup>6)</sup> Tamb me.

<sup>7)</sup> Нечаева, Руководство, стр. 199.

в) Домашняя Бесъда, 1865 г. стр. 1472.

помазаніемъ соединены какіе-то особенные объты, обязательные для принявшихъ сіе таинство.

Всѣ эти и подобныя мнѣнія, претендующія на обязательный характерь, суть праздные вымыслы мірскихъ людей, а) не имѣющіе ровноникакихъ основаній, напр., требованіе о поступленіи въ монашество, б) построенные на пустыхъ и суетныхъ соображеніяхъ, напр., о воспрещеніи мыться въ банѣ, в) противные сущности таинства, напр., о неизбѣжной смерти послѣ св. помазанія, и г) всему ученію св. Церкви, каково, напр., требованіе принужденнаго безбрачія.

Какъ вымыслы противохристіанскіе, означенныя мивнія, при видимо-добромъ направленіи въ сторону благочестія, въ сущности, приносять великій вредъ въ религіозно-нравственномъ отношеніи: ибо они подрывають втру въ благодатную силу Елеосвященія, сттеняють и разстроивають душу пріемлющаго сіе таинство во время его чиносовершенія, смущають совтеть по принятіи св. помазанія, а иныхъ отклоняють совству оть принятія таинства,—отчего нтвоторые даже умирають безъ св. «Напутствія» въ втиную жизнь 1).

Ни св. Писаніе, ни св. преданіе, ни ученіе св. Отецъ, ни догматы Елеосвященія, ни его древніе уставы, ни нынъшній его богослужебный чинъ, ни историческіе примъры церковной древности, на самомъ дълъ, не возлагають на елеосвященныхъ православныхъ христіанъ никаємхъ особыхъ обътовъ или обязанностей и не требують, въ послъдующей ихъ жизни, положительно никакихъ ограниченій или измѣненій.

Пресвитеры Церкви, при всякомъ случать, изобличають втрующимъ всю тщету и пустоту предразсудковъ относительно Елеосвященія, и потому они остаются безъ практическаго приміненія къ жизни православныхъ христіанъ послів св. помазанія. Но должно заботиться еще о большемъ, чтобы внутренняя душевная чистота втры, вовсе, не омрачалась никакими суевтріями и предразсудками.

# 12) Объ общихъ христіанскихъ обяванностяхъ, вытекающихъ изъ Елеосвященія.

Греческій чинъ Елеопомазанія VIII в., по описанію Теодульфа Орлеанскаго, оканчивался такъ: «по молитвъ, священникъ произносить наконецъ: благословимъ Господа. И отвъчаютъ всъ: благодареніе

<sup>1)</sup> Домашняя Бесьда, 1865 г., стр. 1472.

Вогу. И тогда конецъ 1). Нынъшнее «Послъдованіе св. Елея» частнъе заканчивается слъдующими словами: «помазанный св. Елеемъ, пріммъ отъ пресвитеровъ благословеніе и прощеніе, отходить, благодаря Бога 2). Вотъ обязанность помазаннаго: возблагодарить Господа за дары благодати, полученные имъ чрезъ таинство св. Елея! Но благодарность, возсылаемая Господу въ семъ случать, есть общая христіанская обязанность, какъ говорить св. ап. Павелъ: о всемъ благодарите, сія бо есть воля Божія о Христь Іисусть въ васъ (1 Солун. V, 17).

Блаж. Сумеонъ, описавъ современное ему чиносовершение св. Елея, говоритъ въ заключение: «послъ сего, получивший помазание выслушиваетъ отъ перваго и рея поучение, что онъ, такъ какъ получилъ прощение, долженъ быть внимателенъ и не гръшить болъе. Таково (было) обращение Спасителя къ разслабленному» 3). Вотъ наставление, вытекающее изъ принятия св. помазания! Но быть внимательнымъ къ себъ, бъгать гръховъ, вести благочестивую жизнъ не есть частный долгъ, а общая обязанность христинская, только напоминаемая и внушаемая елеосвященному по поводу принятия имъ и по духу св. таинства.

Преосв. Макарій, обобщая сін двѣ обязанности, внушаемыя Елеопомазаніемъ, говоритъ: «чрезъ таинство Елеосвященія люди больные и
умирающіе не только очищаются отъ грѣховъ, но нерѣдко воздвигаются
Господомъ отъ одра болѣзни и смерти. Кому же, послѣ того, должна
быть посвящена вся жизнь ихъ, какъ бы вновь дарованная, если не
исцѣлившему ихъ Господу, и чѣмъ она должна быть, если не непрерывною ему благодарностію?» 1).

Наконецъ, Елеосвященіе, какъ духовное врачевство, бывъ принято недужнымъ, не отмъняетъ употребленія естественныхъ средствъ, Господомъ данныхъ для врачеванія нашихъ бользней. О болящемъ, и посль св. помазанія, должно имъть всяческое попеченіе, приглашать врачей, давать лекарства и другія принимать мъры къ его облегченію и выздоровленію. «Сынъ мой, поучаетъ премудрый сынъ Сираховъ, въ бользни твоей не будь небреженъ, но молись Господу, и Онъ исцълить тебя. Оставь гръховную жизнь, и исправь руки твои и отъ всякаго гръха очисти сердце. Вознеси благоуханіе и изъ семидала памятную жертву, и сдълай приношеніе тучное, какъ бы уже умирающій.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Хр. чт. 1880 г. іюль—авг., стр. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Требникъ, въ концѣ «Послѣдованія».

<sup>3)</sup> Писанія... II, 376.

<sup>4)</sup> Макарія, Догмат. V, 64-65.

И дай мъсто врачу, ибо и его создаль Господь, и да не удальнося онъ отъ тебя, ибо онъ нуженъ. Въ иное время, и въ ихъ рукахъ бываетъ успъхъ. Ибо и они молятся Господу, чтобы Онъ помогъ имъ податъ больному облегчение и испъление къ продолжению жизни (Сирах. ХХХУПІ, 9—14, по русскому переводу)». Такъ, и по совершении богослужебныхъ обрядовъ объ испълени болящаго, словомъ Божимъ внушается ечу пользоваться искусствомъ врачей, съ надеждою, по милости и при помощи Божией, получить облегчение и испъление къ продолжению жизни.

#### ЗАКЛЮЧЕНІЕ.

Возблагодаримъ отъ всего сердца нашего Господа и Бога и Спасителя нашего Іисуса Христа за всё Его благодъянія и за установленіе для насъ, немощныхъ и грёшныхъ, особой великой Тайны св. Елея. Будемь усердно во время благопотребное прибёгать къ сему таинству и молить Господа, итобы Онъ удостоилъ насъ благодати Его для испъленія нашихъ болёзней, отпущенія грёховъ и вёчнаго спасенія. Влагословеніе, и слава, и премудрость, и хвала, и честь, и сила и крипость Богу нашему во въки въковъ, аминь (Апок. VII, 12).



This book should be returned to the Library on the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

DUE HUY 22 1924

一一年一十五十二

JAN 27'55H

