

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

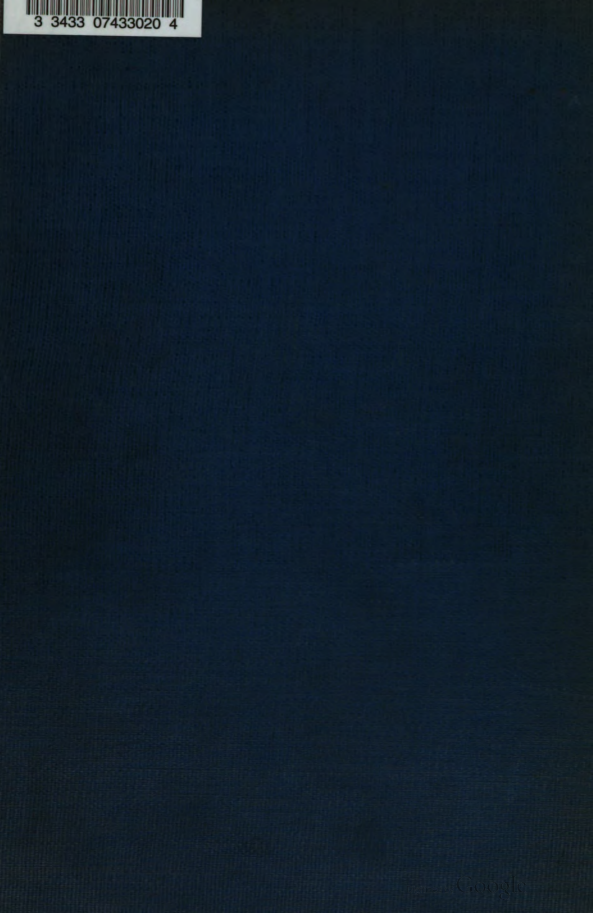
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

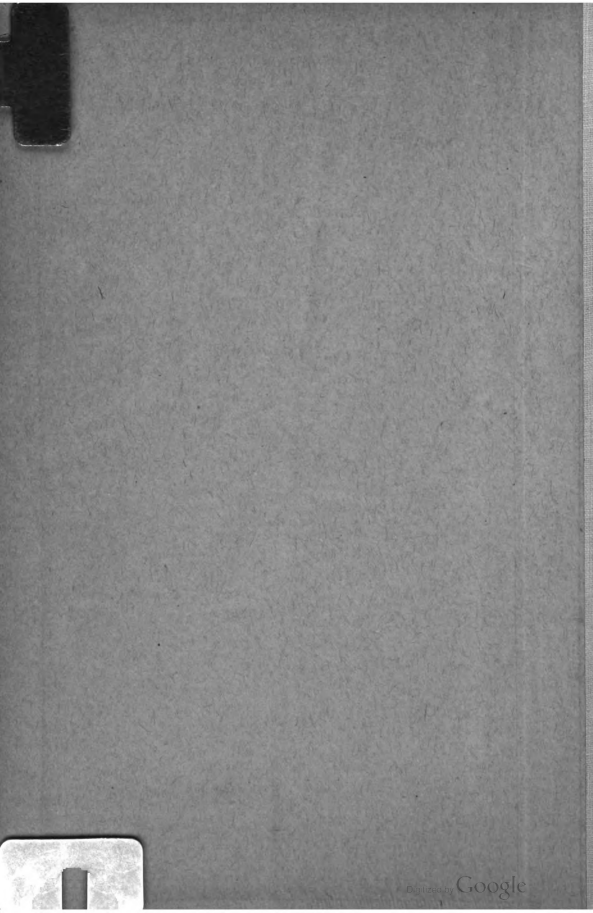
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

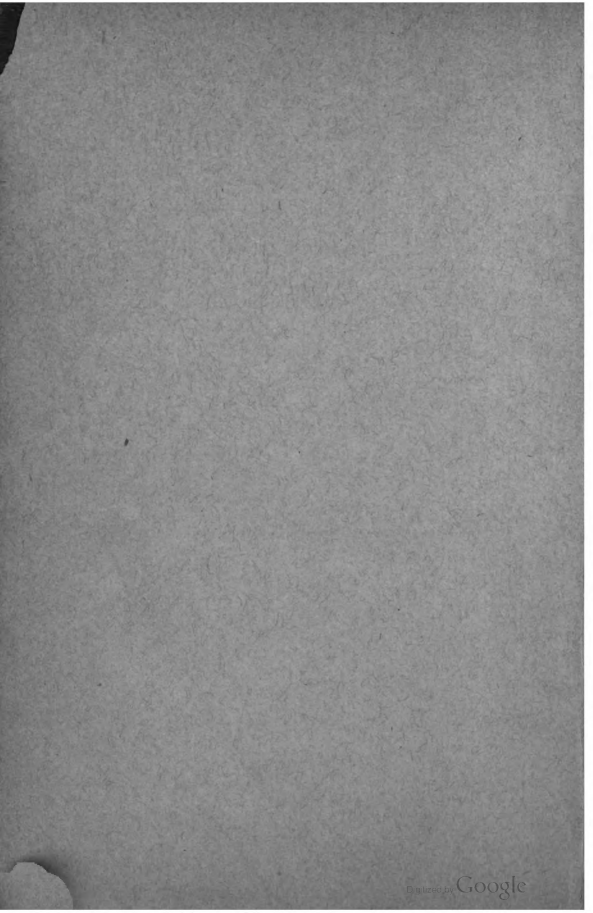
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









Digitized by Google

· ·

.

. .

. .



# БІОГРАФІЯ AJEKCAHJPA ПВАНОВИЧА КОШЕЛЕВА.

Томъ II.

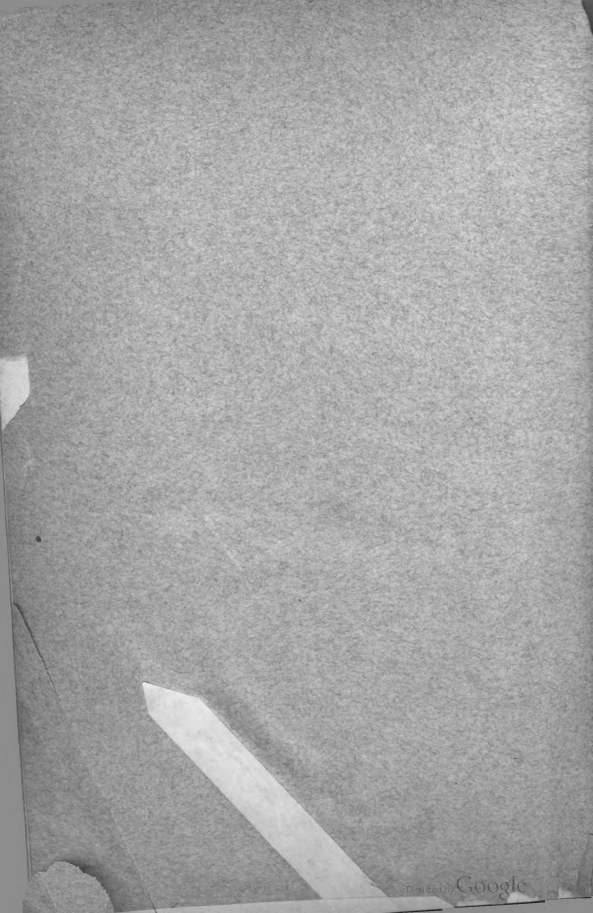
Возвратъ къ общественной и литературной дѣятельности

(1832-1856 r.).



МОСКВА. Типо-литографія Высочайще утвержден: Т-ва И. Н. Кушнеревь и Ко, Пименовская улиаз, собствещани дояз. 1892.





## БІОГРАФІЯ AJERCAHJPA ИВАНОВИЧА КОШЕЛЕВА.

Томъ II.

Возвратъ къ общественной и литературной дъятельности

(1832—1856 r.).

МОСКВА. Типо-литографія Высочайше утвержден. Т-ва И. Н. Кушнеревъ и К<sup>о</sup>, Пименовская улика. соботвенный демъ. 1892.



Kilyet and ★GE HGE Digitized by Google



.

.

.

•



,

•



•

### ОГЛАВЛЕНІЕ.

#### ГЛАВА ПЕРВАЯ.

Crp.

#### ГЛАВА ВТОРАЯ.

#### ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

#### ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ.

| Издательская дёятельность Александра Ивановича.—"Рус     | ская Бесвда".—  |
|----------------------------------------------------------|-----------------|
| Путешествіе по австрійскимъ славянскимъ землямъ въ 1857  | году. — Главные |
| вопросы поднятые "Рус. Беседой" и въ особевности вопросъ | о сельской об-  |
| щиньИзданіе "Молвы" и "Паруса"                           |                 |

#### приложенія:

•

| ПРИЛОЖЕНІЕ ТРЕТЬЕ.                                                                                                                                          | Стр. |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| И правда бываеть не правдоподобна (статья эта запрещена была цензуров).                                                                                     |      |
| ПРИЛОЖЕНИЕ ЧЕТВЕРТОЕ                                                                                                                                        | 15   |
| ПРИЛОЖЕНІЕ ПЯТОЕ.                                                                                                                                           |      |
| Документы по намъренію Александра Ивановича внести проекть улучшенія быта                                                                                   |      |
| врепостныхъ въ рязанское губернское дворянское собрание въ 1847 году:                                                                                       |      |
| 1. Письмо А. И. Кошелева октября 1847 года въ министру внутреннихъ                                                                                          |      |
|                                                                                                                                                             | 16   |
| 2. Отвътъ министра внутреннихъ дълъ (23 ноября 1847 г. № 3489)                                                                                              | 17   |
| 3. Проектъ ръчи А. И. Кошелева дворянамъ Рязанской губернія объ                                                                                             |      |
| улучшени быта помъщичьихъ крестьянъ                                                                                                                         |      |
| 4. Первоначальный проекть Александра Ивановича объ улучшения быта                                                                                           |      |
| крипостныхъ въ томъ види, какъ Кошелевъ предполагалъ внести въ                                                                                              |      |
| рязанское дворянское собраніе                                                                                                                               | 19   |
| ПРИЛОЖЕНІЕ ШЕСТОЕ.                                                                                                                                          |      |
| Второй проекть улучшенія быта кръпостныхь, представленный Александ-                                                                                         |      |
| ромъ Ивановичемъ въ министерство внутреннихъ дълъ въ 1850 году.                                                                                             | 24   |
| приложение седьмое.                                                                                                                                         |      |
| Переписка Александра Ивановича съ министромъ внутреннихъ дѣлъ относительно                                                                                  |      |
| отпуска крестьянъ на свободу съ землею въ 1857 году (проекть тротій):                                                                                       |      |
| 1. Письмо Алек. Ив. къ министру внутреннихъ дълъ С. С. Данскому                                                                                             | 31   |
| 2. Отвѣтное письмо министра Данского А. И. Кошелеву                                                                                                         | 32   |
| 3. Отвѣтное письмо А. И. Кошелева министру Ланскому                                                                                                         | 34   |
| 4. Второе письмо министра внутрен. дъль Ланского А. И. Кошелеву                                                                                             | 36   |
| 5. Окончательный отвёть А. И. Кошелева министру внутрен. дёль                                                                                               | 38   |
| ПРИЛОЖЕНИЕ ОСЬМОЕ.                                                                                                                                          |      |
| Переписка А. И. Кошелева съ членами славянофильскаго кружка и И. С. Ак-                                                                                     |      |
| Саковымъ:                                                                                                                                                   |      |
| 1. Письмо А. И. Кошелева И. С. Авсакову. Чтеніе и характеристика                                                                                            |      |
| отцовъ церкви; необходимость удаляться отъ общества                                                                                                         | 41   |
| 2. Письмо А. И. Кошелева А. С. Хомякову о томъ же предметв                                                                                                  | 42   |
| 3. Отвѣтное письмо И. С. Аксакова А. И. Кошелеву на № 1                                                                                                     | 43   |
| - 4. Письмо К. С. Аксакова А. И. Кошелеву о томъ же предметв                                                                                                | 47   |
| 5. Отвѣтное письмо А. И. Кошелева И. С. Аксакову на Ж 3                                                                                                     | 48   |
| - 6. Отвѣтное письмо А. И. Кошелева К. С. Аксакову на № 4                                                                                                   | 50   |
| 7. Отвѣтное пнсьмо К. С. Аксакова А. И. Кошелеву на № 6                                                                                                     | 51   |
| 8. Отвѣтное письмо И. С. Аксакова А. И. Кошелеву. — Письмо Кошелева,                                                                                        | 53   |
| вызвавшее этотъ отвътъ, въ бумагахъ не найдено                                                                                                              | 00   |
| 9. Письмо А. И. Кошелева И. С. Аксакову. — Письмо Аксакова, вызвав-<br>шее этотъ отвътъ, въ бумагахъ не найдено                                             | 54   |
| 10. Отвѣтное письмо И. С. Аксакова А. И. Кошолеву на № 9                                                                                                    | 57   |
| 10. Отвытное писько п. О. Аксакова А. П. Кошенову на зе 5                                                                                                   | 61   |
| <ul> <li>11. Писько И. С. Аксакова А. С. Хомякову с страдания и понтив.</li> <li>12. Писько К. С. Аксакова А. С. Хомякову по поводу письма И. С.</li> </ul> |      |
|                                                                                                                                                             | 69   |
| 13. Писько А. И. Кошелева А. С. Хомякову по поводу писька И. С.                                                                                             | 50   |
|                                                                                                                                                             | 73   |
| 14. Письмо А. И. Кошелева А. С. Хомякову о значения слова "Право-                                                                                           |      |
| славная церковь"Отвёть Хомякова на это письмо напечатанъ въ                                                                                                 |      |
| "Pyc. Apx." 1879 r., III, 277–282                                                                                                                           | 74   |
|                                                                                                                                                             |      |

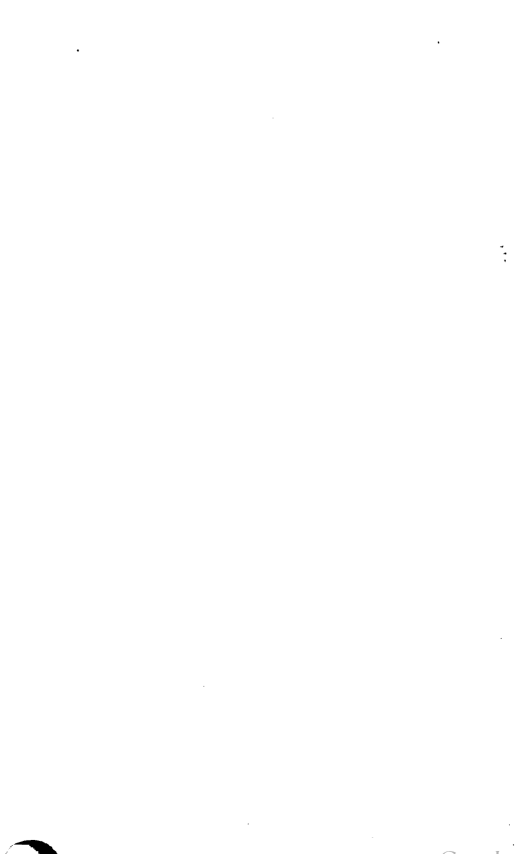
| ٦ | 1 |  |
|---|---|--|
|   |   |  |

| Стр. |
|------|
|------|

| ٣                                                                                             |      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|------|
|                                                                                               | Стр. |
| 15. Письмо А. И. Кошелева А. С. Хомакову объ источникѣ христіан-                              |      |
| ской догматики                                                                                | 78   |
| 16. Письмо И. В. Кирћевскаго А. И. Кошелеву о свободћ вћровсповћданія.                        | 80   |
| 17. Отвътное инсьмо А. И. Кошелева на инсьмо И. В. Киръевскаго                                |      |
| sa Me 16                                                                                      | 85   |
| 18. Отвътное письмо И.В. Киръевскаго на письмо А.И. Кошелева за № 16.                         | 94   |
| 19. Письмо И. В. Кирћевскаго А. И. Кошелеву. Характеръ русской                                |      |
| особенности                                                                                   | 99   |
| 20. Писько И. В. Киреевскаго А. И. Кошелеву. — Духовныя вниги для                             |      |
| чтенія                                                                                        | 101  |
| 21. Письмо А. И. Кошелева А. С. Хомякову о сельской общини От-                                |      |
| вътъ на это письмо Хомякова помъщенъ въ "Рус. Арх." 1878 г                                    | 103  |
| 22. Ответное письмо А. И. Кошелева А. С. Хомякову объ общинев                                 | 106  |
| 23. Письмо А. С. Хомякова И. В. Кирвевскому                                                   | 108  |
| 24. Письмо А. С. Хомякова А. И. Кошелеву                                                      | 110  |
| приожение девятое,                                                                            |      |
| Отрывки изъ дневника Александра Ивановича во время путешествія въ                             | 11.  |
|                                                                                               | 111  |
| IPLIOXEHIE AECATOE.                                                                           | 105  |
| Письмо А. И. Кошеневу Вас. Андр. Жуковскаго                                                   | 120  |
| ПРИЛОЖЕНИЕ ОДИННАДЦАТОЕ.<br>Письмо А. И. Кошелева къ Императору Александру II и Записка о де- |      |
| насыю А. И. Конелева въ Интератору Александру и и Записка с де-                               | 197  |
| ШРИОЖЕНІЕ ДВЪНАДЦАТОЕ.                                                                        | 12.  |
| Перечень лицъ, участвовавшихъ въ изданіи "Русской Бесёды", съ ука-                            |      |
| заніемъ сочиненій. "Бесёды" вышло: въ 1856 г. — IV части, въ                                  |      |
| 1857 г IV части, въ 1858 г VI частей, въ 1859 г. VI-частей и                                  |      |
| въ 1860 г. – II части.                                                                        | 141  |
| ПРИЛОЖЕНИЕ ТРИНАДЦАТОЕ.                                                                       |      |
| Отрывокъ изъ дневника А. И. Кошелева во время путешествія по ав-                              |      |
| стрійскимъ славянскимъ вемлямъ въ 1857 году                                                   | 150  |

.

.



Digitized by Google

## ПРЕДИСЛОВІЕ.

По поводу вышедшихъ первыхъ двухъ книгъ "Біографіи А. И. Кошелева" мив сдвланъ былъ справед. ливый упрекъ, что въ немъ менфе всего говорится о самомъ Кошелевѣ. Но я тогда же высказалъ причину. Чтобы вполнѣ толково исполнить задачу, мнѣ приходилось сд влать много предварительныхъ работъ, не столько по тесной связи съ самымъ вопросомъ, сколько по незнакомству моему съ исторіей литературы и въ особенности журналистики, гдъ Александръ Ивановичь является крупнымь дёятелемь. Не считая себя вправѣ ограничиться чужою разработкою, я просмотрѣлъ всѣ наши старые журналы и, естественно, не хотѣлъ бросить безъ всякаго вниманія матеріалъ, который можеть пригодиться другому. Обработать и издать отдъльно весь этотъ сырой матеріалъ я не имълъ ни времени, ни возможности.

Въ настоящей части моего труда Ал. Иван. занимаетъ принадлежащее ему мъсто. Изъ заграничныхъ брошюръ Ал. Ив-ча мною сдъланы краткія извлеченія. Время не пришло обнародовать эги броппоры вполнъ,--не потому, чтобы онъ содержали мнънія революціонныя или неблагонамъренныя, но потому, что слишкомъ откровенный и правдивый разсказъ о недавно прошломъ неудобенъ по состоянію нашей печати. Я жалью объ одномъ, что, вслъдствіе подобнаго затрудненія, личность Ал. Ив-ча не выяснится вполнъ и не познакомятся читатели съ тою смѣлой и безпристрастною оцѣнкой современныхъ фактовъ, которую будущій читатель почерпнетъ въ этомъ матеріалѣ. Искренно сожалѣю, что много дѣлъ служебныхъ и личныхъ оставляютъ мнѣ слишкомъ мало времени для моего труда, и потому невольно онъ долженъ былъ появляться лишь чрезъ очень большіе промежутки.

Считаю своею обязанностью исправить ошибку, вкравшуюся въ 1 книгѣ І-го тома изданной мною біографія. На стр. 183, на основанія біографія Невворова, составленной г. Безсоновымъ и помъщенной въ Рус. Бесъдъ" (1857 г., кн. III, приложение), я упомянулъ о непріятностяхъ Невзорова съ ректоромъ Геймомъ и о его трудахъ по спасению Университетской типографіи въ 1812 году; а на стр. 185-о значительной экономіи, сдѣланной Невзоровымъ по управленію типографіей и о раздачѣ изъ этой суммы 6.000 руб. чиновникамъ и рабочимъ, оставшимся неудовлетворенными жалованьемъ. Случайно въ литерат. отдълъ "Московскихъ Въдомостей" за 1857 годъ мнѣ попалась написанная по поводу біографіи г. Безсонова статья Г. М. Третьякова, внавшаго Невворова съ 1801 года, подъ заглавіемъ "М. И. Невзоровъ" (№ 59). Изъ этой статьи видно, что свъдънія сообщенныя г. Безсоновымъ совершенно невърны: ректоръ Геймъ никогда не притъснялъ Невзорова; въ спасеніи типографіи Невзоровъ никакого особеннаго участія не принималь; увеличенію дохода съ Университетской типографіи Невзоровъ самъ не способствоваль; 6.000 р. чиновникамъ и рабочимъ онъ не раздаваль, а удовлетворены были эти лица временною коммиссіей помимо Невворова; напротивъ, послѣдній, за ложный и неприличный доносъ на коммиссію, долженъ былъ подать въ отставку 11 февраля 1815 г.

Кромѣ того, въ настоящей книжкѣ встрѣтились неточности, которыя также требуютъ исправленія. На отр. 95 напечатано: "несмотря на отношеніе къ кресть-

янскому вопросу редактора "Землед вльческой Газеты", подъ вліяніемъ цензурныхъ условій статья значительно уръзана". На стр. 114: "при гр. Киселевъ Заблоцкій былъ редакторомъ "Земледъльческой Газеты", издававшейся при министерствѣ государствен. имуществъ, и, насколько это возможно при тогдашнихъ цензурныхъ условіяхъ, въ ней помъщалъ все, что было направлено къ улучшенію крестьянскаго сословія и къ доказательству несостоятельности крѣпостнаго права". Все это совершенно невърно. Членъ ученаго комитета мин. гос. им., А. И. Заблоцкій-Десятовскій принялъ на себя редакцію "Земледфльческой Газеты" только съ 1853 года, и тогда она дъйствительно совершенно перемѣнила характеръ и даже форматъ, хотя и тогда такимъ особеннымъ сочувствіемъ къ крестьянскому вопросу газета не отличалась. Но до 1853 г. "Землед вльческая Газета" была органомъ чисто помъщичьихъ интересовъ и въ бумагахъ Ал. Иван. сохранились черновые наброски возраженій на статьи газеты, гдѣ крестьянскіе интересы затрогивались очень безцеремонно. Въ сочиненіяхъ Ю. О. Самарина напечатана критика на статью Великосельцева подъ заглавіемъ "Замѣтка о связи между улучшенною жизнью, нравственностью и богатствомъ въ крестьянскомъ быту", гдѣ авторъ приписываеть низкій уровень развитія пензенскаго крестьянина тому, что у него вмъсто жены чучело, баба, и совѣтуетъ крестьянскимъ женщинамъ принаряжаться и кокетничать (I, 122-147). Хомяковъ также глумился вадъ этою статьею.

Другая неточность указана мнѣ Дм. Ал. Хомяковымъ, за что, равно какъ за нѣкоторыя другія исправленія, я приношу ему искреннюю благодарность. На стр. 131 я, между прочимъ, выразился, что А. С. Хомяковъ, по натурѣ своей, былъ склоненъ къ мечтательности. Здѣсь надо оговориться и точнѣе выразить,

что я хот влъ сказать. Мечтательность въ тесномъ смыслѣ (Schwärmerei) есть способность интеллекта производить построенія, не им'вющія никакихъ реальныхъ основъ; и потому это есть въ человѣкѣ недостатокъ, отвывающійся маниловщиной и дфлающій человѣка не серьезнымъ. Конечно, такой наклонности я не могъ приписывать А. С. Хомякову. Но человѣкъ имѣетъ способность посредствомъ ассоціаціи идей дополнять или измѣнять соотношеніе и размѣры отдѣльныхъ представлений, изъ которыхъ слагается общее построение и такимъ образомъ получаются новыя построенія, въ дъйствительности для самого наблюдателя не существовавшія. Эта способность, на которой основано искусство, обыкновенно называется фантазию или творческимъ воображениемъ, въ общирномъ смыслѣ мечтательностью, въ противоположность разсудочному анализу. ограниченному единственно данными, изъ наблюдения почерпнутыми. Въ этомъ смыслѣ Хомяковъ обладалъ фантазіею не столько въ его поэтическихъ произведеніяхъ, сколько въ научныхъ построеніяхъ, чему самымъ нагляднымъ примъромъ служатъ его "Записки по всемірной исторіи". Само собою разумѣется, что построенія путемъ фантазіи, только потому, что они математически не совпадають съ фактомъ наблюденія, не получають чрезъ это ложной окраски, а, напротивъ, часто дополняють наблюденіе. Такъ, напримъръ, геніальный историкъ, который по незамътнымъ для другаго остаткамъ прежняго времени создаетъ характеръ цѣлой эпохи, или геологъ, который по обломку кости допотопнаго животнаго возотановляеть цёльный его образь, основывають своя построенія на д'ятельности фантазіи или творческаго воображенія; но построенія ихъ могуть совпадать съ дваствительностью, которая въ данномъ случай оставалась имъ неизвъстною.

Кромѣ того, я долженъ указать на одну очень важную опечатку: на стр. 134 напечатано, что воззрѣніе славянофиловъ получило характеръ *релийознаю спиритуализма*, — слѣдуетъ читать: православно-релийознаю спиритуализма.

Въ этомъ смыслѣ, изъ западныхъ системъ къ славянофильству всего ближе подходитъ католическій соціализмъ Ламене; но философская сторона соціальнаго ученія разработана славянофилами, съ своей точки зрѣнія, полиѣе, серьезиѣе и закончениѣе.

Н. Колюпановъ.

Мосвва. Апрѣль 1892 г.





#### ГЛАВА ПЕРВАЯ.

Первое заграничное путешествіе. — Служба въ московскомъ губернскомъ правленія. — Женнтьба и покупка имѣнія. — Откупа. — Заграничное путешествіе въ 1839 и 1840 годахъ. — Исправленіе должности саножковскаго уѣзднаго предводителя дворянства. — Уиственное движеніе московскаго общества и участіе въ немъ Александра Ивановича. — Литературная дѣятельность кружка, къ которому принадлежалъ Александръ Ивановичъ.

Мы оставили Адевсандра Ивановича Кошелева въ Петербургъ передъ отъёздомъ за границу, вуда направляли его испытанныя имъ сердечныя волненія и болёзнь печени, какъ физическое ихъ послёдствіе. Написавши письмо въ матери и распростившись съ друзьями, Ал. Ив. въ 4<sup>1</sup>/<sub>2</sub> часа пополудни, на пароходъ "Наслъдникъ Алевсандръ", отправился изъ Петербурга. "Я покидалъ людей дорогихъ сердцу моему безъ сожалёнія, — записалъ Ал. Ив. въ своемъ "Дневнивъ".--Мысль: я поду во чужие края-заглушала всъ прочія чувствованія. Первая ночь, которую мы провели на рейдѣ, была восхитительна. Видъ Кронштадта и залива, лёсъ мачть, украшенныхъ флагами всёхъ державъ, свёжая петербургсвая ночь, совершенная тишина, изръдка только нарушаемая окриками сторожей, -- все это составляло вартину чудесную. Я всю ночь не смываль глазъ и столько же наслаждался зрёлищемъ, предо мной лежа-Щниъ, сколько наслаждался мыслью, что наконецъ я увижу страны, вуда такъ часто и съ такимъ пламеннымъ желаніемъ я переносился". 9 іюня, послё благополучнаго плаванія и выдержанія варантина, путешественники сошли на землю въ Травемюнде. "Не могу, --- говорить Ал. Ив. въ "Дневникв", --- выразить чувство, которое овладёло мною, когда я ступиль на землю Германін: я готовъ быль облобызать ее, еслибы разумъ не подоспёль на помощь моей чувствительности. Все для меня было интересно: я смотрёль и на дома, и на лица, и на одбанія". Впрочемъ въбадъ въ Гер-

1

манію чрезъ Травемюнде, Любевъ и Гамбургъ всегда производилъ впечатление на Кошелева. "Сволько разъ я ни приставалъ въ этому врасивому, довольствомъ дышущему Травемюнде,---записалъ Ал. Ив. въ "Дневникъ" 3 іюля 1849 года, —всегда я встрёчалъ знакомый городъ съ новымъ удовольствіемъ. Всё дома убраны вавъ будто для празднива; чистота необывновенная; румяныя и здоровыя лица жителей предрасполагають въ пользу Германіи. Дорога отъ Травемюнде до Любека всегда восхитительна: это просто великолёпный паркъ. Но сегодня воскресенье и половина Любева отправилась въ Травемюнде Sontag recht lustig zu zubringen. Дилижансы и частные экипажи встречались на каждомъ шагу, и не знаешь чёмъ больше любоваться: веселыми лицами нёмцевъ и нёмовъ, или столётними деревьями парва, врасивыми домами, разстянными по дорогъ, или тщательно обработанными, окопанными и искусно обсаженными полями, въ нѣкоторыхъ мѣстахъ пересъвавшими паркъ. Въ концъ парка картинно представляется Любекъ съ своими высокими, старинными башнями. Въ четвертый разъ въбзжаю въ этотъ городъ, но его улицы, съ древними, пирамидально-завершенными домами, производять на меня самое сильное впечатлёніе. Мало городовъ сохранили тавъ цёльно характеръ среднихъ въковъ, какъ Любекъ; и въъздъ чрезъ Любекъ и Гамбургъ считаю я самымъ выгоднымъ для путешественника. Любевъ сообщаетъ живое воззрѣніе на исторію старой Германіи, а Гамбургъ даетъ понятіе о новой".

Изъ Гамбурга Ал. Ив. провхалъ прямо въ Берлинъ, гдѣ оставался только нѣсколько дней. "Хотя въ Берлинѣ мнѣ было вовсе не скучно,—напротивъ, мнѣ хотѣлось все осмотрѣть и послушать поболѣе лекцій въ университетѣ,—однако время бѣжало и мнѣ надо было спѣшить въ Карлсбадъ". Впрочемъ Берлинъ произвелъ на Кошелева непріятное впечатлѣніе: онъ вапомнилъ Петербургъ своими правильными и однообразными улицами. Тѣмъ не менѣе Кошелевъ посѣтилъ лекціи Шлейермахера, Ганса, Савиньи и нѣкоторыхъ другихъ ученыхъ знаменитостей ("Записки", стр. 33).

А. И. Кошелевъ отправился въ Карлсбадъна Дрезденъ, гдѣ любовался и картинною галлереей, и музеями, и Брюлевскою террасой, "и не знаю, что не возбуждало, — говоритъ онъ, — моего восторга". Передъ отъ вздомъ изъ Дрездена Кошелевъ обошелъ пѣшкомъ въ четверо сутокъ Саксонскую Швейцарію. При этомъ съ нимъ слу-

чилось такое происшествіе: "Рано утромъ отправился я пѣшкомъ и, по дорогѣ, захожу въ королевскій увеселительный замокъ Пильницъ. Вхожу въ садъ, иду на одно возвышение, откуда чудный видъ на окрестности, и тутъ, найдя одного старца, сидящаго на скамьѣ, почтительно ему кланяюсь. Вступаемъ въ разговоръ и я высказываю сожалёніе, что не могъ получить дозволенія на осмотръ примѣчательной крѣпости Koenigstein, говорю, что обращался, по этому предмету, съ просьбою въ нашему посланнику, но что онъ инъ совътовалъ не настаивать на этомъ, потому что савсонское правительство не охотно даеть такія разрътенія. Старець нашель, что русскій посланникъ несправедливо отозвался насчетъ савсонскаго правительства, спросиль мою карточку и предложиль мив выслать въ Koenigstein желаемое дозволение. Я съ благодарностью принялъ это предложение, раскланялся и ушелъ. Тутъ же въ саду я узналь, что мой собесёднивь быль самь король савсонскій. Когда я пришелъ въ Кёнигштейнъ, то позволение для осмотра уже было получено и самъ комендантъ мнѣ все показывалъ. Это такая крѣпость, которую взять невозможно, ибо она стоитъ на неприступномъ со всёхъ сторонъ утесё и ее можно принудить въ сдачѣ только голодомъ. Особенно замѣчателенъ колодезь, чрезвычайно глубокій и дающій отличную воду ("Записви", стр. 34-35).

Изъ Дрездена чрезъ Теплицъ Кошелевъ провхалъ въ Карлсбадъ, гдъ пробылъ семь недъль, и вытхалъ оттуда 15 августа 1831 г. почти совершенно здоровымъ, намъреваясь вернуться на слъдующій годъ, для упроченія полученнаго исцеленія. Карлсбадъ Кошелевъ оставилъ 15 августа и-на Франценсбадъ, Лейпцигъ, Люценъ, Наумбургъ-прибылъ въ Веймаръ наканунѣ празднования 82-й годовщины дня рожденія Гёте—28 августа 1831 года. Ал. Ив. въ своемъ "Дневникъ" такъ описываетъ это торжество: "Гёте не хотълъ принимать личнаго участія и убхалъ въ Илменау, въ 6 миляхъ отъ Веймара, гдъ онъ намъренъ былъ сдълать вавія-то географическія розысканія. Съ ранняго утра весь городъ пришелъ въ волненіе: мужчины одблись въ самые новые фраки, дамы разрадились въ пухъ; около 11 часовъ я отправился въ библіотеку, где уже собралось самое избранное веймарское общество (роздано было 200 билетовъ). Въ 11 часовъ загремѣла музыка и кантата, сочиненная другомъ Гёте, канцлеромъ Мюллеромъ, исполненная

1\*

Digitized by Google

чувства и высокихъ мыслей: исполнителями были всъ лучшіе здъшніе артисты. Артисты пом'ящались на хорахъ въ третьемъ этажь, такъ что слыпенъ былъ звукъ будто сходящій съ неба, что еще болёе придавало эффекта. Затёмъ оберъ-библіотекарь Римеръ произнесъ рѣчь, гдѣ, между прочимъ, развивалъ мысль о братствѣ народовъ. во имя науки и искусства, приведя въ примъръ, что артистъ иного народа-французъ Давидъ-безвозмездно, по собственному желанію, повинуль Парижь, провель нѣсколько мѣсяцевъ въ Веймарѣ единственно для того, чтобы передать потомству ликъ величайшаго генія, и нёсколько лёть трудился надь исполненіемь этого намёренія. Потомъ заиграла музыка и завѣса, скрывавшая бюстъ Гёте, спала, къ общему удовольствію. Не могу еще судить о сходствѣ, но работа чудесная, — видно, что Давидъ работалъ не изъ-за денегъ, но по внушению высшему. Жаль, что зала слишкомъ мала для такого колоссальнаго бюста, оттого онъ стояль слишкомъ низко и свёть падаль не сверху, а съ одной стороны". Впослёдствіи, познакомившись съ Гёте, Ал. Ив. нашелъ, что бюсть Давида чрезвычайно хорошь, но не похожь: "Давидь придаль лицу Гёте слишкомь много округлости и не выразилъ всей той живости, которою одушевленъ Гёте. Бюстъ Рауха гораздо ближе къ оригиналу. но всего болфе сходства въ гравюръ по портрету Стилера. Въ два часа, -- продолжаетъ Ал. Ив., —мы опять собрались на объдъ по подпискъ. За столомъ пили за здоровье герцога и вел. кн. Маріи Павловны. за здоровье Гёте, за здоровье дамъ; послёдній тостъ былъ за доброе согласие народовъ (Voelkereintracht). При каждомъ тостъ была произносима рѣчь, пѣлись или читались стихи. Мюллеръ, предложившій тость за здоровье Гёте, произнесь весьма трогательную рёчь; всё внимали ему сперва съ почтеніемъ, а потомъ съ видимымъ сочувствіемъ. Послё рёчи Мюллеръ прочелъ письмо, полученное І'ёте отъ 18 англійскихъ, шотландскихъ и ирландскихъ поэтовъ, которые соединились подъ предсъдательствомъ Вальтеръ-Свотта и прислали Гёте перстень. Оканчивая рёчь, Мюллеръ предложилъ выпить тостъ за здоровье Гёте изъ кубка, присланнаго вольнымъ городомъ Франкфуртомъ въ даръ своему знаменитому сыну. Объдъ продолжался до 8 часовъ, а вечеромъ былъ придворный баль въ Бельведеръ". Ал. Ив. быль весьма милостиво принять въ Веймаръ великою княгиней Маріей Павловною и ея супругомъ. Обозрѣвши музей и другія учрежденія въ городѣ и

пробывъ тамъ до 10 сентября, онъ отправился оттуда въ Эрфуртъ. Изъ Эрфурта 12 сентября Кошелевъ отправился въ Эйзенахъ, а затѣмъ, черезъ Фульдъ, Заль-Мюнстеръ, Гебтгаузенъ и Ганау, во Франкфуртъ на Майнѣ.

Изъ Франкфурта Кошелевъ отправился на пароходѣ до Бибриха, а оттуда пѣшкомъ, съ сумкою на плечахъ, то по одной, то по другой сторонѣ Рейна. "Это путешествіе, —говоритъ Ал. Ив., отъ Майнца до Кобленца, продолжавшееся семь дней, оставило инѣ на всю жизнь самыя пріятныя воспоминанія" ("Зап.", 38). Съ береговъ Рейна, чрезъ Страсбургъ, Кошелевъ отправился въ Швейцарію, любовался паденіемъ Рейна при Шафгаузенѣ, исходилъ пѣшкомъ Оберландъ и въ дилижансѣ доѣхалъ до Лозаны, гдѣ, послѣ нѣсколько-дневнаго пребыванія, сѣлъ на пароходъ и пріѣхалъ на зимовье въ Женеву.

Ал. Ив. очень симпатично относился въ нёмцамъ. Вскорѣ послѣ прівзда Ал. Ив. записаль: всв нёмцы, на всякой степени ума и образованія, чувствують жажду познанія; вдеть нёмець по дёлу, онъ върно не пропуститъ ни одного любопытнаго мъста и осмотритъ все въ немъ замѣчательное ("Дневн." 13 августа). Посмотрите на семейную жизнь нёмцевь: конечно, нёть нигдё ни лучшихъ отцовъ и матерей, ни болбе нёжныхъ дётей. Нёмецъ почти всегда и вездѣ съ своимъ семействомъ. Чѣмъ болѣе всматриваешься въ семейныя связи въ Германіи, тёмъ болёе убёждлешься въ семейныхъ добродетеляхъ нёмцевъ. Надо также отдать честь справедливости и добротѣ нѣмцевъ: едва ли вто-нибудь можетъ съ ними сравниться въ этомъ отношения. Не должно, впрочемъ, пруссаковъ смёшивать съ савсонцами, а послёднихъ съ баварцами. Если вообще нёмцы флегматичны, то это качество всего свойственные пруссавамъ, савсонцы же вообще живы. Южные нѣмцы отличаются несравненно большимъ воображениемъ (18 августа). Сказавши о страсти немцевъ въ музыке, Ал. Ив. прибавляетъ: я понимаю, что нёмцы съ своимъ семействомъ могутъ пріятно проводить время въ маленькомъ городкѣ, но иностранцу жизнь тамъ нестерпима. Общественной жизни нѣтъ почти никакой: клубъ и вофейня здёсь имёютъ какой-то семейный характеръ. <sup>3</sup>/13 іюля 1849 года Кошелевъ записалъ въ своемъ "Дневникъ": "Замъчательно, какъ нѣмцы всѣхъ классовъ умѣютъ веселиться; всеобщее довольство; удовлетворяются немногимъ, ничего не бранятъ". Тъмъ не менъе Ал. Ив. не разъ упрекаетъ нъмцевъ въ страсти къ отвлеченности и въ непрактичности.

Уже въ то время объ отношеніяхъ нёмцевъ къ французамъ Ал. Ив. записалъ (13 августа 1831 г.) въ своемъ "Дневникъ": "Сегодня быль я въ кофейномъ домѣ и слушалъ, какъ нѣмцы разсуждають о вступлении французовь въ Бельгію. Не только военные, но и прочіе пруссави и другіе нёмцы, вспоминая вакъ французы разоряли ихъ въ прежніе годы, питають въ нимъ жестокую ненависть: имъ хотёлось бы, чтобы Францію стерли съ лица земли". Тамъ же Кошелевъ сообщилъ слёдующую интересную замѣтву: "Одинъ очень умный венгерецъ, Б. Пасвій (?), говорилъ мнѣ: не думайте, чтобы мы васъ, русскихъ, не любили и чтобы мы преданы были полякамъ. Мы подали адресъ императору (сочувственный, по поводу польскаго возстанія) потому, что желаемъ, чтобы подлё насъ возникло свободное государство, на которое, въ случав нужды, можно бы было опереться. Впрочемъ Австрія не должна удивляться, если даже этотъ шагъ сдёланъ былъ изъ ненависти въ Россіи: въ продолжение 15 лѣтъ она употребляла всѣ средства, чтобы родить ненависть въ русскимъ: и всендзы, и чиновники-всѣ должны были помогать правительству въ достижении этой пѣли".

Ал. Ив. не тратилъ дорогаго времени и въ каждомъ городѣ осматривалъ и описывалъ въ своемъ "Дневникъ" все замъчательное: церкви, ратуши, музеи, картинныя галлереи, библіотеки, театры, памятники, поля сраженія и т. д.; вмъстъ съ тъмъ онъ по возможности старался свести знакомство съ мъстными знаменитостями. Изъ "Дневника" видно, что Кошелева въ особенности поразила Даннекерова "Аріадна" во Франкфуртъ на Майнъ, въ Бетмановомъ музеѣ: "Я болѣе часа стоялъ передъ нею какъ вкопанный, не могъ глазъ съ нея свести. Что за жизнь въ тѣлѣ! Что за moëlleux, что за нъжность во всъхъ чертахъ и движеніяхъ! Я не понялъ хорошо лицо Аріадны; но положеніе ся такъ натурально, такъ граціозно, что думаешь видѣть передъ собою произведеніе изъ лучшей эпохи античнаго искусства".

Въ Лейпцигъ Ал. Ив. познавомился съ профессоромъ исторіи Гассе, воторый, между прочимъ, принималъ дъятельное участіе въ изданіи энцивлопедическаго словаря Брокгаузомъ-отцомъ, — съ знаменитымъ филологомъ Германомъ, однимъ изъ самыхъ видныхъ представителей гуманизма въ Германіи. и со вторымъ сыномъ Брокгауза, Германомъ, съ которымъ Ал. Ив. въ особенности сошелся и нашелъ въ немъ "молодаго человѣка пламенно любящаго науку и готоваго для нея на всѣ пожертвованія".

Въ Веймаръ Кошелевъ познакомился съ другомъ Гёте, канцлеромъ Мюллеромъ, — съ другимъ другомъ дътства Гёте, швейцарцемъ Мейеромъ, "особенно милымъ и общительнымъ человъкомъ, отличавшимся своею простотой и откровенностью", — съ оберъ-консисторіаль-ратомъ Швабе, извъстнымъ въ свое время педагогомъ, познакомившимъ Ал. Ив. съ устройствомъ школъ.

Знавомство свое съ Гёте Ал. Ив. въ "Дневникъ" разсказываеть слёдующимъ образомъ: "4 сентября 1831 г., въ 12 час., былъ я у Гёте. Съ благоговеніемъ вошелъ я въ домъ его. Лёстница, ведущая въ его жилище, вся уставлена статуями; въ первой комнатъ много цвътовъ и между цвътами столъ съ внигами и нъво во картинъ и рисунковъ, статуи и огромныя полки съ гравюрами. Я не успѣлъ разсмотрѣть комнатъ, какъ вошелъ Гёте. Не могу виразить, что я чувствоваль, увидъвши этого величайшаго генія нашего въка; одътъ онъ былъ въ свътло-гороховомъ сюртукъ и галстухъ повязанъ небрежно и весьма слабо, именно какъ Гёте нарисованъ Стилеромъ. Хотя Гёте 84-й годъ, но онъ весьма свёжъ и живъ, такъ что на-лицо ему можно дать отъ 65-70 лётъ; лицо его весьма значительно, особенно верхняя часть. Держался Гете весьма прямо, глаза его были исполнены огня и жизни. Гёте говоритъ очень скоро. Мы разговаривали о нѣмецкой и русской литературь; Гёте очень любить нашего Жувовскаго, съ удовольствіемъ говоритъ о часахъ, воторые съ нимъ провелъ; съ восторгомъ вспоминаетъ о времени, когда онъ жилъ въ дружбѣ съ Шиллеромъ и Гердеромъ, и вообще много ожидаетъ отъ русскихъ. Посидъвъ у него около часа, я отвланялся. Мнъ свазывали, что Гёте до сихъ поръ цёлый день работаетъ, что у него много написано, что онъ кончилъ вторую часть Фауста, но никому ее еще не читалъ. Великая внягиня Марія Павловна его весьма часто пос'вщаетъ, раза два или три въ недблю. Нельзи вообразить, какъ онъ здёсь всёми боготворимъ: на немъ не сбылась пословица: оп n'est jamais prophète dans son pays".

Первое впечатлѣніе русскаго туриста по Европѣ, не задавша-

гося какою-либо научною или другою спеціальною цёлью, всегда по превмуществу внёшнее: глазъ поражается новизною и блескомъ всего окружающаго, такъ что внутренній смыслъ европейской жизни не дается сразу. Путешестіе Ал. Ив. совершалось очень быстро и надолго онъ остановился только въ Женевѣ. Ал. Ив. торонился познакомиться и съ мёстностями, и съ памятнивами исвусствъ, и съ замъчательными людьми, но это знакомство невольно, по кратвости срока, было быстрое и поверхностное. Интересно, вавъ съ этого перваго путешествія опредблился харавтеръ Ал. Ив. Политические и общественные интересы чужой страны мало занимали Кошелева; онъ всюду и вездѣ видѣлъ впереин практическую дёятельность на своей родинё. Оттого, гдё только возможно. Кошелевъ старался ближе ознавомиться съ тёми учрежденіями, которыя должны существовать въ важдомъ государстве. Встрётныся Кошелевъ въ Карысбадё съ очень умнымъ и ученымъ пруссвимъ офицеромъ, граф. Брюлемъ, и тотчасъ же сталъ его подробно распрашивать объ устройствѣ прусской арміи. Кошелевъ довольно подробно описываетъ военную реформу Шаригорста, послужившую прототипомъ современнаго военнаго устройства въ Европѣ, съ общею воинскою повинностью и призывомъ запаса и ополченія. Кошелевъ всего дольше провелъ въ Веймаръ и тамъ занялся подробнымъ изученіемъ школьнаго дъла. Свёдёнія, сообщаемыя Кошелевымъ, устарёли и съ тёхъ поръ много перемённлось; но они интересны и въ настоящее время, вакъ свидѣтельство очевидца, насколько развито было швольное дѣло въ Германіи еще въ началъ тридцатыхъ годовъ. Въ Веймаръ тогда уже существовало обязательное обучение: всё дёти оть 6 до 14 лётъ обязаны ходить въ школу; конфирмуются они не ранъе 14 лётъ, выслушавши конфирмаціонное ученіе. Весьма строгіе и точные законы предписывають дётей 6 лёть посылать въ школу, и за непосъщение шволы отвъчають родители и воспитатели. При каждой школё есть Schulpfleger, который обязань надвирать, чтобы дёти ходили въ школу; вообще онъ имбетъ попечение о школб внъ школы и въдаетъ всъ внъшнія дъла до нея относящіяся.

Низшія школы суть сельскія: почти въ каждой деревнѣ есть такая школа, гдѣ же деревни слишкомъ малы, тамъ у двухъ непремѣнно. Учителя получаютъ жалованья не менѣе 100 талеровъ, кромѣ дома, отопленія и сада. Предметы преподаванія: чтеніе, письмо, законъ Божій, ариометика, основанія географія и исторія. Дъти учатся ежедневно 5 часовъ. Вторую ступень составляютъ ибщанскія или городскія школы (Bürgerschule). Ал. Ив. осматривалъ тавую шволу и записалъ: Домъ прелестный, порядовъ, тишина и чистота удивительныя. Въ школё получають образование 900-1.000 детей обоего пола. Домъ разделенъ на две части - мужскую и женскую. Классовъ 4, учителей 8 и помощниковъ 5 изъ учительской гимназіи. Я обошель все классы и везде быль удивленъ какъ тишиной и прилежаниемъ учениковъ, такъ и пріобрётенными ими свёдёніями. Правда, курсъ продолжается 8 лётъ, большею частью по 5 часовъ въ день, но за то и достигаемые результаты удивительны. Вообще всё нёмецкія школы очень учены. Мив кажется, весьма можно было бы сократить года ученія, т.-е. не начинать такъ рано, менбе часовъ держать въ школб, не налегать такъ на частности, изобрёсти лучшіе методы для обученія и т. д. Учебники издаются правительствомъ, хотя строго вхъ не придерживаются; за то, во избъжание расходовъ, очень строго наблюдають за цёлостью внигь, выданныхъ ученивамъ, и замёняють новыми только въ случай дёйствительной необходимости. Книга для чтенія (Lesebuch), изданная Швабе въ Веймаръ, введена въ Пруссіи и другихъ и мецкихъ государствахъ, такъ что ея расходится ежегодно до 50.000 экземпляровъ. Дисциплинарныя мёры: заивчаніе учителя, перемёщеніе на другое низшее мёсто, выговоръ оть учителя, выговоръ отъ суперъинтендента, отъ консисторіи, из даніе изъ школы и, наконецъ, телесное наказаніе, по приговору консисторіи; послѣднее существуетъ почти только въ возможности, ибо въ теченіе нѣсколькихъ лѣтъ только одинъ разъ оно было приивнено. Въ низшихъ школахъ не возбраняется слегка наказывать детей за волосы или по ладонямъ. Низшія шволы содержатся большею частью изъ училищнаго фундуша, составнышагося изъ имвній уничтоженныхъ монастырей, затёмъ изъ стипендій, учреждаемыхъ нёкоторыми лицами, изъ церковной казны, и если всего этого недостаточно, то изъ сбора съ родителей, начиная съ 12 грошей и до полуталера съ ученика. Schulgeld собираеть обыкновенно одинъ изъ крестьянъ или мёщанъ, получая за то два гроша съ талера; но иные учителя предпочитаютъ собирать сами. чтобы не платить за труды. Въ Баденъ предложили собирать школьныя деньги не съ каждой деревни и не за каждаго ребенка, а съ цв-

Digitized by Google

лаго округа—по числу душъ, такъ какъ часто бѣдные родители имѣютъ много дѣтей. Для вспомоществованія школамъ, которыя не могли бы содержаться деревнею, для пособія учителямъ, пострадавшимъ отъ пожара и др. несчастій, существуетъ особый фондъ (Schulfond). Городская школа содержится на счетъ городской суммы и платы съ учениковъ: ученикъ 4 класса платитъ 1 талеръ 8 грошей, ученикъ 1 класса—4 талера.

За городскими шводами слёдуеть зимназія. О посёщенів ея Кошелевъ говоритъ: Былъ въ здёшней гимназіи и нашелъ, что она имветь всв недостатья немецьихь высшихь школь, что она желаеть образовать ученыхъ, а не людей. Проф. Кунцъ читалъ тригонометрію; видно, что онъ хорошо знаетъ предметъ, объясняется ясно и точно, но преподаетъ механически.-Для образованія учителей учреждена семинарія. Ал. Ив. посвтиль ее и описываеть слёдующимъ образомъ: Семинарія находится въ томъ же домё, гдё и Bürgerschule и въ связи съ этимъ заведеніемъ, но она есть учреждение государственное. Принимають ежегодно 15-20 изъ числа желающихъ поступить въ учителя; каждый платить 4 талера. Преподавание точно такое же, какъ и въ Bürgerschule, съ тъмъ различіемъ, что здёсь всё предметы преподаются гораздо обстоятельнѣе и обращается безпрестанно вниманіе на то, какъ слушаемый уровъ должно передавать дётямъ; вромё того преподаются латинсвій язывъ и педагогива. Курсъ продолжается пять лёть: 2 года въ третьемъ влассъ, 2 года во 2-мъ и 1 годъ въ 1-мъ. Учениви перваго власса поступають помощнивами въ Bürgerschule, присутствуютъ при уровахъ и пр. Кромѣ того существуетъ Central Baumzuchtschule, гдѣ семинаристы учатся садоводству, по 2 часа въ недблю. Такъ какъ торговля черносливомъ, абрикосами и грушами составляетъ главную статью отпуска, и такъ какъ огородничество вообще очень значительно въ герцогствъ, то правительство сочло нужнымъ при сельскихъ школахъ открыть школы садоводства подъ руководствомъ тёхъ же учителей. Ручная книга по садоводству издана Бертухомъ, по Науману. Во главѣ низшей школы стоитъ учитель, надъ 5--6 шволами-пасторъ, надъ діоцезомъсуперъинтендентъ и надъ послёднимъ — генералъ - суперъинтендентъ. Школьная часть (т.-е. сельскія и городскія школы, семинарія, лицеи и частныя заведенія) находится въ вѣдомствѣ вонсисторіи, составленной изъ свётскаго президента и четырехъ духовныхъ консисторскихъ совѣтниковъ. Генералъ-суперъинтендентъ имбеть обязанность каждый годъ объбзжать и осматривать по врайней мфрф два округа. Президенть консисторіи имфеть обыкновенно одинъ голосъ; но если мизніе раздблится, то онъ имбетъ право требовать Curialstimme, и тогда свётская сторона (голосъ президента) равна духовной, состоящей изъ 4 совътниковъ. Дъло идетъ тогда на рѣшеніе министра (г. Гернсдорфъ), завѣдующаго дѣлами иностранными, внутренними, духовными и народнаго просвъщения. Учителя народныхъ школъ назначаются и отрёшаются консисторіей. Испытанія для принятія въ учительскую семинарію производятся конференцією семинаріи, а въ званіе учителя экзаменуетъ генераль - суперъинтенденть отъ имени вонсисторіи. Учителя лишаются своего званія не иначе, какъ по троекратномъ увѣщаніи (admonition). Учителя собираются раза два въ годъ на конференцію и сообщають другь другу все замѣчательное, случившееся въ ихъ школьной профессии. Въ Веймаръ есть нъсколько частнихъ заведеній для воспитанія, но они отврываются не иначе, какъ съ разрѣшенія консисторіи. Учредитель пансіона и тѣ изъ учителей, которые не были прежде на испытании въ консистории, обязаны держать экзаменъ. Кромф того учредитель обязанъ представить подробную программу преподаванія въ пансіонѣ, причемъ консисторія разсматриваеть, нъть ли въ ней чего-либо несогласнаго съ общимъ Lectionsplan для училищъ. Впослъдствіи консисторія ниветь надзоръ надъ училищемъ и всегда присутствуетъ чрезъ одного изъ своихъ членовъ (обывновенно ген.-суперъинтендента) на экзаменахъ. Въ Веймарскомъ герцогствѣ вообще число ученивовь относится въ числу населенія какъ 1:7; учителей считается до 700 человѣкъ.

Народное воспитаніе сто́итъ въ Баваріи 735.000 гульденовъ, т.-е. <sup>1</sup>/<sub>6</sub> часть годоваго дохода. На населеніе въ 3.960.000 жителей 5.400 народныхъ школъ, 130 городскихъ, гимназій и др., съ 500.000 учениковъ, что составляетъ <sup>1</sup>/<sub>8</sub> часть населенія.

Швабе показывалъ Кошелеву маленькое учебное заведеніе для дѣтей, оставленныхъ безъ призрѣнія (Verwahrlosene Kinder). Швабе думаетъ, что такія заведенія должны быть многочисленны, такъ кавъ дѣти, у которыхъ родители умерли, или тѣ, которыя вообще оставлены были безъ всякаго призрѣнія, должны подвергаться болѣе серьезному и строгому надзору, ибо по большей части имѣли время испортиться. Что особенно отличаеть это заведеніе, это — господствующій въ немъ чисто-домашній характерь воспитанія. Нѣмцы, — говорить Ал. Ив., — несравненны для педагогіи, они рождены для семьи, дѣтей любять и со страстью предаются воспитанію. Швабе говорить о педагогикѣ съ восторгомъ, искренне преданъ дорогому дѣлу и всѣми силами торопится подвинуть его впередъ. Заведеніе для призрѣнія сироть (Waisenanstalt) основано было въ 1713 году, имѣло свой домъ и тамъ воспитывало сиротъ; но правительство, убѣдившись въ дурныхъ послѣдствіяхъ такой системы, въ 1784 году преобразовало это учрежденіе такимъ образомъ, что дѣти воспитываются въ частныхъ домахъ, съ выдачею извѣстныхъ суммъ на содержаніе. Учрежденіе находится въ самомъ цвѣтущемъ состояніи, слишкомъ 500 сиротъ призрѣваются въ немъ и всѣ весьма довольны послѣднимъ устройствомъ.

Алевс. Иван. съ самой ранней молодости мечталь о журнальной дѣятельности, и будущій редакторь сказался въ немъ во время перваго его путешествія. Въ письмахъ къ матери изъ Женевы Кошелевъ прамо заявляетъ желаніе посвятить себя въ Россіи журнальной дѣятельности. Въ Лейпцигѣ Кошелевъ почти все свое время посвятилъ изученію нѣмецвой журналистиви. Въ этомъ случаѣ Ал. Ив. нашелъ хорошаго руководителя въ проф. Гассе, воторый былъ съ 1830 г. издателемъ "Лейпцигской Газеты" (Leipziger Zeitung). Бѣглыя замѣтки Ал. Ив. о нѣмецвой журналистивѣ потеряли въ настоящее время всякое значеніе.

Но, несмотря на все это разнообразіе впечатлёній и усердное занятіе разными вопросами, Алекс. Иван. не сжился съ заграничною жизнью. Въ письмё отъ 1-го октября 1831 года изъ Карлсруге, о воторомъ я уже говорилъ прежде ("Біогр. Кош." II, 213—214), Ал. Ив. такъ описываетъ свое настроеніе: "Грёшно тебѣ, Одоевскій, что ты меня вовсе позабылъ! Еслибы ты зналъ, какъ грустно на чужбинѣ, когда никто не подаетъ о себѣ вѣсточки, то вѣрно бы ты ко мнѣ написалъ не одно, а нѣсколько писемъ. Я увѣренъ въ твоей дружбѣ; но когда цѣлый день окруженъ людьми чужими, когда никто, въ продолженіе трехъ-четырехъ мѣсяцевъ, не сказалъ тебѣ слова, дружбою согрѣтаго, тогда начинаешь если не сомнѣвагься въ семъ чувствѣ вообще, то по крайней мѣрѣ рождается непреоборимое желаніе услышать отъ друга слово отъ души къ душѣ. Не завидуй мнѣ, что я въ чужихъ

враяхъ. Конечно, я многое видёлъ, узналъ, испыталъ; вонечно, со временемъ я буду весьма радъ, что судьба дозволила мнѣ побывать внѣ отечества; по теперь часто, весьма часто я хочу возвратяться въ Россію, долженъ бороться съ собою, и если остался на чужбинъ, то этимъ я обязанъ торжеству разсудка надъ моими чувствами. Мы съ тобою устаръли для празднаго путешествія. И пріятно, и назидательно нынѣ видѣть то, завтра другое, --- нынѣ познакомиться съ однимъ, а завтра съ другимъ человѣкомъ; но скоро чувствуеть въ глубинѣ души пресыщение и пустоту. Прелестнѣйшія произведенія природы и искусствъ, замѣчательнѣйшія учрежденія человѣколюбія, любознанія и промышленности, знаменитѣйте люди въ мірѣ наконепъ-тебя уже не интересуютъ; а почему?-ты все это видишь, ты всему удивляешься, но все ты остаешься въ страдательномъ положения. Путешествовать должно, когда овончилось школьное воспитание; но человъкъ, который началъ жить, дёйствовать какъ человёкъ и гражданинъ, тому трудно повинуть однажды начатое дёло и сёсть на скамью шеольника. Есть, конечно, люди, которые въкъ проводятъ въ путешествіяхъ, но я ниъ не завидую и не имъю'о нихъ весьма хорошаго мнънія. Ты едва повъришь моимъ словамъ; я самъ прежде думалъ иначе, но теперь четырехмъсячная опытность доказала мнъ, что я былъ въ заблуждении. Я виделъ Саксонскую Швейцарію, Богемію, несравненный Рейнъ, и узналъ много, весьма много интереснаго, пріобрель (смело могу сказать) бездну опытности, познакомился со иногими знаменитыми людьми; однимъ словомъ, мое путешествіе не могло быть ни пріятите, ни назидательнов, но, несмотря на то, протекшіе четыре (нѣтъ, три съ половиною) мѣсяца кажутся мнѣ едва ли не нѣсвольвими голами".

Зиму 1831 года Алекс. Иван. пробылъ въ Женевѣ и воспользовался этимъ для продолженія своего образованія. Женева, еще со временъ реформаціи, была убѣжищемъ и средоточіемъ для франдузскихъ протестантовъ и уже во времена Кальвина заслужила названіе "протестантскаго Рима". Въ эту эпоху Женева представила одинъ изъ самыхъ оживленныхъ и серьезныхъ умственныхъ центровъ въ Европѣ. Въ Женевѣ тогда процвѣтали такія научныя силы, какъ извѣстный ботаникъ Декандоль, физикъ Деларивъ, историкъ и политико-экономъ Сисмонди, братья Пикте, изъ которыхъ одинъ пріобрѣлъ извѣстность зоолога, а другой въ обла-

Digitized by Google

сти сравнительнаго языкознанія; философъ моралисть Бонштеттенъ (ум. въ 1832 г.), который имфлъ в вкоторое вліяніе на нашу литературу и преимущественно на Карамзина, въ двадцатыхъ годахъ, когда въ нашихъ журналахь были въ ходу разсужденія о нравственности. Въ Женевъ жили также въ это время: Етьенъ Дюмонъ, сотрудникъ Мирабо и комментаторъ Бентама; извъстный юристъ Белло; авторъ изданнаго подъ именемъ Наполеона "Manuscrit de St.-Hélène", профессоръ философіи, извѣстный преимущественно переводами политико-экономическихъ сочинений Прево; остроумный моралисть Симонъ. Въ Женевъ проживалъ также ученый, оказавшій особое вліяніе на Ал. Ив., —Росси (1787—1848). Росси быль родомъ изъ Каррары и очень молодымъ вступилъ на общественное политическое поприще въ Болоньи; но приверженность къ Франціи заставила его удалиться въ Швейцарію, и съ весны 1816 г. Росси поселился въ Женевѣ, гдѣ съ 1819 года онъ началъ свои публичныя лекціи по римскому праву. Росси въ началѣ двадцатыхъ годовъ избранъ былъ депутатомъ въ представительный совётъ кантона и занялъ весьма видное положение въ Женевъ. Во время революціи 1830 г. началось броженіе и въ Швейцаріи, и въ 1832 г. Росси, въ качествъ представителя Женевы въ учредительномъ собраній, составиль проевть новаго союзнаго договора, носящій его имя, въ умъренно-либеральномъ духъ, но съ накоторымъ усиленіемъ центральной власти. Учредительное собрание приняло проектъ Росси единогласно, но кантоны соединившиеся въ Сарлемѣ (Sonderbund) и сельскія общины въ Люцернѣ, вмѣстѣ съ частью крайней партін, отказались и только побѣжденные въ 1848 г. должны были принять новую конституцію въ болѣе радикальномъ духѣ, но еще съ большимъ развитіемъ центральной власти. Въ 1833 году Росси перешель на вазедру политической экономіи во Францію и въ концѣ тридцатыхъ годовъ сдѣлался членомъ палаты перовъ. Въ 1845 году Росси назначенъ былъ министромъ Гизо чрезвычайнымъ посломъ въ Римъ, много способствовалъ избранію кардинала Маттен подъ именемъ Пія IX и помогалъ ему въ начертаніи либеральныхъ реформъ, которыхъ, впрочемъ, папа не исполнилъ. Въ февральскую революцію 1848 года Росси потерялъ званіе посла и право на почетную профессуру во французской Ecole du droit; но Росси приглашенъ былъ папою въ участію въ преобразованіи внутренняго управленія въ Папской области. 15 ноября 1848 года, когда Росси

шелъ въ палату для изложенія своихъ проектовъ, онъ былъ убитъ однимъ изъ сторонниковъ крайней партіи. По своимъ политическимъ убѣжденіямъ Росси былъ типъ умѣреннаго либерала, признающаго лишь медленное поступательное движеніе въ расширеніи политическихъ правъ, путемъ своевременныхъ и широкихъ уступокъ, но помимо всякихъ потрясеній и принесенія въ жертву цѣлыхъ общественныхъ группъ; какъ ученый, Росси не былъ самостоятельнымъ, но имѣлъ даръ яснаго и основательнаго изложенія теорій, въ его время господствовавшихъ въ наукѣ.—Такова была Женева въ то время, когда пріѣхалъ туда Александръ Ивановичъ.

Въ зиму 183<sup>1</sup>/, года пребывание въ Парижѣ русскимъ было запрещено и въ Женевѣ собралось огромное русское общество. Кром'в разныхъ аристократическихъ фамилій (Нарышкиныхъ, Гоициныхъ и проч.), Кошелевъ встрётилъ здёсь Шевырева съ воспитаннивомъ его вн. Ал. Волконскимъ и Соболевскаго. Въ письив къ князю Одоевскому изъ Женевы, отъ 8 (20) ноября, Кошелевъ, извѣщая о встрѣчѣ своей съ Соболевскимъ, прибавилъ: "Его я отъ души полюбилъ. Онъ, право, добрый малый, имфетъ сердце хорошее и даже можетъ быть славнымъ семьяниномъ. Ты бы его не узналъ, --- такъ путешествія его измѣнили. Вообрази, онъ сдѣлался сантиментальнымъ. Чудо да и только". Но особенно часто Кошелевъ видался съ Шевыревымъ, съ которымъ онъ условился приступить въ серьезнымъ занятіямъ. Какъ отголосовъ этого дёловаго настроенія, въ бумагахъ Ал. Иван. сохранился, въ видъ письма въ Шевыреву, проекть "Общества трудолюбія" (время, въ которое написанъ этотъ проектъ, не обозначено):

"Ты не забыль, надёюсь, любезный другь Шевыревь, что мы основали въ Женевё общество, коего главною цёлью долженствовало быть: противодёйствовать свойственной намь, русскимь, лёности. Кочующая жизнь, которую мы доселё вели, не позволила намь ни положить постоянныя и точныя правила для поощренія нашей дёятельности, ни строго наблюдать за исполненіемь тёхь немногихь постановленій, посредствомъ которыхъ мы признали нужнымъ еще въ Женевё сократить худое дёйствіе нашей лёни. Теперь мы оба возвратились на родину, оба намёрены здёсь поселиться и занинаться дюльно. Къ тому же мы въ Москвё имёемъ друзей, которые также желаютъ быть, по мёрё силъ своихъ, полезными своей отчизнё, но которые также страдаютъ терзающею насъ болёзнью. Если мы не примемъ рѣшительныхъ мѣръ противъ dolce far niente, то въ удовольствіи быть другъ съ другомъ мы найдемъ сильное поощреніе къ празднолюбію, а потому болѣе нежели когда-нибудь необходимо привести въ исполненіе мысль объ обществъ трудолюбія, которому мы бросили основаніе въ Женевѣ. Позволь мнѣ изложить мои мысли какъ о цѣли, такъ и о правилахъ, которыя должны будутъ служить ему руководствомъ. Надѣюсь, что ты сообщишь свои по сему предмету мысли, и тогда мы попытаемъ начертить проектъ устава.

"Цёль нашего общества-поощрять въ трудолюбію. Члены онаго должны постоянно, прилежно и дёльно трудиться. И ученый, и человёвь должностной, и промышленникь, и артисть имёють право быть въ оное приняты, но обязаны удовлетворить вышеозначенному условію, т.-е. постоянно, прилежно и дёльно трудиться. Человъкъ издавшій книгу даже весьма полезную, артистъ прославившійся произведеніемъ геніальнымъ и пр.-не могутъ быть членами нашего общества, если они не представятъ довазательства, что они подчинили свою дѣятельность ходу постоянному. Должно имъть постоянно въ виду, что предметомъ нашего общества-труды, постоянные, прилежные и полезные, а потому не стольво вещи произведенныя, сколько дъйствія производства самаго подлежать въдомству нашего общества. -- Намъ вовсе не нужно заботиться объ умножении членовъ общества; напротивъ того, польза онаго для насъ будетъ гораздо ощутительнѣе, если число членовъ будетъ невелико. Еслибы мы имёли цёлью издавать чтонибудь, или достигнуть какую-нибудь объективную цёль, то, конечно, при большемъ числъ сотрудниковъ, въроятно, легче было бы оную исполнить, но цёль нашего общества вовсе цёль субъективная — поощреніе нашей собственной деятельности. Всякій членъ общества обязанъ трудиться ежедневно 8 часовъ, развѣ попрепятствують тому болёзнь или же непреоборимыя препятствія. Во всякомъ случав онъ обязанъ донести объ употреблении времени. Всякій членъ общества означаеть въ таблицъ, какъ онъ употреблялъ время. Буде окажется, что кто-либо не занимался по-. стоянно, прилежно и дёльно, то получаетъ замёчаніе, во второй разъ — выговоръ, а въ третій разъ запрещается ему прійзжать на събядъ въ продолжение одной, 2-хъ, 3 или 4 недбль. Послъ двухъ запрещений въ течение одного года членъ подвергается исыюченію. Съёзды бывають еженедёльно. На этихъ съёздахъ сперва всякій даетъ отчеть въ употребленіи времени. Потомъ сообщаются важнёйшія изобрётенія или самыя интересныя свёдёнія, даются отчеты въ прочтенныхъ внигахъ и наконецъ читаются сочиненія, представленныя кёмъ-либо изъ членовъ. Всякій членъ долженъ являться на съёздъ, если не задержанъ болёзнью или другою уважительною причиною, подъ опасепіемъ выговора. Члены общества должны раздёлить между собою журналы и новёйшія книги; каждый обязательно докладываетъ по прочтеніи доставшееся ему на долю. Рекомендующій кандидата долженъ представить доказательства, что онъ трудится постоянно, прилежно и дёльно. Избраніе происходитъ по единодушному согласію, безъ баллотировки. Одинъ разъ въ годъ, 1 ноября, общество собирается экстраординарно и всякій представляетъ годовой отчетъ. Президентъ и вице-президентъ избираются по прилежанію".

Въ Женевъ Ал. Ив., съ нъсколькими русскими, предался серьезнымъ занятіямъ. "Всв утра посвящены были слушанію левцій отчасти въ академіи, а отчасти на дому у профессоровъ. Мы слушали ботанику у Декандоля, химію у Деларива, уголовное право и уголовное судопроизводство у Росси. Сверхъ того мы слушали у сего послёдняго публичныя левціи о швейцарской исторіи и частныя-только для насъ, восьми человѣкъ, за особую плату-о государственномъ и международномъ правъ. Лекціи Росси на французскомъ языкъ приводили насъ въ восторгъ: онъ излагалъ свои мысли чрезвычайно ясно, послёдовательно и занимательно, разсказываль событія необыкновенно живо и заинтересовываль нась такъ, что часы казались намъ получасами. Росси полюбилъ насъ, а мы его; и его частныя для насъ левціи продолжались не часъ, а два и даже три часа". Въ бумагахъ Ал. Ив. сохранились двъ тетради, гав подробно записаны лекціи Росси по сравнительному УГОЛОВНОМУ СУДОПРОИЗВОДСТВУ; ИЗЪ НИХЪ ВИДНО, ЧТО ВЫСЛУШАННЫЙ Ал. Ив. курсъ совершенно отличный отъ напечатаннаго. Курсъ завлючаеть въ себъ полную теорію французскаго уголовнаго судопроизводства, съ вратнимъ историчеснимъ обзоромъ и ссылнами на римсвіе и англійсвіе судебные учрежденія и процессы.

О вліяніи на него Росси Ал. Ив. говорить: "Этоть человѣкъ развиль во мнѣ много новыхъ мыслей и утвердиль во мнѣ настоящій либерализмъ, который, къ сожалѣнію, у насъ рѣдко встрѣчается, ибо въ средъ нашихъ такъ называемыхъ либераловъ, по большей части, встрѣчаются люди проникнутые западнымъ довтринерствомъ и руководящіеси чувствами и правилами скорѣе деспотичнаго, чѣмъ истиннаго свободолюбія и свободомыслія. Этому доброму на меня вліянію знаменитаго Росси я весьма многимъ обязанъ въ дѣятельности моей по дѣлу освобожденія нашихъ крѣпостныхъ людей и по управленію дѣлами въ Царствѣ Польскомъ" ("Записки", стр. 39).

Но, несмотря на эти серьезныя занятія и на вечернія развлеченія, —Ал. Ив. кром'я русскихъ знакомыхъ пріобрёлъ еще нізсволько и встныхъ семейныхъ домовъ, --- въ глубинѣ души его таилось желаніе, о воторомъ онъ написалъ тайное письмо другу своему Одоевскому [Женева, 8 (20) ноября]: "Мое письмо тебя весьма удивить, другь Одоевскій. Я помню послёднія тобой мнё сказанныя слова, а потому тебѣ первому, тебѣ одному долгомъ считаю сообщить родившіяся во мнѣ мысли о женитьбѣ. Я былъ. какъ ты знаешь, влюбленъ, безумно влюбленъ. Слава Богу, это проходитъ. Прежде я думалъ, что можно жениться только по любви; теперь начинаю думать, что едва ли не сто крать счастливве бравъ основанный разсудвомъ на согласіи чувствованій и мивній. Грустныя мысли, которыя всегда, какъ ты знаешь, крушать душу, еще болёе овладёли ею, и я чувствую, что для моего счастья мнё необходима женщина, которая понимала бы всю глубину моихъ скорбей. Скажи, безцённый другъ, что ты о семъ думаешь? Скажи свое мнѣніе чистосердечно, ибо твоя дружба для меня дороже всего; а если ты имбешь малбйшее возражение противъ моихъ проектовъ, то будь увѣренъ, что я ни минуты болѣе не буду о нихъ думать. Отвёчай мнё обстоятельно и откровенно. О. человёкъ, чрезъ какія странныя судьбы ты проходишь, какъ измёняются твои мысли, чувствованія и действія! Давно ли я вздыхаль по уединению. Путешествие свое окончу и тогда никто не будетъ мнѣ препятствовать предаться монмъ склонностямъ. Ужасный билетъ мнъ надобно еще взять въ житейской лотерев, --- надобно жениться. Я чувствую необходимость пустить ворень. Странствованія какъ физическія, такъ и моральныя мнѣ постылы. Я для нихъ устарълъ. Тяжело быть на чужой сторонь, быть безъ друга. Сперва весело путешествовать, но жалёю о томъ, кто можетъ долго быть внё своего отечества, безъ друзей и безъ родныхъ. Всворъ чувствуешь

какъ все пусто, какъ все холодно. Видишь вещи замѣчательныя, чудесныя мѣстоположенія, видишь замѣчательныхъ людей, но все это хорошо на три, на четыре мѣсяца. Дѣйствительное начало въ насъ долго дремать не можетъ и мы чувствуемъ необходимость выйти изъ страдательнаго положенія" (ср. "Біогр. Кошел." II, 2).

Въ началѣ апрѣля русскіе начали разъѣзжаться изъ Парижа, и Ал. Иван. рѣшился заглянуть въ Парижъ. Конецъ путешествія Кошелева не записанъ въ "Д́невникѣ", и потому я его перепечатываю изъ изданныхъ за границею "Записовъ Алек. Иван. Кошелева" (стр. 40—45):

Какъ Парижъ въ то время быль для русскихъ запрещеннымъ плодомъ и какъ я тогда числился на службё по министерству иностранныхъ дёль, то, по пріёздё въ Парижъ, я счелъ долгомъ немедленно явиться къ нашему послу, графу Поцио ди Борго, и сказать ему, что я—только проёздомъ въ Лондонъ и останусь въ Парижѣ не болёе трехъ дней. Посолъ принялъ меня очень любезно, позвалъ меня къ себё объдать и сказалъ, что я могу здёсь оставаться столько времени, сколько мнё угодно. Я очень обрадовался этому позволенію и рёшился пожить въ Парижѣ сколько возможно.

Въ продолжение моего пребывания въ Парижё, я часто быль приглашаемъ на объль къ гр. Поццо ди Борго, и его бесёды за столомъ и въ послёобёденное время были чрезвычайно интересны. Онъ вовсе не быль закупореннымъ дипломатомъ и говориль обо всемъ весьма свободно и охотно; умъ его быль столько же живъ, сколько и глубокъ; и эти бесёды могли считаться почти лекціями о современныхъ событіяхъ. Какъ этоть государственный человёкъ выше Нессельроде и комп.!

Интвеши письмо оть Росси къ герцогу Броли, я не замедлиль къ нему отправиться. Онъ пригласиль меня къ себт на вечера по четвергамъ. Туть, въ первый же вечерь, я познакомился съ Гизо, Кузеномъ, Вилменемъ, Мишле и другими замѣчательными людьми. Туть также впослёдствіи я познакомился съ молодымъ Тиеромъ. Эти вечера были для меня такъ интересны, что я не пропускаль изъ нихъ ни одного и уходилъ домой однимъ изъ послёднихъ. Черноволосый, съ пламенными глазами и увлекательною рёчью Кузенъ, всегда спокойный, разсудительный и враснорёчный Гизо и живой, многорёчный и разнообразіемъ своихъ свёдёній поратающій Тіерь—были для меня особенно интересны, и я старался ихъ всего болёв слушать. Самъ хознинъ дома былъ человёкъ высокаго ума, пользовался большимъ авторитетомъ въ обществё и принималъ гостей чрезвычайно любезно. На этихъ вечерахъ не было дамъ и всё чувствовали себн какъ дома.

Я посёщаль и лекціи, и театры, осматриваль достопримёчательности Парижа, и часто приходилось жалёть, что дни заключали въ себё мало часовъ. Въ концё ная, когда я располагаль отправиться въ Лондонъ, гр. Поццо ди Борго предложенъ изё туда курьерскую экспедицію. Я съ радостью приняль это предложеніе, потому что пребываніе въ Парижё причиняло сильный ущербъ моему кошельку.

Въ Лондонѣ я пробылъ мѣсяцъ. Кромѣ осмотра достопримѣчательностей этой столицы, я, какъ дипломатъ, т.-е. служащій по министерству иностранныхъ дѣлъ, инътъ случай посѣщать дома высшаго англійскаго общества. Тутъ познакомился я съ разными знаменитостями того времени, съ лордами Греемъ, Пальмерстономъ и другвии. Англія особенно интересовала меня по своей конституціонной жизни, и я часто посёщаль парламенть. Одннь случай англійской нёжливости меня особенно поразиль. Однажды, придя къ дверямъ парламента, я обратился къ знакомому мнё коммунару, лорду Морпееу (Могреth), съ просъбой ввести меня въ нижнюю палату. Лордъ очень охотно исполниль мое желаніе, а впослёдствій я узналь, что въ этоть день онъ долженъ быль внести предложеніе въ пользу поляковъ, но, введя русскаго, онъ счель уже неприличнымъ дёлать такое предложеніе и передаль это motion другому. Скажите, какой французъ или нёмець изъ подобной причины откажется отъ приготовленной имъ рёчи? Да и сами англичане въ этомъ отношеніи не пошли ли назадъ?

Во время моего пребыванія въ Англіи совершилось одно великое событіе, котораго миї удалось быть свидітелемъ. Въ іюні 1832 г. наконецъ прошелъ въ цалаті лордовъ знаменитый Reform bill. Я быль тамъ въ этоть день и иміль случай любоваться если не красноріченъ англичанъ, —ибо для этого я не достаточно зналь ихъ языкъ, —то ихъ tenue, т.-е торжественностью обстановки, серьезностью ихъ річей и порядкомъ, господствовавшимъ въ засйданіи: 7 іюня биль былъ утвержденъ королевскою властью и народная радость была всеобщею.

Изъ Лондона, въ самомъ концѣ іюня, я отправился въ Карлсбадъ для окончательнаго излаченія моей печени. Туть случилось со мною романтическое приключеніе. Познакомился я съ одною полькою, гр. С. Она была красива, умна, любезна, однимъ словомъ, обьорожительна, - и жила въ разводъ съ мужемъ. Я влюбился въ нее по уши, и мы виёстё проводнии все время дня и строили самые завлекательные цланы бхать вместе въ Италію, поселиться на зиму въ Венеціи, жить вместе и наслаждаться другь другомъ, забывая весь остальной міръ. Но не суждено было этому исполниться. Я получиль изъ Москвы письмо о серьёзной и даже опасной болёзни моей матушки, которую я страстно любиль. Чувствоваль, что еслибь я сказаль объ этомъ моей графини, то я не въ силахъ быль бы исполнить своей обязанности и своего намбренія тотчась бхать въ Россію. А потому я объявиль, что вау до Дрездена по неотложному двлу, что тотчасъ возвращусь и что немедленно вибстё мы отправился въ Италію. Лействительно я побхаль въ Дрезденъ, отгуда написаль нёжнёйшее письмо съ сообщеніемъ извёстія объ опасной болёзни моей матери и съ обѣщаніемъ вскорѣ вернуться изъ Россіи и отыскать ее въ Италіи. Симъ заключается романъ и мы более уже не встречались. Черезъ несколько леть я узналь, что она скончалась.

Болъ́е свъ́дъ́ній о первомъ путешествіи Александра Ивановича ни въ "Запискахъ, ни въ Дневникъ" не содержится.

По прівздё въ Москву, Кошелевъ нашелъ мать свою уже выздоравливающею; остатокъ лёта Ал. Иван. провелъ съ матерью въ подмосковной, а на зиму вернулся въ Москву. Такимъ образомъ Кошелевъ провелъ за границею нёсколько больше года. Не имёя возможности получить продолженіе отпуска для окончанія лёченія за границею, Кошелевъ подалъ просьбу объ отставвѣ и 4 марта 1832 г. уволенъ по болёзни. Дальнёйшее поступленіе Алек. Иван. на службу мы разскажемъ словами "Записовъ":

Въ теченіе зимы я познакомияся и довольно близко сошелся съ московскимъ генералъ-губернаторомъ, всёми любинымъ и уважаемымъ кн. Д. В. Голицынымъ,

который сталь уговаривать меня поступить совётникомъ въ московское губериское правление, въ которое ему уже удалось помъстить очень порядочныхъ людей. Въ февралѣ (1833) я поѣхаль въ Петербургь, и Блудовъ очень мило и настоятельно побуждаль меня возвратиться къ нему на службу. Раздумье мое было сильнёншее: ина очень хоталось возвратиться на службу къ Д. Н. Блудову, который въ то время быль уже министромь внутреннихъ дёль, а матушка, которой здоровье видимо слабыо, уговаривала меня остаться въ Москвѣ. При этомъ раздумые наступило лѣто и ны убхали въ подмосковную. Осенью (1833) получнить я въ деревий отъ .К.К. Данзаса, моего хорошаго пріятеля и близкаго человъка кн. Д. В. Голицыну, письмо, которынь онь приглашаль меня, оть имени послёдняго, пріёхать въ Москву. Пріізжаю; кн. Голицынъ объявляеть инъ, что открылась ваканція совётника 1-го отдъленія губернскаго правленія, и сильно убъждаеть меня поступить на эту ваканцію. Я не отказываюсь и не изъявляю согласія, а прошу дать мий недблю на окончательное ришение. Въ Москви я остановился не въ своемъ доми, а у Ив. В. Кириевскаго, который, за отъйздомъ матери и вотчима въ деревню, оставался одинъ во всемъ ионь. На другой день послё моего разговора съ генераль-губернаторомъ я получиль оть него бумагу, въ которой онъ меня увёдомляль, что онъ даль предложение губернскому правлению о допущения меня въ исправлению должности совътника по І отавлению и что самъ входить въ правител. сенать объ утверждения меня въ этой должности. Что же, окончательно отказаться или вступить въ должность? Кирвевскій убёждаль рёшиться на послёднее; матушка, хотя и отсутствующая, сильно желала того же. Надвль фракь и побхаль къ генераль-губернатору объявить, что подчиняюсь его насилю. Это было 10 октября 1833 г. (Ал. Ив. определень совётникомъ указомъ правит. сената 11 декабря 1833 г.).

Я всегда и всёмъ занимался страстно. Въ Петербургё я въ нёсколько мёсяцевъ выучелся англійскому языку, такъ что могь бёгло читать англійскія газоты и дёлать изь нихъ выписки. Тамъ же я сделался такимь карточнымъ игрокомъ, что проводилъ нѣсколько ночей сряду за картами. Въ Москвѣ зимой 1839/3 года случайно я зашелъ вь tir Prevost на Кузнецкомъ Мосту; знакомая молодежь уговорела меня выстрёлить изъ пистолета: вийсто цёли я попаль въ потолокъ. Это меня взбёсно и я лать себе слово сделаться отличнымъ стрелкомъ и до того не покидать пистолета. Почти цёлую зиму, до отъёзда въ деревню, я ежедневно выстрёливаль по сту зарядовъ и сделался однимъ изъ первыхъ стрелковъ въ Москве. Такъ и своими обязанностями совътника я занялся съ увлеченіемъ. Старался все узнать, все привести въ порядовъ, и черезъ шесть мъсяцевъ мое отдъление было уже въ отличномъ видъ. Товарищами монин по службъ были В. В. Давыдовъ, А. Н. Васильчиковъ, Николевь и старыкь Телезовъ. Я сблизился особенно съ первымъ, который занимался службою усердно и благонамъренно. Второй мой товарищъ былъ также человъкъ умный, но слишкомъ много занимался своими собственными дълами и небрежно относился къ дѣлу служебному. Остальные два совѣтника были чистыми чиновниками.

Во время моей службы въ московскомъ губернскомъ правленіи были приключенія довольно замічательныя, которыя стоятъ разсказа: они показывають, какъ въ то время производились діла, и представляють данныя для опреділенія характера какъ той эпохи, такъ и лицъ въ оной дійствовавшихъ.

Система наложенія запрещеній по долговымъ взысканіямъ была у насъ прежде въ крайнемъ, еще большемъ чёмъ нынѣ, безпорядкѣ. Налагались запрещенія въ "Сенатскихъ Вѣдомостяхъ" и, при совершеніи купчихъ, закладныхъ и другихъ актовъ, надобно было рыться во всей этой огромной массѣ напечатанной бумаги. А нотому "учиненіе справокъ о запрещеніяхъ" было источникомъ большихъ расходовъ для

частныхъ лицъ и такихъ же доходовъ для приказныхъ; и сверхъ того часто продавансь и заклалывансь имънія, на которыхъ уже лежали запрешенія. Всего болье нодобныхъ актовъ совершалось въ Москвё: всладствіе этого, служнышій тогда въ Москвѣ (кажется, въ сенать) П. В. Хавскій (умершій въ 1876 г.) подагь генераль-губернатору кн. Д. В. Голицыну записку о необходимости составления свода запрешеніять и алфавита къ нимъ. Кн. Голицынъ, всегда расположенный на всякое доброе и полезное дело, приняль это предложение и передаль его въ губернское правление съ тъмъ, чтобъ оно распубликовало это распоряжение и всъмъ присутственнымъ мъстамъ Московской губерни и самому себъ вмънило въ обязанность составить въ голичный или лвухголичный сдокъ своль запрешеніямъ, наложеннымъ каждымъ присутственнымъ мёстомъ, съ добавленіемъ, что запрещенія, не вошедшія въ этоть сводъ, должны считаться уничтоженными. Такое распоряжение насъ поразило и губернское правление отвътнао генералъ-губернатору, что оно не считаетъ себя вправѣ исполнить такое распоряженіе, и что это должно быть совершено законодательнымъ порядкомъ и не иначе какъ для всей Имперіи. Генералъ-губернаторъ настаиваль на своемъ предложении: губернское правление, къ крайнему прискорбию губернатора (Н. А. Небольсина), оставалось при своемъ мизнін. Тогда кн. Д. В. Голицынъ вызваль къ себъ всъхъ совътниковъ и уговариваль ихъ не упрямиться; они

анцынь вызваль ка сеов всяка совынаковь в уговаряваль иль не управника, оны доказывали ему незаконность и невозможность исполненія его требованія. Такь какь, на основаніи тогда дъйствовавшаго Учрежденія о губерніяхь, губернаторь или генеральгубернаторь, представательствовавшай въ губернскомъ правленія, пользовался правомъ приказывать и совътники должны были исполнять полученное приказаніе, имъя только право и обязанность донести о томъ сенату, то кн. Голицынъ намъ объявилъ, что на слѣдующій день онъ будеть въ губернскомъ правленіи и займеть предсъдательское кресло. Дъйствительно, на слѣдующій день онъ къ намъ пріѣхалъ, имъвши при себѣ Хавскаго, и открылъ пренія по этому дѣлу. Спорили много и долго; наконецъ, кн. Голицынъ всталъ и сказалъ: "Вижу, господа, что вы правы; но я не повину своего намъренія и войду съ докладомъ къ Государю Императору". Этотъ докладъ и былъ поводомъ къ разработкѣ въ Петербургѣ вопроса "о составленіи свода запрещеній и разрѣшеній".

Въ 1834 году (кажется, такъ) выгорѣла въ Москвѣ Рогожская часть; сгорѣло боле тысячи домовь; слухь о поджогахь быль всеобщій. По Высочайшему повелёнію была назначена коммиссія для производства следствія по этому делу. Самъ Императоръ прівхаль въ Москву. Следствіе производилось и днемъ и ночью. Уйзжан изъ Москвы, Государь приказаль, по окончании слъдствия, передать его въ особо наряженный военный судь, имавшій окончить все судопроизводство въ трое сутокъ. Рёшеніе постановлено въ назначенный срокъ и представлено къ генераль-губернатору. Кн. Голицынъ вздумаль не прямо утвердить ръшеніе или его не утвердить, а передать на предварительное заключение губернскаго правления. Въ 2 часа ночи меня будять и зовуть въ губернское правленіе. Надіваю мундирь, йду туда и застаю уже тамъ губернатора, тоже въ мундиръ. Онъ объявляеть намъ генераль-губернаторское предложение, показываеть дёло, заключающееся въ нёсколькихъ исписанныхъ стопахъ бумага, и требуетъ, чтобы вы составние наше закиючение по прочтение одного приговора и никакъ не позже какъ чрезъ 12 часовъ. Мы читаемъ вслухъ приговоръ и убъждаемся, что, безъ разсмотрънія самаго дъла, мы не можемъ по совъсти ничего сказать. Добрёйшій нашь Н. А. Небольсинь (губернаторь) приходить въ ужасъ, ябо онъ надъялся чрезъ нъсколько часовъ представить наше заключение я чрезъ то дать генераль-губернатору возможность тотчасъ утвердить рёшеніе и въ тоть же день, черезь особаго курьера, донести о томъ Государю Императору. Убъжденіе и просьбы губернатора на насъ не двиствують, и мы объявляемъ, что готовывсё висстё работать, раздёлнть между собою трудь и не расходиться до составдения заключенія. Мы принимаемся за дёло, а губернаторъ, въ 9 часовъ утра, отправляется кь генераль-губернатору съ горестнымъ взейстіемъ объ упрямствё совётниковъ, оттуда возвращается нёсколько успокоенный и вмёстё съ нами сидить безропотно 36 часовъ. Но тогда новый для него ужасъ. Военный судъ приговориль девять или десять человёкь во наказанію в изь нихь, кажется, четырехь кь шинцрутенамь до смерти; а мы, юристы-вольнодумцы, находимъ, что нёть достаточныхъ уликъ ни противъ одного изъ обвиняемыхъ, и подагаемъ, что только четверыхъ можно, по тогдашнимъ законамъ, оставить въ подозрѣніи. Измученный Зб-часовымъ сидёньемъ на предсидательскихъ креслахъ, губернаторъ падаетъ въ обморокъ. Пришедши въ себа, почти рыдая, говорить: "Господа, вы себя и меня погубите, поразмыслите объ этомъ". Мы останись неумолимыми, подписываемъ наше заключение, и губернаторь, безъ своей подписи, везеть злополучную бумагу въ кн. Голицыну. Черезъ чась насъ всёхь требують къ генераль-губернатору. Онъ распрашиваеть насъ обстоательно о дълъ, благодарить за добросовъстное исполнение возложеннаго на насъ ворученія и говорить, что воспользуется нашимь закиюченіемь, насколько это будеть ля него возможно. Генераль-губернаторь не взяль на себя утвержденія приговора в представных объ этомъ Государю. Ни одинъ человёкъ не былъ наказанъ до смерти; четверо подверглись болёе или менёе тяжелому наказанію, а остальные оставлены подъ надзоромъ.

Дворянскія собранія во время оно были нісколько живіе, чімъ теперь, я есля они не оказывались плодотворніе нынішнихь, то были, по крайней мірі, шумніе. Въ декабрі 1834 г. дворянство Московской губернія затіяло требовать оть генераль-губернатора, для провірки, отчеть губернской дорожной коммиссіи. Пренія были самыя оживленныя и продолжительныя; и я, хотя совітникъ губернскаго правленія, принималь въ нихъ, какъ московскій дворянних, горячее участіе и крішко настанваль на требованія отчета. Это діло сильно занимало Москву, и генеральгубернаторь пріїхаль на хоры Благороднаго Собранія и оттуда смотріль на дворянскія волненія. Большинство голосовь утвердило предложеніе ревизіонной коминссіи. Я думаль, что генераль-губернаторь будеть въ сильномъ на меня неудовольствія за такіе вагляды своего подчиненнаго, и для того, чтобы въ этомъ удостовіриться, я іму нарочно потомъ къ нему на вечерь. Онъ встрітніъ меня очень ласково 4, покимая миті руку, сказагь: "се matin je vous ai admiré. Vous avez bien agi, et à votre place j'aurais fait juste la même chose" \*) ("Записки", стр. 46-51).

Во время службы Алекс. Иван. совътникомъ съ нимъ случились два крупныя событія, оказавшія ръшительное вліяніе на его дальнъйшую судьбу: женитьба и покупка очень значительнаго имънія; мы разскажемъ о нихъ тоже словами "Записокъ":

Давно я былъ знакомъ съ семействомъ Скарятиныхъ и состоялъ въ пріятельскихъ отношеніяхъ съ двумя старшими сыновьями, Өедоромъ и Григорьемъ Скарятиными. Первый очень усердно занимался живописью и былъ однимъ изъ основателей московскихъ художественныхъ классовъ (школы живописи и ваянія на Мясницкой), а другой убитъ былъ впослёдствіи въ Венгерской кампаніи. Въ этомъ домё я познакомился съ воспитывавшейся у своей тетки дъвнцею Ольгою Федоровною Пет-

\*) Сегодня утромъ я на васъ любовался. Вы хорошо поступали и на вашемъ изстъ я бы сдълаль совершенно то же самое. рово-Соловово. Она мий очень поправилась по складу своего ума и по серьёзности своихъ занятий. Въ декабрё и сдёлагь предложение и 4 февраля 1835 года мы были повёнчаны.

Въ первыхъ числахъ ная прібхалъ въ Москву Императоръ и съ нимъ вийсті. нъсколько придворныхъ. Въ числъ послълнихъ быль кн. В. В. Лолгорукій (кажется, обершталмейстерь), съ которымъ я былъ давно знакомъ. Я отправился къ нему съ визитомъ в нашель его весьма разстроеннымъ вслёдствіе полученныхъ имъ донесеній изъ рязанскаго им'янія его матери, которымъ онъ управлять. Посл'я обычныхъ привётствій, онъ шути сказаль мнё: будьте моннь біагодётейемь, освободите меня оть рязанскаго имвнія, которое мив не доходь даеть, а изъ меня высасываеть послёднія деньги. Купите его у меня; я вамъ его дешево отдамъ". Узнавши, что діло идеть о сапожковскомъ имѣніи, мнѣ извёстномъ какъ сосѣду, я изъявилъ склонностьбыть благодѣтелемъ кн. Долгорукаго, и тѣмъ охотнѣе, что у меня были деньги, хотя: и небольшія, и что я искаль купить имъніе. Тотчась я получиль оть него приказъ для осмотра имѣнія и даже для обревизованія его конторы. Ни мало не медля, я отправился въ свое родовое имёніе с. Смыково, а оттуда въ имёніе кн. Долгорукаго-въ с. Песочню. Осмотръвши низніе и нъсколько обревизовавши его контору, я убъдныся, что имъніе хорошо и что бездоходность его происходить оть плохагочиравленія. Возвратившись въ Москву 9 мая, я тотчасъ отправился къ кн. Долгорукому, который пораженъ быль монмъ быстрымъ возвращеніемъ и думаль, что я вовсе отложнать потвадку мою для осмотра. Въ нёсколько минуть торгь у насъ быль окончень и за 725 тыс. ассигнаціями я пріобрёль 9 тыс. десятинь въ хорошей части Саножковскаго убзда съ 3 тыс. десятинъ строеваго леса. Эта значительная покупка измёнила всё мои предположенія относительно дальнёйшей моей дёятельности. Я вышель въ отставку (Ал. Ив. уволенъ отъ должности совётника московскаго губернскаго правления 12 июля 1835 г., съ награждениемъ чиномъ надворнаго совѣтника), переѣхаль въ деревню и предался со страстью хозяйству. Это занятіє было для меня діломъ не совершенно новымъ. Матушка моя была хорошею хозяйкою и пріучила меня къ хозяйству съ раннихъ літь: нісколько разъ она посылала меня одного въ рязанское имъніе.

Я нашель купленное вмёніе въ крайнемъ безпорядкі. Господской запашки почти не было; я постепенно ее увеличиваль расчисткою и распашкою кустарника, котораго, было много и который не приносиль никакого дохода. Скотоводство было ничтожное, я умножных и улучшиль свои стада. Лёсь вырубался зря и кража лёса считалась промысломъ почти дозволеннымъ: въ городъ возная лёсъ на продажу изъ песоченскихъ рощей не только ночью, но и днемъ. Я обрылъ ихъ канавами и устроизъ строгий надзоръ за лъсниками. Всего хлопотливее и затруднительнъе было для меня винокуреніе на находившемся въ имъніи заводъ. Я никогда до того времени не быль ни на одномъ винокуренномъ заводъ, а тугъ приходилось управлять дёломъвесьма значительнымъ. Счастіе, въ этомъ случай, послужна мий лучше умины, Тогда всё винные заподряды производелись казною. Торги въ Рязани, въ первый годъ моего хозяйничанья, не состоялись потому, что заводчики нашли низкими цёны, назначенныя казною на вино. Я отправился оттуда въ Москву и, узнавши тамъ, что пёны на хлёбь вездё падаля, тотчась же возвратнися вь Рязань и вечеромъ подаль вице-губернатору, тогда управлявшему казенною палатою, объявление съ согласіемъ принять поставку вина въ размёрё 150 тыс. ведеръ, т.-е. на всю конкурренцію моего завода. Весь заподрядъ состоядъ изъ 600 тыс. ведеръ. На слёдующее же утро другіе заводчики также изъявили согласіе на принятіе поставокь въ размёрё конкурренціних заводовъ-на 900 тыс. ведеръ. При равномъ удовлетворенія всіхъ заводчиковъ, мнё приходилось получить менёе ста тысячъ ведерь. Но я потребоваль, чтобы мнё, какъ первому, изъявившему согласіе на принятіе ноставки, даны были всё мною просимыя 150 тыс. ведерь, угрожая въ противномъ случаё отправить по эстафетё жалобу къ министру финансовъ. Губернаторъ послё долгихъ, но напрасныхъ съ его стороны споровъ и увёщаній, согласился на мое требованіе и я, оставивъ за собою 100 тыс. ведеръ, въ самые удобные для меня города и сроки сдать 50 тыс. ведеръ другимъ заводчикамъ и взялъ съ нихъ отступнаго по 50 коп. на ведро. Оставленная за собою стотысячная поставка дала мнё барыша болёе 75 коп. на ведро; и такимъ образомъ получилъ я съ завода, въ первый годъ моего хозяйничанія, около 100.000 руб. дохода. Это значительно исправило положеніе моихъ финансовъ, которые были мною потрачены на покупку имёнія, и дало мнё возможвость предпринять въ хозяйствё разныя пововеденія и улучшенія ("Зап.", 53-54)-

Я не буду описывать хозайственнаго устройства имѣнія Кошелева, такъ какъ, вопервыхъ, я не имѣю въ рукахъ всѣхъ необходимыхъ данныхъ, а главное потому, что это не касается общественной дѣятельности Ал. Ив., составляющей предметъ настоящей біографіи. Замѣчу только, что Ал. Ив. былъ не только опытный и умный хозяинъ, но и постоянно дѣлился своею опытностью съ другими, какъ это увидимъ ниже.

Что касается до управленія крестьянами, то Ал. Ив. на первыхъ порахъ старался примёнить къ нему принципъ самоуправленія, насколько это было возможно при условіяхъ крёпостнаго права и личнаго его хозяйства. Еще въ началё сороковыхъ годовъ Кошелевъ предоставилъ самимъ врестьянамъ устроить мірское управленіе на слёдующихъ основаніяхъ:

Крестьянамъ предоставляется право избирать мірсваго старосту и старшинъ.

Мірской староста и старшины избираются всёми домохозяевами ежегодно въ праздничный день, весною передъ пахотой.

Обязанность мірсваго старосты и старшинъ:

1) Разборъ всёхъ споровъ и тажбъ между врестьянами.

2) Дознаніе и изслёдованіе о всёхъ воровствахъ и шинкахъ и поступленіе съ виновными какъ слёдуетъ. Въ маловажныхъ случаяхъ старосты распоряжаются сами, а въ значительныхъ воровствахъ и при открытіи шинковъ всегда по розысканіи обязаны доносить владёльцу.

3) Сложеніе и наложеніе тяголъ съ утвержденія владбльца.

4) Сборъ подушныхъ и взносъ ихъ въ казначейство.

5) Сборъ недоимовъ денежныхъ и хлёбныхъ.

6) Разсмотрѣніе заявленій крестьянъ о выдачахъ въ помощь

7) Наблюденіе за исправленіемъ всѣхъ казенныхъ повинностей, т.-е. подводныхъ, квартирныхъ, мостовыхъ и проч.

8) Наблюденіе за дорогами, мостами и городьбами по встить крестьянскимъ дачамъ.

9) Наблюденіе за врестьянскими хозяйствами, за своевременною пахотою, посёвомъ и уборкою, за продажею хлёба тёми крестьянами, за которыми имёются хлёбныя или денежныя недоимки и проч-

10) Попеченіе о сиротахъ, больныхъ и совершенно неимущихъ; больнымъ въ рабочую пору давать помощь изъ господскихъ подводныхъ дней.

Въ одномъ изъ писемъ своихъ Ал. Ив., возражая противъ безусловной возможности единогласного ръшенія по мірской сходкь. такъ объясняетъ самый процессъ введенія этого порядка въ его им'вніяхъ: "По прівздё моемъ въ им'вніе, гдё я теперь живу, собралъ я крестьянъ и объявилъ имъ, что судъ между собой и завёдываніе ихъ общественными дёлами предоставляю имъ самимъ, а потому и поручилъ избрать изъ среды себя старшинъ. Крестьяне удивились моему приказу; сперва не знали кого выбрать и наконецъ выбрали въ старшины тёхъ, кого предложилъ имъ врестьянинъ одинъ изъ самыхъ богатыхъ, но вмёсть съ темъ изъ величайшихъ плутовъ. Впослёдствія врестьяне увидёли, что я въ ихъ дъла почти вовсе не вмътивался, что старшины дъйствовали самостоятельно и что они судили и рядили крестьянъ по лучшему своему разумѣнію. На слѣдующихъ выборахъ появились споры, несогласія, партіи; я принужденъ былъ отбирать голоса посредствомъ раздѣленія людей на правую и лѣвую сторону; слѣдовательно единогласіе исчезло, какъ скоро выборы сдёлались не шуткою, какъ скоро увидели крестьяне, что въ рукахъ выборныхъ дъйствительныя права". Мотивы и послъдствія введенія такого самоуправленія въ врёпостномъ состояніи, въ статьё своей, написанной въ защиту поземельной общины, Кошелевъ объясняетъ слидующимъ образомъ: "При поступлении врестьянъ въ мое завъдываніе, они были въ весьма различныхъ положеніяхъ, и при первомъ осмотрѣ уже замѣчено было мною, что степень ихъ благосостоянія была въ обратномъ отношени въ степени заботливости о нихъ прежнихъ помѣщиковъ. Впослѣдствіи времени крестьяне, которыми владбльцы мало или не попечительно занимались, быстро улучшали свой быть при предоставленномъ имъ самоуправления частными и мірскими д'ялами; врестьяне же, у воторыхъ пом'ящиви отбирали осенью въ свои амбары съменной овесь на сбережение, воторые во всемъ относились въ барину и безъ его позволенія не сибли ни продать что-либо, ни отлучиться изъ села, и которые даже для установки женитьбъ собирались на господскій дворъ и туть окончательно устроивали свои свадьбы, -- долго, долго не поправлялись, Съ трудомъ привывали въ самоуправлению, и съ ними инѣ было въ десять разъ болѣе хлопотъ, чѣмъ съ крестьянами, пріобрфтенными мною отъ отсутствующихъ или малопопечительныхъ помѣщиковъ. Теперь, по милости Божіей и на основании правила вмёшиваться сколь можно менёе бъ крестьянскія частныя и мірскія дёла, состояніе моихъ крестьянъ значительно улучшилось: избъ на боку ивть или очень мало (лёсъ отпускаю я не нначе, вавъ за деньги); врестьяне имбютъ много старыхъ владушекъ хлѣба; лошадьми и упряжью они исправны; большаго пьянства нётъ, ---однимъ словомъ, врестьяне мон---настоящіе врестьяне, и этимъ особенно обязанъ я тому, что не беру на себя попеченія о собственныхъ ихъ дёлахъ" ("Р. Бесъда" 1857, вн. IV, 118-119).

Ю. Ө. Самаринъ въ своемъ проектѣ объ освобожденіи крестьянъ, въ доказательство того, что въ крестьянскомъ управленіи, лаже при сохраненіи обязательныхъ отношеній къ помѣщику, необходимо отдѣленіе дѣлъ мірскихъ отъ управленія вотчиннаго, указываетъ, что "возможность такого отдѣленія даже въ имѣніяхъ издѣльныхъ доказана многолютнимъ опытомъ въ имѣніи А. И. Кошелева изъ 5.500 душъ, Сапожковскаго уѣзда, Рязанской губ." (Ю. Самаринъ. Сочин. т. II, стр. 104).

Въ № 245 "С.-Петербургскихъ Вѣдомостей" за 1858 годъ Даль помѣстилъ престранную замѣтку, вооружившую на него всю печать, гдѣ онъ доказывалъ, что распространять у насъ между крестьянами грамотность слишкомъ рано, потому что обученные грамотности крестьяне почти всегда дѣлаются плутами и развращаются. Кошелевъ въ первой книжкѣ "Р. Бесѣды" за 1858 годъ помѣстилъ возраженіе Далю, подъ заглавіемъ "Нѣчто о грамотности", и здѣсь, защищая пользу распространенія грамотности, говоритъ между прочимъ о своемъ имѣніи: "Въ моемъ имѣніи существуютъ школы: одна существуетъ болѣе 20 лѣтъ, другія 15, 10, 8 и 4 года. Изъ первой выпущено болѣе 400 учениковъ; въ итогѣ обучалось у меня подъ тысячу человѣкъ. Крестьяне изъ школъ возвращаются къ своимъ обыкновеннымъ занятіямъ, и они не только не становятся отъ того худшими, — напротивъ, грамотные чаще ходятъ въ церковь, чѣмъ неграмотные, ведутъ себя гораздо лучше, пьяницъ между ними почти нѣтъ; многіе изъ нихъ поступили въ начальники, ключники и проч., и я ими остаюсь вполнѣ доволенъ. Скажу еще болѣе: отцы теперь сиѣшатъ приводить мальчиковъ въ школу, а некоторые изъ нихъ оставляютъ своихъ дѣтей и сверхъ трехъ, четырехъ лѣтъ (чѣмъ обыкновенно ограничивается курсъ крестьянскаго ученія), желая, чтобы дѣти ихъ доучились" (стр. 218).

"Потребность сильной внёшней дёятельности, — говорить Ал. Ив., — и винокуренный заводъ вовлекли меня въ откупа". Въ 1838 г. Кошелевъ, вмёстё съ сосёдомъ своимъ Колюбакинымъ, взялъ на откупъ свой городъ Сапожовъ съ уёздомъ, а на торгахъ въ послёдующихъ четырехлётіяхъ въ Ал. Ив. постепенно перешли: Зарайсвъ и Егорьевскъ, которые онъ держалъ вмёстё съ И. А. Протасьевымъ, Коломна, Ряжсвъ, Сапожовъ и Спассвъ (Тамб. губ.), которые держалъ одинъ.

Отвазался Ал. Ив. отъ отвуповъ въ 1848 г., т.-е. спустя почти 10 лётъ послё вступленія въ эти занятія. Въ "Запискахъ" своихъ отвазъ этотъ Ал. Ив. разсвазываетъ такимъ образомъ: "Въ февраль мъсяцъ 1848 г. я прітхалъ въ деревню-въ с. Песочню и меня посѣтили вороткіе пріятели-А. И. Колеминъ и И. А. Протасьевъ. Я вошелъ въ откупа, не зная ихъ сущности; но увязивши въ нихъ свое состояніе и довъренные мнѣ вапиталы, я уже не могъ повинуть отвупа, хотя они съ важдымъ днемъ становились мнъ все противнѣе и противнѣе. Наконецъ, обстоятельства вообще улучшились и я нёсколько исправиль положение своихъ дёль. Кавъ только гнетъ нужды пересталъ меня давить, откупныя дёла. стали для меня невыносимыми и я воспользовался первою возможностью ихъ сдать. Вечеромъ я высказалъ монмъ гостямъ сильное желаніе покончить съ отвупами и даже выясниль тё условія, на которыхъ я бы охотно ихъ сдалъ. Условія мон были крайне выгодны для тёхъ, вто пожелалъ бы снять содержимые мною отвупа. И. А. Протасьевъ даже смёзлся надо мною и сказалъ, что видно отвупа мий врипко надойли, что я хочу ихъ сдать во что бы то ни стало. Всворѣ послѣ того мы разошлись и отправились

спать. Вставалъ я всегда рано. Еще до разсвёта А. И. Колеиннъ вошелъ ко мнё въ кабинетъ и сказалъ мнё, что онъ всю ночь не спалъ и все думалъ о вчерашнемъ нашемъ разговорё. Тутъ мы еще много потолковали; въ 9 часамъ къ чаю пришелъ И. А. Протасьевъ и въ теченіе дня все было улажено и устроено. Затёмъ послёдовали въ мартё и апрёлё фактическія передачи откуповъ и къ 1 мая я былъ отъ нихъ окончательно освобожденъ. Впослёдствіи, несмотря на приглашенія съ разныхъ сторонъ, я уже болёе въ откупамъ не возвращался и считалъ. себя весьма счастливымъ, что отдёлался отъ нихъ не только безъ убытва, но даже съ барышомъ ("Записки", стр. 63—64).

По оставления мною откуповъ,-говорить Ал. Ив. въ своихъ "Запискахъ",-въ 1849 ни 1850 г., я составниъ записку о необходимости замъны откуповъ введенісмь акцизнато сбора съ вина и пива. Я доказываль вь этой записка, что откупа столь же вредны для народа и государства, сколько они невыгодны и для назны, — что они развращають народъ, препятствують улучшенію его хозяйства и извлекають изъ него всякими, самыми предосудительными способами послёднія его трудовыя деньги, - что нёть возможности и думать о сокращении взяточничества, нова будуть существовать привилегированные нарушители законовь, вынужденные свониъ положениемъ подкупать агентовъ власти, и что изъ тяжелаго питейнаго нанога, при благопріятныхъ обстоятельствахъ, часть его поступаеть въ казну, а остальное въ карманы откупщиковъ, а при недовыручкахъ казна должна не только разсрочивать платежи, но и слагать откупщичьи недоники. Изъ этого я выводнаь необходимость уничтоженія откуповь и заміны ихь прямымь акцизнымь сборомь въ пользу казны съ вина и пива. Эту записку, въ свое время, я препроводиль къ минстру финансовъ г. Вронченко; никакого извёстія о дальнъйшей судьбё ея я не шсыть (стр. 124-125).

Вскорѣ послѣ взятія откуповъ болѣзнь супруги Ал. Ив., Ольги Өедоровны, заставила Кошелевыхъ отправиться за границу. Ольга Өедоровна прожила за границей полтора года, и Ал. Ив. два раза туда ѣвдилъ, бывши по дѣламъ въ необходимости возвращаться въ Россію. О первой изъ этихъ поѣздокъ Ал. Ив. сообщаетъ въ "Запискахъ" слѣдующее:

Лёто 1839 года мы провели въ Эмсё и потомъ въ Баденъ-Баденё, гдё жена осталась и на зиму подъ попечительствомъ извёстнаго доктора Гулерта. Я возвратися туда въ началё февраля и мы вскорё отправились въ Парижъ, куда пріёхали въ самые первые дни министерства Тіера, т.-е. ministère du 1 mars, какъ долго называли это министерство. Оживленіе было всеобщее и значительное. Тутъ прокни мы остатокъ зимы и весну до половины мая. Время провели мы не весело: жена моя тяжко занемогла, что и доставило намъ непріятное знакомство съ парижскими медицинскими знаменитостним.

Знаменитости помощи не оказали, — Ольга Өедоровна обязана била своимъ выздоровленіемъ извёстной тогда въ Парижё ясновидящей m-me Lagramière. По ея совѣту Кошелевы отправились въ Швейцарію, гдѣ поселились въ Интерлакенѣ и оттуда предпринимали поѣздки и хожденія по Бернскому Обелранду. Но вскорѣ обстоятельства заставили Кошелевыхъ вернуться въ Россію. Ал. Ив. получилъ извѣстіе изъ Сапожка, что предводитель, В. И. Колюбакинъ, скончался, что Ал. Ив., какъ кандидатъ, утвержденъ въ этой должности и что присутствіе предводителя совершенно необходимо въ уѣздѣ по случаю раздачи пособій отъ правительства помѣщикамъ на прокормленіе крестьянъ. Ал. Ив. пробылъ въ должности сапожковскаго уѣзднаго предводителя съ 30 апрѣля 1840 г. по 14 января 1842 г. Помѣщенное въ его "Запискахъ" описаніе его предводительской службы настолько интересно и характерно, что мы выписываемъ его вполнѣ ("Записки", стр. 57—62):

Мы прямо прівхали въ деревню, и я тотчась отправился въ Сапожокъ. Вступивь вь должность предводителя, я имъль возможность прекратить разныя злочпотребленія, было вкравшіяся въ раздачу пособій. Исправляль мою должность увадный судья, который, обще съ убзанымъ стрянчимъ и земскимъ исправникомъ, сторговавшись съ управляющими богатыхъ имений графовъ Шувалова и Остерманъ-Толстого, назначниъ имъ въ выдачу на прокормленіе крестьянъ и на обсёмененіе ихъ полей огромныя суммы-по 15 т. р. каждону, а бланымъ дворянамъ предполагалъ отказать въ ссудѣ за недостаткомъ денегъ. Я тотчасъ измѣнилъ это назначеніе, не далъ пособія ни одному помішнку, который самь быль въ состоянія помочь крестьянамь. и одбляль деньгами всёхь мелкопомёстныхь помёщнковь, которыхь вь уёздё было очень много и которые сами почти умирали съ голода. Четверть ржи доходила до 40 р. на монету. Крестьяне вли по большей части мякину и желуди съ прибавкою <sup>1</sup>/3 или <sup>1</sup>/4 части ржаной муки. Туть я имбаъ случай убедиться въ огромномъ количествё мелкопомёстныхъ дворянъ, въ ихъ бёдности и невёжествё. Весьма многіе изъ нихъ, получая пособія, не могли сами въ томъ расписаться за незнаніемъ грамоты. Туть также я узналь страшныя злоупотребленія пом'вщичьей власти. Отсюда начало послёдующихъ монхъ стремленій къ ограниченію помёщичьей власти и къ освобожденію крестьянь и дворовыхь людей оть крёпостной зависимости.

Разскажу нѣсколько событій изъ мой предводительской дѣятельности.

Жиль у нась въ уйздй одинъ старикъ, весьма богатый, бывшій въ теченіе, кажется, 18 лёть уйзднымъ предводителемъ дворянства и прославившійся своимъ самоуправствомъ и своимъ дурнымъ обхожденіемъ съ врестьянами и дворовыми людьми—С. И. Ш. Онъ былъ нёсколько разъ подъ судомъ, но по милости денегъ всегда выходилъ чистымъ изъ самыхъ ужасныхъ дёлъ. Онъ засёкалъ до смерти людей, зарывалъ ихъ у себя въ саду и подавалъ объявленія о томъ, что такой-то отъ него бёжалъ. Полиція, судъ и уёздный стряпчій у него въ кабинетѣ поканчивали всѣ дёла. Однажды, въ царствованіе императора Александра I, былъ присланъ для производства слёдствія флигель-адъютантъ. Тутъ деньги были безсильны; но опытный дёлецъ не сталъ въ тупикъ. Когда слёдствіе было кончено, всё документы собраны, всё показанія сняты и слёдователь уже собирался уёзжать, тогда въ кушанье было подложено, слёдователь уснуль крёпкимъ сномъ, а все дёло было у него украдено.

Digitized by Google

Затать новое слёдствіе; приславь быль уже человёкь болёе практичный, чёмь флигель-адыотанть, и Ш. вышель баль, какь снёгь.

Дворяне почти всё были должниками Ш. и онъ не иначе имъ говорилъ какъ ,ты"; на выборы онъ вознаъ ихъ на свой счетъ и, вслёдствіе того, всегда быль выбилаемъ значительнымъ большинствомъ Ему чрезвычайно хотелось получить пряжи за 35-изтнюю безпорочную службу; но разныя отметки въ послужномъ его списка были въ тому препятствиемъ, казалось, неустранимымъ. Но чего нельзя было достигнуть посредствомъ денегь! Израсходованныя 20-30.000 руб. все побёдния и пунь Ш. украсилась, уже въ царствование Николан I, прижкою за безпорочную службу. Ш. быль набожень, не пропускаль ни об'едень, ни заутрень, не пиль чая 10 обълни и строго соблодаль всё посты, а между тёмь облучное его занятіе между заутренею и объднею по праздникамъ было слъдующее: отправляясь въ заутрени, онь говориль: приготовить", т.-е. собрать въ конторъ людей, назначенныхъ быть січенными, и прицасти розги. Послі заутрени онъ приходиль въ контору и начиналось свчение. Когда истощалось число людей, подлежавшихъ наказанию, тогда Ш. говорны: "Эй, скажите батык благов стить!" И спокойно онь отправлялся кь саному началу часовъ. Съ этимъ-то человѣкомъ, старцемъ уже за 70 дѣть, и мнѣ пришлось имъть дъло.

Являются ко мнё, какъ къ предводителю, предсёдательствующему въ рекругскомъ присутствии, двое молодыхъ дворовыхъ людей С. И. Ш. и объявляютъ миз, что помівщикъ морить ихъ голодомъ, дають имъ только по одному пуду муки въ мівсяць, требуеть работь сверхсниьныхъ и наказываеть безщадно; почему они просять одной милости-забрить имъ лобъ, т.-е. принять въ рекруты. Письмомъ я прошу г. Ш. пожаловать во миз въ Сапожовъ по дзланъ службы. Сапожковский магнать, разумъется, не прівзжаеть; и я пишу въ нему вторичное письмо съ добавленіемъ, что если онъ не прійдеть ко мнй, то я пошлю за жандарискимь офицеромь и прійду кь нему самь для производства слёдствія по полученному мною доносу. Наконець, является слашкомъ 70-лётній магнать къ молодому, только-что взбранному предводителю. Объявляю ему въ чемъ дёло и требую отъ него подписки въ томъ, что онъ будеть давать своимь дюдямь муки и крупы въ опредлленныхъ количествахъ по полу и возрасту дворовыхъ людей; что онъ за проступки будеть ихъ наказывать не иначе, какь черезь посредство земской полиців, в что двухь мололыхь людей, принесшихь жысобу, онъ завтра же представить въ рекруты. Легко себъ вообразить удевление и гизвъ этого закорензиаго самоуправца. На положительный его отказъ, я преспокойно сказаль, что даю ему время на размышленіе до 9 часовь утра слѣдующаго ня, а что затёмъ донесу губернатору, вытребую жандарискаго начальника и приступлю къ формальному слёдствію. На другой день въ девяти часамъ С. И. Ш. авнися ко мнѣ хотя гнѣвный, но съ согласіемъ на мои требованія. Всего тяжче было ему согласиться на отдачу въ рекруты одного изъ мододыхъ людей, потому что этоть человекь быль писаремь въ вотчиной конторе. Я быль однако неумодимъ и онь должень быль и на это согласиться; но въ душе онь поклался мне за это отоистить сторицею.

А воть другой случай. Въ сосёдствё моемъ жиль помёщикъ В. И. Ч., человёкъ не дурной, но жестокій въ обращеніи съ крестьянами и дворовыми людьми. Его жестокость происходила менёе оть злости въ душё, чёмъ оть того, что онъ считалъ своимъ священнымъ долгомъ учить своихъ людей порядочному житью, наказывать лёнтяевъ и воровъ, и строго взыскивалъ за всякіе проступки. Милосердіе, прощеніе—считалъ онъ бабывии принадлежностями. Ч. ходилъ по крестьянскимъ избамъ и требовалъ, чтобы такъ было все въ порядкё, чисто и опрятно. По нёскольку разъ въ годъ онъ осматриваль лошадей в сбрую у крестьянь; и горе тому, у кого скоть или упражь оказывались въ неисправности. Нерадивыхъ крестьянъ Ч. лишалъ права вести свое хозяйство и отдаваль ихъ подъ опеку, т.-е. въ полное распоряжение, хорошихъ хозяевъ. Мајоръ Ч., какъ старый военный служака, особенно любиль военную выправку, и у него и крестьяне, и дворовые люди являлись всё съ солдатскими манерами. Жаловаться никто не смћаљ и житье людямъ. было ужасное. Такъ, при земляныхъ работахъ, чтобы работники не могли дожиться лля отлыха. Ц-въ налъваль на нихъ особаго устройства рогатки, въ которыхъ они и работали. За неисправность сажалъ людей въ башню и кормиль ихъ селедками, не давая при этомъ пить. Если кто изъ людей бъжаль, то пойманнаго приковываль цёпью къ столбу. Приказываль въ лёсу рыть пни и ими ограждать избы и закладывать дыры, что давало деревна его очень странный видь и было крайне тяжело для крестьянь, но позволяло Ч. легкимъ способомъ очищать свои леса. Зимою отверстія и двери въ избахъ Ч-въ приказывалъ обкладывать навозомъ и снёгомъ, а пнями топить. Брань, ругательства и сёченіе крестьянь произволились ежелневно. Я счель нужнымь внушить и Ч. о необходимости измѣнить его образъ управленія крестьянами и дворовыми людьми, подъ опасеніемъ учрежденія надъ нимъ опеки. Ч. крайне обиділся и изумился, что предводитель дворянства вздумаль вмёшиваться въ его домашнія дёла, и сказаль мий, что давно живеть въ увздв, что никогда ни одинъ предводитель не позволяль себв подобныхъ внушений и что онъ хорошо знаеть свои права и обязънности. Къ этому маюръ прибавиль: что же касается до "гуманности", то онъ ее считаетъ источнивомъ всякихъ безпорядковъ и бъдствій, и что о монхъ дъйствіяхъ, клонящихся къ возмущению врепостныхъ людей, онъ считаеть долгомъ донести высшему начальству. Ч-въ побхаль въ Рязань съ жалобою на меня къ губернскому предводятелю дворянства Ник. Ник. Реткину, который нашель мон дийствія несогласными съ настоящими дворянскими чувствами и понятіями. Я же, съ своей стороны, довель до свёдёнія губернатора о действіяхъ Ч., который и быль имъ вызванъ и получилъ нужныя внушенія. Такимъ образомъ дисциплинарная льятельность Ч. была несколько совращена.

Не могу здёсь не разсказать объ одномъ случай, бывшемъ впослёдствія съ маюромъ Ч. Этоть случай вполнё оправдываль мон старанія къ сокращенію помѣцичьей власти. Когда я уже не былъ предводителемъ, произошло слёдующее. Кучеръ г. Ч., пройзжавши разъ съ своимъ бариномъ зимою по лѣсу въ саняхъ, слѣзъ съ облучка и сказалъ В. И. Ч. ву: "нѣтъ, ваше высокоблагородіе, житъ у васъ больше мнѣ не въ моготу". Затѣмъ снялъ вожжи, сдѣлалъ петлю и, перекинувши на толстый сукъ дерева, покончилъ свою жизнь. Какъ Ч. въ это время былъ разбитъ параличомъ, то ему предстояло замерзнуть въ лѣсу; но лошадь сама привезла его домой. Ч. самъ это разсказывалъ въ доказательство "глупости и грубости простаго народа".

Еще было нёсколько подобныхъ случаевъ, хотя въ меньшихъ размёрахъ, т.-е. жаловались на небогатыхъ помёщиковъ, которые, послё монхъ распорядкомъ съ столбовыми защитниками неограниченной власти помёщиковъ, хотя съ гнёвомъ въ душё, но съ покорностью на словахъ и отчасти на самомъ дёлё, принимали мои внушенія къ исполненію.

Приближались дворянские выборы. Съёхались въ Рязань изъ Сапожковскаго уёзда чуть-чуть не всё дворяне, имёвшіе право голоса. Пріёхали даже такіе дворяне, которые хотя не могли дёйствовать шаромъ, но тёмъ усерднёе всюду разсказывали о моихъ недворянскихъ стремленіяхъ и дёйствіяхъ. Губернскій предводитель, Н. Н. Реткинъ, громко и вездё осуждалъ мои дёйствія. Не таковъ, говорилъ онъ, долженъ быть предводитель дворянства: если я увижу, что мой братъ дворянянь зарѣзаль человѣка, то и туть пойду подь присягу, что ничего не знаю. Дворяне Сапожковскаго уѣзда, ко миѣ расположенные, опасансь забаллотировки, совѣговали миѣ не баллотироваться въ предводители. Я увѣренъ былъ въ забаллотировкѣ; но миѣ казалось предосудительнымъ въ данныхъ обстоятельствахъ не баллотироваться, что значило трусить и оказывать моимъ врагамъ нѣкоторое уваженіе. Я пошелъ на баллотировку и меня блистательно забаллотировали — почти двужя третями. Ужасно взбѣсило моихъ враговъ то, что я этимъ ни мало не сконфузился и всѣмъ разсказывалъ, сколько шаровъ получилъ я налѣво.

Кошелевы лётомъ жили въ деревнё, а на зиму переёзжали въ Москву, какъ это было въ обычаё у всёхъ богатыхъ помёщиковъ около-московныхъ губерній, считавшихся жителями столицъ, гдъ они имёли свои дома.

Въ первыхъ двухъ томахъ "Біографіи Кошелева" я старался собрать фавты, подтверждающіе, что интеллигентная жизнь русскаго общества съ двадцатыхъ до пятидесятыхъ годовъ—съ конца царствованія императора Александра I до конца царствованія императора Николая—сосредоточивалась преимущественно въ Москвё и въ то время тёснёе слившемся съ общественною жизнью университетё, который клалъ на ней свой отпечатокъ.

Время для печати тогда было неудобное и образованіе распространялось преимущественно въ слояхъ болёю богатаго общества, путемъ оживленныхъ преній, чтеній и писемъ. Въ этомъ смыслё громадную услугу оказали пріемныя гостиныя во многихъ московскихъ домахъ, двери которыхъ радушно отврывались для всёхъ, кому дороги были интересы мысли. Въ особенности этою услугой отличались болёе тёсные кружки единомышленниковъ въ общественной средё и въ стёнахъ университета, гдё бесёды получали правильное, систематическое направленіе и убёжденія свлацывались въ цёльное, опрелёленное міровоззрёніе.

Въ хронологическомъ порядкѣ первые московскіе пріемные дома были у Елагиныхъ ("Біогр. Кош." II, 9—11) и кн. З. Волконской (Ibid. 265—268). Въ домѣ Елагиныхъ центромъ собиравшагося общества была Авдотья Петровна, о которой Кавелинъ, пользовавшійся въ годы студенчества са гостепріимствомъ и сохранившій о ней самое благодарное воспоминаніе, говоритъ: "Авдотья Петровна не была писательница, но участвовала въ движеніи русской литературы и русской мысли болѣе, чѣмъ многіе писатели и ученые по ремеслу". Все, что было выдающагося въ русской литературѣ и наукѣ—являлось поперемѣнно въ домѣ Елагиныхъ, а юно-

ши, только-что сошедшіе со студенческой скамейки, по воспоминаніямъ Кавелина, здёсь доканчивали свое образованіе и мало-помалу укрёплялись въ любви къ литературнымъ и научнымъ занятіямъ. Елагины переселились въ Москву въ 1821 году, в съ конца двадцатыхъ годовъ Авдотья Петровна жила въ Москвѣ до переѣзда въ Бѣлевъ сына своего Ник. Алекс. Елагина, въ началѣ семидесятыхъ годовъ избраннаго тамошнимъ уфзднымъ предводителемъ дворянства: но блестящею эпохой Елагинскихъ воскресеній было время съ конца двадцатыхъ годовъ, когда возмужали Кирфевскіе, до смерти мужа Авдотьи Петровны въ 1846 году. Въ свромной гостиной Авдотьи Петровны, гдё были постоянными посётителями: Хомяковъ, жившіе у него Дм. А. Валуевъ и А. Н. Поповъ, Баратынскій, Н. Ф. Павловъ и жена его, еще бывшая дівицею Янишъ, впослёдствіи Самаринъ, Аксаковъ, Кошелевъ, Стаховичъ, собирались всё члены мыслящаго и образованнаго московскаго общества и затожие въ Москву таланты; здесь гостями являлись: Пушкинъ послѣ написанія "Бориса Годунова", Жуковскій, И. И. Дмитріевъ, Салтыковъ, Орловъ, кн. Вяземскій, А. Н. Тургеневъ, Чаадаевъ, Максимовичъ, Шевыревъ, Погодинъ, Крюковъ, Грановскій, Рѣдвинъ. Въ позднъйшее сравнительно уже время въ домъ Елагиныхъ воспитались трое Бакуниныхъ (братья эмигранта), художникъ Мамоновъ и др. На вечерахъ у Елагиныхъ происходили иногда чтенія. Туть нёсколько разъ Гоголь читалъ свои комедіи и первыя главы тогда еще не изданныхъ "Мертвыхъ душъ"; для этихъ вечеромъ была написана проф. Крювовымъ преврасная статья о греческой исторіи. Хомяковъ прочелъ зимой 1839 или 1838 года статью "О старомъ и новомъ", гдъ онъ впервые высвазалъ свои мнънія древней русской исторіи и о назначеніи Россіи. Статья эта, совершенно не похожая на послёдующія сочиненія Хомякова и по содержанію, и по внёшней отдёлкё, вызвала въ слушателяхъ многочисленныя и разнообразныя возраженія. Первый отозвался на нее И. В. Кирвевский статьею "Въ отвётъ А. С. Хомякову", где также впервые изложены были, -- правда, неясные и бездоказательные, --- наброски основныхъ началъ славянофильскаго ученія въ томъ видѣ, какъ они впослёдствія сложились въ цёлое и систематическое воззрёніе.

Княгиня З. Волконская прожила въ Москвъ съ 1824 по 1829 годъ. Вечера ся имъли музыкально-литературный характеръ; распорядителемъ этихъ вечеровъ былъ кн. П. А. Вяземский, а гостями большею частью тѣ же самыя лица, какъ у Елагиныхъ, но особенно близкими посѣтителями у княгини были Шевыревъ, Мицкевичъ, во время пребыванія его въ Москвѣ, и Веневитиновъ.

Своеобразное положение въ Москвѣ занялъ вернувшійся въ 1827 году взъ-за границы Чаадаевъ. Послё трехмёсячнаго уединенія Чаздаевъ вошелъ въ московское общество. Тридцать лётъ сряду, говорить въ своемъ о немъ воспоминаніи Д. Н. Свербеевъ, въ обветшалой своей квартир' изъ трехъ небольшихъ комнатъ, принимыз Чаалаевъ у себя еженельно своихъ многочисленныхъ знакомыхъ, сперва вечеромъ по средамъ, а потомъ утромъ по понеаблынивамъ, и любилъ, чтобы въ эти дни его не забывали. Вся Москва, какъ говорится фигурально, знала, любила, уважала Чаадаева, снисходила въ его слабостямъ, даже ласвала эти слабости. Кто бы ни прівзжаль чрезь городь изь людей замвчательныхъ, --- давній знакомецъ посёщалъ его, незнакомый спёшилъ съ нить познакомиться. Кюстинъ, Могень (Mauguin), Малисье, Сиркурь, Мериме, Листь, Берліозь, Гакстгаузень — всь у него перебывали. Гоголь, еще до появленія "Мертвыхъ душъ", прітхалъ въ одну середу вечеромъ къ Чаадаеву ("Рус. Арх." 1868 г., 995).

Въ 1826 году возвратился изъ-за границы Д. Н. Свербеевъ и поступилъ въ московский архивъ иностранныхъ дѣлъ, гдѣ сонелся съ "архивными юношами" ("Біог. Кош". II, 60) и появился въ домѣ Елагиныхъ. Вскорѣ, въ началѣ тридцатыхъ годовъ, возникли знаменитыя "пятницы" у Свербеевыхъ, гдѣ преимущественно происходили споры между раздѣлившимися въ концѣ сороковыхъ годовъ западниками и славянофилами и гдѣ главнымъ бойцомъ западнаго лагеря явился А. И. Герценъ, во время московской его жизни съ 1842 по 1846 годъ. Вскорѣ послѣ революціи сорокъ восьмаго года Свербеевскіе вечера закрылись. Въ 1835 году, писалъ одинъ изъ членовъ тогдашняго интел-

Въ 1835 году, писалъ одинъ изъ членовъ тогдашняго интеллигентнаго общества, "мы собираемся по пятницамъ у Свербеевыхъ, по воскресеньямъ у Киръевскаго, иногда по четвергамъ у Кошелевыхъ и время отъ времени у Баратынскаго. Два-три раза въ недѣлю им всѣ въ сборѣ, дамы—непремѣнныя участницы нашихъ бесѣдъ, и им проводимъ время какъ нельзя веселье: Хомяковъ споритъ, Кирѣевскій поучаетъ, Кошелевъ разсказываетъ, Баратынскій поэтизирустъ, Чаадаевъ проповѣдуетъ или возводитъ очи къ небу, Герке (музыкантъ, близвій пріятель Веневитинова) дурачится, Мещерскій мол-



чить, мы остальные слушаемъ. Павловъ еще въ деревнѣ, пишетъ повѣсти; Скарятинъ завелъ славную академію" ("Біог. Кош." II, 227—228).

Навонецъ въ это же время интеллигентная Москва собиралась у Павловыхъ. Н. Ф. Павловъ, изъ театральной школы переведенный Ковошкинымъ въ Московский университетъ, получилъ въ тридцатыхъ годахъ врупную литературную извёстность своими повёстями, въкоторыхъ и Бёлинскій призналь выдающійся внёшній таланть блестящаго и остроумнаго наблюдателя, и сдёлался обычнымъ посётителемъ всвхъ литературныхъ вружвовъ. Послъ десятилётняго молчанія Павловъ въ 1856 г. появился въ числѣ сотрудниковъ "Рус. Вѣстника", гдё онъ помёщалъ свои вритическія статьи до 1861 г., когда-Павловъ предпринялъ, съ негласнымъ пособіемъ отъ правительства, изданіе газеты "Наше Время", въ 1863 году переименованной въ "Русскія Вёдомости" и переданной въ 1864 г., послё смерти Павлова и короткаго редакторства его сына. Скворцову. Супруга Павлова, извёстная Королина Карловна, урожденная Янишъ, принадлежала въ числу тёхъ возвышенно-сантиментальныхъ натуръ, которыя на двлв, въ житейскихъ отношеніяхъ, оказываются жестче и грубъе всякаго, повидимому, безчувственнаго флегматика; но во всякомъслучав ей нельзя отвазать въ некоторомъ поэтическомъ таланте.

Отличительною характеристикой умственной жизни тогдашнягомосковскаго общества было философско-эстетическое направление: всякія практическія задачи, всякое даже проявление движенія въ обществѣ считалось преступленіемъ и подвергало неминуемой карѣ. Извѣстныя обстоятельства объясняютъ, почему люди того времени всецѣло уходили въ отвлеченное мышленіе, въ науку и искусство. Ю. Ө. Самаринъ говоритъ, что "о политическихъ вопросахъ никто тогда не толковалъ и не думалъ" (Пыпинъ: "Хар. Л. Мн.", 237).

Этимъ московская молодежь отличалась отъ современной петербургской, гдѣ Анненковъ, возвратившись въ 1843 г. изъ-за границы, "встрѣтилъ отраженіе многихъ сторонъ тогдашней интеллектуальной жизни на Западѣ. Книга Прудона о собственности, "Икарія" Кабе, сочиненія Фурье—все это служило предметомъ изученія, горячихъ толковъ, вопросовъ и чаяній всякаго рода. Книги названныхъ авторовъ, вопросовъ и чаяній всякаго рода. Книги названныхъ авторовъ были во всѣхъ рукахъ въ эту эпоху (1840—1843), подвергались всестороннему изученію и обсужденію, породили своихъ ораторовъ, комментаторовъ, толковниковъ". Движеніе это разрѣшилосьпоявленіемъ кружка Буташевича-Петрашевскаго. Университеть въ этоть періодъ обогатился слѣдующими профессорами: въ 1820 году вступилъ на каседру Павловъ (ум. въ 1840 г.), въ 1826 г.— Максимовичъ (выш. въ 1834 г.) и Погодинъ (выш. 1844 г.), въ 1831 г.— Надеждинъ (выш. въ 1835 г.), въ 1833 г.— Шевыревъ и Морошкинъ, въ 1835 г.— Крыловъ, Рѣдкинъ (выш. въ 1848 г.) и Крюковъ (ум. въ 1845 г.), въ 1839 г.— Грановский, въ 1840 г.— Рулье, въ 1842 г.— Бодянский и Буслаевъ, въ 1844 г.— Кавелинъ (выш. въ 1848 г.), въ 1845 г.— Соловьевъ, въ 1847 г.— Кудрявцевъ, Леонтьевъ и Мюльгаузенъ. Кромѣ своего вліянія на университетскую молодежь, всѣ они болѣе ими менѣе принимали участіе въ тогдашнемъ умственномъ движенін общества, а нѣкоторые были постоянными и вліятельными посѣтителями московскихъ салоновъ.

Я уже говорилъ объ образованіи въ двадцатыхъ годахъ общества, собиравшагося у Раича, зерно котораго составилось изъ восинтанниковъ Университетскаго Благороднаго пансіона и въ которому мало-помалу примкнуло большинство тогдашней мыслящей московской молодежи, и о выдвигавшемся болѣе тѣсномъ кружкѣ, сгруппировавшемся около вн. Одоевскаго, куда принадлежали бр. Кирѣевскіе, Веневитиновы, Рожалинъ\*), Кошелевъ, Шевыревъ, Соболевскій, Мельгуновъ, Максимовичъ и отчасти Погодинъ и гдѣ пріютилась философія Шеллинга, тогда довольно распространенная въ русскомъ обществѣ. Въ тридцатыхъ годахъ, на смѣну этихъ кружковъ, подъ сѣнью университета выросли другіе кружки молодежи, изъ которыхъ вышли люди занявшіе самыя видныя мѣста въ числѣ дѣятелей сороковыхъ годовъ. Кружковъ этихъ было, какъ извѣстно, главныхъ два: Герцена и Станкевича.

А. И. Герценъ вступилъ въ Московскій университеть, вмѣстѣ съ своамъ другомъ дѣтства Огаревымъ, въ 1831 году на физикоматематическій факультетъ и окончилъ курсъ кандидатомъ въ 1833 году. Кружку Герцена предшествовалъ кружовъ Сунгуров-

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Изъ письма кн. Одоевскаго къ Ал. Ив. оть 13 йоля 1834 г. видно, что Рожалянъ умеръ около этого времени, почти вслъдъ за его прівздомъ. Рожалина, какъ видно, оченв цённым его друзья. Кн. Одоевскій прибавляеть: "Право, брать, это очень глупо: уроды живуть и размножаются, а такіе люди, какъ Рожалинъ, мруть какъ мухи; но можетъ-быть онъ теперь счастливёе насъ, можетъ-быть онъ теперь знаетъ то, чего мы не знаемъ и чего онъ вёрно самъ не понималъ. Постарайся, чтобы собрали все, что осталось послё покойника, и напечатали бы,--деньгами и чёмъ нужно будеть и я помогу".

скій, имѣвшій, повидимому, главнымъ образомъ политическій оттвновъ. Въ 1833 году Сунгуровский кружовъ былъ уничтоженъ, по обвинению въ составление тайнаго общества, и виновные подверглись строгому навазанію. Молодой семейный пом'ящикъ Сунгуровъ. находившійся на службѣ, приговоренъ былъ въ лишеніюправъ состоянія и къ ссылкѣ въ Сибирь; съ этапа на Воробьевыхъ горахъ Сунгуровъ бѣжалъ, но на другой день былъ пойманъ, хотёль зарёзаться, не успёль въ этомъ и сосланъ быль въ ваторжную работу въ Нерчинскъ, гдѣ и умеръ\*). Студенты: Кольрейфъ, сынъ нёмецкаго пастора, отличный музыканть, Антоновичь, Костенецкій и Оболенскій-разжалованы въ рядовые оренбургскихъ баталіоновъ. Кольрейфъ черезъ 10 лёть быль возвращень въ Мосяву въ отпу. Костенецкий и Антоновичъ отличились на Кавказъ в произведены были въ офицеры. Герценъ такъ описываетъ двятельность своего вружка: "На второй годъ университетсваго курса, т.-е. осенью 1831 года, мы (т.-е. Герценъ и Огаревъ) встрётный въ числѣ новыхъ товарищей двоихъ, съ которыми особенно сблизились. Мы вошли въ аудиторію съ твердою цёлью основать въ ней зерно общества по образцу и подобію декабристовъ и потому искали прозелитовъ и послёдователей. Первый товарищъ, ясно понявшій насъ, быль Сазоновъ, — мы нашли его совсёмъ готовымъ и тотчасъ подружились. Сазоновъ сознательно подалъ свою руку и на другой день привелъ намъ еще одного студента (Сатина). Сазоновъ имѣлъ рѣзвія дарованія и рѣзкое самолюбіе. Ему былолѣтъ 18, скорѣе меньше, но, несмотря на то, онъ много занимался и читалъ все на свётё. Мы подали другъ другу руву и, à la lettre, пошли пропов'ядывать свободу и борьбу во всѣ четыре стороны нашей молодой вселенной (universitas). Проповёдывали мы вездѣ, всегда. Что мы собственно проповѣдывали, трудно сказать. Иден были смутны; мы проповёдывали декабристовъ и французскую революцію, потомъ проповѣдывали сенсимонизмъ и ту же революцію; им проповѣдывали конституцію и республику, чтеніе политическихъ внигъ и сосредоточеніе силъ въ одномъ обще-

ствѣ. Но пуще всего проповѣдывали ненависть ко всякому насилію, ко всякому произволу. Общество въ сущности никогда не составля-

<sup>\*)</sup> Нёсколько иначе, но смутно, сунгуровскій эпизодъ изложенъ у Анненкова ("Ан-

ненковъ и его друзья". 1892, стр. 111-112.).

лось, но пропаганда наша пустила глубовіе ворни во всё факультеты и далеко перешла университетскія стёны". Къ кружку Герцена, который продолжался и послё выхода его изъ университета до высылви, присоединились постепенно: В. Пассекъ, Сатинъ, Павловъ, Лахтинъ (молодой человёкъ изъ купечества, женатый), Кетчеръ, Сорокинъ, Савичъ. Т. Н. Пассекъ въ своихъ "Воспоминаніяхъ" упоминастъ въ числё участниковъ кружка Герцена двухъ братьевъ В. В. Пассекъ (Л. В. и А. Пассекъ), Косича, Мажарова и Миллера, Къ

наеть въ числѣ участниковъ кружка Герцена двухъ братьевъ В.В. Пассекъ (Д. В. и А. Пассекъ), Косича, Мажарова и Миллера. Къ кружку Герцена, какъ видно изъ переписки, подавшей поводъ къ арестованію членовъ кружка, принадлежалъ поэтъ Соколовскій, который былъ студентомъ Московскаго университета съ 1830-1833 г. н по окончании курса вступиль на службу въ Петербургъ. Герценъ, подъ вліяніемъ Павлова, прежде всего увлекался Шеллингомъ и Оксеномъ ("Изъ дальнихъ лѣтъ" Т. Н. Пассекъ, I, 328), а потомъ перешель въ политической пропагандъ. Но вружовъ Герцена не быль совершенно солидарень и расходился въ направленіяхъ. "Послѣ польскаго возстанія часть молодежи-и въ числь ея В. Пассевъ--бросилась на глубовое и серьезное изучение истории, другая на изучение измецкой философии. Мы съ Огаревымъ не принадлежали ни въ тъмъ, ни въ другимъ, --- мы искали чего-то другаго, чего не могли найти въ Несторовой лётописи, ни въ трансцендентальномъ идеализи В Шеллинга. Середь этого брожения, середь догадовъ, усилій понять сомнёнія, пугавшія нась, попались въ наши руви сенсимонистскія брошюры, ихъ проповѣдь, ихъ процессъ. Онѣ поразили насъ. Кругъ нашъ еще тёснёе сомвнулся. Уже тогда, въ 1833 году, либералы смотрёли на насъ изъ подлобья, вакъ на сбившихся съ дороги. Передъ самою ссылкой сенсимонизмъ поставилъ рубежъ между мной и Н. А. Подевымъ". Савичъ, впослёдствіи извёстный астрономъ, никогда не присоединялся ни въ политической пропагандъ, ни къ умозрительной философіи и вообще стояль дальше всёхъ отъ кружка, привязанный къ нему только внёшними пріятельскими отношеніями. Кетчеръ, медикъ по профессіи, не входиль глубоко въ умственные интересы кружка и больше платонически наслаждался умною бесёдой людей, къ которымъ привязывали его культурныя стремленія его дикой, по визшнему виду, природы. Кружовъ продолжался и послѣ выхода изъ университета, но онъ вскоръ обратилъ на себя внимание полицін. Въ томъ же 1834 году, при отправкѣ въ Оренбургъ сту-

дентовъ, замѣшанныхъ въ сунгуровской исторіи, Огаревъ и И. Кирѣевскій сдёлали, каждый въ своемъ кругу, подписку для снабженія арестантовъ теплою одеждой и нікоторой имъ помощи. Кирівевскій доставилъ собранныя деньги московскому коменданту Стаалю, а Огаревъ самъ отвезъ въ вазармы. Осужденные съ дороги прислали благодарственное письмо чрезъ провзжавшаго чиновника, представившаго письмо жандарискому окружному генералу въ Москвѣ. Вслѣдствіе этого Герценъ, Огаревъ, Кетчеръ, Сатинъ, Пассевъ. Оболенский и пр. были вызваны и по сдёлании имъ надлежащаго внушенія отпущены. Вскорѣ случилось такое происшествіе. Одинъ студентъ окончившій курсъ давалъ своимъ пріятелямъ праздникъ 24 іюня 1834 года, гдъ пьяная компанія пъла недозволенныя пъсни; собесъдники были арестованы въ числъ 20 человѣкъ, но на этой пирушвѣ не было никого изъчленовъ кружка. Авторомъ этихъ пёсенъ оказался поэтъ Соколовский, авторъ поэмъ "Мірозданіе" и "Хевери". У Соколовскаго нашли письмо Сатина, у Сатина-письмо Огарева, у Огарева-письмо Гердена, и такимъ образомъ въ процессу привлечено было постепенно большинство членовъ кружва. Для производства слёдствія и суда назначена была особая коммиссія подъ предсёдательствомъ кн. С. М. Голицына. Приговоръ былъ объявленъ 20 марта 1835 года. Изъ числа подсудимыхъ Соколовскій, художникъ Утвинъ и офицеръ Ибаевъ обвинены были въ оскорбленіи Величества и приговорены въ завлюченію въ Шлиссельбургской връпости безсрочно. Утвинъ чрезъ 2 года умеръ въ казематъ. Соколовский, около года просидъвъ въ Шлиссельбургѣ, въ 1836 г. поселился въ Петербургѣ, въ 1837 году переселился на службу въ Вологду и въ 1839 г. умеръ на Кавказъ. Ибаевъ высланъ въ Пермь и сдълался тамъ мистикомъ.

Изъ числа членовъ кружка, у которыхъ сдёланъ былъ обыскъ и найдены запрещенныя книги и брошюры С.-Симона, Фурье и пр., Герценъ приговоренъ былъ къ ссылкъ въ Пермь, а оттуда переведенъ въ Вятку, Огаревъ—въ Пензу къ больному отцу, Сатинъ, Лахтинъ, Оболенскій и Сорокинъ—въ другія мѣста; остальные члены кружка: Сазоновъ, Пассекъ, Кетчеръ, не находившіеся въ Москвѣ,—не были привлечены, такъ какъ писемъ ихъ не оказалось ни у кого изъ товарищей. Изъ членовъ Герценовскаго кружка только самъ Александръ Ивановичъ игралъ впослѣдствіи видную роль въ московскомъ обществѣ. Сазоновъ, послѣ непродолжитель-

ной жизни въ Москвѣ и Петербургѣ, уѣхалъ за границу и сдѣзался эмигрантомъ. Герценъ вообще былъ не высокаго мизнія о Сазоновѣ и указываетъ на его страсть еще въ университетѣ окружать себя "дворомъ" изъ посредственностей, которыхъ онъ могъ ницонировать. Точно также съ несовсёмъ выгодной стороны вспоинваеть о Сазоновъ другой его университетский товарищъ-К. С. Аксаковъ: "Замѣчательнѣе другихъ былъ Сазоновъ, перешедшій изъ другаго отдёленія (изъ физико-математическаго на словесный факультетъ). Сазоновъ былъ человѣкъ умный, но фразёръ и эффектёръ. На третьемъ курсѣ мы (Аксаковъ и Сазоновъ) уже были на первомъ планѣ, считались первыми студентами и получили притомъ вѣсъ студентовъ старыхъ. Сазоновъ считался первымъ студентомъ; онъ, точно, былъ человъкъ очень образованный, очень много читавшій, впрочемъ преимущественно французскихъ писателей; но въ особенности онъ умѣлъ ловко себя держать, умѣлъ придавать себѣ вѣсъ. Я помню, случалось, что онъ не знаетъ того, о чемъ его спрашиваетъ профессоръ, отвѣчаетъ, ошибается, но все это съ такимъ чувствомъ собственнаго достоинства, съ такой увъренностью въ себъ, что и профессору казалось, что Сазоновъ преврасно отвѣчаетъ. Если профессоръ поправлялъ явную ошибку Сазонова, Сазоновъ соглашался на поправку профессора или какъ бы съ снисхожденіемъ, или же какъ на дъло совершенно ему из-' въстное, но о которомъ онъ, странно въ самомъ дълъ, какъ будто позабыль. Итакъ, я тогда же увидаль и замѣтиль этихъ мастеровъ, дъйствующихъ такъ ловко не на одной студенческой лавкъ, но и въ жизни, --- этихъ ловвихъ людей, небрежныхъ повидимому, но такъ умѣющихъ себя выставить и такъ искусно, что увидятъ все, что имъ хотѣлось выставить, а не увидять того только, какъ они себя выставляють. Я говорилъ Сазонову о его ловкости, онъ сибялся и совётоваль мнё такъ же действовать. Но такой образъ двиствій мнѣ былъ совершенно противоположенъ, и такого мастерства я нивогда не хотвлъ, и не хочу" ("День" 1862, № 40, 5). Въ Парижъ Сазоновъ предавался сначала веселой жизни, а потомъ, лѣтомъ 1848 года, основалъ скоро закрывшійся международный клубъ, гдъ собирались французы, нъмцы, поляки и пр.-изъ второстепенныхъ агитаторовъ; затёмъ Сазоновъ участвовалъ въ "La Tribune des peuples", издававшейся подъ главнымъ завѣдываніемъ Мицкевича, и помфстиль во II томф "Полярной Звфзды" статью объ

участіи Россіи на всемірной выставкѣ. Изгнанный изъ Францін, Сазоновъ жилъ въ Женевѣ и умеръ тамъ въ бѣдности, въ концѣ патидесатыхъ годовъ. В. Пассекъ, вслѣдствіе процесса Герценовскаго кружка, не получилъ обѣщаннаго ему мѣста профессора русской исторіи въ Харьковскомъ университетѣ и, кое-какъ пробивавшись, умеръ отъ чахотки въ Москвѣ въ 1842 году. Двое изъ кружка Герцена, Кетчеръ и Сатинъ, вошли потомъ въ кружокъ западниковъ сороковыхъ годовъ.

Станкевичъ поступилъ въ университетъ въ 1831 году (т.-е. одновременно съ Герценомъ) и жилъ почти до конца курса у проф. Павлова; но самое сильное на него вліяніе изъ преподавателей имѣлъ открывшій свои чтенія въ 1832 году проф. Надеждинъ; въ 1834 году Станкевичъ окончилъ курсъ кандидатомъ по словесному факультету. По окончании курса, Станкевичъ сначала поёхалъ въ Петербургъ, но вскорѣ возвратился въ деревню, откуда въ концѣ января 1835 года вернулся въ Москву. Двъ зимы (1835-1836 гг.) Станкевичъ почти безвытвано, съ малыми отлучками въ деревню. прожилъ въ Москвѣ и въ 1836 году, съ мая по августъ, лѣчился на. Кавказъ, откуда вернулся въ деревню и въ октябръ 1836 года въ Москву. Въ мартѣ 1837 года Станкевичъ слегъ въ постель и въ августь увхаль за границу, гдв, посль леченія въ Карлсбадь, онъ въ половинѣ октября 1837 года прівхалъ въ Берлинъ и провель тамъ двѣ зимы (1838 и 1839 годовъ). Въ концѣ 1839 года Станкевичъ отправился въ Италію и скончался въ городкѣ Нови, 24 іюня 1840 года, двадцати семи лёть оть роду. Кружовь Станкевича былъ гораздо многочисленнъс; изъ товарищей студентовъ въ нему, кромѣ исключеннаго въ 1831 году Бѣлинскаго, принадлежали: восторженный поэть Красовъ, бывшій потомъ извѣстнымъ профессоромъ сансиритскаго языка Петровъ, В. Строевъ, Бодянскій, Ефремовъ, съ которымъ Станкевичъ былъ очень близокъ, и, виослёдствін, Авсаковъ, И. Бецвій и др.; изъ лицъ ранбе окончившихъ курсъпоэть Клюшниковь, въ кружкѣ товарищей отличавшійся юморомъ, а съ 1838 года начавшій печатаніе лирическихъ стихотвореній подъ именемъ-Ө-и Невъровъ. Кандидатъ Московскаго университета, Невфровъ былъ въ самыхъ близкихъ отношеніяхъ со Станкевичемъ, и къ нему обращена самая значительная часть изъ напечатанной переписки Станкевича. Григорьевъ, въ своихъ "Воспоминаніяхъ" о Грановскомъ, говоритъ о Невѣровѣ, что онъ "былъ одною-

изь самыхъ чистыхъ и теплыхъ душъ, какія я встрёчалъ только въ жизни, и притомъ натурой въ высшей степени общительною" ("Рус. Бес." 1856 г., III, 40). Вътомъ же именно смысят описываеть Я. М. Невброва коротко его знавшій А. В. Станкевичъ. Неверовъ, виесте съ Краевскимъ, находился тогда въ редакціи "Жур. Мин. Народн. Просвѣщенія" и участвовалъ въ другихъ петербургскихъ журналахъ. У Невѣрова собирался кружовъ петербургскихъ студентовъ и его товарищей по Московскому университету; къ этому вружку принадлежали Грановскій и Григорьевъ. Грановскій также былъ въ пріятельскихъ отношеніяхъ съ Невѣровымъ; за границею, куда онъ хотёль отправиться вмёстё съ Невёровымъ, Станкевичъ встрётился съ послёднимъ и Грановскимъ. Станкевичь открыль Кольцова, который много обязань Станкевичу в Бълнескому какъ развитиемъ своего таланта, такъ и литературною извъстностью. Пробзжая въ деревню, во время своего студенчества, Станкевичъ столкнулся съ Кольцовымъ въ Воронежѣ, прочелъ его самобытные опыты и одобрилъ ихъ. Въ 1831 г. Кольцовъ по дёламъ своего отца пріёхалъ въ Мосвву и Станкевичъ ввелъ его въ общество литераторовъ; въ 1835 году Станкевичъ въ первый разъ напечаталъ 18 стихотвореній Кольцова, выбранныхъ изъ довольно увёсистой и толстой тетради. Герценъ. который могъ знать Станкевича только студентомъ, говоритъ о нень: "Станкевичь, тоже одинь изъ праздных людей, ничего не совершившихъ, былъ первый послъдователь Гегеля въ кругу московской молодежи. Онъ изучилъ нѣмецкую философію глубово и эстетически; одаренный необыкновенными способностими. онъ увлекъ большой кругъ друзей въ свое любимое занятіе. До ссылки между нашимъ кругомъ и кругомъ Станкевича не было большой симпатіи. Имъ не нравилось наше почти исключительнополнтическое направление, намъ не правилось ихъ почти исключительно-умозрительное. Они насъ считали фрондёрами и французами, иы ихъ-сентименталистами и итмцами. Болъзненный, пылкій по характеру, поэтъ и мечтатель, Станкевичъ естественно долженъ былъ больше любить созерцаніе и отвлеченное мышленіе, чёмъ вопросы жизненные и чисто-правтические; его артистический идеализиъ ему шелъ, — это былъ "побъдный вънокъ", выступавшій на его блёдномъ, предсмертномъ челё юноши". Другой очевидецъ, тоже ежедневно посъщавшій кружокъ Станкевича, К. Аксаковъ, ко-

Digitized by Google

торому въ это время философскіе интересы были чужды, но который первоначальное влечение къ Гегелевской философии, составившей предметъ его занятій уже впосл'ядствія, получилъ въ кружкъ Станкевича, передалъ свои впечатления съ другой стороны: "Въ вружкѣ Станкевича выработалось уже общее воззрѣніе на Россію, на жизнь, на литературу, на міръ, — воззрѣніе, большею частью, отрицательное. Искусственность россійскаго влассическаго патріотизма, претензія наполнявшія нашу лятературу, усилившаяся фабрикація стиховъ, неискренность печатнаго лиризма — все это породило справедливое желаніе простоты и искренности, породило сильное нападеніе на всякую фразу и эффекть; и то и другое высказалось въ кружкѣ Станкевича, быть-можетъ впервые, какъ мнѣніе цёлаго общества людей. Какъ всегда бываеть, отрицаніе лжи довело и здёсь до односторонности; но, надо отдать справедливость, односторонность эта не была крайняя, была искренняя; нападеніе на претензію-даже иногда и тамъ, гдѣ ея не было-не переходило само въ претензію, какъ это часто бываетъ и какъ это было въ другихъ вружвахъ. Одностороннѣе всего были нападенія на Россію, возбужденныя казенными ей похвалами. Пятнадцатильтній юпоша, вообще довърчивый и тогда готовый върить всему, еще многаго не передумавшій, еще со многимъ не уравнявшійся, я былъ пораженъ такимъ направленіемъ, и мнѣ часто было больно; въ особенности больно было мнѣ нападеніе на Россію, которую люблю съ самыхъ малыхъ лётъ. Кружокъ этотъ, будучи свободомысленъ, не любилъ ни фрондёрства, ни либеральничанья, боясь въроятно той же неискренности, той же претензіи, которыя ему были ненавистнъе всего, и даже, вообще, политическая сторова занимала его мало. Насибшливость и иногда горькая шутка звучали въ этихъ студенческихъ бесёдахъ. Такой кружокъ не могъ быть увлеченъ никакима авторитетома. Опредъляя этотъ вружовъ, я опредъляю всего болѣе Станкевича, именемъ котораго по справедливости называю кружовъ; стройное существо его духа удерживало его друзей отъ того легкаго отрицанія, къ которому человёкъ такъ охотно бъжитъ отъ свободы. Станкевичъ самъ былъ человъкъ совершенно простой, безъ претензіи, и даже пѣсколько боявшійся претензіи, человъвъ необывновеннаго и глубокаго ума; главный интересъ его была чистая мысль. Не бывши собственно діалектикомъ, Станкевичъ въ спорахъ такъ строго, логически и ясно говорилъ, что самые щегольскіе діалектики, какъ Надеждинъ и Бакунинъ, должны были ему уступать. Въ существѣ его не было односторонности; искусство, красота, изящество много для него значили. Онъ имѣлъ сильное значеніе въ своемъ кругу, но это значеніе было вполнѣ свободно и законно, и отношеніе къ Станкевичу друзей, невольно признававшихъ его превосходство, было проникнуто свободною любовью, безъ всякаго чувства зависимости. Скажу еще, что Бакунинъ не доходилъ при Станкевичѣ до крайнихъ безжизненныхъ и бездушныхъ выводовъ мысли, а Бѣлинскій еще воздерживалъ при немъ свои буйныя хулы. Хотя значеніе церкви не раскрылось еще Станкевичу, по крайней мѣрѣ до отъѣзда его за границу, но церковь и еще семья были для него святынею, на которую Станкевичъ не позволялъ при себѣ кидаться. Станкевичъ былъ нѣжный сынъ" ("День" 1862 г., № 39, 4—5).

Кружовъ Станкевича продолжался и послѣ выхода его изъ университета и особенно скрѣпился и расширился въ 1835-6 годахъ, когда Станкевичъ болѣе постоянно поселился въ Москвѣ. Въ этомъвружет въ то время находился постоянно и К. С. Аксаковъ. Кружокъ въ то время расширился и обогатился пріобрѣтеніемъ людей даровитыхъ и впослъдстви игравшихъ самыя разнообразныя роли въ обществѣ. Однимъ изъ первыхъ присоединился В. П. Боткинъ. Многочисленная семья братьевъ Боткиныхъ вообще состояла изъ лицъ болье или менье даровитыхъ и, притомъ, въ высокой степени наивленныхъ эстетическимъ чувствомъ. Василій Петровичъ не получилъ законченнаго и серьезнаго образованія: онъ воспитывался въ пансіонъ какого-то Кристова, откуда вынесъ только знаніе новъйшихъ языковъ. Постоянныя занятія въ теченіе всей жизни, заграничныя путешествія, а всего болье тесное знакомство со всеми выдающимися въ наувё и литературё людьми, начиная съ тридцатыхъ годовъ и до самой его смерти (1869), воспитали природныя дарованія Ботвина и отвели ему почетное мѣсто не столько въ качествъ талантливаго писателя, сколько въ смыслъ живаго и ивательнаго участника въ средъ лицъ, стоявшихъ во главъ современнаго русскаго просвъщения. Лично я познакомился съ В. П. Ботвинымъ въ 1865 году, когда въ Петербургъ среди аристократін составился кружокъ лицъ, сочувствовавшихъ земскому делу,--кружовъ, въ которому применули кн. А. И. Васильчиковъ, кн. Гр. Ал. Щербатовъ, гр. Ал. П. Бобринский, гр. А. П. Шуваловъ. Ва-

- 46 -

силій Петровичъ почти ежедневно являлся на вечернія собранія и живо интересовался земскимъ дёломъ; но, къ сожалёнію, онъ былъ тогда уже устарёлымъ, болёзненнымъ и молчаливымъ собесёднивомъ. Въ которомъ именно году Боткинъ примкнулъ въ вружку, неизвъстно, но, по словамъ Пыпина, Ботвинъ прежде всего сошелся съ Бѣлинскимъ у сына извѣстнаго типографа Н. С. Селивановсваго. "Селивановский, человъкъ университетскаго образования и съ достаточными средствами, имълъ литературные вкусы и любилъ собирать у себя представителей московской литературы: въроятно здёсь Бёлинскій, въ самомъ началё своей дёятельности, встрётился и съ Полевымъ" (Бѣлин. II, 134). Боткинъ близко сошелся и съ Бѣлинскимъ, и со Станкевичемъ: послѣдній писалъ Ботвину изъ-за границы: "ты върно давно знаешь, что я тебя люблю и чго ты принадлежишь въ немногимъ людямъ, внѣ моего семейства, излающимъ мнѣ возвращеніе въ Россію пріятнымъ". Съ 1837 года, послё отъёзда Станкевича за границу, кружовъ собирался у В. П. Ботвина. Въ 1839 г. Ботвинъ убхалъ за границу и изъ Италіи началъ присылать свои путевыя наблюденія, печатавшіяся въ "Московскомъ Наблюдатель", издававшемся подъ редавціей Бѣлинскаго. Въ 1835 году въ кружку присоединился только-что вышедшій въ оставку М. Бакунинъ. Семья Бакуниныхъ, въ Тверской губернін, представляла одинъ изъ тёхъ рёдкихъ оазисовъ, гдё умственные и эстетические интересы одержали верхъ надъ праздною и безнравственною жизнію поміщичьихъ усадьбъ и где воспитывались лучшіе люди сороковыхъ годовъ. Сосёдъ по имёнію Бакуниныхъ, Лажечниковъ такъ описываетъ эту семью: "Какъ было тепло въ этой семь сердцу, какъ умъ и талантъ въ немъ разыгрывались, какъ было въ немъ привольно всему доброму и благородному! Художникъ, музыкантъ, писатель, учитель, студентъ, или просто добрый и честный человѣкъ-были въ немъ обласканы равно, несмотря на состояние и рождение. Казалось мнѣ, бѣдности-то и отдавали въ немъ первое мёсто. Посётители, всегда многочисленные, считали себя въ домѣ не гостями, а принадлежащими къ семейству. Душою дома быль глава его, патріархь округа. Какь хорошь быль этоть величавый, слишкомъ семидесятилётній старецъ, съ непокидающею его улыбкой, съ бѣлыми, падающими на плечи волосами, съ голубыми глазами, ничего не видящими, какъ у Гомера, но съ душой глубово зрящею, средь молодыхъ людей, въ кругу которыхъ онъ особенно

любыть находиться и которыхъ не тревожилъ своимъ присутствіемъ. Ни одна свободная ръчь не останавливалась отъ его прихода. Въ немъ забывали лёта, свыкнувшись только съ его добротой и умомъ. Бакунинъ учился въ одномъ изъ знаменитыхъ въ свое время итальянскихъ университетовъ, служилъ не долго, не гонялся за почестями, доступными ему по рожденію и связямъ его, дослужился до неважнаго чина, и съ молодыхъ лётъ поселился въ своей деревнё, подъ свнь насаженныхъ его собственною рукою кедровъ. Только два раза вызывали его изъ сельскаго убъжища обязанность и званіе губернскаго предводителя дворянства и почетнаго попечителя гимназін. Онъ любилъ все прекрасное, природу, особенно цвѣты, литературу, музыку, и лепеть младенца въ колыбели, и пожатіе нёжвой руки женщины, и красоты сада, и тишину могилы. Что любиль онъ, то любила его жена, умная и нъжная женщина, любили дъти, сыновья и дочери. Никогда семейство не жило гармоничнѣе. Отвуда, съ вакихъ концовъ Россіи не съёзжались въ нему посётители! Сюда, витстъ съ Станкевичемъ, Ботвинымъ и многими другими даровитыми людьми (имена ихъ смѣшались въ моей памяти). не могъ не попасть и Бѣлинскій" (Пыпинъ: Бѣл. II, 129-130, прим.).

Бакунинъ, во время своего присоединенія къ кружку, прочитываль оть скуви французские трактаты о сенсуализый, какъ началь всяваго познанія. Станвевичъ прямо съ Кондильяка засаживаеть его за Гегеля (Анненк. Б.: Станк., 101). Станкевичъ въ 1835-1837 гг. близко сошелся съ Бакунинымъ, они часто жили вмъстъ и, какъ сейчась видёли, Станкевичъ введенъ былъ Бакунинымъ въ его семейство. Бакунинъ съ жаромъ предался изученію Гегелевой философіи. "Положенія и истины ея, -говорить Анвенковь, - какь и самыя розысканія въ этой сферь, сдѣлались его жизнью, между тѣмъ какъ Станкевичъ былъ поминутно развлекаемъ всѣми явленіями общества. искусства, природы и пр. Дилетанть, обратившійся въ ревностнаго изслёдователя, вскорё пріобрёль дарь блестящаго изложенія, который сообщаль ему нѣчто похожее на роль провозвѣстника философскихъ истинъ. Къ нему прибъгали при всякомъ недоумъніи, затруднительномъ вопросъ, случайномъ перерывъ идей, и пояснительная рёчь его текла блестящею импровизаціей. Разумется, туть не могло быть какого-нибудь самобытнаго ученія, да и никто не лумаль о томъ, но Бакунинъ обладалъ особеннымъ даромъ, похожимъ на творчество, именно даромъ перерабатывать все вычитанное и

узнанное въ собственную мысль, такъ что онъ самъ казался почти изобрѣтателемъ и родоначальникомъ поясняемаго имъ метода. Роль зодчаго, которую играль Бакунинь въ отношении каждаго, такъ или иначе накопившаго сырой, необдёланный матеріаль, имёла своего рода неизбъжныя и тяжкія условія. Вся жизнь являлась передъ нимъ сввозь призму отвлеченія, и только тогда говорилъ онъ о ней съ поразительнымъ увлечениемъ, когда жизнь переведена. была въ идею. Все случайное, игновенное, самобытное въ жизни было ему гораздо менње доступно, хотя усиліями обпирнаго, действительно необыкновеннаго ума онъ успёвалъ возводить до понятія убѣгающія поэтическія черты жизни и такимъ образомъ овладѣвать ими, но при этомъ онъ уже многое терялъ и иногда то самое, что составляло существенную ихъ особенность. Станкевичъ Бакунину оказалъ важную услугу: онъ оковалъ и охолодилъ его живую, подвижную фантазію, насколько могъ и насколько нужно было для правильнаго труда надъ наукой мышленія. Бакунинъ пріучняъ Станкевича въ самообладанію въ занятіяхъ и, такъ сказать, въ искусству соблюдать порядокъ между идеями" (134-135).

Въ февралъ 1836 года Станкевичъ познакомился съ Грановскимъ, пробажавшимъ черезъ Москву, по возвращении изъ деревни, куда вздилъ Грановскій проститься съ родными предъ заграничнымъ своимъ путешествіемъ. Грановскій пробыль въ Москвѣ около мѣсяца, но успѣлъ настолько сблизиться со Станкевичемъ, что межау ними завязалась пріятельская и откровенная переписка. Въ Берлинѣ Станкевичъ снова и на болѣе долгое время встрѣтился съ Грановскимъ и еще болѣе сошелся, такъ что Грановский называлъ себя ученикомъ Станкевича. Сношенія между Грановскимъ и Станкевичемъ были только личными; къ тому, что собственно слёдуетъ назвать кружкомъ Станкевича, Грановскій никогда не принадлежалъ. Но кружокъ Станкевича потому именно и получилъ значеніе въ исторія нашего развитія, что онъ не умеръ со смертью своего основателя, что, всасывая въ себя лучшія молодыя силы, постеленно развивался и образовалъ собою непрерывную традицію литературныхъ дѣятелей, непосредственно примкнувшихъ къ современной жизни. Такъ, въ качествѣ младшихъ членовъ кружка, къ нему примыкаютъ Катковъ, Кавелинъ и Кудрявцевъ. Катковъ до своего студенчества (1834—1838 гг.) не могъ не знать Станкевича, такъ какъ Катковъ воспитывался въ пансіонѣ Павлова, у котораго

жиль въ то время Станкевичъ; но Катковъ собственно примкнулъ въ вружку Станкевича уже послё отъёзда Станкевича за границу. По словамъ Панаева, Бълинскій признавалъ въ Катковъ замъчательное литературное дарование и большое расположение къ философскных занятіямъ. Послёднее подлежнть большому спору. Несмотря на то, что Любимовъ, въ его внигъ "Катковъ и его историческая заслуга", приходить въ восторгь оть чтеній Каткова по исторіи философіи, статья Каткова "о греческой философіи", несмотря на ея оригинальность, очень низко ставится спеціалистами. Я слушаль, — въ первый годъ поступленія Каткова на каоедру, — "Логику по Бенеке", но никто изъ насъ ничего не понялъ и не усвонль, хотя за годъ предъ этимъ мы выслушали у проф. Рёдкина курсь энциклопедіи законовѣдѣнія по Гегелю и не только поняли, но были въ восторгѣ и усвоили себѣ не только предметъ, но саный методъ философскаго мышленія, облегчившій намъ знакомство съ другими философскими сочиненіями умозрительнаго направленія. Катковъ очень много работалъ для "Отечественныхъ Записовъ" съ начала изданія до своего отъёзда за границу въ 1841 году; Бълнескій высоко цёнилъ его статьи и называлъ его третьимъ сотрудникомъ послѣ себя и Краевскаго, заявляя, что журналъ существуеть исключительно ими. Катковъ сдёлалъ тоже очень много для развитія Бѣлинскаго, особенно во время пребыванія своего въ Петербургѣ въ 1840 году, что признаеть послёдній самъ; но, тёмъ не менње, искренней симпатіи между обонми не было даже и въ то время; въ одномъ письмъ въ Ботвину Бълинский говорить о Катвовѣ: "онъ много возбудилъ во мнѣ и отъ этого многаго большая часть воскресла и самодёятельно переработалась во мнё уже послѣ его отъѣзда. Ясно, что не много прошло у него черезъ сердце, но живеть только въ головѣ, и потому отъ него пристаетъ и принияется съ трудомъ (Пып. II, 91). Впослёдствін Белинскій совершенно разошелся съ Катковымъ. Замфчательно, что, несмотря на раннее знакомство съ кружкомъ Бълинскаго, Катковъ прошелъ въ немъ безслёдно и ни одинъ изъ участниковъ не вспоминаетъ его съ чувствомъ. Г. Любимовъ объснилъ это не безъ самоотверженія. По его словамъ, "чтобы быть съ Катковымъ въ тесномъ общения, быть безь усилія услышаннымь, вполнѣ понятымь, требовалось войти въ этотъ міръ (міровоззрѣніе созданное для себя Катковымъ), оставивъ, забывъ за порогомъ большую часть самого себя" (Люб. 22).

<sup>4</sup> 

Въ переводъ на русский языкъ это значитъ: самолюбіе Каткова было такъ безгранично, что онъ сходился и даже просто выслушивалъ только тъхъ бездарныхъ людей, которые соглашались отказатъся отъ своей личности и совершенно ему подчиниться.

Кавелинъ, окончивши домашнее образование въ Москвъ, поступиль въ университеть въ 1835 году, окончиль курсъ въ 1839 г. и держаль магистерскій экзамень вь 1840 году. Съ 1840-1843 года Кавелинъ служилъ въ Петербургв и занялъ въ 1844 году канедру въ Московскомъ университетъ. Кавелинъ былъ ученикомъ Бѣлинсваго, еще до поступленія перваго въ универсилетъ, но во время студенчества Кавелина Бълинскій относился въ нему очень холодно, и Панаевъ разсказываетъ очень ръзкую встръчу Бълинскаго съ Кавелинымъ въ то время ("Воспом." 199, изд. Мартынова). Но за то во время своего студенчества Кавелинъ посъщалъ домъ Елагиныхъ и здёсь встрётился со всёми выдающимися людьми, составляющими ихъ общество. Бѣлинсвій сошелся съ Кавелинымъ уже во время петербургской его службы въ 1842-1843 г. Носъ 1844-1848 года, когда Кавелинъ оставилъ Москву и университеть, онъ былъ деятельнымъ членомъ повднейшаго кружка западнивовъ, въ которому мы сейчасъ перейдемъ.

Кудрявцевъ окончилъ курсъ въ Московскомъ университетѣ въ 1840 г., а въ 1843 г. онъ отправился за границу, откуда возвратился въ половинѣ 1847 г. и занялъ каседру исторіи. Панаевъ разсказываеть, что Бёлинскій полюбиль студента Кудрявцева за его эстетический вкусъ, за его, какъ онъ выражался, тонкую, нѣжную натуру; они часто толковали о современныхъ литературныхъ дъятеляхъ и перечитывали лучшія, по ихъ мифнію, произведенія руссвихъ поэтовъ. Когда Бѣлинскій взялъ на себя редакцію "Московскаго Наблюдателя", Кудрявцевъ помѣстилъ тамъ разскавъ "Одни сутви изъ жизни холостява" и повъсть "Флейту" подъ буквами А. Н., изъ которыхъ послёдняя повёсть приводила въ восхищение Бѣлинскаго. Повѣсти Кудрявцева подъ псевдонимомъ А. Нестроева помѣщались въ "Отечественныхъ Запискахъ" и "Современникъ". Впослёдствін, подъ вліяніемъ натуральной школы, Белинскій не-СКОЛЬКО РАЗОЧАРОВАЛСЯ ВЪ САНТИМЕНТАЛЬНО-ИДЕАЛИСТИЧЕСКОМЪ НАправлении своего молодаго друга.

Возвращаемся къ хронологіи вружва. Посл'ь отъ'езда въ 1839 году Боткина за границу появился въ Москв'ь новый центръ. Въ-

1838 г. умеръ отецъ Огарева, и онъ въ началъ 1839 года переталъ въ Москву; съ 1839 по 1841 годъ Огаревъ жилъ въ Москвъ, служилъ, а въ концъ 1841 года убхалъ за границу. Герценъ изъ Вятки въ 1838 году былъ переведенъ на службу во Владиміръ и въ томъ же 1839 г., послъ перевада Огарева, поселился въ Москвъ. Изъ бывшаго кружка Герцена Бълинскій въ 1837 году, на Кавказъ, познакомился и сблизился съ Сатинымъ; въроятно, это знакомство свело Бълинскаго съ вновь пріъзжими.

Около Огарева сгруппировался новый кружокъ, въ которомъ на первомъ планѣ стояли бывшіе члены кружка Станкевича, въ томъ числё К. С. Аксаковъ, имея во главе Белинскаго и Бакунина, и примкнули изъ прежняго кружка Герцена Сатинъ и Кетчерь. Грановский въ то время еще жилъ въ Берлинв. Здесь впервие Герценъ встрётился съ Бёлинскимъ, чтобы вскорё разойтись. Связующимъ звеномъ былъ Огаревъ, который, по словамъ Герцена, обладалъ замѣчательною способностью соединять между собою людей. "Огаревъ, —говорнтъ Ал. Ив., —одаренъ былъ особою магнитностью, женственною способностью притяжения. Безъ всакой вилиюй причины въ такимъ людямъ льнутъ, пристаютъ другіе; они согревають, связують, усповоивають ихъ, они--открытый столь, за воторый садится важдый, возобновляеть силы, отдыхаеть, становится бодрфе, спокойнфе, и идетъ прочь-другомъ. "Кружовъ этоть совершенно быль предань изучению Гегеля и до такой степени проникнутъ былъ привычкой въ отвлеченной мысли, что самое простое явленіе жизни не понималь иначе, какъ приврытое ярыкомъ гегелевской терминологи, совершенно непонятной для непосвященныхъ. Вийстй съ твиъ вружовъ настолько мирился съ настоящимъ, что всявій протесть считаль не только лишнимъ, но вполыт незавоннымъ. Это былъ періодъ, когда Бълинскій въ концъ 1839 года писалъ свои ультра-примирительныя статьи, отъ которыхъ впослёдствіи отврещивался, а Бавунинъ, когда онъ въ 1840 году явился въ Петербургъ, показался врайнимъ консерваторомъ. Естественно, что съ такимъ направленіемъ не могъ примириться Герценъ, котораго вся жизнь была непрерывнымъ протестомъ и протесть лежаль въ глубинѣ его природы: Герценъ разошелся съ Бѣлинскимъ. Впрочемъ, этотъ кружокъ очень не долго продержался и только произвелъ разрывъ между друзьями, впослёдствіи сгладившійся. Бълинскій въ концѣ октября 1839 года переёхалъ

4\*

въ Петербургъ, а въ 1840 году перешелъ туда же на службу и Герценъ.

Бакунинъ, съ которымъ Бѣлинскій разошелся окончательно въ Москвѣ, въ 1840 году поѣхалъ въ Петербургъ, а оттуда въ Берлинъ, гдѣ онъ немедленно появился въ рядахъ лѣвой фракціи гегельянства \*) и познакомилъ съ нею своихъ друзей.

Герценъ въ кружкѣ Огарева также принялся за изученіе Гегеля; но въ 1841 году, когда Герценъ, высланный снова изъ Петербурга, находился на службѣ въ Новгородѣ, онъ прочелъ "Das Wesen des Christenthums" Фейербаха—и окончательно сдѣлался матеріалистомъ. Это поставило его въ одинокое положеніе въ позднѣйшемъ кружкѣ его друзей-западниковъ, которые не соглашались отбросить признаніе духовнаго элемента въ человѣкѣ. Дружескія отношенія не прекращались, но разрывъ былъ глубже и серьезнѣе, нежели съ Бѣлинскимъ, въ Петербургѣ помирившимся съ Герценомъ.

Возвратившись въ 1842 году изъ новгородской ссылки въ Москву, Герценъ сейчасъ же познакомился съ Грановскимъ. Примирительную роль, которую игралъ Грановский въ кружкѣ, Герценъ очерчиваетъ слёдующимъ образомъ: "цервый человъвъ, признанный нами (т.-е. самимъ Герценомъ и вошедшими членами его кружка) и ими (вружкомъ Станкевича), который дружески подалъ обонмъ руки и снялъ своею теплою любовью въ обонмъ, своей примиряющею натурой, послёдніе слёды взаимнаго непониманія, быль Грановскій". Около Герцена и Грановскаго тёснёе сомкнулся кружокъ, воторому собственно и принадлежитъ название "московскихъ западнивовъ". Къ этому кружку присоединились изъ старыхъ товарищей Герцена: Кетчеръ и Сатинъ, профессора Ръдвинъ и Крюковъ, Е. Ф. Коршъ, который изъ Петербурга, гдъ онъ занимался вмёстё съ Грановскимъ въ редавціи "Библіотеки для Чтенія", вызванъ былъ гр. Строгановымъ въ Москву и получилъ мъсто библютекаря при университетъ, В. П. Боткинъ, И. П. Галаховъ, раннюю смерть котораго оплавивалъ Герценъ въ своемъ "Былое

<sup>\*)</sup> Въ органѣ лѣвой фракцін Гегеля "Deutsche Jahrbücher für Wissenschaft und Kunst" за октябрь 1842 г. помѣщена была Бакунинымъ, подъ псевдовимомъ Jules Elysard, статья "Die Reaction in Deutschland, ein Fragment von Franzosen", на которую особенное вниманіе читателей обращала редакція.

и думы", М. С. Щепвинъ, Дм. Щепкинъ, Красовъ, извёстный музывантъ Лангеръ, Кольчугинъ и др.

Въ то же самое время разрастался и укрѣплялся болѣе тѣсный кружокъ славянофиловъ. Къ Хомякову и Кирѣевскимъ примкнули К. С. Аксаковъ и Ю. Ө. Самаринъ. Аксаковъ, какъ мы видѣли, началъ свое развитіе въ кружкѣ Станкевича, былъ желаннымъ гостемъ и въ кружкѣ западниковъ, и въ гостиной Авд. И. Елагиной, гдѣ встрѣчалисъ люди обоихъ направленій, и только послѣ окончательнаго разрыва въ 1845 году перешелъ всецѣло въ славиофильскій лагерь.

Ю. О. Самаринъ поступилъ въ Московский университетъ въ 1835 году, въ годъ когда попечителемъ назначенъ былъ гр. С. Гр. Строгановъ и пригласилъ незабвеннаго Платона Степановича, когда университетский курсъ съ трехъ лѣтъ перешелъ на четыре и введена была для студентовъ обязательная форма. Окончивши курсъ въ 1838 году, Самаринъ познакомился съ К. С. Аксаковымъ и оба они въ 1839 году согласились готовиться вмъстѣ на магистерсвій экзаменъ. Въ 1840 году Самаринъ и Аксаковъ въ московскомъ обществѣ встрѣтились съ Хомяковымъ. Встрѣча эта имѣла серьезныя послёдствія не только лично для обёнхъ сторонъ, но для всей исторія нашей мысли. Молодые люди, въ особенности Авсавовъ, изучали тогда Гегеля и встрётились на латературныхъ вечерахъ Свербеевыхъ и Павловыхъ съ однимъ изъ самыхъ сильныхъ его противниковъ, въ которомъ разлядъ вѣры съ знаніемъ умиротворялся совершенно своеобразно, но послёдовательно и искренне, не вродѣ туманнаго и натянутаго дензма правыхъ гегельянцевъ, --съ Хомяковымъ. Самаринъ былъ съ молоду православно-религіозенъ, что доказываетъ самый выборъ темы для его диссертаціи, и възиму съ 1841 по 1842 годъ у Самарина были сильные богословскіе споры съ Кирбевскими и Хомяковыми, вслёдствіе которыхъ его убъжденія иногда сильно волебались вліяніемъ этихъ лицъ (Сам. соч. V, XLI, прим.). Но въ началъ 1843 года въ Самаринъ совершился внутренній перевороть, вызванный возвратомъ Самарина въ занятіямъ философіею Гегеля. По формулъ этой философіи Самаринъ дошелъ до убъжденія, что религія должна быть признана за в'ячно присущій моменть въ развитія духа, и высшимъ иоментомъ является философія, которая однако не управдняетъ религіи (LXIII). И вотъ Самаринъ задалъ себѣ задачу оправдать

иравославіе и опредёлить ему мёсто философіею Гегеля (LX). Но традиціонное чувство православія не умолкало въ Самаринё и тёмъ болёзненнёе и ярче томилъ его внутренній разладъ. Въ письмё къ К. С. Аксакову въ январё 1844 года Самаринъ писалъ: много ночей я провелъ въ деревнё безъ сна, въ горькихъ слезахъ и безъ молитвы. Бездёлицу мы вычеркнули изъ нашей жизни—Провидёніе, и послё этого можетъ быть легко и спокойно на сердцё (LXXIII). Изъ этого раздвоенія выведенъ былъ въ сторону прямо православную Самаринъ Хомяковымъ, съ которымъ онъ имёлъ продолжительныя бесёды до самаго отъёвда Самарина въ Петербургъ осенью 1844 года.

Оба кружка вступним между собою въ борьбу, отзвуки которой не улеглись еще до сихъ поръ. Но оба они исполнили свою задачу и изъ ихъ борьбы вышло все позднёйшее движеніе русской мысли. Не даромъ одинъ изъ самыхъ видныхъ противниковъ, послё смерти Хомякова и Кирёвевскихъ, помянулъ ихъ примирительнымъ словомъ.

Кружокъ западниковъ состоялъ изъ людей, которые усвоили себѣ не одинъ внѣшпій лоскъ, но внутреннюю сущность европейскаго просвъщенія, -- послъдніе результаты его научныхъ изслъдованій, его стремленіе ко всему истинному, честному и преврасному, развитие личнаго достоинства, возведеннаго на степень нравственнаго долга, стремление къ свободъ и равноправности. Но, кромѣ этого, лица составлявшія кружовъ были артистическія натуры, одаренныя тонкимъ и сильнымъ артистическимъ чувствомъ. Кромъ любви въ литературъ и ея великвиъ представителямъ, общей всемь, Станкевичь и Боткинъ страстно любили музыку, Бѣлинскій увлевался театромъ, Грановскій былъ художникъ въ душв. Недавно сошель въ могилу послёдній изъ могиканъ, живой представитель людей сороковыхъ годовъ для современнаго поволёнія, С. А. Юрьевъ. Всёмъ памятна симпатичная и на все отзывчивая фигура этого человъка, для котораго "вселенская правда н красота" были высшимъ идеаломъ, а наука и искусство-темъ жизненнымъ проявленіемъ, которымъ онъ служилъ до послёднихъ дней. Относясь съ полнымъ уваженіемъ къ памяти Сергѣя Андреевича, молодое поколѣніе доказало, что оно не забыло заслуги людей сорововыхъ годовъ, а заслуга эта была не маловажная. То луманно-эстетическое направление, которое выработано было ихъ

двательностью, было необходимымъ и важнымъ, последнимъ фазисонъ воспитанія для русскаго общества предъ вступленіемъ его ва самостоятельный путь. Но, несмотря на свои возвышенныя стремленія, на правственное значеніе диць его составлявшихь, вружовъ западниковъ-въ смыслъ движенія впередъ – для русской жизни не принесъ съ собою ничего. Кружовъ относился въ постёдней только отринательно, какъ забзжій европеецъ или руссвій, долго прожившій за границею и потерявшій связь съ землей. Между тёмъ подвигъ отрицанія со стороны меньшинства, усвоивавшаго для собственнаго комфорта только внёшній лоскъ европейскаго просвёщенія и не сдёлавшаго ничего для народа, былъ уже совершенъ Чаадаевымъ, и въ этомъ завлючалась великая его заслуга. Оставался другой болёе серьезный и трудный подвигъ, требовавшій значительныхъ умственныхъ силъ, --- подвагъ отрицанія европейскаго просвёщенія, въ смыслё чуждой догматики, принимаемой на въру и обращаемой рабски въ житейскій канонъ; только этимъ нутемъ можно было стать въ нормальное отношение въ евроцейскому просвёщенію, принимая въ немъ сознательное и равноправное участіе и сохраняя тоть народный субъективизмъ, которымъ всегда была отмѣчена доля самостоятельнаго труда, которую извістный народъ вносиль въ общее достояніе. Подвигь этоть, -- повороть русской мысли, какъ совершенно справедливо и мътко назваль Герцень, -- совершили славянофилы, и въ этомъ все ихъ значене. Гуманное отношение въ обществу, основанное на широкомъ распространении европейскаго просвъщения, обусловленное свободой мысли и слова; вонституціонализмъ, основанный на интеллигентномъ меньшинствѣ въ смыслѣ англійскаго Gentry, съ его пармиентаризмомъ и централизаціею, что выражалось въ господствовавшей тогда теоріи государственности; но вмёстё съ тёмъ отрицательное отношение въ русской жизни и истории и платоническая аалость въ закрипощенному народу, съ которымъ порвана была всякая связь, --- таковъ былъ уставъ, выработанный въ кружки западниковъ сорововыхъ годовъ. Въ сторонѣ отъ этого устава, одиновій среди не раздфлявшихъ съ нимъ убѣжденій западнивовъ, стоялъ Герценъ, олицетворяя собою дальнъйшее движение европейской ичсин. Герцена не удовлетворяла эта сповойная и, относительно говоря, возвышенная, но пассивная программа, отправлявшаяся оть statu quo европейскаго порядка въ его настоящемъ равновѣ-

сін. Пытливый и діятельный умъ Герцева шелъ дальше и глубже, туда, гдф въ судорожныхъ усиліяхъ зарождалось зерно будущаго развитія, гдё готовился отвёть на только-что поставленные и не рѣшенные вопросы современной жизни. Въ этомъ Герценъ сходился, вакъ онъ самъ признается, съ славянофилами, воторые свониъ стремленіемъ въ самобытности натолвнулись на неразрёшенныя задачи русской жизни. Для обонкъ предметомъ заботы былъ народъ, обдёленная масса неимущихъ,--масса, которая до сихъ поръ молчала, но въ наше время стала предъявлять свои права на участіе въ трапез'ь, до сихъ поръ уготованной для богатыхъ и привилегированныхъ. Для обоихъ былъ ближе и дороже другихъ тотъ народъ, въ которому сами они принадлежали; но отноmenie обонхъ въ русскому народу было различно. Герценъ объ однородности своихъ стремленій съ славянофильскими выражается такъ: "У насъ была одна любовь, но не одинакая. У нихъ и у насъ запало съ раннихъ лётъ одно сильное, безотчетное, физіологичесвое, страстное чувство, которое они принимали за воспоминание, а мы за пророчество, чувство безграничной, обхватывающей все существо любви къ русскому народу, русскомъ быту, къ русскому свладу ума. И мы, какъ Янусъ или какъ двухглавый орелъ, смотрёли въ разныя стороны, въ то время какъ сердце билось одно". Слова Герцена вполнъ исвренен и имъютъ глубовій смыслъ, но не совсёмъ тотъ, который придаетъ имъ Герценъ, ибо онъ недостаточно оттёнилъ, и не могъ оттёнить, въ качествё судьи въ своемъ дѣлѣ, разницу обоихъ воззрѣній, хотя, именно по своей исвренности, самъ далъ влючъ въ ея разъясненію. Дъйствительно физіологическая любовь въ русскому народу цересилила въ славянофилахъ традиціонное благоговёніе передъ западною цивилизаціей и привела ихъ къ инстинктивному пониманію прошедшей жизни когда - то цёльнаго и свободнаго русскаго народа; живое сближение съ врестьянствомъ, воторое славянофилы идеализировали своею любовью и уважали, а не только жальли, -- отврыло имъ уцѣлѣвшіе остатки и особенности русскаго быта, которые не укладывались въ рамкахъ искусственной государственности. Съ этой точки зрения взглядъ славянофиловъ на русский народъ быль воспоминаниему. Любить по воспоминанию можно, потому чтовоспоминание предполагаетъ что-то вогда-то облеченное плотью, что-то дѣйствительно существовавшее на реальной почвѣ. Герценъ,

весь преданный обаянію европейской жизни, не отділывавшійся никогда отъ отрицательнаго отношения не только въ настоящему, но и къ прошедшему руссваго народа, къ его исторіи, физіологическую любовь къ родному совершенно утратилъ; русский народъ, въ смыслё живаго существа, въ его повседневной обстановке былъ чуждъ Герцену, ---онъ воображалъ, что любитъ его въ ндев, созданной по изрканъ для него изобрѣтеннымъ, а не ему присущимъ, и въ этомъ смыслё руссвій народъ являлся Герцену въ смыслё пророчества. Но пророчество-это безтелесное прозрение, образъ. не проявленный въ жизни-мобить нельзя, ему можно только върить, но изъ этой вёры для живущаго организма извлечь ничего невозможно. И поэтому едва ли Герценъ и всѣ отправлявшіеся оть западнаго ученія объ ассоціаціяхъ могли дойти совершенно самостоятельно и непосредственно до живаго пониманія руссваго ира, общины и артели, еслибъ эти явленія не были указаны славянофилами, принявшими ихъ непосредственно изъ рукъ народа.

Не было въ умственномъ движении Москвы болёе оживленной эполи, какъ время сороковыхъ годовъ, несмотря на то, что эта жезнь мало выражалась въ печати, но за то тёмъ сильнёе кипёла она внутри. Все тогдашнее московское общество смёшалось и жило одной общею жизнью: сначала славянофилы и западники держались вытесть, потомъ они разошлись, спорили другъ съ другомъ, въ разгарѣ спора доходили до взаимныхъ недоразумѣній и ожесточенія, но никогда не забывали и не могли забыть, что въ извѣстныхъ отношеніяхъ "сердце у нихъ билось одно". Собраніе въ обществѣ такихъ выдающихся людей, которые стояли во главѣ обонхъ вружковъ, создало въ московскомъ обществѣ ту полную умственныхъ интересовъ атмосферу, о воторой, вскорѣ по возвращении изъ-за границы, писалъ Грановскій Фролову (1 января 1840 года): "въ здѣшнемъ хорошемъ обществѣ теперь мода на ученость, дамы говорятъ объ исторіи и философіи съ цитатами, а такъ какъ я слыву очень ученымъ человѣкомъ, то и получаю часто приглашенія, за воторыя благодарю, оправдываясь занятіями; недавно мнё предложили читать курсъ исторіи для дамъ" ("Біогр.", 105). Я помню на университетской скамых эту осмысленную и культурную эпоху, помню какъ она насъ охватывала и напутствовала въ жизни. Искреннее уважение къ наукъ господствовало тогда въ стънахъ "alma mater", оставшейся незабвенною до гробовой доски; среди

разгула, въ которомъ бушевалъ избытокъ юношескихъ силъ, не требовавшійся ни на какое другое дѣло, въ дымной "Британіи" \*) безъ умолку раздавался оживленный и серьезный споръ о философскихъ вопросахъ и о крупныхъ литературныхъ и научныхъ явленіяхъ.

Среди мыслящей части московскаго общества, въ центрѣ этого спора, вращался Александръ Ивановичъ. Безъ всякаго сомнѣнія. его дюбознательная природа живо интересовалась и много усвоивала, но онъ не принималъ въ то время дѣятельнаго участія, такъ какъ онъ всецёло поглощенъ былъ другими интересами. По возвращении изъ-за границы, поступивши на службу въ Москвё, Кошелевъ вернулся въ своимъ старымъ знакомымъ. "Здоровье мое совершенно поправилось, — пишеть Кошелевъ въ своихъ "Запискахъ", и зиму 1833 года провели мы очень пріятно съ друзьями моими: Киржевскимъ, Хомявовымъ, Свербеевымъ, Баратынскимъ и другими старыми и новыми пріятелями" ("Зап.", 46). Но вскоръ женитьба, повушка имънія, откупа и накопленіе долговъ заставили Ал. Ив. посвятить всего себя заботамъ о матеріальномъ своемъ благосостояніи. Начиная съ 1835 года, "лётнее и осеннее время, -- говоритъ Кошелевъ, — мы проводили въ деревнѣ, а зимы въ Москвѣ, куда мы пріфзжали въ концф ноября или въ началф декабря; я же ежемфсячно совершалъ потзден въ деревню. Въ Москвъ мы мало тздили

<sup>\*) &</sup>quot;Британія" была своеобразное и не лишенное значенія "учрежденіе" сороковыхъ годовъ. Это былъ довольно грязный трактиръ, прямо противъ манежа, гдъ теперь меблированныя комнаты. Въ "Британін" въ каждой комнать висьло росписаніе уняверситетскихъ лекцій; половые знали характеристику каждаго профессора и по-своему толковали о писателяхъ. Во время лекцій тянулась безъ перерыва цівь студентовъ, возвращавшихся изъ "Британін" въ университеть или обратно направлявшихся туда; каждый вечерь далеко за полночь въ "Британія" собирались сотии студентовъ. Это была настоящая, ежедневная, учено-литературная сходка, на которой впроченъ ришаянсь студентами и всё до нихъ касающіяся университетскія дёда. Платонъ Степановичъ оффиціально признаваль "Британію" за status in statu: онь посылаль туда письменныя объявленія о вызов'в кого-либо изъ студентовъ, и отъ казеннокоштнаго студента, оканчивавшаго курсъ и получавшаго при выходъ опредъленную сумму на экинировку, гребоваль квитанція въ уплать счета въ "Британію", безъ чего деньги не выдавалясь. Но никонда ни одинъ субъ-инспекторъ не появлялся въ "Британію". Какъ-то разъ студентъ, срѣзавшійся на экзаменѣ и по обычаю просившій Платона Степановича уговорить профессора прибавить баллъ, тоже по обычаю увърялъ Платона Степановича, что онъ "все знаетъ" и только случайно смѣшался и не отвѣтилъ. "Нѣтъ, ты ничего не знаешь", отвъчаль съ добродушной улыбкой Платонъ Стенановичь. ....., Почему же, Платонъ Степановичъ, вы это думаете?" - "Очень ужь часто ты чрезъ проливъ-го плаваешь". Пролявомъ Платонъ Степановичъ называлъ улицу, отделявшую "Британію" отъ университета. Несмотря на то, Платонъ Стенановичъ просьбу студента исполниль.

и такъ-называемый grand monde-на балы и вечера, а преимупественно проводили время съ добрыми пріятелями: Кирѣевскими. Елагиными, Хомяковымъ, Свербеевымъ, Шевыревымъ, Погодинымъ, Баратынскимъ и пр. По вечерамъ постоянно три раза въ недълю и собирались у Елагиныхъ, Свербеевыхъ и у насъ, и сверхъ того довольно часто съйзжались у другихъ нашихъ пріятелей. Бесёды наши были самыя оживленныя; туть выказались первые начатки борьбы между народнышимся русскима направленіемъ и господствовавшимъ тогда западничествомг. Почти единственнымъ представителемъ перваго былъ Хомяковъ, ибо и Кирвевскіе, и я, и многіе другіе еще принадлежали въ послёднему. Главными, самыми исключительными защитниками западной цивилизаціи были Грановскій, Герценъ, Н. Ф. Павловъ и Чаадаевъ ("Зап.", 55). Но съ 1838 года Ал. Иван. вступилъ въ откупа и умственные интересы отошли на задній планъ. Зимой Ал. Ив. много разъйзжалъ по откупамъ. "Дѣла откупныя, --- говоритъ онъ, --- пошли ужасно дурно, убытви были страшные. Было время, что рубашка, которая была на мнѣ, уже мнѣ не принадлежала, и, сверхъ того, я подвергалъ разорению нёсколько семействъ, довёрившихъ миё свои деньги и зенли. Это удесятеряло мою деятельность, я не даваль себе покоя н быль совершенно погружень въ откупное дъло" ("Зап.", 62). "Друзья мон, -- говорить Ал. Ив. въ своихъ "Запискахъ", -- и въ особенности Кирвевскій, жестоко меня за это бранили. Послёдній даже начиналъ во мив отчаяваться и опасаться, чтобъ я окончательно не погрязъ въ этомъ болотѣ; но Хомявовъ его успоконвалъ и говориль, что человёкь, который погружался по уши въ нёмецкую философію, не можетъ сгинуть въ откупахъ". Предсказаніе Хомякова сбылось: мы видёли, какъ Ал. Ив. при первой возможности постарался раздёлаться съ отвупами; тогда онъ совершенно предыся умственнымъ занятіямъ и общественной двятельности. Коше-Jевъ самъ назвалъ это "своимз возвратомз", о которомъ мы поговорных въ слёдующей главё.

Въ двадцатыхъ годахъ въ Москвѣ уцѣлѣлъ одинъ журналъ-"Вѣстникъ Европы" и Москва не приняла участія въ томъ подъемѣ журналистики, который начался въ Петербургѣ, въ либеральную эпоху царствованія императора Александра І-го, появленіемъ "Духа Журналовъ" (1816—1820) и закончился дѣятельнымъ участіемъ въ современныхъ изданіяхъ декабристовъ въ началѣ двадцатыхъ годовъ. "Вёстникъ Европы" пользовался заслуженнымъ авторитетомъ. Гречъ, въ своемъ "Опыть вратвой исторіи русской литературы", несмотря на журнальное соперничество, не могъ не заявить, что Каченовскій заслужиль вниманіе и благодарность русской публиви преимущественно изданіемъ "Вістнива Европы", который завимаеть первое мёсто въ числё русскихъ журналовъ (268). Но съ 1825 года "Вѣстнивъ" началъ, но собственному выраженію, "умирать по чину естества". Издававшійся съ 1823 года вн. Шаликовымъ "Дамскій Журналъ" не пополнилъ пробъла н представлялъ бездарное и запоздалое переживание отжившей старины. Потребность журнала чувствовалась въ Москвѣ во всѣхъ слояхъ читателей. Стремленіе удовлетворить этой потребности естественно обнаружилось прежде всего въ обществѣ Раича, гдѣ обсуждались направление и программа журнала; но прежде нежели члены кружка успёли осуществить свое намёреніе, мыслью ихъ воспользовался посъщавшій общество Полевой и, съ помощью вн. Вяземсваго, началъ въ 1825 году изданіе "Телеграфа", который сразу пріобрёль блестящій успёхь. Полевой имёль безспорно и литературный таланть, и вритическій дарь, но, вром'я того, онъ быль рождень журналистомь. Герцень, который знакомь быль съ Полевымъ, говоритъ о немъ, что "Полевой былъ человъкъ жившій послёднимъ отврытіемъ, вчерашнимъ вопросомъ, новой новостью въ теоріи и въ событіи ея, менявшійся какъ хамелеонъ". Это какъ нельзя болёе подходило къ требованіямъ современнаго общества, также жаднаго до всякаго рода новостей, безъ разбора и безъ всякой опредбленной потребности, такъ что для журнала того времени не требовалось никакого направления, теперь составляющаго и потребность, и критеріумъ для оцёнки журнала со стороны публики. "Телескопъ" доставлялъ массу самыхъ разнообразныхъ и текущихъ свёдёній, составленныхъ если не съ глубовимъ знаніемъ дёла, то съ живою занимательностью для публики, довольствовавшейся простымъ удовлетвореніемъ ся любознательности. На этомъ низкомъ уровнѣ читающей публиви основалъ свой успѣхъ Сенковскій, и его "Библіотека для Чтенія" представляла замізчательный образчикъ блестящаго остроумія и плутоватой ловкости, придававшей литературному предпріятію коммерческій характерь. Но если журналъ Полевого удовлетворялъ вкусу большинства, то серьезное и мыслящее меньшинство, напр. С. Т. Аксаковъ ("Біогр.

Кошел." II, 221-225), не было удовлетворено и требовало органа поучающаго и направляющаго, а не просто только легко и пріятно развлевающаго. Я уже говориль, какую серьезную задачу, выраженную въ программѣ Веневитинова, хотѣло осуществить въ своемъ журналѣ общество Раича, когда тамъ зародились толки объ этомъ предметѣ ("Біогр. Кошел." II, 67-70). Отвѣтомъ на это требование серьезнаго и поучительнаго чтения явился "Московский Вестникъ" подъ редакціей Погодина и Шевырева (1827-1831), съ благословенія и подъ повровительствомъ Пушкина. Причины свораго превращения "Московскаго Въстника" очень различны и сложны. Прежде всего журналь на другой же годь остался безь сотрудниковъ. Кошелевъ въ сентябрѣ 1826 г., еще до изданія журнала, перешель въ Петербургъ; въ томъ же году отправились въ Петербургъ Титовъ и Веневитиновъ, и послёдній тамъ умеръ 15 марта 1827 г.; въ 1828 году отправились за границу Шевыревъ и Рожалинъ. На мъсто выбывшихъ поступили лица совершенно бездарныя и не обладающія необходимыми для серьезнаго журнальнаго дёла свёдёніями (имен. Араповъ, Зиновьевъ и разныя неизвестныя лица, сврывавшіяся подъ псевдонимами). Вовторыхъ, и Шевыревъ и въ особенности Погодинъ лишены были редакторскаго таланта, а Погодинъ въ этому еще присоединялъ другія неудобния вачества, дёлавшія сношенія съ нимъ невозможными, какъ это выяснилось при сдачё "Москвитянина" Киреевскому. Попытви изданія серьезнаго журнала не ограничились "Московскимъ Въстникомъ". Въ 1828 г. К. Калайдовичъ предпринялъ изданіе "Русскаго Зрителя", а Павловъ—"Атенея". Калайдовичъ скоро занемогъ и собранный имъ матеріалъ напечатанъ подъ редакціею друзей. большею частью изъ лицъ впослёдствіи близвихъ къ славянофильскому кружку: Погодинымъ, Шевыревымъ, С. Т. Аксаковымъ, а затъмъ Ознобишинымъ, Раичемъ, Томашевскимъ и братьями Казайдовичами; въ числѣ сотрудниковъ были И. В. Кирѣевскій и Мавсимовичъ. Въ "Атенев" въ первый разъ выступили на журнальное поприще Станкевичъ и Герценъ ("Біогр. Кошел." II, 477-478).

Литературный кружокъ, сгруппировавшійся въ маѣ двадцатыхъ годовъ, изъ котораго вышли славянофилы и въ которомъ участвовали всѣ лица, впослѣдствіи къ нимъ примкнувшія, держался врѣпко и впослѣдствіи не оставлялъ своихъ стремленій принять участіе въ журналистикъ. Вернувшись изъ-за границы и разсчитывая на участіе членовъ кружка, И. В. Кирѣевскій въ 1832 году предпринялъ изданіе журнала "Европеецъ", который очень много обѣщалъ, судя по началу, но былъ остановленъ на третьемъ номерѣ и Кирѣевскому запрещена дальнѣйшая литературная дѣятельность. Свѣдѣнія объ изданіи "Европейца" и объ его содержаніи изложены въ "Матеріалакъ для біографіи И. В. Кирѣевскаго", собранныхъ Н. В. Елагинымъ ("Соч. И. В. Кирѣевскаго" т. І, Матер., 79—82 и прим.).

Въ 1835 г. члены вружка вновь принялись за изданіе журнала. На этотъ разъ въ складчину вступили Хомяковъ, Кирѣевскій, Кошелевъ, Баратынскій, Шевыревъ, Погодинъ, Павловъ, Языковъ, Свербеевъ, Мельгуновъ и пригласили Одоевскаго. Каждый изъ участниковъ долженъ былъ внести по 1.000 рублей сер., а всего предполагалось собрать 20.000 руб. Журналъ получилъ названіе "Московскаго Наблюдателя", а редакторомъ избранъ былъ Андросовъ, знакомый этому кружку какъ одинъ изъ членовъ прежняго общества, собиравшагося у Раича.

По всей въроятности, неудачное редакторство Погодина и Шевырева въ "Московскомъ Вестникв" натолкнуло кружовъ издателей журнала на Андросова какъ на единственнаго знакомаго человъка, способнаго принять это звание, такъ какъ онъ уже занимаяся редавціонными работами въ издававшемся проф. Павловымъ журвалѣ "Атеней". Андросовъ, въ то время помощникъ Павлова по московской земледѣльческой школѣ, былъ умный, даровитый и образованный человёвъ, но безъ литературнаго таланта. Личность Андросова, съ которымъ Н. А. Полевой встричался у бывшаго содержателя Университетской типографіи, издателя "Въстника Европи" Попова. К. А. Полевой описываеть въ своихъ запискахъ слёдуюшимъ образомъ: Василій Андреевичъ Андросовъ былъ человъкъ замѣчательный свѣтлымъ умомъ, любовью въ просвѣщенію и оригинальностью въ разговорѣ. Пылкость его была такова, что онъ занимался всёмъ, что только можетъ занимать умъ и благородную душу; но пылкость же дёлается причиною, что онъ былъ вспыльчивъ, увлекаясь легко приходилъ въ гнъвъ, не договаривалъ словъ, бормоталъ, прыскалъ слюною, когда говорилъ, и иногда защищалъ несообразности. Отъ сообщества съ Павловынъ онъ вскоре сделался отчаяннымъ шеллингистомъ и, встрѣтившись у Попова съ Н. А. Полевымъ, чрезвычайно заинтересовалъ его новыми у насъ

тогда идеями нѣмецкой философіи. (Это взвѣстіе относится въ вачалу двадцатыхъ годовъ.) Цёлые вечера проходили въ сужденіяхъ и спорахъ о ней, и этого было довольно для воспріимчивости брата моего ("Зап.", 89). Полевой сталъ заниматься философіей и сблизныся съ вружвомъ Ранча, о чемъ я уже упоминалъ ("Віог. Кош." II, 64). Погодинъ, находившійся въ дружескихъ отношеніяхъ съ Андросовымъ, въ своемъ некрологѣ, говоритъ о немъ: "Андросовъ былъ зарактера благороднаго и независимаго. Можетъ-быть эти качества и изшали его успёхамъ въ свётё. Въ его любви къ справедливоств. сознания человическаго достоянства было что-то высовое. До глубны сердца онъ бывалъ тронутъ всякою несправедливостью, гав бы она ни была саблана, въ Калькуттв или Филадельфін, Вятв' нли Парижѣ, и пламенная рѣчь вытекала изъ задыхавшихся усть его. Рёдво встрётишь людей, которые принимали бы такъ горячо въ сердцу всявое самое неважное оскорбленіе, нарушеніе правъ человъческихъ, даже будь оно въ однихъ словахъ и форилъ, а не на дълъ. И, напротивъ, успъхи цивилизаціи--- это было любные его слово-приводили его въ восторгъ. Онъ любилъ искренно отечество, но любовь его выражалась не столько въ похвалѣ хорошену, сволько въ осуждении дурнаго. Послѣднее трогало его сильнее, по особенному направлению, которое приняли его умъ и характеръ. Можетъ-быть и неудовлетворенное самолобіе принимало здёсь участіе. Въ обществе съ короткими знавочими онъ бывалъ веселъ, остеръ и иногда коловъ" ("Москвит." 1841, кн. XI, 273-274). Когда въ "Вистники Европы" одинъ изь саныхъ сильныхъ противниковъ Канта, извёстный проф. астрономін Виленскаго университета Снядецкій, пом'єстиль двё статьи съ своимы возраженіями, Андросовъ напечаталь въ защиту ифиецьой философіи довольно жиденькую статью (1823 года, М.М. 3 и 19). Въ литературѣ Андросовъ извѣстенъ трудами по своей спеціальности: составленная имъ для учениковъ "Хозяйственная статистика России" (М. 1827 года) была не безъ достоинства для свесто времени; ей уступаеть "Статистическая записка о Москви;" (M. 1832 roga).

Въ изданіи журнала принималъ участіе и Гоголь, об'ящавшій свою пов'ясть: редакціи сильно хот'ялось ее получить, и Андросовъ злопоталъ объ этомъ черезъ Погодина, но не удалось. Гоголь написалъ въ Погодину очень интересную филиппику противъ лёни московскихълитераторовъ (Барс.: "Погод." IV, 263—264), гдѣ между прочниъ говоритъ: "мерзавцы вы всѣ, московскіе литераторы. Въ васъ никогда не будетъ проку; вы всѣ только на словахъ. Какъ, затѣяли журналъ, а никто не хочетъ работать! Какъ же вы можете полагаться на отдаленныхъ сотрудниковъ, когда не въ состояніи положиться на своихъ? Срамъ, срамъ, срамъ!"

Журналь "Московскій Наблюдатель" какъ сейчась увидимъ изъ перечня помѣщенныхъ въ немъ статей (за исвлюченіемъ необходимаго баласта), ничъмъ не отличался отъ многихъ другихъ и не быль нисколько ихъ хуже. Въ первомъ году, когда "Наблюдатель" явился съ богатымъ стихотворнымъ отдёломъ и съ повёстями и разсказами кн. Одоевскаго, Н. Павлова, Даля и Вельтмана, журналъ долженъ бы былъ обратить на себя вниманіе. Но была ли то неумблость редакцій, или недостатокъ денежныхъ средствъ, или какія-либо другія причины, "Наблюдатель" началъ падать уже со втораго года, а на третій годъ онъ представляль, за исключеніемъ переводовъ, сборникъ статей неизвъстныхъ авторовъ, не представляющій никакого интереса для читателя, такъ что журналу по-неволё приходилось превратить свое существование. Даже Шевыревъ въ 1837 году помъстилъ всего одну вритическую статью ("Перечень Наблюдателя"). Во всякомъ случав редакторскія способности Андросова, со второй же книжки оставленнаго своими пайщиками, кром'в Шевырева, были одною изъ главныхъ причинъ. Самъ Андросовъ напечаталъ въ журналѣ немного: статью "Производимость и живыя силы" и критическія статьи: какъ пишуть вритику, Ревизоръ Гоголя, о внѣшней торговлѣ Россіи, соч. Небольсина, виды визшией торговли за 1834 г., двъ записки вомитета сахароваровъ при Московскомъ Обществѣ сельскаго хозяйства. Изъ славянофильскаго вружва только одинъ Хомявовъ помѣстилъ въ "Наблюдателъ" статью "Замъчание на статью о черезполосности".

Характеръ журнала былъ энциклопедическій, гдё безъ всякой руководящей мысли помёщались одна за другою статьи различнаго содержанія и неравнаго достоинства (Прилож. І). Тотъ же самый "Наблюдатель", перешедшій въ руки Бёлинскаго, ожилъ и получилъ опредёленное направленіе. Въ отдёлё поэзіи помёщены въ "Наблюдатель" за 1835 годъ стихотворенія: Пушкина \*), Бара-

<sup>\*)</sup> Пом'ящение въ "Наблюдателъ" стихотворения Пушкина "На выздоровление Лукудла", гдъ въ лицъ жаднаго наслъдника изображенъ гр. С. С. Уваровъ, почему

тинскаго, Хомякова, Языкова, Ознобншина, гр. Растопчиной, Раича, Н. Павлова, кн. Зинаиды Волконской, Н. Грекова. Здёсь же помёщены знаменитыя октавы изъ "Освобожденнаго Іерусалима" въ переводѣ Шевырева, возбудившія всеобщій смѣхъ и дѣйствительно напоминающія Телемахиду. Въ 1836 г. печатались: Языковъ, Ознобишинъ, гр. Растопчина, кн. З. Волконская, Грековъ; Шевыревъ въ качествѣ поэта болѣе не появляется. Въ 1837 году остался Ознобишинъ и помѣстилъ отрывокъ изъ "Хевери" Соколовскій.

Къ тому времени, какъ началось изданіе "Московскаго Наблюателя", литература наша такъ много прожила и такъ много накопила всякаго матеріала, что явилась потребность въ критикѣ, какъ въ средствѣ разобраться среди этой разнохарактерной массы, вритическій отдёль саёлался необходимымь вь журналё и заняль въ немъ преобладающее мъсто. Главнымъ вритикомъ "Наблюдателя", съ первой книжки, явился С. П. Шевыревъ. Критическая зіятельность Шевырева строго, но върно оцънена Бълинскимъ въ статьъ "О критикъ и литературныхъ мнѣніяхъ Московскаго Наблюдателя" (Соч. II, 75-156). Бёлинскій въ то время находился подъ вліяніемъ нёмецкихъ эстетическихъ теорій, считавшихъ фантазію источникомъ искусства, и, въ силу внутренняго художественнаго чутья, часто и невольно самъ себъ противоръчилъ. Но этимъ художественнымъ чутьемъ Бѣлинскій обладаль какъ нисто изъ современниковъ, что именно и упрочило за нимъ заслуги его въ исторіи нашей критики. Для того чтобъ оцёнить относительное значение обоихъ, достаточно привести суждения Бълинскаго и Шевырева о Гоголъ, при его появлении. Вслъдъ за изданиемъ "Миргорода" (С.-Пб. 1834) Бёлинскій назваль Гоголя тёмь именемъ, которое принадлежитъ ему по праву и которое утвердилось за нимъ навсегда: "поэтъ дъйствительной жизни" (I, 211). Въ то время какъ Шевыревъ видѣлъ въ Гоголѣ только стихотворца и сившному придавалъ исключительно характеръ забавной безсмыслиим, Бѣлинскій видѣлъ талантъ Гоголя въ удивительной вѣрности изображенія жизни и поняль, что въ смёхѣ Гоголя много горечи и грусти (Бёлин. II, 95-96). Замёчательно, что позже, когда ту

5

Digitized by Google

всё петербургскіе журналы отказались помёстить эти стихи, — было до нёкоторой степени гражданскимъ водвигомъ со стороны "Наблюдателя" и чуть не обрушило на него цёлую бурю. Самому Пушкину объявленъ былъ выговоръ отъ Государя (см. Барсукова: "Погодинъ", IV).

, же самую мысль повториль Ю. О. Самаринь, сказавши, что у Гоголя подъ изображеніемъ действительности, поразительно искреннимъ, скрывалась душевная скорбная исповёдь (Соч. I, 82), самъ же Бълинский, не узнавая себя, выразился: "воля ваша, темно, что-то мистицизмомъ отзывается" (Соч. XI, 243). Точно то же отсутствіе художественнаго чутья у Шевырева высказалось въ оцёнкѣ Бенедиктова, отъ котораго Шевыревъ въ восторгѣ и котораго онъ призналъ по преимуществу поэтомъ мысли. Въ первой же внижвѣ "Наблюдателя" Шевыревъ помѣстилъ свою извъстную статью "Словесность и торговля": это былъ въ сущности первый гласный протесть литератора-аристократа, - а Шевыревъ чёмъ менёе принадлежалъ въ настоящимъ аристократамъ, тёмъ болѣе имѣлъ на то претензій во всѣхъ видахъ, -противъ вторженія въ область литературы разночинца. Жалобу эту по достоинству, хотя и не безъ желчи, разобралъ въ вышеприведенной статъъ Бѣлинскій. Прибавимъ небольшой курьёзъ. Въ бумагахъ Ал. Ив. сохранились письма, отъ разныхъ лицъ, по поводу "Русской Бесвды", есть письмо и С. П. Шевырева, исключительно напоминающее объ аккуратной ему высылкъ гонорара за единственную статью, помѣщенную имъ въ "Рус. Бесѣдѣ". Впрочемъ, Шевыревъ быль до нёкоторой степени правь, упрекал современную литературу въ чисто - коммерческомъ направлении и приписывая этому растянутость слога, недостатовъ серьёзной подготовен къ разсматриваемому вопросу и преувеличенную погоню за тёмъ именно, что въ данную минуту требуется публикой, и находитъ сбытъ, не обращая вниманія на качество запроса.

Въ прозѣ помѣщены повѣсти и разсказы кн. Одоевскаго (Петербургскія письма, Себастіанъ Бахъ, Русскія ночи), Н. Ф. Павлова (Маскарадъ). Срезневскаго (изъ повѣстей котораго Бѣлинскій особенно хвалилъ "Барабашъ"), Н. Полевого (Пиръ Святослаьа, одна изъ самыхъ плохихъ), Вельтмана (Эротида и Іоланда), кн. Зин. Волконской и разсказы Даля. Изъ переводныхъ авторовъ встрѣчаются статьи: Гêте (Шевспиръ); небольшой огрывокъ изъ біографій Вальтеръ-Скота; изъ Жоржъ-Занда, который тогда началъ только входить въ моду (Письма путешественника, Симонъ и Мопра); Гейне (Флорентинскія ночи); Бульвера (изъ Послѣдняго дня Помпеи); Альфреда де Виньи, Эмиля Жирардена, Евгенія Скриба, Фридерика Сулье, Эмиля Сувестра, Альфреда Мюссе, Филарета Шала (Дра-

итическіе нравы XVI столітія, Гейнрихъ Гейне); Мармье, очению пользовавшагося уваженіемъ редакція, по числу переводнихъ статей; Шарля Нодье (Что такое истина, Философское соинене); Низара (Викторъ Гюго въ 1836 г.). Изъ оригинальныхъ серьезныхъ статей для своего времени замъчательны: Погодина (Очервъ русской исторіи, Письма изъ Петербурга объ ученыхъ трудахъ и реценвія соч. Берга, Царствованіе Өедора Алевсеевича); статьи Ю. Венедина (Скандинавоманія и ея повлонники, • зародышѣ новой болгарской литературы); В. Григорьева (Исторические и филологические труды русскихъ оріенталистовъ); д-ра Ястребцова (Взглядъ на направление истории, отмъчена Бълинскимъ); П. И. Иванова (Назначение помёстныхъ окладовъ въ русской службь, Борисовскій городовъ); проф. Эйнбродта (О первой причинъ неровности твердой оболочки земли); П. Дубровскаго (принимавпаго участие въ журналѣ, кромѣ статьи своей о польской литературь, переводами и даже стихами); кромѣ того помѣщены въ аурналъ путевые очерки Н. Мельгунова и отрывки изъ заграничной перениски А. И. Тургенева. Статьи М. Макарова (древняя и вовая Москва, замётки о Москвё и въ особенности жизнь и приключение всёхъ российскихъ повременныхъ изданий) сообщаютъ июгда интересныя данныя, но, въ сожалёнію, на Макарова нельза во всемъ положиться. Изъ иностранныхъ статей серьезнаго содержанія есть извлеченія изъ Гаммера, Дюмонъ-Дюрвиля и Шафарика (въ переводъ Бодянскаго). Кромъ того, тотъ же самый Кенигь, который со словъ преимущественно Мельгунова издаль въ Штутгарть въ 1837 году Litterarische Bilder aus Russland, присиаль, -- вёроятно по просьбё того же Мельгунова, -- для помёщена въ журналѣ двѣ довольно обширныя статьи: о теперешнемъ состоянии нѣмецкой литературы и новые нѣмецкіе романисты. Переведенныя съ иностранныхъ языковъ рецензіи, кромѣ принадзежащихъ извёстнымъ критикамъ (Мармье объ исторіи Мишле, Мюнка опыты философіи индвицевъ, соч. Кольбрука, Жюль Жанена о Дюлорѣ и Пиго Лебре́нѣ), заимствованы изъ журналовъ ,Artiste", "Morgenblatt" и "New Monthly Magazine". Изъ философскихъ статей напечатана И. Ефимовича- "Взглядъ на системы философіи XIX вѣка во Франціи".

Изъ вритическихъ статей, не принадлежащихъ Шевыреву, Бълиескій въ особенности одобряетъ музыкальную лътопись Н. А.

5\*

Мельгунова и двѣ статьи подписанныя буквою — о — разборъоперы "Аскольдова могила" и комедіи Загоскина "Недовольные".

Весной 1838 года Андросовъ передалъ изданіе московскому типографу Степанову, который пригласилъ въ редакторы Бѣлинскаго. "Наблюдатель" подъ новою редавціей начинается съ XVI тома, книжками не доданными за 1837 годъ. Подъ руководствомъ Бѣлинскаго измѣнилось направленіе журнала и явились новые сотрудники, молодежь изъ кружка Станкевича и близкіе пріятели Бѣлинскаго: Боткинъ, Бакунинъ, Кудрявцевъ, Катковъ, К. Аксаковъ, Красовъ, Клюшниковъ, П. А. Петровъ, М. Строевъ; изъ постороннихъ сотрудниковъ-Ив. Як. Кроненбергъ, Полежаевъ, Струговщиковъ, Студицкій. Направленіе и значеніе "Московскаго Наблюдателя" подъ редакціею Бѣлинскаго подробно изложены въ сочиненіи А. Н. Пыпина: "Бѣлинскій, его жизнь и переписка" (I, 238-257).

Александръ Ивановичъ внесъ, какъ мы видѣли, свой пай (1.000 руб. сер.) въ капиталъ учредителей при основаніи журнала, но этимъ и ограничилось его участіе. Кошелеву было не до того, — это было самое серьезное и озабоченное время его жизни: онъ женился, потерялъ мать, пріобрѣлъ имѣніе, положившее основаніе его состоянію, и только-что вступилъ въ откупа.

Въ 1841 году Погодинъ, при главномъ участіи Шевырева, началъ издавать "Москвитянинъ", всё грёхи котораго въ то время ставились на счетъ славянофиловъ, такъ какъ это былъ единственный журналъ, въ которомъ иногда появлялись ихъ имена \*). О своемъ участія въ "Москвитянинѣ" Хомяковъ писалъ граф. Блудовой (25 ноября 1848 г.): "Журнальная дѣятельность никогда меня не веселила, я никогда можетъ - быть не напечаталъ бы и строки въ журналѣ, но я не умѣлъ придумать другого пути, удобнаго для выраженія моей мысли, и печатаю статьи въ никѣмъ не читаемомъ

<sup>•)</sup> Въ старомъ "Москвитянинѣ" одниъ Хомяковъ помѣщалъ свои статъи (о сельскихъ условіяхъ, 1842 г. № 6; еще о сельскихъ условіяхъ, № 10; письма въ Петербургъ о выставкѣ, 1843 г. № 7; опера Глинки "Жизнь за царя", 1844 г. кн. 5; Англія, письмо къ другу, 1848 г. кн. 7; стихотворенія—1841 г.: Видѣніе, на перенесеніе Наполеонова праха, кн. 1; суета суетъ, кн. 2; еще о немъ, кн. 3; Ritter Spruch, кн. 4; Кіевъ, кн. 5; вчерашняя ночь, сумракъ вечерній, кн. 10; 1844: Давидъ, кн. V; 1850: кремлевская заутреня на Пасху, кн. 9. Затѣмъ помѣщена въ "Москвитянинѣ" 1847 г. извѣстная статья Ю. Ө. Самарина—"О литературныхъ миѣніяхъ Современника" подъ нменемъ М. З. К.

"Москвитянин". Я хотѣлъ, я долженъ былъ высказать завѣтную июль, которую носилъ въ себѣ отъ самаго дѣтства" ("Рус. Арх." 1879, I, 372). Конечно и другіе славянофилы печатались въ этомъ курналѣ только по необходимости, ибо не имѣли другаго органа сколько-нибудь подходящаго къ ихъ убѣжденіямъ. Еще ранѣе, 23-го іюня 1845 года, Хомяковъ писалъ Ю. Ө. Самарину: Всѣ отказываются отъ участія въ "Москвитянинѣ". Я этого не осуждаю, — онъ дѣйствительно не заслуживаетъ поддержки, — но мнѣ еще нужно наинсать двѣ статьи, и я на-дняхъ принимаюсь за одну изъ нихъ. Разумѣется, ужь это не ради журнала, а потому только, что хочу досказать недосказанное ("Рус. Арх." 1873, III, 318).

Само собою разумъется, что славянофиламъ невыгодно было совершенное закрытіе "Москвитянина". Ученіе славянофиловъ только разрабатывалось по частямъ и они не успёли сами изложить его въ стройной и совершенно законченной системѣ; поэтому отдёльнаго изданія, посвященнаго исключительно изложенію своей системы, славянофилы предпринять не могли. Да и кто же бы въ то время сталъ его читать? Къ этому присоединились цензурныя опасенія. Еще въ началѣ 1845 года Самаринъ писалъ къ Хомякову изъ Петербурга, что правительство и петербургская журналистика относятся въ славянофиламъ врайне враждебно, и совътовалъ быть осторожными. Въ то же время, какъ будто для усиленія подозр'вній, появилось н'есколько статей объ "mouvement Slave" и "mouvement Moscovite". По словамъ Хомякова, эта гроза разразилась въ то время нелѣпою строгостью цензуры, въ особенности къ "Мосввитянину". "Статья моя, -- говорить Хомяковъ, -- о желъзныхъ дорогахъ подверглась столькимъ мытарствамъ, что она не попадетъ въ № 1 ("Москв." 1845), а отложена до № 2-го и пропущена тольво по усиленнымъ стараніямъ и просьбамъ" ("Рус. Арх." 1873, III, 313). Это относится въ редакторству Кирѣевскаго, о которомъ сейчасъ скажемъ. Тёмъ не менёе Хомяковъ, въ письмё 28 февраля 1845 года, писалъ Самарину: "дайте что-нибудь въ "Москвитянинъ", хотя безъ имени". Самаринъ, дъйствительно, напечаталъ въ № 2 "Москвитянина" за 1847 годъ свою статью "о литературныхъ мибніяхъ Современника" (подъ буквами М... З... К...). Безъ сомнѣнія, Самаринъ сдѣлалъ это не изъ страха, или съ вакимъ-нибудь другимъ разсчетомъ, --- всъ свои, даже заграничныя, изданія онъ печаталъ съ полною подписью, но очевидно Самаринъ не хотѣлъ

видѣть своего имени на страницахъ журнала, программѣ которагоонъ не сочувствовалъ.

Въ 1844 году Хомяковъ, К. С. Аксаковъ и изкоторыя другія лица изъ вружка, издававшаго "Московскій Наблюдатель" (не извёстно, участвоваль ли въ этомъ Алек. Ив. Кошелевъ), задумали воспользоваться представившимся случаемъ и взять въ свои руки готовый журналь, такъ какъ получить разрътение на издание новаго не представлялось возможности. Въ это время Погодинъ, въ то время подвергнувшійся разнымъ несчастіямъ, предлагалъ передать И. В. Кирфевскому "Москвитанинъ". Кирфевский жилъ тогда въ деревяв, переговоры шли безъ него, но къ концу 1844 г. Киръевскій перебхалъ въ Москву и, не дождавшись оффиціальнаго разрѣшенія, принялся за редакцію: имъ изданы первые три номера "Москвитянина" и приготовленъ матеріалъ для четвертаго. Но дѣло не состоялось, какъ видно, главнымъ образомъ по винѣ Погодина. Хомявовъ писалъ Ю. Ө. Самарину 20 іюня 1845 года: "Хорошо осрамиласъ наша Москва, не умбла-таки сохранить журналъ. Погоднич дёланы были съ нашей стороны всё возможные уступки; наконецъ даже рѣшились отягчить будущій годъ вредитомъ въ 10.000 руб. и сохранить ему пай въ сборъ сверхътысячи подписчиковъ, -- онъ не пошелъ ни на что. Кирвевский также отказался рътшительно, несмотря на всъ моленія, на ревность нъсвольвихъ вупцовъ (вещь особенно дорогая для Кирбевскаго), предлагавшихъ денежное обезпеченіе, и даже на мибніе всей семьи (т.-е. Елагиныхъ, кромѣ жены и брата Петра Васильевича), сказавшей ему безъ обиняковъ, что для него отказаться отъ журнала значить отказаться отъ всякой умственной деятельности. ("Рус. Арх. "1849, III, 317). Причиною отказа Кирбевскаго была отчасти болѣзнь, отчасти невозможность вести дело, не бывши хозянномъ журнала, а главное-цензурныя стёсненія.

Какъ своро Кирѣевскій принялъ въ свои руки редакцію журнала, журналъ оживился и принялъ опредѣленное направленіе. "Съ береговъ Майна" прислалъ свое привѣтствіе Жувовскій и статьи о переводѣ "Одиссеи". Славянофилы и люди въ нимъ близвіе стали наполнять своими статьями "Москвитянинъ" \*); Хомя-

<sup>\*)</sup> Самеми славянофилами и лицами въ нимъ близкими были помѣщены слёдующія статьи: И. В. Кирпевскій: Обозръніе современнаго состоянія словесности (ЖМ 1, 2 и 3,-ие кончено); жизнь Стефенса (ЖМ 1, 2 и 3); о сочиненіяхъ Паскаля, изд. Кузе-

ковъ приглашалъ въ сотрудничеству служившаго тогда въ Петербургѣ ("насъ немного, — писалъ онъ, —и каждый обязанъ сказать хоть слово") Самарина (письмо отъ 28 февраля 1845 г., "Рус. Арх." 1879, III, 317), но Самаринъ не успѣлъ исполнить на этотъ разъ просьбу Хомякова, потому что не болёе какъ черезъ мёсяцъ Киревский отказался отъ редакция. Въ стихотворномъ отделе "Москвитяенна" за время редакторства Кирбевскаго принимали участіе: Языковъ (очень большое), Шевыревъ, кн. Вяземскій (эпиграмма на Булгарина), М. Дмитріевъ, Бергъ, Ф. Миллеръ, Мей, Каролина Павлова и Н. Теплова. Отдёлъ литературный отечественный не богать: два разсказа Даля (Козакъ Луганскій), отрывовъ изъ романа. О. Шишкиной "Прокопій Ляпуновъ" и повъсть неизвъстнаго "Върочка". Изъ иностранной литературы помъщены: "Жизнь Стефенса", извлеченная изъ его автобіографіи, повесть Ал. Дюма "Корсиванское семейство", разсказъ Дивкенса "Колокола" и повъсть Емиля Сувестра "Опись". За то тъмъ богаче отдёль серьезныхь статей, гдё много участвоваль Погодинь,

новъ (№ 3); предисловіе въ открытію отдѣла сельсваго хозяйства (№ 1); письмо въ А. П. Зовтать, о публичныхъ лекціяхъ Шевырева (подп. К. № 1); всѣ рецензін, подписанныя буквою К. (Соч. т. I, 200—228);—Хомяковъ: О желѣзныхъ дорогахъ, письмо въ Петербургъ (№ 2); спортъ, охота (бевъ подп. № 2); миѣніе иностранцевъ о Россію (№ 4);—*П. В. Кырмевскій*: О древней русской исторіи, единственное цечатное сочинекіе, оставшееся послѣ Петра Васильевнча (№ 3); — А. Н. Помовъ: отрывокъ изъ путевыхъ записовъ по Черногоріи (№ 1 и 2); о философскихъ начавахъ государственнаго права (№ 3); рецензія на княгу Путешествія ко святымъ мѣстамъ русскихъ Муравьева (подп. А. Н. № 1);—В. А. Елацию: рецензія на книгу: Очерки южной Франціи и Инццы (подп. В. Е. № 1);—И. С. Аксаковъ: стихотворенія: стансм (подп. А. № 1); Хоть усталая дошла я; Христофоръ Коломбъ съ пріятелями (подп. И. А. № 2);—К. С. Аксаковъ: стихотвореніе Москвѣ (№ 2); небольшая рецензія ва сочиненіе Тургенева: Разговоръ (безъ подп. № 2); —А. В. К-ой (безъ подп. № 3).

Кстати приведу вдёсь одну мелочную, но интересную подробность. Во 2 кинжкё нацечатана въ отдёлё "Смёсн" небольшая статейка "Декартово cogito—ergo sum, гдё находится и пр.", подписанное Ritter. Это имя извёстнаго историка философіи пованыствовалъ С. П. Шевыревъ вотъ по какому случаю. На диссертаціи Грановскаго въ этомъ году С. П. Шевыревъ доказывалъ, что Декартъ заимствовалъ свое знаменитое "cogito ergo sum" у Блаж. Августина, а Рёдкинъ отстанвалъ пріоритетъ перваго. Такъ какъ им (т.-е. студенты) въ существо дёла не вступали, то на диссертаціи профессорамъ, которыхъ любили и уважали, апплодировали, а прочимъ шикали: на этотъ разъ апплолировали Рёдкину, а шикали Шевыреву. "Вы сказали – и вамъ апплодировали", началъ одно изъ своихъ возраженій Степанъ Петровичъ.—"Вы сказали –и вамъ шичани", началъ свой отвётъ не оставшйся въ долгу Рёдкинъ. Приведенная статейка манисана Шевыревымъ, чтобы обнародовать свое открытіе, –насколько именно убёлительно, пусть прочтутъ желающіе.

а затёмъ Шевыревъ, Максимовичъ, кн. М. А. Оболенскій и, въ видѣ особаго отдѣла сельскаго хозяйства, проф. Я. Ал. Линовскій. Левціи сельскаго хозяйства Линовскаго были чрезвычайно увлекательны, профессорь обладаль замёчательнымь даромь изложенія, и до самой его трагической кончины (онъ былъ заръзанъ своимъ человѣкомъ) аудиторія его наполнялась не только студентами всёхъ факультетовъ, но часто многочисленною постороннею публикой. Отделъ "Матеріаловъ" былъ очень разнообразенъ и весьма интерессив. Критическимъ отдёломъ завёдывалъ самъ Кирбевскій и ему помогали Ө. И. Буслаевъ (по части словесности) и геологъ П. Языковъ (по геологіи, статистикѣ и географіи). Рецензін писаль большею частью Кирбевскій, а затёмь Буслаевь и по одной Н. Елагинъ и К. Аксаковъ. Надо замътить, что, несмотря на кратковременность редакціи Кирбевскаго, его духовно-мистическое направление не могло не отразиться на журналѣ. Духовпо-мистическое направление Кирбевскаго выразилось въ помбщении: Житія молдавскаго старца Пансія Величковскаго и письма его (№ 4, см. о семъ "Біогр. Кошел". II, 288-289), письма Сперанскаго въ Словцову о пути во спасенію (№ 3),слова митрополита Филарета на освящение церкви въ Чудовъ монастыръ (Nº 1), описанія врестнаго хода изъ Куряжскаго монастыря въ харьковскій соборъ (№ 3), преданія объ основанія Угрѣшской обители, Н. Иванчина-Писарева (Л: 3).

1845 годъ усилилъ значеніе въ литературѣ кружка славянофиловъ еще съ другой стороны. Въ домѣ Хомякова съ ранняго возраста проживалъ племянникъ его по женѣ, Дм. Ал. Валуевъ, симбирскій урожденецъ, умершій, въ молодыхъ годахъ, въ концѣ 1845 года. О смерти Валуева Хомяковъ писалъ Ю. Ө. Самарину 17 декабря 1845 года: "Изъ нашего круга отдѣлился человѣкъ, котораго никто мнѣ никогда не замѣнитъ, —человѣкъ, который былъ и братомъ мнѣ, и сыномъ. Этотъ ударъ былъ для меня невыразимо-тяжелъ; но, отвлекая себя отъ личнаго чувства, я могу сказать, что эта потеря невознаградимая для насъ всѣхъ. Его молодость, дѣятельность, чистота, миротворящая, хотя ни въ чемъ не уступающая, кротость нрава и, наконецъ, его совершенная свобода и независимость отъ лицъ и обстоятельствъ—все дѣлало его драгоцѣннѣйшимъ изъ всѣхъ сотрудниковъ въ общемъ дѣлѣ добра и истины. Богу угодно было, чтобы такая прекрасная жизнь рано

кончилась; но, въ счастью, Валуевъ многое началь, и начатое имъ, я надёюсь, не пропадеть, а продолжится. Вы, конечно, сочувствуете моему горю; но нивто не можеть вполнѣ оцѣнить, что я въ Валуевѣ потерялъ и какъ много я ему обязанъ былъ во всѣхъ самыхъ важныхъ частяхъ моей умственной двятельности. Во многонъ онъ былъ моею совёстью, не позволяя мнё ни слабёть, ни предаваться излишнему преобладанію сухого и логическаго анализа, въ которому я по своей природъ склоненъ. Если что-нибудь во мнѣ цѣнять другіе, то я хотѣлъ бы, чтобъ они знали, что въ продолжение цёлыхъ семи лётъ дружба Валуева постоянно работала надъ исправленіемъ дурного и укрѣпленіемъ хорошаго во инъ" ("Рус. Арх." 1879, III, 320-321). Близкіе знакомые разсвазываютъ, что Валуевъ въ особепности побуждалъ Хомякова къ работѣ и даже иногда .запиралъ его, чтобы заставить покончить слишкомъ долго затянувшійся трудъ. Всё лица знавшія Валуева, --а такихъ было много, безъ различія направленія, --- сходятся въ восторженныхъ похвалахъ и характеру, и усидчивости, и талантливости покойнаго Валуева (Соловьевъ, Кавелинъ, Грановскій и другіе). П. Г. Р'Едвинъ говоритъ о Валуевъ, по поводу изданія "Библютски для воспитанія", для которой имъ собраны были матеріалы: ,Пока не была получена въсть о его кончинъ, все шло хорошо: хотя отсутствующій, онъ могъ еще, пока былъ живъ, соединить своихъ сотрудниковъ; но когда получена была въсть о его кончинѣ, память о немъ не могла удержать въ соединени всѣхъ ихъ витсть; и все показало, что Валуевъ, при всемъ постоянствъ и твердости убѣжденій, которымъ онъ никогда не измѣнялъ, стоявшій выше всёхъ партій, принадлежалъ не нашему, а лучшему булущему времени" ("Библ. для воспит." 1845, VI, 172—173). Этою способностью соединять между собою и соглашать людей съ разными оттёнками, но съ одною цёлью и одинаковою любовью къ истинѣ и образованію, объясняется успѣхъ въ такое короткое время взданій Валуева.

Въ хронологической послъдовательности нанечатанія работь Валуева первое мъсто занимаетъ "Библіотека для воспитанія", задуманная имъ вмъстъ съ П. Г. Ръдкинымъ. Это былъ, безъ сомнѣнія, лучшій сборникъ статей для чтенія въ юношескомъ возрастъ, какой когда-нибудь появлялся въ Россіи. Изданіе это составляетъ такую библіографическую ръдкость, что полнаго эк-

земпляра нёть ни въ одной изъ московскихъ публичныхъ библіотевъ; съ трудомъ я составилъ его изъ разныхъ частныхъ рувъ. Я остановлюсь на немъ нёсколько долёе и приведу перечень статей. въ немъ заключающихся. Валуевъ началъ изданіе "Библіотеки для воспитанія" въ 1843 году, причемъ онъ раздёлилъ ее на два отдбла, въ 6 внижкахъ, изъ нихъ 2 для воспитателей и 4 для дбтсваго чтенія. Валуевъ предоставилъ себѣ редавцію только первагои главнаго отдёла для дётей: завазомъ, составленіемъ, выборомъ, корревтурой статей этого отдёла занимался онъ одинъ-до тёхъпоръ, пока ему не измёнили послёднія силы. За 1843 годъ Валуевъ выпустилъ всё шесть книжекъ въ течение 1843 и 1844 гг. Въ 4-хъ внижкахъ отдёла для дётей помёщены почти исключительнопереводныя повёсти, сказки и комедіи; кромё того переведены отрывки "Исторіи греческихъ героевъ, разсказанной Нибуромъсвоему сыну"; разсказы о древней мисологіи Востока, передбланные изъ Bernard: "Mythologie de tous les peuples 'pour la jeunesse", 1842; начало "Троянской войны" изъ "Разсказовъ о Трои и Греціи" Густава Шваба; и разсказы изъ жизни знаменитыхъ людей (Бетховенъ в Петръ Брегель). Двѣ книжки отдѣла для воспитателей заключаютъ. въ себъ переводъ "Практическаго воспитанія" М. Еджеворта. На 1844 годъ изданіе было прервано, по случаю потядки Валуева за границу. Въ новомъ видё и съ новыми средствами Валуевъ возобновилъ его на 1845 годъ, но число внижевъ было увеличено: 6 для дётей и 2 для воспитателей. Программа нёсколько измёнилась. "Наша главная цёль, - говорилъ Валуевъ въ предисловіи въ 1 книжкё "Библ. для воспит. "1845 г., — дать пищу для пробуждающейся дёятельности души и мысли, оживить для учащагося сухую науку, чтобы, среди географическихъ названій и чиселъ, глухо звучащихъ именъ историческихъ дѣятелей и народовъ, передъ нимъ мелькала хоть изрѣдка. живая картина той или другой земли, стройный образъ великаго мужа. или славной годины того или другаго народа, чтобы измлада онъ. могъ привязать свое благородное, еще ничёмъ не искаженное сочувствіе въ предметамъ достойнымъ его, а прежде всего въ великому святому достоянию своего отечества, его высовой судьбе и назначению, къ великимъ годинамъ его прошедшаго и его спо-

движникамъ за вёру и родину". Вслёдствіе этого характеръ изданія измёнился, — повёсти и сказки уступили болёе серьезнымъ разсказамъ изъ исторіи, естественныхъ наукъ и географіи. Валуевъ сань издаль только первыя двё книжки "Библіотеки", двё книжки передаль совершенно готовыми въ изданію, а составленіе двухъ остальныхъ передалъ П. Г. Редкину, причемъ весь матеріалъ уже былъ намбчень, большая часть статей заказаны, некоторыя готовы. "Библотека для воспитанія" за 1845 годъ состоить изъ 6 внижекъ для дътскаго возраста и 1 внижви для воспитателей; печатаніе ея окончено было въ 1848 году. Самъ Валуевъ помъстилъ въ "Библотекъ" статью "Св. Филиппъ, митрополитъ московскій" и "Іоанна у'Аркъ", передѣлалъ повѣсть Диккенса "Свѣтлое Воскресенье", "Спасскія ворота въ Москв'в" по сочиненію Снегирева ... "Памятники московской древности". Хомяковъ пом'встилъ: "Царь Өеодоръ Іоанновичъ", "Тринадцать лётъ царствованія Ивана Васильевича" и не вошедшія въ собраніе его сочиненій "Черты изъ жизни калифовъ", "Біографію Д. А. Валуева" (кн. VI) и предисловіе къ стихотвореніямъ Веневитинова. И. В. Кирфевскому принадлежитъ предисловіе въ стихотвореніямъ Баратынскаго. Главными вкладчивами въ "Библіотеку" были профессора Московскаго университета: П. Г. Рѣдвинъ (Плиній младшій и его письма къ Тациту, Өукидидъ), Т. Н. Грановскій (Первобытный міръ скандинавовъ, по Фрикселю, рыцарь Баярдъ, нёмецвія народныя преданія), С. М. Соловьевъ (Мстиславъ Ростиславовичъ Храбрый), К. Фр. Рулье (о вліяній наружныхъ условій на жизнь животныхъ), С. П. Шевыревъ (Жизнь Рафаэля), И. К. Бабстъ (Өемистоклъ), Ө. И. Буслаевъ (предисловіе и примѣчанія къ русскимъ пѣснямъ изъ сборника П. В. Кирѣевскаго), А. П. Ефремовъ (извлеченія изъ Риттера: степи и пустыни, мусульманские богомольцы). "Библіотека" имѣла цѣлью познакомить юношество съ исторіей славянъ. Съ этою цёлью А. Н. Поповъ помѣстилъ очеркъ черногорской исторіи, а другъ Валуева, о которомъ скажемъ ниже, В. А. Пановъ-статьи о настоящихъ жилищахъ южныхъ и западныхъ славянъ и ихъ разселении въ Европф, исторію хорватовъ, исторію Болгарскаго государства. Кромъ того поивщены двъ повъсти А. Зонтагъ (трудолюбіе и лёность, руконись мавританскаго доктора); окончание разсказовъ о Тров и Греціи, Густава Шваба, съ дополненіями; избранныя стихотворенія Веневитинова, Лермонтова, Баратынскаго, Языкова и Дельвига; ники московской древности", сдъланное Е. П. (Евг. Ив. Поповъ) подъ заглавіемъ: "Исторія города Москвы" и "Московскіе времлевскіе соборы" и его же небольшой разсказъ "Усыновленный", гдё разсказано, что усыновленный сынъ крестьянина, желавшій охотою поступить за роднаго сына своего воспитателя, по волё послёдняго, остается дома. Отдёла для воспитателей вышла только одна книжка, гдё помёщены статьи: "о воспитаніи и начальномъ обученіи родному языку", Ө. Буслаева; объ изученіи новыхъ языковъ, П. Рёдкина; объ умственномъ и нравственномъ образованіи посредствомъ школьнаго ученія, д-ра А. Северина.

Съ 1847—1849 гг. П. Г. Рѣдкинъ издалъ уже одинъ 10 книжекъ, подъ заглавіемъ "Новая Библіотека для воспитанія", которыя сюда не относятся.

Въ 1837 году, когда Валуевъ былъ еще молодъ и жилъ въ Симбирскѣ, гостилъ одинъ изъ ревностныхъ любителей старины (по всей вѣроятности, Хомяковъ) и указалъ Валуеву, что у дворянъ часто находятся драгоцѣнные памятники нашей старины; онъ предложилъ заняться пересмотромъ и разборомъ столбцовъ и рукописей, принадлежащихъ дворянамъ Симбирской губерніи. Составилось общество для собранія этихъ памятниковъ, которыхъ накопилась цѣлая масса. Для разбора и изданія этихъ актовъ согласились между собою Хомяковъ, Валуевъ и братья Языковы, причемъ редакціонное подготовленіе въ напечатанію актовъ юридическихъ принялъ на себя К. Д. Кавелинъ, а по сошному письму— Н. В. Калачовъ. Къ сожалѣнію, это предположеніе не осуществилось.

Часть изъ этого матеріала напечатана была Валуевымъ въ его "Симбирскомъ сборникъ" (Москва, 1849 г.). Въ сборникъ вошли: разрядная книга, 1559—1604 гг., родословная роспись рода Кивиныхъ, грамоты и наказы, гдъ между прочимъ содержатся интересныя данныя о сношеніи царя Алексъя Михайловича съ запорожскимъ войскомъ и отписки за 1673—1674 гг. кіевскаго воеводы кн. Трубецкаго царю Алексъю Михайловичу о малороссійскихъ дълахъ. Изданію этихъ актовъ Валуевъ предпослалъ свое извъстное сочиненіе о мъстничествъ въ древней Россіи, которое впервые пролило свътъ на этотъ важный и темный вопросъ и до сихъ поръ служитъ исходною точкой для всъхъ дальнъйшихъ изслъдованій. Въ 1845 г. былъ составленъ Валуевымъ "Сборникъ историческихъ и статистическихъ свъдъній о Россіи и народахъ ей единовърныхъ и единоплеменныхъ" (Москва, 1845). Сборникъ этому Валуевъ предпослалъ обширное предисловіе, гдѣ онъ изложиль задачи, предстоящія Россіи: вто со вниманіемъ прочтеть это предисловіе, тотъ усмотрить тамъ въ зародышѣ всѣ основныя положенія будущей славянофильской теоріи. Указавъ, что намъ предстоитъ саиостоятельная переработка результатовъ западной жизни, Валуевъ продолжаеть: "Когда свѣжія силы новопришедшаговъ исторію народа и всѣ глубовіе тайники его внутренняго, еще не сознаннаго духа, сврытая мысль и поэзія его быта и не даромъ прожитаго имъ прошедшаго-разъ отзовутся въ его мыслящихъ представителяхъ, знакомыхъ съ просвъщениемъ прочаго міра, тогда всякій добросовъстный трудъ въ области науки принесеть ей въ дань не букву н не мертвый наборъ фактовъ, а свое живое слово и свъжую силу, которыя дадуть ей новое движение и оплодотворять ея почву, гдѣ она освудѣла" (стр. 10). Говоря о несамостоятельности науки въ Россіи, Валуевъ утверждаетъ, между прочимъ, что въ самой исторіи Запада есть сотни явленій, для которыхь наука русская и православная должна найти совершенно иное разрѣшеніе, чѣмъ какое находили для нихъ люди западные, необходимо завлюченные въ свою тёсную сферу, изъ которой выйти они не могутъ, не отвазавшись отъ самихъ себя (17). При этомъ Валуевъ признаетъ, что если обнять исторію челов'вчества въ ея болье шировихъ разыврахъ, вглядвться пристальнее въ ея прошедшее и вдуматься въ ся будущее, мы увидимъ, что одна въра и духовныя убъжденія людей или раздёляють человёчество на великія историческія массы, ные соединяютъ государства и народы въ одну общую судьбу (19). Но будущее учение высказывалось въ такихъ скромныхъ и неясныхъ намекахъ, что они не испугали людей, впослёдствіи такъ різко отшатнувшихся отъ славянофиловъ. На ряду съ Хомяковымъ, который свою статью, поставленную въ головѣ и названную "Вифсто введенія", заканчиваеть прямо словами, что "славянскій міръ хранитъ для человѣчества если не зародышъ, то возможность обновленія", — на ряду съ сочувствующими Хомякову А. И. Поповымъ, Коссовичемъ и В. А. Елагинымъ, въ сборникъ участвуютъ Грановскій, Кавелинъ и Соловьевъ.

Трудъ повойнаго Валуева по изданію сочиненій вружка приняль на себя его родственникъ, точно также принадлежавшій въ вружку Хомякова и Кирбевскихъ-Елагиныхъ и умершій въ очень молодыхъ годахъ (1851 г.), недавно кончившій курсъ въ Москов-

скомъ университетъ Вас. Алекс. Пановъ. Пановъ, между прочимъ, провожаль Гоголя въ его повздку за границу въ 1841 году, посётнаъ славянскія земли и издаль объ этомъ брошюру. Кромѣ того. что онъ помѣстилъ выше названныя статьи въ "Библ. для воспитанія", Пановъ участвовалъ въ обсужденіи вопросовъ въ кружкі: такъ, когда въ кружкѣ обсуждалась оставшаяся ненапечатанною (по собственному его желанію) статья Самарина "Князь и ввуе". присланная во время редакторства Кирфевскаго въ . Москвитянинъ". Хомявовъ пишетъ, что при чтении совершенно согласились со взглядомъ Самарина-самъ Хомяковъ, К. С. Аксаковъ и братья Елагины, на половину-Поповъ, Валуевъ, Пановъ, совсёмъ несогласны Кирбевскіе ("Рус. Арх." 1879, III, 316). Пановъ издавалъ · "Московскій Сборникъ" въ 1846 и 1847 годахъ. Изданія эти въ сущности не имъютъ никакого опредбленнаго направленія. Если ихъ причисляютъ въ изданіямъ славянофильскимъ, то только потому, что здёсь появились впервые сочиненія опредёленнаго вружка-Хомякова, Аксаковыхъ, Самарина, А. Н. Попова, Чижова и Языкова; но рядомъ съ именами старыхъ знакомыхъ: Погодина, Мавсимовича и Павловой - встрвчаются и лица совершенно постороннія: Жувовскій, кн. Вяземскій, Я. Полонскій, Бергъ, Жадовская, Даль, Соловьевъ, Срезневскій, Линовскій, Ригельманъ (изъ Вены). И по содержанію сборники эти весьма мало способствовали разъясненію славянофильскаго ученія, оттого на нихъ мало обратила вниманія даже цензура, --- все прошло не слишкомъ съ большими пожертвованіями" ("Рус. Арх." 1879, III, 325). Изъ главныхъ славянофиловъ одни вовсе не участвовали, какъ Кирвевскіе, другіе помѣстили статьи мало выражающія ихъ основныя убѣжденія. Хомяковъ помѣстилъ дев статьи: "Мивніе русскихъ объ иностранцахъ" и \_О возможности руссвой художественной школы", гдѣ его образъ мыслей выражался, но слишкомъ отрывочно и разбросанно. К. С. Аксаковъ и Самаринъ явились передъ публикою только въ качествѣ критиковъ (три критическія статьи г-на Имрекъ и разборъ "Тарантасъ", соч. гр. Соллогуба, М. З. К.). Даже статья Самарина о латературныхъ мижніяхъ современниковъ не пошла въ сборникъ и напечатана въ № 2 "Москвитянина" за тотъ же 1847 годъ.

Этимъ оканчивается попытка славянофиловъ къ отдѣльнымъ изданіямъ впредь до пятидесятыхъ годовъ, когда обязанность редактора-издателя принялъ на себя А. И. Кошелевъ,—правда, при болёе благопріятныхъ цензурныхъ условіяхъ. Мы увидимъ дальше, что только благодаря его энергіи и настойчивости славянофильское ученіе появилось въ цёльномъ своемъ видё и такъ или иначе обратило на себя вниманіе не только немногихъ, воспользовавшихся устною бесёдою, но всей читающей публики.

## ГЛАВА ВТОРАЯ.

Возврать въ унственнымъ занатіямъ; чтеніе духовныхъ внигъ.—Первоначальныя занятія в проевты по врестьянскому вопросу.— Тёснёйшее сближеніе съ Хомяковымъ в Карбевскимъ.—Отрицательная в положительная стороны славянофильскаго ученія.— Понятія славянофиловъ о православія, самодержавія в народности.—Отличительныя черты воззрёнія Александра Ивановича сравнительно съ другими членами кружка.

Возврать въ умственнымъ занятіямъ, какъ называетъ самъ Александръ Ивановичъ, совершился въ немъ еще въ 1847 г., до передачи отвуповъ, главнымъ образомъ подъ вліяніемъ, зимнихъ бесёдъ съ Хоняковынъ и Кирбевскимъ. Стимулъ этого возврата былъ религіозный. Это совершенно естественно: исходною точкой славянофильства, какъ его понимали Хомяковъ и Кирбевский, была религія, и съ этой стороны преимущественно Хомяковъ овладъвалъ теснье присоединяющимися въ вружку стороннивами. Изъ біографическихъ свёдёній объ Юріи Өедоровичё, сообщенныхъ въ изданіи Ди. Ө. Самарина, видно, что Хомяковъ действовалъ главнымъ образомъ на чувство вёры въ Самаринё въ ту минуту, когда въ душѣ послѣдняго происходилъ разладъ между религіей и философіей, обычный для всякаго, въ комъ не выдохлись окончательно религіозныя традиціц, --- въ ту минуту, вогда Юрій Өедоровичъ точныся неразрёшимою задачею построить христіанство на начазахъ Гегелевой философіи. Юрій Өедоровичъ самъ указываетъ на силу вліянія Хомявова въ дёлё религіознаго убёжденія въ такой степени, что онъ смёло, во введении въ богословскимъ сочиненіякъ Хомявова, причисляетъ его въ отцамъ церкви. "Для людей,говорить Самаринъ, — сохранившихъ въ себѣ чуткость неповрежденнаго религіознаго смысла, но запутавшихся въ противоръчіяхъ и раздвонвшихся душою, Хомяковъ былъ своего рода эмансипатороиъ; онъ выводилъ ихъ на просторъ, на свътъ Божій, возвращалъ ниъ цъльность религіознаго сознанія" (Самар. соч. V, LXXV). Такъ было отчасти и съ Кошелевымъ.

Въ бумагахъ Ал. Ив. сохранился "Дневникъ", начатый имъ 23 ноября 1848 г., но, въ сожалёнію, оборвавшійся на нёсколькихъ дняхъ. Тъмъ не менъе "Дневникъ" этотъ очень интересенъ, потому чтоонъ обнаруживаетъ внутренній процессъ мыслей Кошелева. Вотъ выдержка изъ этого "Дневника": "23 ноября 1848 г. Сегодня я рътился вести своимъ дъйствіямъ и мыслямъ "Дневникъ". Какая пѣль моя въ этомъ? Прежде я тратилъ деньги безотчетно, даже не могъ вести имъ обстоятельный счетъ; наконецъ года два тому назадъ я даль себъ слово записывать подробно всъ денежные мои приходы и расходы, и съ тёхъ поръ веду денежную книгу обстоятельно. и добросовъстно и въ расходахъ своихъ сталъ гораздо осмотрительнѣе. А развѣ время не дороже денегъ? Не трачу ли я его безотчетнѣе, чѣмъ вогда-либо тратилъ деньги? Мнѣ 42 года: говорятъ. что я очень трудолюбивъ, и дъйствительно я великій человъкъ на. малыя дёла; но въ сравненіе съ тёмъ, чёмъ каждому человёку слёдовало бы быть, я-нуль. Конечно, другіе изъ нашего сословія менѣе чёмъ нуль; но развё ничтожность другаго можетъ служить мне въ оправдание? Одному дается одинъ талантъ, другимъ-два, три, десять талантовь; всявій должень отдать хозянну отчеть въ томъ. что каждый получиль. Жизнь наша есть заемь; мы всё должны трудиться; мы не отвёчаемъ за послёдствія, результаты нашихъ дъйствій; но одинь трудь служить нашимь оправданіемь. Скольковремени потерялъ я и какъ мало сдёлалъ добра на семъ свётъ! Теперь ежедневно буду отсчитываться въ своихъ дёлахъ и мысляхъ; быть можеть, что буду бережливее на время, какъ сделался разсчетливѣе на деньги. Странная вещь: съ тѣхъ поръ, какъ сдѣлался разсчетливѣе на деньги, я менѣе хлопочу о добываніи ихъ и болѣе о добромъ ихъ употреблении. Я сталъ къ крестьянамъ гораздо снисходительние и помогаю имъ болие чимъ прежде.

"Вечеромъ того же дня. Съ 15 сего мѣсяца я началъ ежедневно читать "Дѣянія Св. Апостоловъ". Это чтеніе имѣетъ на меня весьма сильное дѣйствіе. Ученіе Христово должно перейти въ жизнь; вѣр́а и жизнь должны заключить союзъ на вѣкъ. Французсвій коммунизмъ долженъ былъ возникнуть, потому что деньги сдѣлались идоломъ всѣхъ и каждаго; чрезмѣрное богатство нѣкоторыхъ и совершенная бѣдность прочихъ должны были породить нелѣцуюмысль французскаго коммунизма. Въ христіанскомъ государствѣ французскій коммунизмъ былъ бы невозможенъ; онъ силится взять то, что важдый христіанинъ по совъсти долженъ самъ положить въ ногамъ своей братіи.—Христово ученіе должно теперь перейти въ жизнь и совершенно измънить всъ общественныя отношенія, правила, удовольствія и пр.—Или Христово ученіе есть ложь, или всъ мы жестовіе наглецы, называя себя христіанами. Мы язычники и болѣе ничего.— Рѣшительно передъ каждымъ дѣйствіемъ должно думать, согласно ли оно съ ученіемъ Христовымъ. Всѣми силами должны стараться и мысли и дѣйствія согласовать съ симъ высокимъ ученіемъ.

"24 ноября. Сегодня я прочель остальныя восемь главъ "Двяній апостольскихъ и началъ читать Евангеліе. Изъ первыхъ пяти главъ Евангелія отъ Матеея я сделалъ выписку. Каждое изреченіе прожигаеть до глубины души и носить отпечатокъ божественностн. Евангеліе содержить правила для нашихъ дъйствій въ отношеніи въ Богу, себѣ самимъ и другимъ людямъ; однимъ словомъ, оно наполняетъ весь міръ религіозный. Евангеліе переносить въ нную сферу-въ политику - значитъ перепутывать всѣ мысли. Власть въ государствъ, которая хотъла бы облечь учение Христово въ форму завона, породила бы жестокій, невыносимый деспотизмъ. Въра и государственность суть двъ противоположности. Одна опредбляетъ всѣ дѣйствія мои въ отношеніи Бога, самого меня, ближнихъ моихъ и остальнаго міра; законъ, право-опредѣляетъ дъйствія людей одного въ отношенія къ другому. Правила въры совершенно положительны; правила закона отрицательны. Хотвть въ государствѣ имѣть господствующую церковь есть вводить религію въ сферу ей не принадлежащую. Въ этомъ-то великая ошибка Хомякова, Самарина и проч.-Намъ, частнымъ людямъ, должно пропов'єдывать ученіе Христово везд'є и стараться всёми силами осу-Ществить его въ своей жизни".

Такія же отмѣтки о чтеніи Евангелія Ал. Ив. сдѣлалъ въ своемъ "Дневникѣ" 25, 26 и 30 ноября 1848 г., 20, 21 и 28 февраля 1851 года:

"19 марта 1851 г. Сегодня я прочелъ первыя три бесѣды Іоанна Златоуста на Евангеліе отъ Матоея. Много тамъ прекраснаго. Особенно съ чувствомъ сказаны и объяснены слёдующія мысли: "Слугу употребляемъ мы на дѣла нужныя и большею частью добрыя; а языкъ, высшее изъ плотскихъ орудій, употребляемъ мы на безполезныя и большею частью на вредныя для

1

насъ и для другаго дёла: насмёхаемся, острословимъ, провлинаемъ и обожаемъ, клянемся, лжемъ и преступаемъ клятвы.—Чтеніе Свящ. Писанія нужно для монаховъ, но еще болёе для насъ; кто живетъ въ мірѣ и каждый день получаетъ новыя язвы, для него особенно нужно врачевство. — Слово срамное возжигаетъ похоть, а слово благонравное внушаетъ цёломудріе.—Худыя бесёды растлѣваютъ добрые обычаи (Посл. къ Корино. ХV, 55).—Не мало польвы и слышать только благое, святое, узнаешь самъ себя, воздохнешь и можетъ-быть дойдешь до того, что исполнишь слышанное. Смиренномудріе есть красустать вамень христіанства. Ивъ грѣш-

никовъ оно дёлаетъ праведными, а тёмъ паче праведника дёлаетъ еще болёе праведнымъ. Если будешь себя хвалить, то не будешь похваленъ отъ Бога. Если себя назовешь достойнымъ похвалы, то ты еси непотребенъ. Посему должно забывать о своихъ добрыхъ дёлахъ и отнюдь ихъ не выказывать. — Ничто такъ не пріятно Богу, какъ если кто считаетъ себя въ числё великихъ грёшниковъ. — Это есть начало любомудрія. — Будемъ со всёмъ тщаніемъ водворять въ душахъ нашихъ матерь всёхъ благъ — смиренномудріе".

Изъ "Записокъ" Ал. Иван. видно, что онъ въ одно лёто прочелъ почти всё творенія Іоанна Златоустаго и много изъ сочиненій Василія Великаго и Григорія Богослова; въ то же время онъ не покидаетъ и политическихъ книгъ и журналовъ (стр. 64).

Интересно, какъ это религіозное настроеніе отразилось въ практической личности Ал. Иван. Мысль Кошелева прежде всего наткнулась на крѣпостное право и въ немъ увидала самый яркій н возмутительный иръхз тогдашней обстановки. Кошелевъ записалъ на первыхъ же страницахъ коротенькаго "Дневника": "Стыдно и не понятно какъ мы можемъ называть себя христіанами и *держать вз рабствъ своихъ братьевъ и сестеръ*.—Господинъ не можетъ быть христіаниномъ; господство и христіанство не могутъ сосуществовать.— Уничтоженіе рабства надобно главнѣйше основать на Христовомъ ученіи о братствѣ". Въ другомъ мѣстѣ Кошелевъ говоритъ: "Особенно рѣшило меня вести журналъ жизнеописаніе Бёкстона \*). Чудный человѣкъ. Я его прежде вовсе не зналъ; но теперь я открываю въ себѣ нѣкоторыя черты съ нимъ сходныя. Бёкстонъ посвятилъ себя

N.

<sup>\*)</sup> Sir Thomas F. Buxton, von A. v. Treskow. B. 1853 r.

освобожденію африканцевъ, далъ клятву всё силы посвятить достикенію этой цёли. Ровно 15 мёсяцевъ тому назадъ я далъ такую же клятву. Онъ былъ пивоваръ и до конца жизни не повидалъ промышленной дёятельности, входилъ въ разныя предпріятія; но освобожденіе африканцевъ было его путеводительною звёздою съ 38-лётняго возраста. Я—винокуръ — сильпо дёйствовалъ въ прежней жизни по промышленнымъ и торговымъ оборотамъ и съ 41 года рёшилъ я все покорить одному—уничтоженію крёпостнаго состоянія, просвёщенію и облагороживанію народа. Онъ умеръ на 57 году послё истощенія, причиненнаго нёсколько-дневными тяжелыми преніями въ парламентё объ уничтоженіи рабства въ колоніяхъ. Бёкстонъ сходилъ съ поприща земнаго съ утёшеніемъ, что его цёль достигнута. Да ниспошлетъ Господь Богъ и мнё подобное утёшеніе!"

Мысль, что рабство есть грёхъ, повторяется во множествё песемъ и черновыхъ записокъ, оставшихся послѣ Ал. Ив.; съ особенною рельефностью она заявлена въ слёдующемъ наброскъ инсьма въ И. В. Киръевскому отъ 27 октября 1852 года: "Не понимаю, любезный другъ Кирфевскій, какъ тебя, христіанина, не терзаетъ мысль имёть у себя людей въ крёпости. Въ послёднее мое пребывание въ Москвъ ты даже надо мною смвялся, считая эту мысль во мий едва ли не маноманіей. Поэтому я рйшился на письмѣ съ тобою объ этомъ объясниться; надѣюсь, что ты не полёнишься мнё отвёчать. Грустно, когда съ людьми, которыхъ любишь сердечно, расходишься въ важныхъ вопросахъ.--Вникая въ учение Христово, я все болёе и болёе убъждаюсь, что братство есть основа всёхъ его правилъ для взаимныхъ отношеній людей между собою. Это конечно неоспоримо, --- какъ же можно хоть одинъ часъ защищать врёпостное состояние?! Говорять, будто въкоторые люди основываютъ законность рабства на словахъ Апостола Петра: "рабы, повинуйтесь господамъ своимъ!" И еще оправдывають это состояние тёмъ, что Спаситель неодновратно говорнтъ о рабахъ и нигдѣ не опорочиваетъ права господства. Мнѣ кажется, что эти доводы весьма недостаточны. Спаситель пришель • ве какъ политическій, а какъ правственный законодатель; это подтвердилъ онъ своими словами: кесарево-кесареви, а Божіе-Богови. Онъ не вителался ни въ одно политическое или общественное учреждение, — онъ пришелъ спасти человъка, дать ему 6\*

заповёли, изъ которыхъ послёднія содержатся въ одномъ: люби ближняго какъ самого себя. Желалъ ли бы ты быть въ врѣцостномъ состояния? Върно-нътъ. Слъдовательно, это состояние отвергнуто Христомъ. Апостолъ, говоря: рабы, повинуйтесь господамъ вашимъ, --- далъ заповѣдь истинную, ибо повиновеніе, смиреніе, не гръщно: но госполамъ онъ сказаль: любите ихъ какъ дътей вашихъ. Если ты любишь своихъ кръпостныхъ наравнъ съ своими дѣтьми, то ты не грѣшишь, имѣя рабовъ. Слѣдовательно, это есть непремённое условіе безгрёшности господства, --- слёдовательно, господство крайне грѣшно. Если признавать грѣховность этого состоянія и въ немъ пребывать, это--не грёхъ минутный, отъ вотораго можно омыться раскаяніемъ, но постоянное сожитіе съ блудницею. И я съ нею постоянно живу, но совъсть меня мучаетъ, и я безпрестанно думаю о томъ, какъ бы ее покинуть. Ты спокойно съ нею живешь и разными умозаключеніями успокоиваешь свою совъсть. Не въ худшемъ ли положении ты находишься? Ты спокоенъ, — значитъ ты и не думаешь о томъ, какъ освободиться отъ греха. Знаю, что ты говоришь: я своихъ людей не притёсняю, забочусь о томъ, чтобъ имъ было тепло и сытно; увёренъ, что при освобождении ихъ состояние будетъ хуже, а потому считаю долгомъ сохранить до времени это положение.--Не принимаешь ли ты въ этомъ случать то, чего мы на себя брать не должны, т.-е. отвѣтственность за послѣдствія? Послѣдствія всявія отъ насъ не зависятъ, —они въ рудъ Божіей, —а дъло, т.-е. самое дъйствіе..." (На этомъ, въ сожалёнію, письмо прерывается). Замёчательно, что и для Хомявова исходною точкой въ дъль освобожденія была религія. "Говоря относительно, рабовладфлецъ всегда бываетъ болфе развращень, чёмь рабь: христіанинь можеть быть рабомь, но не долженъ быть рабовладёльцемъ. Въ краяхъ, где еще рабство существуетъ, память объ этой великой истинъ должна быть присуща сознанію встхъ людей и устремлять ихъ мысли къ ръшенію общественнаго вопроса, который, какими бы затрудненіями онъ ни былъ

обставленъ, не можетъ быть не разрѣшенъ" (Соч. II, 87, прим.). Съ 1847 года вопросъ объ освобожденіи сдѣлался самымъ первымъ и самымъ важнымъ дѣломъ въ общественной жизни Алевсандра Ивановича, —задачею, на которую онъ стремился положить всѣ свои усилія, какъ скоро представлялся къ тому случай. Интересно, что Алекс. Иван. и въ этомъ случаѣ остался себѣ вѣренъ. Какъ человѣкъ практическій, Кошелевъ всегда отъ мысли переходилъ въ дѣлу и на первыхъ же порахъ старался собрать своихъ единомышленниковъ, образуя такимъ образомъ необходимую первоначальную ячейку общественнаго развитія. Такъ поступилъ Кошелевъ и въ данномъ случаѣ.

Ничего не было естественнѣе для Ал. Иван. какъ обратиться въ сложившемуся уже тогда и самому близкому въ нему кружку славянофиловъ и кружовъ этотъ сдёлать средою для пропаганды его цавовъ объ измѣненіи крѣпостныхъ отношеній, тѣмъ болѣе что член славянофильскаго кружка уже давно и самостоятельно обсуждали этоть вопросъ. Изъ переписки А. И. Кошелева мы видимъ, что это была почти единственная тема для его разговоровъ и споровъ въ кружкъ, что онъ главнымъ образомъ поднималъ врестьянский вонросъ среди старыхъ славянофиловъ. Мы уже привели письмо его въ Кирбевскому, откуда видно, что подобное стремление Александра Ивановича прівтели въ шутку называли мономаніей. Въ его журналь есть иного отибтовъ слёдующаго содержанія: "12 марта 1851 г. Всё эти дни по утрамъ разъёзжалъ по дёламъ, а по вечерамъ бываль въ бесёдахъ съ монми пріятелями. Главный предметь разговора была эмансипація. Понятія уясняются. Необходимо составить связь между людьми благонамвренными, безъ чего это двло не подвинется". "17 марта. Въ четвергъ 15 и въ пятницу 16 провели мы вечера-первый у Хомякова, а второй у кн. Черкасскаго, и единственный разговоръ былъ — уничтожение првпостнаго права. Главный предметь спора: я требоваль между нами безусловнаго запрещенія продажи и покупки людей, Хомяковъ отстанваль новупку для переселенія изъ малоземельныхь въ многоземельныя губернін, вн. Черкасскій-для отдачи въ рекруты за оброчныя нивнія, т.-е. не онъ покупаеть и получаеть отъ того выгоды, но врестьяне подъ его именемъ. При этомъ Черкасскій сказалъ, что онъ того мивнія, что цёль освящаеть средства. Это сказано было такъ, что я нёсколько измёнилъ мое мнёніе насчеть его". И т. д. Въ письмъ къ Ю. О. Самарину, отъ 1 марта 1849 года, Хомявовъ подтверждаетъ заявленія Кошелева: "эманципаціонные разтоворы здёсь въ сильномъ ходу, и дёло подвигается впередъ въ общемъ митнін, если можно что-нибудь у насъ назвать общимъ мевніемъ. Кошелевъ много помогаетъ какъ человѣкъ признанный практическимъ" ("Рус. Арх." 1879 г., 355). Сохранился въ бумагахъ Ал. Иван. отрывокъ, относящійся къ тому времени, гдѣ высказана цѣль подобнаго союза "людей благонамѣренныхъ", имѣющихъ въ виду освобожденіе врестьянъ, и при этомъ особоцѣлая программа дѣятельности.

Въ указанномъ отрывкъ А. И. Кошелевъ разсуждаетъ такъ: "Ни правительство, ни самый геніальный изъ насъ человъкъ не можетъ составить положенія, которое, по прекращеніи крѣпостнаго права, удовлетворило бы дъйствительнымъ потребностямъ и правамъ помъщиковъ и крестьянъ нашей обширной имперін. Даже нельзя составить общаго положенія не только для одной губерніи, но и для одного уъзда, ибо и почва, и добывки, и множество другихъ обстоятельствъ разнообразятъ положеніе крестьянъ и помъщиковъ.

"Какъ правительство не можетъ издать общаго положенія для всей Россіи и даже для какой-нибудь части оной, потому что ему неизвъстны частные вопросы и случан, требующіе разрътеній; такъ врайне трудно, почти невозможно частнымъ людямъ, по одиночкъ важдому для себя, безъ сношенія съ сосёдями и другими опытными хозяевами, составить положение, которое бы точно и справедливо опредѣляло отношенія ихъ въ врестьянамъ. Въ первомъ случав сведения и соображения слишкомъ общи, а въ последнемъ свёдёнія и соображенія слишкомъ частны. Тамъ, т.-е. въ государственномъ смыслѣ, преобладаетъ свлонность частныя выгоды принести въ жертву общей выгодъ (какъ будто общая выгода не есть совокупность частныхъ выгодъ); тутъ, т.-е. въ помѣщичьемъ смысль, господствуетъ расположение считать себя не только центромъ, но всёмъ, и потому стремленіе сдёлать этотъ переворотъ въ исключительную свою пользу. По-моему единственное средство помочь этой бёдё состоить въ томъ, чтобы люди благонамёренные, твердо и глубово убъжденные въ необходимости превращенія връпостнаго права на людей, соединились хоть для того, чтобы другъ другу помогать совётомъ, другъ друга умёрять въ экономическихъ. требованіяхъ и взаимно подгонять въ достиженію желаемой цёли. Мы не имжемъ средствъ посредствомъ печати или изустныхъ публичныхъ совъщаній другъ друга просвъщать и взаимно помогать въ разрѣшенія нашихъ сомнѣній и недоумѣній, ---такъ мы, пріятели между собою, люди всё глубоко проникнутые желаніемъ прекратить въ нашихъ деревняхъ и домяхъ врбностное состояніе, соеди-

нитесь узами взаимнаго объщанія въ исполненіи этой цёли. Будемъ другъ у друга просить совътовъ и разрътений по этому дълу. будемъ другъ другу оные давать. Самымъ благонамъреннымъ людямъ свойственно требовать для себя много; требованія наши для себя почти всегда кажутся намъ и справедливыми, и умфренными. Поэтому выберемъ людей благонамфренныхъ и непричастныхъ къ зладёнію брёпостными и сдёлаемъ ихъ въ нашей средё прокурорами и стряпчими, съ тѣмъ чтобъ они приняли на себя защиту крестьянсвихъ интересовъ. Такъ какъ вообще мы лёнивы, безпечны и дёлаемся пылки лишь тогда, когда нужда личная насъ гонить, то будемъ другъ друга подгонять, будемъ слъдить за дъйствіями каждаго изъ насъ и взаимно привѣтствовать не комплиментами, не поздравленіями, но упреками, вто много говорить, а иало дёлаетъ, вто занимается этимъ предметомъ не какъ главнымъ, не какъ дёломъ совёсти, но какъ побочнымъ, какъ дёломъ уна или моды. Я, съ своей стороны, вполнѣ подвергаюсь этому вадзору и готовъ исполнить безпрекословно всѣ положенія въ пользу крестьянъ, которыя будутъ приняты большинствоиъ союза, и мой голосъ прошу считать всегда въ пользу такого положенія; я обязуюсь ежегодно представлять отчеть во всёхъ моихъ дъйствіяхъ для уничтоженія врёпостнаго состоянія въ монхъ имвніяхъ.

"Польза, ожидаемая мною отъ этого союза, должна быть большая: непосредственная для насъ и посредственная для другихъ-Для насъ прямая польза будетъ та, что мы уяснимъ себъ всѣ вопросы по этому дѣлу, приступимъ къ разрѣшенію оныхъ и съ помощью Божьей совершимъ великое дѣло собственнаго нашего и врестьянъ нашихъ освобожденія. Для другихъ, для постороннихъ, для общаго разрѣшенія этого вопроса будетъ польза та, что оно получитъ многія и разнообразныя разрѣшенія; что изъ сферы умственной или разговорной оно перейдетъ въ область дѣйствительности; что въ разныхъ мѣстностяхъ установятся умѣренныя нормы; что освобожденныя имѣнія представятъ образцы подручные для подражанія и что сдѣланъ будетъ великій шагъ къ осуществленію освобожденія крестьянъ не посредствомъ соир d'état или революція, т.-е. не толчкомъ сверху или снизу, но на основаніи обычая, единственнаго разумнаго законодателя".

Затёмъ слёдуетъ подробная программа для дёятельности по-

"Мы нижеподписавшіеся симъ обязуемся другъ передъ другомъ честнымъ нашимъ словомъ исполнить нижеслѣдующее:

"1. Освободить всёхъ дворовыхъ людей, какъ безусловно, такъ и по условнымъ отпускнымъ, сколь возможно поспёшнёе, но отнюдь не позже-такъ, чтобъ къ 1-му января 1854 года не было у насъ въ крёпости ни одного двороваго человёка.

"2. Не брать ни подъ какимъ предлогомъ во дворъ изъ крестьянъ.

"3. Въ теченіе 3-хъ лѣтъ, т.-е. непремѣнно до 1-го января 1852 года, представить правительству проектъ для освобожденія принадлежащихъ каждому изъ насъ крестьянъ съ надѣломъ ихъ землею.

"4. Въ мірскія, т.-е. крестьянскія судныя и распорядительныя, дёла отнюдь не вмёшиваться, но предоставить ихъ въ полное завёдываніе міра и старшинъ, отъ онаго избранныхъ.

"5. Всё поборы съ крестьянъ, какъ денежныя, такъ и натурою, уничтожить, т.-е. съ оброчныхъ крестьянъ брать оброкъ и болёе ничего, съ барщинскихъ же сверхъ трехъ дней не брать ни одного дня.

"6. По возможности уничтожить тёлесныя наказанія и въ крайнихъ случаяхъ допускать оныя не иначе, какъ по приговору старшинъ и съ утвержденіемъ помъщика.

"7. Заводить школы во всёхъ селеніяхъ и по возможности дёлать грамотность общею въ нашихъ селеніяхъ.

"8. Обо всемъ, что каждымъ изъ насъ будетъ сдѣлано въ теченіе года, представить письменный отчетъ въ январѣ слѣдующаго года".

## На второмъ листъ.

"1. Проповѣдывать ученіе Христово по догматамъ нашей церкви, съ примѣненіемъ онаго въ жизни. Доказывать необходимость вѣры вообще и удобопримѣнимость православнаго ученія къ жизни въ особенности. Внушать, что теперь болѣе нежели когда-либо пришло время ученія Спасителя провести въ жизнь.

"2. Оказывать народу всякое уваженіе. Отнюдь не насмѣхаться надъ его обычаями и вѣрованіями. Всѣ нынѣшніе его пороки и недостатки сваливать на помѣщиковъ, какъ нареченныхъ отцовъ. Поднимать народъ въ общемъ мнѣніи и въ собственномъ его. Заботиться о народномъ просвѣщеніи. "3. Всёми силами хлопотать объ уничтоженіи врёпостнаго состоянія, какъ противнаго и христіанству, и здравому смыслу, и государственнымъ выгодамъ. Въ своихъ именіяхъ все подготовить из освобожденію — и дворовыхъ людей, и врестьянъ, такъ чтобы чрезъ пять лётъ у насъ не было врёпостныхъ людей, т.-е. не только словами, но и дёломъ проповёдывать возвращеніе свободы врестьянамъ. Освобожденіе крестьянъ должно быть учинено съ надпломъ землею.

"4. Заботиться о своемъ собственномъ воспитаніи въ духѣ народномъ и помнить, что одно нравственное превосходство дѣлаетъ человѣка человѣкомъ. Всякія боярскія затѣи и причуды въ себѣ уничтожать, а въ другихъ осмѣивать; воевать противъ всѣхъ привилегій, противъ западнаго аристократизма и восточнаго боярства.

"5. Имѣть постепенно въ виду сближеніе съ народомъ и для этого исключительно употреблять русскій языкъ съ русскими, узнавать народный бытъ и изъ настоящей жизни и изъ исторіи; покидать обычаи, которые противны разуму и народному духу, и возвращаться къ народнымъ и разумнымъ обычаямъ. Въ жизни водворить простоту нравственную. Все сіе распространять и словомъ и дѣломъ, — словомъ, т.-е. чрезъ печать и въ обществѣ. Писать и печатать что̀ только возможно. Возбуждать умы къ дѣятельности. Воевать противъ картъ, лѣни и бездушія. Не насмѣхаться надъ людыми, хоти и не раздѣляющими нашихъ мнѣній, если только они дѣйствуютъ нравственно и съ желаніемъ добра нашей землѣ".

Программы этой сохранилось въ бумагахъ нѣсколько экземпляровъ одного и того же содержанія: всё они написаны рукой Алевсандра Ивановича и подписаны имъ однимъ, съ обозначеніемъ разныхъ чиселъ (15 февраля 1849 года, 30 декабря 1850 г.), другихъ подписей нѣтъ.

Всѣ эти программы и возванія остались безъ исполненія. Между тѣмъ члены славянофильскаго вружва давно уже однимъ изъ своихъ главныхъ убѣжденій признали вопросъ объ измѣненіи отношеній врестьянъ къ помѣщикамъ и работали надъ нимъ. Изъ славянофиловъ только одинъ И. В. Кирѣевскій, весь погруженвый въ мистическое созерданіе и не обращавшій почти никакого вниманія на вопросы практической жизни, холодно относился къ дѣлу освобожденія; мы видѣли изъ приведеннаго выше письма, что онъ, по выраженіямъ Кошелева, смюллся надъ его стремленіями. Хомяковъ \*) былъ одинъ изъ первыхъ, обратившихъ вниманіе на этотъ вопросъ, и рѣшительно первый затронулъ его въ литературѣ, по крайней мѣрѣ настолько, насколько было въ то время возможно. Хомяковъ, въ письмѣ къ Ростовцеву, самъ заявилъ, что "много и много лѣтъ прежде, чѣмъ крестьянскій вопросъ возбужденъ былъ оффиціально, онъ былъдля него предметомъ заботы, и заботы не праздной, а искренней, горячей и дѣятельной, во сколько это зависѣло отъ пего" (Хомякова соч. т. І, нзд. 2, стр. 665). Въ письмѣ 1 марта 1849 года Хомяковъ писалъ Ю. Ө. Самарину: "Помня обѣщаніе, данное вамъ въ деревнѣ, я записалъ кое-

\*) Г. Семевскій, разділяющій нерасположеніе въ особенности къ Хомякову, обвиняеть славянофиловь въ томъ, что у нихъ "слово расходилось съ дёломъ"; при этомъ онъ указываетъ, что у богатыхъ славянофиловъ, Хомякова и Кошелева, положение крестьянъ было значительно хуже, чёмъ у большинства болёе крупнихъ мъстныхъ помъщековъ, хотя послёдніе и не думали кричать о мерзости крізпостнаго права ("Крест. вопр. И", 398-401, 411-412). Я не располагаю всёми данными, чтобы вполнѣ безпристрастно и документально опредѣлить сравнительное экономическое состояние крестьянъ въ имфијяхъ Хомякова и Кошелева, но не могу пе указать, насколько довёрія заслуживають тё данныя, которыми пользовался г. Семевскій при постановкъ такого тяжкаго обвиненія. Единственнымъ фактомъ г. Семевскій приводить, что, по "описаніямъ крупныхъ помѣщичьихъ имѣній" (свыше 100 душъ), помѣщеннымъ въ "Приложеніяхъ къ трудамъ редавціопныхъ коммиссій", въ имѣніяхъ Хомякова и Кошелева надёлъ крестьянъ ниже средняго размёра въ своемъ увздь, а повинности сыще. По служебнымъ обязанностямъ, мнъ приводилось повърять описанія, составленныя самими помѣщиками для представленія въ губерискій комитеть по врестьянскому дёлу; сводъ этихъ описаній напечатанъ въ "Приложеніяхъ". которыми руководствовался г. Семевскій. По личному обозрівню я могу судить о степени ихъ достовёрности. По Костромской губерни надёлъ кростьянъ ни въ одномъ крупномъ имъніи не показанъ на основаніи какой бы то ни было козяйственной съемки: всѣ эти съемки сдѣланы уже впослѣдствіи, при составлевіи уставныхъ грамоть. Количество земли, владбемой крестьянами, опредблялось или по размбру поства, или по примърному промъру полей, или просто наглядно. При этомъ многіє владільцы, смотря по своему взгляду, или уменьшали количество владіемой крестьянами земли, опасаясь ихъ отчужденія, или напротивъ увеличивали его, разсчитывая, что будущій оброкъ или выкупъ будетъ раскладываться не по душамъ, а по количеству владеемой крестьянами земли. Выгоны, которыми пользовались крестьяне, у однихъ владъльцевъ показывались въ числъ земли, владъемой крестьянами, у другихъ они исключались изъ числа земли, бывшей въ крестьянскомъ пользованін. При этомъ валовая цифра надёла не даетъ никакого понятія объ экономическомъ положении поселенныхъ на этомъ надвлё крестьянъ; въ этомъ случав самую важную роль играеть распредёление крестьянскихь земель по угодьямь. Оброки до уничтоженія криностнаго права очень рико являнсь въ чистомъ види, т.-е. одними деньгами, а по большей части были смешанные, т.-е. съ добавлениемъ: работою, подводами, припасами, издёліями и пр. Въ однихъ имёніяхъ эти добавочныя повинности точно обозначались, въ другихъ-опускались. Опредёлить, для нагляднаго сравчто въ программѣ у Алевсандра Николаевича (Попова). Чувствую, что этого мало и слишкомъ мало, и что изъ этого малаго еще менѣе можетъ пойти въ дѣло; но что же дѣлать! Мы не привывли думать, и отъ этого придумать не умѣемъ. Польза по крайней мѣрѣ та, что мы все-таки можемъ быть не безполезными другъ другу и наводить другъ друга на иную, не замѣченную сторону. Что одинъ замыслитъ, то другой домыслитъ. Главное дѣло у насъ—не вводить н не предлагать прямо и практически полезное, но пробуждать, уяснять или вводить нормы согласныя съ правдою и истиннымъ христіанствомъ". Вслѣдъ за этимъ Хомяковъ дѣлаетъ "еще одинъ

невія, денежную стоимость этихъ добавочныхъ повинностей въ каждомъ имѣніи слишкоиъ затруднительно, и этого не было сдёлано ни въ самыхъ описаніяхъ, ни при повтрит ихъ въ губерискихъ комитетахъ. Изъ сказаннаго очевидно, какую степень лостовврности представляють средніе размёры надёла и повинностей по описаніямъ, бывшихь подъ руками г. Семевскаго, и насколько можно на ихъ основании допускать сколько-инбудь серьезные выводы объ экономическомъ положеніи отдёльныхъ имёній. По крайней мёрё прямымь отвётомь на это служать самые "Труды редакціонныхъ коммиссій", которыя, при опреділения размітровъ наділа и повинностей, не принимали въ соображение этихъ описаний, въ чемъ можно убъдиться, сравнивши по убздать цифры средняго разывра, выведеннаго въ описаніяхъ и предположеннаго комиссіями въ составленномъ ими проекта. Впрочемъ у г. Семевскаго совсамъ своеобразная мирка, смотря по тому, къ кому онъ ее прилагаетъ. Такъ г. Семевскій разсказываеть, что въ завещания отца Герцена было сказано, что всё дворовые, хорошо кусердно служившіе, должны быть отпущены на волю. Наслёдникъ его Голохвастовь, не зная, кто и какъ служилъ въ домѣ, предоставилъ Герцену разборъ ихъ правъ. Герцень поместнать въ синсовъ не только всёхъ служившихъ его отцу, но и дворовыхъ прежнихъ поколёній, никогда не служавшихъ въ домё, а ходившихъ по паспортамъ-Голохвастовъ хотя и понималъ, что половина этихъ лицъ никогда не была на служ-65, выдаль имъ отпускныя. Но вся честь въ этомъ дълв, по мнанию г. Семевскаго, приналлежитъ Герцену, "который широко надълилъ такимъ образомъ свободою деороsur coorto omua" (806-307).

Относительно перевода Хомяковымъ крестьянъ на оброкъ, г. Семевскій, выписаящи свёдёнія, сообщаемыя о семъ Самаринымъ и Хомяковымъ, нэъ которыхъ видно, что соглашеніе дёлалось невдругъ, а крестьянамъ давался цёлый годъ на обсужленіе, что крестьяне остались вездё благодарными и что нёкоторыя деревни сами просили о введеніи этой мёры, — говоритъ: "Изъ показаній самого Хомякова еще нецьзя заключить, что онъ перевелъ крестьянъ на оброкъ на очень сыюдинноть для митъ условіять: крестьяне могли принять ихъ и въ томъ случаё, если они были маломальски легче того положенія, въ которомъ они находились прежде, и слёдовательно будучи сравнительно более лекими, — эти условія могли быть абсолютию досолию тяжелыми и обременительными. Оригинальное соноставленіе!! Какимъ образовъ болёе легкое можетъ быть вмёстё съ тёмъ абсолютно-тяжелымът и обременительнымъ? Какъ же послі этого назвать прежнее положеніе, когда еще оно не сдёлаюсь болёе легкимъ?... Затёмъ что выражаютъ, безъ всякихъ фактовъ и въ вндѣ простаго сомнёнія, эти сравнительныма степени — очень и маломальски выгодныя условія? маленькій намекъ": онъ доказываетъ, что помёщику въ вознагражденіе за отпускъ крёпостныхъ художниковъ нельзя давать вознагражденіе свыше цённости рекрутской квитанціи ("Рус. Архивъ" 1879, III, 334). Хомяковъ имёлъ ту заслугу, что первый поднялъ въ печати голосъ за улучшеніе быта крестьянъ, а въ то время это было новостью, и притомъ не совсёмъ безопасною, такъ что, по замёчанію г. Семевскаго, "эту статью Хомякова привѣтствовали нѣкоторые почти какъ подвигъ со стороны автора". (Статья эта напечатана въ № 6 "Москвитянина" за 1842 годъ, подъ заглавіемъ: "О сельскихъ условіяхъ", и перепечатана въ І-мъ томё соч. Хо-

(Сем. II, 397-8). У г. Семевскаго сгруппированы свёдёнія, сообщенныя Ю. Ө. Самаринымъ, и показаніе самого Хомякова въ письмахъ къ А. Н. Попову. Для полноты мы жожемъ привести извлеченія по этому же предмету изъ письма Хомякова къ гр. А. П. Блудовой, 14 марта 1855 г., г. Семевскимъ не приводними: "Мит удалось въ одной деревий сдилать съ крестьянами ряду навсегда. Сцена стоила бы описанія, еслибы я вообще не думаль, что всё эти описанія никуда негодятся, да сверхъ того жизнь портять, пріучая людей обращать въ сцену лучшія минуты ихъ двятельности. Обстановка была очень простая: годыя стёны просторной набы, да образъ въ углу. Но серьезность, или лучше сказать-разумная торжественность, съ которой крестьяне приступали въ дёлу, искренность съ ихъ стороны и бланодарность, съ которою оны встричали искрепность во жню. Оставили во мий глубовое впечатлёніе, хотя я совсвиъ не принадлежу въ разряду людей чувствительныхъ. Разумбется, что Рара Grandet (прозвище Хомякова) не забыль своихъ выгодъ, и за всёмъ тёмъ крестьяве двухъ другихъ деревень просять такой же сдізки (въ одной уже въ главныхъ условіяхъ мы соплись), а сосёдніе помёщики бранять меня на-пропалую: такъ дорогъ человику произволь и такъ досадно видёть, что другой ришается отъ него отказаться ("Pyc. Apx." 1879, I, 380).

Сахарный заводъ устроенъ Хомяковымъ не безъ хлопоть, единственно съ цёлью введенія вольнонаемнаго труда, чего прежде не случалось на помёщичьихъ фабрикахъ, и Хомяковъ показалъ въ этомъ случаё первый примёръ. Въ письмё къ А. И. Кошелеву, написанномъ въ 1854 году, Хомяковъ говоритъ: "Сколько работъ и хлопотъ, сколько безпрестанныхъ переёздовъ накликалъ я на себя затеей сахароваренія! Я бы готовъ былъ себя бранить, но такъ какъ я предпринялъ заводъ съ видами эмансипаціи, то полагаю, что я правъ и что скуку хлопотливаго лёта, отчасти опредёленнаго на переёздъ изъ Тулы въ Данковъ и обратно, я долженъ переносить не только не безъ досады, но даже съ нёкоторымъ удовольствіемъ" ("Рус. Арх." III, 284).

Этоть же самый вольнонаемный трудь Хомяковь началь применять и въ своемъ сольскомъ хозяйствё: "въ Смоленске у меня съ будущаго года все ховяйство наймомъ", писаль Хомяковъ Кошелеву въ 1854 году. Огаревъ, въ начале сороковыхъ годовъ, родовое свое имёніе Бёлоомуть въ Пензенской губерніи продаль крестьянамъ за 500.000 р., но сделка эта оказалась для крестьянъ очень невыгодною, хотя это не было виною самого Огарева, поступившаго великодушно и гуманно и отказавшагося отъ 250.000 р., которые предлагали ему три семън за отдёльный выкупъ. Бёдные крестьяне попали въ кабалу богатыхъ, заплатившихъ за нихъ деньги ("Авненковъ и его друзья". Спб. 1892 г., 113-115). мякова изд. 2, стр. 411-422.) Она появилась по случаю изданія закона 1842 г. объ обязанныхъ крестьянахъ и сопровождающаго указъ циркуляра министерства внутренныхъ дёлъ, гдё изложено было разъяснение министра, что "земли, на воихъ врестьяне водворены, остаются попрежнему полною вотчинною собственвостію дворянства", и предписывалось мёстной администраціи самымъ бдительнымъ образомъ наблюдать, чтобы по поводу настоящаго указа не происходило "никакихъ лживыхъ разглашеній на счетъ мнимаго освобожденія крестьянъ" и чтобы послѣдніе "оставались въ безпрекословномъ повиновении законной власти своихъ поміщивовъ". Сділаю мимоходомъ одно зачівчаніе. Г. Семевскій, въ стать своей "Крестьянскій вопросъ въ царствованіе ниператора Николая" ("Руссвая Мысль" 1884 г., вн. 12, глава IV, стр. 2--4), говоритъ, что "громадное большинство недовольно было указомъ", и описываетъ переполохъ, произведенный имъ на первыхъ порахъ въ Москвѣ и провинціи. Изъ Москвы съ первою почтою пришло извѣстіе, что "помъщики бълуть изь деревень въ Москву, потому что врестьяне будуть бунтовать непременно". Я хорошо помню эту эпоху: особаго волненія между дворянствомъ по поводу этого уваза не происходило, да и повода въ тому никакого не было. Правда, большинство было, особенно на первыхъ порахъ, озадачено этимъ указомъ, какъ всякою мърою сколько-нибудь затрогивавшею и безъ того назрѣвавшій вопросъ о крѣпостномъ состояніи. Но очень скоро дворяне распознали, что увазъ 1842 г. даже полезенъ въ консервативномъ смыслѣ, какъ отнимавшій у крестьянъ всякую надежду на то, что населенныя ими земли будуть когда-либо принадлежать имъ въ собственность. Не такъ смотрѣлъ на дѣло Хомяковъ. "Въ наше время, -- говорилъ онъ во второй статъъ (Хомякова соч. т. І, изд. 2, стр. 423),возникло въ Россіи новое требованіе, основанное на началахъ нравственныхъ и утвержденное на хозяйственныхъ разсчетахъ, требованіе положительныхъ и нравственныхъ отношеній между землевладѣльцами и поселянами". Хомяковъ высказываетъ основанія, на воторыхъ, по его мнѣнію, могли бы опираться подобныя сдёлки. Такимъ основаніемъ Хомяковъ признаетъ обычай, а формою наиболие приминимою и содержащею въ себи вси начала усовершенствованія Хомяковъ рекомендуетъ половничество трудомъ, т.-е. сдълку, по которой равныя мъры земли обрабатываются поселяниномъ въ пользу свою и въ пользу владбльца. Возражавшій Хомякову въ "Отечественныхъ Запискахъ" Заблоцкій-Десятовской (1842 г. № 11) не вполнѣ справедливо замѣчаеть, что обычай половничества повсемёстно выражаеть собой только крайнее напряжение обязательной силы съ одной стороны и безотвѣтнаго исполненія-съ другой, такъ какъ въ нѣкоторыхъ мёстностяхъ половничество установлялось не по принуждению, а по обоюдному согласію обвихъ сторонъ, и составляетъ въ настоящее время одинъ изъ довольно распространенныхъ въ съверныхъ губерніяхъ способовъ обработен помѣщичьихъ земель, причемъ половина урожая отдается владёльцу земли, а другая поступаетъ врестьянамъ за трудъ обработки. Но авторъ совершенно правъ, что при свободномъ наймъ земли въ Россіи плата за пользованіе ею чаще ниже того, что сто́ить трудь, употребляемый на ся воздёлываніе. При этомъ авторъ указываеть на примёры въ средней и южной Россіи, также на казенныя имбнія въ Западныхъ губерніяхъ и частно-владёльческія въ Остзейскомъ краё, гдё урочное время барщинныхъ работъ ограничено двумя днями. Поэтому данное Хомяковымъ опредѣленіе врестьянскихъ повинностей въ отношения въ помъщику нельзя считать облегчениемъ. Но важно то, что при существующемъ въ правительствѣ и обществѣ убѣжденій въ полной неотчуждаемости помбщичьей земли и въ возможномъ освобождения врестьянъ не иначе, какъ безъ надёла, Хомявовъ печатно высвазалъ о постоянномъ и непреложномъ пользованія со стороны врестьянъ (о ихъ правѣ собственности на землю въ то время не могло быть и ръчн) половиною помъщичьей земли.

Впрочемъ Хомяковъ измѣнилъ свой взглядъ и на барщину, какъ норму опредѣленія врестьянскихъ повинностей. Хомяковъ былъ очень недоволенъ инвентарными правилами, изданными въ концѣ сороковыхъ годовъ для Западныхъ губерній, и смотрѣлъ на нихъ не только какъ на способъ отдалить какъ-нибудь радикальное измѣненіе въ отношеніяхъ врестьянъ къ помѣщику, но какъ на средство узаконить барщину въ смыслѣ нормъ для этихъ отношеній. По этому случаю Хомяковъ писалъ: "Главный недостатокъ инвентарнаго положенія замѣчается въ томъ, что оно повидимому опредѣляетъ окончательныя отношенія крестьянъ въ помѣщикамъ и не содержитъ въ себѣ никакого указанія на дальнѣйшее ихъ развитіе. Дѣятельность крестьянина заключена въ безысходно-тѣсномъ тругѣ; ему даже не дано права требовать замѣны барщины оброкомъ,—пусть бы наложили высшій обровъ, лишь бы врестьянинъ видѣлъ, что когда-нибудь прекратится барщина. У насъ на Руси барщина, усовершенствованная и подведенная подъ строгія правила, не долго продержится съ упраздненіемъ помѣщичьяго полновластія (какъ скоро оправдалось предсказаніе Хомякова поелѣ введенія Положенія 19 февраля). Германія въ этомъ случаѣ намъ не указъ. Нашъ врестьянинъ терпѣливѣе нѣмца, вынесетъ грубый произволъ; но ему нужно больше простора и онъ не пойметъ свободы въ кандалахъ, хотя бы кандалы были законнаго вѣса и образцовой мѣрки" (Соч. Самар. I, 247—248).

Изъ другихъ славянофиловъ на поприще печатнаго слова по врестьянскому вопросу отважился выступить въ это неудобное время только Алекс. Ив.: въ 1847 году, какъ увидимъ ниже, онъ началь практическую свою деятельность въ этомъ направлении. Копелевь помѣстиль въ "Земледѣльческой Газеть" статью подъ заглавіемъ: "Добрая воля сильнѣе неволи", гдѣ Кошелевъ убѣждалъ поибщиковъ, на основания Высочайшаго указа 12 іюня 1844 г., освобождать дворовыхъ людей, заключая съ ними условія. Не только содержаніе, но самое пом'єщеніе статьи было протестомъ противъ тогдашнихъ дворянскихъ убъжденій. Несмотря на отношеніе къ врестьянскому вопросу редавтора газеты, подъ вліяніемъ цензурныхъ условій, заглавіе статьи Кошелева было выпущено и сама записка значительно уръзана. Мы помъщаемъ ее въ приложении съ возстановленнымъ заглавіемъ и въ томъ видѣ, какъ она была ваписана, --- это интересно для сравненія и для опредѣленія направленія тогдашней цензуры (Прилож. второе).

Кром'в того Алекс. Иван. послалъ въ "Московскія В'вдомости" печатаемую въ Приложеніи статью: "И правда часто неправдоподобна", но она была запрещена цензурою (Прилож. третье).

Помимо этой *печатной* двятельности, славянофилы усердно занимались, какъ мы уже видвли, въ частныхъ своихъ бесвдахъ вопросомъ объ уничтожении крвпостнаго права. По словамъ Кошелева въ предисловии къ изданнымъ имъ письмамъ Хомякова ("Рус. Арх." 1879, III, 264), у него и Хомякова, еще въ концѣ сороковыхъ годовъ, выработанъ былъ цѣлый планъ освобождения врестьянъ съ землей посредствомъ одновременнаго выкупа по всей России (о послѣднемъ не сохранилось ничего). Но теория о *правъ*  крестьянь на землю выработана была славянофилами совершенносвоеобразно. Всего рельефиће и ръшительнъе высказана была она К. С. Аксаковымъ въ письмё его въ Хомякову въ концё 1857 г.: "Крестьянинъ умёлъ сохранить свою духовную свободу, цёломудренность человѣческихъ понятій и подъ государственнымъ Ħ помѣщичьимъ игомъ. Помѣщикъ, правда, воображаетъ себя законнымъ обладателемъ врестьянина, всего существа его духовнаго и тёлеснаго, но врестьянинъ никогда и не думалъ върить такой нелёпости. Правомёрность помёщичьей власти никогда имъ не признавалась. Придай онъ власти пом'ящика такое значение, онъ или бы сдёлался рабомъ, палъ бы душой, или бы ее-эту властьрѣшительно и навсегда сбросилъ. Ни того, ни другаго не случилось. На угнетенія помѣщичьей власти смотрить крестьянинъ какъ на бурю, на тучу съ градомъ, на набъгъ разбойниковъ, и переносить съ терпёніемъ эти угнетенія, какъ перенесъ бы онъ съ терпъніемъ другое какое-нибудь народное бъдствіе, насланное отъ Бога. При такомъ убѣжденіи съ одной стороны, съ другой стороны крестьянинъ въритъ въ міръ, въ свое общественное устройство, не сомнѣвается, чтобы земля принадлежала ему по праву, и въ своей жизни, даже въ наружности своей, носить печать человѣка свободнаго, которой не видать на его повелителяхъ, запечатлънныхъпечатью глубоваго рабства. Понимая свободу не политически, крестьянинъ не увлечется однимъ звукомъ, не кинется на слова: "homme libre!" Поэтому ему нужно не уничтожение названия врѣпостнаго, ибо врёпостнымъ въ помёщичьемъ смыслё онъ никогда себя и не считалъ, не возвращение только личной его свободы, нарушеніе которой онъ считаль не закономъ, а злоупотребленіемъ,--ему нуженъ бытъ свободный, самостоятельный, обезпечение этого быта, который соблюдаеть онъ, —ему нужна земля, обезпеченіе земли, которую онъ считаетъ своею и которою владбетъ онъ и при помѣщичьей власти, по его твердому убѣжденію, какъ своею. Ему необходима земля, безъ которой ему этотъ бытъ невозможенъ. Пока вопросъ о собственности не ръшился, помъщикъ могъ считать землю своею и на дёлё жить мирно, оставаясь каждый при своемъ убъждении и взаимно пользуясь землею. Но какъ скоро подымется рѣшительный вопросъ: чья земля? --- крестьянинъ скажеть: моя, —и будеть правь, по крайней мъръ, болье, чъмъ помъщикъ (Замѣч. на админ. устройство врестьянъ въ Россіи. Л. 1861, 3-4).

Такое заключение есть неизбъжный логический выводъ изъ теории, признанной славянофилами, по которой помёщику въ Россіи не принадлежало никогда право собственности на землю по только право пользоваться подъ контролемъ государства или правительства. Зародышъ этой мысли появился прежде всего у И.В. Кирфевскаго. Въ первой же своей статъ , написанной въ 1838 году, Кирбевскій замётиль, что поземельная собственность, источникь личныхъ правъ на Западъ, была у насъ принадлежностью общества,лицо участвовало во столько въ правъ владънія, во сколько само входило въ составъ общества (I, 194). Во второй стать "О ходъ просвѣщенія" Кярѣевскій выражается опредѣленно: "Одно изъ саныхъ существенныхъ отличій правомърнаго устройства Россін н Запада составляють воренныя понятія о правѣ поземельной собственности. Римскіе гражданскіе законы, можно сказать, суть всѣ не что вное какъ развитие безусловности этого права. Западноевропейскія общественныя устройства произошли изъ разновидныхъ сочетаний этихъ самобытныхъ правъ, въ основании своемъ неограниченныхъ и-только въ отношенияхъ общественныхъ-приникощихъ вёкоторыя взанино-условныя ограниченія. Можно сказать: все зданіе западной общественности стоить на развитіи этого личнаго права собственности, такъ что и самая личность, въ юридической основѣ своей, есть только выражение этого права собственности. Въ устройстве русской общественности личность есть первое основание, а право собственности-только ея случайное отношеніе. Общинѣ земля принадлежить потому, что община состонть изъ семей, состоящихъ изъ лицъ могущихъ землю воздёлывать. Съ увеличениемъ числа лицъ увеличивается и количество земли, принадлежащее семьй, а съ уменьшениемъ-уменьшается. Право общины надъ землею ограничивается правомъ помѣщива, или вотчинника; право помъщика условливается его отношениемъ къ юсударству. Отношенія пом'єщика къ государству зависять не отъ помѣстья его, но его помѣстье зависитъ отъ его личныхъ отношеній. Эти личныя отношенія опредёляются столько же личными отношеніями его отца, сколько и собственными, теряются неспособностью поддерживать ихъ, или возрастаютъ ръшительнымъ перевѣсомъ достоянствъ надъ другими совмѣстными личностями. Однимъ словомъ, безусловность поземельной собственности могла являться вз Россіи только какъ исключение. Общество слагалось пе

7

изъ частныхъ собственностей, въ которымъ приписывались лица. но изъ лицъ, которымъ приписывалась собственность. Запутанность, которая впослёдствія могла произойти отъ этихъ отношепій въ высшихъ слояхъ общества, при упичтожени мельнхъ вняжествъ и сліяніи ихъ въ одно правительственное устройство,была случайная и имбла основание свое, какъ кажется, въ причинахъ постороннихъ, являясь не какъ необходимое развитіе, но уже какъ нѣкоторое уклоненіе отъ правильнаго развитія основнаго духа всей русской государственности. Впрочемъ, во всякомъ случаѣ, это особенное, совершенно отличное отъ Запада положсніе, въ которомъ человѣкъ понималъ себя относительно поземельной собственности, должно было находиться въ связи со всею сововупностью его общественныхъ, общежительныхъ и нравственныхъ отношеній" (II, 266-268). Совершенно ясно и послёдовательно развилъ эту теорію К. С. Аксаковъ, посвятившій вопросу о землевладѣніи двѣ статьи: "О состояніи врестьянъ въ древней Россін" и по поводу "Бѣлевской Вивліоенки", изданной Елагинымъ. Предположенія Аксакова заключаются въ слёдующемъ: "Послѣ укрѣпленія крестьянъ (крѣпостное право до Петра вовсе не было такимъ, какъ оно есть) крестьяне не утратили ни правъ Своихъ, ни устройства. Они лишь не переходили съ земли на землю н сейчась поняли населенную и обрабатываемую ими землю какъ свою собственность, какъ собственность общины, --убъждение справедливое, твердо существующее и доселё у нашихъ врёпостныхъ и не врёпостныхъ крестьянъ" (Соч. І, 416).

Разбирая Бёлевскую писцовую книгу, Аксаковъ встрётилъ важную особенность. Въ сошное письмо, т.-е. въ казну государеву, илатилось только съ имёнія населеннаго, другими словами, въ сошное письмо платили крестьяне-пашенники. Какъ скоро у помёщика имёніе впустё, или какъ скоро у него есть пашня, хотя и большая, но нётъ крестьянъ, тогда въ сошное письмо не платилось. Итакъ, крестьяне платили за землю прямо государству; отсюда прямой выводъ, что и землю они получали отъ государства; если же государство распоражалось землею и брало за землю, то отсюда вытекаетъ другой выводъ, что земля не была помёщичья, что государство не думало помёщикамъ или вотчинникамъ уступать эту землю въ собственность; помёщикъ или вотчинникъ (одинъ временно, другой наслёдственно) пользовался зем-

лею и доходомъ, который она приносила, и только; а земли въ собственности онъ не имълъ. Виъстъ съ этими двумя выводами образуется еще третій, что пом'ещикъ не могъ, не имълз права не дать земли врестьянину, ибо въ такомъ случай онъ имйлъ бы право лишить государство его дохода, чего предположить нельзя. Скажуть: помѣщикъ и самъ бы этого не захотёлъ; пусть такъ, во, тѣмъ не менѣе, онъ не имѣлъ права поступать иначе (стр. 511—512). Рядомъ съ этимъ Аксаковъ выставляетъ предположения, подлежащія изслёдованію въ слёдующемъ видё. Помѣщикъ и вотчинникъ до укръпленія и послъ укръпленія не былъ собственникомъ ни имѣнія вообще, ни земли. Земля русскаго народа принадлежить руссвому народу и чрезъ него государству, какъ его внёшнему представителю. Какъ собственность всего русскаго народа, она находится въ пользованіи или владёніи у того или другаго лица, не переходя въ его частную собственность. Съ тёхъ поръ, какъ въ Россіи явился и наконецъ опредѣлился государь, земля стала называться государевою, вовсе не въ смыслѣ частной собственности государя, но въ симслё чисто-государственномъ, ибо государство имветъ въ немъ своего представителя. На этомъ основания Авсавовъ признаетъ, что земля отдана была въ пользование государствомъ не только помъщику (служнлому лицу, владъющему помъстьями), но и вотчиннику. Вотчинникъ владълъ поэтому землею на правъ государственномъ. Если уже подымать вопросъ, кому въ ближайшемъ смыслѣ, въ более тесномъ объемъ, принадлежитъ земля въ имъніи помъщика, тавъ она принадлежить населенію, а владёлецъ пользуется ею на государственномъ правѣ. Отношенія помѣщика или вотчинника къ населенію были, въ свою очередь, чисто-государственныя: въ жалованныхъ грамотахъ часто встрвчается выраженіе, что жалуется поивстье или вотчина съ данью и съ судомъ, т.-е. съ правомъ суда. Помъщикъ и вотчинникъ бралъ отъ суда опредъленныя пошлины, въ чемъ состояла его финансовая выгода, судилъ онъ, слбдовательно, какъ судья, по законамъ государства. Оброкъ, который цатили, и пашия, которую пахали врестьяне на помъщика и вотчинника, были въ замёнъ разныхъ податей и повинностей, которыя платили врестьяне государству и составляли пом'ящивовъ доходъ. Скажутъ: этотъ доходъ составлялъ главную цёль при пожалованіи им'вніемъ, -- но у пасъ и воеводамъ давали города въ кормленіе. Если жаловали для дохода, то все-таки жаловали го-7\*

> 1921854 Digitized by Google

сударственнымъ званіемъ, -- государственность отношеній отъ этого не измѣнялась. Есть сильное основаніе думать, что помѣщивъ и вотчинникъ не могъ заставлять врестьянъ пахать на себя столько, сколько захочеть, ни налагать количество оброка по своей воль. Между пом'вщикомъ и вотчинникомъ не было никакой разницы во внутреннихъ, такъ сказать, его отношеніяхъ къ имѣнію; разница въ томъ, что имънія помъщива становились наслёдственными, переходя въ отношения вотчинника (стр. 512-514). Куплюпродажу и залогъ населенныхъ имъній, составлявшихъ вотчины, Авсаковъ объясняетъ такимъ образомъ, что передавалось только право на извёстный доходъ, въ такомъ же смыслё какъ акцін, дающія право на извёстный дивидендъ, но не на участіе въ самомъ предвріятія. Аксаковъ, кромъ того, указываетъ на присутствіе въ имѣніяхъ врёпостныхъ пѣловальниковъ, выборныхъ судей, приговоры сходовъ и земскихъ дьяковъ, писавшихъ эти приговоры. Сохранившееся во многихъ имѣніяхъ названіе "земской", подъ воторымъ обывновенно разумёлись помещичьи вонторщиви или писаря, указываеть на этихъ прежнихъ вемскихъ дьяковъ. При этомъ Аксаковъ возражаетъ Победоносцеву, утверждавшему, что помѣщики ввели у себя въ имѣніяхъ управленіе по образцу государственному, обратнымъ предположениемъ, что помъщики въ своихъ имъніяхъ уже получили это государственное устройство и пе имѣли права его измѣнить (стр. 514-515). Авсаковъ думаетъ, что помещикъ пользовался въёзжимъ лёсомъ отъ государства, точно такъ же, какъ и крестьяне; вообще права помъщика на лъсъ не ясны (стр. 516). Въ концё концовъ Аксаковъ пришелъ къ убъжденію, что въ до-Петровской Руси вообще частной поземельной собственности не было, а свобода передвиженія, полная до ириврѣпленія врестьянъ въ землѣ Өеодоромъ Іоанновичемъ, въ нѣкоторыхъ случаяхъ оставалась дозволенною до Петра (стр. 526-527).

При настоящей разработкѣ нашей древней исторіи, теорія Аксакова представляется недостаточно подкрѣпленною и противорѣчитъ существующему воззрѣнію; но нельзя сказать, чтобы вопросъ о поземельныхъ отношеніяхъ сельской общины къ личнымъ владѣльцамъ, отъ которыхъ она зависѣла, былъ вполнѣ выясненъ, въ особенности если принять въ соображеніе всегда господствовавшее въ народѣ сознаніе, что земля есть собственность самого земле-

дільца, а въ поміщиву врестьяне иміють отношенія только личныя. Конечно, это народное сознание можно вывести изъ другаго источника, изъ общаго всегда и вездъ сознанія, что на землю, которую человёкъ обрабатываетъ и безъ которой онъ не иожеть жить, онъ имбетъ неотъемлемое право, какъ на право существованія; но замёчанія и выводы Аксакова во всякомъ случай не лишены вначенія и должны повести въ дальнёйшимъ изслёдованіямъ \*). Отчего это общее сознаніе тавъ настойчиво и осязательно держалось у насъ и совершенно утратилось у западныхъ пролетаріевъ, пока оно не пробудилось извив, путемъ доктрины? Въроятно условія, въ которыя стали въ отношеніи въ свониъ вассаланъ западные землевладёльцы, были другія, чёмъ суцествовавшія у насъ, а потому и харавтеръ нашей поземельной собственности былъ совствиъ другой, чтит на Западъ. Надълъ врестьянъ землею для насъ въ настоящее время представляется благод втельнымъ совершившимся фавтомъ; по понятіямъ западныхъ, онъ есть въ сущности экспропріація. А потому теорія славянофиловъ, если она и кажется не совсёмъ вёрною исторически, была во всякомъ случаѣ своевременнымъ и интереснымъ подготовзеніемъ въ врестьянской реформъ.

Повидимому Ю. Ө. Самаринъ раздёлялъ эту теорію и наткнулся на нее самостоятельно, но онъ нигдё опредёленно ее не высказалъ. Первый намекъ на эту теорію высказанъ былъ Самаринымъ, когда онъ находился въ Кіевё, въ написанной имъ зимой 1849—50 г. замёткё по поводу "Статистическаго описанія Кіевской губ." Журавскаго,— замёткё, напечатанной послё его смерти (Соч. II, 14—16). Тамъ Самаринъ говоритъ, между прочимъ: "Въ основё русскаго землевладёнія лежитъ, мнё кажется, понятіе о нераздъльности земледъльца съ землею, понятіе совершенно чуждое западной Европё. Эта нераздёльность проявляется двоякимъ образомъ: какъ зависимость земледъльца отъ земли — крёпостное право — и какъ зависимость земли отъ земледъльца, т.-е. отношеніе обратное, осуществленіе котораго предоставлено буду-

<sup>\*)</sup> Замѣчательно, что къ такому же выводу о правѣ пользованія, а не собственности у насъ частныхъ землевладѣльцевъ, пришелъ совершенно самостоятельно и нечависимо проф. Крыловъ въ его "Критическихъ замѣчаніяхъ на сочиненіе Чичерина объ "Областныхъ учрежденіяхъ въ Россіи" ("Рус. Бесѣда" 1857, кн. II, 151). Вищать этотъ развиль Щаповъ въ статъв "Земство" ("Вѣкъ", изд. Вейнбергомъ, 1862, №М 7 и 8).

щему" (стр. 15). Въ другой разъ, во время службы своей въ Остзейскомъ крав, познакомившись ближе съ последствіями безземельнаго освобожденія врестьянъ и съ неудобствами сохраненія помѣщичьихъ патримоніальныхъ правъ, Ю. Ө. пришелъ къ убъжденію о необходимости надёла крестьянъ землею, принадлежащею имъ въ собственность. Въ заключения "Исторической записки о мфропріятіяхъ по устройству врестьянъ", составленной въ 1847 году подъ руководствомъ Самарина, и въ написанномъ имъ заключени Самаринъ прямо заявилъ для Остзейскихъ провинцій такую мысль: "Положеніе 1804 года признавало нераздёльность врестьянива съ землею, но въ формъ врепости въ землъ, то-есть зависимости лица отъ земли; Положение 1819 года признало лице свободнымъ, но уничтожило связь его съ землей; остается возстановить эту связь. признавъ зависимость лица, то-есть право крестьянина на землю". Печатно Самаринъ мысль о правъ крестьянъ на землю высказалъ мимоходомъ въ статьъ "Нъсколько словъ по поводу историческихъ трудовъ г. Чичерина", гдъ овъ выразился, что подъ врёпостнымъ правомъ, въ формё зависимости лица отъ земли, уврылось и сохранилось для другихъ временъ право врестьянъ на землю.

Ю. Ө. Самаринъ свои предположенія о харавтерѣ поземельной собственности въ Россіи изложилъ въ письмѣ къ Хомякову и, судя по отвёту, изложилъ полнёе и осязательнёе въ смыслё теори пользования, высказанной К. С. Аксаковымъ. Хомяковъ, по складу своего ума, прежде всего обобщилъ эту теорію, а затёмъ сгладиль самый рёзвій ся диссонансь, вмёсто признанія прямо за помѣщикомъ права пользованія, предоставляя ему землю въ собственность, но отличающуюся отъ крестьянскаго наслёдственнаго владенія только степенью. Эта мысль, что въ древней Руси по отношенію къ землѣ не было права неограниченной собственности въ западномъ смыслѣ, а существовало право потомственнаго владѣнія участвомъ земли, состоявшимъ въ фавтичесвомъ распоряжении собственника, высказана въ отношении къ черносошнымъ крестьянамъ проф. Сергѣевичемъ ("Руссвія юридичесвія древности", І, 216). Но напрасно профессоръ не находить различія между такимъ владѣніемъ и собственностью: Хомяковъ совершенно правильно замѣтилъ, что они другъ отъ друга отличаются степенью. Цёлая территорія искони принадлежала въ собственность или народу (въ догосударственныхъ народоправствахъ-ager publicus), или Богу (какъ

у іудеевъ и вообще въ обществахъ теократическаго періода), или высшему правительству, у насъ князю; а участки поступали въ потомственное владёніе частныхъ лицъ, ихъ занявшихъ или обработавшихъ. Въ западной Европѣ память объ этихъ первоначальныхъ отношеніяхъ утратилась и явилась поземельная собственность—полная и неограниченная. Въ древней Руси это первоначальное представленіе сохранилось и потому никогда у насъ вотчины и поиёстья совершенно рёзкаго и опредѣленнаго различія не получали.

Въ отвѣтномъ письмѣ Хомякова, написанномъ въ половинѣ 1848 года, высказано слёдующее: Спасибо вамъ, что вы напали ва ту юридическую форму, которая выражаеть этоть смысль (т.-е. синсаъ врестьянсваго вопроса) съ наибольшею ясностью и отчетливостью, именно на существование у насъ двухъ правъ, одинаково врбивнуъ и священныхъ: права наслъдственнаго на собственность и такого же права наслёдственнаго на пользование. Въ болёе абсолютномъ смыслё, въ частныхъ случаяхъ, право собственности истинной и безусловной не существуета: оно пребываетъ въ саиомъ государствъ (великой общинъ), какая бы ни была ся фориа. Можно доказать, что это общая мысль всёхъ государствъ, заже свропейсвихъ. Всякая частная собственность есть только болье или менье пользование, только во разныхо степеняхо. По исторін старой Руси можно, важется, довазать, что таково было значение даже и княжеской собственности, по крайней муру поземельной. Наша (дворянская) собственность (пользование въ отнотени въ государству) есть собственность въ отношении къ другимъ частнымъ людямъ, а слёдов. и въ крестьянамъ. Ихъ право въ отношенін въ намъ есть право пользованія наслёдственнаго; дёйствительно же оно разнится отъ нашего только степенью, а не характеромъ и подчиненностью другому началу- общинѣ. Таково отвошеніе юридическое, вышедшее изъ обычая или создавшее обычай, и вто хочетъ нанести этому отношенію ударъ (освобожденіе крестьянъ безъ земли), тотъ хочетъ возмутить всъ убъжденія, всю сущность народа, а тенерь объ этомъ только и хлопочутъ ("Рус. Арх." 1879, стр. 331).

Свою солидарность съ теоріею права врестьянъ на владфемую ими землю Ю. Ө. Самаринъ заявилъ твиъ, что въ своемъ "Проевтъ уничтоженія врёпостнаго права" онъ предполагалъ надёлить крестьявъ всею владъемою ими землею. Ал. Ив. Кошелевъ, повидимому, за освобожденныхъ врестьянъ.

Въ бумагахъ Ал. Ив. сохранился по этому предмету набросовъ Хомякова, относящійся ко времени занятій редакціонныхъ коммиссій. Отбросивши освобожденіе крестьянь безь земли, какъ "мечту не только опасную, но и вредную", Хомяковъ доходъ владёльца считаеть справедливыма только въ томъ случав, когда владелецъ получаетъ только за то, что имъ дано врестьянину. Въ этомъ случав Хомяковъ сходится, какъ увидимъ дальше, слово въ слово съ твиъ опредвлениемъ, которое гораздо ранбе далъ Алек. Иван. въ отвётъ на вопросы, предложенные Лебедянскимъ Обществомъ сельскаго хозяйства. Затёмъ Хомяковъ предполагаетъ освободить врестьянъ по нормальной оцёнкъ 70-80 р. сер. за душу, надёливъ врестьянъ вемлею на эту сумму по установленной оцёнвѣ. Оцѣнку пахатной земли Хомяковъ опредѣляетъ въ 35-32 р. за десятину. Такимъ образомъ въ хлъбородныхъ губерніяхъ помъщивъ получитъ 80 р. сер., а врестьянинъ 2<sup>9</sup>/7 десятины на душу; въ мъстахъ менъе хлъбородныхъ 70 руб. представятъ цённость 21/. дес. Крестьяне обязаны уплачивать въ теченіе 33 лёть кредитнымъ учежденіямъ, въ видѣ поземельной подати, ежегодно: въ первомъ случав 1 р. 80 к. съ десятины, а во второмъ-1 р. 60 к. Это составить за душевой надёль въ хлёбородныхъ мёстностяхъ 4 р. 10 к., а въ менфе хлёбородныхъ-3 р. 46 коп. Кромф пахатной земли, включая и усадебную, врестьяне ни луговъ, ни лёсу не получаютъ. Хомявовъ ничего не упоминаетъ о случаяхъ, когда крестьяне, во время крѣпостнаго права, не имѣли въ своемъ владѣніи пакатной земли въ такомъ количествѣ, а помѣщикъ не имѣлъ возможности прирѣзать изъ прилегающей собственной земли.

П. В. Кирѣевскій, въ приведенномъ мною письмѣ въ Кошелеву, требуетъ полнаго раздѣла помѣщика съ врестьянами и признаетъ ихъ собственностью половину помѣщичьей земли, не объасняя, состоящей ли въ то время въ пользованіи врестьянъ, или всей вообще. По словамъ Марковича, когда заходила рѣчь объ освобожденіи врестьянъ, П. В. Кирѣевскій говорилъ: "Сколь Государь скажетъ отдать имъ земли моей, столько и отдамъ" ("Русск. Бесѣда" 1857 г., кн. П, 19).

Но дѣло въ томъ, что члены кружка, согласные въ самомъ принципѣ, готовые на пренія ("что одинъ замыслитъ, то другой домыслить", говорилъ Хомяковъ), далево не сходились въ способахъ осуществленія признаваемаго необходимымъ улучшенія врестьянскаго быта. Мысль Ал. Ив. достигнуть этой цели путемъ добровольнаго соглашения врестьянъ съ помъщиками, повидимому, встръчала мало сочувствія. Въ "Русскомъ Архивъ" (1873, II, 1345-1354) напечатано очень интересное письмо Кирбевскаго въ А. И. Кошелеву, гдѣ Кирѣевскій, признавая, что "едва ли на свѣтѣ есть такой безумецъ, который бы могъ искренно думать, чтобы правда иогла быть плодомъ человъческаго произвола, и признавая, что глубово безправственны тъ отношенія, которыя чобращають человѣка въ ръ беззащитную игрушку человѣческихъ страстей и прихотей, --- въ заключение говорить: "Помочь можетъ только одна воренная, центральная, слёд. правительственная мёра, потому что одно правительство можетъ единовременно остановить всв потови злоупотребленія, которые взаимно одни другими поддерживаются. одно правительство можетъ въ одно и то же время уничтожить и чиновничество, и врёпостное право". Въ бумагахъ Алевс. Ив. сохранилось письмо Н. В. Елагина, одного изъ второстепенныхъ, но самыхъ исвреннихъ и близвихъ членовъ вружка. Сущность этого письма заключается также въ возражении противъ немедленаго освобожденія врестьянъ путемъ личныхъ сдёловъ помёщиковъ съ крестьянами. Елагинъ приходитъ къ совершенно тождественному съ Кирћевскимъ заключению, что порча крестьянъ и помѣщивовъ идетъ такъ быстро, что требуетъ быстраго пособія; помочь можеть только одна коренная, центральная, слёдовательно

правительственная власть (Приложение IV). Тотъ же Елагинъ помѣстилъ въ № 1 "Паруса" статью подъ заглавіемъ "Законъ 1848 года 3 марта" (дозволявшій пом'ящивамъ выдачу купчихъ врѣпостей безпошлинно на земли, прежде на ихъ имя купленныя врестьянами), гдё Елагинъ говоритъ о необходимости льготныхъ условій при передачѣ таковыхъ земель помѣщиками врестьянамъ, при предстоявшемъ въ то время освобождени врестьянъ. Замвчательно заключение статьи: "Известно, что руссвій врестьянинъ не вполнѣ понимаетъ возможность освобождевія безъ земли, что по большей части всъ ждутъ какихъ-то аграрныхъ законовъ (доказательствомъ можетъ служить, что нынъшнее льто почти нигдь крестьяне не вывозили удобренія въ поле), поэтому выдачи нёкоторымъ лицамъ крёпостей на ихъ покупную землю отозвались бы далево по сосёдству: увидёли бы, что право собственности уважается и не нарушается даже въ отношении къ мелкимъ собственникамъ; убъдились бы, что разъ купленное--кръпко навсегда, что надо заплатить деньги, купить, для того чтобы спокойно и безспорно владъть землею".

Алек. Ив., конечно, и самъ не былъ убѣжденъ, что путемъ добровольныхъ соглашеній крестьянъ съ помѣщиками можно придти къ окончанію такой обширной и серьёзной задачи, какъ уничтоженіе крѣпостнаго права. Впослѣдствіи, разбирая въ IV книжкѣ "Сельскаго Благоустройства" за 1858 г., помѣщенную въ № 11 "Отеч. Зап." за тотъ же годъ, статью подъ заглавіемъ "Обзоръ журнальныхъ статей, относящихся въ улучшенію крестьянскаго быта", Ал. Ив. говоритъ въ заключеніе: "Выводъ, который рецензентъ имѣетъ въ виду, мнѣ кажется, слѣдующій: ничего не нужно обязательнаго, все нужно оставить на добровольныя соглашенія; время и полная свобода устроятъ все лучше, чѣмъ кто и чѣмъ чтолибо. Система эта, конечно, была бы не дурна, еслибы исходною точкой было не крѣпостное состояніе: съ одной стороны полноправіе или, вѣрнѣе сказать, всеправіе помѣщика, съ другой—совершенное порабощеніе крестьянъ" ("Сел. Благ." IV, 193).

Такъ какъ правительство того времени вообще было несклонно къ какимъ-либо рѣшительнымъ мѣрамъ въ пользу крестьянъ, то ссылка въ этомъ случаѣ на правительство могла прикрывать—н въ нѣкоторыхъ не искренно убѣжденныхъ людяхъ дѣйствительно прикрывала—ловкій маневръ въ защиту существующаго. Поэтому Александръ Ивановичъ справедливо понималъ, что въ то время единственный доступный способъ, чтобы приступить къ началу изм'ьневія врёпостныхъ отношеній и заставить правательство взять это къло въ свои руки, — было именно возбудить вопросъ въ средъ самого дворянства путемъ добровольныхъ соглашеній съ врестьянами со стороны лицъ, искренно убъжденныхъ въ настоятельности тавого изминения. Не безъ желчнаго раздражения записалъ Кошелевъ это въ своемъ дневникъ, прибавивши, что къ дълу освобожденія мы холодны по свойственной намъ восточной, плантаторской лёни; мы ждемъ, чтобы вопросъ самъ разрѣшился, мы боимся и хлопотъ, и послёдствій". Въ другомъ мёстё Акекс. Иван. говорить: "всё мы безъ исключенія лёнивы, безпечны и пылки лишь тогда, когда нужда личная насъ гонитъ. Къ несчастію, уничтоженіе рабства считается многими (если почти не всёми) дёломъ болёе умствевнымъ, чёмъ дёйствительнымъ и неотложнымъ, ибо дёйствительными и неотложными привыкли мы считать лишь дёла, которыя быють насъ по затылку, которыя своею матеріальностью и неотложною настоятельностью держать насъ за шивороть".

Оставленный на первыхъ порахъ своими, Алекс. Ив. рѣшился выступить одинъ, безъ союзниковъ, и въ томъ же 1847 году, когда онъ наткнулся на вопросъ объ освобожденіи, когда онъ, вмѣстѣ съ тѣмъ, далъ себѣ клятву сдѣлать его задачею жизни, Алекс. Ив. перешелъ отъ словъ въ дѣлу. Для того, чтобы вѣрно оцѣнить практическую дѣятельность Алекс. Ив. въ этомъ отношеніи, необходимо припомнить, въ какомъ положеніи вопросъ объ освобожденіи врестьянъ находился въ правительственныхъ сферахъ того времени. Алек. Ив. не былъ политическимъ мечтателемъ и всегда добивался только возможныхъ, въ данную минуту, практическихъ результатовъ, если даже они не осуществляли всей широты имъ самимъ созданной постановки.

Императоръ Николай во все продолжение своего царствования не прекращалъ попытокъ къ измѣнению крѣпостнаго состояния. Г. Семевский это стремление приписываетъ влиянию наставника покойнаго Государя—Шторха и стремлению къ освобождению декабристовъ, считавшихъ крѣпостное право важнѣйшимъ изъ золъ современной имъ России. Имп. Николай дѣйствительно вступалъ въ личныя сношения съ нѣкоторыми изъ декабристовъ, самъ занимался допросами и тщательно слѣдилъ за показаниями ихъ при слѣд-

ствін. Поль Лакруа, въ своей "Исторін жизни и царствованія императора Николая", разсказываеть, что Алекс. Бестужевь, во время допроса его Государемъ, не желая сврыть свою голову отъ преслёдованія завоновъ, но рёшившись повёдать Царю полезныя и необходимыя реформы, требовавшіяся отъ его царствованія, смело и рёзко говориль объ опасностяхь самодержавной власти, о страданіяхъ народа, о продажности администрацій, о всёхъ злочпотребленіяхъ, которыя вызвали заговоръ декабристовъ. На одномъ допросъ, гдъ Императоръ былъ почти съ глазу на глазъ съ обвиненнымъ, Бестужевъ увлевся порывомъ самаго страстнаго патріотизма и въ блестящей импровизаціи представиль благодётельныя, по его мивнію, последствія для Россія заговора 26 девабря, воторый долженъ былъ не только положить начало конституціонной монархін, но и установить великіе принципы свободы нолитической. "Бестужевъ!-сказалъ растроганный Императоръ, -я могъ бы простить тебя и, вонечно, сдёлаль бы это, еслибь я быль увёрень, что на будущее время встрвчу въ тебв вврноподданнаго".--, Ваше величество, --- отвѣчалъ Бестужевъ, --- вотъ на это-то мы и жалуемся! Вотъ оттого-то мы и вступаемъ въ заговоры! Самое страшное влоупотребленіе, вогда Императоръ можетъ сдёлать все, что захочетъ, и вогда онъ не подчиненъ закону. Ради Бога, предоставьте правосудію его естественный ходъ и пусть участь вашихъ подданныхъ не зависить отъ вашего каприза или минутнаго вцечатлёнія" (II. 62-63). Баронъ Штейнгель, въ январъ 1826 г., написалъ императору Николаю изъ крѣпости письмо, гдѣ, въ числѣ мѣръ, которыя, по его мнѣнію, необходимо принять правительству, указываеть улучшеніе состоянія земледёльцевъ и уничтоженіе "унизительной для націи продажи людей". Самъ Императоръ, въ ръчи своей въ государственномъ совѣтѣ 30 марта 1842 г., предъ изданіемъ завона объ обязанныхъ крестьянахъ, указалъ, что въ намъреніяхъ императора Александра I, въ началѣ его царствованія, было даровать свободу врёпостнымъ людямъ. Но г. Семевскій справедливо замётиль, что импер. Ниволай дёйствоваль въ этомъ дёлё съ большою нервшительностью и готовъ былъ довольствоваться весьма маловажными ибрами, изъ которыхъ многія оставались безъ всякаго результата ("Крест. вопр." II, 17.) Причиною тому была боязнь революція, съ которой приверженцы крѣпостнаго права отождествляли всякую попытку въ улучшенію врёпостнаго состоянія, вплоть

до самаго манифеста 19 февраля 1861 года. Въ приведенной рѣчи императоръ Николай выразился, что "время, когда можно будетъ приступить къ освобожденію крестьянъ, еще весьма далеко и въ настоящую минуту всякій помыселъ о семъ былъ бы лишь преступнымъ посягательствомъ на общественное спокойствіе и благо государства; пугачевскій бунтъ доказалъ, до чего можетъ достигнуть буйство черни".

Въ той же ръчи Государь выразился въ концъ: "Невозможно ожидать, чтобы дёло сіе принялось вдругь и повсемёстно, --- это не соотвътствовало бы даже и видамъ правительства". Тавинъ образомъ новый законъ, при самомъ своемъ рождени, осужденъ быль на бездёйствіе самимъ Государемъ. Ближайшіе сотрудники Инцератора, въ своемъ нежелания измёнять status quo врёпостнаго права, шли еще далёе самого Государя. Послёдній сказаль о нихъ Киселеву: "Я говорилъ со многими изъ моихъ сотрудниковъ (о крестьянск. вопросѣ) и ни въ одномъ не нашелъ прямаго сочувствія; даже въ семействъ моемъ нъвоторые (вел. кн. Константинъ и Миханлъ Павловичи) были совершенно противны". Министръ вн. дёлъ гр. Перовский въ ноябрѣ 1845 года представилъ Государю "Записку объ уничтожения врепостнаго состояния въ Россия". Здесь Перовский взюжиль, между прочимь, такой взглядь: "По народному понятію вольность заключается собственно въ совершенномъ безначали и неповиновении: вто будетъ противъ этого спорить, у того или наитренія нечисты, или онъ не знаетъ Россію... Немедленное освобожденіе народа крайне опасно, такъ какъ оно легко можетъ вызвать всеобщее возмущение, окончательную развязку котораго даже в гадательно предсказать невозможно". Всего картиниве въ этомъ синслё выражался "либеральный князь" уже въ 1856 году, когда всё сколько - нибудь сочувствующіе освобождевію люди, совершенво спокойно смотря въ лице будущему, заботились только о пріискании справедливаго и уравнительнаго способа для разведения объвхъ сторонъ. Кн. Черкасскій, въ представленной имъ правительству записвъ "о способахъ новаго устройства отношеній между землевладбльцами и земледбльцами", предлагаетъ отвести врестьянамъ постоянный надълз и за то обязать ихъ постоянныма оброкома съ выкупомъ крестьянскаго труда по оцёнкё самихъ помёщиковъ. Пріобрѣтеніе крестьянами земли въ собственность даже за вторичный, особый выкупъ кн. Черкасскій считаеть вреднымъ, такъ какъ

это поведетъ въ возникновенію мелкой собственности (къ демократическому устройству страны). Въ доказательство связи мелкой собственности и демовратіи приведена выписка изъ Токквиля (de la démocratie en Amerique). Дальше говорится слѣдующее: "Довольно свазаннаго, кажется, чтобъ убъдиться въ опасности устроить освалость поселянъ на земляхъ, имъ собственно принадлежащихъ; по если въ этому присововупить тё неистовства и вровопролитія. которыя ожидають всёхь, во время перехода оть настоящаго порядка въ освобождению съ землей, то лезвие ножа уже чувствуется на шев, воображение рисуеть пальцы и другие члены раздробленные на наковальняхъ сельскихъ кузницъ, вдали видятся потёшные огни, на которыхъ мельимъ огнемъ жарятся землевладёльцы, судьи и правители, или торжественные костры изъ ободранныхъ помёщиковъ и чиновниковъ... Господь милосердый! избави и сохрани Россію отъ подобнаго испытанія, во имя развитія и человѣчества. Нѣтъ, въ Россіи освобожденіе съ крѣпостнымъ правомъ на землю невозможно. Пауперизмъ и пролетаріатъ опасны и вредны, но демократическое раздбленіе поземельнаго владбнія страшно и ужасно!" Какъ жаль, что вн. Черкасскій, при начертаніи своего проекта, не предчувствоваль, вмъсто этой страшной картины, мирнаго своего засёданія членомъ въгубернскомъ комитетъ, а потомъ въ редакціонныхъ коммиссіяхъ! Единственный изъ приближенныхъ императора Николая, который искренно преданъ былъ делу освобожденія, былъ графъ В. Д. Киселевъ, котораго Императоръ называлъ своимъ "начальникомъ штаба по крестьянской части". Киселевъ еще въ 1816 г. подавалъ императору Александру I записку о постепенномъ уничтожения рабства въ Россия. Бывши начальнивомъ штаба 2-й армін, Киселевъ сходился съ девабристами и даже посвященъ былъ Пестелемъ въ содержание его "Русской правды". Затёмъ въ 1829 г., поставленный во главе управления Молдавіей и Валахіей, Киселевъ занимался регулированіемъ тамъ отношеній землевладёльцевъ и поселянъ и подробно объ этомъ изложилъ въ своемъ отчетъ объ управлении Дунайскими княжествами, чѣмъ и обратилъ на себя внимание Государя въ этомъ смыслѣ. Съ 1835 года Киселевъ былъ самымъ двятельнымъ и передовымъ членомъ всѣхъ секретныхъ комитетовъ по крестьянскому вопросу въ царствованіе императора Николая и всегда отстаивалъ если не совершенное прекращение крѣпостнаго права, то обращение его

въ регулированное точными постановленіями закона прикрѣпленіе къ землѣ. Посылая Киселеву въ Парижъ первый № "Сельскаго Благоустройства", издававшагося А. И. Кошелевымъ, —Ю. Ө. Самаринъ выразился, что "въ убѣжденіи всей Россіи имя гр. Киселева связано съ идеей, которой онъ служитъ". Киселевъ и самъ это сознавалъ; въ своемъ "Дневникѣ" онъ записалъ между прочимъ: "благословляю судьбу, избавившую меня (противъ моей воли) отъ окончанія этой тяжелой работы (крестьянскаго вопроса), которая однако должна была принадлежать мнѣ". Завѣщаніе свое по крестьянскому вопросу Киселевъ передалъ племяннику своему, Н. А. Милотину, завершившему дѣло, начатое дядею; на нихъ обоихъ, на дядѣ и племянникѣ, отразилась главнымъ обравомъ непримиримая ненависть не одного дворянскаго поколѣнія.

1. Высочайше утвержденное мнѣніе государственнаго совѣта 2 января 1841 г. и указъ правит. сената отъ 19 февраля того же года, которымъ запрещалось продавать крѣпостныхъ людей отдѣльно отъ семействъ и предписывалось крѣпостныхъ, пріобрѣтенныхъ послѣ 8 ревизіи, приписывать исключительно къ собственныхъ населеннымъ имѣніямъ.

2. Указомъ 2 анрѣля 1842 г. разрѣшалось помѣщикамъ отпускать на волю крестьянъ съ темъ, что отведенная крестьянамъ земля оставалась въ собственности помъщика, а уволенные врестьяне, оставаясь въ разрядъ помъщичьихъ, подъ именемъ временно обязавныхъ, подчинялись суду и надзору владъльца. Взысканіе недонновъ и надзоръ за исполненіемъ принятыхъ на себя врестьянами обязательствъ переходили въ въдомство мъстной полиціи. Указъ этотъ состоялся вслёдствіе несостоятельности прежняго указа 20 февраля 1803 г., которымъ разрѣшалось помѣщикамъ отпускать на волю крестьянъ какъ по-одиночкъ, такъ и цъльнымъ селеніемъ, и утверждать за ними участовъ земли или цёлую дачу, на условіяхъ, завлюченныхъ между помѣщиками и врестьянами, завлюченныхъ по обоюдному согласію и восходившихъ на Высочайшее утверждение. Со времени издания закона, перешло въ свободные хлѣбопашцы всего 296.428 рев. душъ. При этомъ указъ ввоиль участвовое или подворное владёніе, обязывая помёщика при завлючении условія раздёлить всю землю на участви и приниман

нормальный участовъ въ 8 десятинъ. Указъ 2 апрѣля 1842 г., лишавшій врестьянъ собственности на землю, быль значительнымъ шагомъ назадъ. Адевс. Ив. совершенно справедливо признаетъ этотъ указъ несостоятельнымъ. Отправляясь отъ совершенно върнаго положенія, что согласить свободу и неволю, пом'вщичью власть и самостоятельность врестьянъ есть задача чисто-невозможная, Кошелевъ находить въ указѣ слёдующіе недостатки. Указъ порождаеть кавое-то странное, двусмысленное положение: крестьяне перестають быть врёпостными по смыслу закона, а помёщикъ сохраняетъ виёств съ темъ право на барщину, разбираетъ тяжбы между врестьянами, взыскиваеть за ихъ проступки, подвергаеть ихъ тёлеснымъ наказаніямъ и пр. Крестьяне какъ будто освобождены и витеть Съ тёмъ остаются приврёпленными къ землё, и не къ своей, а къ чужой, и видять въ землевладъльцъ своего судью, исправнива и чуть-чуть не прежняго полнаго помѣщива. Съ другой стороны, помёщикъ, лишаясь части прежнихъ своихъ правъ и долженствуя уважать постановленныя ограниченія его власти. сохраняеть преимущества судить и наказывать, но при неисполнении договора врестьянами имбетъ жаловаться полиціи и, съ неубраннымъ хлббоять или съ незасвянными полями, ожидать отъ нея должнаго удовлетворенія; врестьяне имѣютъ право жаловаться на помѣщика и въ то же время они подлежать прямому, ежечасному взысканію за малёйшіе, проступки (99).

3. Указомъ 12 іюня 1844 г. предоставлено было помѣщикамъ отпускать дворовыхъ людей на волю безъ земли, по обоюднымъ договорамъ, и не испрашивать въ имѣньяхъ заложенныхъ въ банковыхъ учрежденіяхъ предварительнаго ихъ разрѣшенія.

4. Указомъ 3 марта 1848 г. дозволялось крѣпостнымъ людямъ пріобрѣтать въ собственность дома, лавки и всякаго рода недвижимыя имущества, кромѣ населенныхъ имѣній, но не иначе какъ съ согласія помѣщика.

5. Указомъ 8 ноября 1847 г. предоставлено было врестьянамъ населенныхъ имѣній, продаваемыхъ съ публичнаго торга за долги казнѣ, частнымъ лицамъ или вредитнымъ установленіямъ, выкупаться вмѣстѣ съ землей посредствомъ взноса состоявшейся на торгахъ цѣны или полной оцѣночной суммы, при неявкѣ повупщиковъ. Крестьяне обязаны были внести всю сумму въ теченіе 30 дней со времени объявленія имъ чревъ полицію размѣра выкупной сумым. Выкупнышіеся врестьяне причислялись къ государственнымъ врестьянамъ и названы были въ указё безоброчными, а указомъ 15 іюля 1848 г., наравнё со свободными хлёбопашцами, получили наименованіе государственныхъ крестьлиъ, водворенныхъ на собственныхъ земляхъ. При этомъ первый разъ установленъ неотдёлинов принадлежностью имёнія надёлъ въ 2 десятины на ревизскую душу, на который не должны надать никогда долги крестьянъ.

Исторія обнародованія этого указа очень интересна: она показываеть, насколько мало номещики расположены были принять саныя свромныя мёры из улучшенію крестьянскаго быта и насколько правительство должно было обладать твердостью, энергіей и вволит искреннимъ стремленіемъ къ осуществленію своихъ реформъ, чтобы не подвергаться безпрестаннымъ кодебаніямъ и не брать назадъ имъ самниъ дарованнаго. Новый указъ вызвалъ сильвое велненіе въ средё дворянства; поданы были обсуждавшіяся въ особыхъ севретныхъ комитетахъ записки о вредномъ его действи въ смыслё не только экономическомъ, но и политическомъ ("Зап. тульсв. губернсв. предвод. В. А. Норова и неневьтстваго". Семев. II, 189-194). Съ другой стороны, въ несколькихъ именияхъ разныхъ губерній (Тверской, Харьковской, Ряванской, Тамбовской, Орловской и Тульской) произощан болбе или менее серьезные безпорядки, вызванные недоразумѣніями по поводу изданнаго указа. Вслёдствіе этого Высочайте утвержденнымъ, 19 іюня 1845 года, инъніемъ государственнаго совъта, вмъсто права цепосредственнаю выкупа врестьянами, предоставлено было владбльцу именія право заключенія съ крестьянами договора, на основаніи Положевія 20 февраля 1803 г., объ увольненія въ свободные хл'ёбопашцы. Такимъ образомъ законъ 8 ноября 1847 г. если не отмененъ дрямо н гласно формальнымъ автомъ, то въ сущиости совершенно уничтожень. Въ пользу отменн этого закона, 8 ноября 1847 г., до разскотрвнія въ государственномъ совёть, склонидось большинство комитета, "келейно" собравшееся из Петергоф'в для обсуждения послёдетвій изданнаго закона, а именно изъ 9 членовъ 5: Наслідникъ Цесаревичъ, принцъ Ольденбургский, ки. Чернышевъ, гр. Орловь и Перовскій.

Но, несмотря на эту нерѣшительпость высшаго правительства врейя и сила вещей брали свое. Съ сороковыхъ годовъ въ умахъ самого дворянства произощелъ значительный переворотъ и мыслъ

<sup>8</sup> 

о необходимости измёненія крёпостнаго права представлялась все яснѣе и яснѣе для людей просвѣщенныхъ и благомыслящихъ. Это зясвидётельствоваль въ своей записке Заблоцкій - Десятовскій. А. П. Заблопвій-Десятовскій быль старшимь изь тёхь двухь довёренныхъ чиновниковъ, которымъ гр. Киселевъ поручилъ лётомъ 1841 г. отправиться во внутреннія губернів, подъ предлогомъ обозрівнія управленія государственныхъ имуществъ, для того чтобы внивнуть въ положение помъщичьихъ крестьянъ. Результатомъ этой потядви была записва Заблоцваго "о врёпостномъ состояния въ Россин", гдѣ описывалась вся несостоятельность крепостнаго права и доказывалась необходимость его уничтоженія правительственною властью, а не самимъ дворянствомъ-путемъ добровольныхъ соглашеній. Эта записка, напечатанная въ первый разъ въ сочинении: .Гр. П. Д. Киселевъ и его время" (т. IV, прил. 251-373), сохранялась въ тайнъ и возбудила негодование всъхъ, случайно ее узнавшихъ. Записка эта впослёдствіи была причиною назначенія Заблоцваго членомъ редакціонныхъ воммиссій и дальнъйшаго его возвышенія. При гр. Киселевъ Заблоцкій быль редакторомъ "Земледёльческой Газеты", издававшейся при министерстве государственныхъ имуществъ, и, насколько это возможно было при тогдашнихъ цензурныхъ условіяхъ, въ ней помѣщалъ все, что было направлено въ улучшению быта крестьянскаго сословія в къ доказательству несостоятельности крипостнаго права. Въ этой записвѣ говорится слѣдующее: "Нельзя не замѣтить, что вопросъ объ измѣненіи крѣпостнаго права, за нѣсколько лѣтъ передъ симъ казавшійся чрезвычайно дикимъ, нынѣ никого не изумляетъ. Всякій, такъ или иначе, готовъ разсуждать о немъ. Еще недавно, въ 1837 или 1838 году, нёкоторые изъ тульскихъ дворянъ вздумали составить проектъ объ освобождени врестьянъ, но за то сихъ прожекторовъ въ Московскомъ Англійскомъ клубѣ предали анаеемѣ. Когда пришли голодные годы и помѣщики увидёли всю бёду, съ тёхъ поръ сдёлалась реакція, --- начали думать, что хорошо было бы и освободить крестьянъ. Вообще теперь мысль эта не дика никому: о ней говорять не одни профессора, но такъ или иначе разсуждають и пом'ящики" (Гр. Кисел. IV, прил. 342). Семевскій приводить, что одинь умный наблюдатель провинціальной жизни въ центральной Россіи писалъ въ концѣ 40-хъ годовъ, что со времени закона объ обязанных врестьянахъ нёкоторые помѣщиви стали заниматься составленіемъ проектовъ объ освобожденіи врѣпостныхъ по губерніямъ или во всемъ государствѣ. Проекты читались пріятелямъ и знакомымъ: "толковъ и разговоровъ было много, споровъ и возраженій еще болѣе" (II, 469).

Въ началъ 1844 г. произошло движение въ средъ тульскихъ дворянъ, по иниціативѣ П. Мяснова, подробно описанное г. Семевскимъ по неизданнымъ запискамъ Мяснова ("Крест. вопросъ" II, 238-254). Проевтъ Мяснова, представленный Государю, вызвалъ дозволеніе составить изъ дворянъ, желающихъ улучшенія быта своихъ крестьянъ, оффиціальный комитеть для составленія проекта по своинъ имѣніямъ; но комитетъ былъ закрытъ, прежде чѣмъ онъ приступилъ въ своимъ дъйствіямъ. Тульскіе дворяне составили нвсвольво проектовъ, гдѣ излагались общія мѣры въ освобожденію крестьянъ исключительно въ интересахъ помѣщиковъ; въ число условій входили надёлы въ размёрё одной десятины на душу, съ уплатой за нее 100 рублей, добавочный надёль до трехь десятинь, по 45 рублей за десятину, обязательное введение подворнаго хозяйства. Всѣ эти проекты министерство внутреннихъ дѣлъ-и совершенно справедливо — нашло неудовлетворительными. Въ томъ же 1847 году Государь решился обратиться въ дворянамъ съ предложеніемъ самимъ добровольно озаботиться улучшеніемъ быта крестьянъ. Съ этою цёлью, въ 1847 году, вызваны были въ Петербургъ витебскіе и смоленскіе депутаты отъ губернскаго дворянскаго собранія. Въ Смоленскѣ отвязъ смоленскаго дворянства исполнить приглашение Государя вызваль иниціативу губернскаго предволителя дворянства, кн. Друцкаго - Совольницкаго, который пригласилъ нёкоторыхъ дворянъ къ составленію проектовъ и подавалъ свою записку на Высочайтее усмотрѣніе; но всѣ эти предиоложенія ни къ чему не привели. Подробности изложены у Семевскаго (II, 163-184). Между тёмъ движеніе въ 1847 году росло. Дворяне Тверской губерній ожидали вызова въ Петер-бургъ депутатовъ отъ губернскаго дворянскаго собранія, подобно тону, какъ это произошло въ Смоленскѣ; дворяне Раненбургскаго увзда составили проектъ объ обращении крестьянъ въ обязанные, но проектъ этотъ отвергнутъ былъ правительствомъ. Въ трехъ уъздахъ С.-Петербургской губернии, Царскосельскомъ, Ямбургскомъ и С.-Петербургскомъ, подъ вліяніемъ: въ первомъ предводителя Платонова, во второмъ-предводителя бар. Фридерикса

8\*

и помѣщиковъ: сенатора Веймарна и Роткирха и въ послѣднемъ--помѣщика Безобразова, составлены были предположенія объ опредёленія врестьянскихъ повинностей. Въ Ямбургскомъ убздё избранъ былъ дворянствомъ комитетъ, на который возложена была обязанность составленія урочнаго положенія барщинныхъ работь по свойству почвъ и мёстностей, и въ немъ высказалы были предположенія объ улучшеніи крестьянскаго земледізія и свотоводства, распространении нравственно-религиознаго образования, обучения ремесламъ, учреждении общественныхъ запашекъ и капиталовъ, предоставления врестьянамъ врачебныхъ пособій и пр. Министръ нашелъ избрание такого комитета незаконнымъ, несмотри на то, что постановление подписано было въ числё прочихъ гр. Ал. Адлербергомъ, гр. Нессельроде и др. Предводитель объяснилъ на это, что это было частное соглашение нъсколькихъ наличныхъ дворянъ, не имбющее оффиціальнаго значенія общей мбры и предпринятое въ смыслё подготовленія почвы, что не выходить изъ пра 13,3акономъ дворянству предоставленныхъ; что, въ случав извлечения изъ этой частной, подготовительной мёры какихъ-либо общихъ в обязательныхъ постановленій, дворянство предполагало испросить надлежащее разрѣшеніе, которое въ такомъ только случаѣ являлось своевременнымъ. Но, несмотря на такое разъяснение, министръ вторично потребовалъ "ръшительнаго прекращенія всъхъ дъйствій ямбургскаго дворянства по этому предмету" (Семевск. II, 470-2). Кошелевъ безъ сомнѣнія зналъ о томъ, что проясходило въ Тулъ. Сиоленскъ и другихъ губерніяхъ.

Въ 1847 году должны были происходить дворянские выборы въ Рязанской губерни, и Ал. Ив. хотълъ воспользоваться этимъ случаемъ, чтобы провести подобную идею среди тамошняго дворянства. Съ этою цёлью Кошелевъ составилъ печатаемое въ Приложенияхъ (Приложение пятое) воззвание въ дворянству, гдъ онъ убъждалъ дворянъ испросить Высочайшее соизволение на составление комптета изъ двухъ депутатовъ отъ каждаго уъзда для обсуждения настоящаго положения дворянскихъ имъний Рязанской губерния и для предположения мъръ въ узаконению отношений врестьянъ въ помѣщикамъ по Рязанской губерни. Въ бумагахъ Александра Ивановича сохранился черновой проектъ, очевидно относящийся въ его предложению рязанскому дворянству и выражающий первоначальныя его мысли объ улучшени врестьянскаго быта (въ томъ же Прило-

жен.). Въ этомъ проектъ прежде всего авторъ разбираетъ, почему тявъ мало имѣли послёдствій первоначальныя мёры, предложенныя правительствомъ для выхода крестьянъ изъ врѣпостной зависимости, а именно прежнее Положение о вольныхъ хльбопашцахъ и Позожение объ обязанныхъ крестьянахъ 2 апрели 1842 г. Совершенно отвергая удобопримѣнимость перваго, авторъ излагаетъ тв измѣненія, которыя правительство должно допустить въ послёднемъ, чтобы дать возможность желающимь изъ помѣщиковъ воспользоваться съ удобствомъ предоставленнымъ имъ правомъ обратить отношенія свои въ крестьянамъ въ постоянныя и не зависящія отъ произвола владбльца. Но рядомъ съ этимъ Кошелевъ желаетъ, чтобы само дворянство приняло на себя иниціативу улучшенія быта своихъ престьянъ. Съ этою цёлью онъ предлагаетъ нячто вродъ инвентарей, но тольво составляемыхъ дворянствомъ и лишь въ врайнемъ случаѣ восходящихъ на утверждение правительства. Трудъ по составлению этихъ инвептарей авторъ возлагаетъ на убздные и губернские комитеты дворянства, подъ предсъдательствомъ губернскаго и утздпаго предводителей, изъ лицъ избранныхъ дворянствомъ. Убздный комитеть долженъ отобрать отъ каждаго помещика точное показание повинностей врестьянъ въ отношения къ помёщику и угодій, предоставленныхъ имъ врестьянамъ. Если комитетъ находить, что повинности соразмёрны съ угодьями, то онъ представляеть о томъ въ губернский комитеть, который утверждаетъ положеніе, составленное уйзднымъ, а въ случай несогласія представляеть министерству внутреннихъ дълъ. Если уъздный комитетъ находить, что существующія повинности слишкомъ тяжелы для крестьянъ, то онъ прежде всего вызываетъ помѣщика и убѣждаеть его понизить ихъ. Въ случав несогласія помвщика, увздный коинтеть составляетъ свое положение и представляетъ его въ губернскій комитетъ, который или утверждаеть его, или представзяеть министру внутреннихъ дълъ.

Около того же времени совершенно подобная мысль сложилась у Дм. Н. Свербеева, какъ это видно изъ собственноручной его записки, сохранившейся въ бумагахъ Ал. Ив.—Свербеевъ хотѣлъ внести свое предложеніе московскому дворянству въ такомъ видѣ: "Дворянство глубоко и искренно убѣждается, что самая настоятельная, самая современная потребность наша, какъ помѣщиковъ, есть: 1) привести въ извѣстность настоящее положеніе помѣщичьихъ крестьянъ Моск. губ. и многоразличныя обязанности ихъ къ владѣльцамъ; и 2) по окончаніи сего предварительнаго труда и по внимательномъ соображения онаго съ существенными потребностями земледёльческой промышленности въ нашей губернів, приступить съ благою и просвѣщенною волей къ изъясненію вѣрнѣйшихъ средствъ для завоннаго опредъленія всёхъ отношеній врестьянъ Моск. губ. въ ихъ помѣщикамъ, принимая въ основаніе тѣ правила, воторыя изображены уже болбе 4 лёть тому назадь въ именномъ указѣ 2 апрѣля 1842 г. (объ обязанныхъ врестьянахъ) и распространены въ Высочайше утвержденномъ 10 іюля 1846 г. мити государствениаго совъта". Мъру эту для приведения въ исполнение Свербеевъ полагалъ поручить или собранію предводителей и депутатовъ, или особому вомитету изъ членовъ, нарочно для сего назначенныхъ от в правительства и избранныхъ отъ дворянства. Предложение это Дм. Ник. отослалъ въ московскому губернскому предводителю дворянства, А. Д. Черткову, при письмѣ отъ 24 ноября 1846 года, где изложиль мотивы въ следующемъ виде: Вопервыха, вопросъ объ опредълении законныхъ отношений крестьянъ къ помѣщикамъ становится теперь уже вопросомъ всеобщимъ, ежедневнымъ, тавъ сказать, предметомъ разсужденій и толковъ не только для однихъ помѣщиковъ, но и во всѣхъ сословіяхъ государства,слёдовательно, по самой своей гласности, дёлается вопросомъ требующимъ близкаго разрътенія, или, по врайней мъръ, принятія дёятельныхъ мёръ въ разрёшенію. Вовторыхъ, заботы и попеченія правительства объ улучшеніи быта казенныхъ поселянь. встрътившія большія, всъмъ извъстныя, затрудненія при началь министерства государственныхъ имуществъ, очевидно начинають достигать благод втельной своей цёли, и съ каждымъ годомъ, съ каждымъ успѣхомъ будутъ выставлять рѣзкое различіе въ быть вазенныхъ поселянъ съ бытомъ врестьянъ помѣщичьихъ, --- различіе, воторое неминуемо и уже скоро станеть подвергаться сравненіямь весьма непріятнымъ для пом'єщиковъ и обольстительнымъ для ихъ врестьянъ. Втретьихъ, воля Государя постановить законные предёлы пом'вщичьей власти, нелицем'врное сочувствіе съ его волею. священною для русскаго сердца, людей благонам френно-просвещееныхъ и разумно-благопамъренныхъ, безсознательное, но тъмъ не менье всеобщее, ожидание рышения этой трудной задачи нашего времени — должны наконець пробудить и тёхь владёльцевь, которые, не понимая или не желая понять всей важности сего вопроса, обманывають себя тщетною и для всёхь опасною надеждой отдалить эти мёры своимь бездёйствіемь, — иные (въ счастію, не многіе) бездёйствіемъ умышленнымъ и своекорыстнымь, другіе бездёйствіемъ робвимъ, простодушнымъ и невёжественнымъ.

Ал. Ив., какъ видно, предварительно послалъ Дм. Ник. свой проектъ обращенія въ рязанскому дворянству въ первой редакціи, нисколько не похожей на послѣдующую, напечатанную въ Приложеніи; можно безошибочно догадаться, что отвѣтъ Свербеева начелъ Кошезева на мысль о смягченіи вносимаго имъ предложенія. Письмо Дм. Н. Свербсева отъ 11 октября 1847 г. заключало въ себѣ слѣдующія возраженія:

Авторъ письма излагаетъ предполагаемую ричь, которую онъ сказаль бы въ дворянскомъ собрании, выслушавши предложение Кошелева: "Мм. гг. (значится въ письмѣ),-сказалъ бы я по прочтенів вашего воззванія, по дёлу присяги и сов'єсти, --- не могу сврыть тягостнаго моего удивленія тому, какъ могло быть допущено чтеніе предъ вами мижнія почтеннаго моего сочлена А. И. Кошелева и т. д."---и пошелъ, и пошелъ... Въ моемъ возражении сказалъ бы я, во 1-хъ, что если кто-либо изъ насъ беретъ уже на себя см'вность изъ частнаго позволенія, даннаго правительствомъ помѣщику на условія съ своими собственными крестьянами, выводить общую мъру для всъхъ помъщиковъ, то онъ по меньшей мъръ долженъ бы ограничиться приложеніемъ своихъ мнѣній къ одной губернін, въ которой принадлежить, а не разсуждать о цёломъ составѣ дворянства имперіи. Во 2-хъ, замѣтилъ бы я, что православная въра наша никогда не требовала измъненій въ отношеніяхъ врёпостнаго состоянія, ибо мы читаемъ у Апостола Павла: рабы, повинуйтесь своимъ господамъ; господа, помните, что рабыподобные вамъ люди; ибо, далве, церковь, хранительница ввры, сама до нашего времени, до сороковыхъ годовъ, имѣла крѣпостныхъ и еще недавно одинъ изъ современныхъ намъ святителей, митрополить Филарсть, сказаль въ проповѣди, что христіанская любовь пом'бщиковъ къ ихъ крестьянамъ, и обратно, есть основа этого союза, и что тавой союзъ надежнѣе для общаго блага, нежели обольстительная свобода нашего времени. Въ 3-хъ, что крѣпостное право не можетъ и не должно быть названо неестественвымъ и безнравственнымъ, ибо оно существовало въ Европъ у са-

мыхъ образованныхъ народовъ и у нъвоторыхъ до начала XIX столётія, существовать начало у насъ вменно съ того временн, вогда просвѣщеніе стало водворяться въ Россів, и утверждено било въ ней самыми великими нашими государями. Петрожъ I и Екатериной II; противники же освобождения утверждають, что оноесть и теперь единственно-возможное правственное отношение въ обществъ не вполнъ еще развившенся и доселъ представляетъ такія ручательства народнаго благосостоянія, вакихъ не обезпечивають для низшихъ влассовъ народа другія европейскія общества, что тамъ существують пролетарін, которыхъ у насъ при крѣпостномъ состояния быть не можетъ, и что для уврачевания золъ пауперизма и пролетаріата многіе изъ европейскихъ мыслителей, наприм. Сисмонди, предлагали для низшихъ классовъ покровительство патроновъ, похожихъ на нашихъ помѣщивовъ. Въ 4-хъ, что всего менве ожидать можно было отъ предлагающаго измвнить наши отпошенія къ врестьянамъ-неумфстнаго туть разсужденія о бидности всего россійскаго дворянства, какъ будто бы всеобщее это разорение, которое еще нужно доказать основательние, можеть быть уничтожено предлагаемымь пожертвованіемь самыхъ значительныхъ для дворянства правъ и преимуществъ. Въ 5-хъ. что слишкомъ дерзкое указание на то, что правственность дворянскаго сословія не соотвётствуетъ успёхань просвёщенія, -- столькоже неосновательно, ибо если у насъ замётны гдё-либо успёхи просвещения, то, конечно, въ высшихъ государственныхъ сословияхъ, а во главѣ этихъ сословій кто же какъ не дворянство? Въ 6-хъ. что такого указанія на безнравственность благороднаго сословія. названнаго Благословеннымъ Александромъ умомъ и душою народа, нивто дѣлать права не имѣетъ. Вотъ въ чемъ бы содержалась нервая часть моего возраженія. Во второй сказаль бы я, что предложеніе г. Котелева, еслибъ оно представлено было приличние, умівреннѣе и ограниченнѣе, могло бы быть допущено въ разсужденію, ибо успѣхи всякаго человъческаго общества, разрушая, по законамъ необходимости, первобытное патріархальное состояніе, согласное въ то время и съ законами вѣры и съ законами природы человической, требують время отъ времени изминений, а потому умножение народонаселения и общественнаго богатства, успѣхи торговли, промышленности, земледилія-все ото вмисть взятое настоятельно требуеть и перемёны нашихь крёпостныхь отношеній:

что самое время допустило уже важнѣйшія въ немъ перемѣны и крѣпостное состояніе уже не есть тотъ патріархальный союзъ, какниъ было оно прежде, и что, навонецъ, это теперешнее неопредѣлительное переходное состояніе, въ какомъ мы находимся, вредно въ экономическомъ отношеніи и поземельному владѣльцу и поселенному на его землѣ крестьянину, и что потому, а еще болѣе по мѣстнымъ неудобствамъ, именно нашей губерніи такимъ-то и такимъ-то, я согласенъ на учрежденіе въ нашей губерніи комитета.

Другое письмо передаеть событіе въ витебскомъ и смоленскомъ дворянскихъ собраніяхъ нёсколько отлично отъ разсказа г. Сеиевскаго:

"Какъ своро услышалъ я отъ М. А. Волкова, смоленсваго поибщика, о смоленской и еще прежде витебской депутации дворянства къ Государю, то первою моею мыслью было сообщить это ванъ, для вашихъ соображеній, съ задуманнымъ вами предложеніень рязанскому дворянству. Волковь, прівхавшій сюда изъ Смоленска ровно назадъ тому недълю, разсвазалъ мнѣ, на другой день своего прівзда, что у нихъ было, но я не хотель вамъ писать по почтв и ждаль отъбада Ольги Өедоровны. Теперь встати появилесь и уже напечатаны въ "Московск. В≴домостихъ" (№№ 142 и 3) двъ важныя оффиціальныя новости. Вопервыхъ, подъ статьею "о Тифлисъ" положение о тамошнихъ поселянахъ и, вовторыхъ, несравяенно важнее указъ 8 ноября о правъ выкупа, предоставленнаго врестьянамъ тёхъ имёній, которыя продаваться будутъ съ аувціона. Послёдній замёчателень въ особенности по своему осторояному, скажу даже-робкому изложенію. Васъ, конечно, поразило уже это при самомъ первомъ прочтении. Не знаю, зам'бтили ли вы въ немъ два главные для всёхъ помёщиковъ намёка: 1) что тутъ рѣшительно опредѣляется мѣра земли необходимой для врестьянина, пиевно 2 десятины на каждую ревизскую душу; 2) что ссылаются на соображения, удостоенныя предварительнаго одобрения императора Александра еще въ 1824 году, и наконецъ, пожалуй, еще 3) что утверждается новый классъ поселянъ безоброчныхъ, которые прежде назывались свободными хлебопашцами. Это словцо заменено другимъ съ явнымъ нам'вреніемъ. Опасаются названія и въ то же время даютъ права. Тёмъ лучше. Кстати о свободныхъ хлёбопашцахъ. Кат. Өед. Муравьева представила уже давно въ Петербургъ утвержденное всёми нижегородскими властями положение объ осво-

божденіи въ хлёбопашцы болёе тысячи душь въ той губернін. Не получая нивакого отвёта объ этомъ изъ министерства внутреннихъ дѣлъ и боясь внезапной смерти (ей 80 лѣтъ и холера все еще въ Москвѣ), она отнеслась въ сенатору Муравьеву, управляющему межевою частью, съ просьбою выхлопотать для нея скорфе решение по этому дёлу, но получила въ отвётъ, что всё дёла этого рода иріостановлены, потому что въ новому году выйдетъ общее о свободныхъ хлѣбопащахъ постановленіе. Поповъ писалъ мнѣ изъ Петербурга, что министру государственныхъ имуществъ будутъ отпускать ежегодно, въ видъ опыта, 300 т. руб. сер. для покупки, на имя министерства, продающихся съ аукціона имѣній. Я думаю теперь, что это распоряжение выйдеть вслёдъ за указомъ 8 ноября. Въ объяхъ столицахъ ожидаютъ важныхъ перемянь по этому вопросу. Витсть съ желаниемъ правительства видна, и робость, внушаемая оппозиціей сов'ятниковъ и общества. Теперь надо вамъ разсказать слышанное отъ Волкова. Видно, что въ Западныхъ губерніяхъ сохраняется еще обычай на каждыхъ выборахъ избирать депутатовъ для поднесенія всеподданнъйшей благодарности за дарованное право. У насъ это было, кажется, только одинъ разъ, послѣ изданія новаго положенія о выборахъ. Но и западные депутаты никогда не приглашались въ Петербургъ. Избранные на послъднемъ дворянскомъ съйздъ въ Витебскъ были однако вызваны; и тогда, по разсказу Волкова, Государь лично объявилъ имъ ръшительное желаніе свое не оставлять безъ действія указъ 2 апрёля объ обязанныхъ крестьянахъ, который есть вакъ бы переходъ къ будущему освобождению, совѣтоваль самимъ депутатамъ не терять времени и пригласить и другихъ дворянъ приступить въ исполненію указа. Витебцы обѣщали за себя и за другихъ. Возвратясь домой, они собрали дворянство и объявили желаніе Царя и свои объщанія. Собраніе сдълало постановленіе, которое, по словамъ Волкова, писалъ Убри, мой пріятель, и въ немъ откровенно высказалъ: 1) что депутаты присланные съ одной благодарностью не имели никакого права не только обещать что-либо отъ имени цѣлаго дворянства, но и входить въ разсужденіе по этому предмету; 2) что за отчужденіе правъ собственности слёдуетъ, по общимъ законамъ, вознаграждение; 3) что если допуицены будуть разнообразныя условія помѣщиковь сь ихь крестьянами, то въ губернии появится безчисленное множество совершенно

различныхъ постаповленій, не имѣющихъ ничего почти общаго; эти постановления необходимо обратятся въ частные законы, которые. впослёдствіи, затруднять администрацію, судебную власть и само вистее правительство. Такое положение, подписанное витебскимъ дворянствомъ, отправлено въ министру внутреннихъ дёлъ; такъ оно и остается безъ всяваго движенія. Потомъ были выборы въ Сиоленскъ и депутатовъ избрали такихъ, которыхъ и посылать не иогли и не думали, --- какихъ-то двухъ стариковъ и одного слъпаго (надо васъ предупредить, впрочемъ, что Волковъ, о чемъ бы онъ ни разсказываль, представляеть все, даже противь воли, въ смёшноиз видъ). Депутатовъ потребовали. Смольяне поняли, испугансь и выбрали другихъ: генерала Шнейднера или какъ-то похоже « свитскаго полковника въ безсрочномъ отпуску Фонтона. Депутаты были приняты Государемъ необыкновенно милостиво. Между прочимъ. Государь сказалъ имъ, что-какъ первый русскій дворянинъ-и онъ не отдёляетъ себя отъ дворянства и заботится о сохранении дворянскихъ правъ и преимуществъ, что вемля есть и лолжна быть достояние помъщиковъ, что они, смольяне, истинные коренные руссвіе, доказывавшіе это на полѣ брани и на гражданскомъ поприщѣ, но что время требуетъ измѣненій, что теперь уже нельзя продавать людей, что надобно избытать насильственныхъ переворотовъ благоразумнымъ предупрежденіемъ и уступками, что указъ 1-го февраля, полезный по своему направлению, можетъ быть недостаточенъ и что онъ это уже знаетъ и охотно выслушаетъ ихъ замѣчанія, —однимъ словомъ, что надо дѣйствовать. Депутаты, наученные примъромъ витебскихъ своихъ сосъдей, отвътили, что они не уполномочены ни на что кромѣ какъ на принесеніе благодарности и сверхъ того не достаточно приготовлены въ разсужденіямъ такого рода. Тогда Государь одобрилъ этотъ отвѣтъ, прибавивъ, что витебцы, напротивъ, много наобъщали и ничего не саблали, и отпустилъ ихъ, сказавъ, чтобы опи сообщили объ этомъ другимъ дворянамъ, по келейно, и повторилъ нъсколько разъ посатаднее выражение. Старший депутать генераль, отказавшись отъ всякаго въ этомъ участія, предоставилъ все Фонтону. Этотъ еще изъ Петербурга написалъ въ своему губернскому предводителю, воторый и сообщиль о томъ дворянамъ. Слухъ дошелъ до народа, который началь обнаруживать радость. Переписку Фонтона съ предводителемъ взяли жандармы и все вончилось опять ничвиъ, только губернаторъ объявилъ циркуляромъ о пріемѣ Государемъ смоленскихъ депутатовъ, о томъ что Государь изволилъ принять ихъ и милостиво распрашивалъ о положении губернии, о средствахъ продовольствія, объ урожать торговль, состояніи городовъ и пр. О всемъ же важномъ въ этомъ циркуларѣ не было, разумѣется, н помену. Этоть циреулярь Волковь объщаль мна доставить. Такъ вотъ какъ, почтеннъйшій, вдетъ паше дбло, а сколько еще дблается и готовится мнѣ и нивому неизвѣстнаго, можно предполагать по этимъ же даннымъ. Говорятъ, что тульсвій проевтъ остался безъ всякаго действія, хотя, — я забыль это сказать, — н Государь говорилъ смоленскимъ депутатамъ о многихъ проектахъ, которые признаны неудобными. Изъ всего этого, по моему убѣжденію, слёдуетъ, что если ужь начинать дёлать что-нибудь, то надо начинать ръшительно, т.-е. просто явиться на собраніе съ предложениемъ и положить его на губернский столъ, а не спрашивать согласія у министра, который навярно откажеть. Если опасно почему бы то ни было сдёлать это сальто-мортале одному, то пріищите единомышленнивовъ, ---человѣкъ десять было бы очень достаточно, --- не то совѣтую оставить. Будемъ ждать нашихъ московскихъ выборовъ и выступимъ: одинъ Кобылинъ отв'язлъ мив человѣкъ за пятьдесять. Одного только бояться можно, что до натего срока многое уже подвлается безъ участія дворянъ, я въ этомъ увёренъ. Кто же виноватъ, какъ не сами?!"

Предложеніе свое рязанскому дворянству Ал. Ив. предъявилъ въ сентябрѣ губернскому предводителю, который пришелъ отъ него въ ужасъ и объявилъ, что безъ разрѣшенія изъ Петербурга онъ, конечно, не рѣшится передать предложеніе Кошелева на обсужденіе дворянства.

Въ виду противодъйствія со стороны губернскаго предводителя, Ал. Ив. ръшился самъ обратиться къ министру внутреннихъ дълъ съ ходатайствомъ о разръшеніи внести свое предложеніе на обсужденіе рязанскаго дворянскаго собранія. Письмо министру, написанное Ал. Ив. въ октябръ 1847 года, напечатано въ Приложеніи. Какъ письмо, такъ и самое предложеніе вызвали большое неудовольствіе на Кошелева со стороны мъстнаго дворянства. "Я нисколько не скрывалъ, —говоритъ Ал. Ив. въ своихъ "Запискахъ", —объ этомъ моемъ намъреніи и даже охотно сообщалъ какъ проектъ, такъ и черновое письмо къ министру; губернскій же предводитель дво-

ринства усердно разскавываль всёмь, кого онь только видёль, о монхъ злостныхъ намёреніяхъ и дёйствіяхъ. А потому и не удивительно, что слухъ о нихъ быстро распространился по губернии. Благородное дворянство пегодовало, находило, что за это мало меня четвертовать, и готовилось, въ предстоявшемъ собрания, излить на исня всю свою желчь" ("Зап.", 65). Но изливать свою желчь дворянству не пришлось, такъ вакъ внесеніе предложенія запрещено было Ал. Ив-чу изъ Петербурга. Въ ноябръ Кошелевъ получилъ огь Перовскаго, тогданиняго министра внутреннихъ дёлъ, отнопеніе, которымъ онъ сообщилъ, что докладывалі о предложенін Государю Императору, и что хотя оно вполет согласно съ видами правительства, однако Его Величество находить неудобнымъ въ вастоящее время подвергать это дёло обсуждению дворянства. Къ этому министръ присововупилъ, что еслибы Кошелевъ желаль подать такой благой примёрь по своимъ имёніямъ, то такія его дыствія вполнѣ заслужили бы одобреніе Его Величества. Вслѣдствіе приглашенія, заявленнаго въ приведенномъ выше отвётё мивистра внутреннихъ дблъ на ходатайство Кошелева о разрбшении представить предложение дворянству,---приглашения, которымъ разрѣшалось ему заключить съ крестьянами условіе для обращенія ихъ во временно-обязаные, -- Ал. Ив., какъ видно изъ его "Записекъ" (66-67), въ 1850 году представилъ министру проектъ освобожденія врестьянъ его съ землею и съ выдачею ему выкупныхъ денегъ по 40 руб. сср. за десятину (Прилож. шестое). На проекть этоть Кошелевь пе получиль никакого отвёта. Чтобы покончить съ попытками Ал. Ив. въ освобождению принадлежащаго ему имѣнія, мы должны забѣжать нѣсколько впередъ. Въ 1856 г. Ал. Ив. представных Государю свой проевть объ освобождении врестьянъ, о которомъ мы будемъ говорять въ своемъ мъстъ. Но, не ожидая исхода въ видъ законодательной общей мъры, Ал. Ив. 29 марта 1857 года обратился съ письмомъ вт. министру внутревнихъ дёлъ С. С. Ланскому объ освобождения крестьянъ его низнія на условіяхъ, изложенныхъ въ письмѣ. Переписку по этому воводу Ал. Ив. съ министромъ внутр. дёлъ С. С. Ланскимъ и печатаемъ въ Приложеніяхъ (Прилож. VII). Документы эти врайне витересны и для разъясненія взгляда самого Ал. Ив. на освобождение врестьянъ въ разныя эпохи его дѣятельности, и для охарактеризованія отношеній къ этому дёлу самого министерства, въ

періодъ непосредственно предшествовавшій изданію Высочайшихъ рескриптовъ на имя дворянства объ освобожденіи крестьянъ.

Само собою разумѣется, что, приглашая другихъ въ освобожденію дворовыхъ людей на основаніи указа 12 іюня 1844 года, Ал. Ив. признавалъ нужнымъ выполнить эту мѣру въ своихъ имѣніяхъ. Но на дѣлѣ оказалось, что въ ревизскихъ сказкахъ много дворовыхъ записаны были врестьянами и потому не подлежали увольненію, и наоборотъ. Чтобы помочь өтому неудобству, Ал. Ив. въ 1849 году написалъ въ министру внутреннихъ дѣлъ письмо, въ которомъ онъ высказывалъ необходимость измѣненія указа о дворовыхъ людяхъ въ слѣдующемъ видѣ. Правительство, при изданіи упомянутаго указа, именно и неоднократно упомянуло "показанныхъ дворовыми по 8-й народной переписи", потому что оно имѣло опасеніс, чтобы помѣщики не перевели теперь значительное количество врестьянъ въ дворовыхъ и тѣмъ не причинили убытка и вазнѣ и кредитнымъ установленіямъ. Потому необходимо, въ предупрежденіе сихъ злоупотребленій, постановить слѣдующія правила:

1. Со дня изданія Высочайшаго указа, который по сему предмету им'ветъ состояться, воспретить пом'вщикамъ изъ крестьянъ брать во дворъ.

2. Дворовыми имѣютъ быть показаны тѣ люди, воторые не имѣютъ у себя въ надѣлѣ участковъ полевой земли или вообще постоянной осѣдлости.

3. Крестьянинъ взятый во дворъ послѣ состоянія сего указа получаетъ чрезъ то самое свободу.

4. Крестьянинъ показанный неправильно въ дворовыхъ также чрезъ то самое получаетъ свободу.

5. Перечисленіе въ дворовые должно быть произведено безъ раздробленія семействъ.

Отвѣта на это не послѣдовало. Тѣмъ не менѣе, какъ видно изъ письма къ министру внутреннихъ дѣлъ, отъ 17 апрѣля 1857 года, Ал. Ив. отпустилъ на волю до того времени болѣе 200 душъ обоего пола, но за какое именно вознагражденіе—неизвѣстно.

Такимъ образомъ въ средѣ дворянства въ періодъ сороковыхъ годовъ распространялось движеніе, вызванное самимъ правительствомъ. Замѣчательно, что мысль объ учрежденіи выборныхъ изъ дворянства губернскихъ комитетовъ для разрѣшенія крестьянскаго вопроса подсказывалась самою жизнью и вездѣ принята была какъ

подготовительная мъра. Общее направление предполагаемыхъ улучшеній дано было правительственною программой въ вида учрежценія инвентарей въ Западныхъ губерніяхъ и устройства обязапныхъ крестьянъ. А потому предполагаемыя улучшенія не шли дале регулирования крестьянскихъ повинностей или освобождения въ виде обязанныхъ крестьянъ съ возможно малымъ наделомъ, въ одну десятину на душу или до двухъ десятинъ, кавъ это было установлено закономъ 8 ноября 1847 года о правѣ врестьянъ выкупаться на свободу, при продажѣ именій съ публичнаго торга. Но само же, вызвавшее это движение, правительство "рѣшительно прекратило" всё дёйствія дворянства по этому предмету. Извёстно, кавных гнетомъ революція 1848 года отозвалась на всякомъ проявленія русской мысли. Небольшая кучка Петрашевцевъ, занятая теоретическою разработкой соціальныхъ вопросовъ, была достаточна, чтобы обще распространенное предположение о связи крестьянскаго вопроса съ революціей обратить въ неопровержимый и грозный фактъ, въ силу котораго всякая попытка къ какому-либо изивнению существующихъ отношений между помъщиками и крестьянами деломъ или печатнымъ словомъ стала разсматриваться вавъ полетическое преступление, и крестьянский вопросъ окончательно затормазился впредь до новаго царствованія.

Остановленный въ самомъ началъ свой практической дъятельности, Ал. Ив., подобно всъмъ мыслящимъ людямъ сороковъ головъ, ушелъ въ отвлеченныя сферы и тъснъе примкнулъ въ Хомяьову и Киръевскому.

По всёмъ признакамъ, славянофильское ученіе главнымъ образомъ вырабатывалось въ началё сороковыхъ годовъ, когда къ Хоиякову и Кирёвевскимъ присоединились новыя силы въ лицё К. С. Аксакова и Ю. Ө. Самарина, такъ что Ал. Ив., вошедшій въ это ученіе послё своего возврата къ умственнымъ занятіямъ въ 1847 году, нашелъ его уже до извёстной стенени сложившимся. Въ предисловіи къ напечатанію писемъ, написанныхъ къ нему Хомяковымъ, кошелевъ говоритъ: "Самыми интересными для читателей письмами были бы тѣ, которыя писалъ ко мнѣ Хомяковъ въ тѣ времена, когда мы были различныхъ мнѣній или когда я только переходилъ отъ своихъ прежнихъ убѣжденій и нуждался въ ею разъясненіяхъ и указаніяхъ. Эти письма сороковыхъ годовъ были чрезвычайно хороши и интересны; они мною сообщались многимъ, которые ихъ читали, даже переписывали и по большей части зачитывали. Къ сожалению, я не нашель этихъ писемъ въ своихъ бумагамъ" ("Руссв. Арх." 1879, III). Въ бумагахъ Ал. Ив. сохранилась только часть его переписки по теоретическимъ вопросамъ и ньсколько относящихся сюда черновыхъ набросковъ, которыми мы воспользуемся. Жаль, что скудость матеріаловь не дозволяеть совершенио ясно и опредбленно выдблить, что именно приняль Ал. Ив. изъ славянофильскаго ученія и что въ свою очередь онъ даль для его развитія. Но во всякомъ случай отвёть на этоть вопросъ мы должны начать съ краткаго изложенія сущности славянофильскаго ученія.

Славянофилы не ограничивались, подобно западникамъ, послушнымъ и пассивнымъ превлоненіемъ предъ результатами европей-, скаго строя и отрицательнымъ отношеніемъ въ русской жизни: требуя для послёдней самобытности, они должны были, такъ или иначе, затронуть живые интересы современной обстановки и найти ихъ рѣтеніе въ самой народной средѣ Въ этомъ смыслѣ Герценъ совершенно справедливо замътилъ, что славяне приближались съ противоположной стороны въ тъ́мъ же жизненнымъ вопросамъ, воторые занимали насъ (кружокъ Герцена), были гораздо больше ихъ (западниковъ) ринуты въ живое дѣдо и въ настоящую борьбу. Славянофильство прежде всего было последовательный, смёлый, страстный и потому самому иногда односторонній и переходящій въ крайность протестъ противъ безусловнаго и постояниаго примвненія цвльнаго строя западнаго просвещенія и неразрывно съ нимъ связаннаго отрицательнаго направленія въ русской жизни въ ея прошедшемъ и настоящемъ, во имя самобытности и историческаго развитія русскаго народа. Славянофилы отрицали все то, что признавали несомнённымъ ихъ противники. Западники превлонялись предъ западнымъ образованіемъ какъ предъ единственнымъ вѣковымъ наслѣдіемъ общечеловѣческой культуры, а въ европейекомъ Западъ видъли верховнаго ръшителя міровыхъ судебъ; славанофилы это западное образование признавали ложью, а будущее развитіе челов'вчества предоставляли славянскому племени и во главѣ его Россіи. Западники проновѣдывали государство основанное на возможно неограниченномъ проявлении личности (индивидуализыт) и на формальномъ значении права (на юридическихъ началахъ); славянофилы защищали подчиненіе личности общинному началу, неприкосновенность обычая и преданія, внутреннюю прав-

.`

лу, которую они ставили выше внёшней правды, созидаемой закономъ. Западниви поражалисъ грандіозностью западной исторіи и хогучею силой ся великихъ двятелей; славянофилы заявляли, что русскій человѣкъ не прославляетъ человѣка съ его дѣлами, я прославляетъ Бога, достоинство русскаго человъва — его смиреніе. всторія его-исторія святыхъ. Очевидно, это было со стороны славинофиловъ полное и ничѣмъ не стѣснающееся отрицаніе воззрѣній противниковъ, возможное только въ моментъ страстной проповёди. Славянофилы сами не могли убёдиться въ крайностяхъ, приросшихъ въ ихъ ученію подобно шелухѣ, нужной для приврытія зерна во время его роста и отбрасываемой, когда верно созрѣеть и поступаеть въ употребление, и потому сами славянофилы нногда впадали въ противоръчіе. Но именно страстностью этого грайняго и ничёмъ не стёсняющагося протеста и были сильны славянофилы. Еслибъ они дъйствоеали спокойными и умъренными разсужденіями, еслибъ они дожидались основательныхъ розысканій, то вто же бы на нихъ обратилъ внемание? Противники славянофиловъ, вооруженные всёмъ запасомъ западнаго просвъщенія, были настольво сильны и положительными знаніями, и поддержкою стоявшаго на ихъ сторонѣ общественнаго мнѣнія, и привычкой общества въ ихъ авторитету, что сповойный и разсудительный споръ ве обратилъ бы ничьяго вниманія. А страстная проповѣдь славянофиловъ не осталась безъ вліянія на самыхъ сильныхъ представителей западнаго лагеря, заставляя ихъ глубже провёрить свои собственныя убъжденія, и тъмъ болье она дъйствовала на массу, на которую проповёдь всегда дёйствуетъ сильнёе осторожнаго и холоднаго разсужденія; и притомъ чёмъ проповёдь больше вдается въ врайность и приковываетъ въ себт оригинальностью и смтзостью, тёмъ вліяніе ся на первыхъ порахъ сильнёс. Дёятельность славянофиловъ была тоже отрицаніе, но совсѣмъ иного рода. Отрицаніе жизни какой бы то ни было, а тёмъ болёе цёлаго народа, есть разрывъ, а слёдовательно смерть; изъ такого отрицанія ничего не можетъ выйти, --- отридающій жизнь умеръ, какъ отшельникъ бъгущій въ пустыню. Отриданіе въ мышленія есть актъ возрожденія, поворотъ со стараго пути на новый, такъ неизбѣжный въ неуклонномъ прогрессѣ человѣческаго мышленія. Въ этомъ отвошени Герценъ правъ, когда онъ утверждаетъ, что "съ славянофиловъ начался поворотъ русской мысли". Безъ сомнѣнія, не исвлю-

9

чительно славянофилы были виною поворота къ народности, замѣчаемаго въ литературѣ и обществѣ съ вонца сорововыхъ годовъ, но, безъ сомнѣнія, имъ въ этомъ принадлежитъ значительная и въ хронологическомъ смыслѣ первенствующая доля.

Но этою отрицательною стороной не исчернывается значение славянофильства. Положительная сторона ученія славянофиловъ обнимала въ сущности тъ основныя положенія, которыя высказаны были въ коронаціонномъ манифесть императора Николая: православіе, самодержавіе и народность. Поэтому Бѣлинсвій, а за пимъ вся масса его читателей, главнымъ упревомъ славянофиламъ ставили, что они просто вторили безусловно оффиціальной народности (Пып.: "Бёл.", II, 220) и такимъ образомъ открыто заявляли себя врагами истиниаго и свободнаго просвъщения. Въ то время это было довольно понятно, такъ какъ въ печати ученіе славянофиловъ почти не появлялось и Бёлинскій смёшиваль славянофиловь св "Москвитаниномъ". Напротивъ полиція въ этомъ случав оказывалась пронипательне. Вибсто того, чтобы повровительствовать славянофиламъ, въ качествѣ сторонниковъ оффиціальной народности, полиція не спускала съ нихъ глазъ и всякое ихъ изданіе подвергалось или самому строгому цензурному исправлению, или, еще чаще, совершенному запрещенію, ибо полиція хорошо чувствовала подъ ходячими выраженіями оффиціальной народности что-то другое...

Прежде всего скажемъ, какія были религіозныя убѣжденія у славянофиловъ и что такое было ихъ православіе.

Религіозное убѣжденіе есть субъективное состояніе свободной воли человѣка, обусловливаемое различными весьма сложными факторами его внутренней жизни и внѣшней обстановки; оно не подлежитъ вритикѣ, съ нимъ можно соглашаться или не соглашаться, но полемизировать и безполезно, и неумѣстно. Поэтому я ограничиваюсь тѣмъ, что постараюсь, насколько съумѣю, правильно взложить сущность религіознаго воззрѣнія Хомякова, какъ главнаго представителя религіозно - философскаго направленія кружка, не касаясь стороны чисто-догматической. Славянофилы вообще выросли въ семьяхъ, гдѣ набожность—не только традиціонная, но искренняя—оставалась въ полной силѣ, и потому съ ранняго младенчества окружены были православно - религіозною атмосферой. О своей матери и вліяніи ся на него Хомяковъ писалъ, послѣ ся кончины, М. С. Мухановой: "Много настрадалась она въ своей

лизни в тяжело было ея поприще, прежде чёмъ она пришла въ отдыху; но и не безполезна была эта жизнь и много добрыхъ воспоминаній связано съ нею. Она, смёю это сказать, была благородникь и чистымъ образчивомъ своего времени, и въ силь ея характера было что-то принадлежащее эпохѣ болѣе врѣпкой и смѣлой, чемъ эпохи последовавшія. Что до меня васается, то знаю, что во сколько могу я быть полезенъ, ей обязанъ я и своимъ на. правленіемъ, и своею неуклонностью въ этомъ направленіи, хотя этого она и не думала. Счастливъ тотъ, у кого была такая мать н наставница въ дётствё, и въ то же время какой урокъ смиренія даетъ такое уб'яжденіе! Какъ мало изъ того добраго, что есть въ человъвъ, принадлежитъ ему! И мысли по большей части сборния, и направление мыслей заимствованное отъ первоначальнаго вос*питанія*. Что же его собственное?" ("Русск. Арх." 1879, 356—357). При этомъ, по своей впечатлительной и наклонной къ мечтательвости природѣ, Хомяковъ еще мальчикомъ увлекался религіозными представленіями. Въ письмахъ въ Пальмеру Хомявовъ говорить о себь: "Я, воспитанный въ благочестивой семь и въ особенности набожною матерью, былъ пріученъ всвиъ сердцемъ участвовать въ этой чудной молитвъ церковной. Когда я былъ еще очень молодъ, почти ребенкомъ, мое воображение часто воспламевялось надеждою уведёть весь міръ христіанскій соединенный подъ однимъ знаменемъ истины" (II, 300). Затъмъ въ теченіе всей жизви, по выраженію Самарина, Хомяковъ "жилъ въ церкви", исполняя всѣ ея прединсанія до малѣйшихъ обрядовъ, которые Хомяковъ считалъ за "художественный символъ внутренняго единства" (I, 28). "Церковь, -- говоритъ Самаринъ, -- была для Хомякова живыиъ средоточіемъ, изъ котораго исходили и къ которому возврящались всё его помыслы; онъ стоялъ передъ ея лицемъ и по ея законамъ творилъ надъ самимъ собою внутренній судъ; всёмъ что было для него дорого-онъ дорожилъ по отношенію въ ней; ей служиль, ее обороняль, въ ней прочищаль дорогу оть заблужденій п предубъжденій, всёмъ ея радостямъ радовался, всёми ея страдаавніями бол'ялъ внутренно, глубоко, всею душою" (Хомяковъ, II, XVI-XVII). Самъ Хомяковъ придавалъ преобладающее значеніе върв въ направлении и жизни человъка: "Человъкъ признаетъ въ себѣ выстую, духовную жизнь; онъ сочувствуетъ съ міромъ, стреинтся въ источнику всякаго событія и всякой правдѣ, возвышается

y\*

до мысли о божествѣ и въ ней находитъ вѣнецъ всего своего существованія. Темно ли, ясно ли его понятіе, вѣчной ли истинѣ или мимолетному призраку приносить онъ свое поклонение, во всякомъ случав выра составляеть предыль его внутреннему развитію. Изъ ея круга онъ выйти уже не можетъ, потому что въра есть высшая точка всёхъ его помысловъ, тайное условіе его желаній и дёйствій, крайняя черта его знаній. Въ ней его будущность, личная и общественная, въ ней окончательный выволъ всей полноты его существованія, разумнаго и всемірнаго" (III, 8). Вліяніе Хомякова въ религіозномъ отношеніи на другихъ было очень значительно. Самаринъ, въ своемъ "предисловіи" къ богословскимъ сочиненіямъ Хомякова, говоритъ: "Слёдъ онъ оставилъ и, думаемъ, слёдъ неизгладимый, къ которому рано или поздно обратятся всѣ; вліяніе онъ имълъ и вліяніе огромное, хотя можетъ-быть пока еще не вполнѣ замѣченное, и не столько въ ширину, сколько въ глубину, если не на многихъ, то очень сильное и прочное. Для людей безразлично равнодушныхъ къ въръ Хомяковъ былъ страненъ и смъшонъ; для людей оказывающихъ въръ свое высокое покровительство онъ былъ невыносимъ, ---онъ безпокоилъ ихъ; для людей сознательно и, по-своему, добросовъстно отвергающихъ въру онъ былъ живымъ возраженіемъ, предъ которымъ они становились въ тупикъ; наконецъ, для людей сохранившихъ въ себъ чутвость неповрежденнаго религіознаго смысла, но запутавшихся въ противоречіяхъ, Хомяковъ былъ своего рода эмансипаторомъ, онъ выводилъ ихъ на просторъ, на свътъ Божій, и возвращалъ имъ дъльность религіознаго сознанія" (Хом. соч. II, XIX, XX, XXIII). Точно также Кирьевскій ставить церковь верховнымь началомь: "Для православномыслящаго, -- говоритъ И. Кирѣевскій, -- ученіе цервы не пустое зервало, которое для каждой личности отражаеть ся очертаніе, не Провустова постель, которая уродуеть живыя личности по одной условной мёркё, но высшій идеаль, къ которому можеть только стремиться върующій разумъ, конечный край высшей мысли, руководительная зв'язда, которая горить на высоть неба и, отражаясь въ сердцѣ, освѣщаетъ разуму его путь въ истинѣ" (Соч. II, 308-309). Что же это за церковь и что за православіе, которое испов'ядывали славянофилы? Въ своемъ "Опыть катехизическаго ученія о цервви" Хомяковъ говоритъ: "Церковь едина и свята, потому что она принадлежить всему міру, а не какой-нибудь містности, потому что

ею святится все человѣчество и вся земля, а не одинъ какой-нибудь народъ или не одна страна" (II, 5). Поэтому подъ словомъ рисское православие Хомяковъ понималъ сохранение чистоты исповізанія, т.-е. неизмізнность ученія древней вселенской церкви до ея разятьленія, а не политическое знамя, которымъ русскій народъ в всё единовёрцы отличаются отъ всёхъ другихъ иновёрцевъ. Въ одномъ изъ писемъ своихъ къ Ю. О. Самарину Хомяковъ ставитъ въ упрекъ К. С. Аксакову, что его православіе, хотя искреннее, иветь характерь слишкомъ мёстный, народный, слёдов. не вполев цостойный ("Рус. Арх." 1879, III, 330). Православіе, — говорить Хоняковъ, -- понимаетъ полноту христіанства въ тождествѣ единства и свободы, проявляемомъ въ законъ духовной любви; всякое другое понятіе о христівнствѣ отнынѣ сдѣлалось невозможнымъ. Представителемъ этого понятія является Востокъ, по преимуществу же земли славянскія и во главѣ ихъ наша Русь (I, 152). Эти принципы любен и свободы двиствительно славянофилы считали краеугольнымъ камнемъ своего ученія. Этими же признаками православие славянофиловъ отличается отъ оффиціальнаго православія, о чемъ упоминаетъ и самъ Хомяковъ: "Было бы лучше, еслибъ у насъ было поменьше оффиціальной политической религіи (II, 340). Такъ не можетъ быть толковъ о политическомъ значении религів, гай неизмивно соблюдается основное положеніе Хомякова: "въ дѣлахъ вѣры принужденное единство есть ложь, а принужленное послушание есть смерть" (II, 127). Самаринъ, въ предисловін къ его изданію богословскихъ сочиненій Хомякова, говорать: "Требованіе отъ въры какой-нибудь полицейской службы есть не что иное какъ проповъдь невърія, можетъ быть опаснъйшая изъ всёхъ по ея общепонятности. У насъ и эта проповёдь лізала свое діло" (Хом. соч. II, VIII).

Прязнавши вѣру за исходную точку и верховное начало всей своей внутренней личной жизни, славянофилы должны были подчинить ей всё сферы мышлепія и дѣятельности человѣческой. Хочивовъ говоритъ: "всякое народное просвѣщеніе опредѣляется народною личностью, т.-е. живою сущностью народной мысли; болѣе же всего опредѣляется она тою вѣрою, которая въ немъ является предѣломъ его разумѣнія" (Соч. I, 80). "Характеръ господствующей философіи, — говоритъ Кирѣевскій, — зависитъ отъ характера господствующей вѣры; гдѣ философія и не происходитъ непосредственно отъ вѣры, гдѣ даже является ея противорѣчіемъ, философія все-таки рождается изъ того особеннаго настроенія разума, которое сообщено ему особеннымъ характеромъ вѣры" (II, 306). Философія не есть одна изъ наукъ и не есть вѣра: она — общій итогъ и общее основаніе всѣхъ наукъ и проводникъ мысли между ними и вѣрою (313). Даже литература, "слово, — по мнѣнію Хомякова, — не развивается нигдѣ безъ свѣтлой теплоты живаго богопочитанія" (III, 521).

Тавимъ образомъ, по мевнію славянофиловъ, всё стороны умственной и бытовой жизни народа подчиняются вирть; на этомъ основании воззрѣние славянофиловъ получило характеръ релинознаю спиритуализма. Исходя изъ такой зависимости образования отъ вѣры и признавая за истинную вѣру только православіе, а всѣ остальныя за ересь или расколь, славянофилы должны были прійти à priori, и дъйствительно пришли, къ заключенію объ односторонности и, слёд., ложности всей западной цивилизации. "Если въ самомъ религіозномъ началѣ Запада, т.-е. въ сліяніи одностороннепонятаго христіанства съ одностороннею образованностью (грекоримсвою), сврывался неизбѣжный раціональзив (а въ томъ нѣтъ никакого сомвѣнія), всѣ прочія начала должны были ранѣе или позже покориться ему, ибо таково свойство того логическаго механизма, того "самодвижущагося ножа", который называется раціонализмомъ, что, будучи разъ допущенъ въ сердцевину человъческаго мышленія и въ высшую область его духовныхъ помысловъ, онъ долженъ по необходимости подр'Езать и соврушить все живое и безусловное, всю. такъ свазать, органическую растительность души, и оставить около себя только безотрадную пустыню" (Хомяк. соч. І, 202—203). Такой выводъ, призывающій къ отвѣтственности за религіозныя убѣжденія всю умственную и соціальную дѣятельность не только отдёльныхъ народовъ. но цёлой половины человёчества, и притомъ самой образованной, едва ли оправдывается духомъ христіанскаго ученія. По ученію церкви, только тоть, кто нашель въ себѣ силы и желаніе призвать на себя божественную благодать, становится вмёстилищемъ истины и членомъ духовной общины вселенской православной церкви, не прикрѣпленной ни къ какой національности: могій вибстити да вибстить. Когда Інсусу Христу предложенъ былъ вопросъ о податяхъ, т.-е. общественный интересъ, на обсужденіе, Спаситель отвѣчалъ: "воздадите весарево весареви, а

Божіе Богови". Такимъ образомъ государство и вѣра поставлены совершенно отдѣльно другъ отъ друга. Христіанство ставитъ человъка не только внё національности и общины, но внё всёхъ условій внѣшняго міра, исполненнаго грѣха и соблазна; озаряя его внутреннюю душу, христіанство оттуда освёщаеть всё его личныя дъйствія въ общественной средь. Этимъ мы, конечно, не хотямъ сказать, что хрисліанство не имбло цивилизующаго вліянія на общество, --- такая нелёпость ни одному здравомыслящему человѣку не можетъ придти въ голову. Но, помимо міроваго значенія христіанства для народовъ, среди которыхъ оно никогда не осуществлялось въ полнотѣ своего духа, догматическая истина христіанства не можетъ служить критеріумомъ для общественной діятельности. Православіе не помѣшало осуществленію въ русской исторіи всёхъ ея темныхъ сторонъ; догматическое заблужденіе католицизма и протестантства не мѣшало западу Европы стать во главѣ просвѣщенія. Между тѣмъ перенесеніе религіознаго настроенія въ непринадлежащую ему сферу привело славянофиловъ къ неоправдываемому дейтствительностью идеализированію русскаго народа, въ отыскиванию въ немъ особыхъ. ему исключительно принадлежащихъ добродътелей, къ возвеличенію неизвъстной будущей судьбы русскаго народа въ качествё носителя какихъ-то новыхъ началъ, которымъ суждено обновить человѣчество, къ несповойно - враждебному отношенію въ другимъ національностямъ, у воторыхъ все дурно, потому что оно развилось на ихъ почвѣ, а у насъ все хорошо, потому что родилось у насъ. Конечно, этоть религіозный оттёновь, не сросшійся органически со многими даже изъ главныхъ положеній славянофильскаго ученія, можеть быть легко устраненъ, безъ вреда для сущности дѣла, но ниенно этотъ религіозный оттёнокъ быль и источникомъ недоразумвнія, и поводомъ въ дискредитированію самаго ученія. Такое неподходящее основание кидалось прежде всего въ глаза и заставляло предполагать, что вся система, на немъ построенцая, не заключаетъ въ себѣ ничего достойнаго изученія.

Изъ ученія о въръ Хомякова мы остановимся на двухъ сторо- нахъ--на отношеніи въры въ знанію и въ государству.

По словамъ Самарина въ предисловіи въ изданію богословсвихъ сочиненій Хомякова, послёдній отличался рёдкою и замѣчательною гармоніей между искреннимъ религіознымъ убѣжденіемъ

и полною свободой изслёдованія. "Хомякову были коротко извъстны и пантензиъ, и матеріализиъ во всъхъ ихъ видахъ; онъ зналъ, въ вавимъ результатамъ пришла современная ему наука какъ въ изслёдовании явлений природы, такъ и въ крптическомъ разборѣ Священнаго Писанія и церковныхъ преданій; наконецъ, онъ провелъ много лътъ въ изучения история религий, — слъдовательно, въ обращении съ тою измѣнчивою, вѣчно волнующеюся стороной человѣческихъ вѣрованій, которая, повидимому, такъ убѣдительно свидѣтельствуетъ противъ какой бы то ни было истины непреложной и не подлежащей законамъ историческаго развитія; и при всемъ томъ его религіозныя убѣжденія не пошатнулись, --- онъ устоялъ въ нихъ. Хомяковъ не только дорожилъ върою, но онъ вмъстъ съ тъмъ питалъ несомнѣнную увъренность въ ел прочности, оттого онъ вичего не боялся, онъ всегда и на все смотрѣлъ во всѣ глаза, никогда ни передъ чёмъ не жмурилъ нхъ, ни отъ чего не отмаливался и не кривилъ душой предъ своимъ сознаніемъ. Вполеъ свободный, то-есть вполнь правдивый въ своемъ убъждении, онъ требоваль той же свободы, того же права быть правдивымъ-и для другихъ" (Соч. Хом. II, XX-XXI). Самъ Хомяковъ говорилъ по этому поводу: "Правда, опасная д'ятельность разума челов'яческаго не разъ потрясала весь міръ христіанскій, но безъ нея человѣкъне человъкъ и, управленная любовью къ божественной истинъ, она сама исцёляеть раны, нанесепныя ея временнымъ злоупотребленіемъ" (Соч. I, 215).

Съ общей теоретической точки зрѣнія, вопросъ объ отношеніи вѣры къ знанію Хомяковъ формулируетъ слѣдующимъ образомъ: "Апостолы свободное изслѣдованіе дозволяли, даже вмѣняли въ обязанность; святые отцы свободнымъ изслѣдованіемъ защищали истины вѣры; свободное изслѣдованіе, такъ или иначе понятое, сосгавляетъ единственное основаніе истинной вѣры. Всякое вѣрованіе, всякая смыслящая вѣра есть актъ свободы и непремѣнно исходитъ изъ предварительнаго, свободнаго изслѣдованія, которому человѣкъ подвергъ явленія внѣшняго міра или внутреннія явленія своей души, событія минувшихъ временъ или свидѣтельства своихъ современниковъ" (II, 48). Въ другомъ мѣстѣ Хомяковъ объясняетъ и дополняетъ свою мысль: "хотя, придерживаясь общепринятыхъ опредѣленій, я призналъ право изслѣдованія данныхъ, на которыхъ зиждется вѣра и ея тайны, однаво я этимъ отнюдь не думалъ оправдывать того значенія, какое придается слову "изслѣдованіе" (examen) въ западныхъ исповъданіяхъ. Въра всегда есть слъдствіе откровенія опознаннаю, т.-е. признаннаго за откровение; она есть созерцание факта невидимаго, проявленнаго въ фактъ видимомъ; въра не то что върование или убъждение логическое, основанное на выводахъ, а гораздо болѣе; вѣра не есть актъ одной познавательной способности, отрѣшенной отъ другихъ, но акта всъха сила разума, охваченнаго и стѣсненнаго до послѣдней его глубины живою истиною отвровеннаго факта. Вёра не только мыслится или чувствуется, но, такъ свазать, и мыслится и чувствуется вмёстё, -словомъ, это не одно познание, но познание и жизнь. Очевидно поэтому, что и процессъ изслёдованія, въ примёненіи его къ вопросамъ вёры, отъ нея же заныствуеть существенное ея свойство и всецбло отличается отъ изслёдованія въ обыкновенномъ значеніи этого слова. Вопервыхъ, въ области въры міръ, подлежащій изслъдованію, не есть міръ для человѣка внѣшній, ибо самъ человѣкъ, и весь человѣкъ, всею цѣлостью разума и воли, принадлежить къ этому міру, какъ существенная часть его. Вовторыхъ, изслъдование въ области въры прелполагаеть нёвоторыя основныя данныя, правственныя или раціональныя, стоящія для души выше всякаго сомнѣнія. Въ сущности изслѣдованіе есть не что иное какъ процессъ разумнаго раскрытія этихъ данныхъ; ибо сомявніе полное, не знающее границъ (пирронизмъ), еслибъ оно могло существовать въ дъйствительности, исключало бы не только всякую возможность вёры, но и всякую мысль о серьезномъ изслёдованіи. Малёйшая изъ этихъ данныхъ, будучи разъ допущена душою совершенно чистою, дала бы ей всё другія данныя, въ силу неотразимаго, хотя можетъ-быть и несознаннаго ею вывода. Исходное начало такого изследованиявъ смиренномъ признании собственной немощи (соч. Хомяк. II, 56-57). Попытки проникнуть въ область въры и въ ся тайны, преднося предъ собою одинъ свѣтильникъ разума (раціонализмъ), есть дерзость въ глазахъ христіанина, не только преступная, но въ то же время безумная. Только свётъ съ неба сходящій и проникающій всю душу человѣка можетъ указать ему путь, только сила, даруемая Духомъ Божінмъ, можетъ вознести его въ тѣ неприступныя высоты, гдъ является Божество" (II, 52). Раціонализмъ Хоияковъ считаетъ главною причиной всёхъ заблужденій въ дёль религии и ему приписываеть отпядение отъ православия другихъ

христіанскихъ исповеданій. Но само собою разумеется, что въ научныхъ изслёдованіяхъ религіозный элементъ — вёра — непосредственнаго участія не имфетъ. Даже И. В. Кирфевскій называетъ мистицизмомъ такое состояніе, гдъ анализъ, во всёхъ случаяхъ пе имѣющихъ прямаго и непосредственнаго отношенія къ религіи, угнетается религіознымъ синтезомъ. Въ своей заинскъ объ общественномъ воспитания Хомяковъ говорить, между прочимъ, слѣдующее: "Всякая наука должна выговаривать свои современные выводы прямо и открыто, безъ унизительной лжи. безъ смёшныхъ натяжекъ, безъ умалчиванія, воторое слишвомъ легко можетъ быть обличено. Нътъ сомнѣнія, что показанія нѣвоторыхъ наувъ положительныхъ, какъ геологія, фактическихъ, какъ исторія, или умозрительныхъ, какъ философія, кажутся не совсёмъ согласными съ историческими показаніями Священнаго Писанія или съ его догматическою системой. То же самое было и съ другими наувами, и иначе быть не могло. Науки не свершили вруга своего, и мы еще далеко не достигли до ихъ овончательныхъ результатовъ. Точно также не достигли мы и полнаго разумѣнія Священнаго Писанія. Сомнѣнія и кажущіяся несогласія должны являться; но только смёлымъ допущеніемъ и вызовомъ наукъ въ дальнёйшему развитію можеть вёра показать свою твердость и непоколебимость. Заставляя другія науви лгать или молчать, она подрываетъ не ихъ авторитетъ, а свой собственный. Въ системѣ инквизиціи религіозной вредны не столько ея жестокости, сколько робость и безвёріе, которыя въ ней скрываются. Многое. что считалось противнымъ закону Божьему-теперь допущено и безвредно" ("Рус. Арх." 1879, І, 118—119).

Отношеніе вѣры къ знанію Хомяковъ старается уяснить епце другимъ философскимъ построеніемъ, выведеннымъ изъ анализа самаго аята сознанія человѣка. Хомяковъ человѣческій интеллектъ, "всецѣлый разумъ" славянофиловъ, или духъ, раздѣляетъ на двѣ самостоятельныя и равноправныя способности или области: разумъ въ тѣсномъ смыслѣ или разсудокъ, какъ способность познавательную, и волю. Воля для человѣка принадлежитъ къ области donpedметной (Соч. I, 279). Воля въ ядоровомъ состояніи отдѣляетъ самосозданный предметъ отъ внѣшняго міря; отсутствіе ея или безсознательность въ больномъ уничтожаетъ границы для самого разумѣнія и сливаетъ образъ внѣшняго въ одно

хаотическое безобразіе. Предметь вившній не покорень воль; предметь внутренный ею зарождается или ею управляется, когда онъ есть невольный отзвукъ внѣшняго. Воля кладеть на него свою печать, и если этой печати нёть, предметь мысли обращается въ прязракъ, въ фантазмъ или въ то, что мы называемъ видениемъ по преимуществу. Всякій предметъ, всякое познаваемое (въ вачествѣ познаваемаго) одинаковы, всѣ поступаютъ въ человѣческое я, а за всёмъ тёмъ отношенія ихъ въ личному разумёнію различны. Воля опредѣляетъ иные какъ я и отз меня, другіе какъ я, но не отз меня, обличая различіе первоначаль, изъ которыхъ истекаеть существование или измёнение самихъ познаваемыхъ предметовъ. Такъ воля сопровождаетъ каждое понятіе, такъ она обличаетъ первоначало, которое предшествуетъ явленію, и она одна ограничиваетъ дъйствительные предълы личности. Познаніе разсудочное не-обнимаетъ дъйствительности познаваемаго; познаваемое не содержить первоначала въ полнотъ его силь и, слъдовательно, твиъ менбе можетъ передать его знанію даже въ отвлеченвости; а между тёмъ мы говоримъ про эту действительность, про эти непроявляемыя силы и слёдовательно знаемъ ихъ. Какое же это знаніе, которое не есть знаніе разсудка? Оно не имфетъ самостоятельности, отрѣшенной отъ дѣйствительности познаваемаго, но за то оно проникнуто всею его дъйствительностью и разумфеть самую связь этой действительности съ действительностью еще не проявленнаго первоначала; оно бьется всёми біеніями жизни, принимая отъ нея все ея разнообразіе, и само проникаетъ ее своимъ смысломъ; оно самого себя и своихъ законовъ не доказываеть; опо въ себѣ не сомнвается и сомнваться не можетъ; въ непроявленномъ оно чувствуетъ возможность проявленія, а въ проявленномъ узнаетъ върность и законность проявленія въ отношеніи въ первоначалу; оно не похищаетъ области разсудка, но обогащаетъ разсудокъ всёми данными для его самостоятельнаго дійствія и взаимно обогащается всёмъ его богатствомъ; паконецъ, оно знаніе живое въ высшей степени и въ высшей степени неотразимое. Это еще не всецъдый разумъ, ибо разумъ въ своей всецилости объемлетъ сверхъ того всю область разсудка: это-то, что въ германской философіи является иногда подъ весьма неопредфзеннымъ выраженіемъ непосредственнаго знанія (das unmittelbare Wissen),-то. что можно назвать знаніемъ внутреннимъ, но что, попреобладающему характеру всей области, слёдуетъ назвать върою. Разумъ живъ воспріятіемъ явленія въ вёрё и, отрёшаясь, самъ воздёйствуетъ на себя въ разсудкё; разумъ отражаетъ жизнь познаваемаго въ жизни вёры, а логику его законовъ — въ діалектикё разсудка (I. 277—279).

Эта попытка объяснить волю вакъ самостоятельную способноть человѣка "допредметную", т.-е. не имѣющую викакого отношенія къ чувственному міру, въ смыслѣ чисто-духовной субстанціи, дающей человѣку живое и истинное знаніе, — субстанцій, которая собственно есть переводъ на философскій языкъ христіанско-догматическаго ученія объ откровеніи, — не удалась Хомякову. Объясненіе свое Хомяковъ ничемъ не доказываетъ; приводимое имъ сравненіе, что слѣпой оптикъ можетъ опредѣлить законъ свѣта, но не знаетъ самого свъта, тогда какъ его дворникъ видитъ и знаетъ самый свётъ, - какъ всякое сравненіе, нельзя считать за доказательство. Хомяковъ самъ замѣчаетъ, что "хотя существованіе воли, какъ силы, не подвержено никакому сомнѣнію, но существованіе ся, какъ силы свободной, не такъ явно. Многіе готовы признать ее за простое отношение частнаго центра въ силамъ общей периферии, незамътно на него воздѣйствующей. Сомнюние это (?), также какъ сомнѣніе разума въ самомъ себѣ (уничтоженное Кантомъ), существуетъ не на дёлё, а только на словахъ. Точно также вакъ сомнёніе разума въ самомъ себѣ дѣйствительно невозможно вслѣдствіе всей сферы разумныхъ дъйствій, къ которымъ оно (т.-е. сомпѣніе) принадлежить; точно также и сомнѣніе въ волѣ невозможно для разума, вслёдствіе всей сферы нравственныхъ сознаній, которая обусловлена сознаниемъ свободной воли и безъ него не могда бы существовать для разума даже въ смыслё призрака, или фантазма, или категоріи". Такимъ путемъ, если даже признать его върнымъ, можно только доказать быте воли, но никакъ не ся существо. ея отличительные признаки и характеръ дѣятельности. Хомяковъ продолжаеть далье, въ видь объяснения трудности такой задачи: "Мнимое и на словахъ высказываемое сомнѣніе объясняется тёмъ, что свободная воля, какъ допредметная сила мысли, никогда не можетъ перейти въ предметъ познаваемый діалектическимъ разсудкомъ; вовторыхъ-потому, что она въ человъкъ неполна и несовершенна, какъ самый разумъ, и что частное (челов'екъ) только стремится волить, какъ оно стремится разум'еть;

ибо оно само есть только стремленіе, а не бытіе въ смыслѣ сущаго" (Соч. I, 278).

Я не могу связно изложить взглядъ Хомякова на отношение цервви въ государству, потому что въ общеми смыслѣ Хомявовъ эгого вопроса не касался. Хомяковъ говоритъ самъ, что онъ не политивъ и нивогда не брался за ръшеніе политическихъ вопросовъ, и-странное и непредвидимое для меня дѣло-начинаетъ онъ одно изъ писемъ своихъ къ Пальмеру "писать о политикъ". Я приведу только нѣкоторыя положенія Хомякова, которыя разъясняють сущность его взгляда на поставленный вопросъ. Упоминая объ эдиктъ Өеодосія Великаго, которымъ онъ объявилъ христіанство господствующихъ въ имперіи \*), Хомяковъ говоритъ: "высокое понятіе о личной въръ, свободно образующей святую общину, исчезло въ понятіи государственной религіи, обязательной извив. Ревность великаго правителя ввела его въ ошибку, къ несчастію отзывающуюся черезъ 14 вѣковъ даже до нашего времени. Имперія, объявляя себя христіанскою, присвоила себѣ право, не принадлежящее ей. и давала себъ бевъ согласія церкви (т.-е. не только епископовъ, но и внутренняго смысла церкви) мнимое освящевіе церковное (IV, 488). Христіанство, торжествующее послѣ Константина, слабело отъ соблазна своего политическаго торжества" (587). Далбе, взглядъ славянофиловъ на отношенія церкви въ государству до нѣкоторой степени объясняется ихъ уваженіемъ въ Вине, котораго Хомяковъ называетъ "одной изъ самыхъ чистыхъ знаменитостей нашего въка (II, 97),-человъкомъ, котораго высокій умъ и благородная и чистая душа нигдъ такъ искренно не цънятся, какъ въ Россіи" (II. 28).

Дъйствительно, славянофилы прилежно изучали Вине; по порученю Хомякова, его переводила Авд. П. Елагина, но переводъ остался не напечатаннымъ. Ал. Ив. 4 іюля 1853 г. писалъ кн. Черкасскому: "Особенно восхищаюсь Вине, котораго вамъ весьма рекомендую. Кромъ "Discours" и "Nouveaux discours", "Etudes evange-

<sup>\*)</sup> Хомяковъ выражается вообще, не указывая самого эдикта. Эдикта въ этомъ синсяѣ Өеодосій не издавалъ, но дѣйствительно имъ были издаваемы эдикты, гдѣ принимались иѣры противъ язычества въ восточной полодинѣ имперіи. Хомяковъ, по всей въроятности, разумѣетъ эдиктъ 384 или 386 г. на имя prefectus praetoris Cynegius, повелѣвавшій закрытіе всѣхъ храмовъ и уничтоженіе языческаго богослуженія въ восточной части римской Азін и Егиитѣ. См. Neander: "Gesch. der christl. Religion u. Kirche". II B. 1 Abt. 107).

liques" и "Nouvelles études", ревомендую вамъ "Etudes sur Pascale" и "Essaies de philosophie morale", которыя особенно должны быть для васъ полезны". Протестантскій пасторъ Вине (1797-1847) былъ богословъ-публицистъ, очень жарко защищавшій совершенную независимость церкви оть государства и полнёйшую вёротернимость. не исключая и людей, не признающихъ никавой религии. У Вине было много общаго съ Хомявовымъ: та же искренность и сила въры, та же непоколебимая увъренность въ истинъ Христова ученія и въ непреложномъ его торжествѣ, такое же сопоставленіе всѣмъ сердцемъ исповѣдуемаго догмата и совершенной свободы изслѣдованія, то же убѣжденіе во всемогуществѣ Божіей правды, торжествующей надъ ложью и заблужденіемъ \*). Общество христіанской нравственности увѣнчало въ 1826 году преміею, основанною гр. Ламбрехтомъ, разсуждение Вине "О свободѣ въроисповѣданий", о которомъ упоминается ниже. Вине ратовалъ, въ качествъ защитника преслёдуемыхъ, во время религіозныхъ смутъ, которыя въ 1822, 29 и 45 годахъ обнаружились въ Водскомъ кантонѣ, вслѣдствіе преследованія со стороны правительства и местнаго общества вновь основанной евангелической общины \*\*). Затёмъ Вине принималь деятельное участіе, преимущественно въ видё публициста и организатора, во всёхъ фазисахъ учрежденія свободной церкви въ Водскомъ кантопѣ, всегда оставаясь строго-православнымъ, сообразно своему въроисповъданію, и въ то же время вездъ защищалъ полную и совершенную раздёльность и независимость церкви и государства.

Но, несмотря на свое сочувствіе положенію Вине о полномъ невмѣшательствѣ религіозныхъ убѣжденій въ политическія отношенія, славянофилы не всегда соблюдали это въ практическомъ отношенів. Въ "Посланіи къ сербамъ", адресованномъ славянофилами изъ Москвы въ 1860 г. и написанномъ Хомяковымъ въ годъ его смерти, между прочимъ, высказано: "Да будетъ же всѣмъ полная свобода въ вѣрѣ и въ исповѣданіи ея! Да не терпитъ никто угнетенія или преслѣдованія въ дѣлѣ богопознанія или богопо-

<sup>\*)</sup> Cm. Alex. Vinet: "Notre sur la vie et ses écrits", par Edmond Scherer. Paris, 1853, p. 8-9.

<sup>\*\*)</sup> Подробности о религіозномъ движения въ Швейцарія съ 1817 года читатели найдуть въ сочинения "Die reformirte Kirche Genfs in XIX Jahrh., von Herm. von der Goltz. Baul, 1862.

ыоненія, —нибто, хотя бы онъ былъ (чего Боже избави) совратив**шійся съ пути истиннаго сербъ,** да будеть онъ все еще братомъ. хотя несчастнымъ и ослѣпленнымъ! Но да не будетъ онъ уже ни законодателемъ, ни правителемъ, ни судьею, ни членомъ общиннаю схода, ибо нная совъсть, нежели у насъ. Великій Апостолъ языковъ говорить: не стыдно ли вамъ, христіанамъ, судиться передъ язычниками? пусть судять между васъ братья. Поэтому иноверецъ долженъ быть для васъ какъ гость, охраняемый вами отъ всякой неправды и пользующійся всёми вашими правами въ дёлахъ жизни частвой, но не долженъ быть полноправнымъ гражданиномъ или синомъ вашего сербскаго дома, судящимъ съ братьями въ дълахъ общественныхъ. Богъ избавилъ васъ отъ внутренняго разъединенія, — не допускайте такого разъединенія въ самыхъ нёдрахъ совъсти народной и общественнаго духа. Горько намъ подумать, что не всѣ славяне православны. Вѣримъ, что и они со временемъ всѣ просвётятся истиною: любимъ ихъ душою и всегда готовы протянуть имъ руку братства и помощи противъ всѣхъ; но думаемъ, что они такимъ исключениемъ оскорбиться не могутъ и сами, по любви къ намъ, не захотвли бы внести свмена раздора и разноиыслія въ наше общество" ("Къ сербамъ! Посланіе изъ Москвы", 33-34). "Многому должны вы учиться у иноземцевъ, часто даже пользоваться ихъ услугами. Умёйте цёнить ихъ, награждайте ихъ; любите ихъ и благодарите за пользу, которую они вамъ принесутъ; во не включайте ихъ въ свое общественное братство, развѣ бы они были православные, а особенно православные славяне, ибо эти вамъ не иноземцы. Мы говоримъ: пользуйтесь ихъ услугами и по мѣрѣ услугъ награждайте ихъ, но все это мы говоримъ о льлахъ торговли, наукъ и искусствъ: въ дѣло гражданственности вашей имъ вмѣшиваться не должно" (68). Письмо это подписано Хонявовымъ, Погодинымъ, Кошелевымъ, Беляевымъ, Н. Елегинымъ, Ю. Самаринымъ, Безсоновымъ, К. Аксаковымъ, Бартеневымъ, Чижовымъ и И. Авсаковымъ.

Защищая русскую церковь отъ обвиненій г. Лоренси, будто русскій Императоръ, какъ свётскій государь, вм'ястъ съ тёмъ и глава церкви, Хомяковъ слёдующимъ образомъ объясняетъ отношеніе между правительствомъ и церковью: "Когда послё многихъ крушеній и б'ёдствій русскій народъ общимъ сов'ётомъ избралъ Михаила Романова своимъ наслёдственнымъ государемъ, народъ вручилъ своему избраннику всю власть, какою облеченъ былъ самъ во всёхъ ея видахъ. Въ силу избранія, государь сталъ главою народа въ дблахъ церковныхъ, также какъ и въ дблахъ гражданскаго управленія, --- повторяю: главой народа въ дёлахъ церковныхъ, н въ этомъ смыслё-только мёстной церкви, но единственно въ этомъ смыслё. Народъ не передавалъ и не могъ передать своему государю такихъ правъ, какихъ не имѣлъ самъ, и едеа ли кто-либо предположитъ, чтобы русский народъ когда-нибудь почиталь себя призваннымъ править церковью. Онъ имёлъ изначала, какъ всё народы, образующіе православную церковь, голосъ въ избраніи своихъ епископовъ, и этотъ свой голосъ онъ могъ передать своему представителю. Народъ имѣлъ право, или точнѣе-обязанность, блюсти, чтобы ръшенія его пастырей и ихъ соборовъ приводились въ исполненіе; это право народъ могъ довърить своему избранному и его преемникамъ. Народъ имълъ право отстапвать свою въру противъ всякаго непріязненнаго на нее нападенія; это право онъ также могъ передать своему государю. Но народъ не имблъ нивакой власти въ вопросахъ совѣсти, обще-церковнаго благочинія, догнатическаго ученія, церковнаго управленія, а потому не могъ и передать такой власти своему царю" (Соч. Хомяв. II, 34-35). Замѣчательно, что императоръ Николай, прочитавши богословскія сочиненія Хомявова, выразнях, что въ своихъ богословскихъ сужденіяхъ Хомяковъ слишкомъ смѣлъ, но что съ его сужденіями о русской церкви Императоръ совершенно согласенъ. Затёмъ въ сочиненіяхъ Хомякова разбросаны слёдующія мысли о томъ же предметѣ. Церковь въ землѣ самодержавной болѣе ограждена равнодушіемъ правительства въ ней, чёмъ сановитымъ, но всегла зависимымъ лицемъ полупридворнаго патріарха (Соч. I, 364). Независимость церкви въ Россіи была уничтожена перенесеніемъ внутрь государства престола патріаршаго, который могъ быть сзободнымъ въ Царьградѣ, но не могъ уже быть свободнымъ въ Москвѣ (366). Церковь русская не настолько независима отъ государства, насколько слёдовало бы. Это зависить единственно огъ малодушія ся высшихъ представителей и ихъ собственнаго стремленія снискать покровительство правительства (354). Было бы лучше, еслибъ у насъ было поменьше оффиціальной политической религіи и еслибы правительство могло убѣдиться въ томъ, что христіанская истина не нуждается въ постоянномъ покрови-

тельствѣ и что чрезмѣрвал о ней заботливость ее ослабляетъ. а не усиливаетъ. Расширеніе умственной свободы много способствовало бы въ уничтожению безчисленныхъ расколовъ самаго худшаго свойства, которые безпрестанно возникають и распространяють свое вредное вліяніе въ простомъ народъ (II, 340). Въ статьт "О скопцахъ" (Соч. I, 686-688) Хомявовъ проводитъ взглядъ на скопчество какъ на противообщественное преступленіе, оставляя въ сторонъ преслъдование съ религиозной стороны. Свопецъ не подвергается наказанію, ибо онъ жертва заблужденія, а не злонамъренный преступникъ; но, для избъжанія заразы, скопець, какъ преступникъ противъ общественной нравственности, ссылается въ самыя отдаленныя мёста и лишается собственности, передаваемой ближайшимъ родственникамъ или въ общество, такъ вать ворыстолюбіе Хомявовь считаеть однимь изь самыхь главныхь поводовъ въ преступлению. Извѣстно, что освопление происходитъ большею частью за деньги.

Относительно иновърцевъ Хомяковъ выражается следующимъ образоиъ: "На шировомъ пространствѣ нашего отечества мы насчитываемъ согражданъ различныхъ въронсповъданій, въ томъ числъ поляковъпапистовъ и ивидевъ-протестантовъ. Они могутъ быть совершенно равноправны съ нами, неръдко могутъ даже стоять и выше насъ въ порядвѣ политическаго союза. Въ Австріи, наоборотъ, наши братья по въръ стоятъ на самой низкой степени. Дъло понятное: церковь православная никогда не предъявляла притязанія на видное мъсто въ міръ и, въ продолженіе нъсколькихъ въковъ, она даже слыла въ Польшѣ вѣрою хлопскою, въ противоположность романизму-въръ папской. Мы и братья наши (т.-е. члены православной церкви) обязаны вездё поддерживать общественный порядовъ и гражданский законъ, не отвергая нигдѣ въ дѣлахъ мірскихъ содействія нашихъ согражданъ, къ какому бы вероисповеданію онн ни принадлежали" (II, 77). Въ другомъ мъстъ Хомяковъ говорить: "Россія приняла въ свое великое лоно много разныхъ племенъ, финновъ прибалтійскихъ, приволжскихъ татаръ, сибирскихъ тунгузовъ, бурятъ и др.; но имя, бытіе и значеніе получила она отъ русскаго народа (т.-е. человъка Великой, Малой и Бълой Россіи). Остальные должны съ нимъ слиться вполнѣ: разумные, если поймуть эту необходимость; великіе, если соединятся сь этою великою личностью; ничтожные, если вздумаютъ удерживать свою мелкую -10

самобытность" (Соч. I, 27). Слёдовательно о какомъ бы то ни было принудительномъ обрусения здёсь нётъ даже ни малёйшаго намека, — оно предоставлено свободному желанію всякой народности.

Довольно рёзкій оттёновъ въ этомъ случай изъ числа славянофиловъ представляетъ Ю. Ө. Самаринъ. Въ 1863 году, въ самый разгаръ польскаго вопроса, Ю. Ө. Самаринъ поместилъ въ газетъ "День" (1863 года № 38) статью подъ заглавіемъ "Современный объемъ польскаго вопроса". Здёсь Самаринъ признаетъ, **T**TO поляки составляють отдёльную, самостоятельную вётвь славянскаго племени и обладають всёми условіями народной личности. Признание этого простаго и неопровержимаго фавта естественно ведетъ въ признанію права на такое устройство, которое не нарушало бы свободы народной жизни во всёхъ ся проявленіяхъ, составляющихъ необходимое условіе всякой живой народности. Мы разумвемъ подъ этимъ свободу ввроисповвданія, оффиціальное употребленіе народнаго языва въ дёлахъ внутренняго управленія и своеобразность гражданскаго быта (Соч. I. 326). Затёмъ. исходя отъ основнаго положенія, что Польша есть "острый клинъ, вогнанный латинствомъ въ самую сердцевину славяяскаго міра, съ цёлью расколоть его въ щепы (333), Самаринь рёзко, но послёдовательно и окончательно разрёшаеть польскій вопросъ съ политической точки зрънія. Прежде всего Самаринъ раздѣляетъ польскій вопросъ на два вопроса: о Западныхъ губерніяхъ и о Царствѣ Польскомъ. Западныя губерніи Самаринъ считаетъ исконнымъ русскимъ достояніемъ, гдѣ поляки составляютъ элементь хотя до сихъ поръ и господствовавшій, но все - таки пришлый; на этомъ основание онъ предлагалъ всё тё мёры, которыя впослёдствів осуществлены были правительствомъ, т.-е. обязательный выкупъ, устраненіе польскаго элемента изъ мёстной администраціи, улучшеніе хозяйственнаго быта православнаго духовенства, учреждение народныхъ школъ, состоящихъ непремѣнно въ въдъніи послъдняго, именно съ цълью распространенія просвъщенія православно-русскаго; возстановленіе и поддержаніе древнихъ православныхъ братствъ; преобразованіе мировыхъ учрежденій по врестьянскимъ дёламъ въ тёхъ мёстностяхъ, гдё окажется невозможнымъ устранить изъ нихъ польскихъ помъщивовъ; изъятіе Западныхъ губерній и Украйны (?) изъ числа мѣстностей, гдѣ должно быть введено предполагавшееся тогда Положение о земсвыхъ

учрежденіяхъ (347-348). Что васается до Царства Польсваго, то Самаринъ, отвергая всякую возможность свободнаго примиренія руссвой и польсвой національности въ сколь-нибудь близкомъ будущемъ и признавая всякую попытку къ насильственному примиренію не достигающею цёли и сворёе вредною, предлагаль или нераздѣльное сочетаніе Польши съ Россіею учрежденіемъ въ первой власти, въ русскихъ рукахъ сосредоточенной и настолько сильной, чтобъ убъдить поляковъ въ безнадежности всякаго возстанія.- или добровольное и полное отреченіе Россіи отъ Цольсваго Царства (348), причемъ это отречение Самаринъ обставляль условіями настолько трудными и недостижимыми, что они обращались въ невозможныя, именно - освобождение всёхъ славянъ отъ турецкой зависимости и др. (349). Такимъ образомъ Самаринъ является въ этомъ случав прямымъ истолкователемъ и послёдователемъ оффиціальной народности. Неизвёство, какъ отнесся бы въ польскому вопросу Хомяковъ, не дожившій до польскаго возстанія 1863 года; но, судя по вышеприведеннымъ мнѣніямъ, можно сказать навърное, что онъ не раздълилъ бы обрусительной программы Самарина. Правда, Хомяковъ въ свое время ободрялъ обличительное письмо Самарина изъ Остзейскаго края; но тамъ религіозный вопросъ стоялъ въ сторонѣ н весь узелъ сосредоточивался на освобождения литовскаго крестьянина отъ патримоніальной власти нёмецкаго барона. Этотъ вопросъ въ особенности дорогъ былъ славянофиламъ потому. что они смотрѣли на него какъ на преддверіе къ разрѣшенію крестьянскаго вопроса въ Россіи. По этому поводу писалъ въ то время Хомявовъ Самарину: "великое дёло эта остзейская борьба; важная сама по себѣ и по началамъ, которыя другъ съ другомъ сражаются, она получила еще большую важность отъ обстоятельствъ, и исходъ ея можетъ служить образцомъ того, чего намъ приходится ждать во всявомъ другомъ случай, гдъ встрътились бы тъ же обстоятельства и тѣ же начала" ("Руссв. Арх." 1879, III, 322). До польскаго возстанія въ письмѣ въ А. О. Смирновой отъ 21 мая 1848 года Хомяковъ предлагалъ слъдующее разрътение польскаго и вообще славянскаго вопроса:

"Въ концъ прошлаго столътія Польша, разорванная, разграбленная, окровавленная своеволіемъ своихъ аристократовъ, грозила спокойствію своихъ сосъдей и губила свой народъ. Державы вос-10°

точной Германии и Россія взяли ее подъ временный интердикть для общаго мира, причемъ Россіи возвращены были ся старыя области, удёлъ Рюрикова рода, населенныя народомъ одноязычпынъ съ Россіею, а не съ Польшею. Въ 1815 году, послё долгихъ и кровавыхъ смутъ, интердиктъ былъ возобновленъ на общемъ совътъ; но одна Россія, въ лицъ своего Государя, противъ воли многихъ, показаля, что она считаетъ эту мбру только временною и не хочеть гибели польской народности. Въ 1830 году своевольное возстаніе наименѣе угнетенной Польши противъ общаго приговора и общихъ травтатовъ принудило Россію возстановить силою оружія интердикть, наложенный съ совёта всёхь державь... Державы европейскія измѣнились: вѣть уже ни прежней Австріи, ни прежней Пруссів; интердикть Польши безполезенъ для нихъ; онъ вп теперь, ни прежде не былъ нуженъ Россіи; ему не для чего продолжаться. Вотъ, кажется, прямой и простой взглядъ на фактъ исторический. Выводъ былъ бы ясенъ. Пусть возстановятся: Польша, во сколько можетъ, Познань съ Гданскомъ (Данцигъ), княжество Галицкое и Краковъ, герцогство Варшавское и часть Литвы, не говорящая по-русски. Но такъ какъ это дъло не административное и не правительственное, а народное и историческое въ высшемъ значение слова, то въ немъ не должно быть признаваемо никакое случайное различіе между людьми, и голоса должны быть собираемы поголовно: дворяне единицами въ счетъ врестьянскихъ единицъ, города причислены въ деревнямъ, и т. д. Даже отсутствующіе могуть быть всё допущены въ подачё голоса письменно въ той области, къ которой они желаютъ быть причтены. Голоса народные должны быть подаваемы на языкъ народномъ: въ Польшѣ-по-польски, въ Литвѣ-по-литовски (совершенно непонятно для поляковъ), въ Галиче - по-галицки (т.-е. почти порусски). Всявая область должна имъть право приписаться или въ новой Польшё, или въ сосёдней державё, или составить отдёльную общину подъ покровительствомъ или безъ покровительства другой державы. То же право должно быть распространено на славянъ Лузаціи и Шлезін; то же право можетъ быть распространено благороднымъ сеймомъ венгерскимъ на славянъ, хорватовъ, словаковъ, руснаковъ и другихъ. Такимъ образомъ будущая судьба славянскихъ народовъ будетъ опредѣлена ими самими" ("Бесѣда" 1872, вн. XI, 346-347).

Александръ Ивановичъ былъ такой же искренній православновтрующій, какъ и другіе славянофилы. Въ письмѣ къ Хомякову онъ говорить, что принадлежать въ пашей цервви онъ считаетъ величайшамъ счастіемъ и быть съ ней во всемъ согласнымъ исвреннейшее его желаніе (№ 14). Путь, которымъ Ал. Ив. пришелъ къ своинъ религіознымъ убъжденіямъ, онъ такъ описываетъ въ письмѣ къ кя. Черкасскому отъ 4-го іюля 1853 года: "Никакъ не могу думать, чтобы человѣкъ съ умомъ и душою могъ остановиться на поверхности вещей, потонуть въ матеріализыт и заглушить въ себт стремленіе къ чему-то высшему, чъмъ подводить итоги, хлопотать о вещахъ, которыхъ завтра можетъ не быть, и довольствоваться безжизненными, форменными понятіями, которыя сообщаеть нашь сухой, все ограничивающій и все разлагающій разсудовъ. Нѣтъ, дражайшій князь, я прошель чрезъ ваше состояние, утопаль въ дълахъ, пичкаль голову и Локками, и Кантами, и Шеллингами, со страстью занимался науками положительными, считалъ чуть не все суеверіемъ, но пришелъ въ убъжденію, что все это суета изъ суетъ. Да, суета изъ суетъ все это, взятое въ отдѣльности, но все это получаетъ смыслъ, становится Божьвиъ міромъ, когда освѣщается одною истинною истиной". Но отъ другихъ славянофиловъ Кошелевъ отличался, кавъ ниже увидимъ, сравнительно большею въротерпихостью; вообще Ал. Ив. не такъ крайне и исключительно относился възападному просвъщенію, какъ остальные. Въ одномъ мъстъ своего "Дневника" Кошелевъ говорить: "Тамъ, которые отчаиваются въ судьбѣ Европы и которые горорять о гнили въ ся тѣлѣ, можно сказать многое, но между прочимъ и то, что мы, т.-е. я, Кирбевскій и лр., были европейцами и въ умственномъ, и въ правственномъ отношенін, а между тёмъ теперь измёнились, узнали нищету голыхъ умствованій, перешли къ въръ, и перерабатываемся на основаніи новыхъ началъ. Если въ людяхъ такое положение можно допустить, 10 тёмъ оно возможнѣе для народовъ. Нѣтъ, Европѣ еще пред-стоитъ огромная будущность". Тёмъ не менѣе Ал. Ив. признавалъ превосходство и вліяніе А. С. Хомякова. Въ письмѣ своемъ по поводу поднятаго И. С. Аксаворымъ спора о страдании и молитвѣ (см. ниже) Кошелевъ писалъ Хомякову: "Я обѣщалъ Ивану Сергѣевичу также отвѣчать ему, хотя письмо его не ко мнѣ адресовано, но мой отвътъ едва ли будетъ для него удовлетворителенъ, ибо мои доводы будутъ почерпнуты главнийте изъ Св.

Писанія и отцовъ церкви. Но ты отвѣтишь изъ собственнаго fonds, твой отвѣтъ будетъ гораздо современнѣе, глубже и шире" (№ 13).

Мы говорили въ началѣ главы, что Ал. Ив. прилежно занимался чтепіемъ Новаго Завѣта. Изъ приложенныхъ писемъ видно, что Кошелевъ продолжалъ постоянно это занятіе и прочелъ Ветхій Завъть и Творенія св. отцовъ: Григорія Богослова, Іоанна Златоустаго, Василія Великаго, Ефрема Сирина. Въ письмъ къ И. С. Аксавову (№ 1) Ал. Ив. сообщаетъ харавтеристику этихъ отцовъ церкви. Какъ видно изъ письма И. В. Кирбевскаго къ Кошелеву (№ 20), Алевс. Иван. съ нимъ совѣтовался насчетъ чтенія духовныхъ книгъ; въ этомъ письмѣ Кирѣевскій дѣлаетъ для Ал. Ив. разборъ исторіи церкви различныхъ западныхъ и нашихъ авторовъ. Особенно религіознымъ занятіямъ Кошелевъ посвятилъ начало пятидесятыхъ годовъ. Ив. С. Авсаковъ, часто посъщавшій Песочню, говорять, что его пугаль иногда жарь, съ которымь Кошелевь предавался своимъ занятіямъ, своему уединенному чтенію (Л 3). Религіозные вопросы сильно волновали Ал. Ив.; иногда, по выраженію Авсакова, въ умѣ его отъчтенія духовныхъ кпигъ "поднимался мятежъ мыслей, задачъ, копросовъ, требованій и стремленій". Тогда бродящія въ головѣ мысли ложились на бумагу и шла оживленная письменная бесёда между пріятелями, пересылавшими другъ другу письма съ цёлыми въ нимъ коментаріями. Переписка эта. вонечно, вся не уцёлёла; что нашлось въ бумагахъ Алев. Иван., напечатано въ Приложении. Зам'вчательно, что это уединенное чтеніе поселило въ Алек. Иван. стремленіе удалиться отъ общества. "Много это время я думалъ, — писалъ Кошелевъ И. С. Аксакову (№ 1),-и все болѣе и болѣе вижу необходимость разорвать связи съ язычествомъ, т.-е. нашимъ обществомъ и нашимъ общественнымъ бытомъ, и крипче прилипиться къ учению Христову и въ образу жизни съ нимъ согласному". То же самое Ал. Ив. повторилъ одновременно въ письмѣ къ Хомякову (№ 2). Отъ обонхъ братьевъ Аксаковыхъ Ал. Ив. получилъ совершенно разнородные отвѣты. Ив. Серг. выдвигаетъ впередъ любовь къ ближнему и трудность опредѣлить образъ жизни, согласный съ Христовыма. ученіемъ. "Вътѣ минуты или, лучше, секунды, — говоритъ онъ, — когда иногда снизойдешь въ душу и обрѣтешь такое богатство любви, такое добро, что тысячерукимъ хотълось бы быть, чтобы вездъ поспъть съ помощью, съ словами любви и утъшения, -и въ эти священныя

минуты диво подумать мив о пустыничествв и отшельничествв ни монастырѣ" (№ 3). К. С. Аксакову какъ нельзя болѣе по дуиз приплось отречение отъ общества Кошелева. Отправляясь отъ того положенія, что "общество есть союзъ людей, основанный на единствѣ началъ и убѣжденій", К. С. выводитъ такое слѣдствіе: "если вы, принадлежа къ обществу, построенному на началахъ вравственныхъ, допустите въ него человъка противоръчащаго или своими мибніями, или своей постоянной жизнію вашимь общественвымъ началамъ, тогда вы этимъ отказываетесь отъ вашихъ общественныхъ началъ, для васъ не нужно единство общей основы вы потрясаете всю общественную связь, расшатываете самое основание общества и ослабляете его нравственную силу" (№ 4). Такая рёзкая постановка вопроса испугала Ал. Ив., и въ своемъ ответь онь говорить: "ваше общество есть чистая невозможность,ваше общество будетъ извергать изъ среды себя до тѣхъ поръ, по-**58** оно сосредоточится въ одномъ человѣкѣ". Въ отвѣтѣ же И. С. Авсавову Кошелевъ разъясняетъ свою мысль слёдующимъ образомъ: "Если я говорю, что мы должны удаляться отъ общества и его обычаевъ, то это непотому, чтобы я презиралъ людей составляющихъ такъ-называемое la société (Боже сохрани меня отъ такой гордости и глупости!), и не потому, чтобъ я имѣлъ наклонность въ пустынножительству (оно совершенно противно моей природѣ и люди для меня необходимы); но единственно потому, что мы вст и каждый изъ насъ въ особенности крайне дрянны, что мы всѣ готовы засыпать на подушвѣ общаго самодовольства и духовной дремоты, что мы, расходуя себя по грошамъ, тратимъ послёднія силы, что мы, при развлеченіи общественномъ, не имёемъ силы, возможности, досуга войти въ себя, что намъ нужно себя переработывать (о чемъ такъ много и такъ прекрасно говорить апостоль Павель), въ чему не общество, конечно, дасть намъ средства" и проч. (№ 5). До какой степени Ал. Ив. старался во всёхъ мелочахъ повёрять себя и отбрасывать все не только вредное, но просто безполезное и тормазящее полезную дёятельность, видно изъ слёдующаго письма въ И. С. Авсавову:

"Знаете, любезн'ыйшій Иванъ Сергѣевичъ, что мало вещей проязводятъ на меня впечатлѣніе болѣе тяжкое, чѣмъ partie de plaisir вообще и въ деревнѣ въ особенности. Вездѣ я считаю прогулки для удовольствія, катанія и пр. дѣломъ позволительнымъ, но въ деревнѣ я ихъ считаю въ нѣкоторыхъ случаяхъ даже преступленіемъ. Но, прежде чѣмъ выскажу мои мысли объ этомъ частномъ предметѣ, считаю нужнымъ поговорить съ вами объ удовольствіяхъ вообще и о томъ, до какой степени и въ какихъ случаяхъ они могутъ быть допущены.

"Жизнь наша, вся жизпь наша есть не что иное какъ служба. Тавово воззрѣніе на жизнь нашей церкви; слѣдовательно тавово должно быть воззрѣніе и каждаго христіанина. Не думаю, и церковь наша не говорить, чтобы всякое удовольствіе было запрещено, было проступкомъ. Цътъ, аскетизмъ я считаю митніемъ и дъломъ нехристіанскимъ, ---Богъ нашей церкви не есть Богъ лишеній в наказаній, Богъ завистливо или холодно взвѣшивающій каждое наше дъйствіе. чувство и мысль. Онъ помъстилъ насъ не въ темницъ, не на голой скаль, но въ прекрасномъ, обильномъ міръ. Не для того расточилъ Онъ всего превраснаго такъ много, чтобъ испытывать насъ, чтобы смотрёть какъ мы истощаемъ силы въ борьбё сами съ собою и со всёмъ насъ окружающимъ. Эта борьба не Его произволеніе, не Его для насъ назначеніе; эту борьбу произвели мы, утративши свое единство, предавшись многоразличнымъ влеченіямъ нашей чувственности; эту борьбу сь торжествомъ вести даль намь возможность Спаситель. Онь указаль намь цёль, очистилъ взглядъ нашъ на вселенную и далъ намъ силы стать выше чувственной природы. Для человѣка вещественнаго удовольствіе, счастіе-есть высшая, конечная цёль жизни; для человёка духовнаго долгъ есть все, и на удовольствія онъ не можетъ иначе смотрѣть какъ на препятствія къ исполневію своего дѣла.

"Человѣвъ не есть ни животное, ни духъ. Онъ любитъ удовольствія, но отсутствіе долга унижаетъ его въ собственныхъ его глазахъ. Ему нужно имѣть цѣль безконечную, но отрадно ему пріостановиться, отразить жизнь свою въ чемъ-либо конечномъ и съ новымъ рвеніемъ пуститься на подвигъ.

"Мнѣ кажется, что между удовольствіями позволительными и непозволительными граница очевидна. Непозволительно всякое удовольствіе, хотя бы оно ни у кого ничего не отнимало, которое для себя единственно поглощаетъ силы человѣка; позволительно всякое удовольствіе, которое не наноситъ вреда другимъ и которое попадается на дорогѣ къ дѣлу. Всякое наше дѣйствіе должно имѣть цѣлью службу; если въ пути попадаются удовольствія, которыя, впрочемъ, не отвлекаютъ насъ отъ дѣла, то мы имѣемъ полвое право ими насладиться.

"Если я сажусь объдать съ тъмъ, чтобы наъсться лакомыхъ блюдъ, то я дълаю дурно, — дозволяю себъ удовольствіе непозволительное. Если за объдомъ я съ удовольствіемъ тмъ вкусное блюдо и тмъ умъренно, то я ни мало не гръщу.

"Я тау кататься: вопервыхъ, я трачу время и, вовторыхъ, я тау единственно съ цтлью доставить себт удовольстве.

"Сберхъ того, кататься есть вообще затвя барская, а потому ми это удовольствіе допускать должны менве, чёмъ кто-либо. Въ деревнё должно принимать въ соображеніе и время, когда кататься. Въ праздничный день, когда крестьяне не работають, катанье не есть для нихъ обида; ради общества, бесёды, хорошей погоды, красиваго мёстоположенія, можно еще кататься. Но въ будни, когда крестьяне работають, катанье есть просто насмёшка надъ ними, чистое преступленіе".

Въ религіозныхъ убъжденіяхъ Ал. Иван. была одна отличительная черта, которою онъ рѣзко отдѣлялся отъ другихъ славянофиловъ: это-его широкая въротерпимость. Пусть читатели прочтуть письмо его къ Хомякову отъ 1 декабря 1853 года (№ 14): болѣе примирительнаго отношенія къ западнымъ церквамъ состороны искрение в врующаго православнаго нельзя себ в представить. Хомяковъ понималъ православіе нашей церкви въ исключительномъ смыслѣ, не ограничиваясь сохраненіемъ чистоты догмата: всѣ прочія исповѣданія, по его мнѣнію, вавъ ересь или расколъ, не заключаютъ въ себѣ ничего другаго, кромѣ лжи, и потому виѣ православной церкви невозможно спасение. Самое соединение церквей въ духѣ любви и на основани равноправпости Хомяковъ отвергалъ и условіемъ его для церквей инов'єрныхъ ставилъ покаяніе. Иновърцу, желающему присоединиться въ православной церкви, Хожяковъ говоритъ: "осудить преступленіе, содъянное заблужденіемъ вашихъ отцовъ противъ невинныхъ братьевъ — вотъ единственное условіе, могущее возвратить вамъ божественную истину и спасти отъ неибъжнаго разложенія всю вашу духовную жизнь" (Соч. II, 144). Противъ такой исключительности возстаетъ Кошелевъ. "Я считаю, - говоритъ онъ, - на пу церковь по преимуществу и въ корнѣ православною; но не могу допустить, чтобы прочія церкви, признающія Христа Богомъ и върующія въ искупленіе

пашихъ грѣховъ Его врестною смертью, были безусловно неправославными". Указывая, что чистота и непогрёшимость церкви касается исключительно догмата, Кошелевъ говорить: "сознаю всю важность православныхъ мибній для человбка, но никакъ не могу все православіе церкви заключить въ его догматикѣ. Церковь---не академія: она обхватываеть всего человька и стремится все тайное въ немъ проявить въ мірь для большей славы Божіей. Важнъйшее въ человъкъ не чувство, не знаніе, а дъла. Не думаю, чтобы всё прочія церкви должны были пасть и обратиться съ покаяніемъ къ нашей восточной церкви. Да и сама наша церковь этого не думаетъ, ибо она не перестаетъ молиться о соединении цервей, а не о низложении, не о покорении, не о падении иновърныхъ церквей. Еслибы наша церковь полагала, что другія основаны на лжи, то върно истина не стала бы молиться о соединеніи съ ложью". Въ другомъ письмѣ (№ 17) Кошелевъ, указывая на то, что Хомяковъ основаніемъ для православной догматики признаетъ ученіе вселенскихъ соборовъ, но не придаетъ никакого значенія соборамъ помѣстнымъ, совершенно справедливо возражаетъ на одно изъ главныхъ положеній Хомявова, что въ религіозныхъ вопросахъ рѣшающимъ является соборъ, на которомъ проявляется "единодушное согласие исрархии съ народомъ". Кошелевъ совершенно справедливо замёчаеть: "Сколько мнё извёстно, такого и такимъ образомъ принятаго догмата не было и нётъ ни одного. Чтобы такое рёшеніе могло состояться, слёдовало бы всей іерархіи принять въ немъ участіе; и притомъ такое рътеніе слъдовало бы предложить на утверждение всему православному народу. Не говорю о томъ, какъ трудно такой обрядъ исполнить; но безошибочно можно сказать, что далево не послёдовало бы единодушнаго согласія по самому простому, несомнѣнному положенію. Допусваю, что подъ единодушнымъ согласіемъ мы разумвемъ не исполнение изложеннаго мною обряда, а установление чего-либо, сдѣланное съ одной стороны јерархјей и не отвергнутое другою стороной-народомъ. Но и въ этомъ случай, по надлежащемъ испытаніи, уцфлфеть весьма немного и ва дфлф выйдеть слфдующее: православною будетъ для каждаго та церковь, къ которой онъ принадлежить, съ которой онъ согласень въ главныхъ догматахъ и которую онъ пополняетъ тёми положеніями, которыя, по его мнѣнію, истекають изъ тѣхъ общихъ, основныхъ догматовъ. Отвѣтъ Хомявова ("Рус. Арх." 1879, III) довольно слабъ. Уступая, что, несмотря на страшную примѣсь лжи у католиковъ и протестантовъ, можетъ безпрестанно и въ частной, и въ общественной жизни проявляться чисто-православное, ими не вполню сознаваемое, начало, Хомявовъ все-таки признаетъ, что "общій объемъ и строй истинной вѣры доступенъ только православному обществу, но только подъ условіемъ свободнаго пониманія жизненныхъ фактовъ, а это зависитъ во многихъ отношеніяхъ отъ историческаго развитія народовъ, въ которомъ православные могутъ уступать весьма долго не православнымъ". Эта сложная и темная формула скрываетъ за собою основное положеніе Хомякова, что одно догматическое исповѣданіе православія прикрываетъ всякую ложь и неправду общественнаго развитія, хотя Хомяковъ и признаетъ въ теоріи нераздѣльную связь догмы съ нравственностью (христіанскою этикою).

Въ вопросѣ о вѣротерпимости Кошелевъ совершенно сходится съ Вине. Посылая внигу Вине: "Разсуждение о свободѣ вѣроисповіданій"-И.В.Кирбевскому, Кошелевъ назвалъ ее "своимъ сочиненіемъ", — до такой степени онъ солидаренъ съ авторомъ. По поводу этой вниги между обоими завязалась интересная переписка, которая помѣщена нами въ Приложени (М.М. 16, 17 и 18). Главвые практические результаты, къ которымъ пришелъ Вине, таковы: 1) гражданская правоспособность лицъ не должна имъть никакого отношенія въ ихъ върованію и 2) всякая секта должна быть терпяма, если она не наносить ущерба общественной нравственности (Vinet: "La liberté des cultes", 268). Безъ сомнѣнія, эти выводы, вполнѣ раздѣляемые Ал. Иван., заставили его сдѣлаться тавимъ восторженнымъ поклонникомъ Вине. Суровый отзывъ о Вине Кирвевскаго, что въ его разсужденіяхъ излагаются только общія места, и притомъ весьма неопредбленно, допуская то противорвчія, то преувеличенія, -- совершенно справедливъ; но и Кирвевскій признаеть, что въ книгъ Вине "много прекраснаго, много мыслей свётлыхъ, много замѣчаній вёрныхъ или сердечныхъ, драгоцённыхъ словъ". Ал. Иван. тоже замътилъ, что талантъ Вине публицистический: "онъ болѣе опровергаетъ, нежели назидаетъ" (№ 13).

Чтобы познакомить читателей съ аргументаціей Вине, я привожу одно мёсто, означенное въ экземилярѣ, принадлежавшемъ Ал. Иван., карандашомъ и обратившее на себя особенное вниманіе: "Приверженцы церкви установившейся должны остерегаться отъ излишняго ей покровительства. Пусть она внушить въ себъ уваженіе добродѣтелями своихъ служителей, усердіемъ своихъ послѣдователей, а не оружіемъ внёшней силы, ей покровительствующей. Необходимо, чтобы церковь чувствовала себя беззащитною, чтобъ она подвергалась опасностямъ, -- необходимо, чтобы она стояла среди пападающихъ. Сила ся въ томъ, чтобы быть оставленною безъ поддержки; авторитетъ ся въ томъ, чтобы существовать самой по себѣ; жизнь ея въ томъ, чтобы выдерживать борьбу. Откуда происходить эта поразительная жизненность секть? Оть ихъ положенія, отъ опасностей ихъ окружающихъ. Пусть же господствующая религія сама обратится въ секту, пусть она дерзнетъ выступить на бой съ равными средствами, пусть не ржавветь ея духовное оружіе, и тогда она сдълается сильною, благодътельною и внушающею уважение. Если же, напротивъ, она укроется за стѣной поддерживающей ее человъческой власти; если, въ надеждъ на запоры, тщательно наложенные на всъ двери мысли, заснетъ оца безпечно на ложъ благоденствія, спокойно взирая на ослабленіе, холодность, равнодушіе, гибель христіанскихъ ученій и чувствованій, -- то неминуемо потревожить сонъ ся одно изъ пападеній или со стороны множества религіозныхъ сектъ, если осталось хотя одно отверстіе для критическаго разбора священныхъ опредѣленій церкви, или со стороны единой, но ужасной секты невърія, если фарисен взили въ свои руки ключъ науки" (стр. 264-265). Кирћевский въ концъ концовъ соглашается съ тъми практическими злоупотребленіями, которыя вкрались въ православную церковь, по его мнѣнію, изъ католицизма. Сюда онъ причисляетъ: преслѣдованіе за вѣру; насильственное обращеніе гражданъ въ иную вѣру; обращение церкви въ средство для государственныхъ цѣлей,--напримёръ, злоупотребление присяги; зависимость церкви отъ мірсваго устройства, -- напримъръ, когда духовенство превращается въ чиновничество. Но Кирвевский не согласенъ ни съ Вине, ни съ Кошелевымъ въ коренной постановкъ вопроса объ отношенияхъ церкви въ государству. Въ первомъ письмѣ Кирѣевскій высказалъ свои основанія въ такомъ видь: Для върующаго отношеніе къ Богу и къ святой церкви есть самое существенное на землѣ, --отношеніе въ государству есть, уже второстепенное и случайное. Очевидно, что всѣ законы истины должны нарушиться, когда существенное будеть подчиняться случайному или будеть признаваться на оди-

наковыхъ правахъ съ нимъ и не будетъ господствовать надъ нимъ. Государство должно согласоваться съ церковью, чтобы поставить себѣ главною задачею всего своего существованія — безпрестанно болѣе и болѣе проникаться духомъ церкви, и пе только не смотрать на церковь какъ на средство въ своему удобнайшему существованію, но, напротивъ, въ своемъ существованіи видёть только средство для полнѣйшаго и удобнѣйшаго водворенія церкви Божіей на земль. Если общество понимаеть свою жизнь такъ, что въ ней временное должно служить въчному, то и государственное устройство этого общества должно служить цервви. Если же общество понимаеть свою жизнь такь, что въ ней земныя отношения идуть сами по себѣ, а духовныя сами по себѣ, то государство въ такохъ обществѣ должно быть отдѣлено отъ церкви. Но такое общество не будетъ состоять изъ христіанъ, а изъ людей невъруюцихъ или, по крайней мере, изъ смъщанныхъ веръ и убеждений. Копелевъ возражаетъ на это: "для общества нътъ ничего въчнаго, все для него, какъ и оно само, временное и случайное; вѣчность существуеть только для человъка--не какъ гражданина, а какъ лица; государство, воторое захочеть служить вёчности, должно принять или уставъ Василія Веливаго, или иное подобное учрежденіе, но во всявомъ случаѣ оно тѣмъ самымъ перестанетъ быть государствомъ". Свою собственную теорію въ данномъ вопросѣ Кошелевъ излагаетъ въ слёдующемъ видъ: Цервовь и государство суть два учреждения совершенно раздёленныя, и хотя оба имёють предметомъ одно и то же - человъка, но едины и тождественны только въ человѣкѣ, и то только въ таинственномъ его центрѣ; въ проявлении же, въ мірѣ, они совершенно различны и общаго ничего не имъютъ. Правида цервви суть въчныя и безусловныя, правила же государства суть временныя и условныя. Источникомъ вѣчнымъ и неисчерпаемымъ для первыхъ служитъ ученіе Христово, иля послёднихъ — безпрестанно измёняющіяся правила людей. Изъ вичныхъ евангельскихъ ученій ни одно не можетъ быть облечено въ положительный законъ, -- какъ же хотъть, чтобы церковь наставляла государство? У каждаго человѣка вѣра бываетъ въ его ивру (субъективная). Для того, чтобы государство было религіозно, надобно одно изъ двухъ: или перенести на государство ту часть вёры, которая обща всёмъ гражданамъ, или представителемъ государства считать государя. Въ первомъ случав перено- •

симая часть вёры не будетъ ли равняться нулю, а во второмъ, при такой религіозности государства, возможно ли гражданамъ быть религіозными? Кажется, что одно изъ двухъ неминуемо: если государство имжетъ вёру, если оно установляетъ догматы и обряды и опредиляеть, что добро и что вло, то граждане суть не что иное какъ куклы, -- не только для нихъ невозможно никакое обсуждение догматовъ и обрядовъ, но даже они не могутъ по-человѣчески, т.-е. свободно, дъйствовать, а должны испрашивать себъ приказъ для дбиствія у правительства, потомъ у него же спрашивать разріпенія и на всѣ могущія возникнуть по исполненію сихъ приказовъ сомнѣнія и недоумѣнія. Если же граждане — люди, если вѣра есть достояние правительства, а не государства, то уже государство никакъ не можетъ быть названо христіанскимъ, а тёмъ еще менёеримско-католическимъ, протестантскимъ или восточно-христіанскимъ. Но, не будучи религіознымъ, государство можетъ и должно быть нравственнымъ: государство живетъ правилами нравственности, вырабатывающимися въ обществі. Источникъ этихъ правилъ есть, вонечно, въра, и другаго источника быть не можетъ; но государственная правда вытекаетъ не непосредственно изъ въры, а посредственно изъ нея чрезъ человъка, который, какъ гражданинъ, проявляетъ свою правду дёлами и словами, и изъ этихъ проявленій образуется общественная правственность, --- единственное правило для государственныхъ законовъ, распоряженій и сужденій. Всявое посягательство государства на религію вредно для самого государства, ибо такое посягательство подавляеть, заглушаеть тоть источнивъ, изъ котораго исходитъ его жизненность, т.-е. личную дъятельность людей. Но церковь временная существуетъ въ государствѣ и должна имѣть къ нему извѣстныя отношенія. Отношенія эти двоякія. Первыя и самыя существенныя, и самыя тёсныя, никакому закону не подлежащія-отношенія внутреннія-суть отпошенія церкви къ государству чрезъ совъсть отдельныхъ лицъ, какъ членовъ церкви и гражданъ государства. Эти внутреннія отношенія и должны оставаться внутренними, не выражаясь во внѣшности. А поэтому какъ всякое стѣсненіе, такъ и всякое покровительство вредны и для церкви и для государства. Какую жизвь можетъ сообщить государству церковь несвободная? Церковь получаетъ лишь внѣшнихъ исповѣдниковъ, государство же преврацаетъ своихъ гражданъ въ лицемъровъ, обманщивовъ, святотат-

цевъ. Вторыя отношенія церкви къ государству суть внашнія, та, воторыя важдое учреждение въ государстве должно къ нему иметь относительно своихъ внёшнихъ проявлений, т.-е. своихъ должностныхъ лицъ, обрядовъ, собраній, домовъ и т. д. Въ этомъ отношенія всв церкви въ государствъ должны имъть равныя права и пользоваться одинаковою свободою. Сверхъ того, существующія въ госузарствъ церкви не должны оскорблять общественной нравственности. Итакъ, государство должно защищать права церкви точно такъ же, какъ оно защищаетъ права какого-нибудь страховаго общества, и наблюдать за ея обрядами и собраніями точно такъ же. какъ оно наблюдаеть за собраніями обществъ литературныхъ и другихъ. Въ вонцё послёдняго отвъта самъ Кирбевский указалъ, гдё лежитъ узелъ вопроса и корень разногласія: "Для тебя, —писалъ Кирѣевсвій Кошелеву, —главное основаніе государства, причина его такого ни иного направленія и образованія, —однимъ словомъ, душа государства, -есть общественное мнюніе или мнюніе большинства, для ченя душа государства есть господствующая въра. Но подумай, право господства большинства не сведется ли въ послёднемъ результать ка праву сильнаю? Конечно, и при моемъ, и при твоемъ понятіи о государствѣ должно предположить въ немъ возможность такого оборота вещей, при которомъ грубая эгоистическая сила господствуетъ надъ разумомъ и убъжденіями народа. Но при моемъ предположении это можеть случиться только обманомъ или явнымъ насиліемъ (чьимъ?!), т.-е. беззавонно. При твоемъ предположеніи это будетъ законное господство парти, превосходящей по количеству или по силь. Вследствіе того неизбежно будеть признать понятіе Гегеля, что всякое правленіе въ государствѣ равно законно, только бы стояло; всякая революція равно законна, только бы удалась; правление то беззаконно, которое свергнуто, и беззаконна революція, которая не удалась. Эти-то безнравственныя положенія н привели Европу въ теперешнему ся положению. Но въ вопросъ объ отношеніяхъ государства къ церкви ты идешь гораздо дальше Гегеля: онъ видитъ тѣсную связь между ними, которую ты не признаешь" (№ 18, въ концѣ). Переписка, которая должна была продолжаться, на этомъ, повидимому, оборвалась, поэтому отвѣта со стороны Алекс. Ив. нътъ, но его не трудно предвидъть. Разъ вогда Кошелевъ все-таки верховнымъ началомъ въ самомъ человѣкъ признаетъ въру и, слъдов., допускаетъ общественную нравственность не иначе, какъ основанную на христіанской этикѣ, восколько она можетъ проявиться при извѣстныхъ историческихъ условіяхъ, — понятія о правѣ сильнаго въ принципѣ нѣтъ. Слѣдоват. и при объясненіи Кошелева фактическое проявленіе права силы точно также беззаконно. А въ силу чего это фактическое право произопіло, — въ силу ли чьего-то (Кирѣевскій не договорилъ) обмана или насилія, или въ силу преобладанія большинства, и притомъ больпинства людей не признающихъ христіанской этики, — это въ сущности все равно, только послѣднее и понятвѣе, и вѣрвѣе.

Сочиненія Вине подали поводъ къ другой перепискѣ между братьями Авсавовыми, Хомяковымъ и Кошелевымъ\*). И.С. Авсаковъ въ одной изъ проповѣдей Вине (les murmures des pécheurs) остановился. между прочимъ, на мысляхъ, что Богъ караетъ отдёльныхъ лицъ и народъ за ихъ грёхи, что страданіе и воспитаніе скорбью есть пріуготовленіе къ принятію благодати, что силою ниспосылаемыхъ испытаній Господь удостов вряетъ челов вка въ любви своей въ нему. По мибнію И. С., Богъ предуставиль въ мірѣ естественный его ходъ, гдѣ все добро, все любовь, все миръ, все гармонія; Богь не создаваль несчастія, какь не создаваль зла. Богъ устроилъ логический (т.-е. естественный)\*\*) порядовъ вещей, который уже самъ силою логиви своей неминуемо наказываетъ всякаго нарушающаго порядовъ. Несчастье --- всегда законное, логическое послёдствіе нашей ошибки или невёжества, нашего грёха, стало-быть оно вполнѣ согласно съ гармоніей и мудростью Божіей. Отсюда прямой выводъ, что для Бога не существуетъ человѣческихъ мелкихъ определений счастья и несчастья, т.-е. Богъ не вмешивается въ житейскія дёла людей. К. С. Аксаковъ совершенно вёрно пенимаетъ мысль брата, утверждая, что, по понятію послёдняго, Богъ, разъ заведши законы міра и весь міровой порядокъ.

<sup>\*)</sup> Начальное писько И. С. Аксакова и писько въ Хомякову К. С. Аксакова помъщены въ Приложении за №№ 11 и 12. Отвътныя писька Хомякова напечатаны во II томъ его сочинений (первому 284—291, второму 291—295). Письма объ этомъ предметъ Хомякова въ Кошелеву ("Рус. Арх." 1879 г., III, 282—284). Письмо Кошелева -въ Приложения № 13.

<sup>\*\*)</sup> Какъ характерно это выраженіе "логическій", которое современный языкъ замѣнилъ словомъ естественный: это – остатокъ прежняго трансцендентализма, который разсматривалъ міръ изъ самого человѣка, какъ центра, виѣсто того чтобы низвести самого человѣка на одно изъ созданій чего-то высшаго, что деисты называютъ Богонъ, а матеріалисты — веществомъ.

удалился, сталъ въ сторонъ, а міръ пошелъ дъйствовать по своимъ законамъ. Отсюда молитва не должна содержать въ себѣ какихънибудь личныхъ или общественныхъ пожеланій; молитва словесная или безмолвная, секундная или часовая, молитва искренняя есть возношение души въ Богу, сближение, соединение души съ Богомъ, возжелание всёмъ сердцемъ свёта истины. Счастье въ Богѣ; счастье христіанина, когда душа постоянно съ Богомъ и Богомъ проживаеть всю денную жизнь свою, съ ся радостями и законнымъ горемъ, когда душа участвуетъ въ согласномъ хоръ творенія, когда она постоянно полна звуками всей міровой гармоніи (№ 11). Такиль образомъ поставленъ быль вопросъ объ отношени свободной человъческой воли въ Божіей, вопросъ о свободъ и необходимости, и рёшень въ смыслё первой. Это есть отражения такъ-называеиаго трансцендентальнаго идеализма, развитаго съ окончательною послёдовательностью Гегелемъ, по которому человѣку присущъ самостоятельный духъ или разумъ, мыслящій самъ по себѣ и осуществляющій рѣшенія свои путемъ свободной воли; духъ этотъ ни разумъ по своему произволенію можеть вступать въ отношенія съ Богомъ, соединяться съ нимъ, и тогда происходитъ добро въ христіанскомъ смыслѣ; можетъ, наоборотъ, отречься отъ такого соединенія и тогда происходить вло. Но во всякомъ случав непосредственнаю участія въ людскихъ дѣлахъ Богъ не принимаетъ. Совершенно противоположнаго взгляда держался К. С. Аксаковъ, соторый принимаеть непосредственное вмішательство Божества въ каждомъ фазисѣ человѣческой дѣятельности. Авсаковъ приводитъ, между прочимъ, живой примъръ: убійца цёлится въ васъ изъ-за угла, вы поскользнулись и упали, — пуля пролетёла мимо: Богу угодно было спасти васъ. Такое соотношение Аксаковъ объясняетъ изъ понятія о Божіей безконечности. Самая категорія времени. самое прежде и послъ есть создание конечнаго міра, есть явление изъ него возникшее — и къ безконечному и къ безвременному относиться не можетъ. Человъвъ не можетъ представить себъ конца, не можетъ представить и безконечности. Наше понятіе о безконечности есть понятіе о безконечномъ рядъ концовъ, понятіе безграничное. Итакъ, если прежде и послъ есть призма нашего мірка, то понятно, что представлять себъ эпоху, когда ничего не было, а потомъ эпоху, когда все было заведено и пущено въ ходъ, слёд. эпоху когда Богъ не былъ творцомъ и эпоху когда сталъ твор-

<sup>11</sup> 

цомъ, — очевидно невозможно. Находясь внѣ предѣловъ, Богъ не положить ихъ вогда-нибудь, ибо конда-нибудь есть понятие конечное, ограниченное, но они, предвлы, постоянно полагаются, разбиваясь сейчась же на прежде и посль, на тамъ и здъсь, на всю эту конечную безконечность. Поэтому Богъ постоянно, такъ сказать, творить міръ или творится въ мірѣ. Слѣдовательно все постоянно угодно Богу, вездѣ Его воля. Призма конечности, являя все во времени и пространствѣ, пріурочиваетъ всявое явленіе воли Божіей, въ немъ (конечномъ) мірѣ обличающееся, ко времени и пространству. Это пріурочиваніе въ конечномъ мірь находится въ связи съ вѣчною правдою, съ мудростью Бога, и составляетъ существо Божіе. Воля человѣческая свободна, но человѣку принадлежить только правственная сторона дёла, самый же поступовь. какъ фактъ (быль), есть соизволение Божие и весь миръ строится и ведется имъ въ цёли, ему извёстной. Воръ врадетъ: тутъ гряшить его свободная воля, --- на грёхь нёть воли Божіей. --- в удастся ли ему украсть или нёть, на то воля Божія. Воть почему буквально върно, что волосъ съ головы не упадетъ безъ воли Божіей. Съ другой стороны, всё дёйствія личныя человёка суть его воля, онъ всегда повиненъ въ нихъ своею волею, а результаты или направление дъйствій человѣка, принадлежащее Богу, человѣка не оправдываеть и не обвиняетъ.

Дъйствуя въ мірѣ, воля Божія дъйствуетъ міромъ, тѣми явленіями, которыя въ немъ происходятъ. Но воля Божія въ извѣстныхъ частныхъ случаяхъ бываетъ виднѣе, такъ что человѣкъ ее замѣчаетъ и потому говоритъ: "такъ Богу угодно". Непрерывное сознаніе воздѣйствующей на человѣка воли Божіей убило бы живое чувство самого человѣка, и потому волю и милость Божію человѣкъ слышитъ только мѣстами и временами. Отсюда слѣдуетъ, что человѣкъ всегда и о всемъ можетъ молиться, т.-е. полная свобода молитвы, ибо во всякомъ случаѣ фа́кты человѣческой дѣятельности есть воля Божія и, слѣдовательно, во всѣхъ будущихъ случаяхъ можно ее призывать въ томъ или другомъ смыслѣ. Изъ этого же основнаго положенія о соотношеніи воли Божіей (необходимости) и воли человѣческой (свободы) Аксаковъ выводитъ понятіе о чудесахъ, какъ проявленіи воли Божіей для грубыхъ\*)

<sup>\*)</sup> Аксаковъ выразняся: грубынъ проявденіемъ Божіей воян.

(поправка Хомяк., II, 293). Чудо есть нарушение конечнаго закона, и это есть признакъ его явленія; но общій законъ. всемогущество воли Божіей, остается ненарушимымъ. Авсавовъ изъявляеть радость, что чудеса рёдки, а потому человёкъ не можетъ уверовать въ чудеса и такимъ образомъ сдёлаться язычникомъ н обратить религію въ магію, въ колдовство (№ 12). Такимъ образонъ система К. С. Аксакова представляетъ полное изложение теорін божественнаго міроправленія или деистической необходимости, оставляя только самый узкій размёрь для свобоцы воли человъческой, какъ это замётилъ и Хомяковъ ("Русск. Архивъ" 1879 г. III, 283). Что васается до самого Хомявова, то главнаго вопроса онъ не брался разрѣшить. "Вопросъ о чудѣ,-говоритъ Хомявовъ. — объ его значении въ жизни, о молитвѣ и ея дъйствии и проч., входить очевидно въ широкій разрядъ вопросовъ, возникающихъ изъ сопоставленія Божьяго провиденія и человёческой свободы или (болбе общимъ выраженіемъ) изъ сопоставленія законовъ ировыхъ, логически развивающихся, и законовъ или явленій повединому иселючительныхъ. Изъ этого не вполит для насъ разръ*шимаго* противорѣчія возникають два взгляда или двѣ системы: одна, вездѣ признающая только законъ міровой и называющая всякое нарушение его чудомъ, т.-е. явлениемъ ръдко и почти никогда не допускаемымъ приверженцами этой системы, и другая, вездъ признающая только частный законъ каждаго отдёльнаго явленія, прямо возводимаго въ волъ Божіей. Къ первой системъ принадлежить К. С. Аксаковъ; ко второй, гдъ Богомъ данныя силы разума оставляются въ какомъ-то преступномъ пренебрежени отъ вѣчнаго ожиданія чудесь,-Хомяковъ причисляетъ И. В. Кирфевсваго. Держать настоящую середину, по мнёнію Хомявова, трудно и даже едва ли возможно. Тутъ даже и споръ невозможенъ и остается только каждому смиренно сознавать, что, не слишкомъ строго строя свою систему, онъ долженъ повиноваться въ случаяхъ исключительныхъ простыма требованияма сердца (тамъ же). Но за то Хомявовъ подвинулъ частные вопросы, поставленные на очереди Аксавовымъ. Въ отвётё К. С. Аксавову Хомяковъ стёсняетъ его понятіе о безусловной свободѣ молитвы, поясняя, что кругъ молитвы, въ смыслѣ просьбы, очень узокъ и слѣд. личности въ ней не должно быть излишняго простора. Чудо объясняеть Хомяковъ савдующимъ образомъ: Чудо есть проявление силы, о которой вы

11\*

еще не имъете полнаго знанія; отнимите ваше знаніе - и остается дёло колдовства, магін, чуда. Чтобы дёло яснёе понять, надобно бы сперва спросить: что такое сила, сила вообще? Это вопросъ очень важный и который непремённо ставить въ тупикъ матеріалиста. Вещество намъ всегда является въ пространствъ, во атомистическому состоянии. Очевидно, нивавая частица вещества не можеть действовать внё своихъ предёловъ, т.-е. действовать тамъ, гав ея нёть. Итакъ, никакой частной силы быть не можетъ, и сила является приназлежностью не дробнаго вещества, но всевещества, т.-е. уже не вещества, но иден, уже не дробной, но всецёлой, не рабствующей ничему иному, но свободно творящей силу. Итакъ, сила сама есть иное название воли. Какой? Самая плохая логика доводить уже прамо до идеи, что эта воля есть воля Божія. Туть явно исчезаетъ всякій споръ, всякое несогласіе между чудомъ и обычнымъ ходомъ міра. И въ этомъ мірѣ воли Божіей, свободной, ходить опять свободная наша воля, всегда свободная вз себъ, но подчиненная высшей воль относительно своего проявленія или послёдствій своего проявленія (Соч. II, 293—295). Но главный запасъ своихъ возраженій и разъясненій Хомяковъ сосредоточилъ въ отвътъ И. С. Аксакову, который поднялъ самый споръ. И здъсь Хомяковъ обходитъ главный вопросъ и обращается въ частному: въ письмѣ своемъ онъ прямо говоритъ, что основной вопросъ объ отношении свободы человёческой къ Божьему строительству (или необходимости) можно покуда отстранить. Хомявовъ сосредоточивается на анализъ понятія о гръхъ. Понятіе о гръхъ имъетъ два значенія: или собственный проступокъ личный человѣка, противный законамъ Божіей правды, или общее отношеніе человѣчества въ Богу, возникшее изъ первоначальнаго нарушенія закона, предписаннаго человъку (первородный гръхъ). Духъ, нарушающій заковъ божественной правды, становится по необходимости въ состояніе вражды съ Божіей мыслію, съ гармоніей мірозданія, и слёдовательно въ состояние страдания, которое было бы невыносимо, еслибъ оно не умърялось постоянною благостью Божіей. Человъкъ каждый дольникъ гръха (первороднаго), по необходимости, дольникъ страданія, страдаетъ вслъдствіе, но не въ мѣру своей доли нравственной нечистоты или грёховности ("Рус. Арх." III, 286) \*). Итакъ, сознаніе, что человъвъ страдаетъ за свой гръхъ или

<sup>\*)</sup> Объяснение искупления гръха Христонъ (ibid. 286).

грёховность, и сознаніе грёха въ каждомъ страданіи, какъ бы оно ни было ничтожно, совершенно справедливо, но не относительно мъры. Хомяковъ говоритъ, что исполнение молитвы съ извёстной точки зрения есть чудо, потому что оно изменяеть божественное строительство согласно услышанной молвтве. Какимъ образомъ это происходить? Вопросъ, очевидно, неразрѣшимъ вполнѣ; но въ то время душа вакъ будто чувствуетъ, что различіе мысли Божіей въ отношения ко всему міру и той же мысли въ оношения къ важдому данному случаю (то-есть исполненія молитвы) выдумано бредомъ нашей слёпоты и не имёетъ никакой существенности. Законы вравственнаго міра такъ же непреложны, какъ и законы міра физическаго (который есть въ то же время и нравственный), а между тѣмъ мы чувствуемъ, что наша воля (разумѣется, подъ благодатью) измѣняетъ насъ самихъ и слѣдов. наши отношенія въ Богу. Почему та же воля, выраженная въ молитвъ, не могла бы измънить и отношений нашихъ въ міру вибшнему (289)? Кошелевъ отказался отъ участія въ спорѣ. "Я вполнѣ,-говорить Ал. Ив.,чувствую, что это (мнѣніе высказанное Ив. Серг.) не такъ, что это мевніе не религіозное, но философское, что оно противно не только нашей церкви, но всёмъ церквамъ, что оно охлаждаетъ жизнь и что у него молитва есть суррогать. Изложенное Аксаковымъ мнѣніе содержится, съ нёкоторыми измёненіями, въ воззрёніи Шеллинга на начало зла, на Провидение и проч. (№ 13).

Взглядъ славянофиловъ на отношенія правительства въ народу выразился всего короче, опредѣленнѣе и послѣдовательнѣе въ "дополненіяхъ" къ запискѣ, поданной повойному Императору К. С. Авсаковымъ, чрезъ гр. Блудова, черезъ годъ по восшествіи его на престолъ (1855). Записка эта помѣщена въ №№ 26, 27 и 28 "Руси"

I. Русскій народъ, не имѣющій въ себй политическаго элемента, отдёлиль государство отъ себя и государствовать не хочеть.

II. Не желая государствовать, народъ предоставляеть правительству неограниченную власть государственную.

Ш. Въ замѣнъ этого, русскій народъ предоставляетъ себѣ нравственную свободу, свободу жизни и духа.

IV. Государственная неограниченная власть, безъ вмёшательства въ нее народа, можеть быть только неограниченная монархія.

V. На основания такихъ началъ зиждется русское устройство: правительству (необходимо монархическому)—неограниченная власть, государственная, политическая; народу—полная свобода нравственная, свобода жизни и духа (мысли и слова). Единственно, что самостоятельно можеть и должень предлагать самовластеми народь полновластному правительству, это-мичние (слёдовательно сила чисто-правственная), мичне, которое правительство вольно принять и не принять.

VI. Эти истинныя начала могуть быть нарушены и съ той и съ другой стороны. VII. При нарушения ихъ со стороны народа, при ограничения власти правительства, слёдов. при виёшательствё народа въ правительство, народъ прибёгаеть къ виёшней, принудительной силё, измёняеть своему пути внутренней духовной свободы и силы и непремённо портится нравственно.

VIII. При нарушения этихъ началъ со стороны правительства, при стёснения правительствомъ въ народё свободы правственной, свободы жизни и духа, неограниченная монархія обращается въ деспотизиъ, въ правительство безнравственное, гнетущее всё нравственныя силы и развращающее душу народа.

IX. Начала русскаго гражданскаго устройства не были нарушены со стороны народа (ибо это его коренныя, народныя начала), но были нарушены со стороны правительства. То-есть правительство вийшалось въ нравственную свободу народа, стёснило свободу жизни и духа (мысли, слова) и перешло такимъ образомъ въ душевредный деспотизмъ, гнетущій духовный міръ и человйческое достоинство народа и, наконецъ, обозначившійся упадкомъ нравственныхъ силъ въ Россіи и общественнымъ развращеніемъ. Впереди же этотъ деспотизмъ угрожаетъ или совершеннымъ разслабленіемъ и паденіемъ Россіи, на радость враговъ ея, или же искаженіемъ русскихъ началъ въ самомъ народъ, который, не находя свободы правственной, захочетъ наконецъ свободы политической, прибъгнетъ въ революціи и оставитъ свой истинный путь. И тотъ и другой исходъ ужасны, ибо и тотъ и другой гибельны: одинъ въ матеріальномъ и правственномъ, другой — въ одномъ нравственномъ отношеніи.

Х. Итакъ, нарушеніе, со стороны правительства, русскаго гражданскаго устройства, похищеніе у народа нравственной его свободы, —однимъ словомъ, отступленіе правительства отъ истинныхъ русскихъ началъ, — вотъ источникъ всякаго зда въ Россіи.

XI. Поправление дъла зависить очевидно оть правительства.

XII. Правительство наложило правственный и жизненный гнеть на Россію; оно должно снять этоть гнеть. Правительство отступило оть истинныхъ началь русскаго гражданскаго устройства, оно должно воротиться къ этипъ началамъ, а именно: правительству – неограниченная власть государственная, народу — полная свобода правственная, свобода жизни и духа; правительству – право дийствія и слид. закона, народу – право мникия и слид. слова.

XIII. Но какъ же его привести въ исполнение? Отвътъ на это находниъ въ самомъ указания общихъ началъ. Духъ живетъ и выражается въ словъ. Свобода духовная или правственная народа есть свобода слова.

XIV. Итакъ, свобода слова – вотъ что нужно Россіи, вотъ прямое приложение общаго начала къ дълу, до того съ нимъ нераздъльное, что свобода слова есть начало (принципъ) и явление (фактъ).

XV. Но и не удовлетворяясь тёмъ, что свобода слова, а поэтому и общественное мнёніе, существуеть, правительство чувствуеть иногда нужду само вызывать общественное мнёніе. Какимъ образомъ можеть правительство вызвать это мнёніе?

Древняя Русь указываеть намъ и на дъю самое, и на способъ. Цари наши вызывали, въ важныхъ случаяхъ, общественное мийніе всей Россіи и созывали для того земские соборы, на которыхъ были выборные оть всёхъ сосровій и со всёхъ концовъ Россіи. Такой земскій соборъ имъетъ значеніе тюлько миюнія, которое государь можеть принять и не принять.

N

Итакъ, изъ всего сказаннаго въ моей "запискъ" и объясненнаго въ этомъ "дополненія" вытекаетъ ясное, опредъленное, прилагаемое въ дълу и въ этомъ смыслѣ практическое указаніе, что нужно для внутренняго состоянія Россів, отъ котораго зависитъ и внъшнее ся состояніе; именно: полная свобода слова устнаго и печатнаго-всегда и постоянно, и земский соборъ-въ тъхъ случанхъ, когда правительство захочетъ спросить мнънія страны.

Внутренній общій союзь жизни, — сказаль я вь своей "запискь", — до того ослабыть въ Россія, сословія въ ней до того отдализись другь оть друга, всябдствіе полуторастолётней деспотической системы правительства, что земскій соборь въ настояшую минуту не могь бы принести своей пользы. Я говорю: *въ настоящую минуту*, т.-е. немедленно. Земскій соборь непремённо полезень для государства и земли, и нужно проёти нёкоторому только времени, чтобы правительство могло воспользоваться мудрымъ указаніемъ древней Руси и созвать земскій соборъ.

Открыто возвѣщаемое общественное мнѣніе — воть чѣмъ въ настоящую минуту ножеть быть замѣненъ для правительства земскій соборъ; но для того необходима свобода слова, которая дасть правительству возможность созвать вскорѣ съ полною пользою для себя и народа земскій соборъ.

Это понятіе о раздѣленіи власти между правительствомъ и обществомъ, между государствомъ и землею, причемъ обществу, землѣ, предоставляется только право совѣщательнаго участія, есть основаніе политическихъ убъжденій славянофиловъ.

Возникаеть вопросъ, насколько оно правильно, и притомъ съ общей теоретической философской точки зрвнія. Но, прежде всего, существуеть ли такая точка для наукъ политическихъ? Государство, какъ способъ устройства или форма народной жизни, нивогда не можеть перейти въ идею и всегда останется реальнымъ фактомъ; а потому всякая государственная теорія — въ смыслъ философскомъ — невозможна. Однъ формы существують въ государствахъ болѣе свободныхъ, а другія—въ менѣе свободныхъ; но дёло не въ формахъ, а въ содержании, въ народё или въ обществё. Какъ скоро народъ достигнетъ извёстной цивилизаціи, такъ онъ самъ устроитъ внутреннія свои отношенія, причемъ выработаетъ и подходящую форму. Это хорошо сознаваль Хомяковь, хотя съ своеобразнымъ оттенкомъ. "Я говорю не о наукъ правъ, т.-е. завона обычнаго или письменнаго, въ его положительномъ развитіи (догма). Эта наука тоже называется наукою права, но она имбетъ историческое значение и, слъдовательно, неоспоримое достоинство. Я говорю о наукъ права-какъ права самобытнаго, самостоятельнаго, носящаго въ себъ свои собственныя начала и законы своего опредѣленія (Naturrecht въ смыслѣ идеала). Самостоятельная наука должна имъть свои начала въ самой себъ. Кавія же начала безусловнаго права? Человъкъ является въ совокупности силъ ум-

ственныхъ и тёлесныхъ. Въ этотъ отношении онъ можетъ быть предметомъ науки чисто-опытной, человѣко-знанія (антропологін), но его силы еще не имбють характера права. Эти силы могуть быть отграничены извит, силами природы, или силами другихъ людей, но и сила человъка въ ограничении своемъ еще не имъетъ значенія права. Это только сила стѣсненная. Для того, чтобы сила сдёлалась правомъ, надобно чтобы она получила свои границы отъ закона, -- не отъ закона внёшняго, который опять не что несе какъ сила (напримъръ завоеваніе), по отъ закона внутренняго, признаннаго самимъ человѣкомъ. Этотъ признанный законъ есть признанная имъ нравственная обязанность. Она-и только онадаетъ силамъ человъка значение права. Слъдовательно наука о правѣ получаетъ нѣвоторое разумное значеніе только въ смыслѣ науки о самопризнаваемыхъ предёлахъ силы человёческой, т.-е. о нравственныхъ обязанностяхъ, точно такъ какъ геометрія не есть наува о пространствъ, но о формахъ пространства. Съ другой стороны, понятіе объ обязанности находится въ прямой зависимости отъ общаго понятія человѣка о всечеловѣческой и всемідной нравственной истинь и, слызовательно, не можеть быть предметомъ отдёльнымъ для самобытной науки. Очевидно, что наука объ обязанностяхъ, возводящихъ силу человѣка въ право, не только находится въ прямой зависимости отъ понятія о всемірной истинъ, будь оно философское или религіозное, но составляетъ часть изъ его общей системы философской или религіозной. Итакъ, можеть существовать наука права по такой-то философіи или по такой-то въръ; но наука права самобытнаго есть прямая и яркая безсмыслица, и разумное толкование о правь можетъ основываться только на объявленныхъ началахъ всемірнаго знанія или вфрованія, которое принимаеть тотъ или другой человѣкъ (Соч. І, 14-15; напечатана въ 4-й кн. "Москвит." 1845 г.). А потому съ точки зрѣнія славянофиловъ не слёдуетъ ставить вопросъ, есть ли совѣщательная функція общества, земли, нормальная въ смыслѣ философскомъ, или, другими словами, удовлетворяетъ ли она неопредѣленно отдаленному будущему, а тёмъ менёе похожа ли эта функція на таковую же въ западныхъ государствахъ? Единственный возможный вопросъ: проистекаеть ли эта совъщательная функція изъ духа русскаго народа, изъ его народности, или, другими словами, выражалась ли она всегда и постоянно въ русской исторіи

до того времени, когда какой-либо перевороть, обусловленный внѣпиними причинами или извѣстными обстоятельствами, временно уничтожиль или затормазиль ся отправление? Противь такой постановки вопроса прежде всего является такое соображение. Теперешнія представительныя учрежденія на Западъ сначала также выступили въ вачествѣ совѣщательныхъ собраній, созываемыхъ правительственною властью, также сначала ограничивались ролью пассивно-сов'ящательною; но, вслёдствіе неослабной настойчивости и народной энергіи, они достигли активнаго вибшательства, установившаго непамённый законъ вмёсто колеблющагося въ ту и другую сторону правительственнаго произвола. Есть ли этотъ путь нензбълный и долженъ ли онъ привести въ такимъ же, какъ на Западъ, результатамъ, то-есть въ борьбъ и измъненію совъщательной роли общества, земли, въ формы представительнаго правления, съ активною ролью выборныхъ? Славянофилы отввчаютъ, - и это второе ихъ основное положение, -- что въ России, вслёдствие отсутствія завоеванія, борьбы правительства съ землею никогда не существовало, что между ними розни не было, а всегда былъ миръ, не требующій особыхъ формальныхъ гарантій, и что если когдалибо происходили безпорядки, то возставшие имбли дбло или съ дъйствительными злоупотребленіями власти, или съ мнимыми, причемъ возставшіе тёмъ или другимъ способомъ введены были въ обманъ или заблуждение отъ имени той же власти (самозванцы). Славянофиламъ принадлежитъ честь, что они въ народномъ въчъ, боярской думѣ и земскомъ соборѣ инстинктивно угадали (памятники тогда еще не были достаточно разработаны, чтобы приводить довументальныя доказательства) органическія проявленія совѣщательнаго голоса земли, а не отголоски до государственнаго самоуправства или преходящій капризъ самодержавнаго царя, какъ смотръли на эти учрежденія люди изучавшіе русскую исторію по западнымъ шаблонамъ. Послёдующіе труды Щапова, Костомарова, Сергѣевича, Ключевскаго и друг. подтвердили гаданія славянофиловъ въ области русской исторіи. Въ своей "Боярской думъ" Ключевскій доказаль, что дума, несмотря на свое рабольпство, была учреждение органическое, а сенать, несмотря на высокое положение, въ которое поставилъ его Петръ, - учреждение бюрократическое. Въ послёдней своей статьё "О земскихъ соборахъ" ("Русск. Мысль", явварь 1892 г.) В. О. Ключескій утверждаеть, что московское пра-

вительство стремилось ввести въ государственное управление новыя силы. Эти силы надёялось оно вызвать привлеченіемъ мёстных обществъ въ участію въ управленія. На земсвихъ соборахъ XVI в. эти силы являлись въ лицё тёхь органовъ управденія и лепутатовъ мъстныхъ обществъ, воторые составляли вторую исполнительную половину собора (первую, руководящую, въ смыслё органовъ центральнаго управленія, составляли члены боярской думы, начальники и дьяки московскихъ приказовъ) и которымъ можно придавать представительное вначение. Органы местнаго управленія, призывавшіеся на соборъ правительствомъ, и депутаты, которыхъ посылали туда по выбору мъстлыя общества, конечно, черпали свои представительныя полномочія изъ различныхъ источниковъ: для однихъ этимъ источникомъ служила правительственная должность, для другихъ-общественный выборъ, т.-е. довъріе обцества. Но въ то время между этими источниками не было такого антагонизма, какой существуеть теперь. Во второй половинъ XVI в. правительство старалось подбирать на должности по местному управленію людей, которые и независимо отъ своей правительственной должности имбли связь съ управляемымъ обществомъ. Подборъ офицеровъ для уйздныхъ дворянскихъ отрядовъ изъ лучшихъ дворянъ тъхъ же убздовъ былъ обычнымъ явленіемъ, если не быль правиломь; нерёдко воеводой города назначался дворянинъ, принадлежавшій къ дворянскому обществу того же города. или имфвшій землю въ его убядь (стр. 144). Эти соображенія едва ли оправдывають общій взглядь уважаемаго профессора на земскіе соборы. По его мизнію, земское представительство возникло у насъ изъ потребностей государства, а не изъ усилій общества, явилось по призыву правительства, а не выработалось изъ жизни народа, наложено было на государственный порядовъ дъйствіемь сверху механически, а не выросло органически, вавъ плодъ внутренняго развитія общества (стр. 141). Здёсь прежде всего надо разъяснить вопросъ, что въ народной жизни вырастаетъ механически и что органически, или-что одно и то же-налагается сверху, дёйствіемъ правительства, или вырабатывается изъ жизни народной усиліями самого общества. Очевидно, что авторъ подъ словомъ органически разумветъ борьбу, а подъ словомъ механически — отсутствіе ся. Такъ оно и следуеть, если судить по западному шаблону и принимая правительство и общество за

де раздельныя и между собою несогласныя силы, признавать за активный элементь ту сторону, среди которой возбуждена. была иниціатива. Но славянофилы довазали — и довазали совершенно справедливо, что въ древней Руси именно не было того разъединеннаго и враждебнаго раздвоенія правительства и народа, государства и земли, которое съ перваго основания западныхъ государствъ установилось вслёдствіе борьбы культуры и народностей и наложило свою печать на всё политическія формы, установивъ разъ навсегда этотъ путь борьбы, какъ культурный пріемъ римско-германской цивилизаціи; что между государствомъ и землей быль всегда мирь, согласіе, - конечно, не въ смыслѣ постояннаго удовлетворенія законныхъ и справедливыхъ требованій той и другой стороны, но въ томъ смыслъ, что --- послъ всякихъ волебаній и захватовъ со стороны власти — объ стороны мирно, безъ борьбы, но сами собою, т.-е. органически, но не механически, приходили въ замиренію. Этоть путь мирнаго развитія-безъ борьби — вопросъ объ иниціативѣ не ставить такъ рѣзко, чтобы по этому одному судить объ активномъ вмѣшательствѣ стороны, но понятно, что съ внёшней стороны деятельность государства, проявляющаяся во всей своей полноть въ видимыхъ и остающихся результатахъ, -- совершенно заслоняетъ, въ особенности для отдазеннаго потомства, для котораго не слышпо бјенія прежней жизни, тотъ властный, но нёмый для насъ, современниковъ, и убитый послёдующими событіями, духъ народный, ту нетронутую силу общественную, которая заставляла московское правительство содержать при себь боярскую думу, выбирать своими правительственвыме органами лучшихъ мёстныхъ людей, созывать соборы и издавать свои указы въ отвёть на челобитья общинь и отдёльныхъ лицъ. Даже въ поздиъйшія времена, послъ Петровскаго преобразованія, только тѣ реформы удавались и приносили пользу, гдѣ--въ томъ или другомъ видѣ — правительство выслушивало голосъ земли и исполнение своихъ м'вропріятій поручало выборнымъ людямъ. Это именно имъли въ виду славянофилы, противопоставляя строй древней Московской Руси строю новъйшей Петербургской, бюровратической, созданной действительно механически, по формамъ перенесенныхъ съ Запада и не только не выросшимъ органически на народной почвь, но лишеннымъ того содержанія, которое онъ на Западъ имъли и имъютъ.

Поэтому славянофилы были правы въ обвинении Петра съ той стороны, что Петръ затормазняъ у насъ совъщательный голосъ земли ничёмъ не сдержаннымъ бюрократическимъ произволомъ. Но они опустили изъ виду, или по врайней мёрё не достаточно оттёнили, что Петръ въ данную минуту долженъ былъ, такъ сказать, перевести свой народъ на военное положение и, обучая его силою западному просвёщенію, въ то же время силою брать это просвѣщеніе у Запада, отказывавшаго въ мирномъ усвоеніи. Съ этой точки зрѣнія временнаго приспособленія личность Петра. должна быть выгорожена отъ нареканій, падающихъ на способъ дальнёйшаго продолженія его реформеннаго дёла. Что же васается до отвёта на вопросъ, какими путями: однимъ ли развитісмъ и распространеніемъ свободнаго общественнаго мнёнія, выраженнаго въ совъщательныхъ учрежденіяхъ, или упорною борьбою и переходомъ въ активному участію, въ осуществленію гарантій въ той или другой формѣ, установится царство закона на мѣсто про-ИЗВОЛА. — А ЭТОЙ ГЛАВНОЙ ЦБЛИ СЛАВЯНОФИЛЫ НИВОГДА НЕ ТЕРАЛИ ИЗЪ вида, --- то отвётъ въ данномъ случав можетъ быть не теоретический, а исторический, и обусловливается взаимнымъ отношениемъ сторонъ сообразно степени развитія и правственнымъ качествамъ той и другой. Но во всякомъ случаѣ вопросъ не разрѣшается простымъ перенесеніемъ формъ представительнаго правленія, хотя бы и съ нёкоторымъ применениемъ въ условіямъ русской жизни. Замечу мимоходомъ, что въ русской исторіи замвчается двйствительно какая - то внутренняя сила, сила пассивнаю сопротивления, не всплывающая наружу внёшними фактами обостренной борьбы, но вывидывающая все, что не усвоивается органическимъ прогрессомъ народной жизни. Эту силу, въ отличіе отъ тревожнаго и ръзво выступающаго наружу процесса западной исторіи, славянофилы называли, -- правильно ли или нёть, это другой вопросъ, -- мирома, смиреніемъ.

Свой идеаль политическаго устройства К. С. Аксаковь изложиль въ общихъ чертахъ въ зам'ьчаніяхъ на "Новое административное устройство врестьянъ въ Россіи". Русскій народъ прожиль на памяти исторіи тысячу л'ятъ, и древнее устройство, имъ созданное, свой міръ, со всёми его оттёнками, умёлъ, въ предѣлахъ крестьянства (которое не безъ основанія зовется собственно народомъ), сберечь и пронести сквозь всё искушенія и соблазны до наниихъ дней, вогда передовое сознание Европы доходитъ, -- вакъ до идеальнаго совершенства, существующаго лишь въ мечтаніи, --до того, что у нашего народа есть действительность, фактъ; когда съ другой стороны, въ самой России пробудилось самостоятельное мипленіе и обратилось въ руссвимъ началамъ и самобытнымъ явленіямъ, которыя доселѣ врѣпки въ русскомъ народѣ. Слѣдов., готовясь разсуждать о предстоящемъ устройствъ руссваго народа (т.-е. объ устройствъ сельскихъ общинъ въ редакціонныхъ коммиссіяхъ), надо было начать съ того, чтобы изучить это устройство во всёхъ возможныхъ подробностяхъ, какъ въ историческомъ, такъ и въ современномъ мъстномъ отношения. Тысячелѣтній опыть народа что-нибудь да значитъ (17-18). Въ народъ найдемъ самое естественное основание: именно о вакомъ бы то ни было дёлё судятъ ть или лучше то общество, до котораго это дело касается. Такимъ образомъ объемъ міра съ одной стороны сжимается до деревни, до выселка, до починка, а съ другой стороны расширяется на всю Русь. Такимъ образомъ является множество круговъ, совершенно самостоятельныхъ и удовлетворительныхъ для себя каждый, которые, начиная отъ самыхъ малыхъ, восходятъ, смыкаясь между собою вийсти, до самыхъ широкихъ. Подобная градація видна въ русской исторіи. Напримёръ улица въ Новгородё имёла свой міръ, свою сходку, свое виче, конецъ въ Новгороди-свое виче, Софійсвая сторона и торговая сторона-свое вѣче, весь Новгородъ-свое вѣче. Наконецъ въ одномъ случат въ Новгородъ приходятъ Псковъ н Ладога и соединяются въ одно общее великое въче. Русская земля представляеть такимь образомь соединение оконченных въ себъ круговъ, смыкающихся другъ съ другомъ и восходящихъ отъ самыхъ малыхъ до самыхъ широкихъ размъровъ. Въ сущности оно такъ и должно быть. Но вдесь сами собою образуются болёе постоянные круги или міры, на которыхъ задерживается и останавливается это постоянное расширение. Здёсь являются болёе прочные центры круговъ, къ которымъ тянутъ другіе мелкіе \*).

Такимъ образомъ основой и формой государственнаго устройства въ Россіи Аксаковъ признаетъ міръ. Аксаковъ не изложилъ



<sup>\*)</sup> Сохранить общину и дать свободу лицу, распространить сельское и волостное self governement по городамъ и всему государству, сохраняя народное единство, — вотъ въ чемъ состоить вопросъ о будущемъ въ Россіи (Герценъ: "Старый міръ и Россія". Соч. V, 283).

своего мнѣнія объ этихъ общихъ или задерживающихъ центрахъ, которые являются органами государственной организаціи. Но самое понятіе о мірѣ имѣетъ два существенные и неизмѣнные признака: всесословность и общую подачу голосовъ.

Александръ Ивановичъ не задавался такими неопредѣленно отдаленными и смутными идеалами, какъ К. С. Аксаковъ. Смотря на наше положеніе какъ на острый недугъ, Кошелевъ желалъ найти немедленное цѣлебное средство и находилъ его въ созывѣ земской думы. Мысль свою Ал. Ив. постоянно развивалъ въ цѣломъ радѣ заграничныхъ брошюръ довольно сходнаго содержанія, за исключеніемъ почеринутаго изъ событій минуты фактическаго изложенія симптомовъ болѣзни. Сюда относятся: "Какой исходъ для Россіи изъ нынѣшняго ея положенія" (1862 г.), "Конституція, самодержавіе и земская дума" (1862 г.), "Общая земская дума", какъ отдѣльное приложеніе въ брошюрѣ "Наше положеніе" (1875 г.) и "Что же теперь" (августъ 1882 г.).

Главное положение Кошелева представляется въ слёдующемъ видь: "Ошибочно думать, что вакой-либо образъ правленія можетъ неминуемо обезпечить гражданамъ свободу, безопасность, гласность, равенство передъ закономъ и другія блага вожделённыя н необходимыя для человъка. И самыя либеральныя монархическія конституціи и даже республиканскія учрежденія не всегда доставляютъ людямъ то, чего они желаютъ, и неръдко приводятъ ихъ въ тяжкимъ деспотизмамъ. Конечно, нъкоторые образы правленія представляють болье въроятія въ обезпеченію гражданамъ свободы и благосостоянія; но главное, самое важное-не въ формѣ, а въ сущности правленія. А эта сущность не вносится, не вкладывается, не сочиняется, а должна исходить изъ самаго народа, его жизни, его характера, его убъждений, его мъстныхъ и временныхъ обстоятельствъ, и развиваться согласно совокупнымъ ихъ требованіямъ. Въ нынѣшнія времена возникъ въ Европѣ конституціонализмъ, т.-е. попытка согласованія единодержавія съ народовластіемъ. Удачнёйшій опыть, въ этомъ смыслё, сдёланъ въ Англін: тамъ-мёсто его рожденія; тамъ возникъ онъ самъ собою, постепенно, изъ на-Родныхъ нуждъ и согласно свойствамъ народнаго духа; а потому тамъ развился онъ вполнъ естественно и доставилъ людямъ блага свободы, обезпеченности, самобытности и устойчивости. Не таковымъ оказался онъ пересаженный на европейскій материкъ: за

исключеніемъ двухъ маленькихъ государствъ-Голландіи и Бельгіи, гль особенныя обстоятельства помогли его водворению, во всёхъ прочихъ странахъ конституціонализмъ далево не доставилъ того, чего отъ него ожидали. Сочинены тутъ самыя либеральныя конституція; устроены по двѣ палаты; избирательныя права даны всёмъ гражданамъ; гласность предоставлена и совёщаніямъ, и суду, и печати; министры объявлены отвётственными передъ палатами. Казалось, все сдёлано для достиженія желаемой цёли, а между тыть настоящей свободы и гражданской обезпеченности на всемъ материкѣ-мало, а общаго благосостоянія-еще меньше. И все это отчего?-отъ того, что ввести, учредить, создать вакое-либо прочное, сильное, духу и потребностямъ народу соотвѣтствующее управленіе-трудно, почти невозмомно. Оно должно исходить изъ прошлой и настоящей жизни народа, корениться въ ней, ею питаться и удовлетворять ся нуждамъ, -- оно должно, такъ сказать, само собою народиться".

Единственною формой, соотв'тствующею въ данную минуту потребностямъ и желаніямъ русскаго народа, Кошелевъ признаетъ неограниченную монархію или самодержавіе по слѣдующимъ основаніямъ:

1. Потому, что изо ста русскихъ 99 за него, и народу навязать то, чего желаютъ и требуютъ немногіе, и безразсудно, и даже невозможно. Пусть спросять народъ русскій и всё страны къ нему присоединенныя, не исключая ни такъ называемыхъ остзейскихъ. ни такъ называемыхъ польскихъ губерній, и огромное большинство ответить: "пусть царь будеть самодержавень", ибо собственно народъ несравненно более терпитъ отъ дворянства, купечества, духовенства и, въ особенности, отъ чиновничества, изъ нихъ набираснаго, чёмъ собственно отъ самодержавной власти или отъ царя, котораго народъ считаетъ своимъ заступникомъ, покровителемъ и еденственнымъ правосуднымъ карателемъ злоупотребленій. Къ этому же, при разнообразіи племенъ, составляющихъ Имперію, при многочисленности собственно русскаго и при относительной малочисленности прочихъ народовъ, при недостаточномъ ихъ знакомствъ чежду собою и при опасеніяхъ, всегда возбуждаемыхъ величиной неизвъстной, провинціи, окаймляющія наше государство, распозожены болве въ царю, чемъ собственно въ Россін; и это можетъ изивниться только впоследствии, когда оне убедятся, что русскимъ

вовсе не свойственно во зло употреблять свою численность, и что нашъ народный духъ, своей широтой, глубиной, воспріимчивостью и терпимостью, можетъ ужиться со всёми разнообразными племенами, не стёсняя, не давя никого и не налагая ни на кого своихъ особенностей.

2. Потому, что самодержавіе вовсе не значить безграничный, дъйствующій только по своимъ прихотямъ и взглядамъ произволь одного лица. Еще менте оно значить самоуправство министровъ, губернаторовъ, исправниковъ и проч., распоряжающихся во имя верховной власти, считающихъ себя и являющихся какими-то царьками. Самодержавіе, какъ его понимаютъ народъ и до-Петровская исторія, власть полная, но заключенная въ предълахъ закона (какъ ей не исполнять, не уважать собственнаго своего творенія), освъщенная совътами и знаніями народныхъ выборныхъ и дъйствующая чрезъ помощниковъ, ею назначаемыхъ изъ среды людей, пользующихся довъріемъ и уваженіемъ земли; слъдовательно такое самодержавіе не есть деспотизмъ, не есть бюрократія; оно не только не враждебно народнымъ вольностямъ, но ими оживляется и укръпляется.

3. Потому, что теперь нѣтъ и еще долго не будетъ никакой возможности дъйствительно ограничить у насъ самодержавіе. Допустимъ, что конституція, вродъ бельгійской или итальянской, сочинена и обнародована, что палаты собраны и дъйствуютъ какъ нельзя лучше, что онъ недовольны правительствомъ и отказываютъ ему въ сборѣ податей, что изъ этого выйдетъ? Въ другихъ странахъ послѣдуетъ перемѣна министерства, но въ Россіи царскій манифестъ, прочтенный въ церквахъ, всесиленъ: крестьяне, мѣщане, купцы и духовенство станутъ на сторону царя, и тогда конституція, пересаженная изъ чужихъ краевъ, останется только въ полномъ собраніи законовъ, памятникомъ законодательной лжи и представительнаго безсилія.

Конституціонализмъ есть такое государственное устройство, при которомъ верховная власть, по основнымъ законамъ, принадлежитъ государю обще съ палатами. Конституціонализмъ непремѣнно предполагаетъ въ государствѣ три силы: демократическую, аристократическую и монархическую. Первая, вообще малоимущая, малоправная, хотя и весьма многочисленная, алчетъ перемѣнъ и пріобрѣтеній, а потому она побуждаетъ управленіе на разныя нововведенія. Вторая сила, вообще обладающая землею, разными богатствами и властью и дорожащая удержаніемъ ихъ за собою. старается охранять по возможности все существующее и задерживать стремление въ преобразованиямъ. Навонецъ, послёдняя сила, т.-е. монархическая, имфетъ обязанностью умфрять, умиротворять, согласовать предыдущихъ двухъ дбятелей, утверждать и приводить въ исполнение законоположения и принимать нужныя административныя мёры. При этомъ важиёйшее условіе для успёшнаго дёйствія этихъ силь содержится въ надлежащемъ ихъ уравновёшенія п въ предоставленія каждой изъ нихъ нужной и соразм'врной доли власти. Слёдовательно конституціонализмъ непремённо требуеть разныя силы и нёвоторое соревнование или борьбу между ними. У насъ на дълъ этого инчего нътъ, мы видимъ у насъ и въ настоящемъ деё главныя дёйствующія силы: верховную власть и народъ. – Первая стоить теперь тверже, крѣпче и выше, чѣмъ когда-либо стояла. Основанія ся значительно расширились чрезъ вступзеніе ся въ прямыя свошенія съ нъскольвими десятвами милліоновъ людей, бывшихъ прежде въ полной зависимости отъ помѣциковъ, а нынё пользующихся гражданскими правами. Действія верховной власти, конечно, не такъ свободны в не такъ производительны, вакъ бы они могли быть; причинами тому, что она еще не вибеть всёхъ средствъ знать настоящія потребности страны в пользоваться всёми, ею предоставляемыми, пособіями, и что между властью и народомъ стоитъ ствною бюрократія. Но-чрезъ введенныя земскія учрежденія, установленный гласный судъ и прорывающіеся отъ времени до времени отзывы гласности-верховная власть уже вое-что узнаеть о действительномъ положении страны и хотя сколько-нибудь можетъ обуздывать своеволіе своихъ агентовъ. Народъ, въ лицё всесословнаго земства, врёпнеть и все более и более вступаетъ въ права, ему предоставленныя. Нельзя при этомъ не зам'втить, что по м'вр'в развитія земства, олицетворяющаго сововупность народа, сословія все болёе и болёе утрачивають у насъ свое значение и все менте и менте имбють возиожность служить правительству опорою при ведении государственныхъ дёлъ. Дворянство, даже въ тё времена, когда оно было на Руси единственнымъ правами снабженнымъ сословіемъ, и когда, подъ вліяніемъ Монтескьё, правительство считало необходимымъ устронть въ государствё аристократію, не съумёло или не могло

12

воспользоваться благопріятными для него обстоятельствами и сділаться господствующимъ сословіемъ; теперь же при все болѣе и болѣе утверждающейся, какъ въ Европъ, такъ и въ Россіи, всесословности или безсословности, дворянство уже, конечно, не можеть разумно домогаться какой - либо привилегированности. Впрочемъ, въ этомъ мы ни мало его не винимъ: всявія его въ этомъ смыслё попытви противоръчили бы духу народному, остались бы безуспътными и послужили бы только къ большему отчужденію его отъ русскаго народа вообще. Крестьянство, возвращенное въ пользованію гражданскими правами, избирающее свои ближайшія начальства и своихъ ближайшихъ судей, участвующее въ земскомъ самоуправлении и въ общемъ судъ и обучаемое грамотъ, хотя ожнло и начинаетъ чувствовать свою человѣчность и самобытность, однако оно еще не въ состоянія надлежащимъ образомъ справиться съ дарованными ему правами, а тъмъ еще менъе оказать дъйствительное пособіе правительству по общему управленію. Что касается до купечества, то, въ денежномъ отношения, оно имветь несомнѣнное значеніе; но, по малому своему развитію и по ограниченности своихъ воззрѣній, оно никакъ не можетъ пріобрести вёскій голось въ дёлахъ государственныхъ. Въ городахъ оно расподагаетъ значительнымъ большинствомъ голосовъ; но и тутъ оно не можетъ справиться съ мъстнымъ самоуправлениемъ. О мъщанствѣ и о духовенствѣ, уже переставшихъ быть сословіями, нечего и говорить вакъ о политическихъ дёятеляхъ. Слёдовательно, ни одно изъ существующихъ у насъ сословій не является исключительнымъ обладателемъ и представителемъ народной силы; они получають ее только въ совокупности, и только въ той мбрб, въ какой они упраздняють себя въ отдёльности и сливаются въ единый русскій народъ. А потому, вакъ мы прежде сказали, у насъ имѣются только двъ дъйствительныя государственныя силы: верховная власть и народъ въ полномъ смыслѣ этого слова, т.-е. какъ единство всѣхъ состояній, осуществляемое въ нашемъ безсословномъ земствѣ. Только на этихъ двухъ силахъ и на ихъ согласіи и единствѣ можетъ основываться на Руси твердое и сильное правительство. Поэтому конституціонализмъ въ Россіи совершенно немыслимъ. Только нѣсколько молодыхъ людей, вполнъ благонамъренныхъ, но воспитанныхъ на французскихъ идеяхъ и плохо знавшихъ Россію, могли сочинять для нея конституцію, посылать ее на просмотръ Бенжамена Кон-

става и жертвовать собою для обезпеченія своему отечеству благь конституціоннаго порядка. Только нісколько дворянь, мечтавшихъ быть перами или лордами или, пожалуй, боярами, могли, послъ освобожденія врестьяць, думать о введеній у нась вонституціоннаго образа правленія и говорить объ исходатайствованіи его у верховной власти. У насъ особенно должно привязывать народъ въ самодержавію то, что его интересы совершенно совпадають съ общими интересами народа. Тогда какъ интересы и дворянства, и купечества, и даже врестьянства часто расходятся съ общими интересами народа, а иногда и вовсе имъ противуположны, интересы хорошо понятые самодержавія безусловно тождественны съ интересами всего народа. Имъ только сильно самодержавіе; а потому оно дожно всёми силами и способами содёйствовать въ народному развитію въ умственномъ, правственномъ, земледёльческомъ, проинпленномъ и торговомъ отношении, каковое развитие теперь боле чвиъ когда-либо возможно только при свободв и обезпеченности гражданъ. Слёдовательно, что дорого и необходимо для народа, то должно быть такимъ же и для самодержавія. Слёпы тё, которые этого не видять, и равно преступны какъ ищущіе поколебать верховную власть или словомъ или дѣломъ, такъ и стремящіеся ее расширить и утвердить на счетъ правъ народныхъ. Для насъ всего върнъе и выгоднъе не предаваться какимъ-нибудь мечтательнымъ поискамъ и попытвамъ, твердо и искренно стать на почву целствительности и темъ облегчить верховной власти достижение тіхъ благихъ цівлей, воторыхъ она не можетъ не иміть".

Между тёмъ общее направленіе современной жизни стречится неудержимо въ расширенію вліянія общественнаго мнёнія и въ признанію за нимъ извёстныхъ правъ въ управленіи. Россія не можетъ въ этомъ случаё выдёлиться изъ общаго стремленія и рано или повдно должна будетъ ему подчиниться. Въ вакомъ же видё, по мнёнію Кошелева, расширсніе общественнаго мнёнія чожетъ быть допущено, не нарушая самодержавія Государя?

"Какъ интересы самодержавія и народа одни и тѣ же, то не вилимъ ничего невозможнаго въ томъ, чтобы первое не захотѣло быть овруженнымъ народными представителями, выслушивать ихъ чиѣнія и совѣты и рѣшаться охотнѣе въ пользу дѣльно и многосторонне обдуманнаго, чѣмъ въ пользу того, что вдругъ прихолить въ голову или что предлагается бюровратіею. Въ этомъ слу-

12\*

чат верховная власть будеть свободние въ выбори высшихъ сановниковъ и не вынуждена будетъ брать ихъ изъ числа людей, которые случайно ей сдёлались извёстными; а народъ будетъ имѣть возможность законнымъ путемъ высказывать свои мнѣнія по общимъ дѣламъ, приносить жалобы на испытываемыя имъ стѣсненія и угнетенія и представлять свои ходатайства. Однимъ словомъ, не представляется несовийстнымъ съ самодержавіемъ, если Россіи вообще даны были бы права вродѣ тѣхъ, которыя уже дарованы уёзднымъ и губернскимъ земствамъ, или чтобы былъ учрежденъ земскій совѣтъ вродѣ нынѣ существующаго государственнаго совѣта, который высказываеть только свои мнѣнія, не имѣющія сами по себѣ никакой обязательной силы и получающія ее тольво по высочайшемъ ихъ утверждении. Мы думаемъ, что было бы весьма полезно и для самодержавія, и для народа, еслибы всё проекты законовъ непремённо подвергались предварительному обсужденію въ собраніи народныхъ представителей, —еслибы государственныя смёты доходамъ и расходамъ и отчеты государственнаго контроля проходили предварительно чрезъ думскія коммиссіи, были тамъ обстоятельно разсматриваемы и съ завлюченіями думы представляемы на Высочайшее утвержденіе. Все это ни мало не ограничило бы правъ самодержавія; напротивъ того, мъстныя и общія свъдънія, воторыя были бы сообщены народными представителями, многостороннее и гласное обсуждение предполагаемыхъ законоположеній и правительственныхъ мёръ и близкія, прямыя отношенія, которыя установились бы между народомъ и верховною властью, значительно бы ее расширили, усилили и утвердили какъ внутри государства, такъ и въ ся сношеніяхъ съ другими державами".

Кошелевъ полагаетъ, что лучшую среду для избранія такихъ выборныхъ, при существующихъ условіяхъ, представляютъ губернскія земсвія собранія. При этомъ я упомяну еще объ одномъ обстоятельствѣ, которое характеризуетъ различіе между западниками и славянофилами. Чичеринъ, представляя себѣ будущій идеалъ Россіи въ видѣ конституціонной монархіи съ двумя палатами и устраненіемъ сельскаго населенія \*), приходитъ въ убѣжденію,

<sup>\*)</sup> Въ общирныхъ странахъ, гдё высшее сословіе болёе разрознено, гдё крупная собственность разсвяна среди мелкой, для водворенія свободныхъ учрежденій необходимо развитіе другаго элемента, недвижныхой собственности, которая одна въ состоянія

что наши иноплеменныя и иновърныя окраины, разумъя подъ этямъ главнымъ образомъ Польшу и Западныя губерніи, гдѣ недовольство управленіемъ не разъ обнаруживалось открытымъ возстаніемъ, должны быть исключены изъ пользованія общими праваин. Представимъ себѣ, -говоритъ Чичеринъ, -что Западныя губерні были бы включены въ представительное собраніе, созванное ця всей Имперіи. Верхній слой населенія, единственный, въ воторомъ существуетъ политическая жизнь и который въ состояніи дать серьезное представительство, состоить тамъ изъ полявовъ, болбе или менбе враждебныхъ Россіи, какъ доказало недавнее возстание. Задача состоить въ полномъ обрусения этого края, посредствомъ возвышенія низшихъ, чисто-русскихъ слоевъ. Но эта цёль становится неисполнимою, какъ скоро польскому элементу предоставляется не только полная свобода действія, но и участіе въ верховномъ собраніи, гдѣ его представители естественно составять замкнутую, единодушную и весьма опасную группу. Если же выборы будуть устроены такъ, что преобладание получать въ нихъ низшіе классы, то наименьшее зло будеть состоять въ совершенной неспособности выборныхъ въ ритенію политическихъ вопросовъ, главное же-то, что въ остальномъ государствѣ надобно будеть устроить представительство по тому же совершенно ненормальному образцу, давши въ немъ перевъсъ низшимъ влассамъ надъ высшими. Отсюда слбдуетъ, что или введеніе представительнаго порядка совершенно невозможно, или оно невозможно по крайней мёрё для значительной части государства. Если, продолжая приведенный прим'връ, мы представимъ себъ, что сюда было бы ввлючено и все Царство Польское, то это было бы еще

сызать общество и дать конституціонной жизни надлежащую полноту. Чёмъ болёе преобладаеть здёсь земледёльческій бить, тёмъ менёе возможна полнтическая свобода (Чичервиз: "О народн. представительствё". М. 1866 г., 432). Въ правильномъ конституціонномъ устройствё главное зерно нижней палаты должны составлять промышленныя состоянія (437). Средніе классы, къ которымъ принадлежить всякій, кто успёлъ вріобрёсти какое-инбудь образованіе и достатокъ, должны сдёлаться самымъ существенных элементомъ народнаго представительства (421). (Замётимъ истати, что у нась этотъ средній классъ представляетъ ничтожный процентъ и большая его часть принадлежить къ чиновничеству, такъ какъ всё другіе способы пропитанія, по эконоическимъ условіямъ страны, слишкомъ недостаточны в не разнообразны.) Конститудіонная монархія требуетъ только участія высшихъ и среднихъ классовъ въ политической жизни. Низшіе могутъ болёе или менёе примыкать къ послёднимъ, по мёрё распространенія въ нихъ благосостоянія и образованности, но самостоятельную роль они прають только въ революціяхъ (433).

большее осложнение задачи; тутъ должна исчезнуть уже всякан надежда на свольво - нибудь благопріятный исходъ ("О народномъ представит." 406-407). Совсёмъ инаго мнёнія быль Кошелевъ. "Къ сожальнію, еще не во всей Имперіи введены земскія учрежденія,въ огромной ся части они еще не существують, --а между твиъ общая дума не можеть состоять изъ гласныхъ отъ нёкоторыхъ губерній и оставаться безъ представительства отъ остальныхъ. Весьма желательно, чтобы земсвія учрежденія были введены повсемъстно и какъ можно незамедлительнъе. Признаться, мы не видимъ въ тому и непреодолимыхъ препятствій. Придется сдёлать въ положении по этому предмету нѣвоторыя взмѣненія; но сущность этого завона должна оставаться та же. Опасенія насчеть Западнаго врая, а равно и Привислянскихъ губерній теперь значительно ослабли и должны вскоръ и вовсе исчезнуть. Дъйствія Пруссіи и даже Австріи, а равно и пепогрѣшимаго папы, могутъ въ этомъ отношения насъ вполнъ усповоять. Зная нъсколько эти края, мы думаемъ, что върпъйшее средство окончательно сокрушить сепаратическія ихъ накловности и стремленія заключается въ томъ, чтобы предоставить имъ возможность дома жить спокойно и безобидно и чтобы показать имъ на деле, въ ихъ местностяхъ, выгоды и превосходство изданныхъ, въ нынѣшнее царствованіе, разныхъ для Имперіи положеній и постановленій передъ обветшалыми, разновалиберными, по преимуществу шляхетскими ихъ порядками. Мы надбемся, что особенно благотворное дбйствіе на сліяніе окраннъ съ внутреннею Россіей можетъ оказать допущеніе гласныхъ изъ Западныхъ и Привислянскихъ губерній въ нашу общую земскую думу. Подобное же вліяніе долженъ имѣть на Прибалтійскую окранну призывъ въ общую думу гласныхъ изъ Ревельской, Рижской и Митавской губерній. Тутъ только одно затрудненіе: какъ рыцарей, горожанъ и крестьянъ посадить за одинъ столъ и дать имъ выбирать представителей не отъ сословій, а отъ губерній. Впрочемъ, въ видахъ общаго блага, самодержавію нечего слишкомъ церемониться съ отжившими рыцарскими и городсвими привилегіями. Даже въ Германіи все это хоронится. не быть же намъ plus royalistes, qui le roi. Мы вовсе не за насиліе вообще и не за навязанныя благод'вянія въ особенности, но есть случаи, когда самодержавіе должно дійствовать рішительно и даже насиліственно. Такими случаями были: уничтоженіе въ Имперіи крёпостной зависимости крестьянъ и дворовыхъ людей и обезпеченіе въ такъ называемомъ Царствё Польскомъ земельнымъ надёломъ уже прежде освобожденныхъ тамошнихъ крестьянъ. Такимъ случаемъ должно быть окончательное упраздненіе изветшалыхъ оствейскихъ привилегій".

Всего трудние изложить учение славянофиловь о народности, такъ вакъ понятіе о народности принадлежитъ къ числу самыхъ неопределенныхъ и неустойчивыхъ. Подъ народностью разумъется расован или племенная особенность, воторая народу. вакъ отдёльвому и самостоятельному цёлому, придаеть личность или характеръ и которая представляеть сумму всёхъ условій и воздёйствій въ теченіе прошедшей исторической жизни даннаго народа. Вившвія проявленія этой народной личности: вфра, языкъ и обычан, обусловленные характеромъ его жилья и образомъ занятій, --- очевидны; до тёхъ поръ, пока ихъ народъ сохраняетъ, онъ и признается народомъ, утрачивая же ихъ, народъ утрачиваетъ свою народность. Но что такое та внутренняя, неизвъстная сила, тотъ народный интеллекть, который заставиль народь пріобръсти и сохранить эти визшніе признаки, мы не знаемь, точно также какь им не знаемъ, какимъ путемъ или какою силою физіологическое устройство извёстной особи, въ связи со всёми внёшними вліявіями окружающей среды, производить ту или другую личность отдёльнаго человёка. К. С. Аксаковъ (въ № 5 "Молвы" 1857 года) опредблиль, что "народность есть личность народа. Точно тавже какъ человекъ не можетъ быть безъ личности, такъ и народъ безъ народности. Личность не только не мѣшаегъ, но она одна и даетъ возможность понять, вполнѣ и свободно, другаго человѣва, другія личности. Такъ точно и народность одна дастъ возможность народу понять другія народности. Народность-это есть живая, цёльвая сила, имѣющая въ себѣ нѣчто неуловимое, вакъ жизнь. И лухъ, и творчество художественное, и природа человѣческая, и даже природа мёстная-все принимаетъ участіе въ этой силё. Иные скажуть: народность ограниченна, въ ней можетъ быть исвлючительность. Но исвлючительность есть уже влоупотребление. Для того, чтобы избавиться отъ народной исключительности, не нужно уничтожать свою народность, а нужно признать всякую другую. Да, нужно признать всякую народность, -- изъ совокупности ихъ слагается общечеловический хоръ".

Хомяковъ опредбляетъ народность какъ вбрность или устойчивость въ преданіяхъ и обычаяхъ своей старины. Какъ въ живому образну, Хомявовъ обращается по этому случаю въ Англін. Англія для Хомякова-страна преданія и по тому самому страна сохраненія народныхъ началъ. Изъ ея примѣра, говорить Хомяковъ, узнаютъ другіе народы, какъ гибельно вѣчное умничанье отдёльныхъ личностей, гордыхъ своимъ меленыъ просвёщениемъ, надъ общественною жизью народовъ, какъ вредно уничтожение мъстной жизни и ибстныхъ центровъ, какъ страшно заибнять историческія и естественныя связи условными, а сов'єсть и духъ-полицейскимъ матеріализиомъ формъ и убивать живое растеніе подъ мертвыми настройками (Соч. Хомяк. І, 138). То, что существуетъ въ Англік, что иностранцы называють учрежденіями, не является самому англичанину въ видѣ учрежденій: это просто часть его самого, олицетвореніе его внутренней жизни, прошедшей или настоящей (130). Англія есть страна преданія, и эта цёль преданія не прерывается. Кромѣ того, что оно поддерживается всѣмъ строемъ общества, неизмёнными обычаями и характеромъ жизни домашней, --- оно укръпляется и обновляется воспитаниемъ общественнымъ. Всъ веливіе разсадники наукъ восходятъ въ Англіи до глубовой древности: оба университета, Кембриджъ и Овсфордъ, были свидётелями почти всей исторія англійской, особенно же Оксфордъ, котораго начало едва ли не связано съ учрежденіями Савсонской эпохи\*). Ихъ отдёльная и строгая организація, ихъ совершенная независимость отъ временныхъ переменъ, ихъ самостоятельность, основанная на преданіи и хранящая преданіе, служать постояннымъ оплотомъ исторической жизни противъ произвола. личнаго радіонализма (162). Хомяковъ указываетъ на развитіе народоправства въ Англіц въ Саксонскую эпоху (124) и этому приписываетъ удержаніе вародомъ большей свободы во времена послёдующія, несмотря на завоеванія датчанъ и нормановъ. Съ гордостію вспоминаеть англичанинь, съ досадою помнить французъ имена Пуатье и Азенкура, гдѣ, повидимому, горсть англичанъ побѣждала огромныя ополченія Францін; но эти побѣды были дёломъ не рыцарей, воторыхъ мужество было равно съ объихъ

<sup>\*)</sup> Оксфордъ еще во времена Эдуврда Испов'ядника (1041—1066) славнися своею школой древней учености; но она была переименована въ университетъ только въ 1201 году, т.-е. уже въ Норманскую эпоху.

сторонъ. При англійскомъ рыцарѣ былъ зеленый кафтанъ линкольнскаго стрѣлка и бодрое сердце вольнаго поселянина (йомена); при французскомъ была толпа бездушныхъ вассаловъ, годныхъ только для рѣзни и всегда готовыхъ къ бѣгству. Англія побѣждала, потому что у нея—и только у нея—былъ народъ (125).

Но синтетический умъ Хомякова не могъ остановиться, не придавъ понятіямъ объ обычать и преданіи принципіальнаго значенія: Хомяковъ понятіе объ обычав, какъ общепринятой формв вившней общественной дѣятельности, расширяетъ и переноситъ въ сферу нравственную, отождествляя обычай съ совъстью и противополагая обычай, какъ внутреннюю правду, закону, какъ выражению правды внёшней. Чтобъ объяснить, что такое предание, надо начать очень издалева и объяснить гипотезу Хомякова, положенную въ основание его "Записокъ о всемирной истори" (2 толстыхъ тома), представляющихъ оригинальный курсъ теозофическаго изложенія развитія общечелов'вческой образованности. Несмотря на эту оригинальность, нельзя не признать, что эти "Записки" заключають множество замѣчательныхъ соображеній, теперь уже большею частью устарввшихъ, но, принимая въ соображение время, въ которое онъ написаны, доказывающихъ всю обширность ума и эрудицін Хомякова. Хомяковъ признаетъ первоначальное преданіе или отвровение (хотя онъ этого слова тщательно избъгаетъ), сохраненное во всей чистотъ еврейскимъ народомъ, — преданіе, смыслъ ко-тораго былъ таковъ: "Человъкъ былъ сотворенъ съ полною свободой н съ правомъ ею пользоваться; міръ былъ чистымъ и выраженіемъ божественной мысли. Злоупотребление человѣческой свободы (т.-е. произволъ человъческий) создало новый міръ-грубаго вещества и вещественной необходимости. Освобождение человъка есть возврать его въ чистой разумной свободъ (III, 265). Это повлонение свободному духу Хомяковъ называетъ иранствомз, такъ какъ представителями его являются арійцы, которыхъ родину,---не опредѣляя, впрочемъ, въ точности мёстность, --- Хомяковъ, согласно наиболёе общепринятому митнію, пом'ящаеть въ Ирань. Противоположное начало, начало вещественной необходимости, Хомяковъ называетъ кушитствомъ, на основании словъ Діодора Сицилійскаго, приводящаго слова греческихъ жрецовъ о развитін древнъйшей цивилизаціи въ Эфіопіи, странѣ Куша. Считаемъ не лишнимъ замѣтить, что разсказъ Діодора въ настоящее время совершенно отвергнутъ и доказано, что

Эсіопія получила свою цивилизацію изъ Египта \*). Впрочемъ, Хомяковъ самъ признаетъ, въ письмъ въ Бунзену, что "хамиды или вушиты, которыхъ Ханаанъ есть только ближайшій представитель, суть не язывъ, не пленя, а релинозное начало, преданное проклятію священнымъ преданіемъ. Это начало есть саллизмъ, присущій религіямъ, воторыя вы позволите мнѣ назвать кушитскими" (П. 352). Вся всемірная исторія представлена Хомяковымъ какъ борьба иранства съ кушитствомъ, причемъ иранство выразилось окончательно въ христіанствѣ, т.-е. православін, а кушитство--въ буддизмѣ и вообще во всякомъ раціонализмѣ, такъ что и Гегель является представителемъ вушитства. Чёмъ человёкъ былъ ближе къ первобытному преданію и чёмъ чище его сохраняеть, тёмъ общественный его быть проще, чище и нравственние. Но съ отступленіемъ хамидовъ отъ общаго завѣта отцовъ кончилось свѣтлое и святое младенчество человѣческаго рода, кончились взаимныя сношенія, и развитіе просв'ященія синтетическаго, и вселенская жизнь мысли. Объ этомъ раннемъ періодѣ остались преданія и сказки. Міръ, въ своихъ грустныхъ воспоминаніяхъ, и въря и не въря ему, назвалъ его золотымъ въкомъ. Начались въка борьбы, вѣка героическіе (Соч. IV, 21). Понятно, что всякое мирно-патріархальное состояние людей, гдѣ бы оно ни появлялось въ истории, представлялось Хомякову отголоскомъ этого золотаго въка. А такъ вакъ славяне, какъ извёстно, дольше всёхъ другихъ арійскихъ племенъ оставались въ состояния мирныхъ земледъльцевъ и такъ какъ древніе историки свидѣтельствуютъ о многочисленности славянъ, то все, что есть хорошаго, создано славянами, и если это хорошее гдё-нибудь встрёчается, то заставляеть предполагать въ томъ или другомъ видѣ, тѣмъ или другимъ путемъ, примѣсь славянскаго элемента. Доказательству этой гипотезы посвящена вся обширная эрудиція автора. Само собою разумвется, что цвль была не достигнута, но при этомъ темная сторона изслъдованія сказалась въ неспокойномъ и враждебномъ отношения къ другимъ народамъ. Если отзывы западныхъ хронистовъ и историвовъ не признають за славянами и руссвими ни хорошихъ вачествъ, ни способности автивнаго вмёшательства въ дёло цивилизаціи (въ этомъ они до послёдняго времени были правы), то это не давало Хомякову

\*) Maspero: "Histoire ancienne". Paris 1876, pag. 13 H 14.

права на такое бездоказательное обвинение другихъ народностей. Вотъ примѣры. Говоря о франкахъ и германцахъ, Хомяковъ выражается: "Трехвѣковая жизнь, составленная изъ поочереднаго рабства, унижающаго душу, и изъ промежутвовъ свободы, купленной по большей части измёною и всегда ознаменованной свирёпостью, изъ безпрестаннаго кровопролитія за чужое д'вло или за деньги и изъ грубо-роскошнаго разврата, приготовили въ странѣ прирейнской ту грозу франковъ, которая измѣнила всѣ судьбы западной Европы в представила одно изъ самыхъ веливихъ, но также изъ самыхъ отвратительныхъ явленій въ исторіи человѣчества (IV, 423). Воинственные и хладновровно - свирёпые, безгранично - развратные и ненасытимо-корыстолюбивые, хитрые и до того лживые, что, по словамъ одного лътописца, считали ложь простою формою ръчи, а по словамъ другаго-любили клятву, чтобы наслаждаться клятвопреступленіемъ, таковы были франки въ концѣ V-го и началѣ VI вѣка. Таково было воспитание, данное Римомъ своимъ наемнымъ дикарямъ (419). Славяне не переселялись: въ нихъ нътъ ни мальйшаго слъда склонности кочевой. Они разселялись по лицу земли, не отрываясь оть своей первобытной родины. По привольямъ приръчнымъ, по богатымъ низовьямъ разселились мирные землепашцы, подвигаясь все далѣе и далѣе на Западъ, до береговъ Атлантики; но въ новыхъ жилищахъ, на просторѣ Европы, тогда еще безлюдной, ихъ не оставлялъ прежній духъ братства и человѣческаго общенія. Отъ Сыръ-Дарьи и Инда до Луары и Гаронны непрерывная цёпь мелвихъ, безъименныхъ общинъ или большихъ семейныхъ вруговъ служила живымъ проводникомъ для движенія промышленнаго и торговаго, для силы мыслящей и просв'ящающей, быстро передавая изъ края въ край міра всё измёненія языка и понятій, старыхъ знаній и новыхъ заблужденій. По степямъ ходили веселые вараваны, по рёкамъ и морямъ летали смёлые ворабли, и въ одной изъ многочислени в йшихъ отраслей иранскихъ продолжалась древняя жизнь молодаго человѣчества, не смыкаясь въ мертвый эгоизмъ народовъ и государствъ, не волнуясь бурнымъ восторгомъ ненависти и войны, не унижая человъка до раба, не искажая его до господина. Отъ этой прекрасной эпохи, скоро минувшей, но никогда не забытой и въроятно оставившей по себъ миеическое преданіе о золотомъ вѣкѣ, сохранились намъ два несокрушимые во-40са — мысль индустанская и бытъ славянскій — братья, которые

Эсіопія получила свою цивилизацію изъ Египта \*). Впрочемъ, Хомяковъ самъ признаетъ, въ письмъ въ Бунзену, что "хамиды или кушиты, которыхъ Ханаанъ есть только ближайшій представитель, суть не язывъ, не племя, а релинозное начало, преданное проклятію священнымъ преданіемъ. Это начало есть саллизиъ, присущій религіямъ, которыя вы позволите мнѣ назвать кушитскими" (П, 352). Вся всемірная исторія представлена Хомявовымъ вавъ борьба иранства съ кушитствомъ, причемъ иранство выразилось окончательно въ христіанствѣ, т.-е. православіи, а кушитство--въ буддизмѣ и вообще во всякомъ раціонализмѣ, такъ что и Гегель является представителемъ кушитства. Чёмъ человёкъ былъ ближе въ первобытному преданію и чёмъ чище его сохраняетъ, тёмъ общественный его быть проще, чище и нравствениве. Но съ отступленіемъ хамидовъ отъ общаго завёта отцовъ кончилось свётлое и святое младенчество человѣческато рода, кончились взаниныя сношенія, и развитіе просвёщенія синтетическаго, и вселенская жизнь мысли. Объ этомъ раннемъ періодѣ остались преданія н сказки. Міръ, въ своихъ грустныхъ воспоминаніяхъ, и въря и не въря ему, назвалъ его золотымъ въкомъ. Начались въка борьбы, вѣка героическіе (Соч. IV, 21). Понятно, что всякое мирно-патріархальное состояніе людей, гдё бы оно ни появлялось въ исторіи, представлялось Хомякову отголоскомъ этого золотаго вёка. А такъ какъ славяне, какъ извёстно, дольше всёхъ другихъ арійскихъ племенъ оставались въ состояния мирныхъ земледельцевъ и такъ какъ древніе историки свидётельствують о многочисленности славянъ, то все, что есть хорошаго, создано славянами, и если это хорошее гдё-нибудь встрёчается, то заставляеть предполагать въ томъ или другомъ видъ, тъмъ или другимъ путемъ, примъсь славянскаго элемента. Доказательству этой гипотезы посвящена вся обширная эрудиція автора. Само собою разумвется, что цвль была не достигнута, но при этомъ темная сторона изслёдованія сказалась въ неспокойномъ и враждебномъ отношении въ другимъ народамъ. Если отзывы западныхъ хронистовъ и историковъ не признають за славянами и русскими ни хорошихъ вачествъ, ни способности активнаго вмёшательства въ дёло цивилизаціи (въ этомъ они до послёдняго времени были правы), то это не давало Хомякову

\*) Maspero: "Histoire ancienne". Paris 1876, pag. 13 # 14.

права на такое бездоказательное обвинение другихъ народностей. Вотъ примъры. Говоря о франкахъ и германцахъ, Хомяковъ выражается: "Трехвъковая жизнь, составленная изъ поочереднаго рабства, унижающаго душу, и изъ промежутвовъ свободы, вупленной по большей части измёною и всегда ознаменованной свирёпостью, изъ безпрестаннаго вровопролитія за чужое дёло или за деньги и изъ грубо-роскошнаго разврата, приготовили въ странѣ прирейнской ту грозу франковъ, которая измѣнила всѣ судьбы западной Европы и представила одно изъ самыхъ великихъ, но также изъ самыхъ отвратительныхъ явленій въ исторіи человѣчества (IV, 423). Воинственные и хладновровно - свирѣпые, безгранично - развратные и ненасытимо-корыстолюбивые, хитрые и до того лживые, что, по словамъ одного лѣтописца, считали ложь простою формою рѣчи, а по словамъ другаго-любили клятву, чтобы наслаждаться влятвопреступленіемъ, таковы были франки въ концъ V-го и началь VI въка. Таково было воспитание, данное Римомъ своимъ наемнымъ дикарямъ (419). Славяне не переселялись: въ нихъ нътъ ни малъйшаго слъда склонности кочевой. Они разселялись по лицу земли, не отрываясь отъ своей первобытной родины. По привольямъ прирѣчнымъ, по богатымъ низовьямъ разселялись мирные земленашцы, подвигаясь все далбе и далбе на Западъ, до береговъ Атлантиви; но въ новыхъ жилищахъ, на просторѣ Европы, тогда еще безлюдной, ихъ не оставлялъ прежній духъ братства и человѣческаго общенія. Отъ Сыръ-Дарьи и Инда до Луары и Гаронны непрерывная цёль мелвихъ, безъименныхъ общинъ или большихъ семейныхъ вруговъ служила живымъ проводникомъ для движенія промышленнаго и торговаго, для силы мыслящей и просв'ящающей, быстро передавая изъ края въ край міра всё измёненія языка и понятій, старыхъ знаній и новыхъ заблужденій. По степямъ ходили веселые вараваны, по ръкамъ и морямъ летали смълые корабли, и въ одной изъ многочислениъйшихъ отраслей иранскихъ продолжалась древня жизнь молодаго человъчества, не смыкаясь въ мертвый эгоизмъ народовъ и государствъ, не волнуясь бурнымъ восторгомъ ненависти и войны, не унижая человъка до раба, не искажая его до господина. Отъ этой прекрасной эпохи, скоро минувшей, но никогда не забытой и въроятно оставившей по себъ миеическое преданіе о золотомъ вѣкѣ, сохранились намъ два несокрушимые колоса — мысль индустанская и быть славянскій — братья, которые

Эсіопія получила свою цивилизацію изъ Египта \*). Впрочемъ, Хомяковъ самъ признаетъ, въ письмѣ въ Бунзену, что "хамиды или кушиты, которыхъ Ханаанъ есть только ближайшій представитель, суть не язывъ, не племя, а релинозное начало, преданное провлятію священнымъ преданіемъ. Это начало есть саллизмъ, присущій религіямъ, воторыя вы позволите мнѣ назвать кушитскими" (П, 352). Вся всемірная исторія представлена Хомяковымъ вакъ борьба иранства съ кушитствомъ, причемъ иранство выразилось окончательно въ христіанствѣ, т.-е. православіи, а кушитство--въ будизмѣ и вообще во всякомъ раціонализмѣ, такъ что и Гегель является представителемъ кушитства. Чёмъ человёкъ былъ ближе къ первобытному преданію и чёмъ чище его сохраняетъ, тёмъ общественный его быть проще, чище и нравственние. Но съ отступленіемъ хамидовъ отъ общаго завѣта отцовъ кончилось свѣтлое и святое младенчество человѣческа́го рода, кончились взаимныя сношенія, и развитіе просвёщенія синтетическаго, и вселенская жизнь мысли. Объ этомъ раннемъ періодѣ остались преданія и сказки. Міръ, въ своихъ грустныхъ воспоминаніяхъ, и въря и не въря ему, назвалъ его золотымъ въкомъ. Начались въка борьбы, вѣка героическіе (Соч. IV, 21). Понятно, что всякое мирно-патріархальное состояніе людей, гдё бы оно ни появлялось въ исторіи, представлялось Хомякову отголоскомъ этого золотаго вѣка. А такъ вакъ славяне, какъ извёстно, дольше всёхъ другихъ арійскихъ племенъ оставались въ состояніи мирныхъ земледёльцевъ и такъ какъ древніе историки свидётельствують о многочисленности славянъ, то все, что есть хорошаго, создано славянами, и если это хорошее гдё-нибудь встрёчается, то заставляеть предполагать въ томъ или другомъ видъ, тъмъ или другимъ путемъ, примъсь славянскаго элемента. Доказательству этой гипотезы посвящена вся обширная эрудиція автора. Само собою разумвется, что цёль была не достигнута, но при этомъ темная сторона изслъдованія сказалась въ неспокойномъ и враждебномъ отношения въ другимъ народамъ. Если отзывы западныхъ хронистовъ и историковъ не признаютъ за славянами и русскими ни хорошихъ вачествъ, ни способности автивнаго вмёшательства въ дёло цивилизаціи (въ этомъ они до послёдняго времени были правы), то это не давало Хомякову

\*) Maspero: "Histoire ancienne". Paris 1876, pag. 13 # 14.

права на такое бездоказательное обвинение другихъ народностей. Вотъ примъры. Говоря о франкахъ и геризицахъ, Хомяковъ выражается: "Трехвёковая жизнь, составленная изъ поочереднаго рабства, унижающаго душу, и изъ промежутвовъ свободы, купленной по большей части измёною и всегда ознаменованной свирёпостью, изъ безпрестаннаго вровопролитія за чужое діло или за деньги и изъ грубо-роскошнаго разврата, приготовили въ странѣ прирейнской ту грозу франковъ, которая изменила всё судьбы западной Европы и представила одно изъ самыхъ великихъ, но также изъ самыхъ отвратительныхъ явленій въ исторіи человѣчества (IV, 423). Воинственные и хладновровно - свирёлые, безгранично - развратные и ненасытимо-корыстолюбивые, хитрые и до того лживые, что, по словамъ одного лётописца, считали ложь простою формою рёчи, а по словамъ другаго-любили клятву, чтобы наслаждаться клятвопреступленіемъ, таковы были франки въ концѣ V-го и началѣ VI вѣка. Таково было воспитание, данное Римомъ своимъ наемнымъ дикарямъ (419). Славяне не переселялись: въ нихъ нътъ ни мальйшаго слъда склонности кочевой. Они разселялись по лицу земли, не отрываясь оть своей первобытной родины. По привольямъ прирѣчнымъ, по богатымъ низовьямъ разселялись мирные землепашцы, подвигаясь все далѣе и далѣе на Западъ, до береговъ Атлантики; но въ новыхъ жилищахъ, на просторѣ Европы, тогда еще безлюдной, ихъ не оставлялъ прежній духъ братства и человъческаго общенія. Отъ Сыръ-Дарьи и Инда до Луары и Гаронны непрерывная цёпь мелвихъ, безъименныхъ общинъ или большихъ семейныхъ вруговъ служила живымъ проводникомъ для движенія промышленнаго и торговаго, для силы мыслящей и просв'ящающей, быстро передавая взъ края въ край міра всѣ измѣненія языка и понятій, старыхъ знаній и новыхъ заблужденій. По степямъ ходили веселые вараваны, по ръкамъ и морямъ летали смълые корабли, и въ одной изъ многочисленнъйшихъ отраслей иранскихъ продолжалась древняя жизнь молодаго человъчества, не смыкаясь въ мертвый эгоизмъ народовъ и государствъ, не волнуясь бурнымъ восторгомъ ненависти и войны, не унижая человъка до раба, не искажая его до господина. Отъ этой прекрасной эпохи, скоро минувшей, но нивогда не забытой и въроятно оставившей по себъ миеическое преданіе о золотомъ вѣкѣ, сохранились намъ два несокрушимые ко-10са — мысль индустанская и быть славянский — братья, которые

Digitized by Google

Эсіопія получила свою цивилизацію изъ Египта \*). Впроченъ, Хомяковъ самъ признаетъ, въ письмѣ въ Бунзену, что "хамиды или вушиты, которыхъ Ханаанъ есть только ближайшій представитель, суть не язывъ, не племя, а религозное начало, преданное проклятію священнымъ преданіемъ. Это начало есть саллизмъ, присущій религіямъ, воторыя вы позволите мив назвать кушитскими" (П, 352). Вся всемірная исторія представлена Хомяковымъ какъ борьба иранства съ кушитствомъ, причемъ иранство выразидось окончательно въ христіанствъ, т.-е. православін, а кушитство--въ буддизмѣ и вообще во всякомъ раціонализмѣ, такъ что и Гегель является представителемъ кушитства. Чёмъ человёкъ былъ ближе къ первобытному преданію и чёмъ чище его сохраняетъ, тёмъ общественный его быть проще, чище и нравственные. Но съ отступленіемъ хамидовъ отъ общаго завѣта отцовъ кончилось свѣтлое и святое младенчество человѣческаго рода, кончились взаниныя сношенія, и развитіе просвёщенія синтетическаго, и вселенская жизнь мысли. Объ этомъ раннемъ періодѣ остались преданія и сказки. Міръ, въ своихъ грустныхъ воспоминаніяхъ, и въря и не въря ему, назвалъ его золотымъ въкомъ. Начались въка борьбы, въка героические (Соч. IV, 21). Понятно, что всякое мирно-патріархальное состояніе людей, гдё бы оно ни появлялось въ исторіи, представлялось Хомякову отголоскомъ этого золотаго вёка. А такъ вакъ славяне, какъ извёстно, дольше всёхъ другихъ арійсвихъ племенъ оставались въ состояния мирныхъ земледъльцевъ и такъ вакъ древніе историки свидётельствують о многочисленности славянъ, то все, что есть хорошаго, создано славянами, и если это хорошее гдф-нибудь встрфчается, то заставляетъ предполагать въ томъ или другомъ видъ, тъмъ или другимъ путемъ, примъсь славянскаго элемента. Доказательству этой гипотезы посвящена вся обширная эрудиція автора. Само собою разумѣется, что цёль была не достигнута, но при этомъ темная сторона изслъдованія сказалась въ неспокойномъ и враждебномъ отношения въ другимъ народамъ. Если отзывы западныхъ хронистовъ и историковъ не признають за славянами и русскими ни хорошихъ вачествъ, ни способности активнаго вмёщательства въ дёло цивилизаціи (въ этомъ они до послёдняго времени были правы), то это не давало Хомякову

\*) Maspero: "Histoire ancienne". Paris 1876, pag. 13 # 14.

права на такое бездоказательное обвинение другихъ народностей. Вотъ примъры. Говоря о франкахъ и германцахъ, Хомяковъ выражается: "Трехвёковая жизнь, составленная изъ поочереднаго рабства, унижающаго душу, и изъ промежутвовъ свободы, вупленной по большей части измѣною и всегда ознаменованной свирѣпостью, изъ безпрестаннаго вровопролитія за чужое діло или за деньги и изъ грубо-роскошнаго разврата, приготовили въ странѣ прирейнской ту грозу франковъ, которая измѣнила всѣ судьбы западной Европы и представила одно изъ самыхъ великихъ, но также изъ самыхъ отвратительныхъ явленій въ исторіи человѣчества (IV, 423). Воинственные и хладнокровно - свирѣпые, безгранично - развратные и ненасытимо-корыстолюбивые, хитрые и до того лживые, что, по словамъ одного лётописца, считали ложь простою формою рёчи, а по словамъ другаго-любили клятву, чтобы наслаждаться клятвопреступленіемъ, таковы были франки въ концѣ V-го и началѣ VI вѣка. Таково было воспитание, данное Римомъ своимъ наемнымъ дикарямъ (419). Славяне не переселялись: въ нихъ нѣтъ ни мальйшаго слъда склонности кочевой. Они разселялись по лицу земли, не отрываясь оть своей первобытной родины. По привольямъ прирѣчнымъ, по богатымъ низовьямъ разселялись мирные землепашцы, подвигаясь все далъе и далъе на Западъ, до береговъ Атлантики; но въ новыхъ жилищахъ, на просторѣ Европы, тогда еще безлюдной, ихъ не оставлялъ прежній духъ братства и человъческаго общенія. Отъ Сыръ-Дарьи и Инда до Луары и Гаронны непрерывная цёпь мелвихъ, безъименныхъ общинъ или большихъ семейныхъ круговъ служила живымъ проводникомъ для движенія промышленнаго и торговаго, для силы мыслящей и просв'ящающей, быстро передавая взъ врая въ врай міра всѣ измѣненія языка и понятій, старыхъ знаній и новыхъ заблужденій. По степямъ ходили веселые караваны, по ръкамъ и морямъ летали смълые корабли, и въ одной изъ многочисленнъйшихъ отраслей иранскихъ продолжалась древняя жизнь молодаго человъчества, не смыкаясь въ мертвый эгоизмъ народовъ и государствъ, не волнуясь бурнымъ восторгомъ ненависти и войны, не унижая человъка до раба, не искажая его до господина. Отъ этой прекрасной эпохи, скоро минувшей, но никогда не забытой и въроятно оставившей по себъ миеическое преданіе о золотомъ вѣкѣ, сохранились намъ два несокрушимые колоса — мысль индустанская и быть славянский — братья, которые

Digitized by Google

Эсіопія получила свою цивилизацію изъ Египта \*). Впрочемъ, Хомяковъ самъ признаетъ, въ письмѣ въ Бунзену, что "хамиды или кушиты, которыхъ Ханаанъ есть только ближайшій представитель. суть не язывъ, не племя, а релинозное начало, преданное провлятію священнымъ преданіемъ. Это начало есть саллизиъ, присущій религіямъ, воторыя вы позволите мнѣ назвать кушитскими" (П, 352). Вся всемірная исторія представлена Хомяковымъ какъ борьба иранства съ кушитствомъ, причемъ иранство выразилось окончательно въ христіанствъ, т.-е. православіи, а кушитство--въ будлизмѣ и вообще во всякомъ раціонализмѣ, такъ что и Гегель является представителемъ кушитства. Чёмъ человёкъ былъ ближе въ первобытному преданію и чёмъ чище его сохраняеть, тёмъ общественный его быть проще, чище и нравственные. Но съ отступленіемъ хамидовъ отъ общаго завѣта отцовъ кончилось свѣтлое и святое младенчество человѣческа́го рода, кончились взаимныя сношенія, и развитіе просв'ященія синтетическаго, и вселенсвая жизнь мысли. Объ этомъ раннемъ періодѣ остались преданія н сказки. Міръ, въ своихъ грустныхъ воспоминаніяхъ, и въря и не въря ему, назвалъ его золотымъ въкомъ. Начались въка борьбы, вѣка героическіе (Соч. IV, 21). Понятно, что всякое мирно-патріархальное состояніе людей, гдѣ бы оно ни появлялось въ исторіи, представлялось Хомякову отголоскомъ этого золотаго вёка. А такъ какъ славяне, какъ извъстно, дольше всёхъ другихъ арійскихъ племенъ оставались въ состоянии мирныхъ земледбльцевъ и такъ какъ древніе историви свидётельствують о многочисленности славянъ, то все, что есть хорошаго, создано славянами, и если это хорошее гдф-нибудь встрфчается, то заставляеть предполагать въ томъ или другомъ видѣ, тѣмъ или другимъ путемъ, примѣсь славянскаго элемента. Доказательству этой гипотезы посвящена вся обширная эрудиція автора. Само собою разумьется, что цьль была не достигнута, но при этомъ темная сторона изслъдованія сказалась въ несповойномъ и враждебномъ отношения въ другимъ народамъ. Если отзывы западныхъ хронистовъ и историковъ не признають за славянами и русскими ни хорошихъ вачествъ, ни способности автивнаго вмёшательства въ дёло цивилизаціи (въ этомъ они до послёдняго времени были правы), то это не давало Хомякову

\*) Maspero: "Histoire ancienne". Paris 1876, pag. 13 H 14.

права на такое бездоказательное обвинение другихъ народностей. Вотъ примъры. Говоря о франкахъ и геризнцахъ, Хомяковъ выражается: "Трехвёвовая жизнь, составленная изъ поочереднаго рабства, унижающаго душу, и изъ промежутвовъ свободы, вупленной по большей части измёною и всегда ознаменованной свирёпостью, изъ безпрестаннаго вровопролитія за чужое д'вло или за деньги и изъ грубо-роскошнаго разврата, приготовили въ странѣ прирейнской ту грозу франковъ, которая измѣнила всѣ судьбы западной Европы и представила одно изъ самыхъ великихъ, но также изъ самыхъ отвратительныхъ явленій въ исторіи человѣчества (IV, 423). Воннственные и хладновровно - свирѣпые, безгранично - развратные и ненасытимо-ворыстолюбивые, хитрые и до того лживые, что, по словамъ одного лётописца, считали ложь простою формою рёчи, в по словамъ другаго-любили клятву, чтобы наслаждаться клятвопреступленіемъ, таковы были франки въ концѣ V-го и началѣ VI вѣка. Таково было воспитание, данное Римомъ своимъ наемнымъ дикарямъ (419). Славяне не переселялись: въ нихъ нътъ ни мальйшаго слъда склонности кочевой. Они разселялись по лицу земли, не отрываясь оть своей первобытной родины. По привольямъ приръчнымъ, по богатымъ низовьямъ разселялись мирные землепащцы, подвигаясь все далѣе и далѣе на Западъ, до береговъ Атлантики; но въ новыхъ жилищахъ, на просторѣ Европы, тогда еще безлюдной, ихъ не оставлялъ прежній духъ братства и человъческаго общенія. Отъ Сыръ-Дарья и Инда до Луары и Гаронны непрерывная цёпь мелвихъ, безъименныхъ общинъ или большихъ семейныхъ вруговъ служила живымъ проводникомъ для движенія промышленнаго и торговаго, для силы мыслящей и просв'ящающей, быстро передавая изъ врая въ врай міра всѣ измѣненія языка и понятій, старыхъ знаній и новыхъ заблужденій. По степямъ ходили веселые караваны, по ръкамъ и морямъ летали смёлые корабли, и въ одной изъ многочисленнъйшихъ отраслей иранскихъ продолжалась древняя жизнь молодаго человъчества, не смыкаясь въ мертвый эгоизмъ народовъ и государствъ, не волнуясь бурнымъ восторгомъ ненависти и войны, не унижая человъка до раба, не искажая его до господина. Отъ этой прекрасной эпохи, скоро минувшей, но никогда не забытой и въроятно оставившей по себъ миеическое преданіе о золотомъ въкъ, сохранились намъ два несокрушимые волоса — мысль индустанская и бытъ славянскій — братья, которые

Digitized by Google

Эсіопія получила свою цивилизацію изъ Египта \*). Впрочемъ, Хомяковъ самъ признаетъ, въ письмъ въ Бунзену, что "хамиды или вушиты, воторыхъ Ханаанъ есть только ближайшій представитель, суть не язывъ, не племя, а релинозное начало, преданное провлятію священнымъ преданіемъ. Это начало есть саллизмъ, присущій религіямъ, воторыя вы позволите мнѣ назвать кушитскими" (II, 352). Вся всемірная исторія представлена Хомяковымъ какъ борьба иранства съ кушитствомъ, причемъ иранство выразилось окончательно въ христіанстве, т.-е. православіи, а кушитство--въ буданзмѣ и вообще во всякомъ раціонализмѣ, такъ что и Гегель является представителемъ вушитства. Чёмъ человёвъ былъ ближе къ первобытному преданію и чёмъ чище его сохраняеть, тёмъ общественный его быть проще, чище и нравственние. Но съ отступленіемъ хамидовъ отъ общаго завѣта отцовъ кончилось свѣтлое и святое младенчество человъческаго рода, кончились взаимныя сношенія, и развитіе просвёщенія синтетическаго, и вселенская жизнь мысли. Объ этомъ раннемъ періодъ остались преданія и сказки. Міръ, въ своихъ грустныхъ воспоминаніяхъ, и въря и не въря ему, назвалъ его золотымъ въкомъ. Начались въка борьбы, въка героические (Соч. IV, 21). Понятно, что всякое мирно-патріархальное состояніе людей, гдѣ бы оно ни появлялось въ исторіи, представлялось Хомякову отголоскомъ этого золотаго въка. А такъ какъ славяне, какъ извёстно, дольше всёхъ другихъ арійскихъ племенъ оставались въ состоянии мирныхъ земледъльцевъ и тавъ вавъ древніе историви свидётельствуютъ о многочисленности славянъ, то все, что есть хорошаго, создано славянами, и если это хорошее гдё-нибудь встрёчается, то заставляетъ предполагать въ томъ или другомъ видѣ, тѣмъ или другимъ путемъ, примѣсь славянскаго элемента. Доказательству этой гипотезы посвящена вся обширная эрудиція автора. Само собою разумбется, что цёль была не достигнута, но при этомъ темная сторона изслёдованія сказалась въ неспокойномъ и враждебномъ отношения въ другимъ народамъ. Если отзывы западныхъ хронистовъ и историковъ не признають за славянами и русскими ни хорошихъ вачествъ, ни способности активнаго вмёшательства въ дёло цивилизаціи (въ этомъ они до послёдняго времени были правы), то это не давало Хомякову

права на такое бездоказательное обвинение другихъ народностей. Вотъ примъры. Говоря о франкахъ и германцахъ, Хомяковъ выражается: "Трехвёвовая жизнь, составленная изъ поочереднаго рабства, унижающаго душу, и изъ промежутковъ свободы, купленной по большей части измёною и всегда ознаменованной свирёпостью, изъ безпрестаннаго вровопролитія за чужое дёло или за деньги и изъ грубо-роскошнаго разврата, приготовили въ странѣ прирейнской ту грозу франковъ, которая измънила всъ судьбы западной Евро-**ПИ И Представила одно изъ самыхъ** великихъ, но также изъ саиыхъ отвратительныхъ явленій въ исторіи человъчества (IV, 423). Воннственные и хладновровно - свирѣпые, безгранично - развратные и ненасытимо-ворыстолюбивые, хитрые и до того лживые, что, по словамъ одного лётописца, считали ложь простою формою рёчи, а по словамъ другаго-любили влятву, чтобы наслаждаться влятвопреступленіемъ, таковы были франки въ концѣ V-го и началѣ VI вѣка. Таково было воспитание, данное Римомъ своимъ наемнымъ диварямъ (419). Славяне не переселялись: въ нихъ нътъ ни мальйшаго слъда склонности кочевой. Они разселялись по лицу земли, не отрываясь оть своей первобытной родины. По привольямъ прирѣчнымъ, по богатымъ низовьямъ разселялись мирные землепашцы, подвигаясь все далѣе и далѣе на Западъ, до береговъ Атлантики; но въ новыхъ жилищахъ, на просторѣ Европы, тогда еще безлюдной, ихъ не оставлялъ прежній духъ братства и человѣческаго общенія. Отъ Сыръ-Дарьи и Инда до Луары и Гаронны непрерывная цёпь мелвихъ, безъименныхъ общинъ или большихъ семейныхъ вруговъ служила живымъ проводнивомъ для движенія промышленнаго и торговаго, для силы мыслящей и просв'ящающей, быстро передавая изъ края въ край міра всё измёненія языка и понятій, старыхъ знаній и новыхъ заблужденій. По степямъ ходили веселые караваны, по ръкамъ и морямъ летали смёлые корабли, и въ одной изъ многочисленнъйшихъ отраслей ирансвихъ продолжалась древняя жизнь молодаго челов'ьчества, не смыкаясь въ мертвый эгонзмъ народовъ и государствъ, не волнуясь бурнымъ восторгомъ ненависти и войны, не унижая человъка до раба, не искажая его до господина. Отъ этой прекрасной эпохи, скоро минувшей, но никогда не забытой и въроятно оставившей по себъ миеическое преданіе о золотомъ вѣкѣ, сохранились намъ два несокрушимые колоса — мысль индустанская и быть славянскій — братья, которые

Digitized by Google

Эсіопія получила свою цивилизацію изъ Египта \*). Впрочемъ, Хомяковъ самъ признаетъ, въ письмѣ въ Бунзену, что "хамиды или кушиты, которыхъ Ханаанъ есть только ближайшій представитель, суть не язывъ, не племя, а релинозное начало, преданное провлятію священнымъ преданіемъ. Это начало есть саллизмъ, присущій религіямъ, воторыя вы позволите мнѣ назвать кушитскими" (П, 352). Вся всемірная исторія представлена Хомявовымъ вавъ борьба иранства съ кушитствомъ, причемъ иранство выразилось окончательно въ христіанствъ, т.-е. православіи, а купитство--въ буддизмѣ и вообще во всякомъ раціонализмѣ, такъ что и Гегель является представителемъ кушитства. Чёмъ человёкъ былъ ближе къ первобытному преданію и чёмъ чище его сохраняеть, тёмъ общественный его быть проще, чище и нравственные. Но съ отступленіемъ хамидовъ отъ общаго завѣта отцовъ кончилось свѣтлое и святое младенчество человѣческато рода, кончились взаимныя сношенія, и развитіе просвёщенія синтетическаго, и вселенская жизнь мысли. Объ этомъ раннемъ періодъ остались преданія и сказки. Міръ, въ своихъ грустныхъ воспоминаніяхъ, и въря и не въря ему, назвалъ его золотымъ въкомъ. Начались въка борьбы, вѣка героические (Соч. IV, 21). Понятно, что всякое мирно-патріархальное состояніе людей, гдѣ бы оно ни появлялось въ исторіи, представлялось Хомякову отголоскомъ этого золотаго вёка. А такъ вакъ славяне, какъ извёстно, дольше всёхъ другихъ арійскихъ племенъ оставались въ состояния мирныхъ земледъльцевъ и такъ вавъ древніе историки свидётельствують о многочисленности славянъ, то все, что есть хорошаго, создано славянами, и если это хорошее гдё-нибудь встрёчается, то заставляеть предполагать въ томъ или другомъ видё, тёмъ или другимъ путемъ, примёсь славянскаго элемента. Доказательству этой гипотезы посвящена вся обширная эрудиція автора. Само собою разумьется, что цель была не достигнута, но при этомъ темная сторона изслъдованія сказалась въ несповойномъ и враждебномъ отношения въ другимъ народамъ. Если отзывы западныхъ хронистовъ и историковъ не признають за славянами и русскими ни хорошихъ вачествъ, ни способности активнаго вмёщательства въ дёло цивилизаціи (въ этомъ они до послѣдняго времени были правы), то это не давало Хомякову

права на такое бездоказательное обвинение другихъ народностей. Вотъ примъры. Говоря о франкахъ и геризицахъ, Хомяковъ выражается: "Трехвёковая жизнь, составленная изъ поочереднаго рабства, унижающаго душу, и изъ промежутвовъ свободы, купленной по большей части измёною и всегда ознаменованной свирёпостью, изъ безпрестаннаго вровопролитія за чужое діло или за деньги и изъ грубо-роскошнаго разврата, приготовили въ странъ прирейнской ту грозу франковъ, которая изменила всё судьбы западной Европы и представила одно изъ самыхъ великихъ, но также изъ самыхъ отвратительныхъ явленій въ исторіи человѣчества (IV, 423). Воинственные и хладновровно - свирѣпые, безгранично - развратные и ненасытимо-корыстолюбивые, хитрые и до того лживые, что, по словамъ одного лѣтописца, считали ложь простою формою рѣчи, а по словамъ другаго-любили клятву, чтобы наслаждаться клятвопреступленіемъ, таковы были франки въ конць V-го и началь VI въка. Таково было воспитание, данное Римомъ своимъ наемнымъ дикарямъ (419). Славяне не переселялись: въ нихъ нътъ ни мальйшаго слъда склонности кочевой. Они разселялись по лицу земли, не отрываясь отъ своей первобытной родины. По привольямъ прирвчнымъ, по богатымъ низовьямъ разселялись мирные землепашцы, подвигаясь все далѣе и далѣе на Западъ, до береговъ Атлантики; но въ новыхъ жилищахъ, на просторъ Европы, тогда еще безлюдной, ихъ не оставлялъ прежній духъ братства и человъческаго общенія. Отъ Сыръ-Дарьи и Инда до Луары и Гаронны непрерывная цёпь мелвихъ, безъименныхъ общинъ или большихъ семейныхъ вруговъ служила живымъ проводникомъ для движенія промышленнаго и торговаго, для силы мыслящей и просв'я выстро передавая изъ края въ край міра всѣ измѣненія языка и понятій, старыхъ знаній и новыхъ заблужденій. По степямъ ходили веселые караваны, по ръкамъ и морямъ летали смълые корабли, и въ одной изъ многочисленн в й шихъ отраслей иранскихъ продолжалась древняя жизнь молодаго человъчества, не смыкаясь въ мертвый эгонямъ народовъ и государствъ, не волнуясь бурнымъ восторгомъ ненависти и войны, не унижая человъка до раба, не искажая его до господина. Отъ этой прекрасной эпохи, скоро минувшей, но нивогда не забытой и въроятно оставившей по себъ миеическое преданіе о золотомъ въкъ, сохранились намъ два несокрушимые колоса — мысль индустанская и бытъ славянскій — братья, которые

Эсіопія получила свою цивилизацію изъ Египта \*). Впрочемъ, Хомяковъ самъ признаетъ, въ письмъ въ Бунзену, что "хамиды или кушиты, которыхъ Ханаанъ есть только ближайшій представитель, суть не язывъ, не племя, а релийозное начало, преданное провлятію священнымъ преданіемъ. Это начало есть саллизмъ, присущій религіянъ, воторыя вы позволите мнѣ назвать кушитскими" (П, 352). Вся всемірная исторія представлена Хомяковымъ какъ борьба нранства съ кушитствомъ, причемъ иранство выразилось овончательно въ христіанствъ, т.-е. православін, а кушитство--въ буддизмѣ и вообще во всякомъ раціонализмѣ, такъ что и Гегель является представителемъ кушитства. Чёмъ человёкъ былъ ближе къ первобытному преданію и чёмъ чище его сохраняеть, тёмъ общественный его быть проще, чище и нравственние. Но съ отступленіемъ хамидовъ отъ общаго завѣта отцовъ кончилось свѣтлое и святое младенчество человъческато рода, кончились взаимныя сношенія, и развитіе просвёщенія синтетическаго, и вселенсвая жизнь мысли. Объ этомъ раннемъ періодѣ остались преданія и сказки. Міръ, въ своихъ грустныхъ воспоминаніяхъ, и въря и не въря ему, назвалъ его золотымъ въкомъ. Начались въка борьбы, въка героические (Соч. IV, 21). Понятно, что всякое мирно-патріархальное состояние людей, гдё бы оно ни появлялось въ истории, представлялось Хомявову отголоскомъ этого золотаго вѣка. А тавъ какъ славяне, какъ извёстно, дольше всёхъ другихъ арійскихъ племенъ оставались въ состояния мирныхъ земледъльцевъ и такъ какъ древніе историви свидётельствують о многочисленности славянъ, то все, что есть хорошаго, создано славянами, и если это хорошее гдё-нибудь встрёчается, то заставляетъ предполагать въ томъ или другомъ видё, тёмъ или другимъ путемъ, примёсь славянскаго элемента. Доказательству этой гипотезы посвящена вся обширная эрудиція автора. Само собою разумѣется, что цёль была не достигнута, но при этомъ темная сторона изслъдованія сказалась въ неспокойномъ и враждебномъ отношения къ другимъ народамъ. Если отзывы западныхъ хронистовъ и историковъ не признають за славянами и русскими ни хорошихъ вачествъ, ни способности активнаго вмёшательства въ дёло цивилизацін (въ этомъ они до послѣдняго времени были правы), то это не давало Хомякову

<sup>\*)</sup> Maspero: "Histoire ancienne". Paris 1876, pag. 13 H 14.

права на такое бездоказательное обвинение другихъ народностей. Вотъ примъры. Говоря о франкахъ и германцахъ, Хомяковъ выражается: "Трехвёковая жизнь, составленная изъ поочереднаго рабства, унижающаго душу, и изъ промежутвовъ свободы, вупленной по большей части измёною и всегда ознаменованной свирёпостью, изъ безпрестаннаго вровопролитія за чужое діло или за деньги и изъ грубо-роскошнаго разврата, приготовили въ странѣ прирейнской ту грозу франковъ, которая измѣнила всѣ судьбы западной Европы и представила одно изъ самыхъ великихъ, но также изъ самыхъ отвратительныхъ явленій въ исторіи человѣчества (IV, 423). Воинственные и хладновровно - свирёлые, безгранично - развратные и ненасытимо-корыстолюбивые, хитрые и до того лживые, что, по словамъ одного лътописца, считали ложь простою формою ръчи, а по словамъ другаго-любили влятву, чтобы наслаждаться влятвопреступленіемъ, таковы были франки въ концѣ V-го и началѣ VI вѣка. Таково было воспитание, данное Римомъ своимъ наемнымъ дикарямъ (419). Славяне не переселялись: въ нихъ нътъ ни мальйшаго слъда склонности кочевой. Они разселялись по лицу земли, не отрываясь оть своей первобытной родины. По привольямъ приричнымъ, по богатымъ низовьямъ разселялись мирные землепашцы, подвигаясь все далъе и далъе на Западъ, до береговъ Атлантики; но въ новыхъ жилищахъ, на просторѣ Европы, тогда еще безлюдной, ихъ не оставлялъ прежній духъ братства и человъческаго общенія. Отъ Сыръ-Дарья и Инда до Луары и Гаронны непрерывная цёпь мелвихъ, безъименныхъ общинъ или большихъ семейныхъ вруговъ служила живымъ проводникомъ для движенія промышленнаго и торговаго, для силы мыслящей и просв'ящающей, быстро передавая изъ врая въ врай міра всё измѣненія языка и понятій, старыхъ знаній и новыхъ заблужденій. По степямъ ходили веселые караваны, по ръкамъ и морямъ летали смълые корабли, и въ одной изъ многочисленнъйшихъ отраслей иранскихъ продолжалась древняя жизнь молодаго человъчества, не смыкаясь въ мертвый эгоизмъ народовъ и государствъ, не волнуясь бурнымъ восторгомъ ненависти и войны, не унижая человъка до раба, не искажая его до господина. Отъ этой прекрасной эпохи, скоро минувшей, но никогда не забытой и въроятно оставившей по себъ миеическое преданіе о золотомъ вѣкѣ, сохранились намъ два несокрушимые колоса — мысль индустанская и бытъ славянский — братья, которые

Эсіопія получила свою цивилизацію изъ Египта \*). Впрочемъ, Хомяковъ самъ признаетъ, въ письмё въ Бунзену, что "хамиды или вушиты, которыхъ Ханаанъ есть только ближайшій представитель, суть не язывъ, не племя, а религозное начало, преданное провлятію священнымъ преданіемъ. Это начало есть саллизиъ, присущій религіямъ, воторыя вы позволите мнѣ назвать кушитскими" (П, 352). Вся всемірная исторія представлена Хомявовымъ вакъ борьба иранства съ кушитствомъ, причемъ иранство выразняюсь овончательно въ христіанствѣ, т.-е. православіи, а кушитство--въ буддизит и вообще во всякомъ раціонализит, такъ что и Гегель является представителемъ кушитства. Чёмъ человёкъ былъ ближе въ первобытному преданію и чёмъ чище его сохраняетъ, тёмъ общественный его быть проще, чище и нравственные. Но съ отступленіемъ хамидовъ отъ общаго завёта отцовъ кончилось свётлое и святое младенчество человѣческаго рода, кончились взаимныя сношенія, и развитіе просв'єщенія синтетическаго, и вселенская жизнь мысли. Объ этомъ раннемъ періодѣ остались преданія н сказки. Міръ, въ своихъ грустныхъ воспоминаніяхъ, и въря и не въря ему, назвалъ его золотымъ въкомъ. Начались въка борьбы, въва героические (Соч. IV, 21). Понятно, что всякое мирно-патріархальное состояніе людей, гдѣ бы оно ни появлялось въ исторіи, представлялось Хомякову отголоскомъ этого золотаго въва. А такъ вакъ славяне, какъ извёстно, дольше всёхъ другихъ арійскихъ племенъ оставались въ состояни мирныхъ земледбльцевъ и такъ вавъ древніе историви свидётельствують о многочисленности славянъ, то все, что есть хорошаго, создано славянами, и если это хорошее гдф-нибудь встрфувется, то заставляеть предполагать въ томъ или другомъ видѣ, тѣмъ или другимъ путемъ, примѣсь славянскаго элемента. Доказательству этой гипотезы посвящена вся обширная эрудиція автора. Само собою разумѣется, что цѣль была не достигнута, но при этомъ темная сторона изслъдованія сказалась въ неспокойномъ и враждебномъ отношение въ другимъ народамъ. Если отзывы западныхъ хронистовъ и историковъ не признають за славянами и русскими ни хорошихъ вачествъ, ни способности активнаго вмёщательства въ дёло цивилизаціи (въ этомъ они до послёдняго времени были правы), то это не давало Хомякову

права на такое бездоказательное обвинение другихъ народностей. Вотъ примъры. Говоря о франкахъ и германцахъ. Хомяковъ выражается: "Трехвёвовая жизнь, составленная изъ поочереднаго рабства, унижающаго душу, и изъ промежутвовъ свободы, купленной по большей части измёною и всегда ознаменованной свирёпостью, изъ безпрестаннаго вровопролитія за чужое дёло или за деньги и изъ грубо-роскошнаго разврата, приготовили въ странѣ прирейнской ту грозу франковъ, которая измѣнила всѣ судьбы западной Европы и представила одно изъ самыхъ веливихъ, но тавже изъ самыхъ отвратительныхъ явленій въ исторіи человѣчества (IV, 423). Воинственные и хладнокровно - свирѣпые, безгранично - развратные и ненасытимо-ворыстолюбивые, хитрые и до того лживые, что, по словамъ одного лётописца, считали ложь простою формою рѣчи, а по словамъ другаго-любили клятву, чтобы наслаждаться клятвопреступленіемъ, таковы были франки въ концъ V-го и началъ VI въка. Таково было воспитание, данное Римомъ своимъ наемнымъ дикарямъ (419). Славяне не переселялись: въ нихъ нътъ ни мальйшаго слъда склонности кочевой. Они разселялись по лицу земли, не отрываясь отъ своей первобытной родины. По привольямъ прирѣчнымъ, по богатымъ низовьямъ разселялись мирные землепашцы, подвигаясь все далѣе и далѣе на Западъ, до береговъ Атлантики; но въ новыхъ жилищахъ, на просторъ Европы, тогда еще безлюдной, ихъ не оставлялъ прежній духъ братства и человѣческаго общенія. Отъ Сыръ-Дарьи и Инда до Луары и Гаронны непрерывная цёпь мелвихъ, безъименныхъ общинъ или большихъ семейныхъ вруговъ служила живымъ проводникомъ для движенія промышленнаго и торговаго, для силы мыслящей и просв'ящающей, быстро передавая изъ края въ край міра всѣ измѣненія языка и понятій, старыхъ знаній и новыхъ заблужденій. По степямъ ходили веселые караваны, по рѣвамъ и морямъ летали смѣлые ворабли, и въ одной изъ многочислени в отраслей иранскихъ продолжалась древняя жизнь молодаго человъчества, не смыкаясь въ мертвый эгонзмъ народовъ и государствъ, не волнуясь бурнымъ восторгомъ ненависти и войны, не унижая человъка до раба, не искажая его до господина. Отъ этой прекрасной эпохи, скоро минувшей, но никогда не забытой и въроятно оставившей по себъ миеическое преданіе о золотомъ вѣкѣ, сохранились намъ два несокрушимые колоса — мысль индустанская и бытъ славянскій — братья, которые

Digitized by Google

Эсіопія получила свою цивилизацію изъ Египта \*). Впрочемъ, Хомявовъ самъ признаетъ, въ письмъ въ Бунзену, что "хамиды или вушиты, которыхъ Ханаанъ есть только ближайшій представитель, суть не язывъ, не племя, а релизіозное начало, преданное проклятію священнымъ преданіемъ. Это начало есть валлизмъ, присущій религіямъ, которыя вы позволите мнѣ назвать кушитскими" (П, 352). Вся всемірная исторія представлена Хомяковымъ какъ борьба иранства съ кушитствомъ, причемъ иранство выразняюсь окончательно въ христіанствѣ, т.-е. православіи, а кушитство--въ будним и вообще во всякомъ раціонализмѣ, такъ что и Гегель является представителемъ вушитства. Чёмъ человёкъ былъ ближе къ первобытному преданію и чёмъ чище его сохраняетъ, тёмъ общественный его быть проще, чище и нравственные. Но съ отступленіемъ хамидовъ отъ общаго завѣта отповъ кончилось свѣтлое и святое младенчество человѣческа́го рода, кончились взаимныя сношенія, и развитіе просв'єщенія синтетическаго, и вселенсвая жизнь мысли. Объ этомъ раннемъ періодъ остались преданія и сказки. Міръ, въ своихъ грустныхъ воспоминаніяхъ, и въря и не въря ему, назвалъ его золотымъ въкомъ. Начались въка борьбы, вѣка героическіе (Соч. IV, 21). Понятно, что всякое мирно-патріархальное состояніе людей, гдѣ бы оно ни появлялось въ исторіи, представлялось Хомявову отголоскомъ этого золотаго въва. А тавъ какъ славяне, какъ извёстно, дольше всёхъ другихъ арійскихъ племенъ оставались въ состояни мирныхъ земледъльцевъ и такъ какъ древніе историки свидётельствують о многочисленности славянъ, то все, что есть хорошаго, создано славянами, и если это хорошее гдф-нибудь встрфчается, то заставляетъ предполагать въ томъ или другомъ видѣ, тѣмъ или другимъ путемъ, примѣсь славянсваго элемента. Доказательству этой гипотезы посвящена вся обширная эрудиція автора. Само собою разумѣется, что цель была не достигнута, но при этомъ темная сторона изслъдованія сказалась въ неспокойномъ и враждебномъ отношение въ другимъ народамъ. Если отзывы западныхъ хронистовъ и историковъ не признаютъ за славянами и русскими ни хорошихъ вачествъ, ни способности активнаго вмёшательства въ дёло цивилизаціи (въ этомъ они до послѣдняго времени были правы), то это не давало Хомякову

права на такое бездовазательное обвинение другихъ народностей. Вотъ примъры. Говоря о франкахъ и германцахъ, Хомяковъ выражается: "Трехвёковая жизнь, составленная изъ поочереднаго рабства, унижающаго душу, и изъ промежутковъ свободы, купленной по большей части измёною и всегда ознаменованной свирёпостью, изъ безпрестаннаго вровопролитія за чужое дёло или за деньги и изъ грубо-росвошнаго разврата, приготовили въ странѣ прирейнской ту грозу франковъ, которая измѣнила всѣ судьбы западной Европы и представила одно изъ самыхъ великихъ, но также изъ самыхъ отвратительныхъ явленій въ исторіи человъчества (IV, 423). Воинственные и хладновровно - свирилые, безгранично - развратные и ненасытимо-корыстолюбивые, хитрые и до того лживые, что, по словамъ одного лѣтописца, считали ложь простою формою рѣчи, а по словамъ другаго-любили влятву, чтобы наслаждаться влятвопреступленіемъ, таковы были франки въ концъ V-го и началъ VI въка. Таково было воспитание, данное Римомъ своимъ наемнымъ дикарямъ (419). Славяне не переселялись: въ нихъ нътъ ни мальйшаго слъда склонности кочевой. Они разселялись по лицу земли, не отрываясь отъ своей первобытной родины. По привольямъ прирѣчнымъ, по богатымъ низовьямъ разселялись мирные землепашцы, подвигаясь все далве и далве на Западъ, до береговъ Атлантики; но въ новыхъ жилищахъ, на просторъ Европы, тогда еще безлюдной, ихъ не оставлялъ прежній духъ братства и человѣческаго общенія. Отъ Сыръ-Дарья и Инда до Луары и Гаронны непрерывная цёпь мелвихъ, безъименныхъ общинъ или большихъ семейныхъ круговъ служила живымъ проводникомъ для движенія промышленнаго и торговаго, для силы мыслящей и просв'ящающей, быстро передавая изъ края въ край міра всѣ измѣненія языка и понятій, старыхъ знаній и новыхъ заблужденій. По степямъ ходили веселые караваны, по рёкамъ и морямъ летали смёлые корабли, и въ одной изъ многочислени в апихъ отраслей иранскихъ продолжалась древняя жизнь молодаго человѣчества, не смыкаясь въ мертвый эгоизмъ народовъ и государствъ, не волнуясь бурнымъ восторгомъ ненависти и войны, не унижая человъка до раба, не искажая его до господина. Отъ этой прекрасной эпохи, скоро минувшей, но нивогда не забытой и вѣроятно оставившей по себѣ миеическое преданіе о золотомъ вѣкѣ, сохранились намъ два несокрушимые волоса — мысль индустанская и быть славянский — братья, которые

Эсіопія получила свою цивилизацію изъ Египта \*). Впрочемъ, Хомяковъ самъ признаетъ, въ письмѣ въ Бунзену, что "хамиды или вушиты, которыхъ Ханаанъ есть только ближайшій представитель, суть не язывъ, не племя, а религозное начало, преданное проклятію священнымъ преданіемъ. Это начало есть саллизмъ, присущій религіямъ, воторыя вы позволите мнѣ назвать кушитскими" (П, 352). Вся всемірная исторія представлена Хомяковымъ какъ борьба иранства съ кушитствомъ, причемъ иранство выразняюсь окончательно въ христіанствѣ, т.-е. православіи, а кушитство--въ буддизив и вообще во всякомъ раціонализив, такъ что и Гегель является представителемъ купнитства. Чёмъ человёкъ былъ ближе въ первобытному преданію и чёмъ чище его сохраняеть, тёмъ общественный его быть проще, чище и нравственные. Но съ отступленіемъ хамидовъ отъ общаго завѣта отцовъ кончилось свѣтлое и святое младенчество человёческаго рода, кончились взаимныя сношенія, и развитіе просв'ященія синтетическаго, и вселенская жизнь мысли. Объ этомъ раннемъ періодѣ остались преданія и сказки. Міръ, въ своихъ грустныхъ воспоминаніяхъ, и въря и не въря ему, назвалъ его золотымъ въкомъ. Начались въка борьбы, вѣка героическіе (Соч. IV, 21). Понятно, что всякое мирно-патріархальное состояніе людей, гдё бы оно ни появлялось въ исторіи, представлялось Хомякову отголоскомъ этого золотаго въка. А такъ вакъ славяне, какъ извъстно, дольше всёхъ другихъ арійскихъ племенъ оставались въ состояніи мирныхъ земледёльцевъ и такъ какъ древніе историки свидётельствують о многочисленности славянъ, то все, что есть хорошаго, создано славянами, и если это хорошее гдё-нибудь встрёчается, то заставляеть предполагать въ томъ или другомъ видъ, тъмъ или другимъ путемъ, примъсь славанскаго элемента. Доказательству этой гипотезы посвящена вся обширная эрудиція автора. Само собою разумбется, что цель была не достигнута, но при этомъ темная сторона изслъдованія сказалась въ неспокойномъ и враждебномъ отношение въ другимъ народамъ. Если отзывы западныхъ хронистовъ и историковъ не признають за славянами и русскими ни хорошихъ вачествъ, ни способности активнаго вмёшательства въ дёло цивилизаціи (въ этомъ они до послёдняго времени были правы), то это не давало Хомякову

права на такое бездоказательное обвинение другихъ народностей. Вотъ примъры. Говоря о франкахъ и германдахъ, Хомяковъ выражается: "Трехвёвовая жизнь, составленная изъ поочереднаго рабства. унижающаго душу, и изъ промежутвовъ свободы, вупленной по большей части измёною и всегда ознаменованной свирёпостью, изъ безпрестаннаго вровопролитія за чужое д'вло или за деньги и изъ грубо-роскошнаго разврата, приготовили въ странѣ прирейнской ту грозу франковъ, которая измѣнила всѣ судьбы западной Европы и представила одно изъ самыхъ великихъ, но также изъ саныхъ отвратительныхъ явленій въ исторіи человѣчества (IV, 423). Воинственные и хладновровно - свирѣпые, безгранично - развратные и ненасытимо-корыстолюбивые, хитрые и до того лживые, что, по словамъ одного лётописца, считали ложь простою формою рёчи, а по словамъ другаго-любили клятву, чтобы наслаждаться влятвопреступленіемъ, таковы были франки въ концѣ V-го и началѣ VI вѣка. Таково было воспитание, данное Римомъ своимъ наемнымъ дикарямъ (419). Славяне не переселялись: въ нихъ нътъ ни мальйшаго слъда склонности кочевой. Они разселялись по лицу земли, не отрываясь отъ своей первобытной родины. По привольямъ приръчнымъ, по богатымъ низовьямъ разселялись мирные землепашцы, подвигаясь все далѣе и далѣе на Западъ, до береговъ Атлантики; но въ новыхъ жилищахъ, на просторъ Европы, тогда еще безлюдной, ихъ не оставлялъ прежній духъ братства и человѣческаго общенія. Отъ Сыръ-Дарья и Инда до Луары и Гаронны непрерывная цёпь мелвихъ, безъименныхъ общинъ или большихъ семейныхъ вруговъ служила живымъ проводникомъ для движенія промышленнаго и торговаго, для силы мыслящей и просв'ящающей, быстро передавая изъ врая въ врай міра всё измёненія языка и понятій, старыхъ знаній и новыхъ заблужденій. По степямъ ходили веселые вараваны, по ръкамъ и морямъ летали смълые корабли, и въ одной нзъ многочисленнъйшихъ отраслей ирансвихъ продолжалась древняя жизнь молодаго человъчества, не смыкаясь въ мертвый эгонзмъ народовъ и государствъ, не волнуясь бурнымъ восторгомъ ненависти и войны, не унижая человъка до раба, не искажая его до господина. Отъ этой прекрасной эпохи, скоро минувшей, но никогда не забытой и въроятно оставившей по себъ миеическое преданіе о золотомъ вѣкѣ, сохранились намъ два несокрушимые колоса — мысль индустанская и бытъ славянский — братья, которые

Эеіопія получила свою цивилизацію изъ Египта \*). Впрочемъ, Хомявовъ самъ признаетъ, въ письмѣ въ Бунзену, что "хамиды или вушиты, которыхъ Ханаанъ есть только ближайшій представитель, суть не язывъ, не племя, а релинозное начало, преданное провлятію священнымъ преданіемъ. Это начало есть садлизмъ, присущій религіямъ, которыя вы позволите мнѣ назвать кушитскими" (П, 352). Вся всемірная исторія представлена Хомяковымъ какъ борьба иранства съ кушитствомъ, причемъ иранство выразилось овончательно въ христіанствъ, т.-е. православін, а вушитство--въ буданзмё и вообще во всякомъ раціонализмё, такъ что и Гегель является представителемъ кушитства. Чёмъ человёкъ былъ ближе въ первобытному преданію и чёмъ чище его сохраняетъ, тёмъ общественный его быть проще, чище и нравственные. Но съ отступленіемъ хамидовъ отъ общаго завѣта отцовъ вончилось свѣтлое и святое младенчество человѣческа́го рода, кончились взаимныя сношенія, и развитіе просвёшенія синтетическаго, и вселенская жизнь мысли. Объ этомъ раннемъ періодѣ остались преданія и сказки. Міръ, въ своихъ грустныхъ воспоминаніяхъ, и въря и не въря ему, назвалъ его золотымъ въкомъ. Начались въка борьбы, вѣка героическіе (Соч. IV, 21). Понятно, что всякое мирно-патріархальное состояніе людей, гдѣ бы оно ни появлялось въ исторіи, представлялось Хомявову отголосвомъ этого золотаго вёва. А тавъ какъ славяне, какъ извёстно, дольше всёхъ другихъ арійскихъ племенъ оставались въ состояни мирныхъ земледвльцевъ и такъ какъ древніе историки свидётельствують о многочисленности славянъ, то все, что есть хорошаго, создано славянами, и если это хорошее гдё-нибудь встрёчается, то заставляеть предполагать въ томъ или другомъ видѣ, тѣмъ или другимъ путемъ, примѣсь славянскаго элемента. Доказательству этой гипотезы посвящена вся обширная эрудиція автора. Само собою разумѣется, что цвль была не достигнута, но при этомъ темная сторона изслъдованія сказалась въ неспокойномъ и враждебномъ отношения въ другимъ няродамъ. Если отзывы западныхъ хронистовъ и историвовъ не признають за славянами и руссвими ни хорошихъ вачествъ, ни способности активнаго вмёшательства въ дёло цивилизаціи (въ этомъ они до послёдняго времени были правы), то это не давало Хомякову

права на такое бездоказательное обвинение другихъ народностей. Вотъ примивры. Говоря о франкахъ и германцахъ, Хомяковъ выражается: "Трехвѣвовая жизнь, составленная изъ поочереднаго рабства, унижающаго душу, и изъ промежутвовъ свободы, купленной по большей части измёною и всегда ознаменованной свирёпостью, изъ безпрестаннаго вровопролитія за чужое діло или за деньги и изъ грубо-роскошнаго разврата, приготовили въ странѣ прирейнской ту грозу франковъ, которая измѣнила всѣ судьбы западной Европы и представила одно изъ самыхъ великихъ, но также изъ самыхъ отвратительныхъ явленій въ исторіи человъчества (IV, 423). Воинственные и хладновровно - свирѣпые, безгранично - развратные и ненасытимо-ворыстолюбивые, хитрые и до того лживые, что, по словамъ одного лётописца, считали ложь простою формою рёчи, а по словамъ другаго-любили влятву, чтобы наслаждаться влятвопреступленіемъ, таковы были франки въ концѣ V-го и началѣ VI вѣка. Таково было воспитание, данное Римомъ своимъ наемнымъ дикарямъ (419). Славяне не переселялись: въ нихъ нътъ ни малъйшаго слъда склонности кочевой. Они разселялись по лицу земли, не отрываясь оть своей первобытной родины. По привольямъ приръчнымъ, по богатымъ низовьямъ разселялись мирные землепащцы, подвигаясь все далве и далве на Западъ, до береговъ Атлантики; но въ новыхъ жилищахъ, на просторѣ Европы, тогда еще безлюдной, ихъ не оставлялъ прежній духъ братства и человѣческаго общенія. Отъ Сыръ-Дарьи и Инда до Луары и Гаронны непрерывная цёпь мелвихъ, безъименныхъ общинъ или большихъ семейныхъ круговъ служила живымъ проводнивомъ для движенія промышленнаго и торговаго, для силы мыслящей и просвъщающей, быстро передавая изъ края въ край міра всё измёненія языка и понятій, старыхъ знаній и новыхъ заблужденій. По степямъ ходили веселые караваны, по ръкамъ и морямъ летали смълые корабли, и въ одной изъ многочислени в ашихъ отраслей иранскихъ продолжалась древняя жизнь молодаго челов чества, не смыкаясь въ мертвый эгоизмъ народовъ и государствъ, не волнуясь бурнымъ восторгомъ ненависти и войны, не унижая человъка до раба, не искажая его до господина. Отъ этой прекрасной эпохи, скоро минувшей, но никогда не забытой и въроятно оставившей по себъ миеическое преданіе о золотомъ въкъ, сохранились намъ два несокрушимые колоса — мысль индустанская и быть славянскій — братья, которые

Эсіопія получила свою цивилизацію изъ Египта \*). Впрочемъ, Хомяковъ самъ признаетъ, въ письмё въ Бунзену, что "хамиды или вушиты, которыхъ Ханаанъ есть только ближайшій представитель, суть не язывъ, не племя, а религозное начало, преданное проклятію священнымъ преданіемъ. Это начало есть садлизмъ, присущій религіянъ, воторыя вы позволите мнѣ назвать кушитскими" (П. 352). Вся всемірная исторія представлена Хомяковымъ какъ борьба иранства съ кушитствомъ, причемъ иранство выразилось овончательно въ христіанствъ, т.-е. православіи, а бушитство--въ буддизив и вообще во всякомъ раціонализив, такъ что и Гегель является представителемъ кушитства. Чёмъ человёкъ былъ ближе къ первобытному преданію и чёмъ чище его сохраняеть, тёмъ общественный его быть проще, чище и нравственние. Но съ отступленіемъ хамидовъ отъ общаго завѣта отцовъ кончилось свѣтлое и святое младенчество человёческаго рода, кончились взаимныя сношенія, и развитіе просвёщенія синтетическаго, и вселенская жизнь мысли. Объ этомъ раннемъ періодѣ остались преданія и сказки. Міръ, въ своихъ грустныхъ воспоминаніяхъ, и въря и не въря ему, назвалъ его золотымъ въкомъ. Начались въка борьбы, въка героические (Соч. IV, 21). Понятно, что всякое мирно-патріархальное состояніе людей, гдѣ бы оно ни появлялось въ исторіи, представлялось Хомявову отголоскомъ этого золотаго вёка. А тавъ вакъ славяне, какъ извёстно, дольше всёхъ другихъ арійскихъ племенъ оставались въ состояния мирныхъ земледёльцевъ и такъ какъ древніе историки свидътельствуютъ о многочисленности славянъ, то все, что есть хорошаго, создано славянами, и если это хорошее гдё-нибудь встрёчается, то заставляеть предполагать въ томъ или другомъ видѣ, тѣмъ или другимъ путемъ, примѣсь славанскаго элемента. Доказательству этой гипотезы посвящена вся обширная эрудиція автора. Само собою разумѣется, что цѣль была не достигнута, но при этомъ темная сторона изслёдованія сказалась въ несповойномъ и враждебномъ отношения въ другимъ народамъ. Если отзывы западныхъ хронистовъ и историковъ не признають за славянами и русскими ни хорошихъ вачествъ, ни способности активнаго вмёшательства въ дёло цивилизаціи (въ этомъ они до послѣдняго времени были правы), то это не давало Хомякову

права на такое бездоказательное обвинение другихъ народностей. Вотъ примѣры. Говоря о франкахъ и германцахъ, Хомяковъ выражается: "Трехвѣковая жизнь, составленная изъ поочереднаго рабства, унижающаго душу, и изъ промежутвовъ свободы, вупленной по большей части измёною и всегда ознаменованной свирёпостью, изъ безпрестаннаго вровопролитія за чужое д'вло или за деньги и изъ грубо-росвошнаго разврата, приготовили въ странѣ прирейнской ту грозу франковъ, которая измѣнила всѣ судьбы западной Европы и представила одно изъ самыхъ великихъ, но также изъ самыхъ отвратительныхъ явленій въ исторіи человѣчества (IV, 423). Воинственные и хладнокровно - свирѣпые, безгранично - развратные и ненасытимо-корыстолюбивые, хитрые и до того лживые, что, по словамъ одного лётописца, считали ложь простою формою рёчи, а по словамъ другаго-любили влятву, чтобы наслаждаться влятвопреступленіемъ, таковы были франки въ концѣ V-го и началѣ VI вѣка. Таково было воспитание, данное Римомъ своимъ наемнымъ дикарямъ (419). Славяне не переселялись: въ нихъ ийтъ ни малейшаго слёда склонности кочевой. Они разселялись по лицу земли, не отрываясь оть своей первобытной родины. По привольямъ прирѣчнымъ, по богатымъ низовьямъ разселялись мирные землепашцы, подвигаясь все далѣе и далѣе на Западъ, до береговъ Атлантики; но въ новыхъ жилищахъ, на просторѣ Европы, тогда еще безлюдной, ихъ не оставлялъ прежній духъ братства и человѣческаго общенія. Отъ Сыръ-Дарья и Инда до Луары и Гаронны непрерывная цёпь мелвихъ, безъименныхъ общинъ или большихъ семейныхъ вруговъ служила живымъ проводнивомъ для движенія промышленнаго и торговаго, для силы мыслящей и просв'ящающей, быстро передавая изъ края въ край міра всё измёненія языка и понятій, старыхъ знаній и новыхъ заблужденій. По степямъ ходили веселые караваны, по ръкамъ и морямъ летали смёлые корабли, и въ одной изъ многочислени в йшихъ отраслей иранскихъ продолжалась древняя жизнь молодаго человёчества, не смыкаясь въ мертвый эгоизмъ народовъ и государствъ, не волнуясь бурнымъ восторгомъ ненависти и войны, не унижая человъка до раба, не искажая его до господина. Отъ этой прекрасной эпохи, скоро минувшей, но никогда не забытой и въроятно оставившей по себъ миеическое преданіе о золотомъ вѣкѣ, сохранились намъ два несокрушимые колоса — мысль индустанская и бытъ славянский — братья, которые

Digitized by Google

Эсіопія получила свою цивилизацію изъ Египта \*). Впрочемъ, Хомявовъ самъ признаетъ, въ письмѣ въ Бунзену, что "хамиды или вушиты, которыхъ Ханаанъ есть только ближайшій представитель, суть не язывъ, не племя, а религозное начало, преданное провлятію священнымъ преданіемъ. Это начало есть салинамъ, присущій кушитскими" реднгіямъ, которыя вы позволите мнѣ назвать (П. 352). Вся всемірная исторія представлена Хомяковымъ вакъ борьба иранства съ вущитствомъ, причемъ иранство выразилось окончательно въ христіанствѣ, т.-е. православіи, а кушитство--въ буддизив и вообще во всякомъ раціонализив, такъ что и Гегель является представителемъ кушитства. Чёмъ человёкъ былъ ближе въ первобытному преданію и чёмъ чище его сохраняетъ, тёмъ общественный его быть проще, чище и нравственные. Но съ отступленіемъ хамидовъ отъ общаго завёта отцовъ кончилось свётлое и святое младенчество человёческаго рода, кончились взаимныя сношенія, и развитіе просв'єшенія синтетическаго, и вселенская жизнь мысли. Объ этомъ раннемъ періодѣ остались преданія и сказки. Міръ, въ своихъ грустныхъ воспоминаніяхъ, и въря и не въря ему, назвалъ его золотымъ въкомъ. Начались въка борьбы, въка героические (Соч. IV, 21). Понятно, что всякое мирно-патріархальное состояніе людей, гдѣ бы оно ни появлялось въ исторіи, представлялось Хомявову отголосвомъ этого золотаго вѣва. А такъ какъ славяне, какъ извёстно, дольше всёхъ другихъ арійскихъ племенъ оставались въ состояния мирныхъ земледбльцевъ и такъ какъ древніе историки свидётельствують о многочисленности славянъ, то все, что есть хорошаго, создано славянами, и если это хорошее гдв-нибудь встрвчается, то заставляеть предполагать въ томъ или другомъ видѣ, тѣмъ или другимъ путемъ, примѣсь славянскаго элемента. Доказательству этой гипотезы посвящена вся обширная эрудиція автора. Само собою разумбется, что цвль была не достигнута, но при этомъ темная сторона изслъдованія сказалась въ неспокойномъ и враждебномъ отношения въ другимъ народамъ. Если отзывы западныхъ хронистовъ и историковъ не признають за славянами и руссвими ни хорошихъ вачествъ, ни способности активнаго вмёшательства въ дёло цивилизаціи (въ этомъ они до послёдняго времени были правы), то это не давало Хомякову

права на такое бездоказательное обвинение другихъ народностей. Вотъ примъры. Говоря о франкахъ и германцахъ, Хомяковъ выражается: "Трехвёковая жизнь, составленная изъ поочереднаго рабства, унижающаго душу, и изъ промежутвовъ свободы, вупленной по большей части измёною и всегда ознаменованной свирёпостью, изъ безпрестаннаго кровопролитія за чужое дёло или за деньги и изъ грубо-роскошнаго разврата, приготовили въ странѣ прирейнской ту грозу франковъ, которая изменила все судьбы западной Европы и представила одно изъ самыхъ великихъ, но также изъ самыхъ отвратительныхъ явленій въ исторіи человѣчества (IV, 423). Воинственные и хладнокровно - свирѣпые, безгранично - развратные и ненасытимо-ворыстолюбивые, хитрые и до того лживые, что, по словамъ одного лётописца, считали ложь простою формою рёчи, а по словамъ другаго-любили клятву, чтобы наслаждаться клятвопреступленіемъ, таковы были франки въ концѣ V-го и началѣ VI вѣка. Таково было воспитание, данное Римомъ своимъ наемнымъ дикарямъ (419). Славяне не переселялись: въ нихъ нътъ ни мальйшаго слъда склонности кочевой. Они разселялись по лицу земли, не отрываясь оть своей первобытной родины. По привольямъ приръчнымъ, по богатымъ низовьямъ разселялись мирные землепашцы, подвигаясь все далбе и далбе на Западъ, до береговъ Атлантики; но въ новыхъ жилищахъ, на просторѣ Европы, тогда еще безлюдной, ихъ не оставлялъ прежній духъ братства и человѣческаго общенія. Отъ Сыръ-Дарья и Инда до Луары и Гаронны непрерывная цёпь мелвихъ, безъименныхъ общинъ или большихъ семейныхъ круговъ служила живымъ проводнивомъ для движенія промышленнаго и торговаго, для силы мыслящей и просв'ящающей, быстро передавая изъ края въ край міра всѣ измѣненія языка и понятій, старыхъ знаній и повыхъ заблужденій. По степямъ ходили веселые караваны, по ръкамъ и морямъ летали смёлые корабли, и въ одной изъ многочислениващихъ отраслей иранскихъ продолжалась древняя жизнь молодаго челов'ечества, не смыкаясь въ мертвый эгонзмъ народовъ и государствъ, не волнуясь бурнымъ восторгомъ ненависти и войны, не унижая человъка до раба, не искажая его до господина. Отъ этой прекрасной эпохи, скоро минувшей, но никогда не забытой и въроятно оставившей по себъ миеическое преданіе о золотомъ вѣкѣ, сохранились намъ два несокрушимые ко-10са — мысль индустанская и бытъ славянскій — братья, которые

Эсіоція получила свою цивилизацію изъ Египта \*). Впрочемъ, Хомяковъ самъ признаетъ, въ письмъ въ Бунзену, что "хамиды или вушиты, которыхъ Ханаанъ есть только ближайшій представитель, суть не языкъ, не племя, а релийозное начало, преданное проклятію священнымъ преданіемъ. Это начало есть саллизмъ, присущій религіямъ, которыя вы позволите мнѣ назвать кушитскими" (П, 352). Вся всемірная исторія представлена Хомяковымъ какъ борьба нранства съ кушитствомъ, причемъ иранство выразилось окончательно въ христіанствъ, т.-е. православіи, а бущитство--въ будлизив и вообще во всякомъ раціонализив, такъ что и Гегель является представителемъ кушитства. Чёмъ человёкъ былъ ближе въ первобытному преданію и чёмъ чище его сохраняеть, тёмъ общественный его быть проще, чище и нравственние. Но съ отступленіемъ хамидовъ отъ общаго завёта отцовъ кончилось свётлое и святое младенчество человѣческа́го рода, кончились взаимныя сношенія, и развитіе просвёщенія синтетическаго, и вселенская жизнь мысли. Объ этомъ раннемъ періодѣ остались преданія и сказки. Міръ, въ своихъ грустныхъ воспоминаніяхъ, и въря и не въря ему, назвалъ его золотымъ въкомъ. Начались въка борьбы, въка героические (Соч. IV, 21). Понятно, что всякое мирно-патріархальное состояніе людей, гдё бы оно ни появлядось въ исторіи, представлялось Хомявову отголосвоиъ этого золотаго въва. А тавъ какъ славяне, какъ извёстно, дольше всёхъ другихъ арійскихъ племенъ оставались въ состоянія мирныхъ земледёльцевъ и такъ вавъ древніе историки свидётельствують о многочисленности славянъ, то все, что есть хорошаго, создано славянами, и если это хорошее гдё-нибудь встрёчается, то заставляеть предполагать въ томъ или другомъ видъ, тъмъ или другимъ путемъ, примъсь славянскаго элемента. Довазательству этой гипотезы посвящена вся обширная эрудиція автора. Само собою разумѣется, что цёль была не достигнута, но при этомъ темная сторона изслёдованія сказалась въ неспокойномъ и враждебномъ отношения въ другимъ народамъ. Если отзывы западныхъ хронистовъ и историковъ не признаютъ за славянами и русскими ни хорошихъ вачествъ, ни способности активнаго вмёшательства въ дёло цивилизаціи (въ этомъ они до послёдняго времени были правы), то это не давало Хомякову

права на такое бездоказательное обвинение другихъ народностей. Вотъ примѣры. Говоря о франкахъ и германцахъ, Хомяковъ выражается: "Трехвѣковая жизнь, составленная изъ поочереднаго рабства, унижающаго душу, и изъ промежутвовъ свободы, вупленной по большей части измёною и всегда ознаменованной свирёпостью, изъ безпрестаннаго вровопролитія за чужое діло или за деньги и изъ грубо-роскошнаго разврата, приготовили въ странѣ прирейнской ту грозу франковъ, которая изм'єнила всё судьбы западной Европы и представила одно изъ самыхъ великихъ, но также изъ самыхъ отвратительныхъ явленій въ исторіи человѣчества (IV, 423). Воинственные и хладновровно - свирѣпые, безгранично - развратные и ненасытимо-ворыстолюбивые, хитрые и до того лживые, что, по словамъ одного лѣтописца, считали ложь простою формою рѣчи, а по словамъ другаго-любили влятву, чтобы наслаждаться влятвопреступленіемъ, таковы были франки въ концѣ V-го и началѣ VI вѣка. Таково было воспитание, данное Римомъ своимъ наемнымъ диварямъ (419). Славяне не переселялись: въ нихъ нътъ ни мальйшаго слъда склонности кочевой. Они разселялись по лицу земли, не отрываясь оть своей первобытной родины. По привольямъ прирѣчнымъ, по богатымъ низовьямъ разселялись мирные землепащцы, подвигаясь все далѣе и далѣе на Западъ, до береговъ Атлантики; но въ новыхъ жилищахъ, на просторѣ Европы, тогда еще безлюдной, ихъ не оставлялъ прежній духъ братства и человѣческаго общенія. Отъ Сыръ-Дарьи и Инда до Луары и Гаронны непрерывная цёпь мелвихъ, безъименныхъ общинъ или большихъ семейныхъ вруговъ служила живымъ проводнивомъ для движенія промышленнаго и торговаго, для силы мыслящей и просвъщающей, быстро передавая изъ врая въ врай міра всё измененія языка и понятій, старыхъ знаній и новыхъ заблужденій. По степямъ ходили веселые караваны, по ръкамъ и морямъ летали смълые корабли, и въ одной изъ многочислениващихъ отраслей иранскихъ продолжалась древняя жизнь молодаго человичества, не смыкаясь въ мертвый эгоизмъ народовъ и государствъ, не волнуясь бурнымъ восторгомъ ненависти и войны, не унижая человъка до раба, не искажая его до господина. Отъ этой прекрасной эпохи, скоро минувшей, но нивогда не забытой и въроятно оставившей по себъ миеическое преланіе о золотомъ въкъ, сохранились намъ два несокрушимые ко-10са — мысль индустанская и быть славянскій — братья, которые

Эсіопія получила свою цивилизацію изъ Египта \*). Впрочемъ, Хомяковъ самъ признаетъ, въ письмѣ въ Бунзену, что "хамиды или кушиты, которыхъ Ханаанъ есть только ближайшій представитель, суть не язывъ, не племя, а релийозное начало, преданное провлятію священнымъ преданіемъ. Это начало есть саллизиъ, присущій религіянь, воторыя вы позволите мив назвать кушитскими" (П, 352). Вся всемірная исторія представлена Хомяковымъ вакъ борьба иранства съ кушитствомъ, причемъ иранство выразилось овончательно въ христіанствѣ, т.-е. православіи, а кушитство--въ буллизм'в и вообще во всякомъ раціонализм'в, такъ что и Гегель является представителемъ кушитства. Чёмъ человёкъ былъ ближе въ первобытному преданію и чёмъ чище его сохраняетъ, тёмъ общественный его быть проще, чище и нравственные. Но съ отступленіемъ хамидовъ отъ общаго завёта отцовъ кончилось свётлое и святое младенчество человёческаго рода, кончились взаимныя сношенія, и развитіе просв'єщенія синтетическаго, и вселенская жизнь мысли. Объ этомъ раннемъ періодѣ остались преданія и сказки. Міръ, въ своихъ грустныхъ воспоминаніяхъ, и въря и не въря ему, назвалъ его золотымъ въкомъ. Начались въка борьбы, вѣка геронческіе (Соч. IV, 21). Понятно, что всякое мирно-патріархальное состояніе людей, гдѣ бы оно ни появлялось въ исторіи, представлялось Хомявову отголосвомъ этого золотаго вѣва. А тавъ какъ славяне, какъ извъстно, дольше всёхъ другихъ арійскихъ племенъ оставались въ состояніи мирныхъ земледёльцевъ и такъ какъ древніе историки свидётельствують о многочисленности славянъ, то все, что есть хорошаго, создано славянами, и если это хорошее гдё-нибудь встрёчается, то заставляеть предполагать въ томъ или другомъ видъ, тъмъ или другимъ путемъ, примъсь славянскаго элемента. Доказательству этой гипотезы посвящена вся обширная эрудиція автора. Само собою разумѣется, что цвль была не достигнута, но при этомъ темная сторона изслёдованія сказалась въ неспокойномъ и враждебномъ отношения въ другимъ народамъ. Если отзывы западныхъ хронистовъ и историковъ не признають за славянами и русскими ни хорошихъ вачествъ, ни способности автивнаго вмёшательства въ дёло цивилизаціи (въ этомъ они до послёдняго времени были правы), то это не давало Хомякову

права на такое бездоказательное обвинение другихъ народностей. Вотъ примѣры. Говоря о франкахъ и германцахъ, Хомяковъ выражается: "Трехвѣковая жизнь, составленная изъ поочереднаго рабства, унижающаго душу, и изъ промежутвовъ свободы, вупленной по большей части измёною и всегда ознаменованной свирёпостью, изъ безпрестаннаго вровопролитія за чужое д'вло или за деньги и изъ грубо-роскошнаго разврата, приготовили въ странѣ прирейнской ту грозу франвовъ, которая измѣнила всѣ судьбы западной Европы и представила одно изъ самыхъ великихъ, но также изъ самыхъ отвратительныхъ явленій въ исторіи человѣчества (IV, 423). Воннственные и хладновровно - свирѣпые, безгранично - развратные и ненасытимо-корыстолюбивые, хитрые и до того лживые, что, по словамъ одного лѣтописца, считали ложь простою формою рѣчи, а по словамъ другаго-любили клятву, чтобы наслаждаться клятвопреступленіемъ, таковы были франки въ концѣ V-го и началѣ VI вѣка. Таково было воспитание, данное Римомъ своимъ наемнымъ дикарямъ (419). Славяне не переселялись: въ нихъ нътъ ни мальйшаго слъда склонности кочевой. Они разселялись по лицу земли, не отрываясь отъ своей первобытной родины. По привольямъ приричнымъ, по богатымъ низовьямъ разселялись мирные землепашцы, подвигаясь все далѣе и далѣе на Западъ, до береговъ Атлантики; но въ новыхъ жилищахъ, на просторѣ Европы, тогда еще безлюдной, ихъ не оставлялъ прежній духъ братства и человѣческаго общенія. Отъ Сыръ-Дарьи и Инда до Луары и Гаронны непрерывная цёпь мелвихъ, безъименныхъ общинъ или большихъ семейныхъ вруговъ служила живымъ проводникомъ для движенія промышленнаго и торговаго, для силы мыслящей и просв'ящающей, быстро передавая изъ края въ край міра всё измёненія языка и понятій, старыхъ знаній и новыхъ заблужденій. По степямъ ходили веселые караваны, по ръкамъ и морямъ летали смѣлые корабли, и въ одной изъ многочисленнъйшихъ отраслей иранскихъ продолжалась древняя жизнь молодаго человъчества, не смыкаясь въ мертвый эгонзмъ народовъ и государствъ, не волнуясь бурнымъ восторгомъ ненависти и войны, не унижая человъва до раба, не искажая его до господина. Отъ этой прекрасной эпохи, скоро минувшей, но никогда не забытой и въроятно оставившей по себъ миеическое преданіе о золотомъ въкъ, сохранились намъ два несокрушимые колоса — мысль индустанская и бытъ славянскій — братья, которые

Эеіопія получила свою цивилизацію изъ Египта \*). Впрочемъ, Хомяковъ самъ признаетъ, въ письмѣ въ Бунзену, что "хамиды или вушиты, которыхъ Ханаанъ есть только ближайшій представитель. суть не язывъ, не племя, а религозное начало, преданное провлятію священнымъ преданіемъ. Это начало есть валлизмъ, присущій религіямъ, которыя вы позволите инѣ назвать кушитскими" (П. 352). Вся всемірная исторія представлена Хомяковымъ вакъ борьба иранства съ кушитствомъ, причемъ иранство выразилось окончательно въ христіанствѣ, т.-е. православіи, а кушитство--въ буданзыв и вообще во всякомъ раціонализыв, такъ что и Гегель является представителемъ кушитства. Чёмъ человёкъ былъ ближе въ первобытному преданію и чёмъ чище его сохраняеть, тёмъ общественный его быть проще, чище и нравственные. Но съ отступленіемъ хамидовъ отъ общаго завѣта отповъ вончилось свѣтлое и святое младенчество человёческаго рода, кончились взаимныя сношенія, и развитіе просв'ященія синтетическаго, и вселенская жизнь мысли. Объ этомъ раннемъ періодѣ остались преданія и сказки. Міръ, въ своихъ грустныхъ воспоминаніяхъ, и въря и не въря ему, назвалъ его золотымъ въкомъ. Начались въка борьбы, въка героические (Соч. IV, 21). Понятно, что всякое мирно-патріархальное состояніе людей, гдѣ бы оно ни появлялось въ исторіи, представлялось Хомявову отголоскомъ этого золотаго въва. А такъ какъ славяне, какъ извъстно, дольше всёхъ другихъ арійскихъ племенъ оставались въ состояніи мирныхъ земледёльцевъ и такъ какъ древніе историки свидётельствуютъ о многочисленности славянъ, то все, что есть хорошаго, создано славянами, и если это хорошее гдё-нибудь встрёчается, то заставляеть предполагать въ томъ или другомъ видѣ, тѣмъ или другимъ путемъ, примѣсь славанскаго элемента. Доказательству этой гипотезы посвящена вся обширная эрудиція автора. Само собою разумѣется, что цѣль была не достигнута, но при этомъ темная сторона изслъдованія сказалась въ неспокойномъ и враждебномъ отношения въ другимъ народамъ. Если отзывы западныхъ хронистовъ и историковъ не признаютъ за славянами и русскими ни хорошихъ вачествъ, ни способности активнаго вмёшательства въ дёло цивилизаціи (въ этомъ они до послёдняго времени были правы), то это не давало Хомякову

права на такое бездоказательное обвинение другихъ народностей. Вотъ примѣры. Говоря о франкахъ и геризицахъ, Хомяковъ выражается: "Трехвёковая жизнь, составленная изъ поочереднаго рабства, унижающаго душу, и изъ промежутвовъ свободы, купленной по большей части измёною и всегда ознаменованной свирёпостью, изъ безпрестаннаго вровопролитія за чужое дёло или за деньги и изъ грубо-роскошнаго разврата, приготовили въ странѣ прирейнской ту грозу франковъ, которая измѣнила всѣ судьбы западной Европы в представила одно изъ самыхъ великихъ, но также изъ самыхъ отвратительныхъ явленій въ исторіи человѣчества (IV, 423). Воинственные и хладнокровно - свирѣпые, безгранично - развратные и ненасытимо-корыстолюбивые, хитрые и до того лживые, что, по словамъ одного лётописца, считали ложь простою формою рёчи, а по словамъ другаго-любили клятву, чтобы наслаждаться влятвопреступленіемъ, таковы были франки въ концѣ V-го и началѣ VI вѣка. Таково было воспитание, данное Римомъ своимъ наемнымъ диварямъ (419). Славяне не переселялись: въ нихъ нътъ ни мальйшаго слъда склонности кочевой. Они разселялись по лицу земли, не отрываясь оть своей первобытной родины. По привольямъ приръчнымъ, по богатымъ низовьямъ разселялись мирные землепашцы, подвигаясь все далѣе и далѣе на Западъ, до береговъ Атлантики; но въ новыхъ жилищахъ, на просторѣ Европы, тогда еще безлюдной, ихъ не оставлялъ прежній духъ братства и человѣческаго общенія. Отъ Сыръ-Дарьи и Инда до Луары и Гаронны непрерывная цёль мелвихъ, безъименныхъ общинъ или большихъ семейныхъ круговъ служила живымъ проводникомъ для движенія промышленнаго и торговаго, для силы мыслящей и просв'ящающей, быстро передавая изъ края въ край міра всё измёненія языка и понятій, старыхъ знаній и новыхъ заблужденій. По степямъ ходили веселые караваны, по ръкамъ и морямъ летали смълые корабли, и въ одной изъ многочислени в йшихъ отраслей иранскихъ продолжалась древняя жизнь молодаго человъчества, не смыкаясь въ мертвый эгоизмъ народовъ и государствъ, не волнуясь бурнымъ восторгомъ ненависти и войны, не унижая человъва до раба, не искажая его до господина. Отъ этой прекрасной эпохи, скоро минувшей, но никогда не забытой и въроятно оставившей по себъ миеическое преданіе о золотомъ вѣкѣ, сохранились намъ два несокрушимые волоса — мысль индустанская и быть славянский — братья, которые

Digitized by Google

Эсіопія получила свою цивилизацію изъ Египта \*). Впрочемъ, Хомяковъ самъ признаетъ, въ письмъ въ Бунзену, что "хамиды или вушиты, которыхъ Ханаанъ есть только ближайшій представитель, суть не язывъ, не племя, а релинозное начало, преданное провлятію священнымъ преданіемъ. Это начало есть саллизмъ, присущій религіямъ, воторыя вы позволите мнѣ назвать кушитскими" (П, 352). Вся всемірная исторія представлена Хомявовымъ кавъ борьба иранства съ кушитствомъ, причемъ иранство выразилось окончательно въ христіанствъ, т.-е. православіи, а купитство--въ буддизмѣ и вообще во всякомъ раціонализмѣ, такъ что и Гегель является представителемъ кушитства. Чёмъ человёкъ былъ ближе къ первобытному преданію и чёмъ чище его сохраняетъ, тёмъ общественный его быть проще, чище и нравственные. Но съ отступленіемъ хамидовъ отъ общаго завёта отцовъ кончилось свётлое и святое младенчество человѣческаго рода, кончились взаимныя сношенія, и развитіе просв'єщенія синтетическаго, и вселенская жизнь мысли. Объ этомъ раннемъ періодѣ остались преданія и сказки. Міръ, въ своихъ грустныхъ воспоминаніяхъ, и въря и не въря ему, назвалъ его золотымъ въкомъ. Начались въка борьбы, вѣка героическіе (Соч. IV, 21). Понятно, что всякое мирно-патріархальное состояніе людей, гдѣ бы оно ни появлялось въ исторіи, представлялось Хомякову отголоскомъ этого золотаго вёка. А такъ вакъ славяне, какъ извёстно, дольше всёхъ другихъ арійскихъ племенъ оставались въ состояніи мирныхъ земледёльцевъ и тавъ какъ древніе историки свидѣтельствуютъ о многочисленности славянъ, то все, что есть хорошаго, создано славянами, и если это хорошее гдё-нибудь встрёчается, то заставляеть предполагать въ томъ или другомъ видъ, тъмъ или другимъ путемъ, примъсь славянскаго элемента. Доказательству этой гипотезы посвящена вся обширная эрудиція автора. Само собою разумѣется, что цѣль была не достигнута, но при этомъ темная сторона изслъдованія сказалась въ неспокойномъ и враждебномъ отношения въ другимъ народамъ. Если отзывы западныхъ хронистовъ и историковъ не признають за славянами и русскими ни хорошихъ вачествъ, ни способности активнаго вмёшательства въ дёло цивилизаціи (въ этомъ они до послёдняго времени были правы), то это не давало Хомякову

права на такое бездовазательное обвинение другихъ народностей. Вотъ примъры. Говоря о франкахъ и германцахъ, Хомяковъ выражается: "Трехвѣвовая жизнь, составленная изъ поочереднаго рабства, унижающаго душу, и изъ промежутковъ свободы, купленной по большей части измёною и всегда ознаменованной свирёпостью, изъ безпрестаннаго кровопролитія за чужое дёло или за деньги и изъ грубо-роскошнаго разврата, приготовили въ странѣ прирейнской ту грозу франьовъ, которая изменила все судьбы западной Европы и представила одно изъ самыхъ великихъ, но также изъ саиыхъ отвратительныхъ явленій въ исторіи человѣчества (IV, 423). Воннственные и хладновровно - свирѣпые, безгранично - развратные и ненасытимо-корыстолюбивые, хитрые и до того лживые, что, по словамъ одного лѣтописца, считали ложь простою формою рѣчи, а по словамъ другаго-любили клятву, чтобы наслаждаться клятвопреступленіемъ, таковы были франки въ концѣ V-го и началѣ VI вѣка. Таково было воспитание, данное Римомъ своимъ наемнымъ дикарямъ (419). Славяне не переселялись: въ нихъ ивтъ ни малвйшаго слёда склонности кочевой. Они разселялись по лицу земли, не отрываясь оть своей первобытной родины. По привольямъ прирѣчнымъ, по богатымъ низовьямъ разселялись мирные землепашцы, подвигаясь все далбе и далбе на Западъ, до береговъ Атлантики; но въ новыхъ жилищахъ, на просторѣ Европы, тогда еще безлюдной, ихъ не оставлялъ прежній духъ братства и человѣческаго общенія. Отъ Сыръ-Дарьи и Инда до Луары и Гаронны непрерывная цёць мелвихъ, безъименныхъ общинъ или большихъ семейныхъ круговъ служила живымъ проводникомъ для движенія промышленнаго и торговаго, для силы мыслящей и просв'ящающей, быстро передавая изъ края въ край міра всѣ измѣненія языка и понятій, старыхъ знаній и новыхъ заблужденій. По степямъ ходили веселые караваны, по ръкамъ и морямъ летали смёлые корабли, и въ одной изъ многочисленнъйшихъ отраслей иранскихъ продолжалась древняя жизнь молодаго человъчества, не смыкаясь въ мертвый эгоизмъ народовъ и государствъ, не волнуясь бурнымъ восторгомъ ненависти и войны, не унижая человъка до раба, не искажая его до господина. Отъ этой прекрасной эпохи, скоро минувшей, но никогда не забытой и въроятно оставившей по себъ миеическое преданіе о золотомъ въкъ, сохранились намъ два несокрушимые колоса — мысль индустанская и бытъ славянский — братья, которые

Эсіопія получила свою цивилизацію изъ Египта \*). Впрочемъ, Хомявовъ самъ признаетъ, въ письмѣ въ Бунзену, что "хамиды или кушиты, которыхъ Ханаанъ есть только ближайшій представитель. суть не язывъ, не племя, а религозное начало, преданное провлятію священнымъ преданіемъ. Это начало есть валлизмъ присушій кущитскими" религіямъ, которыя вы позволите мнѣ назвать (П, 352). Вся всемірная исторія представлена Хомяковымъ вакъ борьба иранства съ кушитствомъ, причемъ иранство выразняюсь окончательно въ христіанствѣ, т.-е. православіи, а кушитство--въ буднымѣ и вообще во всякомъ раціонализмѣ, такъ что и Гегель является представителенъ кушитства. Чёмъ человёкъ былъ ближе въ первобытному преданію и чёмъ чище его сохраняетъ, тёмъ общественный его быть проще, чище и нравственние. Но съ отступленіемъ хамидовъ отъ общаго завёта отповъ вончилось свётлое и святое младенчество человѣческа́го рода, кончились взаимныя сношенія, и развитіе просв'єщенія синтетическаго, и вселенсвая жизнь мысли. Объ этомъ раннемъ періодъ остались преданія и сказки. Міръ, въ своихъ грустныхъ воспоминаніяхъ, и въря и не въря ему, назвалъ его золотымъ въкомъ. Начались въка борьбы, въва героические (Соч. IV, 21). Понятно, что всякое мирно-патріархальное состояніе людей, гдѣ бы оно ни появлялось въ исторіи, представлялось Хомявову отголоскомъ этого золотаго вёва. А такъ вакъ славяне, какъ извёстно, дольше всёхъ другихъ арійскихъ племенъ оставались въ состояніи мирныхъ земледёльцевъ и такъ вавъ древніе историки свидётельствуютъ о многочисленности славянъ, то все, что есть хорошаго, создано славянами, и если это хорошее гдё-нибудь встрёчается, то заставляеть предполагать въ томъ или другомъ видѣ, тѣмъ или другимъ путемъ, примѣсь славянскаго элемента. Доказательству этой гипотезы посвящена вся обширная эрудиція автора. Само собою разумбется, что цвль была не достигнута, но при этомъ темная сторона изслъдованія сказалась въ неспокойномъ и враждебномъ отношенія въ другимъ народамъ. Если отзывы западныхъ хронистовъ и историковъ не признають за славянами и руссвими ни хорошихъ вачествъ, ни способности автивнаго вмёшательства въ дело цивилизаціи (въ этомъ они до послёдняго времени были правы), то это не давало Хомякову

права на такое бездовазательное обвинение другихъ народностей. Вотъ примъры. Говоря о франкахъ и германцахъ, Хомяковъ выражается: "Трехвѣковая жизнь, составленная изъ поочереднаго рабства, унижающаго душу, и изъ промежутвовъ свободы, купленной по большей части измёною и всегда ознаменованной свирёпостью, изъ безпрестаннаго вровопролитія за чужое дёло или за деньги и изъ грубо-роскошнаго разврата, приготовили въ странѣ прирейнской ту грозу франковъ, которая изм'єнила всё судьбы западной Европы и представила одно изъ самыхъ веливихъ, но также изъ саныхъ отвратительныхъ явленій въ исторіи челов'вчества (IV, 423). Воинственные и хладнокровно - свирѣпые, безгранично - развратные и ненасытимо-ворыстолюбивые, хитрые и до того лживые, что, по словамъ одного лётописца, считали ложь простою формою рёчи, а по словамъ другаго-любили влятву, чтобы наслаждаться влятвопреступленіемъ, таковы были франки въ концѣ V-го и началѣ VI вѣка. Таково было воспитание, данное Римомъ своимъ наемнымъ дикарямъ (419). Славяне не переселялись: въ нихъ нътъ ни мальйшаго слъда склонности кочевой. Они разселялись по лицу земли, не отрываясь отъ своей первобытной родины. По привольямъ приръчнымъ, по богатымъ низовьямъ разселялись мирные землепащцы, подвигаясь все далбе и далбе на Западъ, до береговъ Атлантики; но въ новыхъ жилищахъ, на просторъ Европы, тогда еще безлюдной, ихъ не оставлялъ прежній духъ братства и человѣческаго общенія. Отъ Сыръ-Дарьи и Инда до Луары и Гаронны непрерывная цёпь мелвихъ, безъименныхъ общинъ или большихъ семейныхъ вруговъ служила живымъ проводникомъ для движенія промышленнаго и торговаго, для силы мыслящей и просв'вщающей, быстро передавая изъ края въ край міра всё измёненія языка и понятій, старыхъ знаній и новыхъ заблужденій. По степямъ ходили веселые караваны, по рёкамъ и морямъ летали смёлые корабли, и въ одной изъ многочисленнъйшихъ отраслей иранскихъ продолжалась древняя жизнь молодаго человъчества, не смываясь въ мертвый эгоизмъ народовъ и государствъ, не волнуясь бурнымъ восторгомъ ненависти и войны, не унижая человъва до раба, не искажая его до господина. Отъ этой прекрасной эпохи, скоро минувшей, но никогда не забытой и вѣроятно оставившей по себѣ миеическое преданіе о золотомъ вёкё, сохранились намъ два несокрушимые волоса — мысль индустанская и бытъ славянскій — братья, которые

Digitized by Google

Эсіопія получила свою цивилизацію изъ Египта \*). Впрочемъ, Хомяковъ самъ признаетъ, въ письмъ въ Бунзену, что "хамиды или кушиты, которыхъ Ханаанъ есть только ближайшій представитель, суть не язывъ, не племя, а релийозное начало, преданное провлятію священнымъ преданіемъ. Это начало есть саллизмъ, присущій религіянь, которыя вы позволите мий назвать кушитскими" (П, 352). Вся всемірная исторія представлена Хомяковымъ какъ борьба иранства съ кушитствомъ, причемъ иранство выразилось овончательно въ христіанствь, т.-е. православін, а кушитство--въ будднамѣ и вообще во всякомъ раціонализмѣ, такъ что и Гегель является представителенъ кушитства. Чёмъ человёкъ былъ ближе къ первобытному преданію и чёмъ чище его сохраняетъ, тёмъ общественный его быть проще, чище и нравствениве. Но съ отступленіемъ хамидовъ отъ общаго завѣта отцовъ кончилось свѣтлое и святое младенчество человѣческа́го рода, кончились взаимныя сношенія, и развитіє просв'єщнія синтетическаго, и вселенская жизнь мысли. Объ этомъ раннемъ періодѣ остались преданія н сказки. Міръ, въ своихъ грустныхъ воспоминаніяхъ, и въря и не въря ему, назвалъ его золотымъ въкомъ. Начались въка борьбы, вѣка героическіе (Соч. IV, 21). Понятно, что всякое мирно-патріархальное состояніе людей, где бы оно ни появлялось въ исторіи, представлялось Хомякову отголоскомъ этого золотаго въка. А такъ какъ славяне, какъ извёстно, дольше всёхъ другихъ арійскихъ племенъ оставались въ состояния мирныхъ земледёльцевъ и такъ какъ древніе историки свидётельствують о многочисленности славянъ, то все, что есть хорошаго, создано славянами, и если это хорошее гдё-нибудь встрёчается, то заставляеть предполагать въ томъ или другомъ видѣ, тѣмъ или другимъ путемъ, примѣсь славянскаго элемента. Доказательству этой гипотезы посвящена вся обширная эрудиція автора. Само собою разумбется, что цвль была не достигнута, но при этомъ темная сторона изслёдованія сказалась въ неспокойномъ и враждебномъ отношение въ другимъ народамъ. Если отзывы западныхъ хронистовъ и историковъ не признають за славянами и русскими ни хорошихъ качествъ, ни способности активнаго вмёшательства въ дёло цивилизацін (въ этомъ они до послёдняго времени были правы), то это не давало Хомякову

права на такое бездовазательное обвинение другихъ народностей. Вотъ примъры. Говоря о франкахъ и германцахъ, Хомяковъ выражается: "Трехвёковая жизнь, составленная изъ поочереднаго рабства, унижающаго душу, и изъ промежутвовъ свободы, купленной по большей части измёною и всегда ознаменованной свирёпостью, изъ безпрестаннаго вровопролитія за чужое д'ёло или за деньги и изъ грубо-роскошнаго разврата, приготовили въ странѣ прирейнской ту грозу франковъ, которая измѣнила всѣ судьбы западной Европы и представила одно изъ самыхъ великихъ, но также изъ самыхъ отвратительныхъ явленій въ исторіи челов'вчества (IV, 423). Воинственные и хладновровно - свирѣпые, безгранично - развратные и ненасытимо-ворыстолюбивые, хитрые и до того лживые, что, по словамъ одного лётописца, считали ложь простою формою рёчи, а по словамъ другаго-любили клятву, чтобы наслаждаться клятвопреступленіемъ, таковы были франки въ конць V-го и началь VI века. Таково было воспитание, данное Римомъ своимъ наемнымъ дикарямъ (419). Славяне не переселялись: въ нихъ иътъ ни мальйшаго слъда склонности кочевой. Они разселялись по лицу земли, не отрываясь оть своей первобытной родины. По привольямъ прирѣчнымъ, по богатымъ низовьямъ разселялись мирные землепашцы, подвигаясь все далѣе и далѣе на Западъ, до береговъ Атлантики; но въ повыхъ жилищахъ, на просторѣ Европы, тогда еще безлюдной, ихъ не оставлялъ прежній духъ братства и человъческаго общенія. Отъ Сыръ-Дарьи и Инда до Луары и Гаронны непрерывная цёпь мелвихъ, безъименныхъ общинъ или большихъ семейныхъ вруговъ служила живымъ проводнивомъ для движенія промышленнаго и торговаго, для силы мыслящей и просв'ящающей, быстро передавая изъ края въ край міра всё измёненія языка и понятій, старыхъ знаній и новыхъ заблужденій. По степямъ ходили веселые караваны, по ръкамъ и морямъ летали смълые корабли, и въ одной изъ многочисленнъйшихъ отраслей иранскихъ продолжалась древняя жизнь молодаго человъчества, не смыкаясь въ мертвый эгоизмъ народовъ и государствъ, не волнуясь бурнымъ восторгомъ ненависти и войны, не унижая человъка до раба, не искажая его до господина. Отъ этой прекрасной эпохи, скоро минувшей, но никогда не забытой и въроятно оставившей по себъ миеическое преданіе о золотомъ въкъ, сохранились намъ два несокрушимые во-10са — мысль индустанская и быть славянский — братья, которые

Эсіопія получила свою цивилизацію изъ Египта \*). Впрочемъ, Хомявовъ самъ признаетъ, въ письмъ въ Бунзену, что "хамиды или кушиты, которыхъ Ханаанъ есть только ближайшій представитель, суть не язывъ, не племя, а религозное начало, преданное провлятію священнымъ преданіемъ. Это начало есть саллизмъ, присущій редигіямъ, воторыя вы позволите мнѣ назвать кушитскими" (П, 352). Вся всемірная исторія представлена Хомяковымъ какъ борьба иранства съ кушитствомъ, причемъ иранство выразняюсь окончательно въ христіанствѣ, т.-е. православін, а кушитство--въ буддизит и вообще во всякомъ раціонализит, такъ что и Гегель является представителенъ купитства. Чёнъ человёкъ былъ ближе къ первобытному преданію и чёмъ чище его сохраняетъ, тёмъ общественный его быть проще, чище и нравственние. Но съ отступленіемъ хамидовъ отъ общаго завѣта отповъ вончилось свѣтлое и святое младенчество человѣческа́го рода, кончились взаниныя сношенія, и развитіе просв'ященія синтетическаго, и вселенская жизнь мысли. Объ этомъ раннемъ періодѣ остались преданія и сказки. Міръ, въ своихъ грустныхъ воспоминаніяхъ, и въря и не въря ему, назвалъ его золотымъ въкомъ. Начались въка борьбы, вѣка героическіе (Соч. IV, 21). Понятно, что всякое мирно-патрізрхальное состояніе людей, гдё бы оно ни появлялось въ исторіи, представлялось Хомякову отголоскомъ этого золотаго вѣка. А такъ какъ славяне, какъ извъстно, дольше всёхъ другихъ арійскихъ племень оставались въ состояни мирныхъ земледъльцевъ и такъ какъ древніе историки свидётельствують о многочисленности славянъ, то все, что есть хорошаго, создано славянами, и если это хорошее гдё-нибудь встрёчается, то заставляетъ предполагать въ томъ или другомъ видѣ, тѣмъ или другимъ путемъ, примѣсь славянскаго элемента. Доказательству этой гипотезы посвящена вся обширная эрудиція автора. Само собою разумбется, что цель была не достигнута, но при этомъ темная сторона изслёдованія сказалась въ неспокойномъ и враждебномъ отношения въ другимъ народамъ. Если отзывы западныхъ хронистовъ и историковъ не признають за славянами и русскими ни хорошихъ вачествъ, ни способности активнаго вмёшательства въ дело цивилизаціи (въ этомъ они до послёдняго времени были правы), то это не давало Хомякову

права на такое бездовазательное обвинение другихъ народностей. Вотъ примъры. Говоря о франкахъ и германцахъ, Хомяковъ выражается: "Трехвёвовая жизнь, составленная изъ поочереднаго рабства, унижающаго душу, и изъ промежутвовъ свободы, купленной по большей части измёною и всегда ознаменованной свирёпостью, изъ безпрестаннаго кровопролитія за чужое дёло или за деньги и изъ грубо-роскошнаго разврата, приготовили въ странѣ прирейнской ту грозу франковъ, которая изм'єнила всё судьбы западной Европы и представила одно изъ самыхъ веливихъ, но тавже изъ самыхъ отвратительныхъ явленій въ исторіи человѣчества (IV, 423). Воинственные и хладновровно - свирелые, безгранично - развратные и ненасытимо-ворыстолюбивые, хитрые и до того лживые, что, по словамъ одного лётописца, считали ложь простою формою рёчи, а по словамъ другаго-любили влятву, чтобы наслаждаться влятвопреступленіемъ, таковы были франки въ концѣ V-го и началѣ VI вѣка. Таково было воспитание, данное Римомъ своимъ наемнымъ дикарямъ (419). Славяне не переселялись: въ нихъ нътъ ни малъйшаго слъда склонности кочевой. Они разселялись по лицу земли, не отрываясь отъ своей первобытной родины. По привольямъ приръчнымъ, по богатымъ низовьямъ разселялись мирные землепащцы, подвигаясь все далбе и далбе на Западъ, до береговъ Атлантики; но въ новыхъ жилищахъ, на просторѣ Европы, тогда еще безлюдной, ихъ не оставлялъ прежній духъ братства и человѣческаго общенія. Отъ Сыръ-Дарьи и Инда до Луары и Гаронны непрерывная цёпь мелвихъ, безъименныхъ общинъ или большихъ семейныхъ круговъ служила живымъ проводникомъ для движенія промышленнаго и торговаго, для силы мыслящей и просв'ещающей, быстро передавая изъ края въ край міра всѣ измѣненія языка и понятій, старыхъ знаній и новыхъ заблужденій. По степямъ ходили веселые караваны, по рёкамъ и морямъ летали смёлые корабли, и въ одной изъ многочисленнъйшихъ отраслей иранскихъ продолжалась древняя жизнь молодаго человъчества, не смываясь въ мертвый эгоизмъ народовъ и государствъ, не волнуясь бурнымъ восторгомъ ненависти и войны, не унижая человѣка до раба, не искажая его до господина. Отъ этой прекрасной эпохи, скоро минувшей, но никогда не забытой и въроятно оставившей по себъ миеическое преданіе о золотомъ въкъ, сохранились намъ два несокрушимые волоса — мысль индустанская и быть славянскій — братья, которые

обличають братство свое полнымъ тождествомъ формъ словесныхъ и догически стройнымъ ихъ развитіемъ изъ общихъ корней. Не такова личность германскаго племени и его ранняя судьба. Западный Иранъ скоро исказнися отъ враждебнаго столиновенія съ кушитовъ и семитомъ, нравы одичали, народъ огрубълъ. Движение германцевъ изъ Азін въ Европу очевидно произошло послѣ разселенія славанъ и въроятно даже послъ переселенія кельтовъ (III, 432-433). Германцы не хотвли областей пустопорожнихъ, воторыхъ было множество на Западѣ Европы, утратившей значительную часть народонаселенія. Они искали земель обитаемыхъ, народовъ, надъ которыми можно бы было властвовать, людей, которыхъ можно бы было обратить въ орудіе и рабовъ. Исторія прежнихъ вѣковъ осудила ихъ быть аристократами" (IV, 508). Этого примъра достаточно, чтобы показать, какъ своеобразно Хомяковъ понималь и писаль исторію. Но самая важная заслуга славянофиловь состоить въ томъ, что они, еще въ сороковыхъ годахъ, поняли и оцфиили демократическій характеръ русскаго народа, и притомъ не въ смыслё западной демократіи и не въ лицё ея представителей, а въ смыслё родной, тогда безправной и непризнанной массы; первые указали на несправедливое и вредное отчуждение отъ преобладающаго численностью врестьянскаго сословія высшихъ и образованныхъ влассовъ общества. Еще въ 1845 году Хомяковъ писаль: "Одно только высшее сословіе могло у насъ воспользоваться и воспользовалось новыми пріобрётеніями внанія. Старое по своему родовому просхожденію отъ служилыхъ людей, новое по своему характеру сословія, оно приняло въ себя все богатство новаго просвѣщенія, поглощая его въ одномъ себъ, замыкая его въ своемъ кругъ и замываясь само этою новою, почти вибшнею силою. Всб другія сословія остались чужды новому движенію. Они не могли воспользоваться совровищами науки, которая привозилась къ намъ какъ заграничный товаръ, доступный только для немногихъ, для досужихъ, для богатыхъ (I, 18). Попытки ломать нашу внутреннюю жизнь казались безопасными, потому что хаоса не испортишь, а стремление вазалось благодътельно, ибо все наше просвъщение отправлялось отъ глубокаго убъжденія въ своемъ превосходствѣ и въ нравственной ничтожности той человъческой массы, на которую оно хотбло дбйствовать. Высокія явленія ся правственной жизни были почти неизвѣстны и нисколько не опѣнены. Всякій членъ

общества думаль, что любая девочка, изъ любаго общественнаго заведенія, можеть и должна произвести духовный перевороть во всякой общинѣ русскихъ дикарей. Никому и въ голову не приходнло, что изъ этихъ общинъ чуть-чуть не австралійцевъ, еще не слыхавшихъ о христіанскомъ законѣ, выходили и выходятъ безпрестанно Паисіи, Серафимы и множество другихъ духовныхъ дбятелей, которыхъ нравственная высота должна изумлять даже твхъ, вто не сочувствуетъ ихъ стремленіямъ; что изъ этихъ общинъ льются потови благодёяній, что изъ нихъ являются безпрестанно высовіе примёры самопожертвовавія, что въ тяжелыя годины военнаго испытанія он в спасали Россію не только своимъ мужествомъ, но и разумнымъ согласіемъ, а въ мирныя времена отличаются вездѣ, гдѣ еще не испорчены, неподражаемою мудростью и глубовимъ смысломъ своихъ внутреннихъ учрежденій и обычаевъ (І, 59). Хомявовъ тогда же обратниъ вниманіе на врожденный демовратизмъ русскаго народа и, судя по времени, до нѣкоторой степени обратился въ нему съ пророческимъ возвваніемъ:

"Мы будемъ, какъ всегда и были, демократами между прочихъ семей Европы; ны будемъ представителями чисто-человѣческаго начала, благословляющаго всявое племя на жизнь вольную и развитіе самобытное. Законы могуть создать у нась на время родовое дворянство, можетъ-быть и родовое боярство, могутъ учредить у насъ майоратство и право семейнаго первородства; ложное направление народности въ литературъ можетъ раздувать въ насъ слабую исвру гордости и вселять безумную мечту первенства нашего передъ нашею братіей, сыновьями той же великой семьи. Все это возможно. Но невозможно въ насъ вселить то чувство, тоть ладь и строй души, изъ котораго развиваются майоратство, и аристократія, и родовое чванство, и презр'вніе въ людямъ и народамъ. Это невозможно, этого не будетъ. Грядущее поважетъ, кому предоставлено стать впереди всеобщаго движенія; но если есть какая-нибудь истина въ братствъ человъческомъ, если чувство любви, правды и добра-не призракъ, а сила живая и неумирающая, зародыть будущей жизни міровой, — не германець, аристоврать и завоеватель, а славянинь, труженикъ и разночинецъ, призывается въ плодотворному подвигу и великому служенію" (III, 107-108).

Вийсто господствовавшаго тогда аповеоза личности, которая

въ лицѣ великихъ людей и правителей, воздѣйствующихъ на туго подающуюся и пассивную массу, являлась пружиною міровыхъ событій, славянофилы подъемомъ народнаго духа, оживленнаго общественною солидарностью, объясняли великія эпохи всемірной исторіи. Это высказалъ поэтически въ одномъ изъ своихъ стихотворе-

ній К. С. Аксаковъ:

Къ народу лишь свобода низлетвла, Могущественъ народа только кликъ, Принадлежитъ народу только двло И путь его державенъ и великъ!

Эта же самая мысль проведена чрезъ всю исторію въ "Запискахъ" Хомявова или его "Семирамидъ". Вотъ нъвоторыя изъ его руководящихъ положений: "Общее стремление цёлаго народа, если это стремленіе не пустая вспышка, а слёдствіе исвренней и глубово сознаваемой потребности, всегда достигаеть своей цёли. Оно находить себъ достойнаго представителя и производить великія историческія явленія (IV, 803). Никогда правители не могуть возвышаться значительно надъ твиъ обществомъ, котораго судьба поручена ихъ правленію. Они сами — созданіе общества: орудія ихъ и совѣтники члены его и всѣ дѣйствія ихъ подчиняются его законамъ; все то. что противно этимъ законамъ, будь оно ко злу или къ добру, исчезаетъ безъ слъда или гибнетъ еще въ зародышт вслъдствіе положительнаго отпора или безчувственной апатіи массь. Оттого-то всякая историческая вретика, отдёляющая правительства. отъ народовъ въ исторіи человъчества, впадаетъ въ безсмысленную ошибку. Личныя случайности народныхъ вождей имъютъ безспорно свое значение: онѣ усворяютъ или замедляютъ развитие общихъ или частныхъ началъ въ государствъ, производятъ временныя смущенія или потрясенія въ его нормальномъ ходѣ, но никогда не могутъ нарушить этого хода. Сила духовныхъ, нравственныхъ и умственныхъ его основъ проръзываетъ исторический путь для каждаго народа и для каждаго общества, возвышая или губя его и опредѣляя его судьбу до тѣхъ поръ, повуда не дастся ему другой высшій законъ, или покуда не встрѣтятся съ нимъ другія высшія или сильнѣйшія начала, олицетворенныя въ другомъ обществѣ или народѣ, которымъ принадлежитъ по справедливости историческое первенство и право на временное торжество (859). Дела

и царствованіе одного какого-нибудь государя не имѣють общаго, всемірнаго значенія, какъ бы ни былъ широкъ кругъ его дѣйствія. Все значать народы и мысли, ими управляющія или воплощаемыя въ нихъ (872). Въ наше время дѣйствіе личности лишилось величія, потому что личность много утратила своего значенія. Поэзія, величіе—принадлежать дѣйствію массъ государственныхъ или общественныхъ. Эта поэзія менѣе понятна, менѣе дѣйствуетъ на воображеніе или на умъ непросвѣщенный, но въ сущности она выше поэзіи прошлой эпохи. Конечно, прекрасна и увлекательна мелодія, пропѣтая солистомъ: она випитъ и блещетъ, дышетъ страстью и разжигаетъ страсть; но она несравненно ниже плавнаго и стройнаго хора, сливающаго безконечное множество голосовъ въ одно величественное цѣлое, уже не горящее мелкою страстью, но освѣщающее всю душу лучами разумной гармоніи (I, 187).

Констант. Серг. Авсавовъ говоритъ въ "Молвъ" 1857 года: "Простый народъ есть основание всего общественнаго здания страны. Напрасно думають, что простый народъ есть безсознательная масса людей. Еслибъ это было такъ, то онъ былъ бы то же, что неразумная стихія, которую можно направить и въ ту, и въ другую сторону. Нѣтъ, простый народъ имъетъ глубокія, основныя убѣжденія, условія существованія для всей страны. Защищая эти убъжденія, онъ, точно, въ силъ своей равняется стихіи, но это стихія разумная, имѣющая нравственную волю; это стихія только по дружному, цёльному своему составу и дёйствію. Напрасно также думають, что простый народъ есть какой-то слёпый повлонныеть обычая, что онъ предъ чёмъ бы то ни было раболёпствуеть духомъ. Правда, онъ не представляетъ легкаго подвижнаго явленія, то въ ту, то въ другую сторону направляемаго вѣтромъ; какъ все истинное и дъйствительное, онъ кръпокъ на ногахъ и не шатается изъ стороны въ сторону, онъ понимаетъ, что преданіе, что преемство жизни есть необходимое условіе жизни; онъ связуетъ, поддерживаетъ, а не рветъ нить жизни, идущую изъ прошедшаго въ будущее. Простый народъ есть стражъ преданія и блюститель старины, но въ то же время онъ не есть слёпый рабъ ея. Простый народъ принимаетъ новое, но не скоро, не легкомысленно, не изъ презрънія къ старинъ, не изъ благоговънія къ новизнѣ. То, что онъ приметъ, приметъ самобытно, усвоитъ прочно и перенесетъ въ свою жизнь. Название народа остается преимущественно за низшимъ сословіемъ. Какъ скоро верхніе классы смотрятъ на свои отличія и преимущества (хотя бы и во зло не употребляемыя) не какъ на причину гордости и превосходства надъ другими, но какъ на требуемыя временемъ, порожденныя песовершенствомъ міра сего явленія, какъ скоро, забывая о нихъ, чувствуютъ въ себѣ только человѣка и крестьянина, тогда становятся и они народомъ. Часто гордо смотрятъ на народъ люди такъ называемаго образованнаго или свѣтскаго русскаго общества, пренебрегаютъ имъ, называютъ его мужиками, обращая это слово въ брань. Красуясь надъ ними и свысока на него посматривая, они забываютъ, что только простый народъ составляетъ условіе ихъ существованія" (№ 9).

Любовь въ народу, въ мужику, какъ равноправному члену русскаго общества, въ началѣ сороковыхъ годовъ, когда стали ее проповёдывать славянофилы, присуща была только имъ: у тогдашияго образованнаго человёка была только жалость въ массё угнетенной, но не образованной и потому не имъющей права на признаніе съ образованной стороны вакого-либо равенства. Эта любовь у славянофиловъ выражалась у каждаго своеобразно, смотря по личному складу ума и характера. У Хомякова она больше всего переходить въ философскую мысль, хотя и не лишенную, какъ мы видбли, значительнаго, для своего времени, примёненія на практикъ. У Кошелева она отражалась справедливымъ разсчетомъ н практическою двятельностью. У К. Аксакова она, эта любовь, обратилась въ страстное и поглотившее все его существо влеченіе, выражавшееся лиризмомъ, -- правда, преувеличеннымъ и исключительнымъ, но во всявомъ случав исвреннимъ и святымъ. Въ лицѣ П. В. Кирѣевскаго любовь къ народу нашла самое простое и безхитростное, по непосредственное и живое выражение: собиратель руссвихъ пъсенъ безъ заднихъ мыслей искалъ среди народа сохранившихся остатвовъ старины и съ нимъ дёлился и своимъ знаніемъ, и достояніемъ \*). Такимъ образомъ народники новъйшей формація, въ лучшемъ смыслѣ этого слова, т.-е. люди видящіе въ массѣ крестьянскаго населенія главную силу государства

<sup>\*)</sup> А. Марковичъ, въ своихъ "Воскоминаніяхъ о П. В. Кирвевскомъ", говоритъ, что въ голодный годъ весь амбаръ его былъ исчерпанъ, за безплатнымъ удовлетвореніемъ собственныхъ крестьянъ, безплатно же чужими крестьянами, приходившими изъ другихъ селъ отъ распроданныхъ закромовъ.

в потому желающіе устройства его въ интересахъ массы, ближайшую и непосредственную связь должны найти для себя въ славянофилахъ; эту заслугу признаютъ въ настоящее время и люди изъ враждебнаго низ лагеря. А. Н. Пыпинъ, въ извёстномъ своемъ сочинении: "Характеристика литературныхъ мивній", даетъ, между прочимъ. о славянофилахъ слёдующій отвывъ: Славянофильское понимание народа было преувеличенное, но въ тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ оно было заслугою; со стороны славянофиловъ было въ нёкоторыхъ отношеніяхъ довольно смёлымъ дёломъ указывать въ народъ единственный вритеріумъ государственной и общественной жизни, придавать ему такое значение, о которомъ не помышляла господствовавшая оффиціальная народность, возвышать и превозносить этоть черный народь тогда, когда надъ нимъ еще тяготело осуждение государственнаго завона, пренебрежение барства, чиновничества и почти всего, что стояло надъ низшими влассами, когда считалось, что онъ годится только служить рабочею силой и толпой для народныхъ празднествъ оффиціальной жизни. Славянофилы указывали обществу его оторванность отъ народа, ничтожество его вз этомз раздълении отз истиннаго основания народной жизни, на необходимость союза, воторый одинъ даетъ обществу нравственную силу, даетъ его образованию дъйствительную плодотворность. Славянофилы указываля исторической наукѣ мало тронутую ею задачу -- расврыть внутреннія основы народнаго харавтера, которыя однѣ могутъ пролить истинный свѣтъ на историчесвую судьбу народа и государства. Эти стороны славянофильскаго ученія составляють лучшую и достойную уваженія его заслугу (339). Самые ръшительные противники славянофиловъ впослъдствіи, не признавая другихъ сторонъ ихъ ученія, въ этомъ именно отношении переходили на ихъ сторону. Такъ Кавелинъ въ брошюрѣ "Крестьянскій вопросъ" (С.-Пб. 1882, перепеч. изъ "Вестн. Европы" 1881) пришелъ въ такому заключенію: "Степенью умственнаго и правственнаго состоянія и развитія врестьянъ опредёлится и состояние вультуры во всёхъ слояхъ русскаго общества, весь нашъ политическій и общественный быть и строй Русскаго государства (стр. 194-195). Церковь, владбльческие классы, горожане внесли чрезвычайно много новаго въ развитіе человѣческаго рода и придали великных созданіямъ человѣческаго творчества по всёмъ отраслямъ свой особенный характеръ и отпечатовъ. Одни сельчане

13

были до сихъ поръ паріями рода человѣческаго, работали на другихъ, служили имъ подножіемъ и каріатидой. Заявлять себя они могли лишь случайно, отрывочно, но и по такимъ немногимъ заявленіемъ уже видно, что весь складъ сельскаго типа совсѣмъ другой, не похожій ни на одинъ изъ тѣхъ различныхъ складовъ, которые до сихъ поръ играли роль въ исторіи. Изъ этого мы съ большимъ основаніемъ можемъ заключить, что страна, въ которой типъ сельчанина выступитъ, наконецъ, какъ одинъ изъ факторовъ общественности, необходимо представитъ собою новую, своеобразную формацію, никогда еще не бывалую по той простой причинѣ, что никогда еще сельскій элементъ не служилъ, такъ ска зать, камертономъ общественной и государственной жизни, не былъ никогда центральнымъ фактомъ, опредѣляющимъ національные интересы" (24).

Алекс. Иван. выступилъ съ этой стороны на публицистическое поприще уже впослёдствіи, когда естественный ходъ событій, помимо увлеченій и гаданій отдёльныхъ партій и группъ, своей стихійною силой выдвинулъ то ближайшее рёшеніе злобы дня, которому должны были подчиняться люди разумные и остающіеся на почвё дёйствительной. Вмёстё съ другими своими современниками, уяснившими себё непосредственный смыслъ наступающаго новаго, послёреформеннаго порядка русской жизни, Кошелевъ опредёленно выразилъ дальнёйшее движеніе славянофильскаго воззрёнія въ слёдующемъ видё:

"Аристократія, по буквальному смыслу этого слова, значить властвованіе лучшихъ. Но кого считать лучшими? Если подъ этимъ словомъ считать лучшихъ по добродътелямъ, по уму, по знаніямъ, по способности вести общественныя дѣла, то едва ли кто станетъ спорить и подастъ голосъ за худшихъ, имѣя въ виду лучшихъ. Но, очевидно, не таковы мнѣнія людей, съ неудовольствіемъ перечитавшихъ переведенное нами предисловіе (предисловіе изъ книги "О собственности и первобытныхъ ея видахъ", соч. Е. Лавеле, Парижъ 1874 года, у насъ не пропущенное). Они можетъ быть и не имѣютъ въ виду признавать лучшими тѣхъ, которые только что богаты, хотя они и не прочь отъ того, чтобы обставить своихъ лучшихъ людей достаточностью и даже избыткомъ; однако, главное и самое существенное достоинство, которое наши сторонники аристократіи желаютъ видѣть въ своихъ излюбленныхъ, есть благородство происхожденія и еще кое-что, чего они и объяснить не умѣютъ. А что такое демовратія, почему многіе такъ ея боятся? Почему все, что только на вее походить или ею отзывается, внушаетъ страхъ и отвращение? Понимаю, что демагогія, демагоги и демагогические замыслы и насилия внушають сказанныя чувства; но всѣ эти явленія возможны только при отсутствіи настояцей демократии и при существовании аристократия, которая своим привилегіями, притязаніемъ и роскошью возбуждаетъ общую зависть и ненависть, создаетъ государство въ государствъ, особый въ народѣ отдѣлъ и тѣмъ вооружаетъ на себя огромное большинство людей. Демократія—народовластіе, то-есть власть всёхъ гражданъ, а не кого-либо изъ нихъ, однимъ словомъ-самоуправление, въ настоящемъ смыслѣ этого слова; поэтому она не должна бы внушать ни опасенія, ни вакихъ-либо непріятныхъ ощущеній. Деизвратія вовсе не значить, чтобы народъ самъ на площадяхъ или въ клубахъ распоряжался своими дълами, и чтобы искатели наживы, говоруны и властолюбцы ими заправляли. Напротивъ того, при демократіи можеть быть полный порядовь, и необходимо только то, чтобы, чрезъ своихъ представителей, правильно избранныхъ, всѣ участвовали въ законодательствѣ и вліяніи на управленіе. Демагоги страшны тамъ, гдѣ власть и богатство сосредоточены въ рувахъ немногихъ и гдъ массы невъжественны, порабощены и погружены въ нищету. Въ Европъ еще имъются аристократическіе остатви, а потому тамъ неизбѣжны и демагогическіе замыслы и попытки. Въ Европъ громадныя богатства нъсколькихъ лицъ и страшная нищета массъ; а потому коммунизмъ и соціализмъ, въ тоять видѣ, какъ они на Западѣ вырабатываются, вполнѣ тамъ ущъстны, законны, неминуемы и должны все болъе и болъе распространяться, врёпнуть и угрожать общественному спокойствію.

"У насъ, слава Богу, дёло обстоитъ совершенно иначе. Намъ нечего опасаться демагогіи, ибо на Руси нётъ аристократіи, а есть настоящая демократія, — настоящій народъ, состоящій изъ всёхъ жителей страны, преданный своему государю и олицетворяемый въ безсословныхъ земскихъ учрежденіяхъ, которымъ остается только развиваться, расширяться и крёпнуть. Намъ нечего опасаться западнаго соціализма и коммунизма, ибо у насъ есть владёющая землей община, которая ограждаетъ большинство людей отъ безлоиства и нищеты и которая обезпечиваетъ государству сповой-18\* ствіе и устойчивость. Намъ слёдуетъ опасаться только одного, чтобы врачи, предпринимающіе лёчить насъ отъ болёзней, которыхъ въ насъ вовсе нётъ, не произвели въ насъ дёйствительныхъ болёзней".

## ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

Занятіе сельскимъ хозяйствомъ.—Заграничное путешествіе Алек. Иван. въ 1849 г.— Свиданіе съ Мицкевичемъ.—Лебедянское Общество сельскаго хозяйства.—Заграничное путешествіе въ февралѣ 1850 года и свиданіе съ Жуковскимъ.— Повздка на Лондонскую выставку въ августѣ 1851 г.- Записи о финансовыхъ средствахъ Россіи въ продолженіе Крымской войны.

Мы уже видёли, что Ал. Иван. зиму проводиль въ Москвё, а льтомъ занимался хозяйствомъ въ деревнѣ. Хозяйство Кошелева приняло обширные разытры: по его собственному показанію, у него было до 1.300 десятинъ запашки въ полѣ и до 1.000 штукъ рогатаго свота, въ томъ числё до 300 дойныхъ коровъ. Для улучшенія своего скотоводства, Кошелевъ выписалъ англійскихъ, голландскихъ, тирольскихъ и холмогорскихъ быковъ и телятъ и выстроилъ для скота теплое помъщение. Отношения свои въ крестьянамъ во время крѣпостнаго права Ал. Ив., въ "Отвѣтахъ" на вопросы, предложенные Лебедянскимъ Обществомъ сельскаго хозяйства, опредбляетъ на слбдующемъ основании: Крбпостное право есть все-таки право; всякое право основано на взаимности, и безъ взаимности оно быть не можетъ; слёдовательно мы должны отъ врестьянъ требовать столько, сколько сами мы имъ даемъ. Еслибы взаимное соглашение было возможнымъ, то наше право и наша обязанность были бы совершенно чисты, и ничья совъсть не была бы въ затрудненіи; но наше положеніе совершенно иное. Одна изъ сторонъ-врестьяне, какъ безусловно подвластные, въ этомъ соглашении голоса имъть не могутъ; слъдовательно помъщивъ одинъ долженъ взвѣшивать все что онъ даетъ крестьянамъ и все что онъ долженъ отъ нихъ требовать, т.-е. онъ долженъ завлючить это условіе самъ съ собою. Всякое условіе предполагаетъ равновѣсіе выгодъ какъ съ одной, такъ и съ другой стороны, --- инаго основанія разумъ допустить не можеть. Слёдовательно помёщивъ долженъ требовать отъ своихъ крестьянъ столько, сколько онъ имъ даеть. Требовать менве онъ всегда можеть, ибо двлать подарки

зависить отъ воли каждаго; но требовать болёе онъ не имёетъ права, — это было бы присвоеніе чужой собственности. Слёдовательно помёщикъ долженъ, говоря коммерческимъ языкомъ, открыть съ своими крестьянами счетъ. Всякій счетъ, чтобы быть удобопонятнымъ и по возможности точнымъ, долженъ быть веденъ на ценьги; а потому все, что помёщикъ даетъ крестьянину и получаеть отъ него въ возвратъ — имёетъ быть оцёнено по совёсти, на основаніи существующихъ цёнъ въ каждой мёстности.

Опѣнивши добросовѣстно выгоды получаемыя врестьянами отъ лонъщика и ихъ повинности, Кошелевъ пришелъ въ завлюченію. что въ нашихъ среднихъ губерніяхъ господская запашка на 100 тяголь отнюдь не должна превышать 150 десятинь указной меры вь каждомъ полѣ. Всякій излишекъ противъ сей пропорція принудить помъщика или къ усиленію рабочихъ уроковъ, или къ отнятію у крестьянъ собственныхъ ихъ дней. Въ губерніяхъ Саратовской и Воронежской, где и рабочее время продолжительнее и пахота легче, количество обрабатываемой крестьяниномъ земли ижеть быть доведено до двухъ десятинъ указной мъры; но это есть такой цифрь, который никакь и ни въ какомъ случай перейдевъ быть не можетъ. Конечно, противъ этого, говоритъ Алекс. Ив., возопіеть большая часть пом'єщиковь, заставляющихъ своихъ врестьянъ обрабатывать въ нашихъ селеніяхъ по двѣ и даже по три десятины, а въ другихъ более южныхъ губерніяхъ по три лесятины и даже болбе; но пусть они удостовбрятъ меня своими нарядами за прошедшіе годы, или пусть докажуть правильно выведенными разсчетами, что можно, не отнимая дней у крестьянина, обработать болёе назначенныхъ мною пропорцій, и тогда отдамъ я низ вниги въ руки и не буду нападать на ихъ хозяйственные разсчеты и распоряжения, а до того смёло и вездё буду говорить, что въ нашихъ Тульской, Рязанской и отчасти Тамбовской губервіяхъ отнюдь не должно отъ тяглеца требовать обработки свыше полутора казенныхъ, а въ другихъ-болѣе южныхъ и болѣе хлѣбородныхъ-мёстностяхъ свыше двухъ десятинъ въ каждомъ полё, и что отнюдь нельзя надёлять крестьянина въ первой мёстности, при домашнихъ дровахъ и лѣсѣ, менѣе восьми-десятинной пропорціи, а въ послёдней мёстности менёе 12-десятинной пропорціи Земли

Относительно числа рабочихъ дней Ал. Ив. говоритъ: У меня по

всёмъ имёніямъ нарядъ работникамъ записывается ежедневно, н по многолётнему опыту могу утвердительно сказать, что въ слож. ности тяглецъ работаетъ не болъе 120 дней, а жена его не болъе 40 дней. При этомъ Ал. Ив. дёлаетъ такое замёчаніе: Вездё цёль сельскаго хозяйства есть извлечение изъ земли большихъ по возможности выгодъ; у насъ помущивъ, получающій съ своего имунія большіе доходы, возбуждаеть во мнё не удивленіе, не благорасположение въ себъ, но какъ-то отъ себя онъ отталвиваетъ, или по крайней мёрё невольно заставляеть дознавать о способахъ имъ употребленныхъ въ усиленію доходовъ. Въ особенности Кошелевъ возстаетъ противъ перевода врестьянъ съ барщины на оброкъ. Къ несчастью, съ нѣкотораго времени вошло въ моду сажать врестьянъ на барщину. Этимъ злополучнымъ нововведеніемъ обязаны мы въ особенности обществамъ сельскаго хозяйства, которыя распространяютъ свеклосахарныя и другія промышленности, толкують о тукахъ и мергелѣ, а забываютъ, что первымъ основаніемъ всякаго хозяйства должно быть благосостояние поселянъ-людей занимающихся обработною полей. Сколько имѣній разорено переводомъ съ оброковъ на барщину! Сколько сахаръ заставилъ пролить горьвихъ слезъ! Сколько записныхъ агрономовъ себя не устроили, а крестьянъ довели до крайней бѣдности!

Въ это же время Кошелевъ вступилъ въ переписку съ Н. П. Шишковымъ, — переписку, продолжавшуюся съ 1847 года до половины шестидесятыхъ годовъ \*). Переписка эта касалась исключительно сельскохозяйственныхъ вопросовъ. Въ первыхъ письмахъ, до поъздки Ал. Ив. за границу, съ цълью изученія тамошняго хозяйства, онъ обращался къ Шишкову за совътами и указаніями, какъ къ болѣе опытному хозяину; а по возвращеніи изъ Лондона Кошелева, оба они занялись преимущественно испытаніемъ и примѣненіемъ усовершенствованныхъ земледѣльческихъ машинъ и орудій. Первое сельскохозяйственное общество, которое оцъпило въ этомъ отношеніи труды Ал. Ив., было Московское Общество сельскаго хозяйства, которое, въ годичномъ собраніи 20 декабря 1848 года, избрало его своимъ дѣйствительнымъ члепомъ.

<sup>•)</sup> Въ бумагахъ Ал. Ив. сохранились письма: отъ 1847 г.—1, отъ 1849 г.—1, отъ 1850 г.—1, отъ 1851 г.—1, отъ 1852 г.—4, отъ 1853 г.—9, отъ 1854 г.—5, отъ 1855 г.—2, отъ 1856 г.—5, отъ 1858 г.—3, отъ 1859 г.—4, отъ 1860 г.—3, отъ 1861 г.—1, отъ 1862 г.—3, отъ 1864 г.—1, отъ 1866 г.—1. Н. П. Шишковъ умеръ 17 марта 1869 года, въ имъни своемъ селъ Спъ́шневъ.

Я уже упомянуль о продолжительной болёзны супруги Алек. Ив. Путешествіе, о которомъ говорилось въ первой главѣ, предпринятое въ 1839 году и внезапно прерванное въ 1840 году возвращеніемъ Алек. Ив. на предводительскую должность, не излѣчило окончательно Ольгу Өедоровну и возобновившаяся болёзнь снова заставила семью Кошелевыхъ собраться на воды. Послъ долгихъ раздумій, сомнѣній и пр.,-говоритъ Алек. Иван.,-наконецъ мы рѣшились вхать за границу. Супруга Ал. Ив. съ дътьми вы хала изъ Москвы 18 іюня, а онъ 21-го, и изъ Петербурга всё вмёстё отправились на пароходѣ въ Любекъ. Оттуда Кошелевы поѣхали чрезъ Гамбургъ, Берлинъ и Дрезденъ до Lehrte, гдъ семейство раздълилось: супруга Ал. Ив. съ дочерью потхала въ Маріенбадъ, а самъ онъ съ сыномъ-чрезъ Ганноверъ – въ Голландію. Алек. Ив. въ это путешествіе подробно изучиль Голландію и Бельгію и въ Брюссель съёхался съ женою. Изъ Брюсселя Кошелевъ отправился въ Парижъ н, пробывши тамъ 15 дней, чрезъ Кёльнъ и Берлинъ вернулся въ Россію, а Ольга Өедоровна осталась за границей. На все путешествіе Кошелевъ употребилъ около 31/1 мѣсяцевъ (отъ 21 іюня до 5 октября).

Алекс. Ив. попрежнему во всякомъ городѣ осматривалъ все интересное: церкви, ратуши, музеи, картинныя галлереи, театры и проч. Съ какимъ вниманіемъ и съ какою подробностью Ал. Ив., несмотря на ежедневныя посѣщенія самыхъ разнообразныхъ достопримѣчательностей, производилъ осмотръ, можно подтвердить слѣдующимъ примѣромъ: осматривая въ Брюгге древній дворецъ Карла V (вынѣ Palais de Justice), Ал. Ив. обратилъ вниманіе на ря́зной изъ дерева каминъ и взялъ его рисунокъ. Осматривая библіотеку въ Гагѣ, Ал. Ив. натолкнулся на спорный вопросъ, и въ этомъ случав интересно впечатлѣніе очевидца. Извѣстно, что Гарлемъ и Майнцъ спорили о чести служить родиною изобрѣтателя книгопечатанія; Гарлемъ называлъ своего гражданина Лоренца Костера (Laurens Jansoon Coster), а Майнцъ—l'уттенберга. "Любопытны весьма отрывки изъ книгъ, напечатанныхъ Лаврентіемъ Костеромъ. Очень важна книга, напечатанная въ Майнцѣ въ 1459 году, гдѣ сказано въ концѣ: "благодаримъ Бога, что окончили печатаніе сей книги; важное сіе изобрѣтеніе принесъ изъ Голландіи нѣкто Ульрихъ, но здѣсь мы его усовершенствовали и сподобились напечатать сію книгу". Къ этому же вопросу Ал. Ив. вернулся въ Гарлемѣ, гдѣ въ ратушѣ сохраняется собраніе первыхъ листовъ и книгъ, напечатанныхъ сперва неподвижными, а потомъ подвижными буквами. Печать вообще не врасивая и далеко отстоить оть майнцскихь печатей, но чёмь болёе всматриваешься въ это дёло, тёмъ вёроятнёе становится, что открытіе сдёлано въ Гаарлемѣ Лоренцомъ Костеромъ, но что въ Майнцѣ и Страсбургѣ это открытіе усовершенствовано Гутенбергомъ и Шеферомъ. Преданіе говорить, что Лоренцъ Костеръ училъ дътей своихъ грамотв гуляя по рощв и вырвзываль буквы на деревьяхь. Однажды, застигнутый дождемъ, онъ не успёлъ окончить своего удока, србзалъ кору дерева, на которомъ онъ вырёзалъ буквы, и положилъ ее въ себѣ въ варманъ. По возвращени домой онъ нашелъ, что на бумагъ, которая лежала въ его карманъ подлъ коры, отпечатались буквы, вырёзанныя имъ на корё. Это дало ему мысль печатать, вырёзывая на деревё. Нёсколько листовъ хранятся напечатанные буквами, вырёзанными на доскахъ, потомъ онъ вырёзываль дереванныя буквы подвижныя и наконепь перешель или къ свинцу, или иному чему, но буввы стали печататься чище и мельче и одна въ другой ближе. Близъ собора на площади и въ Гарлемской рощѣ воздвигнутъ монументъ въ честь Костера; на монументь, поставленномъ близъ собора, онъ представленъ разсматривающимъ отпечатовъ съ древесной коры и пораженнымъ плодотворною мыслыю". Въ послёднее время споръ решенъ въ пользу Гутенберга.

Но въ настояющую свою повздку Ал. Ив. отправился уже не простымъ туристомъ: у него былъ опредвленный, спеціальный предметъ для изученія. Хозяйство въ большомъ имвніи требовало пріобрётенія основательныхъ познаній по этому предмету, и вотъ Алек. Ив. въ Голландіи и Бельгіи принялся за обзоръ тамошнихъ фермъ и всвхъ отраслей сельскаго хозяйства. Алек. Ив. пристально осматривалъ всё фермы, лежащія около твхъ городовъ, гдё онъ останавливался, и вникалъ во всё подробности хозяйства, пользуясь всякимъ случаемъ завести знакомство съ мёстными агрономами и воспользоваться ихъ указаніями. Съ однимъ изъ такихъ агрономовъ, который въ особенности заинтересовалъ Кошелева, — Де Кнуйтомъ (De Cnuyt), — Ал. Ив. познакомился въ Остенде, посѣтилъ вмёстѣ съ нимъ его хозяйство и по прівздѣ представняъ его въ члены Лебедянскаго Общества сельскаго хозяйства, которое въ январѣ 1851 г. выслало Кнуйту дипломъ на званіе члена-корреспондента. Въ Приложеніи (VIII) мы помѣщаемъ въ сокращеніи дневникъ Ал. Ив., во время его путешествія въ 1849 году, гдѣ изложены всѣ наблюденія Алев. Ив. по этому предмету.

Независимо отъ всёхъ этихъ занятій, Алек. Ив. во все время путешествія усердно занимался чтеніемъ. На пароходѣ Алев. Ив. прочелъ "England", von I. Veneday (1845. 3 Bände) и по поводу этой вниги сдёлалъ слёдующія интересныя замёчанія: "Вторая статья "о Савсахъ" меня чрезвычайно заинтересовала. Ихъ семья, вѣче, Wittanagemote, присяжные, виры и compositiones, ихъ старшины (aldermen) и вороли-граждане перенесли меня въ нашу древнюю исторію. Чамъ болве углубляешься въ исторію Англін, тѣмъ виднѣе, что твердость англійскихъ учрежденій лежить не въ одномъ ихъ превосходствѣ, но особенно въ постепенномъ ихъ развитін. Корень бѣды для Европы есть древнее римское устройство, внесенное мечомъ побѣдителя во Францію, Германію, Испанію и пр. Саксы пришли въ Англію по выходъ римлянъ и нашли народъ испорченный, ленивый и трусливый. Они сохранили и развили свои начала. Франція осуждена еще на долгое бореніе и волебаніе, потому что она постоянно принимала чужія учрежденія. Теперь во Франціи все старое уничтожено и все вновь заведено; она извърилась и потому ничему не въритъ. Наше положение въ этомъ отношении и радостно, и грустно. Въ народѣ вообще сохранилась и въра въ Бога, и въра въ право; чувства въ немъ свъжи, силы---чрезвычайны; но въ болве просвъщенной части народа---въ насъ западное безвѣріе, старческая холодность, городская поверхностность убили всякую деятельность. Между нами и огромнымъ большинствомъ народа -неизмъримая пропасть. Народъ не идетъ впередъ потому, что мы надъ нимъ тяготъемъ; а мы не идемъ впередъ потому, что мы безъ него-ничто. Что и вто положить конецъ этому разрыву? Я прежде думалъ, что присяжные и вначалѣ были судъями, и не понималъ, какъ англичане вначалѣ могли имѣть нелѣпую мысль требовать единогласнаго ръшенія 12 человъкъ; но діло въ томъ, что первобытное значение присяжныхъ было не какъ судей, но какъ свидътелей, людей присягающихъ вмъстъ съ обвиняемымъ въ удостовърение его невиновности; впослъдстви времени изъ соприсягателей сдблались судьи; и какъ англичане сильно стоятъ за старину и какъ вообще опи болёе за обвиняемаго, чёмъ за общественную кару (vindicte publique), то они и удерживають до сихъ поръ единогласіе въ рѣшеніяхъ по уголовнымъ дѣламъ. (Присяжные въ Англіи не участвуютъ въ рѣшеніи дѣлъ гражданскихъ.) Хомяковъ, Аксаковъ и др. увѣряютъ, что община есть отличительное славянское учрежденіе. Венедей говоритъ и доказываетъ, что у древнихъ саксовъ община была и владѣтельницею всѣхъ земель, и отвѣтчицею за всѣхъ ея членовъ, и полною распорядительницею. Я увѣревъ, что у всякаго молодаго народа семейство и община являются въ полной силѣ и что они отнюдь не суть принадлежность славянскаго племени. По мѣрѣ испорченности семейство и община теряются. Протестомъ противъ подобнаго порядка вещей являются коммунизмъ и соціализмъ. Этимъ объясняется значеніе ихъ въ нынѣшнее время".

Во время своего путешествія Ал. Ив. всегда выбираль для чтенія или описанія страны, гдё онъ въ данную минуту находился, или вниги и брошюры политическаго содержанія, отвѣчающія на вопросы дня. Такъ въ Дрезденѣ Кошелевъ прочелъ книгу о прусской революціи и двѣ брошюры венгерскаго посланника въ Парижѣ, графа Телеки "Die Deutsche Hegemonie" и "Die Russische intervention". Въ Гагъ Кошелевъ оставался долъе (съ 17 іюля до 8 августа) и потому онъ имѣлъ тамъ время предаваться чтенію. Тамъ Кошелевъ прочелъ "Lettres sur la Hollande" par Marmier и "Freundliche Erinnerung an Holland", von Ditmar. Bъ внигѣ Marmier Кошелевъ особенно хвалитъ воззрѣніе автора на голландскій бытъ и характеръ: "Мармье не ругаетъ голландцевъ, какъ обыкновенно дёлають это путешественники; онъ беретъ голландцевъ какъ они живутъ сами въ себъ, а не въ отношени иностранцевъ. Голландецъ, по замѣчанію Мармье, отлично хорошій отецъ, сынъ, мужъ, — семейной жизни въ немъ много. Онъ славный гражданинъ и готовъ на всякія пожертвованія, какъ скоро это нужно; онъ въ душѣ республиканецъ. Голландецъ республиванецъ не кавъ французъ, который думаетъ, что республика и своевольство есть одно и то же; но онъ республиканецъ въ томъ смыслѣ, что считаетъ дёло государственное своимъ и совершенно себя сливаетъ съ правительствомъ. Голландецъ-по природѣ торговецъ, человѣкъ совершенно практичный. Онъ любитъ и музыку, и живопись, и цвъты, и лошадей не страстно, но какъ очень пріятное развлеченіе послѣ трудовъ. Голландецъ-не врагъ людей, но можетъ и безъ нихъ

обойтись; онъ разговорчивъ, когда нужно, но не болтливъ. Онъ серьёзенъ, но не надутъ и не мраченъ.

О внигѣ Дитмара Кошелевъ говоритъ: "сочинение это читаю съ большимъ удовольствіемъ, въ особенности внутренняя жизнь голзандцевъ очень хорошо описана. Видно, что авторъ знаетъ Голландію хорошо и всякую вещь описываеть и разсказываеть совершенно добросовестно". Кроме того, Кошелевъ прочелъ: въ Гаге-"Исторію французской революціи" 1848 г. Ламартина, "Исторію Бельгін и Голландіи отъ Вѣнскаго вонгресса до 1843 г.", соч. Бомонъ де Васси, "Россія при императорѣ Ниволаѣ", соч. Головина; въ Остенде ... Описание Бельги" Гельфериха, "О правъ на трудъ", отвѣтъ Тьера Лун Блану, "Организація труда" его же. О сочиненіи Гельфериха Кошелевъ говорить: "Эта внига крайне интересна и положение партий въ Бельгии изложено отлично хорошо и определенно; ее можно и должно перечесть въ Россіи на свободе". "Organisation du travail" Кошелевъ считаетъ на дѣлѣ совершенно непремёнимымъ; но она полезна какъ колокольчикъ, которымъ тревожать собственниковь и напоминають имь о братствв между людьин". Въ Парижѣ Кошелевъ прочелъ утромъ Луи Блана "Le Nouveau Monde" (три книжви), а вечеромъ-одинъ номеръ Ламартинова "Conseiller du peuple". Оба-жестовіе фразёры, но роль Лун Блана и легче, и лучше тъмъ, что онъ зоветъ впередъ; Ламартинъ, напротивъ, хвалитъ народъ, хвалитъ президента, хвалитъ министерство, хвалить армію, ---однимь словомь, хвалить все и уговариваеть народъ теперь быть совершенно спокойнымъ и рёшительно не слушать коммунистовъ и соціалистовъ. Ни тотъ, ни другой не имѣють на грошъ государственнаго ума, но оба народные трибуны. Лун Бланъ не можетъ не производить сильнаго действія и можетъ значительно подвинуть народное благосостояние. Ламартинъ, безъ сомевнія, будеть находить все менве и менве читателей и его "Conseiller du peuple" долженъ совершенно упасть.

Изъ замѣчательныхъ людей въ это путешествіе Кошелевъ видѣлъ Мицкевича и вотъ какъ разсказываетъ о своемъ посѣщеніи: "Сегодня поутру былъ я у Мицкевича, котораго нашелъ весьма постарѣвшимъ и крайне грустнымъ. Мицкевичъ совершенно сѣдъ и видно, что нервами весьма разстроенъ. Мы много говорили съ нимъ о Парижѣ, о французахъ, о Россіи, о славянахъ, о Польшѣ. Мицкевичу французы надоѣли жестоко своимъ корыстолюбіемъ, хвастовствомъ и безчувствіемъ, но онъ не отчаивается въ ихъ будущности. Мицкевичъ предвидитъ для Франціи еще много революцій, для коммунизма—непремённое и хотя самое кратковременное торжество. О Россіи Мицкевичъ говоритъ съ уваженіемъ и даже съ чувствомъ; онъ называетъ время, проведенное въ Москвё, счастливёйшимъ въ его жизни.

"Мицкевичъ распрашивалъ обо всёхъ нашихъ общихъ пріятеляхъ; онъ вполнё убёжденъ, что Польша можетъ соединиться и получить опять политическое бытіе не иначе, какъ чрезъ Россію и по ея милости, что отъ Европы полякамъ ожидать нечего. Мицкевичъ мнё сказывалъ, что изъ Франціи поляковъ гонятъ и что недавно ему было назначено trois fois vingt quatre heures для вывзда, но онъ кое-какъ упросилъ министра. Мицкевичъ весьма желаетъ, чтобы Государь нашъ показалъ болёе сочувствія въ славянамъ и чтобъ открытёе дёйствовалъ въ ихъ пользу. Престарѣлый поэтъ очень занятъ, работаетъ для многихъ журналовъ; обстоятельства его очень плохи. Я ушелъ отъ него съ самымъ грустнымъ чувствомъ и видно, что онъ не можетъ произнести слово exilé безъ слезъ.

"Спрашивалъ я у Мицкевича о Тургеневѣ и Герценѣ, но онъ мнѣ сказалъ, что давно ихъ не видалъ и что почти ни съ кѣмъ не видится".

Я сказаль уже, что Ал. Ив. вернулся въ 1849 г. съ сыномъ, а Ольга Өедоровна съ дочерью осталась за границей и на зиму перевхала въ Баденъ. Въ декабръ 1850 года Ал. Ив. отправился привезти ее въ Россію и въ этотъ разъ побхалъ сухимъ путемъ на Варшаву. Въ то время, какъ пробажалъ Алекс. Иван., положение Польши, по словамъ его, было ужасное; и это бросилось ему прямо въ глаза при самомъ вътздт въ Царство. "Прежде почтовая гоньба учреждена была преврасно: здёсь везли скоро и безъ всякихъ хлопотъ, лучше, чѣмъ даже въ Пруссіи. Теперь, послѣ 20-лѣтняго нашего владычества, лошади измучены фельдъегерями, курьерами и чиновниками до того, что едва ноги таскаютъ, люди такъ привыкли стремглавъ бъгать, когда протзжаютъ эти важныя лица, что для насъ, прівзжающихъ, у нихъ остались одна лёнь и безпечность. Теперь по получасу закладывають на станціи тощихъ, измученныхъ, потертыхъ кляченокъ, и 14 верстъ тащутъ по два часа. Вездѣ мы прикладываемъ свою печать безпорядка. Изъ

Digitized by Google

٦.

поляковъ порядочные люди удаляются, живутъ по деревнямъ или въ Варшавѣ, но совершенно отдѣльно, а потому правительство наше въ необходимости унотребляетъ изъ нихъ худшихъ. На каждомъ шагу встрѣчаешь русскихъ солдатъ и офицеровъ; всѣ важнѣйшія мѣста заняты русскими чиновниками; вездѣ и во всемъ введены стѣсненія, какихъ мы даже не видимъ въ Россіи. Взятки по всѣмъ мѣстамъ сдѣлались повсемѣстныя. Цензура здѣсь до того строга, что русскія книги вышедшія до 1-го января 1851 года перецензировываются. Мы хотимъ сдѣлать Польшу русскою и до сихъ поръ, въ теченіе 20 лѣтъ, не позаботились открыть курсы русскаго языка. Чрезвычайно трудно имѣть здѣсь учителя русскаго азыка. Министерство просвѣщенія иногда присылаетъ, но, большею частью, пьяницъ и пустыхъ людей, ибо хорошіе остаются въ Россіи, гдѣ они могутъ кромѣ казеннаго жалованья получить чины и частные уроки.

"Система страха (intimidation) есть нынъшняя система, и она до сихъ поръ произвела лишь одно, что мы теперь въ Польшъ въ худшемъ положения, чёмъ въ 1832 году. Я желалъ бы смекнуть, во что обоплась Россіи Польша съ 1830 года, т.-е. въ 20 лѣтъ. Я увъренъ, что на эти деньги можно было бы въ Россіи сдёлать но всвиъ частямъ тавія улучшенія, которыя стоили бы двухъ Польшъ. Не Польша принадлежить намь, а мы принадлежимъ Польшѣ. Польша для Россіи есть ракъ, который съёдаеть ся лучшую внутренность. Если мы не измёнимъ въ отношених Польши своей системы, то Польша насъ съёстъ. Кавказъ намъ пріобрёсти легче, чъиъ Польшу. Туда мы вносимъ и большій разврать, и нёсколько высшую образованность; здёсь мы назади и въ томъ и другомъ. Польта принадлежить Западу и своею религіею, и своимъ просвѣщеніемъ, и своими административными понятіями, и своими обычаями. Для присоединенія Польши надобно действовать совершенно иначе".

Незадолго предъ провздомъ Александра Иван. снята была таможенная линія между Имперіею и Царствомъ Польскимъ, и вотъ какъ онъ описываетъ вліяніе этой мъры на населеніе:

Границу Царства Польскаго составляеть рэка Нёманъ, и хотя городъ Ковно въ Имперіи, но предмёстія его уже въ Царствѣ. Когда 1-го января поутру сняли таможенную линію, то весь почти городъ отправился на ту сторону Нёмана. Прежде, чтобъ .

перейти на ту сторону ръки, надобно было брать паспортъ, а потому многіе изжили свой вёкъ, не побывавши за Нёманомъ. Теперь ежедневно тамъ гулянья и почти весь городъ ходить туда пить дешевое вино. Народъ вообще очень доволенъ снятіемъ таможенной линіи; мёра эта всёми одобряется, вромё истыхъ польсвихъ патріотовъ. Снятіе таможенной линіи доставить Польшѣ большія богатства, тамъ мануфавтуры сильно поднимутся и сахарные заводы пойдуть въ гору. Но наши фабриканты могуть весьма легко выдержать соперничество Польши и по причинѣ дороговизны продовольствія и задёльной платы, и потому, что здёсь фабрики вовсе не такъ усовершенствованы, какъ воображаютъ. Всё усовершенствованія и въ хозяйствё и въ фабрикахъ происходять оть пруссавовь и савсонцевь, воторые приходять или призываются сюда, но съ нѣвотораго времени и это сопряжено съ большими затрудненіями. Паскевичъ быль противъ снятія таможенной линіи, и единственно изъ властолюбія, т.-е. чтобы не допустить министра финансовъ въ Польшу.

Настоящее путешествіе Ал. Ив. было непродолжительно: онъ выёхаль изъ Москвы 30 декабря 1850 г., а 13 февраля 1851 года, въ 7 часовъ поутру, Ал. Ив. былъ уже въ Москвѣ, т.-е. провелъ въ путешестви почти полтора мъсяца. Изъ этого времени слишкомъ двъ недъли (съ 13 января по 1 февраля) Кошелевъ провелъ въ Баденѣ, а остальной мѣсяцъ весь употребленъ былъ на пере-**ВЗДЪ, и въ томъ чяслъ цълыхъ 20 дней на** путешествіе въ предълахъ Россія, гдъ тогда желъзныхъ дорогъ не было, считая въ томъ числё и двё остановки въ Варшаве. Въ Бадене Кошелевъ возобновиль свое знакомство съ Жуковскимъ, который поселился тамъ съ 1848 года. Я уже говорилъ о знакомстве въ Петербургъ Кошелева съ Жуковскимъ, съ которымъ связывали Ал. Ив. общая пріязнь въ Кирбевскимъ и расположеніе Авд. Петр. Елагиной ("Біограф. Кошел." II, 207). Въ Баденъ Кошелевъ сошелся съ Жуковскимъ гораздо ближе. Я привожу изъ "Дневника" Алек. Ив. всё мёста, касающіяся этого знакомства, безъ всякихъ сокращеній изм'вненій, несмотря на шероховатость слога и н'вкоторыя повторенія, неизбъжныя въ летучихъ замѣтвахъ дневника. Эти необработанные, отрывочные набросви - плодъ минутныхъ впечатлёній, такъ сказать застывшіе элементы слагавшагося въ умё понятія-всего понятнъе и върнъе уясняютъ для читателя самый

процезсъ образовавшагося у Александра Ивановича воззрѣнія на Жуковскаго и даютъ возможность до нѣкоторой степени повѣрить автора.

17 (29) генваря 1851 г. Я не видаль Жувовскаго болёе 10 лёть, т.-е. съ его женитьбы, и нашелъ его весьма состарввшимся и въ физическомъ и правственномъ отношении. Объ России распрашивалъ иенъе, чъмъ самъ разсказывалъ о прошедшихъ временахъ. Принялъ онъ меня весьма радушно и я просидблъ у него до 2 го часа. Въ 5-иъ часу Жуковскій быль у меня. Онъ мнѣ разсказываль преврасно про дуэль и смерть Пушвина, объяснилъ предшествующія обстоятельства и говорилъ, вавъ Государь призывалъ по этому поводу Жуковскаго и какія милости сдблаль для вдовы Пушкина и детей. Жуковскій разсказываль также, какъ Бенкендорфъ и Государь боялись возмущенія по случаю похоронъ Пушвина, вакъ перенесли его ночью безъ факеловъ и какъ отпъвали не въ Адмиралтейской (т.-е. Исакіевской), но въ Конюшенной церкви. Новаго я узналъ иало; но разсказъ былъ чудный и я не могъ не сказать ему: "вы разсвазываете такъ славно, т.-е. такъ просто и такъ наглядно,вамъ слёдовало бы выбрать несколько происшествий изъ русской исторіи и разсказать ихъ для народа". Тутъ Жуковскій мнё повазаль теперешніе свои труды; онъ работаеть для обученія своихъ дітей вдругъ тремъ языкамъ (русскому, французскому и німецвому), а тавже географіи и исторіи.

Особенность способа Жуковскаго состоить въ томъ, что онъ представляеть всё свёдёнія въ рисункахъ и слова замёняеть цифрами (для того, чтобы дёти пріискивали и тёмъ въ ихъ память все врёзывалось). Всё рисунки сдёланы имъ самимъ и съ особенною отчетливостью. Работа гигантская, но, по-моему, совершенно безполезная. Спорить я не сталъ, ибо Жуковскій вначалё миё сказалъ: "Вотъ это теперь мое любимое занятіе; этимъ трудомъ я, вёроятно, закончу свое поприще. Дай Богъ миё трудъ этотъ окончить, онъ назначенъ не для свёта, а для моихъ дётей. Если я на своихъ дётяхъ увижу добрые плоды, то подёлюсь и съ друзьями; но хочу, чтобы дёвственность этой методы досталась моимъ дётимъ". Я видёлъ сына и дочь Жуковскаго и оба не говорятъ ни слова по-русски. Я началъ разговоръ по-русски, но отецъ сказалъ тотчасъ по-нѣмецки: "Nein, sie sprechen nicht russisch". Тутъ я изъявилъ мое глубокое удивленіе, что дёти Жуковскаго не знаютъ по-русски и что самъ онъ говоритъ съ ними по-нѣмецки. Въ извиненіе Жуковскій мнѣ сказалъ: "До сихъ поръ они были на рукахъ у матери, женщины больной, теперь начинаю ихъ учить порусски, и они уже много русскихъ словъ знаютъ". На это я позволилъ себѣ сказать: "Слѣдовательно для нихъ русскій языкъ никогда не будетъ своимъ, а всегда останется выученнымъ языкомъ". Жуковскій мнѣ отвѣчалъ, что лѣтомъ надѣется быть въ Москвѣ и поселится или тамъ, или въ Дерптѣ. Много мы говорили и изъ разговоровъ я могъ заключить, что этотъ человѣкъ совершенно остановился въ своемъ образованіи и что событія, книги и разговоры, уже его болѣе не развлекаютъ. Очень мало интересовался Жуковскій о томъ, что дѣлается въ Россіи, и говорилъ съ особенною нѣжностью и подробностью о женѣ, дѣтяхъ, о своемъ тестѣ. Кажется, Жуковскій пишетъ свои записки; отъ него я узналъ, что рескриптъ на имя Карамзина писанъ имъ.

19 (31) иенваря. Вечеръ просидѣлъ у Жуковскаго, нашелъ его сильно страдающимъ отъ головной боли. Я было хотѣлъ уйти, но потомъ разговорились и я провелъ у него часа два очень пріятно. Разговоръ былъ о Россін, о самодержавіи, объ Европѣ, о конституціонализмѣ и пр. Жуковскій весьма любитъ императора Николая Павловича, очень высокаго мнѣнія объ его умѣ, характерѣ и благонамѣренности; весьма много ожидаетъ отъ наслѣдника.

Жувовскій считаетъ самодержавіе единственно возможнымъ образомъ правленія для Россін. Для Жувовскаго самодержавіе не есть самодержавіе нашего пріятеля (К. С. Аксакова), онъ не хочетъ ни думъ, ни вѣчъ,-онъ любитъ самодержавіе чистое, безъ всякой примѣсн. По мнѣнію Жуковскаго, у насъ всѣ нововведенія и преобразованія нисходять свыше: у нась царь есть первый революціонерь, и до тѣхъ поръ, пока онъ таковымъ будетъ, Россіи нечего бояться революціи. Когда я сказалъ Жуковскому, что Государь можетъ ошибаться и можетъ быть окруженъ совътниками неблагонамъренными, Жувовскій отвѣчаль: "А развѣ собранія не могуть точно такъ же ошибаться, дёйствовать неблагонамфренно и пр.?" По мифнію Жувовсваго, какъ самодержавіе, такъ и вонституціонализиъподвержены разнымъ случайностямъ; великая выгода перваго надъ вторымъ есть та, что самодержавіе основано на единствѣ, слѣдовательно-мирѣ, а конституціонализмъ-на борьбѣ, т.-е. войнѣ, такъ что всё силы теряются въ этой враждё между борющимися стииями и ничего почти не остается для настоящей діятельности. Я не спориль, хотіль лишь узнать хорошенько мысли своего собесідника.

20 генваря (1 февр.).-Во 2-из часу я пошель къ Жувовскому, и онь мет показываль въ подробностяхъ вст свои труды; онъ уже окончыть таблицы для священной исторіи до Христа, древнюю исторію также до Христа, всю русскую грамматику въ двухъ таблицахъ, ариоистику до тройнаго правила, географію. Жуковскій работаеть очень иного. Трудно произнести суждение объ его методъ. Я увъренъ, что въ его рукахъ способъ этотъ произведетъ чудеса, но въ рукать другаго онъ легво можеть превратиться въ чисто-механическое обучение. По способу Жуковскаго, все выражается или врасками, или линіями, или знаками. Я познакомился сегодня съ его женой и тестемъ. Жена его высокая, стройная женщина; объ ея разговорѣ ничего сказать не могу, ибо она вошла въ то время, когда Жуковскій показываль мий свою работу. Тесть его-безрукій генераль, высовій; дочь на него очень похожа. Дёти Жуковсваго болёе похожи на мать, чёмъ на отца. Жувовскій повазываль мнѣ свой переводъ съ славянсваго на руссвій языкъ всего Новаго Завѣта, кромѣ Апокалипсиса; онъ пользовался при этомъ французскимъ и нѣмецкимъ переводами.

Жуковскій сильно стоить за православіе, но вмѣстѣ съ тѣмъ прибавиль: "могу сказать, что между протестантами всего боле набожныхъ людей и истинныхъ христіанъ". Я не видывалъ человіка, который боліве Жуковскаго имівль бы способность созерцательную, воторый свои мысли одеваль бы исвлючительно въ образы и который быль бы чуждь понятій и логики. У Жуковскаго все-вартина, все живой міръ и только тѣ мысли для него истинны, которыя являются и группируются въ одно живое, чистое цёлое. Въ 2 часа пришелъ къ намъ Жуковскій и просидёлъ до 4-хъ Быль очень миль, живь и разговорчивь. Позваль меня въ себъ объщая сообщить въ рукописи свои послъднія сочиненія и коечто прочесть у себя только для меня. И поутру, п вечеромъ былъ онъ восхитителенъ. Я еще болбе полюбилъ его: душа чиствишая, благороднъйшая; простота и прямодушіе его просто дътскія. Смёло можно сказать, что подлость и неправда нивогда не воснулись его души. По большей части для людей самые сильные мотивы п причины действій суть выгоды, а въ Жуковскомъ чувство-любовь-

14

есть источникъ всёхъ мыслей и поступковъ. Душа и воображение Жуковскаго вовсе не состарблись, -- онъ еще юноша по тому и по другому. Мечтательность, любовь во всему чистому и согласному, отвращение отъ всего искусственнаго, ненатуральнаго-отъ всякой борьбы-воть что объясняеть теперешній образь мыслей Жуковскаго. Онъ хорошо говорить: спорить и доказывать онъ не можеть; но разсказываеть такъ, какъ я отъ роду никого не слыхивалъ: разъ выслушавши его разсказъ, уже его забыть никогда нельзя. Жуковскій прочель мев отрывки изъ своихъ писемъ въ Наслёднику и въ Цесаревичу (Константину Павловичу). Въ нихъ есть даже сиблость, вездё благонамёренность и горячая любовь въ отечеству и въ этимъ лицамъ. Но формы странны для переписки наставника даже и съ царственнымъ воспитанникомъ. Жувовскій часто просить Наслёдника, по свойственному великодушію, подать ему милостыню нёсколькими строчками его руки и проч. Самарина Жувовскій не любить за то, что онъ напаль на лифляндцевъ, и за это онъ противъ всёхъ его мыслей. Авсакова не жалуеть за его исвлючительность, нетерпимость и любовь въ леспотизму.

23 генваря (4 февраля). — Всявій день видимся мы съ Жуковсвимъ, даже по нѣсколько разъ въ день, и проводимъ съ нимъ въ самой живой бесѣдѣ по три, четыре часа. Сегодня я сндѣлъ у него, а потомъ мы пошли гулять и сперва говорили о болячкахъ Россія. Жуковскій принималъ все весьма близко къ сердцу и соглашался, что отечество въ ужасномъ положеніи; онъ надѣется, что, разъ успокоившись со стороны Европы, Государь примется съ новымъ жаромъ за внутреннее управленіе.

Во время прогулки мы говорили о религіи, и туть я быль оть него въ восторгё. Чистая его душа религіозна въ полномъ смыслё этого слова. Жуковскій совершенно христіанинъ православный, ни въ чемъ не отступаетъ отъ ученія нашей церкви, совершенно вёротерпимъ и горячо любитъ Христа и Его церковь. Всякій день я люблю его болёе и болёе.

24 генваря (5 февраля).—Въ 4-мъ часу зашелъ въ намъ Жуковскій, а вечеромъ мы были у него. По середамъ онъ принимаетъ во фракахъ и бълыхъ перчаткахъ; разговоръ по-французски. Было гостей немного, все лифляндцы и эстляндцы. Интереснаго ничего не было. Жуковскій и по-французски, и по-нѣмецки говоритъ не свободно, но по-русски говорить чисто, живо и съ большою пріятностью.

25 ленваря (6 февр.).-Гулялъ съ Жувовскимъ, а вечеръ онъ провель у насъ. Говорили о Гоголъ, Хомяковъ, Шевыревъ, объ университетв и пр. Зашель разговорь о смертной казни, и Жуковскій быль противъ ся уничтоженія, а равно и противъ присяжныхъ, потому что здесь, въ южной Германін, съ уничтоженіемъ смертной казин усилялись и усложнились преступленія; что же касается до присяжныхъ, то, по мнѣнію Жуковскаго, они суть не что иное какъ орудіе безнаказанности и съ ними правосудіе невозможно. Я доказываль ему, что въ христіанскомъ государствѣ смертная казнь есть безсмыслица и преступленіе; Жуковскій согласился, что въ теоріи это такъ, но что гдъ смертная вазнь существуеть, тамъ ее уничтожать неосторожно. Жувовскій работаеть очень много: встаеть въ 5 часовь, заниизется до 2-хъ. Главныя его занятія теперь--составленіе таблицъ; онъ такъ пристрастился къ таблицамъ и картинамъ, что наши разговоры о болячкахъ Россіи онъ хотелъ изъяснить въ таблицахъ, т.-е. главныя болячки отъ нихъ-дъти и пр. и пр. Отъ 3-хъ до 5 Жуковскій гуляеть, об'ядаеть въ 5, чай пьеть въ 8, читаеть газеты, бесёдуеть съ женою. Съ 10 до 11 опять читаетъ, а въ 11 ложится спать. Спить послё об'ёда полчаса. Читаеть онъ мало и болье старое, чыть новое, --- болье для своихъ занятій, чыть для своего дальнёйшаго образованія.

27 иенваря. (8 февр.). — Вечеромъ къ намъ пришелъ Жуковскій, говорилъ очень сильно противъ теперешней французской литературы вообще и въ особенности противъ Eugène Sue и другихъ коммунистическихъ романистовъ. Я ему сталъ говорить о русской литературѣ и Жуковскій слушалъ съ большимъ вниманіемъ. Жуковскій объявилъ себя противъ всѣхъ романовъ, гдѣ выставляется худая сторона и крѣпостнаго состоянія, и настоящаго устройства, и теиерешняго общества. Странно, ему весьма хотѣлось бы сломить строгость цензуры и вмѣстѣ съ тѣмъ не хочетъ допускать ничего, что могло бы самымъ отдаленнымъ образомъ затронуть существующій порядовъ вещей. Робость въ Жуковскомъ чрезвычайная; задумавшись онъ сказалъ: "Конечно, цензурѣ трудно быть не нелѣпою, но, во что бы то ни стало, надобно охранять самодержавіе и общество образованное".

28 генваря (9 февраля).-Вечеромъ былъ у Жувовскаго и про-

14\*



сидблъ у него отъ половины 8-го до 11 часовъ; онъ много читалъизъ своихъ мыслей, отрывковъ и памятныхъ записовъ. Жуковскій очень заботится о Наслёдникё и много пишеть для него и къ нему,ему очень хочется представить ему полную картину нуждъ Россіи. Не надъюсь многаго отъ него, ибо Жуковский-человъкъ вовсе не практичный; онъ остановился на нёскольвихъ мысляхъ и вездъ ихъ высказываеть. Мы имёли очень откровенный разговорь; я ему говориль, что я также весьма стою за самодержавіе, но предлагальему свои не сомнѣнія, но затрудненія. Жуковскій мнѣ на это отвѣчалъ, что самодержавіе должно непремѣнно себя ограничить законами, въ которыхъ должна быть высказана Божья правда. --Я: "Кавъ отвровенія въ политикѣ нѣтъ, то кто же выскажеть Божью правду и почему самодержецъ узнаетъ, что это Божья правда?" Жуковский: "Конечно, это довольно затруднительно, но все-таки царь, по своему возвышенному положению, долженъ быть и безстрастиве, и дальновидиве (ибо онъ стоить на общественномъ холмв), чвмъ парламентъ. Охъ, эти народныя собранія! Одни честолюбпы, болтуны, сребролюбцы, идеологи и суются впередъ, а люди хорошіе, не хотящіе входить въ сношеніе съ чернью, нивогда не попадутъ чрезъ парламентъ въ царский совътъ. Парламентъ необходимо связываеть царей и на добро, а не на одно зло. Оставьте конституціонализмъ Европъ на десять лётъ — и будетъ всюду оденъ демократизмъ, который менбе чбмъ въ десять лётъ изъ всёхъ мёсть вытёснится воммунизмомъ и соціализмомъ. Нётъ, нельзя ни конституціонализму, ни демократизму уступать ни шагу. Я — врагъ произвола, деспотизма всякаго, но убъжденъ, что одно самодержавіе можеть дёлать добро и челов'ячество вести впередъ. Самодержавіе должно быть (и ему легче, чёмъ кому-нибудь) окружено умственною и нравственною аристовратіей. И исторія, и ежедневный опыть доказывають, что народъ въ своихъ выборахъ безсмысленъ и ръдво, почти нивогда не выбираетъ людей существенно добрыхъ: они ему и неизвъстны. Народъ выбираетъ говоруновъ и шарлатановъ и чрезъ самое краткое время тотъ же самый народъ ихъ перемъняетъ, --- значитъ, твердости и постоянства. въ народномъ правленіи никакихъ быть не можетъ, и безъ этихъ двухъ свойствъ никакое правительство добра сдёлать не можетъ. Въ началѣ вечера сидѣла тутъ жена Жуковскаго, которая мнѣ всякій день болёе нравится: она и умна, и очень мила.

29 иенваря (10 февр.).—Сегодня мы праздновали 60 лёгъ Жуковскому. Онъ родился въ 1785 году. Моя жена ему поднесла букетъ, а я—трость съ выръзавнымъ сегоднешнимъ числомъ.

Обѣдали у него: все семейство Рейтернъ (т.-е. отецъ, мать, дочь, два сына), Сидовъ (посланникъ прусскій при швейцарскомъ сеймѣ и другъ Радовица) съ женою, князь Барклай съ женою, лифляндцы и мы двое. Обѣдъ былъ веселый и Жуковскій былъ необыкновенно милъ. Пили за здоровье и всѣхъ присутствующихъ и всѣхъ отсутствующихъ. Мы съ Жуковскимъ пили за здоровье Елагина, Кирѣевскаго, Хомякова и Гоголя. Пили общее здоровье за Государя и Наслѣдника, за короля прусскаго. Король прусскій прислалъ Жуковскому въ подаровъ свой портретъ, прекрасно написанный, видъ Потсдама и славное изданіе твореній Фридриха Великаго.

31 иенваря (12 февраля).—Поутру были у Жуковскаго и онъ инѣ во всей подробности показалъ свои труды по части русской грамматики; онъ особенно занятъ приведеніемъ въ систему всѣхъ русскихъ глаголовъ и уже много по этому сдѣлалъ. Жуковскій всю грамматику русскую изложилъ въ шести таблицахъ. Теперь все это Жуковскій провѣрилъ и пишетъ объясненіе и истолкованіе. Мнѣ кажется, что туть много хорошаго.

Жувовскій мнё разсказаль, что Крыловь и умерь какь баснописець. Пріёхаль кь нему, кажется, Вяземскій,—Крыловь ему говорить: "крестьянинь, увёренный въ добротё своей сивки, не боится на нее класть все болёе и болёе тяжести; но сивка, какь ни сильна и терпёлива, а наконець споткнулась, упала и болёе уже не встала; такь и мой желудовь: много я его обременяль,—теперь онъ споткнулся и, кажется, болёе не встанеть" (извёстно, что Крыловь умерь оть разстройства желудка). — Много очень распрашиваль Жуковскій о Москвё; ему очень хочется тамъ поселиться, но бонтся, что жить тамъ дорого. Жуковскій мнё говориль, что онъ кожеть издерживать до 30 тыс. ассигн.; я его увёриль, что сь этою суммой онъ можетъ весьма хорошо жить въ Москвё; обёщаль прислать ему бюджетъ приблизительный.

1 (13) февр.—Поутру укладывался; прочелъ, данныя мнѣ Жуковскимъ, письма къ нему Фарнгагена объ Одиссеѣ: нѣмецъ отдаетъ полную справедливость труду. Затѣмъ пошелъ съ женой проститься къ Жуковскому. Вас. Андр. далъ мнѣ на память собственноручную записку о "Библіотекѣ", которую ему хотѣлось издавать въ обществѣ съ другими людьми, положивъ въ основаніе православіе и самодержавіе. Жуковскіе пришли потомъ къ намъ и проводили насъ до вагона. Всегда грустно разставаться, но какъ-то нынѣ мнѣ было особенно грустно. Въ дорогѣ я все думалъ о Жуковскомъ. Очень радъ, что я съ нимъ сошелся: славный человѣкъ и по душѣ, и по уму. Трудолюбіе его замѣчательно: работаетъ такъ, что намъ надобно у него учиться.

Изъ "Записокъ" Ал. Ив. видно, что Жуковскій читалъ ему выдержки изъ писемъ Наслёдника (покойнаго импер. Александра II), которыя произвели на Кошелева сильное впечатлёніе своей дёльностью, своимъ изложеніемъ (стр. 79). Мы прилагаемъ интересное письмо Жуковскаго въ Кошелеву отъ 29 ноября (11 декабря) изъ Бадена (Приложеніе Х), гдё Жуковскій выражаетъ свои предположенія о переселеніи въ Россію. Предположеніямъ этимъ не суждено было осуществиться, — Жуковскій скончался 12 апрёля 1852 года, т.-е. черезъ 4<sup>1</sup>/<sub>2</sub> мёсяца послё настоящаго письма.

Ал. Ив. и во время настоящаго путешествія, несмотря на его враткость, не повидалъ серьезнаго чтенія. На пути въ Баденъ Кошелевъ прочелъ брошюры: "Unsere Politik" и "Vier Wochen aus wärtiger Politik"; объ вышли въ январъ 1851 года и написаны въ духѣ прусской дипломатіи; — "Die deutschen Hegemonen". Berlin 1849; эта брошюра писана полякомъ и есть весьма замѣчательное явленіе: въ ней высказана вся ненависть поляковъ къ нъмцамъ и надежда на блестящую будущность славянъ во всемірной исторіи; —, Die Russische intervention von Graf Teleki ungarischen Gesandten bei der Französischen Republick". Написана очень хорошо - съ точви чисто - венгерской: туть говорится о завъщанін Петра Великаго и о запискѣ поданной вакимъ-то дищоматомъ P. di B.-Странно, что это завѣщаніе не извѣстно въ Россін; странно, что этотъ дипломатъ по буввамъ и уму долженъ быть Поццо ди Борго, а между тёмъ Поццо ди Борго давно умеръ, т.-е. много прежде Февральской революція. Мнѣ кажется, что оба эти акта-вымышленные и что всё эти брошюры-одинъ пуфъ.

Въ Баденѣ Кошелевъ занимался сочиненіями Гизо и прочелъ его исторію англійской революціи и біографіи Вашингтона и Монка. Достоинства Гизо, какъ историка, Кошелевъ опредѣляетъ слѣдующимъ образомъ: "21 января (2 февраля). Вотъ человѣкъ совер-

шенно неспособный писать исторію. Жизнь Вашингтона весьма интересна, написана славнымъ языкомъ и выведены мысли свётлыя в общирныя; но живости и наглядности въ разсказъ никакой нётъ. Читаешь не жизнь Вашингтона, но трактать объ его жизни". О Вашингтон в Кошелевъ говорить: "Одно изъ приложений въ этой внигъ лучше самой вниги: это — прощальное посланіе Вашингтона въ мериканскому народу. Въ немъ выразились и славная душа, и государственный умъ Вашингтона". Кромф Гизо, Кошелевъ прочель соч. Вил. Пенна "О правахъ человъка", "Прусскую революцю", соч. А. Nask, и № 1 журнала "L'Orient europeen", издаваеиего Славянскимъ Обществомъ въ Парижѣ. Этотъ первый нумеръ хорошъ и объщаеть быть полезнымъ изданіемъ. Главная мысль (разумъется, не славянская, а польская), что Польшъ предоставлено всемірное значеніе въ исторіи, какъ разсадниць либеральныхъ идей. Французская рёчь, произнесенная Бакунинымъ 29 ноября 1847 года при праздновании 17-й годовщины польской революціи, написана не дурно, но почти все-фразы. Читалъ его же воззвание въ славянамъ, по-нѣмецки, изданное въ 1848 году. Лучше первой речи, но замъчательнаго мало. И полякамъ, и чехамъ, и мадьяранъ-много чести, фразъ бевдна, а дъльнаго почти ничего. Интересибе всего, что Бакунинъ предсказываетъ союзъ славянъ съ мальярамн".

Наконецъ Ал. Ив. очень понравилась исторія Англіи Маколея и онъ сейчасъ же началъ ее переводить. Котелевъ рѣтился переводить по двѣ страницы въ день и разсчитывалъ окончить все сочиненіе (три тома) въ три года. Изъ писемъ А. Н. Попова видно, что первая часть "Исторіи Англіи" была представлена Котелевымъ въ цензуру, но была задержана. Рѣтеніе свое приняться за переводъ Маколая Котелевъ мотивировалъ слѣдующимъ образомъ: "1) узнаю лучше англійскій язывъ; 2) узнаю англійскую исторію; 3) привыкну по-русски писать и задамъ себъ необходимую работу".

Познавомившись съ сельскимъ хозяйствомъ въ сѣверной Германін, Бельгіи и Голландін, Ал. Иван., по дѣятельной своей натурѣ, сейчасъ же началъ искать средствъ обмѣниваться пріобрѣтенными познаніями съ другими. Незадолго предъ его заграничною поѣздкой открылось Общество сельскаго хозяйства въ Лебедяни. На Лебедянскую конную ярмарку издавна съѣзжались помѣщики преимущественно изъ губерній Тамбовской, Орловской, Тульской, Рязанской и Воронежской, и въ послёднее время между ними возникъ обмёнъ мыслей по сельскому хозяйству и въ частности по введенію у себя усовершенствованныхъ орудій, потребность въ которыхъ начала уже распространяться. Изъ этихъ частныхъ разговоровъ, по иниціативѣ извѣстнаго агронома-писателя и члена редавціонныхъ коммиссій (гдѣ, впрочемъ, онъ по болѣзни не присутствовалъ) Н. П. Шишкова составилось Лебедянское Общество сельскаго хозяйства, одно изъ первыхъ внутри веливорусскихъ губерній \*), уставъ котораго угвержденъ 11 апрёля 1847 г., а первое его засёдание состоялось 15 сентября того же года. Сапроектъ устава составленъ былъ за годъ предъ этимъ, мый во время выставки сельскихъ произведеній, открытой министерствомъ госуд. имущ., на десятилътній сровъ. Предсёдателемъ былъ въ первое же засъдание въ Лебедянскомъ Обществъ избранъ единогласно Н. П. Шишковъ, а въ числъ первоначальныхъ членовъ значились: известный лесоводъ и сельский хозяинъ Фр. Хр. Майеръ, Яковъ, Алексей и Александръ Ивановичи Сабуровы, Іос. Н. Шатиловъ, И. А. Бабинъ, Ал. Ив. Шеншинъ и др. По уставу Лебедянское Общество должно было открывать свои засёданія во время Покровской ярмарки, отъ 10 до 25 сентября. Изъ членовъ славянофильскаго кружка присоединились въ Обществу, кромъ Ал. Ив., въ томъ же 1850 г. М. А. Стаховичъ, въ 1851 г. Хомяковъ, въ 1853 г. Ю. Ө. Самаринъ. Алек. Ив. побхалъ въ Лебедянь въ первый разъ 14 сентября 1850 года; тотчасъ же по прійзді его навістиль Шишковь и пригласиль въ Общество. Въ засёданія 17 сентября Ал. Ив. прочель приложенное въ "Записвамъ Общества" сообщеніе о необходимости частныхъ съёздовъ между хозяевами. Ал. Ив. прежде всего делаеть слёдующее замёчаніе о нашихъ сельскохозяйственныхъ обществахъ: "Наши засѣланія въ обществахъ сельсваго хозяйства убиты формальностію и похожи болёе на засёданія присутственнаго мёста, чёмъ на съёздъ хозяевъ для обмёна мыслей и сообщенія другъ другу сдёланныхъ опытовъ и собранныхъ свёдёній. Чтеніе оффиціальныхъ

<sup>\*)</sup> Кромѣ столичныхъ обществъ сельскаго хозяйства, нѣкоторыхъ остзейскихъ и Бѣлорусскаго Общества, открытаго въ 1827 году и закрытаго въ 1841 году, собственно по великорусскимъ губерніямъ были утверждены Южнорусское Общество сельскаго хозяйства въ Одессѣ въ 1829 г., Экономическое Общество въ Казани въ 1839 г. и затѣмъ нъ 1847 г. Лебедянское Общество.

бумагъ возбуждаетъ въ насъ чувство чиновничества; мы воображаемъ быть какими-то сановниками и уже боимся подѣлиться мнѣніями в знаніями, которыхъ непреложность можетъ быть оспорена. Къ тому же мы сидимъ такъ чинно, а комнаты такъ великолѣпны, что деревенскій житель, забредшій въ наши засѣданія, едва находитъ слово, чтобы пробормотать свое согласіе. Упомянувши, что лебедянское Общество составляетъ счастливое исключеніе, Кошелевъ находитъ, что съѣзды уничтожатся, или превратятся въ оффиціальныя засѣданія, если мы или деревенскіе жители, истые хозяева, не примемъ въ сихъ съѣздахъ дѣятельнаго участія.

Съ этою цёлью Ал. Ив. предлагаетъ частные съпзды сельскихъ хозяевъ. Эти частные съёзды должны быть или въ важдомъ уёздё, или въ совокупности въ двухъ-трехъ утздахъ; они должны быть, раза три-четыре въ году, то въ одномъ помъстьъ, то въ другомъ,однимъ словомъ, въ томъ хозяйствѣ, которое почему либо заслуживаеть особеннаго вниманія хозяевь. Туть не должно быть ни довладовъ, ни журналовъ, ни президентовъ, ни секретарей: помъщики должны събхаться какъ бы семейно, поговорить о хозяйствѣ, сообщить другъ другу свои замѣчанія, или недоумѣнія, прочесть что кто написаль, осмотрять что есть интереснаго у хозяина дома или въ его сосъдствъ и, прежде чъмъ разъъхаться, должны уговориться о мъстъ и времени будущаго съъзда ("Зап. Леб. Общ." 1850 г., 92). Въ томъ же засъдания Ал. Иван. избранъ быль действительнымь членомь Лебедянскаго Общества сельсваго хозяйства, а въ слёдующее засёданіе (19 сентября), уже въ вачествѣ члена, онъ прочелъ записку о видѣнныхъ имъ улучшенныхъ породахъ скота за границею и о необходимости учрежденія агентуры для выписки желающими хозяевами рогатаго скота и свиней изъ-за границы ("Зап." 1850 г., 238). Вообще же говоря, впечатлёніе, которое Лебедянское Общество оставило въ Ал. Ив., было такое: "Я провелъ время очень хорошо, но ушелъ съ грустнымъ чувствомъ, что у насъ нътъ обществъ, а есть только лица. Участь Лебедянскаго Общества соединена съ участью одного человъка: Шишковъ есть все Лебедянское Общество".

Вскорѣ послѣ возвращенія изъ-за границы Ал. Ив. собрался на первую всемірную выставку въ Лондонѣ, съ спеціальною цѣлью изученія улучшенныхъ земледѣльческихъ машинъ и орудій. Кошелеву хотѣлось отправиться въ вачествѣ оффиціальнаго депутата

отъ Лебедянскаго Общества, но это встрѣтило затрудненія; во всякомъ случав Ал. Ив. принядъ на себя обязанность подвлиться собранными свъдъніями съ Обществомъ. Въ августъ 1851 года-на Петербургъ, Берлинъ и Кале-Кошелевъ отнравился въ Лондонъ, а въ половинъ сентября вытхалъ на пароходъ изъ Дувра, пробывши на выставкъ около мъсяца. Въ Лондонъ Кошелевъ встрътилъ бывшаго московскаго механика Вильсона и просилъ его остаться на выставка, чтобы визста съ нимъ изучить все замачательное. Все свое время въ Лондонѣ Ал. Ив. употребилъ на тщательный и подробный осмотръ машинъ и орудій и затёмъ посётилъ нѣсколько англійскихъ фермъ. На выставкѣ 1851 года Кошелевъ встрътилъ американскую жнею Макъ-Кормика, тогда еще почти неизвъстную въ Россін; поэтому Кошелевъ обратилъ преимущественно внимание на жатвенныя машины-эту и английскую Гуссея. Выставленную машину Макъ-Кормика Кошелевъ купилъ, несмотря на то, что изобрётатель отказался продать ее англичанамъ и даже самому принцу Уэльскому; впослёдствій оказалось, что выслана. была все-таки другая машина, подъ тёмъ предлогомъ, что выставочная была болье показная, чемъ годная въ дело.-Честь введенія жатвенныхъ машинъ въ Россіи принадлежитъ Кошелеву. Тотчасъ по возвращения, Кошелевъ о своемъ осмотрѣ выставки написалъ Н. П. Шишвову, съ присоединениемъ записки съ чертежами о жатвенныхъ машинахъ ("Записки Лебед. Общества" 1851 г., 555-574). Результатъ своей потздки въ Лондонъ Кошелевъ напечаталъ въ "Московскомъ Сборникв" 1852 года подъ заглавіемъ "Повздка русскаго земледѣльца въ Англію на всемірную выставку", и издалъ отдёльною брошюрой, которую разослаль извёстнымь ему лицамь, занимавшимся земледёліемъ въ своихъ имёніяхъ; вромё того самыя машины, по привозѣ ихъ, предоставилъ въ распоряжение Московскаго Общества сельскаго хозяйства для производства опытовъ и съ этою цёлью выставилъ въ Москве, въ машинномъ заведении Вильсонъ, для осмотра желающимъ. Къ сожалению, вторая часть статьи, гдѣ говорилось о результатахъ поѣздки Александра Ивановича по англійскимъ фермамъ, приготовленная RIA BTOраго, не появившагося тома "Московскаго Сборника", утратилась при пересылие ся изъ московскаго цензурнаго комитета въ С.-Петербургъ.

Съ іюня мѣсяца 1852 года начались испытанія улучшенныхъ

орудій, въ присутствіи съёхавшихся хозяевъ изъ Рязанской, и другихъ губерній сперва въ селѣ Сцѣшневѣ. Данковскаго уѣзда. у Н. П. Шишвова, а потомъ въ селѣ Песочнѣ у Ал. Ив. О результать этихъ испытаній Ал. Ив. печаталь въ "Запискахъ Лебедянскаго Общества сельскаго хозяйства" и въ "Журналѣ Московскаго Общества" \*). Въ 1852 г. были испытаны при содъйствія машиниста Вильсона: плуги Смаля, Домбаля, Гоуарда и Старбурга, Уильсова борона, Гарретова свялка, пропашникъ Гаррета и Бёзбія, Барретова зернодробилка и соломоръзка, Голмессова молотилка, Смитовы съвосушелки и конныя грабли, жатвенныя машины Гуссея и Макъ-Кормика. Рекомендуя введение жатвенныхъ машинъ въ нашихъ хозяйствахъ, Ал. Ив. обращаетъ вниманіе и на то, что "жатвенная машина имфетъ право на вниманіе почтеннфйшихъ нашихъ сочленовъ и всёхъ вообще помёщиковъ не по однимъ вещественнымъ выгодамъ, --- это орудіе должно облегчить самый тяжвій трудъ женщины, уже и безъ того обремененной разными физическими страданіями. Вѣрно каждый съ радостію воспользуется первою возможностію уплатить свой долгъ челов'вчеству; а при введеніи жатвенныхъ машинъ, даже несовершенныхъ, улучшенія не замедлять послёдовать, и смёсмь надёяться, что со временемь онё совершенно упразднять тягостный для работь серпь ("Зап. Лебедянскаго Общества" 1852 г., 239-273). Въ 1853 году, въ іюль, на

<sup>\*)</sup> Въ журналѣ Московскаго Общества сельскаго хозяйства помѣщены слѣдующія статын Ал. Ив. 1852 г.: замъчанія на статью г. Волкова объ урочныхъ работахъ; объ испытанія англійскихъ и американск. машинъ и орудій въ 1852 г.; 1853: предложеніе нсимтывать жатвенныя машины в довърять плуги, дълеемые въ Москвъ по образцу Старбуковыхъ; 1854: объ пспытаніи жатвенныхъ машинъ въ 1853 г.; о машинной жатвѣ въ инвыи Кошелева; 1855 г.: объ опытахъ машиннаго жнитва въ 1854 г.; испытаніе жатвенной машины Петровскаго; 1858: по поводу статьи г. Ладыженскаго объ отношенія рабочаго къ владільцу; замізчанія на отвіть г. Ладыженскаго. Кроміз того Ал. Ив., какъ одниъ изъ наиболѣе извёстныхъ опытностью своею хозяевъ, приглашался Обществоиъ въ коминссін, назначаемыя для разрѣшенія различныхъ практическихъ вопросовъ, напримёръ-устройство овиновъ и др. Отчети объ испытании сельскохозяйствевныхъ малинъ перепечатывались въ "Земледвльческой Газетв": за 1852 г. въ 1852 г., № 99-й, 785-791; за 1853 г. въ 1853 г., № 55-й, 435-436; за 1854 г. въ 1854 г., № 23-й, 181-182. Съ 1853 г. отчеты появились въ "Трудахъ Императорскаго Вольнаго Экономическаго Общества" въ отделе библіографін, где излагались отчеты въ Трудахъ Московскаго и Лебедянскаго Обществъ сельскаго хозяйства. Приводя отчеть Ал. Ив. за 1852 годъ, редакція "Трудовъ" останавливается на нихъ съ большамъ интересомъ и жалёеть, что Кошелевъ не состояль въ то время членомъ Общества. Редакторъ тогда же вступнаъ въ переписку съ Ал. Ив. и проснаъ его выслать напечатанную брошюру о поездке въ Англію и объ испытаніи жатвенныхъ машинъ.

1

съёздё у Ал. Ив. производились испытанія жатвенной машины, изобрѣтенной г. Петровскимъ и устроенной съ помощью Кошелева. Отчетъ объ этихъ испытаніяхъ, съ похвалою машины Петровсваго, Кошелевъ напечаталъ въ "Запискахъ Лебедян. Общества" (1853 г., 118-121). Въ 1854 году на събядъ у Кошелева производились опыты надъ машинами Макъ-Кормика и Петровскаго, при чемъ первую машину Кошелевъ призналъ непригодною для нашихъ хозяйствъ, хотя дъйствующею удовлетворительно, и отдалъ преимущество жнев Петровскаго ("Зап." 1854 г., 176-181). Въ 1855 и 1856 годахъ \*) продолжались опыты надъ жнеей Петровсваго, который туть же двлаль приспособленія и усовершенствованія, какія оказывались нужными для полезнаго действія машины \*\*) ("Зан." 1855, г., ч. I, 118—121; 1856 г., ч. I, 75—79). Посль 1856 г. Ал. Ив., отвлеченный другими занятіями, не созываль у себя лётнихъ съёздовъ для испытанія сельскохозяйственныхъ орудій, но въ 1859 году онъ прислалъ въ Общество письмо изъ Парижа объ испытаніи жатвенныхъ машинъ въ Сенъ-Клу, причемъ въ особенности обратилъ внимание на усовершенствование Макъ-Кормиковой машины Бургесомъ и Кеемъ, что сдълало эту машину совершенно пригодною въ хозяйствѣ, но для насъ слишкомъ дорогою ("Записки" 1859 года, стр. 83—93).

Какое значеніе труды Ал. Ив. им'йли въ свое время для сельсвихъ хозяевъ, видно изъ письма къ нему екатеринославскаго пом'йщика Як. Як. Савельева, начинающаго съ того, что онъ съ Кошелевымъ лично не знакомъ (2 декабря 1852 года): "Безъ вся-

<sup>\*)</sup> На съъздъ 1856 года присутствовали Хомяковъ, Самаринъ, гр. Д. Н. Толстой (тогда рязанскій губернаторъ), Мосоловъ, П. Ал. Соколовъ, Петровскій, Я. И. Сабуровъ, Жихаревъ, проф. Ершовъ и другіе хозяева.

<sup>\*\*)</sup> Алек. Ив. спльно хлопоталь о возможности для Петровскаго заняться усовершенствованіемъ устроевной имъ жатвенвой машным и въ видѣ поощренія кущилъ у него за 7.000 р. все его механическое заведеніе. По рекомендація Кошелева, механическое заведеніе Петровскаго въ 1854 году принято было подъ особое покровительство Московскаго Общества сельскаго хозяйства и признано практичоскимъ отдѣленіемъ Земледѣльческой школы. Но когда въ 1853 г. появилось объ этой машинѣ объявленіе машинистовъ бр. Бутенопъ, гдѣ достоинства ея были черезчуръ преувеличены, Алек. Ив. помѣстилъ въ "Московскихъ Вѣдомостяхъ" заявленіе, перепечатанное въ "Трудахъ Импер. Вольнаго Экономическаго Общества", гдѣ овъ обращалъ вниманіе на то, что достоинства машинъ Петровскаго достаточно и точно еще не опредѣлены. Машина Петровскаго не удалась. Въ 1857 году Петровскій умеръ и его механическое заведеніе, вмѣстѣ съ учениками, переведено было на хуторъ Общества въ Петровскомъ-Разумовскомъ.

каго преувеличенія и лести надо сознаться, что ваша метола оказывается для насъ полезнёе всёхъ правительственныхъ комиссій и посылокъ, представляя точное описаніе видбинаго вами по части земледѣлія и примѣнимаго въ нашимъ хозяйствамъ, чего ин напрасно ожидали отъ кого бы то ни было бывшаго на выставкѣ и чего, въ несчастію, не представили намъ ни коммиссіи правительства, ни машинисты. По моему мизнію, выборъ привезенныхъ вами и столь удачно выбранныхъ англійсвихъ орудій долженъ составить эпоху въ нашихъ хозяйствахъ и подвинуть ихъ 10 безпредельно-важныхъ результатовъ, если только наши московскіе машинисты будуть добросовёстно намь ихь дёлать и столь ze добросовѣстно за нихъ брать" \*). Труды эти не остались безъ вознагражденія. 14 апръля 1852 г., по докладу министра государственныхъ имуществъ, членамъ Лебедянскаго сельскохозяйственнаго Общества объявлено было высочайшее благоволение за полезные труды по изданію "Записокъ" и вообще по улучшенію разныхъ отраслей сельсваго хозяйства. Само же Общество, въ засёданія 16 сентября 1852 г., присудило Ал. Ив. золотую медаль. Такая же медаль присуждена была ему въ засёданій 20 декабря 1852 г. Московскаго Общества сельскаго хозяйства. Вслёдъ затёмъ Ал. Иван. былъ избранъ абиствительнымъ членомъ въ засъданіяхъ: 12 декабря 1853 г.— Вольнаго Экономическаго Общества, 20 декабря 1854 г. - комитета лисоводства, состоящаго при Моск. Общ. сел. хоз., 27 апрёля 1856 г.комитета льняной промышленности, учрежденнаго при томъ же Обществъ, 12 февраля 1857 г.--комитета акклиматизаціи растевій при томъ же Обществѣ. Въ 1854 г. Ал. Ив. совѣтомъ Мосвовсваго Общества сельскаго хозяйства избранъ былъ начальникомъ V отдёленія Общества (по свотоводству) и оставался въ этомъ звания до 1858 года. Кромѣ того 20 мая 1853 г. Ал. Ив. былъ приглашенъ въ члены коммиссіи экспертовъ по части земледѣль-

<sup>\*)</sup> Жнея Макъ-Кормика выписана была нѣсколько ранѣе (осенью 1851 года) изъ Вѣны Южнорусскимъ Обществомъ сельскаго ховяйства и испытана однимъ изъ членовъ его г. Иснаромъ въ Одессѣ ("Записки Одесскаго Общ. сел. хоз." 1851, кн. VI), но опыты эти, не повторявшіеся болѣе, не дали никакого опредѣленнаго результата и потому не содѣйствовали распространенію свѣдѣній о жатвенныхъ машинахъ въ средѣ сельскихъ ховяевъ даже своей мѣстности. Доказательствомъ служитъ приведенное въ текстѣ письмо Савельева, который въ 1852 г., въ письмѣ къ Кошелеву, дѣлаетъ опросъ о Макъ-Кормиковой машинѣ, какъ объ орудіи, сдѣлавшемся ему извѣстнымъ виервые по статьѣ Кошелева.

- 222 -

ческихъ машинъ и орудій вомитетомъ устройства въ Москвѣ выставки мануфактурныхъ издѣлій въ 1853 году.

Къ сожалёнію, сравнительно блестящее положеніе Лебедянскаго сельскохозяйственнаго Общества своро окончилось. Еще 25 сентября 1858 г. Шишковъ писалъ Кошелеву: "васеданія наши изъ рукъ вонъ пусты, одни только члены совъта, и на ярмаркъ почти никого не было,-она видимо упадаетъ каждый годъ. Поэтому и "Записки" наши должны быть все тоньше и тоньше и пустве. Но, въ виду большой необходимости сельскихъ обществъ послѣ освобожденія врестьянъ, совѣть Лебедянсваго Общества тогда же рѣшился отнестись во всёмъ губернскимъ предводителямъ, не найдутъ ли они полезнымъ отврытіе сельскихъ обществъ въ каждонъ губернскомъ городѣ". Въ 1859 году Шишковъ жаловался, что для "Записовъ" нѣтъ вовсе статей, и хотѣлъ присланныя въ нему статьи, какъ это дълало Юрьевское Общество, передавать въ "Московский Журналь сельскаго хозяйства". Въ 1865 г. отврыто было Общество сельскаго хозяйства въ Рязани и къ нему присоединилось Лебедянское, прекративъ самостоятельное свое существованіе.

Ал. Ив. и живя въ Москев собиралъ сельскихъ хозяевъ для переговоровъ. Въ "Дневникъ" его записано: "Въ среду 14 марта (1851 г.) было у меня сельско-хозяйственное совѣшаніе, въ немъ участвовали: Шишковъ, Майеръ, Желъзновъ, Анненковъ, Свербеевъ, Нарышвинъ, кн. Черкасскій, кн. Евг. и Влад. Львовы. Предметомъ разсужденія были: навозъ, съялки, посъвъ пшеницы и врыши. Засѣданіе началось въ 8<sup>3</sup>/, и кончилось въ 12<sup>1</sup>/, часовъ и было интересно въ высшей степени, - всё остались довольны. Болтовни не было и много дёльнаго было сказано. Майеръ очень хвалилъ черепичныя врыши и заявилъ, что у него производство черепицы очень значительно". Объ этомъ засёдании Ал. Ив. поместилъ отчетъ въ "Запискахъ Лебедянскаго Общества сел. хоз". (1851 года, 91 — 119). Вообще, послѣ возвращенія съ выставки, до занятія "Бесвдою" Ал. Ив. занимался хозяйствомъ съ тёмъ увлеченіемъ, которое составляло одну изъ главныхъ чертъ его харавтера.

30 августа 1854 года Кошелевъ писалъ кн. Черкасскому: "Я все лёто совершенно ничего не читалъ и не писалъ, а весь погружался въ хозяйство. Ранёе я такъ усердно не занимался хозяйствомъ, какъ въ нынёшнемъ году, и много, оченъ много сдёлалъ добраго. Да чёмъ было и заниматься? Въ видё эпатиміи на-

Digitized by Google

лагалъ на себя чтеніе газеть; но едва силъ хватало на одинъ номеръ, и скорѣе бѣжалъ въ поле. — Да, молебенъ въ Св. Софіи придется отслужить въ иное время". Въ то же время у Кошелева шла самая оживленная переписка съ Шишковымъ.

Кром'в этихъ практическихъ занятій по сельскому хозяйству. Ал. Ив. слёднять за сельскоховяйственною литературой и пробовалъ самъ принять въ ней участіе. Лебедянское Общество сельскаго хозяйства, на основания 26 \$ устава, съ самаго перваго года своего существованія (1847 г.), предложило цёлый рядъ весьма важныхъ вопросовъ по полеводству, скотоводству, домоводству и лесоводству и ежегодно ихъ пополняло. Въ Общество поступали отвёты оть членовь и постороннихълицъ, прочитываемые и обсуждаемые въ засёданіяхъ Общества и печатавшіеся въ "Запискахъ", въ видъ приложеній къ засёданіямъ. Алек. Ив. принималъ личное участіе въ разрѣшеніи поставленныхъ вопросовъ. Но изъ всѣхъ письменныхъ отвётовъ напечатанъ одинъ, на безобидный вопросъ, поставленный въ 1851 г., какія свялки у насъ вошедшія въ употребленіе болѣе другихъ удовлетворяютъ требованію. Ал. Ив. отдалъ преимущество, введенной Н. П. Шишковымъ и получившей въ 1854 году волотую медаль отъ Московскаго Общества, свялкъ Гринвицкаго, которая действительно въ то время была лучшею и теперь имбеть значение для посбва кормовыхъ травъ, хотя въ настоящее время употребляются усовершенствованныя сталки другаго тнпа ("Зап." 1854 г., 170—173). Другіе вопросы, на воторые сохранились отвѣты, не пропущенные цензурою, но, по словамъ самого Ал. Ив., встрёченные одобреніемъ со стороны Общества, были слёдующіе:

1-й: Сдъланз ли върный учетз стоимости самому хозяину на мъстъ каждаго хлъба?

2-й: Какое количество земли можетъ обработать одно тягло, какъ на себя, такъ и на помъщика, безъ отягощенія и при какихъ именно обстоятельствахъ мъстности?

Эти два вопроса, говорить Ал. Ив., нёсколько расшевелили спокойную толпу нашихъ помёщиковъ, и, несмотря на всю важность современныхъ событій, сдёланы были попытки если не въ разрёшенію, то по врайней мёрё въ обсужденію предметовъ, указанныхъ Лебядянскимъ Обществомъ. Конечно, во всёхъ статьяхъ ограничивансь поверхностнымъ разсмотрёніемъ затрудненій, представляе-

мыхъ дѣломъ, а потому обвиняли то, что не должно было винить, и требовали того, чего не слёдовало и желать. Отвётъ Ал. Ив. инвлъ совсёнь иной характеръ. Кошелевъ обратился въ анализу самыхъ элементовъ производства при врёпостномъ правё и довазалъ, что вопросы эти при его существования неразрѣшимы. На первый вопросъ. Кошелевъ отввчаетъ: можно опрелвлить пвнность хлёба тогда, когда условія, при конхъ оный производится, утверждены разумомъ, вогда для обработки полей необходимо взаимное добровольное соглашение между владёльцемъ и работнивомъ и когда при продажъ хлъба могутъ быть барыши и убытви. Теперь толковать о томъ, во что обходится хозянну обработка земли, есть дётская игра: помёщики продають хлёба за то, что даютъ; что же васается до издержевъ производства, т.-е. матеріала и работы, то употребляется все свое, ничего помѣщиву не стоящее и потому и въ цѣну не владется.---Относительно втораго вопроса Кошелевъ не считаетъ нужнымъ разсматривать, сколько земли можетъ обработать тягло для себя. потому что это зависить отъ воли каждаго; а другую половину. относительно пом'ящика, Кошелевъ формулируетъ слёдующимъ образомъ: сволько земли долженъ получить всякій тяглецъ отъ своего помъщика, чтобы безъ отягощенія обрабатывать помъшичью землю, в сколько сей послёдней можеть быть на тягло? Отвётъ Ал. Иван. на этотъ вопросъ мы помёстили въ началё главы. Крои в этихъ отвётовъ, сохранились разные приготовленные отвёты на статьи, помещенныя въ сельскохозяйственныхъ изданіяхъ: на статью) г. Поздюнина, подъ либеральными формами очень притёснительную для крестьянь: "о единицѣ хозяйственныхъ счетовъ" въ журналѣ Московскаго Общества сельскаго хозяйства (1847 года, № 6, стр. 239-248); на статью г. Козлова въ "Земледельческой Газетв" за 1847 годъ, гдѣ изложены отвѣты на вышеприведенные вопросы Лебедянскаго Общества (1848 года № 20 и прод.), и статьи написанныя Александромъ Ивановичемъ по собственному почину. Всто они цензурою не пропущены. Это оттого, что точка зрвнія, усвоенная себѣ Ал. Ив., была для того времени незаконною и нетерпимою. Что это за точка зрвнія, видно изъ слёдующаго начала статьн, озаглавленной "о сельскомъ благоустройствѣ":

"Одно изъ важнойшихъ делъ нашего хозяйства есть, конечно, сельское благоустройство. Съ крестьянами разоренными, распу-

щенными, не имѣющими доброй нравственности, впавшими въ лѣность или отчаяніе — помѣщику почти дѣлать нечего. Не говорю, что совѣсть налагаетъ на насъ обязанность заботиться о благосостояніи крестьянъ, но самыя выгоды наши требуютъ, чтобы мы пеклись о приведеніи ихъ въ возможно-лучшее положеніе. Если им будемъ хлопотать объ однихъ вещественныхъ улучшеніяхъ, объ умноженіи туковъ, объ усовершенствованіи машинъ, объ облагороживаніи породъ скота, то очень легко можетъ случиться, что наше хозяйство споткнется въ главномъ въ важнѣйшемъ. Какъ много разорилось людей, слывшихъ знатоками сельскаго хозяйства и, повидимому, занимавшихся своими дѣлами весьма усердно! Когда мнѣ хвалятъ чье - либо хозяйство, всегда первый мой вопросъ: а въ какомъ положеніи его крестьяне? Къ несчастью, рѣдко получался желаемый отвѣтъ, а еще рѣже дѣйствительность подтверждаетъ слова отвѣтъ".

Отвётную статью свою Поздюнину Ал. Ив. начинаетъ такою характеристикой "Московскаго Журнала": "Получаю я много журналовъ и потому какъ будто совёстно не выписывать журнала издаваемаго Московскимъ Обществомъ сельскаго хозяйства. Было время, что онъ приносилъ намъ, хозяевамъ, много пользы; онъ оживляль нашу сельскую дёятельность и распространяль между нами полезныя свёдёнія; но съ нёкотораго времени сей журналь совершенно упаль. Въ течение истекшаго года не было въ немъ помѣщено ни одной истинно интересной статьи; протоколы, оффиціальныя рѣчи и письма, свѣдѣнія о шерстяныхъ ярмаркахъ, переводы изъ иностранныхъ книгъ-вотъ все, или почти все, чёмъ угощали насъ нынёшніе издатели сего журнала. Статьи пусты, внижки тонки, но хуже всего нынѣшній духъ сего изданія. Люди идуть впередъ, мысли развиваются, вопросы умножаются, а журналь сельскаго хозяйства и овцеводства остается все при прежнемъ: толкуетъ о навозъ, шерсти, свеклъ и тому подобныхъ вещественныхъ предметахъ, не обращаетъ никакаго вниманія на то, что нынѣ по сельскому хозяйству возникли другіе вопросы, разръшение коихъ несравненно важнъе всъхъ туковъ и улучшенныхъ орудій. Нельзя не сказать спасибо прежнему издателю сего журнала г. Маслову за его статьи "о всенародномъ распространении грамотности въ Россіи"; изъ современныхъ вопросовъ этотъ одинъ, по милости его, проявился въ упомянутомъ изданіи". Съ этой точки

15

зрѣнія, — попеченія о крестьянахъ и неумолимаго судьи надъ всѣии соображеніями, гдё эта главная цёль была опущена изъ виду,---Ал. Ив. извёстенъ быль среди членовъ Московскаго Общества. Непремённый секретарь Московскаго Общества, С. А. Масловъ, препровождая въ Ал. Ив. (26-го ноября 1851 г.) статью Волкова. "объ урочныхъ работахъ" (напечатанную въ № 1 "Журн. Моск. Общ. Сел. Хов." за 1852 годъ, 1-38), которую цензура не пропускала, безъ оговорки, поставленной въ видѣ предисловія Масловымъ, писалъ между прочимъ: "Невозможнато не требуйте при сложныхъ отношеніяхъ помѣщика въ врестьянамъ. Дъло въ томъ, чтобы порядкомъ работъ достигнуть того же, чего и вы желаете по вашему положенію имѣній; но это положеніе въ Псвовской и Тульской губерніяхъ совершенно различно. Тамъ всѣ поля завалены каменьями, а у васъ черноземъ и пр. и пр. Препровождая въ вамъ статью Волкова и мое предисловіе, я увѣренъ, что вы не будете требовать болбе, нежели сколько можноотъ Общества при заключени о трудѣ добронамѣренномъ нашего сочлена". Отвѣтъ Кошелева напечатанъ въ № 2 за 1852 г. (105-120). Отдавая справедливость попытий г. Волкова заминть урочнымъ положеніемъ произволъ помѣщика въ требованіи работъ отъ крестьянъ, Ал. Ив. указываетъ на невозможность составить такое положеніе въ видѣ постояннаго и непремѣннаго правила. "Не одна почва, не однѣ силы людей и животныхъ разнообразятъ 10 чрезвычайности уроки земледёльческихъ работъ, — самая погода, засуха болѣе или менѣе продолжительная, сырость, глубже или мелче проникнувшая землю и пр --- значительно облегчають или отягчають работу земледёльца. Живя въ монхъ имёніяхъ 15 лёть почти постоянно и управляя лично своимъ хозяйствомъ, я также составлялъ урочныя положенія, но постоянно убѣждался, чтосколько урочное положение необходимо, вакъ предметъ для соображеній распорядителя, столько оно и невозможно, какъ непремѣнное правило для исполненія. Оттого Алек. Ив. приходитъ въ заключенію, что всякое урочное положеніе безъ личности его умъряющей и исправляющей есть чистая тиранія, состояніе худшее чёмъ отсутствіе всяваго урочнаго положевія". Но Ал. Ив. считаеть собрание свёдёний объ урочныхъ положенияхъ изъ, разныхъ мёстностей дёломъ весьма полезнымъ, вопервыхъ, въ статистическомъотношении, а вовторыхъ-для начертания по губерниямъ или поразнымъ враямъ Россіи руководствъ въ составленію въ каждомъ имѣніи урочнаго положенія, которое въ свою очередь должно слукить лишь руководствомъ для помѣщика и для бурмистра въ назначеніи работъ.

Въ 1853 году происходила переписка между Ал. Ив. и Ладыженскимъ, опытнымъ хозянномъ, задавшимся, какъ видно, вопросонъ, какимъ образомъ совершенному произволу между помѣщиконъ и врестьяниномъ въ врёпостномъ правё придать скольконюхдь справедливое основание или по крайней мёрё подвергнуть экономическому разсчету. Въ "Журналъ Сельскаго Хозяйства", изд. Имп. Моск. Общ. сел. хоз. за 1857 годъ, напечатана эта запоздавшая по цензурнымъ условіямъ переписка (№ 2: Е. Ладыженскій-, Взглядъ на отношеніе рабочаго въ владёльцу въ земледільческомъ хозяйстві, замітва Кошелева и обмінь замітками тіхъ же лиць). Ладыженскій въ стать своей цифровыми данными доказываеть, что доходь, получаемый помёщикомь, несравненно выше съ барщиннаго врестьянина, нежели съ оброчнаго, и потому выводить, что самый выгодный способъ хозяйничанья есть барщина. при разумномъ и справедливомъ урочномъ положени и при предоставленной врестьянамъ возможности откупаться отъ барщины постановкою вмёсто себя другаго работника. Кошелевъ находитъ разсчеты Ладыженскаго преувеличенными и вообще считаеть доходъ барщинника почти равнымъ доходу доставляемому оброчникомъ.

А между тэмъ, пова Алекс. Иван. увлевался сельскимъ хозяйствомъ, общественное положение было врайне тяжелое. Общество, отвыкнувши думать, перестало и чувствовать: война не возбуждала въ немъ патріотическихъ порывовъ, къ ней относились съ тупымъ равнодушіемъ и привычною апатіею. "Высадка союзниковъ въ Крымъ въ 1854 году, последовавшія затёмъ сраженія при Альмѣ и Инкерманѣ и обложеніе Севастополя насъ не слишкомъ огорчили, ибо мы были убъждены, что даже пораженія Россіи сноснѣе и даже для нея и полезнѣе того положенія, въ которомъ она находилась въ послёднее время. Общественное и даже народное настроеніе, хотя отчасти безсознательное, было въ томъ же родѣ. Не могу здѣсь не сказать нѣсволькихъ словъ объ объявленномъ въ 1854 году ополчении. Несмотря на то, что войны противъ мусульманъ за единовърцевъ и единоплеменниковъ всегда встрѣчали въ Россіи народное сочувствіе, 15\*

манифесть объ ополченія принять быль всёми сословіями не только холодно, но даже съ тяжелымь чувствомь. Какъ наборы рекрутовъ всегда возбуждали вой и плачъ, такъ и ополченцевъ провожали какъ будто они отправлялись на тотъ свътъ; не видно было въ народѣ никакого одушевленія, хотя дѣло уже шло о защитѣ своей земли. Въ дворянскихъ собраніяхъ замѣтно было то же: шли въ ополченіе только тѣ дворяне, которые съ приличіемъ не могли отъ того уклониться; а кого освобождали лѣта, здоровье или особенныя семейныя обстоятельства, тѣ, съ едва скрываемою радостью, отказывались отъ чести и долга защищать свое отечество" ("Записки Кошелева", стр. 81—82).

Но за то памятно всёмъ, какимъ свёжимъ воздухомъ повёяло тотчасъ послѣ завлюченія мира. Все встрепенулось, мысль проснулась, гласность понемногу стала всврывать и исцелять общественные недуги, правительство выходило на путь великихъ реформъ, прославившихъ прежнее царствование. Въ концъ 1856 г. Алевс. Иван. записалъ въ своемъ "Дневникъ": "Бывало страшно и подумать о нуждахъ Россіи: взадъ темно, впередъ темно; вправо, влѣвовсе то же. Теперь еще конечно много, очень много грустнаго, тяжелаго на душѣ, но отъ мрачнаго берега мы отвалили, все въ движении и у руля сталь государь добрый, благонам вренный и сердцемъ и умомъ сознающій потребности человѣческія. Онъ, конечно, не богатырь, перетаскивающій ладью на своихъ плечахъ, онъ не пророкъ, останавливающій солнце, онъ не силачъ, не нуждающійся въ чьей-либо помощи; но мы живемъ въ такія времена, когда единичный голосъ пророва замёненъ голосомъ всёхъ, когда силы богатырей ничто передъ мощью массъ, когда умъ одного безсиленъ передъ умомъ народнымъ и вогда лишь въ добромъ согласіи, въ общемъ совътв, при общемъ содъйствія силенъ каждый и въ особенности силенъ правитель. Слава Богу, отрадная звъзда взошла на нашемъ горизонтъ; дай Богъ чтобы скоръе разсъялись облака, отъ времени до времени скрывающія ея яркое сіяніе".

Въ концѣ 1854 года, еще при жизни императора Николая, Ал. Иван. составилъ записку "о финансовыхъ средствахъ Росси къ продолжению борьбы съ Турціей и Европой"; 9 мая онъ отправилъ эту записку новому императору. Въ запискѣ этой Кошелевъ исходитъ ивъ той мысли, что въ тогдашней войнѣ, какъ во всякой другой, побѣдитъ тотъ, чьи денежныя средства дольше витерпятъ. Это заставило его взглянуть пристальнее, въ какомъ положени представлялось тогда финансовое положение России. имбя въ виду, что по случаю войны предстоитъ чрезвычайныхъ издержевъ отъ 100 до 150 милліоновъ въ годъ. Съ этой точки зрѣнія объ разсматриваеть всѣ наши финансовые ресурсы: "Усиленіе налоговъ представляется невозможнымъ потому, что хотя цифра ихъ сама по себѣ не келика, но она значительна потому. что наши въ обрашении находящияся богатства и нами добытыя нельзя не назвать крайне ограниченными. Съ крестьянъ ничего болже взять нельзя; въ таможенныхъ доходахъ и бевъ того въ то время существовала недовыручка; питейный сборъ доведенъ и безъ того до размбровъ чрезвычайныхъ и притомъ основанъ на контрактахъ и потому не можетъ быть увеличенъ; расходъ на соль ложится преимущественно на низшій влассь и имбеть самое вредное вліяніе на общественное здоровье и земледѣліе; прочіе налоги наши такъ незначительны, что удвоеніе ихъ не дастъ и десяти инліоновь рублей. Опыть доказаль, какъ тягостень внёшній заемь въ настоящихъ обстоятельствахъ, -- онъ едва состоялся лётомъ 1854 года. Слёд. мы можемъ сдёлать только заемъ внутренній. Капиталы, которыми мы располагаемъ, всѣ сосредоточены въ правительственныхъ кредитныхъ учрежденияхъ и ихъ мало въ частныхъ рукахъ, что и служитъ главною задержкой частной предпримчивости. Заемъ внутренній извлечеть послёднія деньги изъ народа, и сверхъ того онъ не доставитъ казнѣ денегъ въ дѣйствительности, ибо мы должны будемъ взять ихъ изъ банковъ, которые имѣютъ незначительные наличные фонды и которымъ казна должна огромныя суммы; слёд. она должна будеть возвратить вредитнымъ учрежденіямъ то, что она получитъ отъ частныхъ лицъ. Выпускъ билетовъ казначейства (серій), несмотря на общее къ нимъ расположеніе, также не представляеть удобствь. Сумма обращающихся уже въ народѣ серій (75 мил. сер.), при теперешнемъ застоѣ промышленности, не дозволяеть дальнъйшаго значительнаго выпуска, воторый едва ли разойдется. Кром' того, для пріобр'тенія этихъ билетовъ, усилятся выемки изъ банковъ, уменьшатся вклады въ это учреждение, и барышъ будетъ только для частныхъ лицъ, которыя, вибсто 4% въ годъ, получатъ 4<sup>39</sup>/100. Выпускъ билетовъ подъ залогъ государственныхъ имуществъ для внутренняго займа не нибеть значенія, такъ какъ финансовое довфріе въ правительству не поколеблено; в въ такой мъръ всякій русскій увидълъ бы лишь грустный признакъ затруднительности положенія. Конечно, нашъ размённый фондъ значителенъ, и онъ можетъ снести выпускъ новыхъ кредитныхъ билетовъ на 50, на 100, даже можетъбыть па 200 милліоновъ руб. Но подобный выпускъ не истощитъ ли возможность дальнёйшихъ выпусковъ? Выпускъ такой значительный, произведенный въ теченіе одного или полутора года, не уронить ли ихъ цённости? Не наводнить ли онъ государство капиталами, которые тотчась не найдуть себъ двятельнаго помъщенія и поступять въ вредитныя учрежденія? Не страшна ли уже и безъ того цифра вкладовъ въ наши банки? Даже теперь, при остановкъ денежныхъ оборотовъ, не чувствуется ли уже излишевъ въ вредитныхъ билетахъ? Звонкая монета исчезла изъ обращенія; полуимперіалы вымениваются въ Москве по 5 р. 25 к., а въ Варшаве цёна на нихъ 5 р. 35 и даже 38 к.; требованія размёна билетовъ на золото, какъ слышно, усиливаются. Слёдовательно, обыкновенными ресурсами предстоящіе военные расходы не поврываются". Къ числу чрезвычайныхъ прежде всего относятся пожертвованія. Кошелевъ разсчитываетъ, что за дворянствомъ числится до 10.000.000 душъ, т.-е. до 4.000.000 тяголъ, что дветъ доходу, полагая доходъ съ тягла 15 до 25 руб., собственно съ дворянскихъ имвній, до 80.000.000 руб., а за вычетомъ долга опекунскому совѣту, -- до 30.000.000. Если дворянство пожертвуеть 10%, своего дохода, то это составить никакь не болье 5.000.000. Допустимь, что вупечество пожертвуеть около той же суммы, --- всего вмёстё 10.000.000. Допустимъ почти невозможное, что эта сумма удвоится, --- что уже будеть крайній, разорительный предбль возможности жертвовать, --сумыа эта, все-таки, въ сравнении съ потребностями войны недостаточна. "Пусть царь созоветь въ Москву, какъ настоящій центръ Россін, выборныхъ отъ всей земли русской-и мы всѣ готовы пожертвовать собою и всёмъ своимъ достояніемъ для спасенія отечества. Выборные изыщуть средства въ добытію денегъ для войны; они опредёлять извёстный сборь съ деревень, съ заводовъ, съ фабрикъ, съ капиталовъ и съ другихъ имуществъ для составленія суммы-не той, которую они предоставять въ распоряжение правительства и которая не можетъ быть значительною, но воторая будетъ служить только для уплаты процентовъ, съ погашеніемъ, на билеты, имѣющіе быть выпущенными на основаніи

сего пожертвованія. Положимъ, выборные опредёлятъ ежегодный взнось только въ 6.000.000 р. сер., то эта сумма изъ разсчета 6% дасть уже возможность выпуска билетовъ такого новаго, можно сказать народнаго, займа въ 100.000.000 сер. 6%-ный сборъ дастъ возможность погасить этотъ сборъ въ теченіе 36 лётъ, причемъ, ло мере развитія нашихъ производительныхъ силъ, будетъ все менње и менње обременительнымъ". Преимущество такого способа Кошелевь довазываль слёдующимь образомь: "Попытайтесь увазомь установить налогъ съ доходовъ, и вы увидите, что онъ доставитъ казив еще менве денегь, чёмъ сколько ей доставили пожертвованія даже въ настоящемъ видъ. Переложите его даже на имущество, и вы въ десять лётъ не опредёлите цённость имуществъ, или разверстаете его такъ, что одинъ будетъ платить мало, а другой несоразмёрно много, и вы вакъ разъ установите премію въ пользу обмана и налогъ на честность и усердіе въ отечеству. Чтобъ этотъ налогъ былъ производителенъ, надобно, чтобъ онъ доставлялся по собственному личному убъжденію въ необходимости и польз'в этого взноса, и чтобы влеймо стыда налагалось общимъ инѣніемъ не увлоняющихся отъ этой повинности". Затѣмъ Кошелевъ указываетъ на главный недостатокъ нашей финансовой системы, тогда дёйствительно существовавшій, но теперь до нёкоторой степени устраненный, на тайну соблюдавшуюся во всёхъ финансовыхъ операціяхъ, подрывавшую довѣренность въ правительству. Возраженія, представляющіяся противь этого проекта, Кошелевъ старается устранить слёдующимъ образомъ: "Опасности оть созыва выборныхъ для правительства не можетъ быть нивакой, такъ какъ мы любимъ власть, въримъ ей и убъждены въ томъ, что она должна быть сильна, чтобы быть благотворною; и сопротивление власти, потребность ее ограничить — тавъ же чужды руссваго народа, какъ и самого православія, составляющаго сущность всего нашего быта. Созывъ, избраніе и прівздъ выборныхъ въ Москву потребуетъ не болѣе двухъ - трехъ мѣсяцевъ. Одинъ манифестъ объ этомъ созывѣ уже произведетъ большое одушевление въ России и ся войскахъ. Такое созвание произведетъ и на Европу дъйствие весьма сильное. Европейскіе дипломаты убѣдятся, что они имѣютъ дёло не съ однимъ Петербургскимъ кабинетомъ, а со всёмъ народомъ русскимъ; а тамъ знаютъ, что такое войны противъ народовъ. Опредѣленіе цѣнности имуществъ не затруднитъ выборныхъ.

Конечно, определение ценности имуществъ въ России врайне затруднительно для правительства, действующаго за номерами, на бумагь и чрезъ чиновниковъ; но теперь, когда всъ трепещутъ за честь, безопасность и судьбу Россіи, и когда всѣ пламенно желають помочь царю въ предстоящей борьбѣ съ Европой, то и это, вонечно, трудное дело окажется пе только возможнымъ, но даже и менфе многосложнымъ, чфмъ вообще полагаютъ. Съ помощьюнѣвоторыхъ статистическихъ данныхъ, имѣющихся въ министерствахъ финансовъ и внутреннихъ делъ, и сведений, которыя доставять сами выборные, это опредѣленіе цанности имуществъ легкоможеть быть составлено. На первый разъ сно будеть несовершенно, впослёдствіи оно можеть быть исправлено самими выборными на местахъ; по главное дело уже будетъ сделано. Загроможденіе рынка выпущенными билетами произойдеть песомнѣнно; но, вопервыхъ, тёмъ или другимъ способомъ оно неизбёжно; а вовторыхъ, выпускъ такихъ билетовъ, вмѣсто соотвѣтственнаго выпуска простовредитныхъ билетовъ, несравненно менѣе подѣйствуетъ на денежный рынокъ, потому что эти билеты, главнымъ образомъ, представятъ помѣщеніе для капитала (стоячій капиталь) и только часть ихъ, подобносеріямъ, поступитъ въ непосредственное денежное обращеніе".

Въ концѣ іюня Кошелевъ, въ деревнѣ, черезъ становаго пристава получилъ извѣщеніе, что его "всеподданнѣйшее прошеніе" съ запискою черезъ коммиссію прошеній препровождено по принадлежности къ министру финансовъ.

Ал. Иван. указываеть па эту записку какъ на доказательство, что мысль о созывѣ общей думы, о чемъ овъ постоянно писалъ, какъ мы видѣли, въ дальнѣйшихъ своихъ "Запискахъ", была въ немъ не результатомъ внезапнаго вдохновенія, но результатомъ многолѣтняго размышленія и изученія нашего быта (Приложеніе XI).

## ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ.

Издательская діятельность Александра Ивановича. — "Русская Бесіда". — Путешествіе по австрійскимъ славянскимъ землямъ въ 1857 году. — Главные вопросы поднятые "Рус. Бесіздой" и въ особенности вопросъ о сельской общинь. — Изданіе "Молвы" и "Паруса".

Мы уже видѣли, что сборники статей славянофиловъ, выпущенные подъ редакціей Панова, не представляли сколько-нибудь удовлетворительнаго изложенія ихъ ученія: статьи, принадлежавтія К. С. Аксакову и Ю. Ө. Самарину, были вритическаго содержанія, Кирѣевскіе и Кошелевъ вовсе не участвовали, только двѣ статьи Хомякова ("Мпеніе русскихъ объ иностранцахъ" и "О возможности русской художественной школы") служили отдаленнымъ и отрывочнымъ отголоскомъ ученія кружка. "Зимой 185<sup>1</sup>/<sub>2</sub> года, пишеть Ал. Ивап. въ своихъ "Запискахъ", --мы сговорились издать общими силами сборникъ, въ которомъ предполагали хотя отчасти высказать наши мифнія по разнымъ вопросамъ и который мы хотьли выпустить въ четырехъ книгахъ. Высказали мы свои мивнія весьма скромно" (стр. 80-81). Редакторомъ этого сборника самъ Кошелевъ называетъ И. С. Аксакова, но, безъ всякаго сомнѣнія, неоффиціальную организацію изданія приняль на себя А. И. Кошелевъ; важность участія его въ редакторскомъ дёлё выяснилась, какъ сейчасъ увидимъ, его д'вятельностью при издании "Бесъди". По врайней март, въ одномъ изъ писемъ Хомякова къ Алекс. Ивановичу, имъющемъ дѣловой и интимный характерт, между прочимъ есть вопросъ такого рода: "что твой Сборникъ?"--относя**щійся** очевидно къ "Московскому Сборнику", изданному въ 1852 г. Но самымъ убѣдительнымъ доказательствомъ служитъ то, что свладъ оставшихся экземпляровъ "Московскаго Въстника" 1852 г. находится у Ал. Иван., вмёстё со всёми другими изданіями, въ которыхъ онъ принималъ прямое и непосредственное участіе.

Въ этомъ "Сборникѣ" еще участвують, въ качествѣ постороннихъ сотрудниковъ, С. М. Соловьевъ, поздпѣе всѣхъ западниковъ отдѣлившійся отъ славянофиловъ, и И. Д. Бѣляевъ, при изданіи "Бесѣды" примкнувшій къ ней въ качествѣ одного изъ постоянныхъ сотрудниковъ. Въ "Сборникѣ" помѣщены двѣ капитальныя статьи И. В. Кирѣевскаго "О характерѣ просвѣщенной Европы и о его отношеніи къ просвѣщенію Россіи", гдѣ намѣчены всѣ основные тезисы славянофильскаго ученія, и К. С. Аксакова "О древнемъ бытѣ у славянъ вообще и у русскихъ въ особенности", гдѣ Аксаковъ такъ побѣдоносно разрушилъ, возникшую въ то время, теорію родоваго быта, возвѣщенную Соловьевымъ и Кавелинымъ. Хомяковъ приготовилъ статью для второй книги въ "Сборникъ", а въ первой помѣстилъ только небольшое предисловіе къ "русскимъ народнымъ пѣснямъ", доставленнымъ П. В. Кирѣевскимъ. "Хотя въ статьяхъ "Сборника", —говоритъ Кошелевъ, —не было ничего рѣз-

каго, смёлаго, а тёмъ менёе возмутительнаго, однако онё произвели почти переполохъ въ Петербургъ, въ администраціи и въ тамошнихъ повременныхъ изданіяхъ. Тамъ почуяли какой-то новый высказывающійся духъ. Высшая цензура страшно взволновалась, однако не рѣшилась арестовать уже выпущенную, съ одобренія цензуры, первую внигу "Сборнива"; предписано было, московскому цензурному комитету препроводить въ Петербургъ всё статьи, представленныя для 2-й вниги (стр. 81). Вторая внига "Сборника". уже представленная въ цензуру, была запрещена, по личному объясненію, данному издателю И. С. Аксакову. не столько за то. что въ немъ сказано, сколько за то, что умолчено. Вибстб съ симъ состоялось повелёніе: всёмъ главнымъ участникамъ "Сборника"---Авсавовымъ, Кирбевскимъ, Хомявову, вн. Червасскому-не иначе печатать свои статьи, какъ проведя чрезъ главное управление цензуры въ Петербургѣ, что равнялось запрещенію; вромѣ того всѣ они отданы подъ полицейскій надзоръ. Эги мёры были отмёнены въ началъ 1856 г., при новомъ царствовании.

Возбужденіе русской мысли вслёдъ за окончаніемъ Крымской войны и нёкоторое ослабленіе цензурныхъ условій естественно пробудили мысль славянофиловъ объ основаніи своего собственнаго органа.

Изъ "Записокъ" Ал. Иван. видно, что осенью 1855 года кружокъ приступилъ къ положительнымъ переговорамъ объ изданія журнала, "что всегда, —говорилъ Кошелевъ, —составляло нашу любимую, самую пламенную мечту. Хомяковъ, Ю. Самаринъ, К. Аксаковъ и я съёхались въ Москву и порёшили издавать журналъ, сперва въ видё четырехъ книгъ въ годъ, назвать этотъ журналъ, "Русскою Бесёдой" и быть мнё его издателемъ-редакторомъ. И. В. Кирёевскій не могъ пріёхать въ Москву и письмомъ уполномочилъ меня дёйствовать за него на нашихъ совёщаніяхъ вполнё неограниченно" (стр. 84).

Мысль о журналѣ зародилась, конечно, еще съ 1847 г. (письмо Хом. къ Самар. отъ 30 мая 1847 г., "Рус. Арх." 1879 г., III, 327, 328) не въ одной чьей-либо головѣ, но созданіе своего органа было общею потребностью кружка. Тѣмъ не менѣе, по своей дѣлтельной природѣ, больше всѣхъ хлопоталъ Кошелевъ. К. С. Аксаковъ, въ одномъ изъ коротенькихъ своихъ писемъ къ Ал. Иван., говоритъ между прочимъ: "хотя вчера благодарилъ я васъ за

"Бесвду" лично, но хочется еще вамъ сказать спасибо за вашу волю, за ваше постоянство, за вашу увъренность, за вашу любовь въ общему дёлу. Примите же мою благодарность такъ исвренно и прямо, вакъ она дается". Высказывалось въ литературѣ мнѣніе, что участие Ал. Иван. въ "Бесвдв" было больше номинальное или денежное. Максимовичъ, который въ концѣ 1857 года перевхалъ въ Москву и около полугода помогалъ Ал. Иван. въ редактирования "Рус. Бесвды", въ одномъ изъ своихъ писемъ (30 декабря 1859 г.) говорить Кошелеву объ его редакторской двятельности: узнавъ васъ лично, я убъдился, что вы одинъ были настоятелемъ монастыря и его строителемъ, что изъ всей христіанской братіи и честнаго собора одинъ И. С. Аксавовъ годился въ намъстниви, что бевъ зашего личнаго настоятельства "Бесбда" не можетъ быть". Дбйствительно, Ал. Иван. велъ всю переписку съ сотрудниками, дълалъ самъ или окончательно одобрялъ всё редакціонныя поправки въ статьяхъ и наблюдалъ за цёльностью и выдержкою направленія въ журналь. Въ письмахъ къ Кошелеву А. С. Хомякова, напечатанныхъ въ "Рус. Арх." за 1878 г., есть нёсколько прямыхъ на то указаній (письмо VIII, 288—289; XV, 295—296). Хомяковъ прямо говорить въ одномъ мѣстѣ: "всталъ, принялся за перо и исполнизь урокъ. То ли я писаль и такъ ли, не знаю. Держался твоихъ наставлений, старался выразить мысль посильние и въ то же время врайне умѣренно" (стр. 295).

Какъ серьезно Ал. Иван. смотрѣлъ на редакторскія обязанности, видно изъ слѣдующаго его разъясненія, помѣщеннаго въ письмѣ кн. Черкасскому (30 іюля 1856 г.). Въ отсутствіе Ал. Иван., Т. И. Филипповъ, по совѣту Черкасскаго, напечаталъ во II кн. "Бесѣды" статью К. С. Аксакова. "Я написалъ, — говоритъ Ал. Иван., — къ Филиппову, что онъ не вправѣ былъ такъ поступить, что если еще разъ подобная вещь случится, то мы уже не будемъ съ нимъ издавать журналъ и что я не могу допустить, чтобы въ журналѣ, вздаваемомъ подъ моимъ именемъ, помѣщались статьи безъ моего согласія и вѣдома. Сами же сотрудники настояли, чтобъ я, а не Филипповъ, былъ предъ вами отвѣтственнымъ лицомъ, а теперь хотите, чтобы Филипповъ распоряжался. Охъ, русскіе дворяне, самоуправцы! Если членамъ "Бесѣды" угодно помѣщать статьи, наканунѣ написанныя, то на слѣдующій годъ пусть выбираютъ воваго издателя, а я никакъ не соглашусь быть издателемъ жур-

нала, въ которомъ всъ хотятъ хозяйничать. Избирайте себъ другаго издателя, а и отвёшу вамъ низкій поклонъ, да и вонъ, сотрудникомъ же навсегда останусь, и несравненно охотнѣе, чѣмънынѣ издателемъ". Въ особенности заботамъ объ основани славянофилами своего органа содействоваль успёхь "Современника". Хомявовъ въ 1855 г. писалъ Кошелеву: "Релительно действуеть ты, любезный Кошелевъ, к можетъ-быть такъ и лучше. Молодцы западные не дремлютъ, -- дремать не слёдуетъ и намъ. Но каковасявпота!... А едва ли насъ допустятъ въ соучастію въ журналв. Впрочемъ знай, что все то, что ты по этому делаешь, мною напередъ уже подписано и о моемъ согласіи не безпокойся" (стр. 286). Изъ приводимаго пиже письма Ап. Григорьева видно, что первоначально предполагалось пріобрѣсти "Москвитянивъ" отъ Погодина; но вскор воказалось, что съ последнимъ нельзя иметь никавого дела по торговымъ разсчетамъ, а главное "Москвитянинъ" совсямъ упалъ въ глазахъ публики и сами славянофилы отъ него отшатнулись въ послёднее время. Хомяковъ еще въ письмё отъ 23 іюня, 1845 г. къ Ю. Ө. Самарину выражался: "всё отказываются отъ участія въ "Москвитянинѣ"; я этого нисволько не осуждаю: онъ дѣйствительно не заслуживаетъ поддержви" ("Рус. Арх." 1879 г., стр. 318).

Журналъ, повидимому, начинался при благопріятныхъ обстоятельствахъ, но тёмъ не менёе дёло не обошлось безъ большихъ. затрудненій.

Вообще подробности о переговорахъ по изданію "Русской Бесѣды", какъ они выясняются изъ сохрапившейся въ бумагахъ Ал. Иван. переписки, очень характерны и интересны. Въ самомъ началѣ, Ал. Иван. предпринялъ изданіе при ближайшемъ участіи Т. И. Филиппова, бывшаго тогда учителемъ одной изъ московскихъ гимназій и дававшаго уроки исторіи дочери Ал. Иван. Объявленіе объ изданіи "Бесѣды" на 1856 годъ подписано Кошелевымъ и Филипповымъ вмѣстѣ. Филиппову Ал. Иван. поручилъ хлопотать о разрѣшеніи журнала. Въ Москвѣ дѣло шло совсѣмъ удовлетворительно. Попечителемъ университета былъ въ то время. Вл. Ив. Назимовъ, бывшій начальникъ штаба шестаго пѣхотнагокорпуса. Ограниченный и мало образованный, — .06ъ его совершенномъ незнаніи ходило не мало разсказовъ въ университетѣ,— Вл. Ив. былъ вмѣстѣ съ тѣмъ человѣкъ самый добрый, податливыё и благорасположенный (bienveillant). Назимовъ отнесся въ хода-

тайству Филиппова съ обычною своею привѣтливостью, безъ всякаго ствсненія согласился на разрътеніе журнала и впослёдствіи въ Петербургѣ поддерживалъ просьбу о томъ предъ министромъ народнаго просвѣщенія Норовымъ. Вообще Филипповъ очень былъ новоленъ ходомъ дела въ Москве и въ особенности темъ, что митрополить благословиль предпріятіе (подчеркнуто въ подлиннонъ письмв къ О. Ө. Кошелевой 19 сентября 1855 г.). Съ этими радужными надеждами Филипповъ отправился въ октябрѣ 1855 г. въ Петербургъ, гдъ товарищъ министра народнаго просвъщенія вн. Вяземскій, при содбиствіи Плетнева, совсёмъ уже согласился на разрёшение журнала, какъ прибхалъ самъ министръ Норовъ и дело получило совсёмъ другой обороть. Осторожный до трусости, всегда находившійся подъ чьимъ-пибудь вліяніемъ и не имъвшій опредвленныхъ убвждений, Норовъ испугался, что за спиной его внучатнаго брата и прежняго пріятеля, Ал. Ивановича, стоять сотрудники "Московскаго Сборника", уже над влавшаго столько переполоха и подвергшагося запрещению. А. Н. Поповъ писалъ Кошелеву, что главная причина недоброжелательства Норова къ журналу зависить отъ того, что въ Москвѣ онъ видился съ К. С. Аксаковымъ, который не знаю чёмъ, но напугалъ его несказанно.

Между тѣмъ этотъ ужасный Константинъ Сергѣевичъ, при посѣщеніи Норова въ Москвѣ, произвелъ на него благопріятное впечатлѣніе. Съ особеннымъ чувствомъ радости Норовъ сказалъ Кошелеву: "я видѣлъ Аксакова. Я ожидалъ найти въ немъ если не тигра, то медвѣдя; а онъ очень вѣжливъ и даже, кажется, благодушенъ".

Изъ письма Хомякова видно, что причиной испуга была статья Константина Сергѣевича "о родовомъ быть" (!?!). Не менѣе опасеній внушалъ Норову и И. В. Кирѣевскій; на послѣдняго Норовъ съ ужасомъ жаловался Хомякову: "Кирѣевскій мнѣ писалъ, и вообразите: онъ проситъ разрѣшенія и въ то же время объявляетъ, что онъ нисколько не хочетъ измѣнить своего взгляда и образа дѣйствій и выраменій" (стр. 290). Только уже впослѣдствіи, когда вышло нѣсколько внижекъ "Русской Бесѣды", Ав. С. Норовъ нѣсколько измѣнилъ свое мнѣніе о старыхъ знакомыхъ. Въ Петербургѣ Норовъ встрѣтилъ уже благосклонно Ал. Иван. и сказалъ: "ничего, продолжайте какъ начали, и вы будете имѣть во мнѣ вѣрнаго защитника. Признаться, я васъ шибко боялся, — думалъ, что вы занесетесь Богъ вѣсть вуда. Нёть, ничего. Вы ругаете только журналы и газеты,--- этоне бъда". Между тънъ, въ самонъ началъ, вогда Филипповъ явился въ Норову и доложилъ ему, что со стороны Вяземскагопрепятствій въ разрёшенію журнала не оказывается, министръ сконфузился и все повторяль: да какъ же это! Ла вотъ я влу въ Деритъ, ворочусь черезъ двъ недъли, а безъ меня не ръшится главное управление" и т. д. Теперь и вн. Вяземский запёль уже другую пёсню, что въ нынёшнемъ (1855 г.) журналъ разрёшать поздно, что сотрудники всв подъ запрещеніемъ и надо его предварительно снять и т. д. Между тёмъ въ Петербургё Т. И. Филипповъ хлопоталъ преимущественно при помощи дамъ: Ант. Н. Блудовой, пріятельницы Хомявова, племянницы министра Л. Н. Карамзиной, воторая, вмёстё съ самими Блудовымъ и Тютчевымъ, принадлежала въ литературному кружку покойной императрицы, вн. С. И. Мещерской и другихъ. Такимъ путемъ Филипповъ дозналъ, что покойная императрица, прочитавши духовныя брошюры Хомякова, оказывала въ нему благоволение; и вернувшись въ половинѣ октября въ Москву, Филипповъ написалъ Кошелеву письмо. гдѣ совѣтовалъ ему ѣхать хлопотать о журналѣ самому въ Петербургъ и захватить Хомякова. Ал. Иван. дъйствительно побхалъ въ декабръ 1855 года въ Петербургъ одина и, повидавшись тамъ съ Норовымъ, вернулся въ Москву. Вслёдъ за нимъ отправился въ Петербургъ 3 января 1856 г. и Хомявовъ. Сначала хлопоты Хомякова въ Петербургѣ подвигались довольно медленно. Воть одно изъ его писемъ оттуда (въ мартъ 1856 г.): "послъ тебя дъло не двинулось ни на волосъ. Норовъ очень хорошъ, очень милъ — и Я нёсколько подозрёваю, что Дубельть его ставить въ тольво. уголь, вогда онь зашалить: по врайней мбрё таково мое впечатявніе. Вотъ положеніе, вакъ я понимаю. Можетъ-быть съ насъ снимется запрещеніе, но что толку? Мы останемся подъ страшнымъ присмотромъ и малёйшее слово живое будетъ прихвачено. Отвазъ въ журналѣ или нашъ отвазъ отъ журнала не значитъ ничего, — это насъ не срамитъ; но если насъ будутъ тщательно обезцевчивать и лишать всякаго вкуса и содержанія, мы потеряемъ всякое значение въ мірѣ людей мыслящихъ и погибнемъ навсегда или по врайней мёрё надолго" ("Рус. Арх." 1879, III, 290).

Наконецъ, "съ помощью гр. Д. Н. Блудова и нѣкоторыхъ другихъ лицъ", удалось въ февралѣ 1855 г. снять запрещение съ сотрудниковъ и получить разрёшеніе на изданіе славянофильскаго журнала. Но, прибавляеть Кошелевъ въ письмѣ въ вн. Черкасскому (14 февраля 1856 года), затрудненія далеко не сгладились. "Снято запрещеніе, но имѣется также какое-то тайное предписаніе къ наблюденію за духомъ и направленіемъ журнала, а цензурному комитету предписано при малѣйшемъ сомнѣніи представлять статьи въ главное управленіе цензуры. А потому мы рѣшились, по объявленіи о журналѣ, представить статьи въ цензуру и послѣ пропуска статей объявить о журналѣ. Дѣлать болѣе нечего, мы представляемъ статьи на этой недѣлѣ". Наконецъ 3-го марта 1856 года въ "Московскихъ Вѣдомостяхъ" появилось объявленіе объ изданіи новаго журнала въ 1856 году подъ названіемъ "Русская Бесѣда", а 28-го апрѣля вышла первая ея книжка.

Ивъ множества почти ежедневныхъ записовъ К. Аксакова къ Кошелеву видно, что въ началъ изданія веденіе журнала происходило сообща съ Кошелевымъ, Хомявовымъ и Авсавовымъ. Иногда приглашались на совъщание и другия лица; такъ въ одной запискъ Аксаковъ пишетъ: "очень жалъю, что вамъ нельзя быть у Хожякова. Надо бы намъ втроемъ потолковать. У насъ всегда гости. оть которыхъ я могу убхать, но уйти неловко. Лучше намъ събхаться у Хомякова; позовите Чижова и Гилярова". Самъ Александръ Ивановичъ смотрёлъ всегда на "Русскую Бесёду" не какъ на личный органъ, а какъ на журналъ издаваемый кружкомъ: "Журналъ не мой и не вашъ, — писалъ Ал. Иван. И. С. Авсакову во время его редакторства, ---а всего нашего кружка; при нашемъ разногласіи судить сходва и ся рёшеніе обязательно для насъ обоихъ". Изъ одной черновой Ал. Ив. видно, что журналъ издавался на паяхъ, изъ конхъ 2 принадлежали Кошелеву, 1-Хомякову, 1-Ю. Ө. Самарину и 1-кн. Черкасскому: эти лица должны были составлять "совътъ реданціи". Когда предполагалось на первый годъ изданіе журнала подъ отвѣтственною редакціей одного Т. И. Филиппова, право голоса въ этомъ совътъ предполагалось предоставить И.В. Киркевскому, Погодину, К. С. Аксакову и А. Н. Попову. Ближайшимъ сотрудникомъ по редакціи въ первый годъ существованія "Рус. Бесёды" былъ, какъ я уже упомянулъ, Т. И. Филипповъ, подинсавшій вытстѣ съ Алекс. Иванов. объявленіе объ изданіи журнала на 1857 годъ, помѣщенное въ IV внижвѣ на 1856 годъ, но въ 1857 г. Кошелевъ разошелся съ Филипповымъ. Въ бумагахъ

Ал. Иван. не сохранидось никакой видимости о причинахъ размолвки. Т. И. Филипповъ помъстилъ въ первой же книжкъ "Рус. Беседы" за 1856 годъ единственную статью-разборъ драмы Островскаго "Не такъ живи, какъ хочется" (I, 70-100), гдѣ онъ по этому поводу вообще разсматриваль вопрось о любви къженщинѣ и семейномъ союзъ. По мнѣнію г. Филиппова, западный взглядъ на этоть вопрось воплотился въ Жоржъ-Зандъ, которая не испытанную страстность своей природы, влеченіямъ которой она предаваться не хотвла, не узаконивъ ихъ, вывела его изъ здраваго понятія о правахъ личной любви, которое предлагается уставомъ христіанскаго брака" (стр. 82). "За единственное основаніе сердечнаго союза принята любовь, какъ источникъ личнаго эгоистическаго наслажденія, а все остальное, всё обязанности, соединенныя съ этимъ союзомъ, —напримѣръ, хоть бы судьба дѣтей, — все это препоручалось случайному устройству, какъ нѣчто не существенное, а второстепенное. То, что въ христіанскомъ бракѣ почитается поводомъ, здёсь стало цёлью, и наобороть. Такой извращенный порядовъ мышленія имѣлъ пеобыкновенно разрушительныя послѣдствія: то, что прежде сдерживалось предписаніями нравственваго закона, получило пе только свободу, но какой-то призывъ на усиленное развитіе. Изящество любовнаго наслажденія, столь приманчивое для випящаго юнаго возраста и столь опасное для его правственной твердости, даже при тщательномъ ограждени постановлений, вдругъ разрѣшается безусловно, даже съ поощреніемъ. Женщина, до того времени исключенная изъ позорныхъ правъ, восхищенныхъ мужчиною, получила уравнение съ нимъ въ этихъ правахъ, и все, что отъ вѣка считалось ся украшеніемъ: стыдъ, цѣломудріе, свромность, вёрность однажды сдёланному выбору, -- изгонялось, вакъ обветшалая принадлежность прежняго времени съ его предразсудками. Отсюда-то происходить это мрачное уныние современнаго иоколёнія, ибо священнейшія тайпы пашего бытія, источникъ нашего счастія, нагло обнажаются прежде времени, и жизнь чрезъ то теряетъ всю свою красоту; отсюда и это общее умственное, нравственное и телеспое разслабление въ наше время, признанное свидётельствомъ лучинихъ умовъ и оплакиваємое друзьями человъческаго рода. Наслаждение, ставъ основнымъ началомъ жизни, не можетъ воспитать пичего твердаго, сильнаго, здраваго, трезваго (это все послёдствія воздержанія и мёры); оно порождаеть вялость,

15нь, болѣзненность, тревогу ума" (стр. 82—83). Въ противоположность этому западному воззрѣнію является воззрѣніе русское, выразившееся, по мнѣнію Филиппова, въ народныхъ нашихъ пѣсняхъ. Указавъ на одну изъ этихъ пѣсенъ, гдѣ братъ отвѣчаетъ сестрѣ, покинутой мужемъ и оскорбленной во всѣхъ своихъ правахъ, во всѣхъ самыхъ естественныхъ чувствахъ:

"Потерпи сестрица! потерпи родная!"

Т. Филипповъ такъ изображаетъ это міровозрѣніе: "Но неужели въкъ страдать и не ждать ниоткуда отрады? Въ чемъ же пройдеть жизнь? Это не наше дёло; мы не сами собой получили жизнь и не сами собой распоряжаемся своими обстоятельствами. Наше ити своею дорогой, не сбиваясь съ пути добродътели и долга; а тамъ что будетъ, не узнаешь, да и не нужно: пошлется счастіе-благодари, пошлется горе-терпи! Воть всё правила для устройства обстоятельствъ нашей жизни" (стр. 88 — 89). Статья эга для "Русской Бесёды" была Ахиллесовою пятой, на которую набросились всё журналы, вогда они принимались сводить счеты съ несочувственнымъ направленіемъ. Самый расположенный въ "Руссвой Бесбадъ" журналъ "Современнивъ" говоритъ, что статья г. Филиппова осуждена не только всёми органами печати, но всею читающею публивой, и прибавляеть: "разсужденія Филиппова слишкомъ противоръчатъ общему духу самой "Рус. Бесъды". Намъ кажется, что единство между г. Филипповымъ и, напримъръ, г. Саизоннымъ или г. Авсаковымъ едва ли можетъ существовать въ чемъ-нибудь существенно важномъ" ("Соврем." 1856, № 6, 247). Противъ этого обвиненія, въ защиту Т. И. Филиппова, выступилъ А. С. Хомявовъ, въ письмѣ въ издателю, Т. И. Филиппову ("Рус. Бесѣда" 1856 г., кн. IV, 92-107).

Это подало поводъ Хомякову изложить свой взглядъ на ходячій вопросъ о женской эмансипаціи: "Любовь, какъ требованіе притязательное и себялюбивое, любовь, ставящая цёль въ лицъ любящемъ, есть еще не отрёшившійся эгоизмъ. Она можетъ, какъ в всякая другая страсть, доходить до изступленія, разгараться до безумія, опьянять до бѣшенства. Но въ этой степени она не имѣтъ еще ни благородства, ни нравственнаго достоинства. Какое бы ни было ея напряженіе, она не заслуживаетъ еще имени любви. Англійскій языкъ, сколько мнѣ извѣстно, одинъ изъ новыхъ европейскихъ языковъ, выразилъ эту первую степень любви словомъ to

16

like. Оно выражаетъ любовь человёка въ предметамъ низшимъ, неодушевленнымъ или неразумнымъ, или въ другому человъву, признаваемому еще какъ средство наслажденія, а не какъ цѣль. Истинная любовь имветь иное, высшее значение. Предметь любимый уже не есть средство: онъ дѣлается пѣлію, и любящій уравниваетъ его съ собою, если не ставитъ выше себя; иначе свазать, признавая его уже не средствомъ, а пѣлію, онъ переноситъ на него свои собственныя права, часть своей собственной жизни, ради его, а не ради самого себя. Таково определение истинной человѣческой любви: она по необходимости заключаетъ уже въ себѣ понятіе духовнаго самопожертвованія. Безъ сомнѣнія, всявая двятельность исходить отъ человвка, отъ его внутреннихъ требованій и, слёдовательно, имёеть въ себё характерь эгоистическій; но въ любви она переходитъ на выстую степень, на степень самоотрицающаюся ноизма. Оттого-то, и только оттого, любовь есть нравственнъйшее чувство, къ какому только способно духовное существо, высшее, въ чему только можетъ стремиться человъкъ. Если есть вакая-нибудь обязанность въ стремлении къ совершенству, если есть какое-нибудь благородство въ человъчествъ, если есть, наконецъ, какая-нибудь истина въ понятіяхъ о нравственности и добрѣ,-очевидно, что любовь есть тотъ высшій завонъ, которымъ должны опредёляться отношенія человѣка къ человѣку вообще, или лица разумнаго ко всему роду своему; но этотъ. законъ, всёмъ предлежащій, многихъ къ себѣ привлекающій, исполнимъ для весьма малаго числа избранныхъ душъ. Такововнутреннее тяготвніе эгонзма и сравнительная слабость добрыхъ началь. Человѣвъ стремящійся въ исполненію высоваго завона, котораго врасоту онъ сознаетъ, и не находящій въ себѣ достаточной силы, ищеть для осуществленія его (хотя въ тёсныхъ предёлахъ) пособія внѣшняго. Это внѣшнее пособіе находить онъ въ земномъ счастіи, доставляемомъ ему союзомъ съ лицемъ другаго пола, всявдствіе того первоначальнаго закона, который раздвлилъ родъ человъческій на двъ половины, взаимно пополняющія другь друга какъ въ вещественномъ, такъ и въ духовномъ отношении. Счастье само не есть цёль союза, но пособіе грубому человёческому эгонзму для полнъйшаго осуществленія высшаго закона любви, принимающей чужую человѣческую личность не средствомъ наслажденія, а цёлью полнайшей нравственной жизни. Изъ союза, представиющаго въ четѣ типъ самого рода человѣческаго, возникаетъ для нея цѣлый новый міръ, такъ сказать новый родъ человѣческій въ семьѣ, и кровная естественная связь придаетъ слабости человѣческой столько силъ, что она доходитъ (хотя, повторяю, въ тѣсныхъ предѣлахъ) до самоотрицанія эгоизма, т.-е. до искренней, истинной и длительной любви. Взаимная любовь родителя и дѣтей представляетъ типъ той высокой человѣческой любви, которая въ родѣ человѣческомъ соединяетъ поколѣніе съ поколѣніемъ; а разрывъ между родителями, уничтожая связь ихъ съ дѣтьми, представляетъ безобразное и безнравственное явленіе—разрывъ между человѣческимъ поколѣніемъ; а не должно забывать, что внутренняя нравственность каждаго поколѣнія заключается преимущественно въ той любви и въ тѣхъ надеждахъ, которыя оно обращаетъ на поколѣніе грядущее. Итакъ, нарушеніе святыни семейной есть нарушеніе всѣхъ законовъ любви человѣческой" (стр. 98—101).

Самое возникновеніе проповёди Жоржъ-Занда Хомяковъ объасняетъ слёдующимъ образомъ: "Но неужели она не имѣетъ никакого оправданія, т.-е. неужели она не опирается ни на какое здравое и доброе чувство въ душѣ человѣческой? Ея успѣхъ, даже временный, былъ бы невѣроятенъ, еслибы не было какой-нибудь правды въ ся основѣ, или, лучше сказать, еслибы не было какого-нибудь нравственнаго повода къ ся существованію. И дѣйствительно, онъ есть въ самомъ бытѣ современнаго общества.

"Все ученіе объ эманципаціи женщинъ лежитъ на двухъ начазахъ: на чувствѣ справедливости, котораго законности и святости отрицать нельзя, и на той нравственной слабости, которая, не рѣшаясь на строгій приговоръ противъ порока, готова распространить его предѣлы, чтобъ уничтожить по крайней мѣрѣ несправедливость привилегіи, даруемой обществомъ на пользованіе этимъ порокомъ. Ученіе о законности разврата для женщины оправдывается общимъ развратомъ мужчинъ, и давнишній жизненный обычай связанъ логически съ новою теоріей.

"Поставьте себя на мѣсто защитниковъ женской эманципаціи. Передъ ними общій развратъ мужчины и почти общее осужденіе женскаго разврата. Эти два явленія логически отрицаютъ другъ друга; и поэтому слёдуетъ узнать, которое же изъ нихъ болёе согласно съ дѣйствительными, хотя и не высказанными, убѣжденіями общества. Развратъ мужчины предполагаетъ развратъ жен-

16\*

щины. Какое же понятіе имбеть мужчина объ отношеніяхъ женщины въ нему въ этомъ союзѣ? Считаетъ ли онъ невиннымъ? Тогда, осуждая женщину, онъ лицемфръ изъ личныхъ выгодъ. Считаеть ли ихъ порочными? Тогда вто же онъ самъ? Дъйствительно, тв, которые осуждають разврать женщинь, не произнося такого же строгаго приговора противъ разврата мужчинъ, замолвливаютъ слово въ пользу низости и подлости душевной. Итакъ, школа Занда права противъ общей неправды. Явленіе женщинъэманципіонистовъ было неизбёжно. Когда общество живетъ въ явной лжи, на словъ признавая какой-нибудь законъ, а на дълъ безсовъстно и сознательно нарушая его, и вогда обличители, во имя высшей правды, потворствують неправдё назвимъ молчаніемъ, тогда, вслёдствіе неизбёжной исторической логики, возникають обличители другаго рода, обличители во имя самого порока, принимающіе явленіе бытовое за признанный законъ и притягивающіе въ нему, для его оправданія, другой правственный законъ. еще признаваемый обществоих (какъ, напримъръ, въ теперешнемъ случав чувство справедливости) (стр. 104-105). Сивлый протесть цѣлой шволы, болѣе или менѣе явно поднявшей знамя женской эманципаціи, не пройдетъ безъ слёдовъ. Онъ не правъ передъ нравственнымъ закономъ; онъ совершенно правъ передъ жизненнымъ обычаемъ. За него справедивость, чувство вполнъ законное и христіанское. Для общества предстоить впереди выборъ неизбѣжный: или расширеніе предѣловъ дозволеннаго разврата на женщину, или подчиненіе мужчины строгости правственнаго закона; а необходимость выбора возвысить общій строй жизни въ избѣжаніе совершеннаго паденія" (стр. 106). Къ этому надо прибавить, что вопросъ объ эмансипація тогда находился еще въ первомъ фазисѣ своего развитія. Самостоятельность женщины разсматривалась исвлючительно съ точки зрвнія чувственной свободы. Если въ литератур'в уже появились намеки на слёдующій шагъ-эмансицацію женщины въ смыслѣ самостоятельно трудящагося члена въ обществѣ, то они далеко не переходили въ жизнь и не распространялись въ самой общественной средь. Но во всякомъ случав читатели могуть видёть, вакая глубовая разница существовала между Т. И. Филипповымъ и славянофилами. Поэтому не удивительно, что сотрудничество Филиппова окончилось съ первымъ же годомъ. Впослёдствія разрывъ еще болёе обострился. Въ 1857

году, оставивши "Бесфду", Т. И. Филипповъ, по рекомендаціи А. С. Хомякова, поступилъ въ синодъ въ бывшему оберъ-прокурору гр. А. П. Толстому, который быль сильнымь сторонникомь Константинопольскаго патріархата. Въ І томѣ сочиненій Хомякова (стр. 716, прим.), и въ одномъ изъ его писемъ есть извѣстіе, что Филипповъ напечаталъ въ "Московскихъ Въдомостяхъ" возражение ва помъщенную въ "Бесъдъ" (1858 г. кн. 11) статью Даскалова "Возрождение болгаръ", но. по тщательной провъркъ, такой статьи въ "Московскихъ Вѣдомостяхъ" за 1858 и 1859 годы не оказалось. Въ статъ Даскалова изложены притъсненія и весь вредъ, испытанные Болгаріей отъ Константинопольскаго патріархата и фанаріотскаго духовенства. Статья эта возбудила цёлую бурю со стороны оберъ-прокурора синода, который прислалъ чрезъ московский цензурный комитетъ грозную бумагу. Хомяковъ написалъ на нее возражение, которое признано было достаточнымъ. Въроятно въ какомъ-нибудь другомъ издании Т. И. Филипповъ впервые выступиль въ 1858 или 1859 году защитникомъ Фанара, какимъ онь явился и въ последнее время, въ известной распре Константвнопольскаго патріархата съ болгарскимъ духовенствомъ. Защита Филиппова вызвала зам'вчаніс Хомякова, напечатанное въ "Рус. Бесвдв" после статьи Дестуниса "Голосъ грека въ защиту Византін", гдѣ приводятся оправдательныя причины паденія Византія и указываются заслуги ея ділу общей образованности. Хомяковъ въ своей замъткъ указывалъ, что есть двъ Византіи: одна изъ нихъ есть просв'ященное христіанство, а другая-фанаріотство. "Думаемъ, — говоритъ Хомяковъ, — что въ отношении къ объимъ "Бесйда" высказалась ясно. Первую мы признаемъ единственною животворною истиною, единственною достойною пълью для человической жизни и человическаго труда; другую ненавидимъ всею лушою, съ твиъ большею ненавистью, что она есть ядъ, отравляющій высшую область челов'вческой и общественно-челов'вческой жизни, что она сочетаетъ въ себи всю мервость святотатства и всю свирѣпость народныхъ эгоизмовъ. Противъ этого отвратительнаго отсёда древней Византіи, неожиданно для насъ принятаго подъ защиту однимъ изъ бывшихъ сотрудниковъ "Рус. Бесѣды", будемъ мы вооружаться всею силою негодованія и, если можемъ, всею силою слова (I, 715).

Въ апрълъ 1857 года Т. И. Филипповъ уъхалъ въ Петербургъ

и мѣсто его занялъ П. И. Бартеневъ, съ которымъ Кошелевъ познакомился у Хомякова, племяннику котораго Бартеневъ давалъ урови и цёлый годъ прожиль въ его домё. Въ ноябрё 1857 года Бартеневъ убхалъ за границу. Съ 1-го декабря 1857 г. на техъ же правахъ смѣнилъ его Максимовичъ, переѣхавшій изъ Кіева и окончательно оставившій редавцію въ августь 1858 года. Вскорь послѣ обнародованія Высочайшихъ манифестовъ Ал. Иван. задумалъ издавать журналь, исключительно посвященный дёлу освобожденія врестьянь, подъ названіемъ "Сельское Благоустройство". Въ январъ 1858 г. Кошелевъ уже былъ въ Петербургв, хлопоталъ и получилъ разрѣшеніе. Не имѣя возможности справиться одному съ двумя изданіями, Ал. Иван. рёшился передать "Рус. Бесёду" И. С. Аксавову. Повидимому, такое предположение существовало въ самомъ началѣ; въ 1856 году еще Кошелевъ писалъ вн. Черкасскому, что, по окончаніи года, онъ передасть "Бесёду" Авсавову, но въ 1857 году онъ передумалъ. Когда, въ свою очередь, кн. Черкасскій напомнилъ въ этомъ году о передачѣ "Бесѣды" Аксакову, съ тѣмъ чтобы журналъ нёсколько измёнилъ направленіе, Кошелевъ отвёчалъ: "нѣтъ, батюшка, послѣднее совершенно невозможно. Наши убѣжденія совершенно тверды и со дня на депь опредѣляются все болёе и болёе даже для нашихъ читателей. Правда, кругъ нашихъ читателей не огроменъ (теперь подписчивовъ 1.206), но дъйствіе "Бесвды" велико, и это ощущается все болве и болве. Если молодежь въ намъ не льнетъ, за то люди зрѣлые и сами наши противники все болёе и болёе поддаются силё высказываемыхъ нами истинъ. Нѣтъ, намъ, т.-е. "Бесѣдѣ", нельзя сдѣлать ни мальйшей уступки" (21 ноября 1857 г.). Кошелевъ предчувствовалъ, что ему придется рано или поздно разойтись съ Аксаковымъ.

"Нѣтъ, дражайшій внязь, — прибавилъ Кошелевъ, — съ И. С. Аксаковымъ я не могу издавать журналъ. У насъ и убѣжденія, и способы дѣйствія слишкомъ различны. Съ виду они похожи, а какъ покопаешься въ нихъ, то увидишь, что они различны въ самыхъ основахъ". Это и обнаружилось впослѣдствіи, въ особенности во время издаванія Аксаковымъ "Руси", до такой степени, что Ал. Иван. рѣшился основать свой особый органъ— "Земство" — только для того, чтобы разубѣдить публику въ своей солидарности съ Ив. Серг. Но во время изданія "Бесѣды" обстоятельства требовали сойтись съ Аксаковымъ, да и самъ Аксаковъ, при жизни главарей славянофильства, шелъ осторожно и поворно за другими. Мотивъ перезачи Кошелевъ въ письмѣ къ Ив. Сер. отъ 2-го іюня 1858 г. объясняетъ слѣдующимъ образомъ.

"Теперь завязалось такое дёло, что я долженъ ему посвятить себя вполню. "Сельское Благоустройство" я долженъ и буду издавать. Этотъ журналъ входитъ прямо въ кругъ моей дёятельности, но "Бесёду" я издавать не могу, не уронивши ея вполнё. До сихъ поръ я былъ ею занятъ, и хотя сотрудники мнё помогали, хотя моихъ статей было и не много, но моей дёятельности было много. Я сёдлалъ и ёздилъ верхомъ на нёкоторыхъ моихъ сотрудникахъ и этимъ поддерживалъ журналъ.

"Теперь, занятый вполнѣ дѣломъ уничтоженія врѣпостнаго состоянія, я не въ состояніи выѣзжать моихъ сотрудниковъ, а они народъ такой, что кнутъ или шпоры имъ необходимы.

"Къ тому же "Бесѣда" должна теперь или сдѣлать шагъ впередъ, или она попадетъ въ "Москвитянинъ". Первое для меня невозможно, втораго я не желаю.

"А потому я рътился или заврыть Бесъду съ 1859 года, или ее передать.

"Передать ее могу только вамъ.

"Изъ людей вполнѣ сочувствующихъ нынюшнему направленію "Бесѣды" нѣтъ ни одного, вто бы могъ взять "Бесѣду" на свои руки. Были у меня совъщанія съ ними и я убѣдился, что никто изъ нихъ не можетъ принять "Бесѣду" на свою отвѣтственностъ. Всѣ готовы быть сотрудниками, но издателемъ никто. Я же сознаю себя теперь вполнѣ въ этому дѣлу негоднымъ.

"Думалъ было передать "Бесъду" на полное попеченіе Максимовича безъ матеріальныхъ хлопотъ, но и эта мысль—поэтическая. Теперь нужна жизнь, а нашъ добрый Максимовичъ впадаетъ въ изнеможеніе при 6-часовой работъ и какъ-то утратилъ чутье въ живому".

Ив. Серг. Аксаковъ въ то время рѣшился издавать "Парусъ". Кошелевъ предлагалъ соединить всѣ три изданія (т.-е. "Парусъ", "Бесѣду" и "Сельское Благоустройство") и принималъ всѣ расходы на себя, опредѣлилъ бюджетъ въ 33.501 р., въ томъ числѣ ежегодной платы Аксакову за редакторство 2.000 р. сер. Убытки Кошелевъ принималъ на себя, а барыши шли въ пользу Аксакова, и если онъ самъ найдетъ нужнымъ, то треть (за "Сельское Благоустройство") отчислялась въ пользу Кошелева, но съ тѣмъ, чтобы деньги эти прямо изъ конторы редавціи отсылались на учрежденія по народному образованію. Кошелевъ кончаетъ свое письмо слѣдующимъ образомъ: "Вы можете на своихъ мощныхъ плечахъ вывезти два журнала при сотрудникахъ "Бесѣды". Вашъ "Парусъ" будетъ игрушкою, куда вы будете складывать всякую мелочь, а "Бесѣда" будетъ главнымъ вашимъ дѣломъ. Я убѣжденъ, что дѣйствительно, т.-е. на дѣлѣ, между нашими мнѣніями гораздо менѣе разности, чѣмъ теперь кажется. Я быть долѣе издателемъ не могу; Самаринъ по однимъ со мною причинамъ (т.-е. по занятію крестьянскимъ вопросомъ)—тоже; Хомяковъ—совершенно не журнальный человѣкъ; К. С. Аксаковъ дастъ "Бесѣдъ" такое эксцентричное направленіе, что мы отъ нея гораздо болѣе отшатнемся, чѣмъ при вашемъ издательствѣ; слѣдовательно, ко be or not ко be, "Бесѣда" совершенно въ вашихъ рукахъ".

Отношенія между Аксаковымъ, какъ редакторомъ, и Кошелевымъ, какъ хозяиномъ журнала, видны изъ слёдующаго условія, предъявленнаго послѣднимъ первому: "Вы (т.-е. Аксаковъ) преимущественный редакторъ; но отвергать ненравящіяся вамъ статьи или помѣщать статьи, противъ которыхъ я (т.-е. Кошелевъ) могу возстать, вы права не имбете. Когда я въ Москвб, мы устанавливаемъ книжку журнала съ общаго согласія и по вашему предложенію. При разногласіи судить сходва и ся рышенія обязательны для насъ. Когда меня нёть въ Москвё, вы устанавливаете внижку журнала, но сомнительныя статьи, т.-е. такія, противъ которыхъ я могу возражать, вы отправляете ко мнѣ въ деревню". Бюджетъ журнала установленъ былъ въ 25.000 р. сер., въ томъ числѣ 1.500 р. сер. ежегодной платы Аксакову за редакторство. Изъ переписки между Кошелевымъ и Авсаковымъ видно, что почти всѣ статьи Авсаковъ присылаль на предварительный просмотрь Кошелеву. Фактическое завѣдываніе Аксакова началось съ августа 1858 года, когда Мавсимовичъ оставилъ редакцію, а отвътственнымъ редакторомъ Аксакова считалъ А.И. Кошелевъ съ четвертой книжки "Бесъды" за 1858 годъ. Собственно окончилась "Бесъда" въ 1859 г. и о подписвъ на слъдующій годъ не было объявлено; двъ внижки 1860 года выпущены были Ал. Ивановичемъ изъ статей, оставленныхъ въ редакціи, безъ всякаго участія Аксакова, бывшаго тогда за границею.

Усиленная, почти ежедневная, переписка Аксакова, какъ завѣдывающаго редакціей, съ Кошелевымъ, когда послѣдній переѣхалъ въ Рязань для занятій въ губернскомъ комитетѣ по крестьянскому дѣлу, вполнѣ обрисовываетъ взглядъ Алекс. Ивановича и его отношеніе въ журнальному дѣлу. Приводимъ наиболѣе характерныя иѣста изъ этой переписки.

Въ половинѣ іюня 1858 года Ал. Иван. писалъ Ив. Серг. Аксакову: "Одно меня тревожить: это ваше бользненное нерасположевіе къ власти. Въ "Парусв" кутите какъ хотите, но въ "Бесбдб", издающейся, въ сожальнію, подъ моимъ именемъ, будьте, въ приитчаніяхъ отъ редавціи, крайне воздержны, ибо скорте соглашусь . заврыть "Бесбду", чемъ дать ей оппозиціонный характеръ. Нетъ, дражайшій Иванъ Сергбевичъ, вы въ "Парусв", а я въ "Благоустройствъ" будемъ высказывать наши мнѣнія безъ всякой воздержки, а въ "Беседъ", какъ въ изданіи моемъ по имени и вашемъ по труду, мы должны держаться середины. Я въ душе за власть; съ прискорбіень вижу, когда она спотыкается, а не нам'врень выказывать въ ней ни малъйшей непріязненности. Убъдительно васъ прошу и въ "Парусъ" и въ "Бесъдъ" не становиться въ оппозицію съ правительствомъ. Вы этимъ дѣло убьете. Что намъ Герценъ и компанія? Для насъ важно дёло, а не то, что объ насъ они будуть дуиать или говорить. "Беседа" въ правительственномъ смысле стоитъ хорошо, -- ради Бога не портите. Что же касается до "Благоустройства", то убѣдительно васъ прошу ни одного слова не измѣьять въ этомъ отношения, ибо и желаю слыть органомъ правительства, только либеральнаго правительства. Впрочемъ и глубоко убъжденъ, что у насъ оппозиція не плодотворна. Пуще всего намъ должно избъгать фанфаронить либерализмомъ, -- это дешево, но гнило".

Въ другомъ письмѣ (въ половинѣ октября 1858 года) Кошелевъ говорилъ: "Вы еще все думаете, что оппозиція, независимость полнѣйшая есть у насъ власть на Руси. Нѣтъ, у насъ вся власть во власти. Что бы ни говорили съ одной стороры К. С. Аксаковъ съ Хомяковымъ, съ другой стороны И. С. Аксаковъ, но власть у насъ не въ земль и не въ мысли. Дѣйствовать сильно можно руководясь только мыслью, имѣя въ виду землю, но во имя власти царя. Мы всѣ еще плохо понимаемъ смыслъ Руси: одинъ выдвигаетъ на первое мѣсто землю, другой—Западъ (т.-е. его начало), а сила у насъ ни тутъ, ни тамъ. "Всѣ статьи и примѣчанія малѣйше сомнительныя въ религіозномъ и политическомъ отношеніи прошу васъ присылать ко мнѣ, ибо я подъ своимъ именемъ не могу выпускать то, что противно моимъ убѣжденіямъ".

15 октября 1858 г., по поводу составленнаго Аксаковымъ объявленія объ изданів "Паруса" \*), Кошелевъ писалъ: "Письмо ваше отъ 12 октября и при немъ объявление о "Царусв" я получилъ. Программа ваша хороша, очень хороша, но жаль, что вы выставили знаменемъ не вешь, а форму. Народность есть то, что доставляетъ и жизни, и искусству, и наувъ самобытность фавтическую, внѣшнюю; безъ развитія, безъ пособія народности ни жизнь, ни искусство, ни наука нигдъ не могутъ выразиться своеобразно, самостоятельно. Но одна народность не доведетъ васъ еще до общечеловѣческаго значенія. Можно сказать положительно, что въ настоящую пору ни полякъ-католикъ, ни чехъ-католикъ, ни моравъпротестанть не выразять славянской самобытной мысли. Наука самостоятельная, которая имбеть гордую мысль выходить изъ самой себя, доведена нёмцами до крайнихъ предёловъ — до полной несостоятельности, и великій Шеллингъ сдблался, съ отчаянія, ватоликомъ. Жизнь раздроблена протестантизмомъ до полнаго ералаша. Искусство въ мірѣ какъ бы убито, и теперь нѣтъ ни единаго геніальнаго человёка въ числё живыхъ. Вёра, одна вёра можетъ ожи-

\*) Объявленіе объ изданія "Паруса", приложенное къ "Сельскому Благоустройству" (1858 г., № 10, октябрь), между прочимъ объясняло направленіе его слёдующимъ образомъ:

"Вполнѣ уважая и европейскую мысль, и науку, и сознавая необходимымъ постоянно изучать смыслъ современныхъ явленій, редакція "Паруса" считаетъ своею обязанностью прямо объявить, что "Парусъ", будучи вполнѣ отдѣльнымъ и самостоятельнымъ изданіемъ, принадлежитъ къ одному направленію съ "Русскою Бесѣдой" иъ тому, нерѣдко осмѣянному и оклеветанному направленію, которое съ радостью видитъ, что многія выработанныя имъ положенія принимаются и повторяются теперь самыми горячими его противниками.

"Итакъ, не боясь ложныхъ упрековъ въ нсключительности, мы смъло ставимъ наше знамя.

"Наше знамя – русская народность.

"Народность вообще—какъ символъ самостоятельности и духовной свободы, свободы жизни и развитін, какъ символъ права, до сихъ поръ попираемаго твии же самыми, которые стоятъ и ратуютъ за право личности, не возводя своихъ понятій до сознанія личности народа!

"Народность русская, какъ залогъ новыхъ началъ, полнъйшаго жизненнаго выраженія общечеловъческой истины.

"Таково наше знамя!"

вить мертвѣющую природу; она одна можетъ собрать обломви и изъ нихъ создать нёчто органическое. Какая вёра? не католицизмъ и не протестантизыть, а одно наше православіе. Его-то вы, по ложной стыдливости, боитесь поставить во главу угла. Безъ православія наша народность-дрянь. Съ православіемъ наша народность имъеть міровое значеніе. Какъ ваша программа ни хороша, а ее подписать я бы не могъ. Очень боюсь, дражайшій Иванъ Сергьевичъ, что вы напишете мић для "Бесћды" такую программу, которой я не въ состоянів буду подписать. Могу согласиться на одно-не упоминать о православін, но сослаться на прежнія наши программы; но безъ православія "Бесёда" не имёетъ нивакого значенія, и ее подъ свониъ именемъ я держать не могу". Въ этомъ случав Александръ Ивановичъ оставался въренъ всей системъ славянофильскаго учевія. Посторонній изслёдователь можеть изъ этой системы выдёлять различныя ся стороны и, по субъективному своему взгляду, однимъ сочувствовать, а другія признавать несущественными. Но для славянофиловъ православно-религіозное воззрѣніе положено было во главу угла, и ни одна изъ сторонъ ихъ ученія, отрѣшенная отъ этого верховнаго начала. послужившаго для всёхъ исходною точкой, въ глазахъ самихъ славянофиловъ, какъ это высказано въ настоящемъ случав Кошелевымъ, не имѣло значенія. Въ началѣ второй половины марта 1859 года между Кошелевымъ н Аксановымъ произошло недорязумъніе, которое выяснить оказывается невозможнымъ, за неимѣніемъ въ виду письма Аксакова По этому поводу Ал. Иван. снова заговорилъ объ окончательномъ отвазъ отъ изданія "Бесъды". "Вы пишете, — говоритъ Кошелевъ, что я держу общее знамя, а потому долженъ менње думать о себъ, чёнь о всёхь вообще. Знамени, какъ вы разумёете, я никогда въ свои руки не принималь. Я согласился быть издателемъ "Рус. Бесвды только потому, что не было въ то время другаго лица, которое иогло бы взять на себя эту обязавность. Не разъ, а сто разъ я повторялъ, что "Бесѣда" — дѣло не мое, а общее, что я ее переданъ другому, по общему назначенію, съ величайшею радостью. Но дъйствовать по приказу, а не по убъждению, по чужому, а не по своему — я не могу. Каковъ я ни есть, но куклой ничьей не быль и ничьимъ вѣтромъ мой пузырь не надувался. Цензорскаго права въ отношения моихъ поступковъ я никому не давалъ и не дань. Совёты и увёщанія принимаю съ радостью, но, по слабости

человѣческой, люблю чтобъ они давались братски, а не повелительно и не во имя того, чему я вполнъ далеко не повинуюсь. Чувствую, что требованія ваши, быть-можетъ Хомякова и другихъ. теперь поднялись и что я, по обстоятельствамъ времени, не гожусь въ ваши представители. Убѣдительнѣйше прошу васъ и всѣхъ сотрудниковъ "Русской Бесѣды", оскорбленныхъ и не оскорбленныхъ моимъ отказомъ, избрать человѣка, кому я бы могъ передать "Бесѣду". Долѣе ее подъ своимъ именемъ держать не могу" (4 февраля 1859 г.). Самъ Кошелевъ, въ случаѣ отказа И. С. Аксакова, указывалъ еще ранѣе на В. А. Елагина, за которымъ признавалъ всѣ редакторскія качества и кромѣ того обязанность потрудиться, такъ какъ до этихъ поръ Елагинъ почти ничего не дѣлалъ для общаго дѣла.

Надо отдать справедливость кружку, заправлявшему "Бестдою": какъ скоро въ литературѣ появлялся въ какой бы то ни было отрасли человѣкъ способный, кружовъ тотчасъ же старался завербовать его въ число своихъ сотрудниковъ. Появился Ап. Ал. Майковъ съ своей многодѣльной и основательною диссертаціей "Исторія сербсваго языка", и Хомяковъ тотчасъ же пишетъ Кошелеву: "нужно намъ достать Майкова, -- его огромный трудъ повазываетъ, что въ человѣвѣ есть сила". Въ "Рус. Вѣстпикѣ" въ 1857 г. выступилъ довольно эффектно В. П. Безобразовъ, и опять Хомявовъ совѣтуетъ: "пригвозди Безобразова! Мнѣ за него жаль, что онъ не съ нами" ("Рус. Арх. 1879, III, 995). Изъ писемъ Ал. Иван. въ И. С. Авсакову въ вонцѣ 1858 года видно, что въ это время М. Е. Салтыковъ былъ за что-то сердитъ на Каткова и разошелся съ "Рус. Вѣстникомъ". Салтыковъ получилъ тогда "горячія" приглашенія отъ "Современника" и "Атенея", но, по словамъ Кошелева, Салтыковъ къ "Бесбдв" "все болбе и болбе благорасполагался",--и Ал. Иван. говорилъ, что у нихъ въ журналѣ работаетъ "цѣлое согласие". Въ октябръ 1858 года Салтывовъ изъявилъ согласие вступить въ число сотрудниковъ "Бесъды" и объщалъ статью И. С. Аксакову въ "Парусъ". 20 октября 1858 г. Кошелевъ писалъ И. С. Аксакову: "Тихменева статью я весьма въско цъню и его слёдуетъ оторвать отъ "Русскаго Вестника"; съ этою цёлью Кошелевъ вошелъ съ нимъ въ сношенія чрезъ В. А. Елагина, объщаль гонорарь и согласился въ крайнемъ случав печатать статьи его противъ общины, ---разумъется, съ оговоркою. Тихменевъ при-

няль участие въ "Сельскомъ Благоустройствѣ". Тѣснѣе всѣхъ примыкаеть въ кружку вн. Червасский, который, какъ мы видбли, былъ одинъ изъ основателей журнала. Черкассвій впервые выступилъ ва литературномъ поприщѣ въ "Рус. Бесѣдѣ" и сразу занялъ блестящее положеніе, поэтому славянофилы очень имъ дорожили. При выходѣ первой книжки "Рус. Бесѣды" Кошелевъ писалъ Черкасскому (1 мая 1856): "Статья ваша рёшительно нравится всёмъ и ее хвалятъ болье всёхъ остальныхъ. Также довольны вступленіемъ Хомявова. Вообще появление "Рус. Бестали" произвело довольно сильное дайствіе". О стать в кн. Черкасскаго, помъщенной во второй внижвъ "Бесѣды"--"Протоколы парижскаго конгресса", Кошелевъ отзывался (12 іюня 1856 г.): "Статья ваша крайне жива, интересна и осторожна, — просто чудо! Вамъ слёдовало бы служить въ дипломати". Точно также Хомявовъ писалъ въ іюнѣ 1857 года Самарину: "Бесвла" вышла 27-го и съ великимъ эффектомъ. Спрашиваютъ, откуда у насъ такъ силъ прибыло. Не въ примъръ, дескать, лучше прошлогодней. Серьезно, это общій отзывъ. Но главный герой-Черкасскій; отъ него всё въ восторге, называютъ единственнымъ публицистомъ нашимъ, а въ Англійскомъ клубъ прибавляютъ, что онъ публицистъ-философъ. Безъ шутокъ, ни одна статья не имфетъ успфха равнаго его статьямъ" ("Рус. Арх." 1879 г., III, 292). Въ письић въ Кошелеву, написанномъ въ 1858 г., Хомяковъ, по случаю перерыва въ печатании статьи Черкасскаго, рекомендуетъ настойчивое приглашение его въ сотрудничеству (стр. 296). Но Ал. Иван. въ своихъ "Запискахъ" настойчиво протестуетъ противъ причисленія Черкасскаго въ славянофиламъ: "Хотя впослъдствін Черкасскій часто считался такъ называемымъ славянофиломъ, а иногда даже становили его и во главу этой партіи, но онъ никогда таковымъ не быль и расходился съ нами въ самыхъ существенныхъ направленіяхъ. Червасскій вовсе не считалъ православнаго ученія основою нашего міровоззрівнія, высказывался безпрестанно противъ сельской общины и любилъ насмъхаться надъ народомъ — кумиромъ, которому, по его мнѣвію, покланялись Хомяковъ и К. С. Аксаковъ. Черкасскій, какъ отмѣнно умный человѣкъ, признавалъ, что въ нашемъ направлении болёе силы и будущности, чёмъ въ противоположномъ, т.-е. тогдашнемъ западномъ, --онъ находилъ особенное удовольствіе въ нашихъ бесёдахъ и дорожилъ связями съ нами. Ради этого онъ согласился предоставить мнѣ право вычеркивать

изъ его статей все то, что окажется противнымъ нашему направленію, или требовать отъ него измёненій въ этомъ же смыслё. Только на этихъ условіяхъ мы и согласились принять кн. Черкасскаго въ постоянные сотрудники "Рус. Бесъды" ("Зап.", 84-85). Вотъ на это прямое доказательство. Въ "Рус. Архивъ" за 1884 г. (кн. IV, 270-279) помѣщено письмо отъ 1 августа 1870 г. кн. Черкасскаго въ кн. С. Н. Урусову о дроблении поземельной собственности. Письмо это написано всябдствіе составленія во II отделени собственной Е. И. В. канцеляри записки по вопросу, следуеть ли, и вакія именно, принять мёры по ограниченію дробленія поземельной собственности. Кн. Урусовъ хотѣлъ въ этомъ дѣлѣ заручиться мибніемъ кн. Черкасскаго, какъ одного изъ участниковъ при составлении Положения 19 февраля 1861 г. Вотъ что изложиль, между прочимь, въ своемъ отвъть кн. Черкасский: "Процессъ распаденія общины на семейные или подворные участки есть, конечно, одна изъ важнѣйшихъ задачъ нашего періода. Редакціонныя коммиссіи, на долю которыхъ выпала ибкогда неблагодарная роль примиренія самыхъ разнородныхъ интересовъ, были и въ этомъ случав поставлены въ самое затруднительное положение. Върныя началу развитія постепеннаго и осторожнаго, онъ совътовали правительству не нарушать немедленно и произвольно древнихъ общинныхъ отношеній; во между тёмъ онё, въ числё прочихъ задачъ наступающаго времени, указали и на законность постепеннаю распаденія общины в предложили ввести въ Положеніе и самыя условія и нормы, при соблюденіи конхъ община могла бы свободно распадаться на семейные и подворные участки. Къ сожальнию, не извёстно, почему прошло девять лёть, прежде чёмъ Положеніе 19 февраля получило въ этомъ отоношени хотя бы самое первоначальное и необходимое развитіе, къ чему досель сдъланъ лишь самый первый и свромный шагъ посредствомъ нѣкоторыхъ облегченій продажи съ ауціоннаго торга подворныхъ участвовъ врестьянсвихъ, на воихъ навопились недоимки. Вз настоящее время вст правительственныя заботы должны быть ръшительно направлены къ облегченію образованія изъ общинъ подворныхъ участковъ, въ видахъ преуспъянія крестьянскаго хозяйства и болье прочнаго устройства самой податной системы. Но для достиженія этой цёли полезно убёдить самихъ врестьянъ въ превосходствѣ этой новой формы землевладенія; а этого едва ли можно достигнуть, если, одновременно со

введеніемъ ея, форма эта будетъ опутана, стёснена и осложнена формальностями, народу непонятными и даже ему противными, какъ напримъръ условіемъ безусловнаго запрета дробленія участвовъ". На этомъ основания Червасский предлагаетъ принять вемедленныя мёры къ созданію подворной собственности изъ нывъшняго общиннаго владънія, а затъмъ уже приступить въ обсужденію и рѣшенію вопроса о наименьшемъ размѣрѣ такого подворнаго участка. Въ числъ мъръ, способствующихъ естественному и непринудительному для врестьянъ переходу общиннаго поземельнаго владёнія въ подворно-участвовую собственность, Червассвій предлагаеть: "1) Крестьянамъ должна быть всёми мёрами облегчена возможность завёщать не только свои благопріобрётенные, но и родовые подворные участки, въ видахъ избъжанія обязательнаго пробленія сихъ участвовъ по завону, въ тёхъ случаяхъ, когда врестьяниномъ не сделано будетъ духовнаго завещания. 2) Дале требуется полная радикальная переработка действующихъ рекрутскихъ уставовъ (предлагаемая мъра сама собою упразднилась введеніемъ устава о воинской повниности). 3) Наконецъ, та же цёль и темъ же косвеннымъ путемъ можетъ быть достигнута отчасти чрезъ введение подворной подати, при предстоящемъ преобразовании подушной системы". При этомъ кн. Черкасскій, предлагая всь эти мёры, имёлъ въ виду главнымъ образомъ превращеніе семейныхъ раздёловъ (стр. 275-279). Такимъ образомъ кн. Черкасский является самымъ послёдовательнымъ и рёшительнымъ сторонникомъ уничтожения общины словомъ закона, хотя и говоритъ о необходихости пути естественнаго и для врестьянъ не принудительнаго, такъ какъ предлагаемая имъ фискальная мъра, -- учрежденіе обязательной для всёхъ подворной подати, -- совершенно непримёнимая при общинномъ владении, равносильна прямому указу объ уничтоженіи общины. Въ этомъ случат князь, оставаясь втрнымъ себъ, послёдовательно дошелъ до самаго врайняго результата. Кошелевъ изъ Петербурга 15 октября 1859 года писалъ И. С. Аксакову, что кн. Черкасскій всего злости в редакціонных коммиссіях действовалъ противъ общины; и его авторитетъ имблъ тбмъ болфе силы, что она была са нами и, слёдовательно, если говорилъ противъ, то уже не по незнанію, а по глубокому убѣжденію.

Изъ числа лицъ близкихъ къ кружку славянофиловъ приняли участіе въ "Рус. Бесѣдѣ": Погодинъ, Шевыревъ, Елагинъ, Чижовъ,

А. Н. Поповъ и Гильфердингъ; двое посл'єднихъ жили нівсоторое время въ домѣ Хомякова и были многимъ обязаны его вліянію въ умственномъ своемъ развитін. Изъ числа лицъ постороннихъ, примкнувшихъ къ журналу въ качествѣ постоянныхъ сотрудниковъ, слёдчетъ назвать неутомимо трудолюбиваго профессора И. Д. Бѣляева, Н. П. Гилярова, бывшаго профессора философіи Кіевскаго университета, служившаго цензоромъ, а впослёдствін издававшаго газету "Современныя Извѣстія"; П. А. Безсонова, въ настоящее время профессора славянской филологіи въ Харьковскомъ университетѣ, служившаго тогда старшимъ совѣтникомъ Московсвой Синодальной типографію; П. И. Якушкина, принявшагося за собирание русскихъ пѣсенъ под руководствомъ П. В. Кирѣевскаго и путешествовавшаго на средства редавціи (см. списовъ сотрудниковъ въ приложении XII-омъ). Въ своемъ "Заключительномъ словъ" редакція "Рус. Бесьды" говорить: "Конечно, не "Рус. Бесѣдѣ" принадлежитъ честь установленія умственнаго и литературнаго общенія съ славянскими племенами, — честь эта безспорно « принадлежитъ М. П. Погодину \*), но думаемъ, что никто не станетъ отрицать то важное общественное значение, которое имбло для славянъ существованіе собственно "Рус. Бесѣды" и о воторомъ громко свидътельствуютъ и Бълградъ, и Загребъ, и Тырновъ, и Прага. Намъ удалось вывести славянскій вопросъ изъ области археологическаго интереса въ область живаго, деятельнаго сочувствія и оживить умственное движение въ кругу нашихъ литературныхъ славянскихъ собратій" (1859, кн. VI, прил. въ концѣ). Поэтому одной изъ важнѣйшихъ задачъ "Бесѣды" было привлеченіе сотрудниковъ изъ славянскихъ земель. Главнымъ, самымъ удобнымъ, дъятельнымъ и умёлымъ посредникомъ въ этомъ случаё былъ Гильфердингъ, который на средства Хомякова предпринялъ путешествіе по славянскимъ землямъ. Другимъ корреспондентомъ "Рус. Бесъды" по юго-славянскимъ землямъ былъ священникъ православной церкви ві Вѣнѣ, протојерей Раевскій: онъ отыскивалъ корреспондентовъ, вступалъ съ ними въ сношенія, присылалъ въ редакцію издававшіеся тамъ журналы и сочиненія и въ обмѣнъ передавалъ "Рус. Бесбду". Въ одномъ изъ писемъ своихъ (4 августа 1856 г.)

•

<sup>\*)</sup> Погодинъ началъ свое знакомство съ славянскими учеными во время перваго своего путешествія за границу въ 1835 году (Барсуковъ: "Погод.", IV, 312-320, 326-329).

Раевский объясняеть всё затруднения по пересылкё русскихъ книгъ и по сношению съ славянскими учеными. Самымъ аккуратнымъ и удобнымъ корреспондентомъ для пересылки книгъ Раевскій называеть Гильфердинга и, вообще, просить пересылать вниги чрезъ курьеровъ мин. иностр. дёлъ. "Австрійское правительство рёшительно противится распространенію всякой русской вниги въ своихъ владенияхъ. Лица, которыя изъявили желание участвовать въ вашемъ журналѣ, не хотятъ, чтобъ имена ихъ были извѣстны. Напримъръ, г. Головацкому очень было непріятно, что Гильфердингъ выставилъ его имя. Боятся правительства и имъютъ основаніе. Die Slaven in Österreich sind geborene Staatsverbrecher. Коиу захочется потерять место, которое правительство бросить славанину, какъ собакѣ кусокъ хлѣба?"Раевскій рекомендуетъ редакців "Русской Бесёды" слёдующихъ славанскихъ литераторовъ: въ Кроацін-Берлинъ, въ Сербін-Медаловичъ и Субботичъ, изъ русняковъ-Радлинскій и Дурновичъ, въ Лембергъ-Петрашевичъ, ревностибищий галиции писатель, изъ словаковъ проф. Кузмани и Горбакъ, изъ хорутанъ-Швегель. "Надеюсь, — прибавляетъ Расвскій, что если не всё, мною избранные, то большая ихъ часть будуть присылать свои статьи для журнала". Къ сожалёнію, ожиданіе это не оправдалось. Ал. Иван. и самъ желалъ завязать живыя и непосредственныя сношенія редавцій съ славянскими землями; съ этою цёлью, отправившись въ Карасбадъ, Кошелевъ посётилъ Прагу и Вёну съ исключительною цёлью ознакомиться съ извёстными славянскими дёлтелями. Отчетъ о своемъ путешествіи, въ видь письма къ Хомякову, Копелевъ помъстилъ въ "Рус. Бесъдъ" за 1857 г. подъ заглавіемъ: "Шесть недёль въ австрійскихъ славянсвихъ земляхъ" (1857, IV, 1-18). Письмо это сообщаетъ интересныя свёдёнія о положеніи славянъ въ Австріи: выдержки изъ него перепечатаны были въ "Современникъ". Въ Приложении XIII-иъ ломѣщаю отрывви изъ "Дневника" Ал. Иван. во время этого путешествія, гдѣ онъ записывалъ свои сношенія съ славянскими учеными и личныя свои впечатавнія. Кромв Кошелева, въ "Рус. Бесвдв" поизщены путешествія по славянскимъ землямъ Попова, Чижова и Ковалевскаго.

Изъ польскихъ писателей въ "Бесъдъ" приняли участіе Грабовскій и Мацъевскій, изъ славянскихъ земель—извъстный чешскій поэть и ученый Эрбенъ, профессоръ въ кантонъ Сенъ-Галленъ,

17

а потомъ въ Вѣнѣ Клунъ, изъ Бѣлграда Милечевичъ и Петвовичъ, изъ Праги чехъ Риттербергъ, студентъ изъ болгаръ въ Московскомъ университетѣ В. Попповичъ и болгаринъ Даскаловъ, изъ Вѣны С. Павдовичъ. Родолюбепъ и О. В. (см. приложение XII). Кромѣ того помѣщены "Записки" протојерея Ненадовича и "Лѣтопись Герцеговины" Прокопія Чокорилло. Такое оживленіе сношеній между литературою русскою и славянскою вызвало интересъ въ первой со стороны нашихъ соплеменниковъ, и въ средѣ. заграничныхъ внигопродавцевъ появилась мысль о расширенію русской внижной торговли. Въ "Рус. Бесбдб" (1858 г., IV, Сибсь, 81-102), подъ заглавіемъ "Голосъ заграничнаго книгопродавца объ устройствъ руссвой ввижной торговли", появилось письмокнигопродавца въ Бауценъ (Саксонск. вор.) изъ сербовъ лужичанъ Смоляра, гдё онъ, описывая ходъ нёмецкой книжной торговли и сосредоточение ся въ Лейпцигъ, предлагаетъ-для распространения книжной торговли внутри и за границею: 1) приступить къ печатанію каталога русскихъ книгъ, съ необходимыми указаніями, вродѣ нѣмецвихъ; 2) учредить союзъ всѣхъ русскихъ внигопродавцевъ въ Москвё; 3) отврывать между ними срочный вредить в 4) отъ имени союза вступить въ постоянное сношение съ Лейпцигомъ. При редакціяхъ "Рус. Бесёды" и "Паруса" предполагалось учредить славянскую контору, съ цёлью облегчить учено-литературное сношение русскихъ съ славянами, о чемъ было заявленовъ объявлении объ издании "Рус. Бестади" на 1859 г. (1858 г., кн. IV). Въ то же время Аксаковъ хлопоталъ объ изданіи карты славянсвихъ племенъ. Кошелевъ это одобрилъ и указалъ, что этимъ дёломъ очень усердно занимался вн. Ал. Ил. Васильчивовъ и много на это потратилъ денегъ. У Васильчикова сотрудниками были Вукъ Караджичъ и еще вто-то, а шло это дёло чрезъ посредство Раевскаго. Кошелевъ предлагалъ списаться съ послёднимъ и пріобрёсти отъ него матеріалы для изданія, которое Ал. Ивановичъ принималъ на свой счетъ. (Объ изданіи карты и "Сборника о славянахъ" было упомянуто въ объявлени о подпискъ на 1859 годъ, но, вслёдствіе закрытія въ томъ году журнала, предположение не состоялось.) 14-го сентября 1858 г. Кошелевъ писалъ И. С. Авсавову: "Исвренно радуюсь успётному, живому ходу вашей славянской конторы; вашъ циркуляръ очень хорошъ". Тѣмъ не менбе Ал. Иван. одобрялъ Аксакова, что онъ не желаетъ обратть "Бесвду" и "Парусь" въ чисто-славянскій журналь, — это, по слованъ Кошелева, было бы смертнымъ приговоромъ. "Что ни гомонте, а славяннымъ у насъ есть чисто-литературная идея, не итеющая нивакого корня въ нашемъ быту. Боже васъ избави отъ грайностей Бодянскаго, Гильфердинга, Бевсонова и ивкоторыхъ другихъ! Впрочемъ, для васъ это не опасно,-вы слишкомъ для того живы" (1 октября 1858 г.). Вийстй съ этниъ предполагалось издавать газету "Пароходъ" или "Славянскій Вистникъ", которой ответственнымъ редавторомъ долженъ былъ быть Ө. В. Чажовъ, а действительнымъ И. С. Авсавовъ. Министерство иностранныхъ лыт привнавало тогда сближение со славянами и появление такого изданія желательнымъ и даже само предлагало его начать. Тёмъ не менње цензура не разрътала изданія иначе, какъ обративъ его въ чисто литературно-ученое предпріятіе, отнюдь не допусвая ыкихъ-нибудь даже намевовъ въ политическомъ смыслё. Такимъ образомъ издание журнала не состоялось. Хомяковъ писалъ объ этонъ Санарину: "Пришлось отказаться отъ этого, почти необхоимаго, взданія и отъ новаго, весьма заманчиваго имени "Славянскій Вёстникъ"; инё это было страшно досадно и сверхъ того грустно" ("Рус. Арх." 1879, III, 353).

Вотъ два любопытныхъ письма, полученныхъ Кошелевымъ по случаю изданія "Бесёды":-Письмо 25 марта 1856 г. отъ Ап. А. Грегорьева, извёстнаго кретнка и гегеліанца 40-выхъ годовъ, бывпаго членомъ молодой редакции "Мосввитянина" и впослёдствии резавторомъ журнала "Эпоха": "Принявши съ величайшею радостью весьма лестное предложение ваше (сотрудничества въ "Русской Бесвив"), какъ совершенно удовлетворяющее всвиъ мониъ лучшимъ убъжденіямъ, я только потомъ могъ нёсколько обдумать дёло, разсиотрёть его не съ одной, а съ нёсколькихъ сторонъ.-Всё главные выводы такого разсмотрёнія я рёшаюсь наложить вамъ съ отвровенностью, необходимою между людьми честно служащими одноиу делу, но смотрящими на него съ нёсколько разныхъ точевъ. --Вы хотите, возстановляя "Москвитянинъ", сохранить одинъ взъ оттвиковъ нашего общаго направленія, --- оттвновъ, замётьте, нёсволько отличный отъ вашего, отъ старшаго славянофильства. Главнымъ образомъ мы расходимся съ вами во взглядѣ на искусство, которое для васъ имъетъ значеніе только служебное, для б насъ совершенно самостоятельное, если хотите-даже высшее чёмъ

17\*

начка. Когда я говорю, что заденыма образовъ ны въ этонъ расходимся, то говорю не совсёнь точно, --- надо бы сказать: единственно въ этомъ, --- во всемъ останьномъ, т.-е. въ учения о самостоятельности развитія, о непреложности православія, мы (по врайней мірів, я лично) охотно признаемъ васъ старшими, а себя учениками. Въ отношении въ выгладу на народность различия наши могутъ быть, вакъ мнё кажется, формулированы въ двухъ слёдующихъ положеніяхъ. 1) Глубоко сочувствуя, вавъ вы же, всему разноплеменному славянскому, мы убъждены только въ особенномъ превосходствѣ начала великоруссваго передъ прочими и, слѣдственно, здёсь болёс исключительны, чёмъ вы,--исключительны даже до нѣкоторой подозрительности, особенно въ отношеніи въ началамъ ляхитскому и хохлацкому. 2) Убъжденные, какъ вы же, что залогъ будущаго Россін хранится только въ влассахъ народа, сохранившаго въру, нравы, языкъ отцовъ, -- въ влассахъ, нетронутыхъ фальшыю цивилизаціи, — мы не беремъ таковымъ исключительно одно врестьянство: въ влассѣ среднемъ, промышленномъ, вупеческомъ по преимуществу видимъ старую, извѣчную Русь, съ ся дурнымъ и хорошимъ, съ ся самобытностью и, пожалуй, съ ен подражательностью, ---чертой, которою славянъ попревали чуть-что не до первыхъ минутъ ихъ историчесваго существованія, --- чертой, которою объясняются и нёкоторая порча языва средняго сословія (если называть это порчей), и нёвоторая мишура въ жизни, и нёкоторыя въ высшей степени вомическія явленія быта. Значита, здёсь ны менёе чёмъ вы нсвлючительны, воли хотите-менте чёмъ вы цёломудренны.

"Вотъ наши различія положительныя. Изъ нихъ вытекають покамъста наружу, литературно, вотъ какія послёдствія: 1) большее сравнительно съ вами поклоненіе Пушкину и меньшее сравнительно съ вами же поклоненіе Гоголю; 2) значительнёйшая сравнительно съ вашею оцёнкою оцёнка нёкоторыхъ литературныхъ явленій настоящей минуты, какъ минуты нашей; что же касается до отрицательныхъ пунктовъ, то здёсь сходство простирается до тождества. Не любимъ мы того же, что и вы не любите, и нётъ нужды даже пояснять, чего именно. Итакъ, хотите ли вы поддержать и сохранить таковый оттёнокъ направленія, котораго свойства я формулировалъ сравнительно и по крайнему разумёнію? "Если да, то въ такомъ случай едва ли возможны въ будуценъ "Москвитянин" иныя для насъ отношения, какъ слёдующія:

"1) Отдѣлъ вритики литературныхъ произведеній состоитъ въ ноемъ исключительномъ завѣдываніи: мое дѣло—и сотрудники для сего отдѣла, и просмотръ статей и т. д.

"2) Въ другіе отдёлы я не мътаюсь; относительно произведеній словесности я имъю голосъ равный съ прочими — касательно помъщенія ихъ въ нашемъ журналъ.

"3) Имя мое-вмёстё ли съ вашимъ или другимъ именемъ, но должно быть на журналё.

"4) Тотчасъ же по рътени нашего дъла вы отправляете иеня въ Петербургъ, для набора хорошихъ статей у кого нужно.

"Все остальное предоставляю волё самихъ тёхъ, которымъ, на сихъ условіяхъ, буду служить вёрою и правдою!"

Соглашеніе съ Григорьевымъ на этихъ условіяхъ не состоялось; но онъ помѣстилъ въ "Русской Бесѣдѣ" статью "О правдѣ и искренности въ искусствѣ".

Письмо оріенталиста В. В. Григорьева отъ 3 марта 1856 г. изъ Оренбурга, гдё Григорьевъ былъ тогда предсёдателемъ Оренбургской пограничной коммиссіи:

"Въ № 65 "Русскаго Инвалида" прочелъ и, что вы предприняли изданіе "Русской Бесёды", журнала въ духё вёры и народности русской.

"Лётъ восемь-девять! тому, ультро-западное направленіе, господствовавшее исключительно въ обществё и журналахт нашихъ, опротивёло миё до того, что я задумалъ противодёйствовать ему на сколько могъ, предпринявъ изданіе въ томъ же духё, какимъ повидимому проникнуты и вы, ежемёсячнаго журнала. Это было блаженной памати "Сёверное Обозрёніе". Для публики я былъ только сотрудникомъ этого журнала, но онъ принадлежалъ миё какъ собственность, и редактировалъ въ немъ, помимо именъ, выставленныхъ на оберткё, я одинъ. Печальный конецъ этой затём извёстенъ: первый годъ журналъ еще держался кое-какъ, потомъ книжки его стали являться все рёже и рёже, наконецъ изданіе прекратилось совсёмъ, не подвинувъ желаемаго дёла ни на шагъ впередъ и наградивъ меня, за ревность къ нему, долгомъ и ненавистью всёхъ безусловныхъ поклонниковъ Запада.

"Много было причинъ неудачи "Съвернаго Обоврънія". Одною

изъ главныхъ-та, что издатель не имълъ достаточныхъ денежныхъ средствъ, чтобы въ теченіе нёсколькихъ лётъ издавать журналъ въ убытокъ, довольствуясь нёсколькими сотнями подписчивовъ. Въ Москвъ М. П. Погодинъ ухитрялся издавать "Москвитянинъ", многіе годы расходившійся въ какихъ-нибудь 600 экземплярахъ. Въ Петербургѣ плата почти всѣмъ сотрудникамъ и за каждую статью; журналь не могь держаться при такихь условіяхъ. Сильно повредили также "Съверному Обозрънію" европейсвія происшествія 1848 года: правительство сдѣлалось подозрительнье, цензура дошла до нельпости; въ тому же цензоръ журнала, западникъ самъ, считалъ обязапностію вредить изданію, проповѣдывавшему убъжденія враждебныя его собственнымъ. Навонецъ у меня самого отнимала духъ и силы более всего несоотвётственность журнала моних отъ него требованіямъ: вийсто согласнаго во всёхъ отдёлахъ его преслёдованія и развитія однихъ и тёхъ же идей, однихъ и тъхъ же стремленій, являлась какая-то разнобоярщина, вредно действовавшая и на публику въ тоиз отношении, что затемнала для нея мысль и направление издания. Я чуть не плавалъ, а горю помочь не могъ. Одинъ не въ состоянія я былъ работать за всёхъ, тёмъ болёе, что издавалъ въ то же время, по служба, другой журналъ-министерства внутреннихъ делъ; сотрудниковъ же сочувствующихъ и усердныхъ въ делу было изло, или и вовсе не было. По всей Руси нашлось только два-три человѣка, которые поняли, куда бьетъ журналъ, и отозвались на голосъ его присылкою нёсколькихъ статей. Такое равнодушіе русскихъ въ русскому дёлу огорчало меня до глубины души; мнё больно было не то, что падало предпріятіе, а то, что не созрѣла еще Русь для самосознанія, что все еще оставалась она глупымъ и послушнымъ ребенкомъ своихъ неразумныхъ учителей.

"Не знаю, на много ли подвинулась она съ тёхъ поръ, и насколько счастливёе меня будете вы съ вашею "Бесёдою"; но помня, каково было мнё сиротствовать, ратуя безъ сподвижниковъ, я не могъ удержаться, чтобы, увидёвъ другихъ людей, возобновляющихъ мое дёло, не благословить ихъ подвига и не выразить имъ сочувствія къ этому подвигу предложеніемъ своего посильнаго сотрудничества.

"При большемъ досугѣ, я бы обѣщалъ работать постоянно и много — по части, для которой небогаты мы дѣятелями и которая составляла нѣкогда мою спеціальность: по изученію и разборкѣ мусульманскаго и немусульманскаго Востока, единственной отрасли занятій въ Россіи, по которой нечему намъ учиться у Запада, по которой работаемъ мы самостоятельно, не преклоняясь ни передъ какими авторитетами. Но я занятъ службою по горло и, въ прибавокъ, не имѣю средствъ слѣдить, какъ должно, за ученою дѣятельностію по этой части. Если, обремененный оффиціальнымѝ занатіями, рѣшаюсь я отнять у себя послѣднія свободныя минуты, то единственно по горячему участію къ пробужденію русскаго духа, дѣлу, которое я считаю выше и нужнѣе всего. Такимъ образомъ иногаго обѣщать не могу, а на дѣлѣ не окажется, быть-можетъ, исполнимымъ для меня и то немногое, за что думаю я взяться діла гашей "Рус. Бесѣды".

"Именно, въ теченіе настоящаго года, желалъ бы я и, если Богъ поможетъ, успѣю написать двѣ статьи: одну — "о Т. Н. Грановскомъ, до его профессорства въ Москвѣ". Я былъ друженъ съ покойнымъ въ до-московскій періодъ его жизни и могъ бы сообщить о томъ, какъ развивалась эта прекрасная натура, много любопытнаго. Но я не поклонникъ Грановскаго и выбираю этого представителя западнаго направленія въ Москвѣ какъ тему для указанія безплодности для Руси непереваренной западной науки. Другая статья будетъ имѣть предметомъ Н. И. Надеждина, котораго нѣкогда зналъ я близко и долго. Надеждина считаю я типомъ русскаго ученаго — не въ возможности, а въ дѣйствительности, и инѣ хотѣлось бы показать значеніе его въ наукѣ и въ общественной жизни не въ видѣ похвальнаго слова, а съ возможнымъ безпристрастіемъ.

"Настоящая служба заставила меня познакомиться съ бытомъ подвластныхъ намъ киргизовъ. По этому поводу намъренъ я также поговорить о "родовомъ бытъ" въ томъ видъ, какъ онъ существуетъ въ дъйствительности, а не въ соображеніяхъ кабинетныхъ ученыхъ. Можетъ выйти вещь съ значеніемъ для науки. Рано или поздно объ этомъ предметъ буду я писать непремънно, — не для васъ, такъ для академіи наукъ. Но если "Рус. Бесъда" окажется соотвътствующею моимъ желаніямъ, я отдамъ вамъ и этотъ трудъ.

"Въ завлючение позвольте послужить совътомъ отъ исвренняго сердца: хотите успъха дълу, тавъ работайте усердно, не лънясь и не довольствуясь чъмъ-нибудь. Коли валить черезъ пень-колоду, дучше и за дѣло не приниматься: только повредите себѣ и единомышленникамъ. Вотъ напримѣръ "Русскій Вѣстникъ": какой это журналъ? что въ немъ своего? Наборъ хорошихъ статей, между которыми ничего нѣтъ общаго, а хватанье того-сего по мелочи, безъ отчета, почему объ одномъ говорится, а о другомъ нѣтъ. Примитесь обозрѣвать ту или другую отрасль дѣятельности, такъ ужь отдавайте полный о ней отчетъ; иначе трудъ смысла не имѣетъ. "Отечественныя Записки", которыя впрочемъ тоже потеряли и цвѣтъ, и запахъ, относительно однородности статей могли бы служить хорошимъ примѣромъ для московскихъ журналовъ".

Сотрудничество Григорьева не обошлось "Бесёдё" даронъ. Отвёчая въ самыхъ лестныхъ выраженіяхъ Григорьеву на его предложеніе, Ал. Иван. говоритъ, между прочимъ, о статьё, обёщанноё "другомъ" Грановскаго: "хотя Т. Н. Грановскій былъ и западнаго направленія, но онъ былъ человёкъ живой и часто мы услаждались въ бесёдё съ нимъ. Ваши слова о немъ будутъ истиннымъ владомъ для "Бесёды", ибо это докажетъ людямъ противнаго намъ направленія, что мы умѣемъ цёнить людей и не одинаковыхъ съ нами убѣжденій".

Извѣстно, какъ въ статьѣ Григорьева "Т. Н. Грановскій до его профессорства въ Москвет" "другъ" закидалъ грязью память одного изъ самыхъ честныхъ и благороднъйшихъ руссвихъ дъятелей. По всёмъ лучшимъ журналамъ прошелъ общій взрывъ негодованія; въ особенности ополчился на Григорьева "Русский Вёстникъ", гдё Кавелинъ помъстилъ физіологическій очеркъ "Слуга", примъняя въ Григорьеву то фамильярно-пошлое отношение, какое позволяетъ иногда въ знаменитому человъку его собственный лавей; а Н. Ф. Павловъ-остроумный и ръзвій отвёть подъ заглавіемъ "Біографъ оріенталисть", гдё онъ не встати пустиль въ оцёнку ученыя заслуги не только самого Григорьева, но и вообще русскихъ оріенталистовъ, въ чемъ онъ оказался совсёмъ несевдущимъ. Лаже С. П. Шевыревъ не выдержалъ и прислалъ Кошелеву письмо такого содержанія: "Статья эта преинтересный документь въ исторіи современнаго образованія, а все-таки со стороны Григорьева дурной поступокъ, и мнё жаль, что онъ совершенъ въ "Рус. Бесёдё". Грановсвій письмами своими много вынгрываеть, какъ человёкь искренній, изливающій душу свою въ душу другаго. Но что васается до этого "друга", то въ нему не только всякое сочувствіе исчезаеть, а чувствуеть омерзёніе. Мий кажется, туть спора быть не можеть". К. С. Аксаковь, осуждая Григорьева за тонъ статьи, помёстиль въ обозрёніи современныхъ журналовъ "Молвы" (№ 1-й, 1857, 6 и 7) прекрасный и самый сочувственный отзывъ о Грановскомъ.

Цензурныя условія, въ концѣ цятидесятыхъ годовъ, вообще были сравнительно легче, но это не касалось "Рус. Бесѣды", за которою цензура смотрѣла въ оба. Въ 1858 году вмѣсто одного, извѣстнаго своимъ благороднымъ и снисходительнымъ отношеніемъ къ печати, цензора Н. Ф. Крузе \*) назначенъ былъ другой—Н. П. Гиляровъ. 2 іюня 1858 года Ал. Иван. писалъ И. С. Аксакову:

"Новое цензурное устройство крайне неутёшительно; вийсто одного-два цензора; у нихъ болѣе свободнаго времени-вотъ что скверно. Изъ 17 статей пропущено только 5: это просто ужасно! Отсюда вижу, что пропущено: моя статья, двѣ дрянныя статьи Хрущова, одинъ разговоръ и еще не знаю что. При такой цензуръ нътъ возможности издавать". Несмотря на то, что Гиляровъ былъ негласнымъ постояннымъ сотрудникомъ "Рус. Бесёды", Ал. Иван. жаловался, что сношенія гораздо затруднительние. Журнальная диятельность въ Москвѣ еще болѣе стѣснена была распоряженіемъ министра народнаго просв'ящения Ковалевскаго: чтобы всё политическия текущія извѣстія, печатаемыя въ московскихъ журналахъ, заимствовались исвлючительно изъ газетъ петербургсвихъ; чтобы политическія обозденія и статьи основавались на извёстіяхь помещенныхъ въ русскихъ газетахъ и подвергались разсмотрѣнію въ присутствін всего цензурнаго вомитета. Эти и другія цензурныя стёсненія заставили Ал. Иван. превратить, по окончанія года, изданіе "Сельсваго Благоустройства" и отразились на изданія "Рус. Бесёды".

Въ печатномъ объявленіи объ изданіи "Рус. Бесёды", программа журнала, написанная А. И. Кошелевымъ и нёсколько измёненная на общемъ совёщаніи, изложена была въ слёдующемъ видё:

"Единственная почва для самобытнаго и полнаго развитія всякаго народа есть, конечно, его народность, т.-е. та совокупность его умственныхъ, правственныхъ и жизненныхъ силъ, которая составляетъ его правственную личность. Какъ человѣку безъ утраты самостоятельности нельзя отказаться отъ своей личности, такъ

<sup>\*)</sup> Изъ переписки Ал. Иван. видно, что онъ принималъ дёятельное участіе въ подипскё въ честь Н. Ф. Крузе, составившейся въ Москвё послё удаленія Крузе отъдоляности цензора.

и народу безъ ущерба силы и самобытности невозможно повинуть свою народность. Къ великому счастію нашему, народность руссвая сильна и тверда. Изучать русскую жизнь въ исторіи и народномъ быту, разрабатывать этоть едва початый руднивь и посильно содъйствовать въ развитию русскаго воззръния на науки и искусства, въ возбуждению руссвой изобрётательности и въ поддержанію русскихъ правовъ и обычаевъ-вотъ главная цёль, которую предполагаетъ себъ "Русская Бесъда". Она не будетъ имъть въ виду ни воскрешать старины, которая имбла значеніе въ свое время, которая нынѣ невозможна и превратилась бы въ безсмысленныя ововы для настоящаго, не выставлять все нынѣ существующее въ народѣ образцомъ для слѣпого подражанія; но она посвятить всё свои усилія на то, чтобы более и более убёдить своихъ соотечественние овъ въ необходимости оживляться въ струв русскаго духа, проявляемаго исторіею, великими событіями нашего времени и знаменательнымъ бытомъ нашего народа.

"Народность русская неразрывно соединена съ православною върою. Въра—душа всей русской жизни; она же должна опредълять характеръ всякой умственной дъятельности на нашей родинъ.

"Считаемъ почти излишнимъ оговариваться, что, посвящая себя преимущественно служенію русскаго начала, журналъ нашъ не будетъ враждебнымъ къ западной цивилизаціи. Всякій просвъщенный русскій знаетъ, сколь много онъ ей обязанъ своимъ умственнымъ развитіемъ, и убъжденъ, что еще весьма многому онъ долженъ у нея научнться; но вмёстё съ тёмъ очевидно, что западная цивилизація можетъ быть для Россіи полезною только по пропущеніи ея черезъ критику рускаго духа, основанную на коренныхъ началахъ нашей вёры. Заимствовать какъ можно болѣе у богатаго свёдёніями Запада, съ самобытностью усвоивать себѣ все занятое, показывать истинныя отношенія Запада къ Россіи и Россіи къ Западу и содъйствовать къ настоящей оцёнкё у насъ западной цивилизаціи—вотъ предметы, которые "Русская Бесѣда" при соприкосновеніяхъ съ Западомъ постарается имёть неизмённо въ виду".

Хомяковъ, въ предисловіи, пом'єщенномъ имъ въ первой внижкъ "Рус. Бес'єды", такъ высказался о ея направленіи: "Когда русское общество стало лицомъ къ лицу съ западною наукою, изум-

ленное, ослёпленное новоотврытыми совровищами, оно бросилось къ нимъ со всею страстію, въ которой только была способна его нёсколько лёнивая природа. Ему показалось, что только теперь началась умственная и духовная жизнь для Русской земли, что прежде того она или вовсе не жила, или по врайней мёрё ничего такого не делала, что бы стоило памяти въ роде человеческомъ. Но дъйствительно было совсъмъ не то. Руссвій духъ создаль самую Русскую землю въ безвонечномъ ея объемѣ, ибо это дѣло не плоти, а духа; русскій духъ утвердилъ навсегда мірскую общину, лучшую форму общежительности въ тёсныхъ предёлахъ; руссвій духъ понялъ святость семьи и поставилъ ее какъ чиствищую и незыблемую основу всего общественнаго зданія: онъ выработалъ въ народъ всъ его правственныя силы, въру въ святую истину, теривніе несокрушимое и полное смиреніе. Таковы были его-двла, плоды милости Божіей, озарившей его полнымъ свётомъ православія. Теперь, когда мысль окрѣпла въ знанін, когда самый ходъ исторіи, раскрывающей тайныя начала общественныхъ явленій, обличнать во многомъ ложь западнаго міра и вогда наше сознаніе оцённаю (хотя можетъ-быть еще не вполнё) силу и врасоту нашихъ исконныхъ началъ, -- намъ предлежитъ снова пересмотрѣть всё тё положенія, всё тё выводы, сдёланные западною наукою, которынъ ны вёрнан такъ бузусловно; намъ предлежитъ подвергнуть все шатвое зданіе нашего просв'єщенія безстрастной критикъ нашихъ собственныхъ духовныхъ началъ и тёмъ самымъ дать ему несокрушиную прочность. Въ то же время на насъ лежитъ обязанность разумно усвоивать себъ всякій новый плодъ мысли западной, еще столько богатой и достойной изученія, дабы не оказаться отсталыми въ то время, когда богатство нашихъ данныхъ возлагаеть на насъ обязанность стремиться въ первому мъсту въ рядахъ просвёщающагося человъчества".

Самое опубливованіе программы "Рус. Бесёды" вызвало замётву въ "Московскихъ Вёдомостяхъ", издававшихся тогда еще Катковымъ \*). Привётствуя новый журналъ, редакція вскользь замёчаеть,



<sup>•)</sup> Ал. Иван. 21 ноября 1857 г. писать ка. Черкасскому: "Я съ Лешковымъ снимаемъ на 10 гътъ Университетскую типографію съ "Московскими Въдомостями" и книжною закою. Соперники наши братья Коршъ (Евг. и Вал. Өедор.); они давали въ годъ 45.000, мы предложили 50.000. Хотвли еще разъ пустить на переторжку. Коршей поддерживаетъ Солдатенковъ.

что въ программъ говорится о посяльномъ содъйствіи въ развитіюруссваго воззрѣнія на науки и исскуство, но вѣдь науки и искусство допускаютъ лишь одно возврѣніе-просвѣщенное, слѣдовательно общечелов вческое" (М. 27-й, 3 марта 1856 года, литер. отд.). Редакція "Рус. Бес." отв'язла на упрекъ въ неопред'вленности программы, не отличающейся отъ другихъ журналовъ, тёмъ, что именноразвитіе русскаго воззрѣнія и составляеть ся главную задачу и существенный отличительный признакъ. Поддерживая прежній свой взглядъ, редавція "Московск. Вѣдомостей" повторяеть: "мы знаемъи уважаемъ одну науку, общую всёмъ народамъ, всёмъ національностямъ, предъ которою принуждены преклонять голову даже невѣжественные турви, доводившіе національную исключительность до отвратительныхъ разм'ёровъ" (8 марта, № 29). Эти б'ёглыя заивтви послужили исходною точкою теоретическаго спора о народности въ наукѣ, съ котораго началась полемическая дѣятельность "Рус. Бесёды". Въ 1-й книжкё "Рус. Бесёды" за 1856 г. Самаринъ помъстиль статью: "Два слова о народности въ наукъ" и о томъ же предметь трактоваль К. С. Аксаковь ("О русскомъ воззрѣнін" 1886, вн. І, подп. А. К.). Противникомъ "Рус. Бесёды" выступилъ Б. Н. Чичеринъ, и съ этого началась полемика по этому вопросу преимущественно между "Рус. Беседой" и "Рус. Вестникомъ", -- полемика, въ которой приняли участіе и другіе журналы\*). Споръ этотъ въ настоящее время не имфетъ значенія и основанъ, какъ большинство полемическихъ препирательствъ, на недоразумъвіи. К. С. Аксаковъ тогда же справедливо замётилъ, что этотъ теоретическій споръ о необходимости народнаго возврѣнія довазываетъ, что мы еще-

<sup>\*)</sup> Чичеринъ помѣстилъ первую свою статью "О народности въ наукѣ" въ первой книжкѣ "Рус. Вѣстника" за май 1856 года; волѣдъ за этинъ сама редакція "Русскаго Вѣстника" помѣстила отъ себя "нѣсколько словъ о критикѣ" "Рус. Бес." и такъ называемое славянофильское направленіе" (ч. VI, 212). Противъ этихъ статей возражали К. С. Аксаковъ ("Еще о русскомъ возэрвнія", 1856, кн. П) и Хомяковъ ("Разговоръ въ подмосковной", 1856, кн. 11, стр. 107, безъ подинся). На вослѣднію статьи Чичеринъ отвѣчалъ статьею въ первой книжкѣ "Рус. Вѣстинка" за сентябрь-1856 года подъ тѣмъ же заглавіемъ "О народности въ наукѣ". Въ 1857 года споръ возбуднаъ снова Н. П. Гиляровъ статьею "Новыя объясневія по старому спору", въ отвѣтъ на статью г. Яконтова "Изслѣдованіе вопроса о народности въ наукѣ и государственияя жизнь", помѣщенную въ № 239 за 1857 г. "Сѣверной Пчелы". Чичеринъ отвѣчалъ статьею "Дополнительная замѣтка о народности въ наукѣ" ("Аҳеней", ч. 1, 269—285). Сюда же отвосится "Голосъ изъ Енисейска по новоду толновъ о народности въ наукѣ", М. Кривошалкина ("Рус. Бес." 1857, III, 63—80).

не такъ близки въ самобытной эпохв и что наше подражательное направление еще не прошло; сважемъ встати, что этотъ споръ о народномъ воззрѣнія быль бы непонятенъ ни для француза, ни для нёмца, ни для англичанные ("Рус. Бес." 1856, кн. 11, 140). Замётниъ при этомъ, что славянофилы никогда не думали ни о какомъ національномъ воззрёній въ наукахъ точныхъ и наукахъ о природѣ (Хомяковъ, соч. т. І, 571; Самаринъ, соч. ч. І); вопросъ ставился преимущественно относительно исторіи и наукъ соціальныхъ, гдё субъективизмъ изслёдователя никогда не можетъ вполнё отрёшнться не только отъ мёстныхъ и народныхъ вліяній, но и оть воззрѣній той партіи или школы, къ которой принадлежить "изслёдователь". Если слово "народность" замёнить словомъ "самостоятельность" или "самобытность", то споръ будетъ оконченъ, нбо ни одна изъ спорящихъ сторонъ не отказывала русскому народу въ правъ самостоятельнаго изслёдованія въ дёлё науки. Но въ то время безусловнаго подчиненія западнымъ научнымъ авторитетань самостоятельность научнаго изслёдованія являлась какимьто особымъ процессомъ, предполагавшимъ съ одной стороны отреченіе отъ Запада, а съ другой-возврать въ самого себя, связанный неразрывно со всёми другими, въ данномъ случа в совершенно посторонними сторонами народной жизни-вёрою и бытовымъ эконоинческимъ условіемъ, что и выражалось цёльнымъ словомъ народность. Что действительно славянофилы подъ словомъ народность разумёли именно самостоятельность научного изслыдования, очевидно изъ слёдующихъ разсужденій. Славянофилы указывають яа неопредёленность выраженія "общечелов'теское" въ противоположность "народному". "Увы, еще не родился тоть геній, ---говорить Самаринъ, ---который бы размежевалъ всю область человѣческаго въдънія на двъ полосы и поставилъ между ними столбъ съ надписями: образованное и человѣческое, ложное и народное" (Самаринъ, соч. ч. 1). Общечеловѣческое само по себѣ не существуетъ; оно существуеть въ личномъ разумёния отдёльнаго человёка. Чтобы понять общечеловѣческое, нужно быть собою, надо имѣть свое мнюние, надо мыслить самому. Но что же пойметь тоть, вто своего мевнія не имбеть, а живеть чужими мибніями? Что же сдблаеть, что придумаеть онь самз?- ничего: за него думають другіе; а онь живеть подъ умственнымъ авторитетомъ другихъ и самз ничего не можетъ сдёлать для общаго дёла. Только самостоятельные

Digitized by Google

умы служать великому дёлу человёческой мысли (К. Аксаковь, "Рус. Беседа" 1856, кн. П. 142). По мнению Самарина, призванье народности въ дёло науки" представляется въ двоякомъ видё: "Съ одной стороны сродство мысли познающей съ мыслью проявившею себя исторически заключаеть въ себѣ одно изъ существенныхъ условій постиженія внутренняго симсла в побудительныхъ пречинъ, вызвавшихъ эти проявления; съ другой-непричастность народнаго воззрвнія въ предубежденіямъ и односторонностямъ, налагающимъ свое влеймо на воззрѣнія другихъ народовъ, даетъ возможность общечелов ческому воззрёнию постепенно расшираться и освобождать себя отъ тёсныхъ рамовъ, временно его ограничивающихъ. Здравое понятіе о народности ограничивается съ одной сторовы боязнью исключительности, съ другой-боязные слёнаго подражанія" (Соч. ч. 1). Къ этому прибавляеть Аксаковъ: "Русскій народъ витеть прямое право, какъ народъ, на общечеловъческое, а не чрезъ посредство и не съ позволенія западной Европы. Къ Европ' относится онъ вритически и свободно, принимая отъ нея лишь то, что можеть быть общимъ достояніемъ, а національность европейскую отвидывая. Онъ относится точно такъ же въ Европе, вакъ во всёмъ другимъ, древнимъ и современнымъ, народамъ в странамъ: такъ думаютъ люди, называемые славянофилами. Европензиъ, нибя человвческое значение, ниветь свою, и очень сильную, національность: воть чего не видять противники нашихъ мнѣній, не отдвляющіе въ Европв человвческаго отъ національнаго. Итакъ, споръ, понятый настоящимъ образомъ, совершенно перемвняетъ свое значеніе. Съ одной стороны, такъ - называемые славянофилы стоять за общечеловѣческое и за прямое на него право русскаго народа. Съ другой стороны, поборниви западной Европы стоять за исключительную европейскую національность, которой придають всемірное значеніе и ради которой они отнимаютъ у русскаго народа его прямое право на общечеловъческое. называемые славянофилы стоять за Итакъ, наоборотъ, такъ общечеловѣческое, а противники ихъ-ва исключительную національность. Съ одной стороны, чувство свободы и любви; съ другойчувство зависимости и преданности авторитету" ("Рус. Бес." I, 85).

Изъ двухъ статей, помѣщенныхъ въ "Рус. Вѣстникѣ" Чичерина, въ первой разсматривается вопросъ, какое значеніе имѣетъ наука, субъективное или объективное, народное или общечеловѣчное? Во второй — какъ образуетъ себя народъ? Долженъ ли онъ развиваться внутри себя, органическимъ путемъ, или долженъ онъ принимать образованность какъ внёшній матеріалъ, къ которому онъ относится чисто-страдательнымъ образомъ. Второй вопросъ возникъ потому, что славянофилы, говоря о народной самостоятельности, имѣли въ виду не столько научную разработку, сколько характеръ просвёщенія вообще \*).

Сущность первой статьи Чичерина въ следующемъ: "Для науви необходимо воззрѣніе объективное; чѣмъ болѣе мы отрѣшимся отъ субъективныхъ взглядовъ, тёмъ яснёе и полнёе будетъ истина, ибо истина одна для всёхъ. Справедливо однаво же, что каждый вародъ, имѣя ближайшее знакомство съ собственнымъ бытомъ и большее сочувствіе въ собственной исторіи, нежели въ другимъ, обывновенно разрабатываеть и, преимущественно предъ другими, обращается въ туземнымъ источникамъ и раскрываетъ ихъ содержаніе. Но это не означаетъ еще воззрѣнія народнаго (стр. 63). Куда бы мы ни обратились, вездё народность въ наукё представится намъ синонимомъ исключительности, односторонности, а потому и лжи. Другаго значенія вародное воззрѣніе въ наукѣ имѣть не можетъ. Но формы, въ которыхъ проявляется истина, разнообразны. Въ практической жизни, даже въ искусствъ, каждый народъ можетъ предпочитать одну форму другой; это дёло вкуса и физическихъ или духовныхъ потребностей человѣка. Но въ наукѣ такого выбора нѣтъ, потому что не можетъ быть двухъ различныхъ истинъ. Для науки всякое явленіе, гдѣ бы оно ни было и каково бы оно ни было, есть фактъ. который она вносить въ свои лётописи, провёривъ напередъ, дёйствительно ли онъ существуетъ, въ какой формъ и при какихъ условіяхъ. Сродные факты наука сближаеть и выводить постоянный

<sup>\*)</sup> Просвёщеніе не есть только сводъ и собраніе положительныхъ знаній, оно глубже и шире такого тёснаго опредёленія. Истинное просвёщеніе есть разумное просвётленіе всего духовнаго состава въ человёкё или народѣ. Оно можетъ соединаться съ науков, нбо наука есть одно изъ его явленій, но оно сильно и безъ наукообразнаго знанія, наука же (одностороннее его развитіе) безсильна и ничтожна безъ него (Хомяковъ, соч. т. І, 26). Если даже частное усовершенствованіе, если всякое отлальное изобрётеніе, даже въ наукахъ прикладныхъ, носить на себѣ до извѣстной стенени печать земли, въ которой оно возникло, и, такъ сказать, часть ея духа; то тѣмъ болѐе цѣлая образованность, или цѣлая система знанія запечатяѣвается мѣстнымъ зарактеромъ той области, въ которой она развилась, и передаетъ этотъ духъ и этотъ зарактеръ всякой землѣ, которая ее усвоиваетъ и даетъ право гражданства (стр. 18).

или преемственный ихъ законъ. Фактъ и законъ-вотъ вся наука, воть вся ся задача. Забонь уже заключается въ факть; послёдній есть произведение перваго. Такое настроение науки составляеть, впрочемъ, только идеалъ, въ которому стремится наука (стр. 65). Точви зренія въ науве должны вырабатываться изъ самой науви, а не приготовляться напередъ и не приноситься въ нее извиб. Какъ скоро въ язвёстномъ рядё явленій открыть внутреній, управляющій имъ законъ, какъ скоро, на основания критическаго взучения фактовъ, дълается неотъемленымъ достояніемъ начки, такъ онъ становится точкою зрвнія. Съ воторой мыслитель огладывается кругомъ и съ воторой онъ сводитъ всё принадлежащіе въ этой области факты. Мало того, онъ дёлается точкою опоры для дальнейшаго хода впередъ, для постиженія другихъ законовъ, для уразумёнія другихъ явленій, нбо между различными законами и явленіями существуеть живая внутренняя связь. Открытіе новаго завона, новаю начала жизни, даетъ новую точку зрънія, и такимъ образомъ, при дальнъйшемъ ходъ познанія, кругозоръ дълается все шире и разумѣніе все яснѣе. Наука заключаетъ въ себѣ двѣ стороны: умозрѣніе и опыть. Умозрѣніе есть также наука, имѣющая свои лошческіе факты, свои логические законы, которые должны вырабатываться изъ самой науки, а не прилагаться къ ней извиб. Но и эти выведенные умозрѣніемъ законы природы или человѣчества мы не должны прямо придагать въ фактическому познанію. Это пытались дѣлать нѣмецкіе философы новѣйшаго времени, но попытва оказалась не совсёмъ удачною. Мы можемъ сказать, что такой-то законз есть требование нашего разума, но мы не вправь стать на эту точку зрънія и разсматривать съ нея факты. Для этого мы должны дожидаться, чтобы она (т.-е. точка зренія) выработалась изъ самыхъ фактовъ путемъ опыта и вритическаго анализа (стр. 67).

"Что приносить народь въ дѣло науки? — Онъ приносить не какія-либо извѣстныя начала, не какое-либо извѣстное воззрѣніе, а мыслительную способность, склонную къ тому или другому способу познанія, смотря по характеру народа. Когда наука въ своемъ развитіи вырабатываеть тѣ стороны единой истины, въ познаніи которыхъ можетъ преимущественно проявиться способность извѣстнаго народа, тогда народъ совершаетъ свое дѣло и становится дѣятелемъ въ исторіи человѣчества. Но для этого необходимо, чтобы способности его были достаточно развиты полнымъ обладаніемъ предмета" (стр. 68).

Таково въ главныхъ чертахъ мибніе Чичерина. Но если признать категоріи лошческихъ фактовъ, тогда нельзя утверждать, что точный методъ естественныхъ наукъ всецбло примбняется къ наукамъ соціальнымъ и что въ смыслё метода наука одна; если допустить, что мыслительная способность зависитъ отъ характера народа, то нельзя оспаривать своеобразности воззрѣнія у каждаго народа и, слёдовательно, присутствія элемента народности въ процессѣ постиженія, т.-е. всѣхъ тѣхъ результатовъ, на которые указывали славянофилы.

Во второй стать в авторъ соглашается, что "нравы, обычан, учрежденія могуть разниться до безконечности; каждый народь развиваеть ихъ по-своему и то, что совершается даже подъ вліяніемъ единаго теоретическаго воззр'внія, можетъ въ приложеніи повести въ совершенно различнымъ бытовымъ явленіямъ. Мало того, нравы и обычан различаются не только но народностямъ, но и по отдёльнымъ влассамъ одного и того же народа". Затёмъ Чичеринъ очень основательно, какъ всегда, доказываетъ, что народы менье цивилизованные развиваются только общеніемъ съ народами высшей культуры, причемъ первые у послёднихъ заимствують чужое хорошее и отбрасывають свое негодное. Но г. Чичеринъ совершенно напрасно для усвоенія такого разумнаго заимствованія требуетъ, чтобы народъ совершенно отрывался отъ своей почвы, и также напрасно приводить такую банальную истину, что "требовать сознательнымъ образомъ общаго умственнаго и нравственнаго подчиненія народнымъ началамъ значитъ отрицать въ народѣ движеніе къ развитію". Славянофилы, принимая ту оговорку, которую мы привели и которую авторъ поставилъ во главъ статьи, нивогда и ни однимъ словомъ не возражали противъ позаимствованій у другихъ народовъ и не требовали, чтобы русскій народъ подчинился народнымъ началамъ въ томъ смыслъ, чтобы его умственный и нравственный горизонть сравнялся съ теперешнимъ состояніемъ врестьянина и на этомъ остановился. "Нѣтъ, — писалъ Хомяковъ, --- тотъ, кто говоритъ противъ умственнаго рабства и противъ умственнаго сна, тотъ не врагъ ума, и въ числѣ людей, требующихъ освобожденія отъ формъ западнаго просвѣщенія, едва ли найдутся такіе, которые бы не изучали добросовѣстно, съ любовью,

18

съ преданностью, его духовную сущность" (Хомяковъ, соч. т. I, 183). "Отвергайте всякое нравственное зло, но не воображайте, что вы имѣете право отвергать какое бы ни было умственное или вещественное усовершенствованіе подъ тѣмъ предлогомъ, что оно опасно для цѣлостности жизни и что оно вводитъ въ нее новую стихію раздвоенія. Мы обязаны принять все то, чѣмъ можетъ укрѣпиться земля, расшириться промыслы, улучшиться общественное благосостояніе. Какъ бы ни были вѣроятны недоразумѣнія, какъ бы ни были неизбѣжны частныя ошибки, мы обязаны принимать все то, что полезно и честно въ своемъ началѣ" (стр. 463).

Редавціонная статья "Руссваго Вёстнива" признаетъ присутствіе народнаго элемента въ научномъ постиженіи, но она вооружается противъ его односторовности. "Идея народа опредбляется исторіей всемірной, и историческій народъ развивается во взаимнодёйствін съ другими историческими народами. Есть народы, которые какъ бы отрекаются отъ такого взаимнодъйствія и замыкаются въ себѣ. Въ такихъ народахъ изсякаетъ всякая производительность, всякое творчество, всякій духъ, всякая жизнь. Исторія каждаго европейскаго народа есть исторія человѣчества, каждый изъ этихъ народовъ представляетъ собою великій и обильный міръ, каждый изъ нихъ ознаменовалъ себя оригинальною дёятельностью и отличается самостоятельнымъ характеромъ, потому что всё они жили вмёстё, взаимнодёйствуя другъ на друга" (VI, 224). Но статья заявляеть совершенное свое согласіе съ словами Аксакова: "дёло человѣчества совершается народностями, которыя не только отъ того не исчезають и не теряются, но, проникаясь общимъ содержаніемъ, возвышаются и свётлёють, и оправдываются, какъ народность" (RH. I. 84). ·

Очевидно, что споръ происходилъ въ словахъ и держался отчасти недоразумѣніемъ, отчасти нежеланіемъ согласиться съ противникомъ. Это была обыкновенная и ничего въ дѣлу не прибавляющая перебранка изъ принципа двухъ враждебныхъ лагерей. Впрочемъ недоразумѣніе болѣе заключалось въ крайней постановкѣ вопроса Чичеринымъ, который слишкомъ мало оставлялъ простора самобытному русскому мышленію, осуждая его лишь на разработку частныхъ вопросовъ, вытекающихъ изъ основныхт положеній современной западной науки, критическое отношеніе въ которымъ со стороны русскихъ ученыхъ Чичеринъ представляеть себѣ во

всякомъ случат подчиненнымъ. Такое воззртние встратило отпоръ въ современной профессорской средъ и противъ него высказались Лешковъ и Ръдкинъ. В. Н. Лешковъ помъстилъ двъ статън "о русскомъ воззрѣнін" въ "Москвитянинѣ" за 1856 годъ (часть I, 85 и 237). Точка отправленія Лешкова слёдующая: "Истина — одна, наука -- одна, искусство -- одно для всего человѣчества; все же справеляно только въ ндей; наука одна, какъ искомое, какъ цёль стремленій, результаты же дёйствительных усилій въ осуществленю этихъ идей весьма различны-по мёсту, времени, народности. Результаты идей ученыхъ составляютъ также науку, какъ результаты во имя идей искусства образують искусство. Такъ наука и искусство, въ значении результатовъ, данныхъ въ извъстное время, неужели для всъхъ одни? (I, 88). Самостоятельное знаніе необходимо народно, вакъ у частныхъ людей оно необходимо лично, и въ высшей степени народное, истинно-народное дълается общественнымъ, какъ въ высшей степени личное, истинно-личное претворяется въ народное" (I, 238). Лешковъ разсматриваетъ особенности, обнаруживаемыя въ историческомъ развити русскаго народа сравнительно съ Западомъ, именно общинный бытъ, который Лешвовъ, согласно съ славянофилами, признаетъ отличительною и самою важною чертой нашего прошедшаго: въра, сохранившая доселѣ свою силу, цѣльность и вліяніе; государственная самодержавная власть и ея организація; право и его понятія, опирающіяся на обычай, по старинь. Всё эти особенности изложены у Лешкова съ нѣкоторымъ славянофильскимъ оттънкомъ, такъ что всё его симпатіи обращены въ эту сторону \*). Общее завлюченіе, къ которому приходить Лешковь, такое: "Въ Россіи, въ странъ такихъ особенностей въ трудѣ и землѣ, служащихъ основаніемъ для рѣшенія личныхъ вопросовъ права, политики и государственнаго хозяйства, начала наукъ объ этихъ вопросахъ должны быть существенно различны отъ началъ, принятыхъ на Западъ. Изучая, напримъръ, начала политической экономіи въ Россіи, съ русской

<sup>\*)</sup> Съда относится статья "Русской Бесёды": "Критическія статьи И. Д. Бёллева на изслёдованіе Чичерина "Обзоръ историческаго развитія сельской общины въ Россія" ("Рус. Бес." 1856 г., кн. 1 и 2); нёсколько словъ по поводу историческихъ трудовъ Чичерина Ю. Самарина (1857 г., кн. 1); критическій разборъ книги г. Чичерина "Областныя учрежденія Россія въ XVII вёкѣ" И. Кр—ва (1856 г., кн. 3 и 4); замѣчаніе на то же сочиненіе проф. Н. Крылова (1857 г., кн. 1 и 2).

точки зрѣнія, мы не будемъ повторять чужаго, а можетъ-быть скажемъ такое свое, которое войдетъ въ науку и тъмъ будетъ содъйствовать достиженію общечеловъческаго идеала— истины" (I, 246).

Ал. Иван. въ своемъ "заключительномъ словъ", заканчивая 1859 годомъ "Русскую Бесёду", довольно мётко указываетъ. что П. Г. Рёдкинъ, одинъ изъ самыхъ видныхъ западниковъ блестящаго періода, въ началѣ сороковыхъ годовъ, въ статьѣ "Обозрѣніе юридической литературы" ("Юридическія записки", изд. Рёдкина, т. III), доказываетъ необходимость разработки исторіи римскаго права съ самостоятельной, русской точки зрѣнія, русской науви римскаго права. Въ "Москвитянин" за 1856 годъ помѣщена еще коротенькая замётка Г. М. "Нёсколько словъ о народности въ наукъ́" (ч. IV, 44-46), интересная развъ заявленіемъ автора, что онъ русский нёмецъ и что прежде всего онъ постарался вытравить въ себѣ всѣ остатви нѣмецкой національности. Говоря вообще, нельзя лучше изложить этотъ споръ, какъ словами Хомякова, еще вадолго до появленія самаго спора, напечатанными: "Нётъ сомнёнія, что наука совершитъ то, что она разумно начала, и что она соединится съ истиннымъ просвъщеніемъ Россіи посредствомъ строгаго анализа въ путяхъ историческихъ, посредствомъ теплаго сочувствія въ изученій современнаго, посредствомъ безпристрастной оцёнки всякой истины, откуда бы она ни являлась, и любви во всему доброму, гдѣ бы оно ни встрѣтилось" (Соч. т. I, 28, конець статьи: "Мибніе иностранцевь о Россіи", помбщенной въ -Москвитянинъ" 1845 г. кн. IX).

Споръ о народномъ или русскомъ воззрѣніи пріобрѣлъ гораздо болѣе опредѣленности и внесъ извѣстные результаты въ науку, когда онъ коснулся болѣе частнаго вопроса — воззрѣнія на русскую исторію. Здѣсь первымъ противникомъ, на котораго направлены были всѣ усилія славянофиловъ, былъ тотъ же Б. Н. Чичеринъ. Чичеринъ являлся представителемъ того, что называлось общественнымъ или просвѣщеннымъ взглядомъ на русскую исторію, — онъ смотрѣлъ на нее глазами образованнаго человѣка съ точки зрѣнія западной науки и, не находя того, что онъ привыкъ видѣть въ источникѣ, откуда заимствовалъ онъ свое готовое воззрѣніе, относился къ этой исторіи враждебно, останавливаясь преимущественно на темныхъ ея сторонахъ. Славянофилы, которыхъ главная заслуга состояла въ томъ, что они, несмотря на всю безот-

радность окружающей обстановки, воспитали въ себъ, а не заглушили нестинативное, физіологическое, народное чувство, не довольствующееся темными сторонами, а требующее-на первыхъ порахъ страстно и съ нѣвоторымъ преувеличеніемъ-свѣтлыхъ проявленій, -- славянофилы увазывали на тв ошибки, куда влекла односторонность западнаго воззрѣнія. Въ самомъ широкомъ и руководящемъ смыслё задачу въ этомъ случаё славянофильскаго воззрёнія выразнить Хомявовъ. Къ статът проф. Иванищева "О древнихъ сельскихъ общинахъ въ юго-западной Россіи", гдъ авторъ, на основаніи вновь найденныхъ источниковъ, указалъ, что въ юго-западной Россін вплоть до XVII вёка крестьянская сходка (вёче) въ копё или волости имбла право суда надъ всбин тамъ живущими, не исключая и помѣщивовъ, Хомяковъ прибавилъ отъ имени редакции такую замътку: Школа, въ которой принадлежитъ г. Чичеринъ, относится ть явленіямь русской жизни, какь къ явленіямь совершенно вибшнимъ, о которыхъ она узнаетъ только путемъ вибшнимъ и средствами случайными. Что писано и уже разобрано, что на пергаменть или на бумагь, что засвидьтельствовано вещественнымъ знакомъ, она то знаетъ, тому въритъ и болъе не знаетъ ничего. Въ дальнёйшемъ развитіи своего мертваго и мнимаго прагматизма она, по необходимости, теряетъ то чувство истины художественной или человѣческой, которое не дозволяеть принять картину Остада за картину Рафаэля, даже еслибы на Остадъ была поддълана подпись Рафаэля, подвръпленная свидътельствами, повидимому, несомивными. Швола получила харавтеръ мертвенности; она уже не чуетъ жизни и живаго не понимаетъ нигдѣ-ни дома ни въ чужихъ людяхъ.

"Другое отношеніе въ наувѣ находится тамъ, гдѣ прежде всего н болѣе всего требуется жизнь. Люди этого направленія легко могутъ чувствовать истину даже въ чужеземныхъ явленіяхъ, въ силу своей собственной человѣческой жизни. Это чувство художественной истины. Въ домашнихъ же явленіяхъ они чувствуютъ истину вслѣдствіе неотразимаго внутренняго убѣжденія. Они (въ Россіи) сознаютъ свое русское, какъ человѣкъ чувствуетъ и знаетъ явленія своей собственной жизни, или какъ членъ сознаютъ визнь организма, котораго онъ составляетъ часть. Люди сіи знали живую истину объ общинѣ, и акты письменные оправдали ихъ: противуположная школа не понимала русской жизни, и теперь уличена бумагою и чернилами, единственнымъ оракуломъ, которому она въритъ, хотя и тотъ ей не вполнъ доступенъ, потому что самыя письменныя явленія суть опять оболочка жизни.

- 278 -

"Всёмъ нашимъ ученымъ совётуемъ помнить слово даровитаго Прескотта: «Во всякой исторіи народной, писанной иноземцемъ, есть непремённо односторонность и непониманіе. Одноземство даетъ такія силы, которыхъ никакой геній замёнить не можетъ». Бёда для насъ, когда мы своей землё не своеземны" ("Русская Бесёда" 1857 г., III, 63—64).

Самаринъ, указывая на неполноту источниковъ у г. Чичерина, ограничившагося одними чисто - юридическими памятниками, приходить въ убѣжденію въ отридательности его воззрѣнія не въ силу преднамъреннаго порицанія, но по непримънимости избраннаго мврила въ предмету изученія: "Историческая наука, зародившаяся у насъ послѣ Петра, явилась не какъ плодъ созрѣвшаго народнаго самосознанія, а какъ попытка со сторопы цивилизованнаго общества, оторвавшагося отъ народной почвы, возстановить въ себѣ утраченное самосознаніе, придти въ себя. Такое воззрѣніе характеризуется, главнымъ образомъ, двумя признаками. Вопервыхъ, изслёдователь смотрить на предметь со стороны, съ своей точки зрѣнія, предварительно избранной, приноситъ съ собою готовый масштабъ; онъ приступаетъ прямо въ суду надъ прошедшимъ, не удостовърившись, того ли онъ ищетъ въ древней России, того ли требуеть оть нея, чего требовала сама Россія и въ чемъ полагала свое призвание. Вовторыхъ-и это есть прямое, неизбъжное послёдствіе непримёнимости основныхъ понятій, вынесенныхъ изъ чужой намъ среды, въ явленіямъ нашей жизни-выводы носятъ на себѣ постоянно отрицательный характеръ.

"Такого рода выводы, сколько бы ихъ ни набралось, имѣютъ всѣ одно общее свойство: они не объясняютъ изучаемаго предмета, они только ограничиваютъ его извнѣ; говоря языкомъ гегелевой философіи, они опредѣляютъ его für ein anderes (со стороны), а не an und für sich (по себѣ), не раскрываютъ передъ нами его внутренняго содержанія, не вводятъ насъ въ его сердцевину, не даютъ намъ живаго о немъ представленія.

"Въ концѣ своей книги о русской администраціи г. Чичеринъ сводитъ итогъ своихъ разысканій, и передъ читателемъ является длинный перечень всего не оказавшагося въ наличности. Отсутствіе союзнаго духа, отсутствіе систематическаго законодательства, отсутствіе общихъ разрядовъ и категорій, отсутствіе юридическихъ началъ и юридическаго сознанія въ народѣ, отсутствіе общихъ соображеній, отсутствіе теоретическаго образованія, и еще нѣсколько другихъ отсутствій удалось отмѣтить г. Чичерину на перекичкѣ учрежденій до-петровской Руси.

"Такъ что же, наконецъ, въ ней присутствовало? Въ жизнь народа не можетъ наполняться тъмъ, чего въ ней нътъ или чего им въ ней не нашли. Должны же мы допустить въ ней и положительное содержаніе, да и самое множество дъйствительно или инимо отсутствующихъ въ ней началъ можетъ быть понято только какъ признакъ ръшительнаго преобладанія какихъ-либо другихъ творческихъ силъ. Къ сожалёнію, ихъ-то мы и не видимъ.

"Отрицательность выводовъ есть выраженіе неспособности угадать причину своеобразной народной жизни и уловить въ ней тѣ духовныя побужденія, въ которыхъ сперва безсознательно обнаруживаются предрасположенія народа къ его историческому призванію и которымъ позднѣе, въ эпоху зрѣлости, предназначено развиться въ стройную систему понятій и найти для себя идеальные образы. Но пока не наступило это время, чтобы постигнуть въ явленіяхъ человѣческой жизни, личной или народной, еще недостаточно, не вполнѣ проявленную ихъ сущность, —одной способности нанизывать факты и связывать понятія по правиламъ логики мало: нужно сочувственное настроеніе мысли, допрашивающей эти явленія, къ мысли въ ней проявившейся...

"Прежде чѣмъ произнести приговоръ надъ человѣкомъ или надъ цѣлымъ народомъ, прежде чѣмъ опредѣлить отношеніе жизни къ закону и сказать, что въ ней недоставало того и другаго, мы должны не только установить ея внѣшніе признаки, но выразумъть ее, какъ явленіе естественно возникшее изъ внутреннихъ свободныхъ побужденій, мы должны пережить ее въ себѣ и, такъ сказать, провѣрить ее своимъ личнымъ опытомъ. Жизнь, усвоенная такимъ образомъ—не однимъ разсудкомъ, не въ одной ея логической возиожности, но всѣмъ существомъ мыслителя или художника (ибо и въ основаніи художества, какъ справедливо сказалъ г. Катковъ въ своей статьѣ о Пушкинѣ, лежитъ постиженіе), какъ живое живымъ, черезъ его посредство дѣлается общепонятнымъ и проволится въ сознаніе цѣлаго человѣчества. Итакъ, народность, какъ опредбление испытующей мысли, составляеть необходимое условие для того, чтобы выразумёть смысль жизни и добыть его для науки. Теперь понятно, отчего русская жизнь въ прошедшемъ и въ настоящемъ представляется отрицательной шволѣ одними внѣшними своими признаками, какимъ-то нестройнымъ загадочнымъ хаосомъ. Эта швола стоить не въ средоточіи жизни и не нядъ нею, а въ сторонѣ отъ нея" (Соч. т. І, 204-205). Проф. Крыловъ, разсматривая методъ, употребленный г. Чичеринымъ въ его изслѣдованіи, доказываеть, что этоть методъ заключался во внѣшнемъ приложенія шаблоновъ Гегелевой философія права къ русской исторія. Другая особенность метода состояла въ томъ, что древняя Русь разсматривалась съ точки зрѣнія петровской реформы. и изслѣдователь, призывая эту древнюю Русь въ суду, спрашивалъ не то, что дъйствительно въ ней жило и дъйствовало, а посколько въ ней осуществлялись требованія, объусловленныя позднёйшних состояніемъ въ силу совершившейся реформы. естественно представляющей прогрессь въ смыслё цивилизаціи. Отсюда проф. Крыловъ, самостоятельно и независимо отъ возражателей изъ славянофильскаго лагеря, приходить въ тому же заключенію, что изслёдованіе г. Чичерина въ науку русской исторіи вносить только отрицательные результаты.

Надобно зам'втить, что статья Крылова въ сущности не была ученою вритивою, ибо Крыловъ самъ говоритъ: "признаться надо. я и не слишкомъ силенъ въ знаніяхъ, нужныхъ для такого дѣла; я набрасываю здёсь идеи въ форме предчувствий историческихъ, задавая тёмъ новую работу для нашихъ многоуважаемыхъ и трудолюбивыхъ историвовъ; быть-можетъ простые намеки наведутъ ихъ на какія-нибудь глубокія соображенія" ("Рус. Бесёда" 1857, вн. II, 134). Такимъ образомъ статьи Крылова служили выраженіемъ того общаго впечатлёнія, которое серьезный и даровитый ученый, посвятившій себя изученію римскаго права, служащаго руководящею логикой при изучении дальнъйшаго движения юриспруденція въ послёдующія времена, вынесъ изъ разсмотрёнія метода и содержанія разбираемаго изслёдованія. По особому складу изложенія профессора, высвазанное на публичномъ диспуть эвспромптомъ завлючение, --- хотя оно при напечатании и подвергалось нѣкоторой переработкъ, при всемъ своемъ внутреннемъ достоинствь не лишено было въ разныхъ мъстахъ противоръчій, недомолвовъ,

посибшныхъ завлючений и даже того семинарско-повровительственнаго тона, съ которымъ учитель стараго времени обращался въ незрѣлымъ упражненіямъ своихъ учениковъ, что было совершенно неумъстно относительно Б. Н. Чичерина, выступившаго сразу самостоятельнымъ и положительнымъ ученымъ. Но, несмотря на эти недостатки, взглядъ Н. И. Крылова имёлъ вёрныя основанія и прямо указываль тё недостатки метода, которые впослёдствін, при болёе тщательной разработкё нашей древней исторіи, лишили выводы Чичерина авторитета, сложившагося при самомъ ихъ появлении. Статья И. Кр-ва, оставляя въ сторонѣ методъ г. Чичерина, разсматриваетъ какъ общіе его выводы, такъ и нѣкоторые частные, не выходя изъ предёловъ тёхъ юридическихъ памятниковъ, которые послужили основаніемъ и для труда г. Чичерина. Въ стать т. И. К-ва есть нёсколько весьма цённыхъ возраженій, которыя совершенно лишають выводы Чичерина приведеннаго имъ основанія; но, несмотря на то, на статью эту не обращено было ничьяго вниманія и даже самъ г. Чичеринъ не счелъ своею обязанностью на нее отвѣчать.

Противъ вритическихъ статей Самарина и Крылова Чичеринъ помѣстилъ возраженіе въ двухъ статьяхъ, помѣщенныхъ въ 10 и 11 чч. "Рус. Вёстника" за 1856 годъ подъ заглавіемъ: "Критика г. Крылова и способъ изслѣдованія "Рус. Бесѣды" \*). Возраженіе Бор. Н. Чичерина блестяще, какъ все что выходило изъ-подъ пера его, и безапелляціонно подкупаеть читателя, не слёдившаго внимательно за споромъ во всемъ его объемѣ. Особенно оно должно было подействовать на читателя современнаго, которому было неизвестно дальнъйшее научное движеніе, во многомъ оправдавшее славянофиловъ. Чичеринъ искусно и основательно сгрупцировалъ всв недосмотры, противорѣчія и преувеличенія въ статьѣ Крылова и подъ защитою такого щита уклонился отъ спора по существу: г. Чичеринъ говоритъ, что онъ взялся за перо не съ цѣлью защищать свои выводы противъ возражения Крылова (Х, 734). Но, твиъ не менње, г. Чичеринъ подробно разсмотрѣлъ по врайней иврв общій характеръ возраженія своихъ противниковъ. Конечный результать онъ излагаеть въ слёдующей характеристике са-

<sup>\*)</sup> Противъ этой статьи небольшую полемическую выходку (иначе назвать нельзя) вомъстиль въ "Молвъ" подъ псевдонимомъ "Туляка" Ал. Ст. Хомяковъ (1857, № 29). Статья эта перепечатана въ его сочиневіякъ (I, 667—670).

опредвление испытующей мысли, составляеть необходимое условие для того, чтобы выразумёть смысль жизни и добыть его для науки. Теперь понятно, отчего русская жизнь въ прошедшемъ и въ настоящемъ представляется отрицательной школф одними вибшними своими признавами, вакимъ-то нестройнымъ загадочнымъ хаосомъ. Эта швола стоить не въ средоточіи жизни и не надъ нею, а въ сторонѣ отъ нея" (Соч. т. І. 204-205). Проф. Крыловъ, разсматривая методъ, употребленный г. Чичеринымъ въ его изслѣдованіи, доказываеть, что этоть методъ заключался во внѣшнемъ приложеніи шаблоновъ Гегелевой философіи права въ русской исторіи. Другая особенность метода состояла въ томъ, что древняя Русь разсматривалась съ точки зрфнія петровской реформы, и изслёдователь, призывая эту древнюю Русь къ суду, спрашивалъ не то, что дъйствительно въ ней жило и дъйствовало, а посколько въ ней осуществлялись требованія, объусловленныя позднёйшимъ состояніемъ въ силу совершившейся реформы. естественно представляющей прогрессь въ смыслѣ цивилизаціи. Отсюда проф. Крыловъ, самостоятельно и независимо отъ возражателей изъ славянофильскаго лагеря, приходитъ въ тому же завлюченію, что изслёдованіе г. Чичерина въ науку русской исторіи вносить только отрицательные результаты.

Надобно замётить, что статья Крылова въ сущности не была ученою вритивою, иоо Крыловъ самъ говоритъ: "признаться надо. я и не слишкомъ силенъ въ знаніяхъ, нужныхъ для такого дѣла; я набрасываю здёсь идеи въ форме предчувствій историческихъ, задавая тёмъ новую работу для нашихъ многоуважаемыхъ и трудолюбивыхъ историвовъ; быть-можетъ простые намеки наведутъ ихъ на какія-нибудь глубокія соображенія" ("Рус. Бесёда" 1857, вн. II, 134). Такимъ образомъ статьи Крылова служили выраженіемъ того общаго впечатлёнія, которое серьезный и даровитый ученый, посвятившій себя изученію римскаго права, служащаго руководящею логикой при изучении дальнъйшаго движения юриспруденціи въ послёдующія времена, вынесъ изъ разсмотрёнія метода и содержанія разбираемаго изслёдованія. По особому складу изложенія профессора, высвазанное на публичномъ диспуть эвспромптомъ завлючение, --- хотя оно при напечатании и подвергалось нѣкоторой переработкъ, --- при всемъ своемъ внутреннемъ достоинствь не лишено было въ разныхъ мёстахъ противоръчій, недомолвовъ,

поспѣшныхъ заключеній и даже того семинарско-покровительственнаго тона, съ которымъ учитель стараго времени обращался въ незрѣлымъ упражненіямъ своихъ учениковъ, что было совершенно неумъстно относительно Б. Н. Чичерина, выступившаго сразу самостоятельнымъ и положительнымъ ученымъ. Но, несмотря на эти недостатки, взглядъ Н. И. Крылова имълъ върныя основанія и прямо указывалъ тѣ недостатки метода́, которые впослѣдствіи, при болѣе тщательной разработкѣ нашей древней исторіи, лишили выводы Чичерина авторитета, сложившагося при самомъ ихъ появленін. Статья И. Кр-ва, оставляя въ сторонъ методъ г. Чичерина, разсматриваетъ какъ общіе его выводы, такъ и нёкоторые частные, не выходя изъ предѣловъ тѣхъ юридическихъ памятниковъ, которые послужили основаніемъ и для труда г. Чичерина. Въ статьъ г. И. К-ва есть нъсколько весьма цённыхъ возраженій, которыя совершенно лишають выводы Чичерина приведеннаго имъ основанія; но, несмотря на то, на статью эту не обращено было ничьяго вниманія и даже самъ г. Чичеринъ не счелъ своею обязанностью на нее отвѣчать.

Противъ критическихъ статей Самарина и Крылова Чичеринъ помѣстилъ возраженіе въ двухъ статьяхъ, помѣщенныхъ въ 10 и 11 чч. "Рус. Вѣстника" за 1856 годъ подъ заглавіемъ: "Критика г. Крылова и способъ изслёдованія "Рус. Бесёды" \*). Возраженіе Бор. Н. Чичерина блестяще, какъ все что выходило изъ-подъ пера его, и безапелляціонно подвупаеть читателя, не слёдившаго внимательно за споромъ во всемъ его объемъ. Особенно оно должно было подъйствовать на читателя современнаго, которому было неизвъстно дальнайшее научное движение, во многомъ оправдавшее славянофиловъ. Чичеринъ искусно и основательно сгруппировалъ всѣ недосмотры, противорѣчія и преувеличенія въ статьѣ Крылова и подъ защитою такого щита уклонился отъ спора по существу: г. Чичеринъ говоритъ, что онъ взялся за перо не съ цълью защищать свои выводы противъ возраженія Крылова (Х, 734). Но, тьмъ не менње, г. Чичеринъ подробно разсмотрелъ по крайней иврв общій характерь возраженія своихъ противниковъ. Конечный результать онъ излагаеть въ слёдующей характеристике са-

<sup>\*)</sup> Противъ этой статьи небольшую полемическую выходку (иначе назвать нельзя) ноивстиль въ "Молвв" подъ псевдонимомъ "Туляка" Ал. Ст. Хомяковъ (1857, № 29). Статья эта перепечатана въ его сочиненіяхъ (I, 667—670).

опредвление испытующей мысли, составляеть необходимое условие для того, чтобы выразумёть смысль жизни и добыть его для науки. Теперь понятно, отчего русская жизнь въ прошедшемъ и въ настоящемъ представляется отрицательной школь одними внешними своими признавани, какимъ-то нестройнымъ загадочнымъ хаосомъ. Эта швола стоить не въ средоточіи жизни и не надъ нею, а въ сторонѣ отъ нея" (Соч. т. І, 204-205). Проф. Крыловъ, разсматривая методъ, употребленный г. Чичеринымъ въ его изслѣдованіи, доказываеть, что этоть методъ заключался во внѣшнемъ приложенія шаблоновъ Гегелевой философія права къ русской исторін. Другая особенность метода состояла въ томъ, что древняя Русь разсматривалась съ точки зрѣнія петровской реформы. и изслѣдователь, призывая эту древнюю Русь въ суду, спрашивалъ не то, что дбйствительно въ ней жило и дбйствовало, а посколько въ ней осуществлялись требованія, объусловленныя позднёйшимъ состояніемъ въ силу совершившейся реформы. естественно представляющей прогрессь въ смыслё цивилизаціи. Отсюда проф. Крыловъ, самостоятельно и независимо отъ возражателей изъ славянофильскаго лагеря, приходить въ тому же заключенію, что изслёдованіе г. Чичерина въ науку русской исторіи вносить только отрицательные результаты.

Надобно зам'етить, что статья Крылова въ сущности не была ученою вритикою, ибо Крыловъ самъ говоритъ: "признаться надо. я в не слишкомъ силенъ въ знаніяхъ, нужныхъ для такого дѣла; я набрасываю здёсь иден въ форме предчувствій историческихъ, задавая тёмъ новую работу для нашихъ многоуважаемыхъ и трудолюбивыхъ историвовъ; быть-можетъ простые намеки наведутъ ихъ на какія-нибудь глубокія соображенія" ("Рус. Бесѣда" 1857, вн. II, 134). Такимъ образомъ статьи Крылова служили выраженіемъ того общаго впечатлёнія, которое серьезный и даровитый ученый, посвятившій себя изученію римскаго права, служащаго руководящею логикой при изучения дальнъйшаго движения юриспруденцін въ послёдующія времена, вынесъ изъ разсмотрёнія метода и содержанія разбираемаго изслёдованія. По особому складу изложенія профессора, высказанное на публичномъ диспуть экспромптомъ завлючение, --- хотя оно при напечатании и подвергалось нѣкоторой переработкъ, при всемъ своемъ внутреннемъ достоинствь не лишено было въ разныхъ мъстахъ противоръчій, недомолвовъ,

поспѣшныхъ заключеній и даже того семинарско-покровительственнаго тона, съ которымъ учитель стараго времени обращался къ незрълымъ упражненіямъ своихъ учениковъ, что было совершенно неумъстно относительно Б. Н. Чичерина, выступившаго сразу самостоятельнымъ и положительнымъ ученымъ. Но, несмотря на эти недостатки, взглядъ Н. И. Крылова имълъ върныя основанія и прамо указываль тъ недостатки метода, которые впослъдствия, при болѣе тщательной разработвѣ нашей древней исторіи, лишили выводы Чичерина авторитета, сложившагося при самомъ ихъ появлении. Статья И. Кр-ва, оставляя въ сторонѣ методъ г. Чичерина, разсматриваетъ какъ общіе его выводы, такъ и нёкоторые частные, не выходя изъ предѣловъ тѣхъ юридическихъ памятниковъ, которые послужили основаніемъ и для труда г. Чичерина. Въ стать в г. И. К-ва есть нисколько весьма циныхъ возраженій, которыя совершенно лишають выводы Чичерина приведеннаго имъ основанія; но, несмотря на то, на статью эту не обращено было ничьяго вниманія и даже самъ г. Чичеринъ не счелъ своею обязанностью на нее отвѣчать.

Противъ вритическихъ статей Самарина и Крылова Чичеринъ помѣстилъ вовраженіе въ двухъ статьяхъ, помѣщенныхъ въ 10 и 11 чч. "Рус. Вѣстника" за 1856 годъ подъ заглавіемъ: "Критика г. Крылова и способъ изслёдованія "Рус. Бесёды" \*). Возраженіе Бор. Н. Чичерина блестяще, какъ все что выходило изъ-подъ пера его, и безапелляціонно подвупаеть читателя, не слёдившаго внимательно за споромъ во всемъ его объемъ. Особенно оно должно было подъйствовать на читателя современнаго, которому было неизвъстно дальныйшее научное движение, во многомъ оправдавшее славянофиловъ. Чичеринъ искусно и основательно сгруппировалъ всѣ недосмотры, противорѣчія и преувеличенія въ статьѣ Крылова и подъ защитою такого щита уклонился отъ спора по существу: г. Чичеринъ говоритъ, что онъ взялся за перо не съ цёлью защащать свои выводы противъ возраженія Крылова (Х, 734). Но, твиъ не менње, г. Чичеринъ подробно разсмотрњаъ по крайней иврв общій характеръ возраженія своихъ противниковъ. Конечный результать онъ излагаеть въ слёдующей характеристике са-

<sup>\*)</sup> Противъ этой статьи небольшую полемическую выходку (иначе назвать нельзя) ноивстиль въ "Молвв" подъ псевдонимомъ "Туляка" Ал. Ст. Хомяковъ (1857, № 29). Статья эта перепечатана въ его сочиненияхъ (I, 667—670).

опредбление испытующей мысли, составляетъ необходимое условие для того, чтобы выразумёть смысль жизни и добыть его для науби. Теперь понятно, отчего русская жизнь въ прошедшемъ и въ настоящемъ представляется отрицательной шволѣ одними виѣшними своими признаками, какимъ-то нестройнымъ загадочнымъ хаосомъ. Эта швола стоить не въ средоточіи жизни и не надъ нею, а въ сторонѣ отъ нея" (Соч. т. І, 204-205). Проф. Крыловъ, разсматривая методъ, употребленный г. Чичеринымъ въ его изследовании, доказываетъ, что этотъ методъ заключался во внѣшнемъ приложенія шаблоновъ Гегелевой философія права въ русской исторіи. Другая особенность метода состояла въ томъ, что древняя Русь разсматривалась съ точки зрѣнія петровской реформы, и изслѣдователь, призывая эту древнюю Русь въ суду, спрашивалъ не то, что дъйствительно въ ней жило и дъйствовало, а посколько въ ней осуществлялись требованія, объусловленныя позднёйшимъ состояніемъ въ силу совершившейся реформы. естественно представляющей прогрессь въ смыслё цивилизаціи. Отсюда проф. Крыловъ, самостоятельно и независимо отъ возражателей изъ славянофильскаго лагеря, приходить въ тому же завлюченію, что изслёдованіе г. Чичерина въ науку русской исторіи вносить только отрицательные результаты.

Надобно замѣтить, что статья Крылова въ сущности не была ученою вритикою, ибо Крыловъ самъ говоритъ: "признаться надо. я и не слишкомъ силенъ въ знаніяхъ, нужныхъ для такого дѣла; я набрасываю здёсь иден въ форме предчувствий историческихъ, задавая тёмъ новую работу для нашихъ многоуважаемыхъ и трудолюбивыхъ историвовъ; быть-можетъ простые намеки наведутъ ихъ на какія-нибудь глубокія соображенія" ("Рус. Бесёда" 1857, вн. II, 134). Такимъ образомъ статьи Крылова служили выраженіемъ того общаго впечатлёнія, которое серьезный и даровитый ученый, посвятившій себя изученію римскаго права, служащаго руководящею логикой при изучении дальнъйшаго движения юриспруденціи въ послёдующія времена, вынесъ изъ разсмотрёнія метода и содержанія разбираемаго изслёдованія. По особому складу изложенія профессора, высказанное на публичномъ диспутв экспромптомъ завлючение, --- хотя оно при напечатании и подвергалось нѣкоторой переработкъ, --- при всемъ своемъ внутреннемъ достоянствь не лишено было въ разныхъ мёстахъ противорѣчій, недомолвокъ,

поспътиныхъ заключений и даже того семинарско-покровительственнаго тона, съ которымъ учитель стараго времени обращался къ незрѣлымъ упражненіямъ своихъ учениковъ, что было совершенно неужѣстно относительно Б. Н. Чичерина, выступившаго сразу самостоятельнымъ и положительнымъ ученымъ. Но, несмотря на эти недостатки, взглядъ Н. И. Крылова имблъ вбрныя основанія и прямо указывалъ тѣ недостатки метода́, которые впослёдствіи, при болбе тщательной разработкъ нашей древней исторіи, лишили выводы Чичерина авторитета, сложившагося при самомъ ихъ появлении. Статья И. Кр-ва, оставляя въ сторонъ методъ г. Чичерина, разсматриваетъ какъ общіе его выводы, такъ и нёкоторые частные, не выходя изъ предёловъ тёхъ юридическихъ памятниковъ, которые послужили основаниемъ и для труда г. Чичерина. Въ стать в г. И. К-ва есть нёсколько весьма цённыхъ возраженій, которыя совершенно лишають выводы Чичерина приведеннаго имъ основанія; но, несмотря на то, на статью эту не обращено было ничьяго вниманія и даже самъ г. Чичеринъ не счелъ своею обязанностью на нее отвѣчать.

Противъ критическихъ статей Самарина и Крылова Чичеринъ помѣстилъ возраженіе въ двухъ статьяхъ, помѣщенныхъ въ 10 и 11 чч. "Рус. Вёстника" за 1856 годъ подъ заглавіемъ: "Критика г. Крылова и способъ изслёдованія "Рус. Бесёды" \*). Возраженіе Бор. Н. Чичерина блестяще, какъ все что выходило изъ-подъ пера его, и безапелляціонно подкупаеть читателя, не слёдившаго внимательно за споромъ во всемъ его объемѣ. Особенно оно должно было подъйствовать на читателя современнаго, которому было неизвъстно дальнъйшее научное движение, во многомъ оправдавшее славянофиловъ. Чичеринъ искусно и основательно сгруппировалъ всв недосмотры, противоръчія и преувеличенія въ статьъ Крылова и подъ защитою такого щита уклонился отъ спора по существу: г. Чичеринъ говоритъ, что онъ взялся за перо не съ цѣлью защещать свои выводы противъ возраженія Крылова (Х, 734). Но, твиъ не менње, г. Чичеринъ подробно разсмотрвлъ по врайней итрь общій характерь возраженія своихь противниковь. Конечный результать онъ излагаеть въ слёдующей характеристик Са-

<sup>\*)</sup> Противъ этой статьи небольшую полемическую выходку (иначе назвать нельзя) воитстиль въ "Молев" подъ псевдонимомъ "Туляка" Ал. Ст. Хомяковъ (1857, № 29). Статья эта перепечатана въ его сочиненияхъ (I, 667-670).

опредёление испытующей мысли, составляеть необходимое условие для того, чтобы выразумёть смысль жизни и добыть его для науен. Теперь понятно, отчего русская жизнь въ прошедшемъ и въ настоящемъ представляется отрицательной школь одними вибшними своиме признаками, какимъ-то нестройнымъ загадочнымъ хаосомъ. Эта школа стоить не въ средоточіи жизни и не надъ нею, а въ сторонѣ отъ нея" (Соч. т. І, 204-205). Проф. Крыловъ, разсматривая методъ, употребленный г. Чичеринымъ въ его изслѣдованіи, доказываеть, что этоть методъ заключался во внѣшнемъ приложении шаблоновъ Гегелевой философии права въ русской истории. Другая особенность метода состояла въ томъ, что древняя Русь разсматривалась съ точки зрѣнія петровской реформы, и изслѣдователь, призывая эту древнюю Русь въ суду, спрашивалъ не то, что действительно въ ней жило и действовало, а посколько въ ней осуществлялись требованія, объусловленныя позднійшимъ состояніемъ въ силу совершившейся реформы. естественно представляющей прогрессь въ смыслѣ цивилизаціи. Отсюда проф. Крыловъ, самостоятельно и независимо отъ возражателей изъ славянофильскаго лагеря, приходить въ тому же завлюченію, что изслёдованіе г. Чичерина въ науку русской исторіи вносить только отрицательные результаты.

Надобно замётить, что статья Крылова въ сущности не была ученою вритикою, ибо Крыловъ самъ говоритъ: "признаться надо, я и не слишкомъ силенъ въ внаніяхъ, нужныхъ для такого дѣла; я набрасываю здёсь идеи въ формѣ предчувствій историческихъ, задавая тёмъ новую работу для нашихъ многоуважаемыхъ и трудолюбивыхъ историвовъ; быть-можетъ простые намеки наведутъ ихъ на вавія-нибудь глубовія соображенія" ("Рус. Бесёда" 1857, вн. II, 134). Такимъ образомъ статьи Крылова служили выраженіемъ того общаго впечатлёнія, которое серьезный и даровитый ученый, посвятившій себя изученію римскаго права, служащаго руководящею логикой при изучении дальнъйшаго движения юриспруденція въ послёдующія времена, вынесъ изъ разсмотрёнія метода и содержанія разбираемаго изслёдованія. По особому складу изложенія профессора, высказанное на публичномъ диспуть экспромптомъ завлюченіе, --- хотя оно при напечатаніи и подвергалось нѣкоторой переработкъ, --- при всемъ своемъ внутреннемъ достоинствь не лишено было въ разныхъ мъстахъ противоръчій, недомолвовъ,

посившныхъ заключений и даже того семинарско-повровительственнаго тона, съ которымъ учитель стараго времени обращался въ незрѣлымъ упражненіямъ своихъ учениковъ, что было совершенно неумъстно относительно Б. Н. Чичерина, выступившаго сразу самостоятельнымъ и положительнымъ ученымъ. Но, несмотря на эти недостатки, взглядъ Н. И. Крылова имёлъ върныя основанія и прямо указываль тё недостатки метода, которые впослёдствіи, при болёе тщательной разработвё нашей древней исторіи, лишили выводы Чичерина авторитета, сложившагося при самомъ ихъ появленіи. Статья И. Кр-ва, оставляя въ сторонѣ методъ г. Чичерина, разсматриваетъ какъ общіе его выводы, такъ и нёкоторые частные, не выходя изъ предёловъ тёхъ юридическихъ памятниковъ, которые послужили основаніемъ и для труда г. Чичерина. Въ стать в г. И. К-ва есть нёсколько весьма цённыхъ возраженій, которыя совершенно лишають выводы Чичерина приведеннаго имъ основанія; по, несмотря на то, на статью эту не обращено было ничьяго вниманія и даже самъ г. Чичеринъ не счелъ своею обязанностью на нее отвѣчать.

Противъ вритическихъ статей Самарина и Крылова Чичеринъ помѣстилъ возраженіе въ двухъ статьяхъ, помѣщенныхъ въ 10 и 11 чч. "Рус. Вёстника" за 1856 годъ подъ заглавіемъ: "Критика г. Крылова и способъ изслѣдованія "Рус. Бесѣды" \*). Возраженіе Бор. Н. Чичерина блестяще, какъ все что выходило изъ-подъ пера его, и безапелляціонно подкупаеть читателя, не слёдившаго внимательно за споромъ во всемъ его объемѣ. Особенно оно должно было подвиствовать на читателя современнаго, которому было неизвестно дальнвишее научное движение, во многомъ оправдавшее славянофиловъ. Чичеринъ искусно и основательно сгруппировалъ всв недосмотры, противоръчія и преувеличенія въ статьъ Крылова и подъ защитою такого щита уклонился отъ спора по существу: г. Чичеринъ говоритъ, что онъ взялся за перо не съ цълью защещать свои выводы противъ возраженія Крылова (Х, 734). Но, тыть не менфе, г. Чичеринъ подробно разсмотрелъ по врайней итрь общій характерь возраженія своихь противниковь. Конечный результать онъ излагаеть въ слёдующей характеристике са-

<sup>\*)</sup> Противъ этой статъм небольшую полемическую выходку (иначе назвать нельзя) воизстиль въ "Молвъ" подъ псевдонимомъ "Туляка" Ал. Ст. Хомяковъ (1857, № 29). Статья эта перепечатана въ его сочинениятъ (I, 667—670).

опредбление испытующей мысли, составляеть необходимое условие для того, чтобы выразумёть смысль жизни и добыть его для науки. Теперь понятно, отчего русская жизнь въ прошедшемъ и въ настоящемъ представляется отрицательной школѣ одними виѣшними своими признаками, какимъ-то нестройнымъ загадочнымъ хаосомъ. Эта швола стоить не въ средоточіи жизни и не надъ нею, а въ сторонѣ отъ нея" (Соч. т. І. 204-205). Проф. Крыловъ, разсматривая методъ, употребленный г. Чичеринымъ въ его изслѣдованіи, довазываетъ, что этотъ методъ заключался во внъшнемъ приложенія шаблоновъ Гегелевой философія права въ русской исторія. Другая особенность метода состояла въ томъ, что древняя Русь разсматривалась съ точки зрѣнія петровской реформы, и изслѣдователь, призывая эту древнюю Русь въ суду, спрашивалъ не то, что дъйствительно въ ней жило и лействовало. а посколько въ ней осуществлялись требованія, объусловленныя позднёйшимъ состояніемъ въ силу совершившейся реформы. естественно представляющей прогрессь въ смыслѣ цивилизаціи. Отсюда проф. Крыловъ, самостоятельно и независимо отъ возражателей изъ славянофильскаго лагеря, приходить въ тому же заключенію, что изслёдованіе г. Чичерина въ науку русской исторіи вносить только отрицательные результаты.

Надобно замътить, что статья Крылова въ сущности не была ученою вритивою, ибо Крыловъ самъ говоритъ: "признаться надо. я и не слишкомъ силенъ въ знаніяхъ, нужныхъ для такого дъла; я набрасываю здёсь иден въ формё предчувствій историческихъ, задавая тёмъ новую работу для нашихъ многоуважаемыхъ и трудолюбивыхъ историвовъ; быть-можетъ простые намеки наведутъ ихъ на какія-нибудь глубокія соображенія" ("Рус. Бесъда" 1857, вн. II, 134). Такимъ образомъ статьи Крылова служили выраженіемъ того общаго впечатлёнія, которое серьезный и даровитый ученый, посвятившій себя изученію римскаго права, служащаго руководящею логикой при изучении дальнъйшаго движения юриспруденція въ послёдующія времена, вынесъ изъ разсмотрёнія метода и содержанія разбираемаго изслёдованія. По особому складу изложенія профессора, высказанное на публичномъ диспуть экспромптомъ завлюченіе, — хотя оно при напечатаніи и подвергалось нѣкоторой переработкъ, -- при всемъ своемъ внутреннемъ достоянствь не лишено было въ разныхъ мѣстахъ противорѣчій, недомолвовъ,

поси в шныхъ заключений и даже того семинарско-покровительственнаго тона, съ которымъ учитель стараго времени обращался къ незрѣлымъ упражненіямъ своихъ ученивовъ, что было совершенно неумъстно относительно Б. Н. Чичерина, выступившаго сразу самостоятельнымъ и положительнымъ ученымъ. Но, несмотря на эти недостатки, взглядъ Н. И. Крылова имблъ вбрныя основанія и прямо указывалъ тѣ недостатки метода́, которые впослёдствіи, при болже тщательной разработве нашей древней истории, лишили виводы Чичерина авторитета, сложившагося при самомъ ихъ появлении. Статья И. Кр-ва, оставляя въ сторонѣ методъ г. Чичерина, разсматриваетъ какъ общіе его выводы, такъ и нёкоторые частные, не выходя изъ предъловъ тъхъ юридическихъ памятниковъ, которые послужили основаніемъ и для труда г. Чичерина. Въ стать в г. И. К-ва есть нъсколько весьма цённыхъ возраженій, которыя совершенно лишаютъ выводы Чичерина приведеннаго имъ основанія; но, несмотря на то, на статью эту не обращено было ничьяго вниманія и даже самъ г. Чичеринъ не счелъ своею обязанностью на нее отвёчать.

Противъ вритическихъ статей Самарина и Крылова Чичеринъ помѣстилъ возраженіе въ двухъ статьяхъ, помѣщенныхъ въ 10 и 11 чч. "Рус. Въстника" за 1856 годъ подъ заглавіемъ: "Критика г. Крылова и способъ изслёдованія "Рус. Бесёды" \*). Возраженіе Бор. Н. Чичерина блестяще, какъ все что выходило изъ-подъ пера его, и безапелляціонно подвупаеть читателя, не слёдившаго внимательно за споромъ во всемъ его объемѣ. Особенно оно должно было подъйствовать на читателя современнаго, которому было неизвъстно дальнайшее научное движение, во многомъ оправдавшее славянофиловъ. Чичеринъ искусно и основательно сгруппировалъ всѣ недосмотры, противоръчія и преувеличенія въ статьъ Крылова и подъ защитою такого щита уклонился отъ спора по существу: г. Чичеринъ говоритъ, что онъ взялся за перо не съ цёлью защищать свои выводы противъ возраженія Крылова (Х, 734). Но, твиъ не менње, г. Чичеринъ подробно разсмотрелъ по вранней мфрф общій харавтеръ возраженія своихъ противниковъ. Конечный результать онъ излагаеть въ слёдующей характеристике са-

<sup>\*)</sup> Противъ этой статьи небольшую полемическую выходку (иначе назвать нельзя) ноизстиль въ "Молвъ" подъ псевдонимомъ "Туляка" Ал. Ст. Хомяковъ (1857, № 29). Статья эта перепечатана въ его сочиненияхъ (I, 667—670).

опредвление испытующей мысли. составляеть необходимое условие для того, чтобы выразумёть смысль жизни и добыть его для науки. Теперь понятно, отчего руссвая жизнь въ прошедшемъ и въ настоящемъ представляется отрицательной школь одними визшними своими признаками, какимъ-то нестройнымъ загадочнымъ хаосомъ. Эта школа стоить не въ средоточіи жизни и не надъ нею, а въ сторонв отъ нея" (Соч. т. І. 204-205). Проф. Крыловъ, разсматривая методъ, употребленный г. Чичеринымъ въ его изследования, довазываетъ, что этотъ методъ заключался во внъшнемъ приложени шаблоновъ Гегелевой философіи права въ русской исторіи. Другая особенность метода состояла въ томъ, что древняя Русь разсматривалась съ точки зрѣнія петровской реформы, и изслѣдователь, призывая эту древнюю Русь къ суду, спрашивалъ не то, что дёйствительно въ ней жило и дёйствовало, а посколько въ ней осуществлялись требованія, объусловленныя позднёйшимъ состояніемъ въ силу совершившейся реформы. естественно представляющей прогрессь въ смыслѣ цивилизаціи. Отсюда проф. Крыловъ, самостоятельно и независимо отъ возражателей изъ славянофильскаго лагеря, приходить къ тому же заключенію, что изслёдованіе г. Чичерина въ науку русской исторіи вносить только отрицательные результаты.

Надобно зам'ятить, что статья Крылова въ сущности не была ученою вритивою, ибо Крыловъ самъ говоритъ: "признаться надо. я и не слишкомъ силенъ въ знаніяхъ, нужныхъ для такого дъла; я набрасываю здёсь идеи въ формё предчувствій историческихъ, задавая тёмъ новую работу для нашихъ многоуважаемыхъ и трудолюбивыхъ историвовъ; быть-можетъ простые намеки наведутъ ихъ на вавія-нибудь глубовія соображенія" ("Рус. Бесъда" 1857, вн. II, 134). Такимъ образомъ статьи Крылова служили выражевіемъ того общаго впечатлёнія, которое серьезный и даровитый ученый, посвятившій себя изученію римскаго права, служащаго руководящею логикой при изучении дальнойтаго движения юриспруденція въ послёдующія времена, вынесъ изъ разсмотрёнія метода и содержанія разбираемаго изслёдованія. По особому складу изложенія профессора, высказанное на публичномъ диспуть экспромптомъ завлюченіе, --- хотя оно при напечатаніи и подвергалось нѣкоторой переработкъ, --- при всемъ своемъ внутреннемъ достоянствь не лишено было въ разныхъ мѣстахъ противорѣчій, недомолвовъ,

Ï.

посибшныхъ заключений и даже того семинарско-повровительственнаго тона, съ которымъ учитель стараго времени обращался къ незрѣлымъ упражненіямъ своихъ ученивовъ, что было совершенно неумъстно относительно Б. Н. Чичерина, выступившаго сразу самостоятельнымъ и положительнымъ ученымъ. Но, несмотря на эти недостатки, взглядъ Н. И. Крылова имблъ вбрныя основанія и прямо указывалъ тѣ недостатки метода, которые впослъдствия, при болте тщательной разработве нашей древней истории, лишили выводы Чичерина авторитета, сложившагося при самомъ ихъ появлении. Статья И. Кр-ва, оставляя въ сторонѣ методъ г. Чичерина, разсматриваетъ какъ общіе его выводы, такъ и нёкоторые частные, не выходя изъ предъловъ тъхъ юридическихъ памятниковъ, которые послужили основаніемъ и для труда г. Чичерина. Въ стать в г. И. К-ва есть нъсколько весьма ценныхъ возраженій, которыя совершенно лишають выводы Чичерина приведеннаго имъ основанія; но, несмотря на то, на статью эту не обращено было ничьяго вниманія и даже самъ г. Чичеринъ не счелъ своею обязанностью на нее отвѣчать.

Противъ критическихъ статей Самарина и Крылова Чичеринъ помѣстилъ возраженіе въ двухъ статьяхъ, помѣщенныхъ въ 10 и 11 чч. "Рус. Въстника" за 1856 годъ подъ заглавіемъ: "Критика г. Крылова и способъ изслёдованія "Рус. Бесёды" \*). Возраженіе Бор. Н. Чичерина блестяще, какъ все что выходило изъ-подъ пера его, и безапелляціонно подкупаеть читателя, не слёдившаго внимательно за споромъ во всемъ его объемѣ. Особенно оно должно было подъйствовать на читателя современнаго, которому было неизвъстно дальнъйшее научное движеніе, во многомъ оправдавшее славянофиловъ. Чичеринъ искусно и основательно сгруппировалъ всѣ недосмотры, противоръчія и преувеличенія въ статьъ Крылова и подъ защитою такого щита уклонился отъ спора по существу: г. Чичеринъ говоритъ, что онъ взялся за перо не съ цёлью защащать свои выводы противъ возраженія Крылова (Х, 734). Но, тімъ не менйе, г. Чичеринъ подробно разсмотрилъ по крайней изръ общій характеръ возраженія своихъ противниковъ. Конечный результать онъ излагаеть въ слёдующей характеристике са-

<sup>\*)</sup> Противъ этой статьи небольшую полемическую выходку (иначе назвать нельзя) ноивстнать въ "Молвв" подъ псевдонимомъ "Туляка" Ал. Ст. Хомяковъ (1857, № 29). Статья эта перепечатана въ его сочинениятъ (I, 667—670).

мого направления. Г. Чичеринъ признаетъ за самый существенный признавъ метода положение Самарина о постижении предмета изслёдованія всёмъ существомъ живаго мыслителя на основаніи сочувственнаго настроенія, какъ живое живымъ. Положеніе это г. Чичеринъ подвергаетъ такому анализу. Методы общія, умозрѣніе и опыть, вогда они действують правильно, беруть точку отправленія объективную, исходять изъ самаго предмета. Умозрѣніе, имбя цёлью познаніе логическихъ законовъ, отправляется отъ логическихъ понятій и положеній. Послёднія, правда, находятся ез субъекть; но такъ какъ самъ субъектъ становится здёсь предметомъ познанія, объектомъ, то точка отправленія всегда лежить въ самомъ предметѣ. Точно также и опытъ, имѣя предметомъ познаніе явленій, береть точкою отправленія фавть, изъ котораго узнаетъ явленіе. Въ томъ и другомъ случав субзективною остается способность къ познанію (это и имёль въ виду Самаринъ, говоря о постижении), разумъ, который имфетъ цблью не вносить въ предметъ внёшнее для него воззрёніе, а вывести изъ него посредствомъ наблюденія общія его начала и законы. Но гдѣ же находится точка отправленія мистической методы?-Очевидно, не въ предметь, не во внёшнемъ фактё, ибо тогда это будетъ опыть, а мистическая метода не зависить отъ опыта, - не въ логикъ, ибо мистическая метода не допускаетъ отвлеченной мысли, -- слёдоват., въ личномъ чувствѣ, въ желаніи, въ потребности познающаго, которая и выражается въ сочувственномъ настроени мыслителя, ---однимъ словомъ, точка отправленія субъективная (Х, 759—760). Г. Чичеринъ очень обстоятельно излагаетъ причину полученія невѣрныхъ выводовъ при употреблении такого мистическаго метода, какъ будто кто-нибудь изъ славянофиловъ когда-нибудь отвергалъ значеніе фавтической разработки и отказывался отъ логическаго мышленія. На этомъ основании возгрѣніе славянофиловъ на исторію древней Руси Чичеринъ предлагаетъ назвать не анти-историческимъ, какъ Соловьевъ, а мистикофантастическима (ХІ, 205). Надо свазать, что всякая эпоха въ жизни человъчества имъла свое словесное пуллю: стоить только приципить это пугало въ какому-нибудь воззриню, для того чтобы погубить его безвозвратно и безъ дальнъйшей провѣрки въ глазахъ всѣхъ, кто привыкъ руководствоваться не силою самостоятельнаго и независимаго пониманія, а господствующимъ теченіемъ общественной мысли. Чичеринъ если не первый,

то изъ первыхъ, и притомъ съ большею повидимому доказательностью, пустиль въ ходъ обвинение славянофиловъ въ мистицизмъ даже по отношению въ наукъ. C'en était fait! Люди, на воторыхъ славянофильская проповёдь подёйствовала и повернула въ ихъ сторону, боялись въ этомъ признаться даже самимъ себъ и тщательно отврещивались отъ сообщества съ самарянами, обвиненными въ страшномъ грёхё для современнаго мыслителя — въ мистицизмё. Но посмотримъ поближе, насколько это справедливо. Г. Чичеринъ говоритъ, что положение Самарина "независимо отъ общихъ категорій, вавовы, напримёръ, умозрёніе в опыть (важется ясно, что они не исвлючаются), опредёляющихъ отношение отвлеченной мыслительной способности въ объекту, постижение имфетъ свои степени, воторымъ соотвётствуютъ особенныя условія въ отношеніяхъ живаго мыслителя въ предмету изученія", -положеніе это выражено въ формѣ афоризма. Это правда; но афоризмъ этотъ принадлежить въ числу наиболёе понятныхъ и наименёе спорныхъ. Попробуемъ выразить его въ болёе простой форме. Представьте, что о вакомъ-нибудь происшестви разсказываютъ трое, причемъ степень знанія и добросовъстность у всёхъ троихъ одинавая, --итстный очевидець, таковый же затажій и посторонній разскащивь. Кто изъ нихъ заслуживаетъ наибольшаго вфроятія? Конечно, местный очевидецъ. Почему? -- потому что, при всёхъ другихъ условіяхъ равныхъ, у него есть нѣчто больше, чего нѣтъ у другихъ, а именно живое отношение въ средъ, гдъ случилось происшествие, а потому онъ лучше и полнѣе постигаетъ тѣ тонвія и неуловимыя черты и вліянія, которыя остаются незамиченными для зайзжаго очевидца, а тъмъ болъе для посторонняго разскащива. Въ этомъ сиыслѣ Прескоттъ выразился, какъ привелъ Хомяковъ, что "одно земство дасть историку такія силы, которыя никакой геній замёнить не можетъ".

Всявій афоризмъ можетъ и долженъ быть повѣренъ, и только тогда, когда афоризмъ выдержитъ вритическую повѣрку, онъ получаетъ цѣну и признаніе. Г. Чичеринъ съ добросовѣстностью, которой онъ никогда не измѣнилъ въ своихъ трудахъ, самъ приступилъ къ повѣркѣ афоризма, выставленнаго Самаринымъ.

Г. Чичеринъ признаетъ, что въ познаваніи, кромѣ опыта и умозрѣнія, участвуетъ еще *чутье.* "Познаніе въ наукѣ,—говоритъ г. Чичеринъ, *— часто* совершается не методическимъ путемъ, а подъ вліяніемъ какого-то чутья, которымъ особенно обладаютъ веливіе люди. Это чутье проявляется одинаково во всёхъ сферахъ познанія, въ наукахъ естественныхъ, вавъ и историческихъ. Это-первоначальная двятельность разума, который не достигь еще до точнаго анализа, но получилъ отъ общаго впечативнія смутное представление о предметь. Это-низшая степень постижения, которая въ обывновенной жизни является очень часто, но въ наувъ представляеть только начало познанія, первый такъ сказать толчовъ въ нему". Темъ не менее Чичеринъ признаетъ, что "общая мысль иногда бываеть постигнута чутьемъ при бъгломъ обозръніи встать частностей, и это дёлается даже быстрёе, нежели путемъ методическаго наведенія. Но во всякомъ случат подобный выводъ остается не болве вакъ догадкою, которая не прежде становится достояніемъ начки, какъ когда послёдняя дойдеть до нея съ помощью строгой методы" (X, 765-766). Что касается до сочувствія, то и оно играеть никоторую роль въ познании, однаво оно отвюдь не служить орудіемь постиженія, а опредбляеть только личныя условія двятельности познающаго... Сочувствіе опредвляеть прежде всего выборъ предмета, а затёмъ — и самую энергію познающей способности: оно оживляетъ и согрѣваетъ трудъ, напрягаетъ мысль, помогаетъ преодолъвать препятствія, даетъ человъку силу перейти черезъ самую сухую, утомительную работу (стр. 766).

Попробуемъ эти мысли, въ сущности върныя, но не достаточно точно выясненныя, подвергнуть болёе обстоятельному изслёдованію. Замётимъ мимоходомъ, что чутье въ человёве, какъ всё впечатленія, возбуждается объектомъ; оно не есть явленіе чисто-субъективное, --- субъектъ не можетъ познавать чутьемъ самого себя, --- слёдовательно это не мистицизмъ, по опредѣленію г. Чичерина. Чутье есть первоначальная дъятельность разума, — слёдоват., элементь необходимый; а если оно есть элементъ необходимый, то куда же оно дёвается впослёдствіи, почему оно пропадаеть, почему оно является часто, а не всегда? А если это элементь случайный, воторый въ двятельности разума не играетъ никакой роли, то почему онъ названъ первоначальною двятельностью проявляющеюся одинавово во всёхъ сферахъ мышленія, ступенью мышленія, хотя бы и низшею? Для этого надо обратиться снова къ вопросу о методъ научнаго изслъдованія и посмотръть, въ самомъ ли дълъ онъ одинаковъ, смотря по объекту. Нътъ никакого сомнънія, что виъшняя природа, совершенно отдёленная отъ человёка, есть настоящій объекта и познаніе ся, пріобр'втаемое путемъ опыта и наблюденія, даеть результаты точные, никакому чутью не подчиняющіеся \*). Но самъ человѣвъ для человѣчесваго познаванія не можетъ сдёлаться вполню объектомъ, --- онъ всегда сохранитъ извёстную долю субъективизма, — и потому методъ въ соціальныхъ наукахъ никогда не можеть достигнуть той точности, вакая получается въ наукахъ естественныхъ. Правда, расширеніе наблюденій можетъ сблизить оба метода и придать соціальнымъ наувамъ болёе точности; но тотъ, вто имфетъ понятіе о теоріи предфловъ въ математивф, знаетъ, что величина приближающаяся нивогда не можетъ достигнуть отождествленія съ величиной, въ которой приближается, никогда не можеть вытравить, свести на нёть тоть отличительный признакъ, который установляеть самостоятельное ея существование. Этотъ субъевтивизмъ, --- называется ли онъ чутьемъ, кавъ у Чичерина, или синтезома, какъ у Хомякова, — есть необходимый элементь познаванія соціальныхъ явленій, есть именно то отношеніе живаго къ живому, безъ котораго познаніе соціальныхъ явленій является иертвымъ, логическою формулой, шаблономъ. Этотъ субъективизмъ и есть именно отношение живаго къ живому, "усвоение жизни не однимъ разсудкомъ, не въ одной ея логической возможности, но всёмъ существомъ мыслителя или художнива", "постижение въ **жизни** еще не достаточно не вполнѣ проявленной ся сущностн" (Самаринъ), --- однимъ словомъ, воспринятіе тёхъ свойствъ человёчесвой природы, которыя не поддаются наблюденію и лежать внъ сферы, объясняемой дъйствіемъ однихъ, досель намъ извъстныхъ завоновъ природы. Тёмъ не менёе свойства эти являются **дъятельными силами** въ человъческой жизни и составляютъ ея тайну, доступную только цёльному пониманію живаго человъка востолько, восколько самъ онъ входитъ въ интересы и тревоги переживаемой ими жизни. Въ этомъ смыслѣ Хомяковъ говоритъ: "Анализъ существовать пе можетъ безъ данныхъ, данныя для него заключаются не въ самыхъ фавтахъ, а въ непосредственномъ зна-

<sup>•)</sup> Надо замѣтить, что Б. Н. Чичеринъ не совершенно ясно усвоилъ себѣ харавтеръ точнаго метода въ изслѣдованіи. Въ послѣднее время, перенося свои занятія на эстественныя науки, Б. Н. въ Московскомъ Обществѣ испытателей природы читалъ свою теорію химін; но, по отзыву сисціалистовъ, теорія его представляетъ блестящее нагроможденіе гипотезъ, что въ наукахъ точныхъ не представляетъ пикакой цѣны. Видно лоническiе факты не всегда могутъ сослужить настоящую службу.

ніи фактовъ. Это первое непосредственное знаніе (чутье) опредѣляетъ почти во всёхъ случаяхъ весь характеръ аналитическаго труда, сверхъ того всегда сопровождается сврытымъ синтезомъ, вполнѣ зависящимъ отъ внутренней жизни народовъ" (Соч. т. I, стр. 76—77). "Общество, также какъ человѣкъ, сознаетъ себя не по логическимъ путямъ. Его сознаніе есть самая его жизнь; оно лежитъ въ единствѣ обычаевъ, въ тождествѣ нравственныхъ или умственныхъ побужденій, въ живомъ и безпрерывномъ размѣнѣ мыслей, во всемъ томъ безпрестанномъ волненіи, которымъ зиждется народъ и его внутренняя исторія. Общественное сознаніе принадлежитъ только личности народа, какъ внутреннее, жизненное сознаніе человѣка принадлежитъ только собственной его личности; оно недоступно ни для иностранца, ни для тѣхъ членовъ общества, которые волею или неволею отъ него уединились" (стр. 20).

Итакъ, кромъ опыта и умозрънія въ постиженіи соціальныхъ вопросовъ, всегда присутствуетъ элементъ субъевтивизма, подчиненный условіямъ мъста и времени, присущимъ той средъ, среди воторой живетъ и дъйствуетъ познающій. Но рядомъ съ этимъ субъективизмомъ деятельность опыта и умозрения все более и болёе навопляется и присоединяется въ разумё познающаго въ непосредственному чутью наблюдателя; послёднее пополняетъ первый и изъ гармоническаго сочетанія обоихъ элементовъ рождается та относительная истива, которая является господствующею въ данную эпоху. Если опыть и наблюдение еще недостаточны и развивающееся изъ нихъ умозрѣніе не даетъ вѣрнаго и широваго обобщенія, то выдёляется одинъ субъективизмъ, на степени догадки, воторый постигаетъ общій смысль явленій, идею въ нихъ лежащую-быстрве, нежели путемъ фактическаго изученія. Если факты навопились въ достаточномъ количествъ для разръшенія путемъ обобщенія той стороны задачи, которая доступна логическому равуму, то относительная истина является не въ видъ догадки, а въ видѣ довазанной теоремы, причемъ логическая дѣятельность разума, какъ спла болёе внёшняя и пробуждающая осязательную двятельность, принимается одна въ соображение, а непосредственный элементь субъективизма, какъ сила болфе внутренняя, неуловимая и дёйствующая съ непрерывною и одинаковою интенсивностью, --- только подразум ввается, а не ощущается. Если же, напротивъ, грубое обобщеніе фактовъ притупляетъ и вытёсняетъ

живое отношеніе къ живому, то наука обращается въ скелетъ, лишенный души; сама исторія, говоритъ Самаринъ, какъ простое записываніе случившагося, уподобилась бы ряду метеорологическихъ наблюденій надъ погодою и потеряла бы достоинство науки истр. 1).

Итакъ, придерживаясь словъ самого г. Чичерина и возстановия заявленія славянофиловъ въ цёльномъ видё, безъ всякихъ искаженій и недомолвокъ, нельзя не придти къ заключенію, что въ ученіи ихъ не было ничего мистическаго; а что если они центръ постиженія соціальныхъ явленій не переносили вссецёло во внё человѣка, разсматриваемаго исключительно въ смыслё объекта, то въ этомъ они были правы, вслёдствіе присущаго соціальнымъ наукамъ требованія на сохраненіе извёстной степени субъективизма при ихъ построеніи.

Не распространяясь болёе о сущности метода, примёненнаго славянофилами въ изученію русской исторіи, посмотримъ, какъ приибнялъ его самъ г. Чичеринъ и какого рода неправильность находили въ этомъ случаё славянофилы.

Коренное возражение, которое Самаринъ сдълалъ Чичерину и которое онъ поставилъ въ самомъ началѣ своего возраженія, заыючалось въ томъ, что изучение однихъ юридическихъ памятниковь въ томъ объемѣ, какъ это сделано Чичеринымъ, не достаточно ия уяснения внутренняго характера различныхъ эпохъ русской ясторія. На это Чичеринъ отвѣчалъ, что Самаринъ самъ этихъ памятнивовъ не изучалъ и потому не можетъ свазать утвердительно, подтверждають ли они результаты добытые авторомъ или въ чемъ-либо ихъ измѣняютъ. Но это замѣчаніе нисколько не ослабляло силы возраженія. На самомъ же дѣлѣ изученіе исвлючительно юридическихъ памятниковъ неизбъжно привело къ односторонности тёхъ обобщеній, которыя Чичеринъ поставилъ конечнымъ результатомъ своего труда. Отличительный признавъ до-петровской администраціи состояль, по мнёнію Чичерина, въ преоблазаніи государственнаго начала надъ частными союзами удѣльновѣчевой Россіи. Но развѣ этимъ внѣшнимъ признакомъ исчерпывается вся внутренняя соціальная жизнь страны, всѣ отношенія народа, земли-въ правительству или государству? Притомъ какимъ путемъ выведеяъ этотъ признакъ? Авторъ говоритъ, что для него путеводною нитью служили труды нёмецкихъ ученыхъ. Приводя

мнѣвія Моля и Штейна, Чичеринъ говоритъ: "Я не выдаю мнѣнія Моля и Штейна за несомнённую истину. Съ нёкоторыми изъ ихъ положеній не могу согласиться и вообще цолагаю, что этоть предметъ, по самой своей новости, требуетъ еще тщательной обработки. Но, во всякомъ случай, находя такое подтверждение своимъ воззрѣніямъ въ новъйшихъ сочиненіяхъ ученыхъ нёмецкихъ юристовъ.въ сочиненіяхъ, писанныхъ съ точки зрѣнія теоретической и возникших подъ вліяніеми современныхи событій (sic), я могу думать, что я въ своихъ изслъдованіяхъ не сбился съ настоящей дорош". Эти нѣмецкіе ученые всю жизнь человѣчества размежевали на три періода, преемственно возвышающіеся одинъ послѣ другаго, а именно родовой бытъ, гражданское общество и государство. Что такое эти періоды? — Это именно выведенные умозаключеніемъ завоны, которые выражають требовація нашего разума, но которые мы не вправѣ принять за исходную точку нашего воззрѣнія и разсматривать съ нея факты (Чичеринъ, см. выше). Съ точки зрѣнія того точнаго метода, о которомъ заботился г. Чичеринъ н который старается выводить законы изъ самой жизни и разсматривать ее помимо готовыхъ шаблоновъ, да еще "возникшихъ подъ вліяніемъ современныхъ событій" и потому р'вшительно не примвнимыхъ въ жизни давно прошедшей, --- эта повврва наблюденій учеными трудами Чичерина и Штейна едва ли представляется умѣстною. Замѣтимъ при этомъ, что одинъ изъ этихъ періодовъ (родовой бытъ) совершенно разбитъ былъ К.С. Аксаковымъ, вакъ форма сочиненная и непримѣнимая къ тому періоду нашей исторія, на который она была наложена трудами нёмецкихъ ученыхъ; притомъ разбитъ онъ былъ не приложеніемъ мистическаго метода, а чисто-фактическою разработкой, соединенною съ здравою логикой.

К. Д. Кавелинъ писалъ о неопредѣленности господствующихъ понятій о гражданскомъ и государственномъ правѣ. Кавелинъ говоритъ: "внимательно пересмотрѣвъ всѣ части гражданскаго права, нельзя найти ни одной, въ которой бы шла рѣчь исключительно объ одномъ частномъ, приватномъ; въ каждой непремѣнно оказывается очень много такого, что по своему значенію, вліянію, ролн имѣетъ публичный, общественный интересъ, касается болѣе или менѣе общества, государства. Показать, гдѣ въ нихъ оканчивается частное, приватное и начинается общественное, публичное, на основаніи лишь ихъ значенія, роли и вліянія, нѣтъ никакой возмож-

ности. Именно потому, что частное, приватное сливается въ этомъ симся съ общественнымъ, публичнымъ, нельзя на ихъ различени основать различіе гражданскаго и публичнаго (государственнаго) права (брошюра: "Что есть гражданское право?" Спб. 1864, стр. 15). Отсюда легво усматривается, насколько точно и опредёленно хожно установить моменть или шаблонь гражданского общества, гат всв явления общественной жизни подчинаются харавтеру частнаго, гражданскаго права. Понятіе о государствѣ, господствующее у Штейна, есть даже не теоретический выходъ, а конвретное представленіе, дъйствительно вознившее подъ вліяніемъ современныхъ событій, и поэтому самому преходящее и теперь уже разлагающееся: это есть государственная централизація, стремившаяся, на первихъ порахъ послё революціоннаго разлада опровинутыхъ старыхъ союзовъ, скрѣпить цѣльность государственной территоріи искусственнымъ нивеллированіемъ. И вотъ съ высоты этого государства, признаннаго за высшій моменть теоріей и силой совреиенныхъ событій навязаннаго европейскому материку, не исключая и Россіи, вошедшей въ общую систему, разсматривались событія и отношенія въ древней Россіи. Понятно, что полученные результаты получались отрицательные и нисколько не уясняли теченія внутренней жизни въ тогдашнемъ обществѣ. Мы видимъ въ книгь Чичервва центральныя учрежденія и отношенія ихъ къ изстнымъ или областнымъ; но отношение техъ или другихъ въ народу, въ самому обществу осталось для автора неизвъстнымъ, н вопроса этого онъ не ставилъ, потому что смыслъ этихъ отношеній дань ему быль въ руки прямо и безь дальнёйшихь заботь тёми шаблонами, въ которые онъ счелъ за нужное втиснуть русскую жизнь. Такимъ образомъ Б. Н. Чичеринъ въ исторіи русской науки быль и остался самымь виднымь, послёдовательнымь и убёжденныхъ сторонникомъ теорія государственной централиціи \*), которую онъ изложилъ вполнѣ въ позднѣйшемъ своемъ произведени "О народномъ представительствѣ въ Россіи", -- произведеніи, которое

<sup>\*)</sup> Е. Ө. Коршъ мнё разсказывалъ, что, помимо другихъ обстоятельствъ, онъ и Б. Н. Чичерниъ разоплись съ "Рус. Вёсти." изъ-за теоретическихъ убёжденій о государстві. Катковъ, въ то время, смотрёлъ на государство какъ на необходимое вло, Чичеривъ и Коршъ видёли въ немъ-для современной эпохи-органическую форму, которою должны бить проникнути всё стороны государственной жизни, — разумёется, не нарушая законной свободы частныхъ лицъ. Это послужнаю причиною изданія "Атенеа".

совершенно разошлось съ убъжденіями современной русской нителлигенціи. Но храни меня Богъ о чьихъ-либо добросовъстныхъ научныхъ трудахъ говорить безъ уваженія и справедливой оцёнки. Заслуги Б. Н. Чичерина всегда должны быть на виду въ разработкъ русской исторіи. Первый шагъ въ изслъдованіи русской исторія долженъ былъ начаться съ примъриванія въ ней современныхъ научныхъ шаблоновъ, ибо въ этихъ шаблонахъ все-таки содержались обобщения соціальныхъ явленій, хотя собранныхъ на другой почвё и развившихся при другихъ условіяхъ. Это примененіе дало-и не могло не дать-отрицательные результаты, но г. Чичеринъ совершенно правъ, говоря, что обозначение отрицательныхъ признаковъ составляетъ одну изъ существенныхъ задачъ науви (XI, стр. 191). Всякое опредбление начинается съ отрицанія (omnis determinatio est negatio); отрицаніе указываетъ ту грань, съ которой предметъ опредъляемый начинаетъ отдъляться. оть другихь; уже послё того начинается анализь, наполняющій его признавами положительными.

Что же сдёлали славянофилы? Фактовъ было слишкомъ мало, чтобъ извлечь изъ нихъ непосредственное, широкое и скольконибудь объясняющее внутреннюю жизнь древней Руси обобщение; западныхъ шаблоновъ славянофилы применять не хотёли, да этобыло и не нужно, потому что такая задача уже была выполнена разбираемымъ изслёдованіемъ. Славянофиламъ оставалось прибѣгнуть къ тому, что Б. Н. Чичеринъ назвалъ "чутьемъ, представляющимъ дёятельность разума, первый толчокъ въ повнанію, постигающій однавоже общую мысль быстрёе, нежели путемъ методическаго наведенія" (въ особенности при такихъ посылкахъ, которыя употребыль г. Чичеринь) или въ тому, что сами славянофилы назвали "постиженіемъ предмета изслёдованія всёмъ существомъ живаго мыслителя, на основании сочувственнаго настроения, какъ живаго живымъ". Въ послёднемъ выраженіи вся тяжесть лежить въ выражение сочувственнаго настроения. Не даромъ г. Чичеринъ, говоря о сочувствіи, понялъ его исключительно съ внѣшней стороны, какъ личное предрасположение къ предмету и любовь къ занятіямъ. Таково дёйствительно сочувствіе всякаго посторонняю ученаю; таково было сочувствіе всёхъ этихъ почтенныхъ нёмцевъ, Штриттера, Миллера, Баера, Шлецера, Еверса, Неймана и др., которыхъ вмена всегда съ признательностью помянетъ наука русской исторіи и которые внесли въ нее все, что могла дать ихъ общирная эрудиція и добросовъстное, примърное трудолюбіе. Но жизни русской и характера нашей исторіи эти ученые и не могли понять. Для этого нужно то внутреннее сочувствіе, о которомъ говоритъ Хомяковъ, — сочувствіе равно недоступное какъ иностранцамъ, такъ и оторвавшимися отъ русской почвы образованнымъ подямъ, о которыхъ сказалъ поэтъ:

## Для нихъ глаголы ийди звучной Съ высотъ Креиля — будильникъ скучный, И волиъ дибпровскихъ плескъ и шуиъ Не будятъ въ нихъ сердечныхъ дуиъ.

Это сочувствіе, сочувствіе къ народу, къ массь и было темъ рычагомъ, которымъ повернулось все міровоззрѣвіе у славянофиловъ и которымъ они такъ рёзко отдёлялись отъ своихъ современиековъ. Въ то время, какъ вся читающая и мыслящая публика того времени преклонялась на вёру предъ результатами тогдашней исторической школы и считала вопросы портшенными, славянофилы чутьемъ не только угадали всю невърность, но и указали причину в ошибочно направленномъ стремлении. Не отвергая науки, они, ия возстановленія русской старины, прежде всего требовали признанія витересовъ той массы, которую обходиль съ чувствомъ жалостливаго пренебреженія образованный человѣкъ того времени; они требовали, чтобы изслёдователи обратились къ остаткамъ старины, сохранившимся въ народъ, въ его обычаямъ, преданіямъ, пъснямъ и върованіямъ. На это могутъ сказать: догадаться, что изслёдованіе, только начинающее разработку предмета, не можетъ быть вполнѣ вѣрнымъ и окончательнымъ-не мудрено, особенно если честь подтвержденія догадки предоставлена другимъ; а собраніемъ русской стараны занимались и прежде славянофиловъ и послё очень иногіе. Все это върно, но все это были усилія и стремленія отизленихъ людей; въ славянофилахъ появился первый кружокъ люлей, глубоко преданныхъ идев народности, разработавшихъ эту идею, - конечно, въ своеобразной формъ, - во всъ стороны народной жизни, до мельчайшихъ подробностей, и задавшихся благородною цёлью проповёдывать эту идею, несмотря ни на какія препятствія и полное равнодушіе, даже пренебреженіе въ ихъ трудамъ современной имъ читающей публики. Не проповёдь кружка, а не-

19\*

преодолимая сила обстоятельствъ заровняла пропасть, доселѣ раздёлявшую образованное меньшинство отъ массы народной, и новыхъ двятелей науки снабдила твиъ чутьемъ народности, которое утрачивалось въ прежнее время слишковъ безусловнывъ преклоненіемъ предъ "послёднимъ словомъ" западной науки. Подъ этими условіями началась новая, еще далеко не оконченная разработка нашей древней исторія; она не оправдала вполнѣ того увлеченія руссвою стариной, которымъ наполнялось гаданіе славянофиловъ, но во всякомъ случав оно стоитъ ближе къ славянофиламъ, нежели въ отрицательно-исторической школѣ, для которой вся русская жизнь сводилась въ постепенному и завонному расширенію государственной централизаціи. Труды ученыхъ, какъ С. М. Соловьевъ, К. Д. Кавелинъ, Б. Н. Чичеринъ, всегда оставятъ свой слёдъ въ наувѣ и имена ихъ всегда будутъ произноситься съ уваженіемъ; но не менбе почтенны и достойны изученія труды ихъ противниковъ, отъ которыхъ исходилъ первый призывъ къ дальнъйшему движенію: нельзя на эти труды продолжать смотрёть съ тёмъ пренебрежениемъ, съ которымъ относились къ нимъ люди науби, воспитанные прежнею школой, когда славянофилы не были достаточно усвоены и вообще находились не въ авантажѣ.

Открытое нападеніе "Рус. Бесѣды" на отрицательную теорію въ русской исторіи, главные представители которой въ Москвѣ примкнули къ "Рус. Вѣстнику", вызвало отвѣтъ С. М. Соловьева, котораго слѣдуетъ признать главою поворота къ изученію русской исторіи на основаніи правилъ и пріемовъ европейской науки.

С. М. Соловьевъ сосредоточилъ свои возраженія въ извѣстной и въ свое время одержавшей рѣшительную побѣду въ современномъ общественномъ мнѣніи статьё: "Шлецеръ и анти-историческое направленіе". Уже само заглавіе этой статьи весьма поучительно и до нѣкоторой степени выясняетъ ея направленіе. Статья какъ бы поставлена подъ защиту Шлецера, онъ представляется какъ бы учителемъ и главнымъ руководителемъ, только его методъ признается настоящимъ, а съ нимъ несогласное осуждается какъ анти-историческое. А между тѣмъ вто былъ Шлецеръ?—Шлецеръ былъ иноземецъ, талантливый и трудолюбивый, вооруженный всѣми пособіями европейской науки и, насколько это возможно было для того времени, тщательно и добросовѣстно изучившій доступные ему памятники русской старины. Талантъ и изученіе отврыли ему много

указаній на характеръ древнѣйтаго періода нашей исторіи, но все же не уясным ему ея истинныхъ задачъ и движеній. Самъ же С. М. Соловьевъ говоритъ, что, возстановивши вритически достовфрность и смыслъ первоначальной русской летописи, Шлецеръ о дальвышемъ ходъ нашей исторіи "имълъ ошибочныя понятія" (стр. 437). "Честный Несторъ, -- говорить авторъ статьи, -- представлялъ свою страну пустынею, гдъ живетъ нъсколько народцевъ. Если наша обширная страна въ половинѣ IX вѣка была пустынею, то могла ли она скоро перестать быть пустынею, скоро населиться? Поэтому ин не будемъ удивляться медленности государственнаго развитія. медзенности установленія наряда въ землё великой (стр. 438). Такимъ образомъ весь смыслъ русской исторіи С. М. Соловьева сводился въ хронологическому расширенію государственнаго наряда въ Россів. Но, помнию этого внёшняго наряда, внутренняя жизнь народа заключаетъ въ себѣ много другихъ законныхъ проявленій и требованій. а потому вопросъ, насколько внёшній государственный нарядъ распространялся, сохраняя или, напротивъ, угнетая эти законныя проявленія и требованія всякой народной жизни, пе зависимыя отъ государственнаго наряда, — не ръшается одною хронологіей. По мнинію С. М. Соловьева, древняя Россія, — подобно тому какъ въ настоящее время крестьянское сословіе, пребывало въ состоянів безсознательнаго подчиненія своему, стариною освященному, обычаю; человвит, когда разъ освобожденъ отъ этого подчиненія, являлся совершенно чистымъ, ибо прежняя связь его съ своимъ н старымъ существовала безъ въдома его разума, коренилась только въ одной половинѣ его существа, безъ вѣдома другой. Русскій человѣкъ XVIII вѣка явился совершенно чистымъ, вполнѣ готовымъ къ воспринятію новаго, однимъ словомъ, явился ребенкомъ, ребенкомъ чрезвычайно способнымъ, воспріимчивымъ, но ребенкомъ, для вотораго наступила пора ученія, пора подражанія, ибо что такое ученіе, какъ не подражаніе? Даровитый, воспріимчивый ребеновъ начинаетъ учиться, узнаетъ много новаго, чего другіе не знають. Первое необходимое слёдствіе этого въ ребенкё-гордость, чувство своего превосходства надъ другими, желаніе высказывать свое превосходство, хвастаться, щеголять новопріобрѣтеннымъ знаніемъ: новое, чужое, что имъ пріобрътено, имъетъ для него необывновенную прелесть, а старое свое, всёмъ извёстное, всёмъ доступное-не имъетъ никакой. Ребенокъ необходимо педантъ, ибо не имбетъ силы овладбть новымъ предметомъ и овладбть самимъ собой при пользование этимъ предметомъ, и потому носится съ нимъ, вс вмъ повазываетъ и хвастается; отсюда-страсть употреблять не встати научныя положенія и слова, страсть употреблять иностранныя слова, виёсто своихъ, говорить безъ нужды на иностранномъ язывѣ, подражать иностраннымъ обычаямъ. даже и тавемъ, которые ничёмъ не лучше своихъ прежнихъ. Все это мы видимъ у руссвихъ людей XVIII въва, и все это было естественнымъ, необходимымъ слёдствіемъ состоянія русскаго общества въ до-петровское время: чего древняя Русь не завъщала, того новая изъ ничего вдругъ создать не могла; для созданія новой, чего именно недоставало древней Руси, потребны были въка (стр. 465 – 477). Это служить до некоторой степени объяснениемь чисто-внёшняго подраженія Европів и современной отчужденности отъ своего народа образованнаго меньшинства до послёдняго времени, но отнюдь не оправданіемъ. Обвиняя анти-историческое направленіе въ томъ, что оно во всей древней Руси видить только хорошее и всякое осужденіе считаетъ "отрицаніемъ", Соловьевъ говоритъ: "Историку встрёчается явленіе, о которомъ современники выражаются, положимъ, тавъ: «мерзость запустёнія на мёстё святё». Историкъ, пораженный такимъ явленіемъ, начинаетъ разыскивать причины, по которымъ оно произошло, а ему кричатъ: «Какъ не стыдно! Какое одностороннее, отрицательное направление! Толкуеть объ одной мерзости запуствнія, а святаго мъста не видить, — у народа была не одна мерзость запустёнія, было и святое мёсто». Разумёется, историку легко отвёчать на эти крики: «Еслибы мерзость запуствнія была на приличномъ ей месть, а не на святомъ, то я бы о ней и не говорилъ" (стр. 478 — 499). Затёмъ С. М. Соловьевъ переходитъ въ разбору отдёльныхъ мнёній славянофиловъ о родовомъ бытѣ, объ общинномъ, о земскихъ соборахъ, о значеній вь исторіи русскаго просв'ященія новгородскаго архіепископа Геннадія, объ отношеніи славянофиловъ въ Петровской реформѣ и вообще о характерѣ позаимствованій просвѣщенія однимъ народомъ у другого.

Естественно, что статья Соловьева произвела большое впечатлёніе на сотрудниковъ "Рус. Бесёды", и они сейчасъ же поспёшили на нее отвётомъ. Въ "Бесёдё" за 1857 г. въ третьей книгё полвились отвёты гг. Безсонова, Ю. Самарина, К. Аксакова и

Хомякова. Въ возражение Хомякова есть заступничество за память И. В. Кирвевскаго, о которомъ всколзь упомянулъ Соловьевъ, и частныя возраженія на нёкоторыя мысли и выраженія Соловьева, и общая критика всего настроенія русской исторіи, какъ она является въ вышедшихъ до того времени томахъ труда Соловьева. Общій выводъ Хомякова такой: "Вполнѣ признавая неутомимую двательность г. Соловьева, его любовь въ наува и даровитость, я не дужаю отрицать ни достоинства, ни полезности его историчесваго труда; но, приступая въ исторіи, еще не достаточно подготовленной отдёльными изслёдованіями, онъ съ намёреніемъ или безсознательно ограничнися одностороннимъ взглядомъ. Онъ разсказываеть не исторію Россіи, даже не исторію государства Руссваго, а только исторію государственности въ Россіи, во скодько этотъ разсказъ подготовленъ другими изслъдованіями и отчасти ямъ самимъ. Этотъ трудъ, конечно, не безполезенъ. Это сборъ оффиціальныхъ столбцовъ исторической лётописи, подведенный подъ нёкоторую систему. Должно прибавить, что есть и неоффиціальная часть, слишкомъ мало обдёланная; но она не связана никакою живою связью съ оффиціальнымъ отдёломъ, такъ же, какъ водится въ современныхъ газетахъ. Послёдовательность кое-гдё видна, жизин нигдъ. Это завистло, разумъется, отъ самаго свойства первой задачи (сознательной или безсознательной), но, вслёдствіе продолжительнаго занятія, обратилось въ привычку; а самъ г. Соловьевъ уже сказаль, какъ вредно однообразіе занятій. Естественнымъ послёдствіемъ привычки къ односторонности было то, что когда явилось направление, требующее отъ истории не только документальности, но еще органическаго смысла, г. Соловьеву такое направленіе показалось анти-историческимъ.

"Дъ́йствительно, что хотъ́лъ онъ свазать, —что люди этого направленія отрицаютъ прошедшее? Такое предположеніе было бы просто безсмысленно. Или желали бы прошлое передъ́лать на свой ладъ? —еще безсмысленнъ́е. Или не хотятъ историческихъ занятій? но онъ знаетъ, что они не менъ́е его занимаются исторіей и стараются обращать вниманіе своихъ соотечественниковъ на это изученіе. Или же критически изслъ́дываютъ старину, не знакомы съ вритическими пріемами, или не хотятъ ихъ знать, перестраивая образъ старины по своемому хотвнію? Этого г. Соловьевъ не могъ свазать: онъ знаетъ, что то направленіе, о которомъ онъ говоритъ,

требуетъ изслѣдованій, и признаетъ даже невозможнымъ нодвигомъписать исторію Россіи при отсутствіи предварительныхъ трудовъвритическихъ (о чемъ оно ему даже напоминало весьма въжливо. но ясно). Итакъ, въ эпитете анти-историческое" можетъ быть только одинъ разумный смысль, а именно слёдующій. Это направленіе не восхищается всякимъ историческимъ періодомъ: оно знаетъ, что исторія народа, какъ развитіе человѣка, имѣетъ свои временныя отвлоненія (иногда весьма продолжительныя); что ея двятели вступають иногда на ложные пути, увлекая за собою всѣ правящія обществомъ силы; что иногда направленіе не вполнѣ ложное бываеть и неправымъ и ложнымъ вслёдствіе своей односторонностии неразумнаго отношенія въ другимъ временно пренебрегаемымъ требованіямъ и силамъ народа; что не всегда поздивйтее бываеть лучшимъ, а современное не всегда върнымъ закону внутреннему, лежащему въ основѣ развитія правильнаго; и что навонецъ часто слёдуетъ въ прошедшемъ отыскивать тё разумныя начала, которыя, будучи временно затаены или отстранены отъ деятельности, должны еще (по счастливому выраженію г. Самарина) изъ прошедшаго прорасти въ будущее. Въ этомъ только значени выражение г. Соловьева можетъ представлять смысль; но жаль историка, которому такое направление кажется анти-историческимъ".

Самаринъ, разобравъ обвиненія противъ нѣкоторыхъ его положеній со стороны Соловьева, остановился на постоянно повторяемомъ Соловьевымъ обвиненіи древней Руси въ недостаткѣ просвѣщенія и на доказательствахъ о безусловной пользѣ Петровской реформы и сближенія съ Европой. Въ видѣ возраженій Самаринъ ставитъ слѣдующій вопросъ:

"Два недуга разъёдали древнюю жизнь—лихоимство и обрядность: противъ этого г. Соловьевъ спорить не будетъ. Древняя Русь ихъ не скрывала; напротивъ, она каялась въ нихъ во всеуслышаніе, искала средствъ противъ нихъ, но не находила исцёленія (съ этимъ также согласится г. Соловьевъ). Итакъ, съ полнымъ и яснымъ сознаніемъ своей болёзни, съ готовностью на все для кореннаго исцёленія, поступила Русская земля на попеченіе безстрашнаго хирурга, привезшаго изъ-за границы новую систему лѣченія. Она теперь испробована, прошло полтараста лѣтъ. Мы не спрашиваемъ: здорова ли Россія?—нѣтъ, это было бы много. Мы просимъ только, чтобъ намъ указали, какое новое, притомъ дѣйствительное и древней Руси невѣдомое или недоступное, средство открыто и употреблено въ дѣло? Противъ двухъ коренныхъ недуговъ, лихоимства и обрядности, которыхъ всѣ признаки такъ подробно описаны, что пріобрѣла Россія? И когда намъ укажутъ, что она пріобрѣла, мы беремся показать, что она утратила.

Свойства земледёльскаго сословія въ смыслё народа Соловьевъ характеризуетъ слёдующимъ образомъ: "Однообразіе, простота завятій, подчиненіе этихъ занятій природнымъ условіямъ, надъ которыми трудно взять верхъ человѣку, однообразіе формъ быта, разобщеніе съ другими влассами народа — ведеть въ земледѣльческомъ сословія въ господству формъ, давностью освященныхъ, въ безсознательному подчиненію обычаю, преданію, обряду. Отсюда въ этомъ сословін такая удержливость относительно стараго, такое отвращение въ нововведениямъ, осязательно полезнымъ, такое безсиме смысла передъ подавляющею силою привычки. Въ земледъльческомъ сословін сохранились преданія, обряды, идущіе изъ глубочайшей древности: попробуйте попросыть у земледёльца объясненія смысла обряда, который онъ такъ суевърно соблюдаетъвы не получите другаго отвѣта, кромѣ: такъ водится; но попробуйте нарушить обрядъ или часть его, — вы взволнуете человѣка, цѣлое общество, воторые придуть въ отчаяние, будуть ждать всёхъ возможныхъ бёдствій отъ нарушенія обряда. Но понятно, какую помощь оказываеть это сословіе государству, когда послёднее призоветъ его на защиту того, что всёмъ народомъ признано за необходниое и святое. Поэтому справедливо называють земледёльческое сословіе по превмуществу охранительнымъ. Почтенныя свойства этого сословія, какъ сословія, не могутъ быть оспариваемы; но что же если цёлый народъ живеть въ формѣ быта земледѣльческаго сословія" ("Рус. Вестникъ" 1857 г.).

На это Самаринъ возражаетъ:

"По системѣ ученаго историка XIX вѣка черные люди годны только на черный день. Ихъ дѣло встрѣчать грудью непріятелей и складывать свои головы, когда правительство ударитъ въ набатъ; но развѣ одно нашествіе иноплеменниковъ со штыками и пушкаии угрожаетъ тому, что признается народомъ за необходимое и святое? Бываютъ бѣды и отъ другихъ причинъ. Вспомните слѣпую любовь къ новизнѣ, тупое презрѣніе къ обычаю и привычкѣ, самоувѣренность полупросвѣщенія, всецѣло вѣрующаго въ безошибочность послёдней вычитанной теоріи, наконець легіонъ невинныхъ, благонамъренныхъ поборнивовъ самодержавныхъ притязаній разсудка на исправленіе жизни. А чего не выдумаеть разсудовъ! Сегодня, напримъръ, вого-то озарила мысль, что жителямъ селъ полобаетъ быть хлёпопашнами и что только въ городахъ можетъ существовать промышленность. Тавъ дъйствительно было въ Германіи, такъ должно быть и вездё. Правда, что у насъ на съверъ, въ течение полугода, земледъльческия занятия по неволѣ прекращаются и поселяне по необходимости должны обращаться въ торговав и промысланъ; правда также, что есть у насъ цёлыя губернія, для которыхъ хлёбопашество составляетъ лишь второстепенное подспорье, и что именно тамъ встрвуаются богатвишія села, гав въ каждой избъ заведена фабрика; но что до этого! Обычай-не указъ наукь. Наука требуеть городовъ,-подавайте намъ города, мануфактуры, фабрики; если на то пойдетъ, мы пожалуй за одинъ разъ сотню богатыхъ селеній произведемъ въ городской чинъ, то-есть мы навалимъ на нихъ многосложный штать, съ думами, магистратами, цехами, управными порядками, и подъ бременемъ этого штата исхудаетъ нёкогда цвётущее, полное жизни село, и выродится въ чахлый городъ, но все же городъ! А что, если завтра другому внижнику почудится, что намъ совсёмъ не нужны ни фабрики, ни мануфактуры, что мы исключительно земледѣльцы, что наше дѣло пахать, пасти овецъ и топить сало, а все остальное мы должны получать отъ другихъ? Бѣдная земля! Какой безвонечный рядъ операцій и опытовъ готовится для нея впереди, сколько ломки, противоръчій, сколько ударовъ по самымъ чувствительнымъ жиламъ, сколько даромъ погубленнаго труда, сволько напраснаго насилія! Что же предохранить ее отъ всёхъ этихъ бёдъ, едва ли чёмъ уступающихъ нашествію 20 языковъ или московской волокитъ, если не отпоръ-вполнъ разумный, хотя и безсознательный — именно того сословія, которое, обладая безошибочностью духовнаго инстинкта, хранить въ себѣ цѣльность народной стихи?

"Но этого-то именно и не вмѣщаетъ школа; здѣсь-то и обрывается ся книжная мудрость. Разумность, не обдеченная въ затверженныя формы логическаго сознанія, для нея не существуетъ; устойчивость факта, право жизни передъ истявующимъ ее разсудкомъ кажется ей оскорбленіемъ величества науки и раздражительныхъ ея служителей. Между тѣмъ уваженіе въ существующему и не уличенному въ противозаконности факту заключаетъ въ себѣ самую существенную и драгоцѣнную гарантію прочности правъ какъ личныхъ, такъ и общественныхъ, и крѣпости народнаго быта (Соч. ч. I, 235—236)

. Авсавовъ свое возражение начинаетъ такою харавтеристивой обонхъ направленій: "Направленіе названо анти-историческима. Почежу? Отвергаетъ ли оно историческія данныя, считаетъ ли ненужнымъ знать прошедшее? Нѣтъ, самъ г. Соловьевъ не могъ сказать этого. Онъ не оспариваетъ, что направление опирается на историческихъ фактахъ, но.... оно ихъ не такъ перетолковываетъ. Въ такомъ случав название «анти-историческое» сюда не идетъ, вбо ошибочно перетолковывать исторію не значить исторію отвергать и идти въ наукъ путемъ неисторическимъ; въ противномъ случат г. Соловьевъ встхъ несогласныхъ съ нимъ долженъ былъ бы причислить въ анти-историческому направленію, оставивъ при историческомъ лишь себя и своихъ партизановъ или (какъ теперь довольно неудачно переводять у насъ) сторонниковъ. Названіе антиисторическое придумано невърно, и говорить объ этомъ мнъ нечего. Но слово сказалось не даромъ. Историческое направленіе, какъ называетъ свое направление г. Соловьевъ, понимаетъ историю, точно, исключительнымъ и одностороннимъ образомъ. Оно думаетъ, что преемство всёхъ историческихъ явленій есть непремённое восхожденіе отъ лучшаго въ лучшему, такъ что день настоящій есть всегда день правдивый, а вчерашній день есть день осужденный. Этоповлонение не истории, а времени. Здёсь нёть вонроса объ истинё въ ней самой, въ въ которую, вы не справляетесь: ся ли время теперь, или нётъ?--здёсь вопросъ только о времени, и ужь тотъ непремѣнно правъ, чье время. Это странное, привременное, если можно такъ выразиться, направление есть постоянное оправдание историческихъ дѣятелей-временщиковъ (подъ дѣятелями мы разужвемъ здъсь не одни лица, а всякую движущую идею эпохи). Но, постоянно прославляя настоящую идею, историкъ съ такимъ историческимъ направленіемъ можетъ впадать въ безпрестанныя ошибки... Нѣтъ, истина-не временщикъ и отъ времени не зависить. Что инѣ за дѣло, что такая-то идея теперь торжествуеть? О ся ложности и неложности сужу я на основания требований истины независимой и не усомнюсь назвать ее ложною (если

такою найду), какъ бы ни была она сильна во времени. Основаніемъ для пониманія исторіи должна быть, съ одной стороны, идея общей истины, ибо всякая исторія представляеть такое или иное въ ней отношение, съ другой-начало (принципъ) народное, проникающее всю исторію, а не преемство историческихъ явленій или формъ. Вотъ что должно быть вритеріумомъ (мѣриломъ), и вотъ чего нётъ у школы исторической (какъ она сама себя называетъ), -- школы, которая служитъ времени и всякой послъдней исторической идев, напримвръ теперь-идев Петровскаго переворота. Вотъ что называемъ мы: "поклоняться времени". Должноили отвазаться отъ господства времени и прибѣгнуть въ истинѣ самой по себъ, на основания которой объясняется самое время, или обоготворить время и отказаться тогда отъ истины самой по себъ независимой. Историческое (какъ оно называетъ себя) направленіе избрало второй путь. Понятно, что это направленіе страдаетъ недостаткомъ критики, и потому, отвинувъ исключительное назвавіе историческаго (названіе, которое принадлежить всякому направленію, на исторіи основанному), оно, въ отличіе отъ другихъ, гораздо върнъе можетъ назваться анти-критическимъ. У него, есля хотите, можетъ быть критика прошедшаго, но никогда настоящаго; между тёмъ вакъ настоящее не есть еще истина, потому что оно настоящее и торжествующее и подлежить также критикв. Критика же одного прошедшаго не есть свободная вритика, а осужденіе. Гдѣ вритика является только орудіемъ заранѣе изреченнаго приговора, тамъ иътъ критики. И потому повторяемъ, что направленію, о которомъ говоримъ, прилично названіе антикритическаю. Но изъ этого названія мы не намфрены двлать прозвища, считая это неумъстнымъ въ серьезной статьъ ("Рус. Бес." 1857. III, 104-106).

Затёмъ Аксаковъ излагаетъ въ частности свой споръ съ Соловьевымъ о родовомъ бытё, значении общины и земскихъ соборахъ.

Возраженіе г. Безсонова такъ же слабо, какъ и статья его. Безсоновъ принадлежалъ къ тѣмъ enfants terribles славянофильскаго кружка, противъ которыхъ предостерегала "Рус. Бесѣду" редакція "Современника" и которые, проникнувшись духомъ ученія, лишены были способности толковаго, вѣрнаго и полезнаго примѣненія ихъ къ своимъ изслѣдованіямъ. Въ очень растянутой рецензіи изданнаго гг. Горскимъ и Невоструевымъ "Описанія славянскихъ рукописей Московской Синодальной библіотеки" ("Рус. Бес." 1856, І, 1—90) А. Безсоновъ изложилъ цѣлый рядъ умозаключеній, въ которомъ онъ опровергаетъ предположеніе издателей, что помѣщеніе новгородскимъ архіепископомъ Геннадіемъ въ его ћервомъ полномъ собраніи перевода нѣкоторыхъ ветхозавѣтныхъ книгъ съ латинскаго произошло вслѣдствіе неудачи или утраты древнихъ переводовъ съ греческаго. Г. Безсоновъ видитъ въ этомъ личную небрежность или неумѣлость Геннадія, а при случаѣ разсказываетъ о сильномъ у насъ распространеніи греческаго языка, такъ что нельзя было затрудниться въ пріисканіи переводчиковъ. Напротивъ Соловьевъ недостатокъ труда Геннадія приписываетъ не лично ему, а современному состоянію просвѣщенія въ Россіи. Возраженіе г. Безсонова не содержитъ никакихъ фактическихъ данныхъ и едва ли можетъ . убѣдить кого-либо изъ читателей \*).

Самый важный изъ вопросовъ, поднятый "Рус. Бёсёдою", былъ вопросъ объ общиню \*\*). Въ "Завлючительномъ словё", съ воторымъ

\*\*) Мотнвы человъческаго развитія не объясняются ни любовью, ни враждою, жотому что эти понятія служать только выраженіемь субъективныхь отношеній одного человъка въ другому. Мотивы эти должво отыскивать глубже, въ физіологической природ' челов'яка. По теорія эводюція наблюдать эти мотивы слёдчеть не прамо въ человѣческой средѣ, но въ организмахъ сравнительно низшихъ, гдѣ они выражаются проще в более доступны наблюдению. Въ недавнее время Альфр. Еспячась сь этою цалью взялся за изысканіе законовь, проявляющихся въ обществахъ между животными ("Des sociétés animales, étude de psychologie, 2 ed. Paris 1878 г.). Задачу свою Еспинась взлагаеть следующимъ образомъ: "Общежитіе не есть случайный факть въ животномъ царствъ; ово не является тамъ и сямъ случайно и какъ бы по капризу; оно не ограничивается, какъ думаютъ обыкновенно, нёкоторыми отдъльными видами, — бобрами, пчезами и муравьями; напротивъ общежитіе составляеть, какъ постараемся доказать въ предлагаемомъ нами труда, фактъ норнальный, постоянный, всеобщій. Начиная съ низшихъ ступеней развитія и до саныхъ высшихъ, всё животныя, въ извёстное время своего существованія, входили какинь бы то ни было образонь въ общество; общественная среда есть необхолисе условіе сохраненія и возобновленія жизни. Таковъ біологическій законъ, который не безполезно выставить на свътъ" (стр. 9). Издагая наблюденія надъ стадани

<sup>\*)</sup> Въ бумагахъ Ал. Иван. сохранняюсь нёсколько писемъ г. Безсонова по поводу унячтоженія библіотеки при Московской Синодальной типографіи, которую митронолить Филареть порёшиль разровнить и размёстить по разнымъ мёстамъ. Г. Безсоновъ хлопоталь по этому случаю очень много ("Историческій очеркъ Типографской библіотеки въ Москвё"—"Рус. Бес." 1859, V, 39—105, съ послёсловіемъ редакціи, письно въ "Московскихъ Вёдомостяхъ" 1859 года) и обращался съ частными инсьмами, между прочимъ, къ Ал. Ивановичу, но изъ писемъ Кошелева въ И. С. Аксакову видно, что въ Петербургё никакого предположенія объ измёненіи типографскаго книгохранилища не существовало.

"Рус. Бесѣда" обратилась къ читателямъ, закрываясь въ 1859 г., редакція прямо выдвигаетъ этотъ вопросъ какъ знамя своего журнала. "Бесѣда" и "Сельское Благоустройство" неутомимо трудились надъ разъясненіемъ сущности этого явленія (общиннаго устройства) изъ русской и славянской исторіи и жизни, —явленія, имѣющаго громадную будущность и не только не противорѣчащаго здраво понятымъ требованіямъ науки, но предназначеннаго внести новое воззрѣніе и произвести совершенный переворотъ въ политической экономіи, какъ она сложилась доселѣ на Западѣ ("Рус. Бес." 1859, VI, 4). Дѣйствительно, ученіе объ общинѣ есть краеугольный камень всего славанофильскаго міровоззрѣнія. Въ "Рус. Бесѣдѣ" это ученіе излагалось полемически; но въ другихъ своихъ сочиненіяхъ, если не въ цѣльномъ видѣ, то отрывочно, славянофилы заявили свою теорію догматически, т.-е. въ смыслѣ самостоятельнаго, а не спорнаго изложенія. Поэтому мы скажемъ предвари-

(peuplades, народцы) животныхъ высшихъ порядковъ,-птицъ и илекопитающихъ,-Еспинась приходить къ заключению, что мотивъ всякаго нормальнаго общества между животными, выходящаго за предалы семьи (въ полномъ физіодогическомъ смысла), можеть быть названь симпатиет (475); что во многнах случаяхь самопожертвованія. замеченныхъ между позвоночными высшихъ порядковъ, симпатія обнаруживается сама собою и возвышается до тахъ размаровъ, которые ны называемъ чистою добротою или самоотреченіень; что въ то время, когда этоть безкорыстний мотивь действуеть на агента, мотивь этоть имбеть характерь побудительнаго импульса, которому трудно сопротивляться, мотивъ сделался прирожденною привычкою, безу-СЛОВНЫМЪ ВИСТИНАТОМЪ; НО ИМПУЛЬСЪ ЭТОТЪ ВО ЯВЛЯЕТСЯ ЧИСТО-МОХАНИЧЕСКИМЪ, ИСО ВЪ немъ присутствуетъ, котя темное, сознаніе и болве или менве ясно ощущается противоположность этого мотива съ эгонстическими наклонностями (557-558). Нать сомивнія. что въ человвкв, одаренномъ словомъ, эта прирожденная симпатія, воспитанная давнею привычною и потребностью взаимопомощи для своего личнаго благоустройства. перепла въ инстанктъ общественности, который и составляетъ общее основание соедявенія людей въ общество, помимо личныхъ чувствъ любви и вражды, опредъляющихъ только ближайшія взаниныя отношенія извёстныхъ лиць въ данномъ обществѣ. Въ этомъсимслё Хомяковъ совершенно справедливо зам'ятиль, что "разобщение народовъ и пустынная жазнь во многихъ случаяхъ убили зачатки образованія" (III, 286). Чувство симпатіи или общенія получило, какъ всякое общее нравственное понятіе, насколько разныхъ названій, синонимовъ, опреділяющихъ различныя его стороны, но сходящихся къ одному первоначальному понятію: сочувствіе, соглашеніе, совёсть, нравственность, справедливость, правда, общественное мизніе и, въ послуднее время, модное слово-альтрунемъ. Всё эти проявленія истекають изъ единаго начала, изъ инстинкта общественности, и всё они присущи всякому обществу; но самое содержаніе, въ которомъ проявленія эти обнаруживаются въ извёстномъ народѣ, дается его исторяческою жизнью, т.-е. совокупностью всёхъ условій мёста и временн, действующихъ въ данный моментъ. Вовнѣ инстинитъ обществевности выразился прежде всего установленіемъ однообразія въ дъйствіяхъ и отношеніяхъ между члетельно нёсколько словъ съ этой точки зрёнія. Западное воззрёніе того времени держалось на господствовавшей въ то время теоріи индивидуализма и построенной на ней государственности или сонституціонализма. Славянофилы первые выдвинули противъ этой теорін свое ученіе объ общественности или, какъ теперь принято называть-альтрунзмё, ведущемъ въ общинному устройству. Современный представитель западнаго лагеря К. Д. Кавелинъ, возражая Самарину, исходную точку своего воззрёнія, задолго до дарвннизма (въ 1847 году), формулировалъ слёдующимъ образомъ: Человёкь быль и до сихъ поръ находится въ столкновеніяхъ съ другими людьми, въ недобровольной зависимости отъ нихъ, тягостной ия него и не только для него совершенно безполезной, но и положительно вредной; чрезъ всю исторію видно стремленіе отдівлаться отъ этой зависимости если не совсёмъ, то какъ можно более ограничить ее самымъ необходимымъ и неизбежнымъ; чемъ бинже человёкъ подходитъ къ этой цёли, тёмъ онъ миролюбивёе

ные общества, путем' перенныманія или способности къ переничивости, составляющей одно изъ условій инстинита общественности (tacitus omnium consensus римскихъ пристовъ); это однообразіе выразнлось въ привычкахъ и обычаяхъ, передаваемыхъ оть поколенія къ поколенію чрезъ воспитаніе или преданіе. Но чёмь более общество расширялось, чъмъ чаще становились сношенія его съ другими обществами, воспитавлининся подъ другими историческими условіями, чёмъ сложибе становились отношенія между людьми, чёмъ рёзче общество распадалось на группы, отдёленныя нежду собою различіемъ положенія и занятій, твиъ труднѣе становилось отдёльному лау разбираться въ этомъ безпрерывно мвняющемся и разрастающенся хаост и твиъ чаще являюсь нарушение прежняго однообразие лицами, не желавшими подчиняться установленному порядку. Такимъ образомъ темъ или другимъ путемъ важиейвія отношенія, безъ которыхъ общежитіе не удовлетворяло потребностянъ большинства, выдалянсь, получали строго опредаленное и болае постоянное содержавие, облекались известными вибшивым формами и стали такимъ образомъ обязательною нормово общественной жизни. Такимъ образомъ произошли условіе, договоръ, обрядъ, законъ, юридическая формальность. Эта условная сторона жизни, представляющая minimum требованій, которыя обязанъ исполнить всякій членъ общества и за венсполнение которыхъ онъ подвергается отвётственности, впослёдствия получила названіе права. Вибств съ этимъ, такъ какъ все общество не могло надзпрать, чтобы враво не нарушалось отдёльными лицами и не могло привлекать ихъ къ отвётственности, то явилась потребность въ установлении постоянной и сильной власти, возстановляющей порядокъ, нарушенный въ обществъ, съ появленіемъ котораго общество подчивалось закому и пріобрётало форму государства, т.-е. сплоченнаго оргавизна, обладающаго всёми условіями для дальнёйшаго развитія. — Подробная библіографія статей по вопросу объ общинѣ валожена въ общей библіографіи по врестьянскому вопросу, помещавшейся Кошелевымъ въ "Сельскомъ Благоустройстве", и у Межова-"Крестьянскій вопросъ въ Россін" (стр. 70-89).

относится въ другимъ людямъ, потому что вражда имбетъ менбе основанія, поводовъ и причинъ. Человѣкъ безпрестанно ищетъ и безпрестанно находить; удовлетворение сивняется неудовлетвореніемъ и такъ далёе до безконечности; вмёстё съ тёмъ человёкъ становится развитёй, многостороннёй. Что заставляеть его идти этимъ путемъ, что возбуждаетъ въ немъ недовольство тёмъ, чёмъ онъ обладаетъ?-Требованія въ немъ самомъ лежащія и которыя безпрестанно измѣняются. Такимъ образомъ человѣкъ создаетъ свои опредѣленія изъ себя: не будь въ немъ этихъ требованій, онъ вёчно оставался бы однимъ и тёмъ же, какъ окружающая его природа, строго и безусловно повинующаяся внёшнему завону. А какъ создавание новаго быта исторически, везде и всегда, возбуждаеть противодъйствіе, желанье удержать старое, то между тъмъ и другимъ происходитъ столкновеніе, вражда, практическое отрицание. По степени гражданской образованности оно выражается въ убійствѣ или дракѣ, или брани, или ссорѣ, или наконецъ въ самомъ миролюбивомъ, добросовъстномъ обсуждении, но, тъмъ не менбе, стольновение все-тави будеть, и оно необходимо выразится въ фактахъ, во внёшнихъ дёяніяхъ, въ мірё практическомъ. Поэтому цёль развитія есть примиреніе, а путь ведущій въ этому примиренію-вражда, отриданіе (І, 399-400).

Противъ этого положенія Хомявовъ выставиль такой религіозный афоризмъ. Изъ всёхъ законовъ нравственнаго міра, по которымъ разумъ долженъ строиться, чтобы получить въденіе, первымъ и высшимъ является любовь; она по преимуществу необходима для разумнаго развитія. Это положеніе само по себ'я уже богато послёдствіями. Любовь не есть стремленіе одиновое: она требуетъ, творитъ и находитъ отзвуки и общеніе, и сама въ отзвукахъ и общении растетъ, кринетъ и совершенствуется. Итакъ, общеніе любви не только полезно, но вполнѣ необходимо для постиженія истины, а постиженіе истины на ней зиждется и безъ нея невозможно. Недоступная для отдёльнаго мышленія, истина доступна только совокупности мышленій, связанныхъ любовью. Эта черта рёзко отдёляетъ ученіе православное отъ всёхъ остальныхъ: отъ латинства, стоящаго на внѣшнемъ авторитетѣ, и отъ протестантства, отрѣшающаго личность до свободы въ пустыняхъ разсудочной отвлеченности (I, 273). Въ другомъ месте Хомяковъ говорить: вражда можеть являться какъ случайность въ составления

общества, но не можетъ входить ни въ какомъ случав въ его норму, идея же взаниной любви можетъ являться и въ процессъ развитія общественнаго и окончательною его нормою (I, 160). Таниъ образомъ и ученіе объ общинѣ сведено было въ славанофильской теоріи въ тому православно-религіозному знаменателю, который составляль отличительный характерь цёлой системы. Община дорога славянофиламъ, какъ единственная общественная среда, въ которой возможно осуществление христіанской любви, которую Спаситель призналь нормою, верховнымь закономь людскихь отношеній. Какъ бы то ни было, принимая чувство любви за основной и высшій иотивъ всей человъческой дъятельности, славянофилы должны были видёть въ обществё организмъ саморазвивающійся извнутри самого себя в независимо отъ внёшнихъ условій, — другими словами, признать инстинкть общественности. Отсюда вряжда славянофиловь во всему внёшнему, условному, носящему следы насилія, въ противоположность внутреннимъ движеніямъ человтка, исходящимъ изъ присущаго ему чувства христіанской, всеобъемлющей любви. Отсюда славянофилы (за исключеніемъ Самарина и Кошелева, видвшихъ въ государствъ, помимо мотивовъ его происхождения, необходимую органическую форму общежитія) дошли до отрицанія государства, въ которомъ они видёли съ теоретической стороны выражение витетней формальности или условия, на которомъ приинрились враждующія между собою личности (Contrat social), а съ практической, - какъ оно представлялось въ данную минуту, -давление меньшинства надъ большинствомъ. Эту мысль ранбе всбхъ, еще въ 1838 году, заявилъ И. В. Кирбевский, но въ формб менбе рёзкой и опредёленной. На Западё, говорить Кирбевскій, всё отношения общественныя основаны на условии, или старанияхъ достигнуть этого искуственнаго основания. Виљ условія нѣтъ отношеній правильныхъ, но является произволъ, который въ правительственномъ влассѣ сказывается самовластіемъ, въ управляемомъсвободою. Но и въ томъ и въ другомъ случав этотъ произволъ доказываеть не развитіе внутренней жизни, а развитіе внёшней, формальной. Всѣ силы, всѣ интересы, всѣ права общестбенныя существуютъ тамъ отдъльно, каждый самъ по себъ, и соединяются не по нормальному закону, а или въ случайномъ порядкѣ, или въ искусственномъ соглашении. Въ первомъ случав торжествуетъ матеріальная сила, во второмъ --- сумма индивидуальныхъ разумёній. 20

Но матеріальная сила, натеріальный неревѣсъ, матеріальное большинство, сумма индивидуальныхъ разумёній, въ сущности составляють одно начало, только въ разныхъ моментахъ своего развитія. Потому общественный договорь не есть изобрётение энцивлопедистовъ, но двиствительно идеалъ, въ которому стремились безъ сознанія, а теперь стремятся съ сознаніемъ всё западныя общества. подъ вліяніемъ раціональнаго элемента, перевѣсившаго элементь христіанскій (I, 196). До самой рёзкой и окончательной постановки это отрицание государства доведено у К. С. Аксакова и Хомявова. По мибнію Аксавова, государство какъ принципъ зло (I, 56 и 306); государство сесть необходимая врайность (стр. 57); путемъ государства пошла западная Европа и разработала великолённо государственное устройство, съ чрезвычайными оттёнками, доведя его въ Америке до высшей стецени либерализиа. Но это либеральное государство есть все-таки неволя, и чёмъ шире оно ложится на народъ, твиъ болве оно захватываетъ народъ въ себя и ваменить его духомъ закона, учрежденія, вибшняго порядка. Если либерализмъ государственный (Аксаковъ видимо не отличаетъ либерализма отъ бюрократизма) дойдетъ до крайнихъ предбловъ, до того, что каждый будеть чиновникомь, квартальнымь самого себя, тогда окончательно государство убьетъ живое начало въ человъкъ. Живое начало, конечно, не въ государствъ, а въ общинъ (I, 249-251, примъч.). Хомяковъ говоритъ: Соединение людей въ искусственную форму государства, форму чисто-вибшиюю (покуда она не сознана какъ выражение глубокой мысли человъческой, лежащей искони въ душѣ человѣка, а это время еще не - наступило даже въ XIX-мъ въкъ послъ Р. Хр.), это соединение было чуждо пранскому духу (подъ именемъ пранцевъ Хомяковъ разумветь вообще народы арійской расы). Оно было принято какъ необходимость вибшияя, какъ средство отпора противъ натиска враговъ (IV, 38). Государство, по мнѣнію Хомявова, не можетъ дъйствовать иначе, какъ насиліемъ, поэтому Хомяковъ противополагаеть начало государства всякому внутреннему началу, религіозному, нравственному, общинному и даже дружинному (IV, 444-445). Но славянофилы сами не могли выдержать всей рёзкости и односторонности такого взгляда и впали въ противорѣчіе. Хомявовъ говоритъ: "Когда люди образовали общину, то общій внутренній, правственный законъ является вакъ порядокъ

общей жизни, какъ обычай. Является другая, впрочемъ, нравственная же сила, общее мизніе, составляющее уже общественную нравственность; эта сила возможна и законно права, ибо основаніе общества и его союза есть одно общее нравственное убъждение. Такое общество есть общество въ настоящемъ смыслѣ человѣческомъ. Нравственное убъжденіе лица согласно съ общимъ убъжденіемъ; только на этомъ и основывается союзъ въ обществѣ; только поэтому и можно быть въ обществѣ. Какъ скоро лице противорѣчить общему правственному убъжденію общества, -- общество должно удалить лице, если оно не идетъ само; какъ скоро все общество противоръчить нравственному убъжденію лица, — лице должно само удалиться изъ общества, хотя бы оно его и не изгоняло. Единственное законное распоряжение общины есть удаление того изъ своей среды, который рѣшительно противорѣчитъ нравственнымъ ея началамъ и, слёдовательно, не можетъ жить общею съ ней жизнью. Вотъ жизнь общины, управляемая внутреннею, нравственною, свободною правдою. Но для общественнаго человѣка, по его личной слабости, потому что не всѣ люди образуютъ такія нравственныя общины и не всё признають только господство нравственной силы (правственнаго суда), — такое состояние на земль невозможно. Тогда община прибъгаетъ въ другой силъ и къ другому суду внѣшней правды-къ силъ внѣшняго завона или закона собственно. Завонъ на правственныхъ основаніяхъ, почерпнутыхъ изъ общества, согласно съ нравственнымъ требованіемъ общества, опредѣляетъ внъшнія обязанности людей другъ къ другу и въ обществу и употребляетъ, для исполнения своихъ постановленій, принужденіе. Завонъ не требуетъ исвренности, не требуетъ, чтобы поступовъ человъва былъ согласенъ съ его совъстью; онъ требуетъ, чтобы поступовъ былъ тавой, а не другой, -- и только: до внутренней правды, до души — закону нѣтъ дѣла (I, 50-51). Человѣкъ вступаетъ произвольно въ общество другихъ людей. Начинается размёнь силь и взаимныхь пособій, поставняются условія, возникають законы, рождаются государства. Этоть новый союзъ людей, подчинившихъ свой произволъ и прихоти понатіямъ о выгодахъ и благѣ, представляетъ уже воплощенную инсль въ органическомъ тёлё. Каковы бы ни были первоначальныя понятія, вакую бы ни представляли они смёсь лжи съ правдою, правильныя общества облагороживають человёчество (III. 20\*

7 и 8). Итавъ, правильныя общества начинаются тогда, когда законъ и государство заставляютъ людей подчинить свой произволъ и прихоти понятіямъ о выгодѣ и благѣ. Но Хомяковъ и на этомъне остановился: онъ совсёмъ отрекся отъ осуществленія внутренней правды во всей ся полнотъ въ реальномъ обществъ. Говоря отомъ. какъ Москва привела къ единству разобщенныя области древней Руси, Хомявовъ не только не отвергаетъ принципъ государства, но является сторовникомъ политической централизация. Виликая держава болёе другихъ представляетъ душѣ осуществленіетой высокой и досель недосягаемой цёли мира и благоволения между людьми, въ воторой мы призваны, потому что душевный союзъ съ милліонами, вогда онъ осуществленъ, выше поднимаетъдушу человъка, чъмъ связь, даже самая близкая, съ немногими тысячами; потому что видимая и безпрестанная вражда всегда рыщеть около тёсныхъ границъ мелкаго общества, и что удаленіеея облагороживаетъ и умиротворяетъ сердце; и потому, наконецъ, что по тайному (но можетъ-быть понятному) сочувствию между духомъ человъва и объемомъ общества самое величіе ума и мысли принадлежитъ только великимъ народамъ (Соч. I, стр. 227). Въ статьё "о юридическихъ вопросахъ", написанной Хомяковымъ поповоду возникшихъ тогда толковъ о судебной реформф ("Рус. Бес." 1858 г., вн. II), Хомяковъ, упомянувши о своемъ принципѣ разделения правды на внутреннюю и внёшнюю, приходить въ такому результату: Но все это пустяки. Вѣдь цѣль-то-не правда, а судъ. дающій миръ, тишину и благоденствіе обществу. Дъйствительно, за отвлеченностью не угонишься. Довольно для общества условной случайности, которую очень легко опредёлить. Развё не все случайно и условно? Говорю ли я это въ насмъшку?-нисколько. Такая условность необходима, безъ нея миръ въ обществѣ ни существовать, ни возстановляться не можеть. Самый этоть мирь есть цёль: орудіе же его-судъ, а суду нужны правила неизмённыя (I, 678). • Славянофилы были живые люди, а не доктринёры, и прислушивались къ голосу жизни. К. С. Аксаковъ, иногда въ порывъ увлечения, восклицалъ: вся сила въ идеалъ (I, 9). Но именно это и ставитъ Хомяковъ ему въ вину. Въ письмъ въ Ю. О. Самарину Хомяковъ говорить объ Аксаковь, что Аксаковь невозможень въ приложения практическомъ. Будущее для него должно непремѣнно сейчасъ же перейти въ настоящее, а про временныя уступки настоящему онъ

знать не хочеть; а мы знаемъ, что безъ уступовъ обойтись нельзя. Уступки въ началахъ непозволительны, — онъ губятъ самыя начала; но никакое начало, съ другой стороны, пе можетъ проявляться въ совершенной чистотъ и безпримъсности ("Рус. Арх." 1879, II, 330).

Государству славянофилы противопоставляють общину или общинное устройство, какъ осуществление братолюбия и внутренней правды, правственнаго закона. По митнію К. С. Аксакова, русская община-не договорная, а бытовая; она-не контрактъ, не сдёлка она — проявленіе народной мысли, народнаго духа, проявленіе живое а не искусственное, --- таково всегда свойство жизненнаго принципа. Община есть союзъ людей, отказывающихся отъ своего эгоизма, оть личности своей и являющихъ общее ихъ согласіе, это-дийство любви, высовое действо христіанское. Какъ явленіе жизни, явленіе свободное, община не можетъ имъть въ себъ ничего условнаго (стр. 292). Вибств съ твиъ, община есть устройство уже образованное, разумно-человѣческое, а не естественно-человѣческое, какъ, напримёръ, родовой бытъ, слёдовъ котораго исторія между славянами не отврываетъ. Община есть то выспиее, то истинное начало, воторому уже не предстоить найти нёчто себё высшее, а предстоить только преуспѣвать, очищаться и возвышаться (стр. 291). Община представляеть такимъ образомъ нравственный хоръ, и какъ въ хорв не теряется голосъ, но, подчиняясь общему строю, слышится въ согласіи всёхъ голосовъ, такъ и въ общине не теряется личность, но, отвазываясь отъ своей исвлючительности для согласія общаго, она находить себя въ высшемъ очищенномъ видъ, въ согласіи равномърно самоотверженныхъ личностей; какъ въ созвучіи голосовъ важдый голосъ даетъ свой звукъ, такъ въ правственномъ соввучіи личностей каждая личность слышна, но не одиново, а согласно, и предстаетъ высовое явленіе дружнаго, совокуппаго бытія разумныхъ существъ (сознаній), предстаетъ братство, община. торжество духа человѣческаго. Выраженіе разума человѣческаго есть слово, оно выражаетъ согласіе общины; итакъ, выраженіе ен совокупной нравственной дёятельности есть совёщаніе, вёче, сходка, соборъ, дума (стр. 292). Самаринъ опредъляетъ общину такимъ образоиъ въ примѣненіи въ Россін: Семейство и родъ представляють видъ общежитія, основанный на единстве вровномъ, городъ съ его областью — другой видъ, основанный на единствъ областномъ и позднѣе эпархіальномъ; навонецъ единая, обнимающая всю Рос-

сію государственная община-послёдній видъ выраженія земсвагои церковнаго единства. Всё эти формы различны между собою, но онъ суть только формы, моженты постепеннаго расширенія одного общиннаго начала, одной потребности жить вмёсте въсогласіи и любви, — потребности, сознанной каждымъ членомъ общины, какъ верховный законъ, обязательный для всёхъ и носящій свое оправданіе въ самомъ себъ, а не въ личномъ произволени каждаго. Таковъ общинный быть въ существъ его; онъоснованъ не на личности и не можетъ быть на ней основанъ, ноонъ предподагаетъ высшій актъ дичной свободы и сознанія самоотречение (I, 54). Хомяковъ старался въ общинномъ устройствѣ опредѣлить отношеніе лица къ цѣлому обществу. Всякое общество находится въ постоянномъ движеніи; иногда это движеніе быстро и поражаеть глаза даже не слишкомъ опытнаго наблюдателя, иногда крайне медленно и едва уловимо самымъ внимательнымъ наблюденіемъ. Полный застой невозможенъ, движеніе необходимо; но когда оно не есть успёхъ, оно есть паденіе. Таковъ всеобщій законъ. Правильное и успѣшное движеніе разумнаго общества состоить изъ двухъ разнородныхъ, но стройныхъ и согласныхъ силъ. Одна изъ нихъ-основная, воренная, принадлежащая всему составу, всей прошлой исторіи общества-есть сила жизни, самобытно развивающаяся изъ своихъ началъ, изъ своихъ органическихъ основъ; другая - разумная сила личностей, основанная на силъ общественной, живая только ся жизнью-ссть сила. никогда ничего не созидающая и не стремящаяся что-нибудь созидать, во постоянно присущая труду общаго развитія, не позволяющая ему перейти въ слёпоту мертвеннаго инстинкта или вдаваться въ безразсудную односторонность. Объ силы необходные но вторая-сознательная и разсудочная-должна быть связана живою и любящею върою съ первою, силою жизни и творчества. Если прервана связь въры и любви, наступаютъ раздоръ и борьба (I, 127). Обращаясь къ древней Руси, Хомяковъ дёлаетъ такое замѣчание: "Тотъ, вто знаетъ сколько-нибудь тогдашнюю Русь, знаетъ тавже, что она вся стояла на взаимномъ поручительствѣ: таковъ былъ ея гражданственный смысль, основанный на ея общемь характерь. Заручныя по большей части служили не ограничениемъ права, отъ котораго вто-нибудь отвазывался, а ограждениемъ другаго признаннаго права, которое кто-нибудь обязывался не нарушать. Вся

земля почти во всёхъ своихъ подробностяхъ была основана на взаимной порукѣ и отвѣтственности, подразумѣваемой или высказываемой" (I, 629). То же самое старался выяснить и Самаринъ.

Говоря о вліяніи христіанства на развитіе челов'ячества, Кавелинъ иежду прочимъ высказалъ: Въ древности о человъкъ, помимо опредвленій касть, сословій, національностей и гражданства, не имбли никакого понятія. Христіанство, во имя внутренняго духовнаго міра, отрицаеть всѣ видимыя, матеріальныя, слѣд. несущественныя, ничтожныя различія между людьми. Христіанское начало безусловнаго достоинства человъка и личности, рано или поздно, должно было перейти въ міръ гражданскій. Переходя за тёмъ къ основанию новыхъ государствъ германцами на римской почвѣ, Кавелинъ продолжаетъ: Государства, ими основанныя-явление совершенно новое въ исторіи. Они проникнуты личнымъ началомъ, воторое принесли съ собой германцы. Всюду оно видно, вездъ оно на первомъ планѣ, главное, опредѣляющее (Соч. I, 315 — 319). Нёть, этого недостаточно!-говорить Самаринь.-Ваше опредёленіе не тольво не исчерпываеть сущности христіанства, даже не исчерпываеть его участія, какъ историческаго агента, въ прошедшихъ судьбахъ человѣчества. Изъ словъ вашихъ выходитъ, что главное, если не единственное, историческое назначение христіанства завлючалось въ томъ, чтобы личность, ибвогда подавленную природою, отдёлить отъ нея и затёмъ пустить на волю, съ правомъ произвольно изъ себя самой опредёлять себя. Но это только отрицательная сторона христіанства, — та сторона, которою оно обращено въ язычеству и юдаизму, слёдовательно не все христіанство. Вы забыли его положительную сторону, --- забыли, что прежнее рабство оно замбнило не отвлеченною возможностью инаго состоянія, но дъйствительными обязанностями, новымъ игомъ и благимъ бременемъ, которыя налагаются на человъка самимъ актомъ его освобожденія. Изъ опредъляемаго человькъ сталъ опредъляющимъ, сказале вы; слёдовало бы дополнить: и вмёстё съ тёмъ опредёленнымъ. Христіанство внесло въ исторію идею о безконечномъ, безусловноиъ достоянствъ человъва, говорите вы, человъва отревающагося оть своей личности, прибавляемъ мы, и подчинающаго себя безусловно цёлому. Это сомоотреченіе каждаго въ пользу всёхъ есть начало свободнаго, но вмъстъ съ тъмъ безусловно обязательнаго союза модей между собою. Этотъ союзъ, эта община, освященная вѣчнымъ присутствіемъ Св. Духа, есть церковь (I, 34—35). На личности, ставящей себя безусловнымъ мѣриломъ всего (это слова автора), можетъ основаться только искусствепная ассоціація, уже осужденная исторіей; но абсолютной нормы, закона безусловно обязательнаго для всѣхъ и каждаго, изъ личности путемъ логики вывести невозможно, слѣдоват. не выведетъ его и исторія" (стр. 41).

Современною исторіей Запада Самаринъ старался полиривнить основное значение общиннаго устройства и необходимость его для развитія человѣчества. Въ самомъ Западѣ на разныхъ тонахъ повторяется одна тема: сворбное признание несостоятельности личпости человѣческой и безсилія такъ-называемаго индивидуализма. Что значать эти упреки современному обществу въ эгонзме и личной корысти? Они обратились теперь въ общія міста; но въ исвренности основного чувства нельзя сомнѣваться. Почему вскорѣ послё іюльской революціи охладёли въ политическимъ вопросамъ и прежнія строптивость и недовърчивость въ верховной власти перешли въ потребность какого-то кръпкаго, самостоятельнаго начала, собирающаго личность? Отчего эта потребность такъ сильно высказалась въ соціальныхъ школахъ, вышедшихъ изъ революціи и ей обязанныхъ своимъ существованіемъ? Почему изъ терминологіи революціи: "свобода, личность, равенство" — вытёснены словами: общеніе, братство, и другими заимствованными изъ семейнаго или общиннаго быта? Указывая на Жоржъ Зандъ, которая въ "Консуэло, Жаннѣ, Compagnon du tour de France, Чертовой лужѣ" отъ изображенія личности протестующей противъ общества, составляющаго главную тему ся прежнихъ произведеній, перешла къ изображенію красоты и спокойнаго могущества, самопожертвования и самообладанія и мирной простоты семейнаго быта, — Самаринъ говорилъ, что въ отвётъ на краснорёчный голосъ Мицкевича (читавшаго въ 1840—1843 г. исторію славянскихъ литературъ въ Collège de France) взоры многихъ, въ томъ числѣ и Жоржъ-Зандъ, обратились въ славянскому міру, который понять ими какъ міръ общины, и обратились не съ однимъ любопытствомъ, а съ вакимъ-то участіемъ и ожиданіемъ (І, 38—39). Не слёдуеть ли изъ всего этого, что германское племя или, точнве, германо-романскій міръ дошелъ до отвлеченной формулы, до требованія такого начала, которое составляеть природу племени славянскаго, что послёднее даеть живой, въ самомъ быти его заключающійся отвѣтъ на послѣдцій вопросъ

западнаго міра (I, 40). "Но зам'вчательно, что славянофилы, признавая общину и общинное устройство явленіемъ чисто-славянсынкъ, изъ-за повальнаго осужденія западнаго образованія и изъ чувства національной исключительности, относились недружелюбно въ твиъ явленіямъ европейской жизни, которыя, въ сущности, путемъ факта поддерживали справедливость ихъ теорій. Ю. Ө. Самаринъ говоритъ, что изъ германскаго (т.-е. западнаго) начала, предоставленнаго самому себъ, изъ одной идеи личности не можетъ вознивать иное общество, кром'в искусственной, условной ассоціацін (I, 40). Зам'ятимъ, что Самаринъ въ этомъ случав имълъ въ виду современное ассоціаціонное движеніе, что видно изъ его ссылки на книгу Штейна о соціализмі. Хомяковъ говорить, что въ самой изев воммунизма проявляется односторонность, которая лежить не столько въ разумё мыслителей, сколько въ односторонности понятій, завъщенныхъ прежнею исторіей западныхъ народовъ. Наука старается только дать отвётъ на вопросъ, заданный жизнью, и отвѣтъ выходитъ односторонній и неудовлетворительный, потому что односторонность лежала уже въ вопрост, заданномъ тому 13 выковъ назадъ германскою дружиною, завоевавшею римскій міръ. Мыслители западные вертятся въ безъисходномъ кругъ потому только, что идея общины имъ недоступна. Они не могутъ никакъ идти дальше ассоціаціи (дружины) (І, 49-50).

Вирочемъ къ самому факту рабочихъ союзовъ Хомяковъ относится сочувственно; въ не вошедшемъ въ полное собраніе сочиненій предисловіи Хомякова къ переводу статьи Уэвеля "О началахъ англійскаго университетскаго воспитанія", Хомяковъ въ числѣ великихъ движеній англійской жизни указываетъ, что въ Англіи составляются въ громадныхъ размѣрахъ союзы мелкихъ капиталовъ или труда, объщающіе новую эру жизни народной ("Русская Бесѣда" 1858 г., II, 128).

Главнъйшимъ и существеннымъ признакомъ общиннаго устройства славянофилы (за исключеніемъ Ал. Иван. Кошелева) признавали единогласіе въ рътеніяхъ.

Въ общинъ совъщаніе имъетъ цълію общее согласіе. Понятно, что, при такомъ требованіи общаго согласія, согласіе не можетъ окончиться, пока вст не соединятся въ одну мысль, пока не будетъ общаго согласія, пока, говоря словами лътописи, не снидутся «з любовь; отсюда вытекаетъ начало единогласія при ръшеніяхъ нымъ присутствіемъ Св. Духа, есть церковь (I, 34—35). На личности, ставящей себя безусловнымъ мѣриломъ всего (это слова автора), можетъ основаться только искусственная ассоціація, уже осужденная исторіей; но абсолютной нормы, закона безусловно обязательнаго для всѣхъ и каждаго, изъ личности путемъ логики вывести невозможно, слѣдоват. не выведетъ его и исторія" (стр. 41).

Современною исторіей Запада Самаринъ старался подврёпить основное значение общиннаго устройства и необходимость его для развитія человёчества. Въ самомъ Западъ на разныхъ тонахъ цовторяется одна тема: сворбное признание несостоятельности личпости человѣческой и безсилія такъ-называемаго индивидуализма. Что значать эти упреви современному обществу въ эгоизмв и личной корысти? Они обратились теперь въ общія мѣста; но въ искренности основного чувства нельзя сомнѣваться. Почему вскорѣ послѣ іюльской революція охладёли въ политическимъ вопросамъ и прежнія строптивость и недовърчивость въ верховной власти перешли въ потребность какого-то крѣпкаго, самостоятельнаго начала, собирающаго личность? Отчего эта потребность такъ сильно высказалась въ соціальныхъ школахъ, вышедшихъ изъ революція и ей обязанныхъ своимъ существованіемъ? Почему изъ терминодогія революціи: "свобода, личность, равенство" — вытёснены словами: общеніе, братство, и другими заимствованными изъ семейнаго или общиннаго быта? Указывая на Жоржъ Зандъ, которая въ "Консуэло, Жаннѣ, Compagnon du tour de France, Чертовой лужѣ" отъ изображенія личности протестующей противъ общества, составляющаго главную тему ся прежнихъ произведеній, перешла въ изображенію красоты и спокойнаго могущества, самопожертвования и самообладанія и мирной простоты семейнаго быта, — Самаринъ говорилъ, что въ отвѣтъ на враснорѣчивый голосъ Мицвевича (читавшаго въ 1840—1843 г. исторію славянсвихъ литературъ въ Collège de France) взоры многихъ, въ томъ числѣ и Жоржъ-Зандъ, обратились въ славянскому міру, который понять ими какъ міръ общины, и обратились не съ однимъ любопытствомъ, а съ какимъ-то участіемъ и ожиданіемъ (I, 38—39). Не слёдуеть ли изъ всего этого, что германское племя или, точнее, германо-романский міръ дошель до отвлеченной формулы, до требованія такого начала, которое составляеть природу племени славянскаго, что послёднее даеть живой, въ самомъ бытія его заключающійся отвѣтъ на послѣлцій вопросъ

западнаго міра (I, 40). "Но зам'вчательно, что славянофилы, признавая общину и общинное устройство явленіемъ чисто-славянсынкъ, изъ-за повальнаго осужденія западнаго образованія и изъ чувства національной исключительности, относились недружелюбно въ твиъ явленіямъ европейской жизни, которыя, въ сущности, путемъ факта поддерживали справедливость ихъ теорій. Ю. Ө. Самаринъ говоритъ, что изъ германскаго (т.-е. западнаго) начала, предоставленнаго самому себъ, изъ одной идеи личности не можеть вознивать иное общество, кромѣ искусственной, условной ассоціацін (I, 40). Замётимъ, что Самаринъ въ этомъ случав имелъ въ виду современное ассоціаціонное движеніе, что видно изъ его ссылки на внигу Штейна о соціализмѣ. Хомяковъ говорить, что въ самой нев воммунизма проявляется односторонность, воторая лежить не столько въ разумѣ мыслителей, сколько въ односторонности понятій, завъщенныхъ прежнею исторіей западныхъ народовъ. Наука старается только дать отвётъ на вопросъ, заданный жизнью, и отвёть выходить односторонній и неудовлетворительный, потому что односторонность лежала уже въ вопросѣ, заданномъ тому 13 выковъ назадъ германскою дружиною, завоевавшею римскій міръ. Мыслители западные вертятся въ безъисходномъ кругв потому только, что идея общины имъ недоступна. Они не могутъ никакъ илти дальше ассоціаціи (дружины) (І, 49-50).

Впрочемъ въ самому факту рабочихъ союзовъ Хомяковъ относится сочувственно; въ не вошедшемъ въ полное собраніе сочиненій предисловіи Хомякова въ переводу статьи Уэвеля "О началахъ англійскаго университетскаго воспитанія", Хомяковъ въ числѣ великихъ движеній англійской жизни указываетъ, что въ Англіи составляются въ громадныхъ размѣрахъ союзы мелкихъ капиталовъ или трула, объщающіе новую эру жизни народной ("Русская Бесѣда" 1858 г., II, 128).

Главневищимъ и существеннымъ признакомъ общиннаго устройства славянофилы (за исключеніемъ Ал. Иван. Кошелева) признавали единогласіе въ рёшеніяхъ.

Въ общинъ совъщание имъетъ цълю общее согласие. Понятно, что, при такомъ требования общаго согласия, согласие не можетъ окончитъся, пока всъ не соединятся въ одну мысль, пока не будетъ общаго согласия, пока, говоря словами лътописи, не снидутся «з любовъ; отсюда вытекаетъ начало единогласия при ръшенияхъ нымъ присутствіемъ Св. Духа, есть церковь (I, 34—35). На личности, ставящей себя безусловнымъ мъриломъ всего (это слова автора), можетъ основаться только искусственная ассоціація, уже осужденная исторіей; но абсолютной нормы, закона безусловно обязательнаго для всёхъ и каждаго, изъ личности путемъ логики вывести невозможно, слёдоват. не выведетъ его и исторія" (стр. 41).

Современною исторіей Запада Самаринъ старался подкрёпить основное значение общиннаго устройства и необходимость его для развитія человѣчества. Въ самомъ Западѣ на разныхъ тонахъ повторяется одна тема: скорбное признание несостоятельности личпости человѣческой и безсилія такъ-называемаго индивидуализма. Что значать эти упреви современному обществу въ эгонзмв и личной корысти? Они обратились теперь въ общія мъста; но въ исвренности основного чувства нельзя сомнёваться. Почему вскорь послё іюльской революція охладёли въ политическимъ вопросамъ и прежнія строптивость и недовърчивость къ верховной власти перешли въ потребность какого-то кръпкаго, самостоятельнаго начала, собирающаго личность? Отчего эта потребность такъ сильно высказалась въ соціальныхъ школахъ, вышедшихъ изъ революціи и ей обязанныхъ своимъ существованіемъ? Почему изъ терминологія революцін: "свобода, личность, равенство" — вытёснепы словами: общеніе, братство, и другими заимствованными изъ семейнаго или общиннаго быта? Указывая на Жоржъ-Заниъ, которая въ "Консузио. Жаннѣ, Compagnon du tour de France, Чертовой лужѣ" отъ изображенія личности протестующей противъ общества, составляющаго главную тему ся прежнихъ произведеній, перешла къ изображенію красоты и спокойнаго могущества, самопожертвованія и самообладанія и мирной простоты семейнаго быта, — Самаринъ говорилъ, что въ отвѣтъ на враснорѣчивый голосъ Мицкевича (читавшаго въ 1840—1843 г. исторію славянсвихъ литературъ въ Collège de France) взоры многихъ, въ томъ числе и Жоржъ-Зандъ, обратились въ славянскому міру, который понять ими какъ міръ общины, и обратились не съ однимъ любопытствомъ, а съ какимъ-то участіемъ и ожиданіемъ (I, 38-39). Не слёдуеть ли изъ всего этого, что германское племя или, точнее, германо-романскій міръ дошелъ до отвлеченной формулы, до требованія такого начала, которое составляеть природу племени славянскаго, что послёднее даеть живой, въ самомъ бытів его завлючающійся отвътъ на послъдній вопросъ

западнаго міра (I, 40). "Но зам'ятельно, что славянофилы, признавая общину и общинное устройство явленіемъ чисто-славянсынкъ, изъ-за повальнаго осужденія западнаго образованія и изъ чувства національной исключительности, относились недружелюбно къ твиъ явленіямъ европейской жизни, которыя, въ сущности, путемъ факта поддерживали справедливость ихъ теорій. Ю. Ө. Самаринъ говорить, что изъ германскаго (т.-е. западнаго) начала, предоставленнаго самому себь, изъ одной идеи личности не можеть вознивать иное общество, вром'в искусственной, условной ассоціаців (I, 40). Зам'ётимъ, что Самаринъ въ этомъ случай имёдъ въ виду современное ассоціаціонное движеніе, что видно изъ его ссылки на внигу Штейна о соціализмѣ. Хомяковъ говоритъ, что въ самой нев коммунизма проявляется односторонность, которая лежить не столько въ разумѣ мыслителей, сколько въ односторонности понятій, завъщенныхъ прежнею исторіей западныхъ народовъ. Наука старается только дать отвётъ на вопросъ, заданный жизнью, и отвёть выходить односторонній и неудовлетворительный, потому что односторонность лежала уже въ вопросѣ, заданномъ тому 13 віковъ назадъ германскою дружиною, завоевавшею римскій мірь. Мыслители западные вертятся въ безъисходномъ кругв потому только, что идея общины имъ недоступна. Они не могутъ никакъ илти дальше ассоціаціи (дружины) (І, 49-50).

Вирочемъ къ самому факту рабочихъ союзовъ Хомяковъ относится сочувственно; въ не вошедшемъ въ полное собраніе сочиненій предисловіи Хомякова къ переводу статьи Уэвеля "О началахъ англійскаго университетскаго воспитанія", Хомяковъ въ числѣ великихъ движеній англійской жизни указываетъ, что въ Англіи составляются въ громадныхъ размѣрахъ союзы мелкихъ капиталовъ или трула, объщающіе новую эру жизни народной ("Русская Бесѣда" 1858 г., II, 128).

Главнъйшимъ и существеннымъ признакомъ общиннаго устройства славянофилы (за исключеніемъ Ал. Иван. Кошелева) признавали единогласіе въ ръшеніяхъ.

Въ общинъ совъщаніе имъетъ цълію общее согласіе. Понятно, что, при такомъ требованіи общаго согласія, согласіе не можетъ окончиться, пока всъ не соединятся въ одну мысль, пока не будетъ общаго согласія, пока, говоря словами лътописи, не снидутся «з мобовь; отсюда вытекаетъ начало единогласія при ръшеніяхъ нымъ присутствіемъ Св. Духа, есть церковь (I, 34—35). На личности, ставящей себя безусловнымъ мъриломъ всего (это слова автора), можетъ основаться только искусственная ассоціація, уже осужденная исторіей; но абсолютной нормы, закона безусловно обязательнаго для всёхъ и каждаго, изъ личности путемъ логики вывести невозможно, слёдоват. не выведетъ его и исторія" (стр. 41).

Современною исторіей Запада Самаринъ старался подкрёпить основное значение общиннаго устройства и необходимость его для развитія челов'ячества. Въ самомъ Западъ на разныхъ тонахъ повторяется одна тема: сворбное признание несостоятельности личпости человѣческой и безсилія такъ-называемаго индивидуализма. Что значать эти упреки современному обществу въ эгонямѣ и личной корысти? Они обратились теперь въ общія мъста; но въ искренности основного чувства недьзя сомнѣваться. Почему вскорѣ послё іюльской революція охладёли въ политическимъ вопросамъ и прежнія строптивость и недовърчивость въ верховной власти перешли въ потребность какого-то крѣпкаго, самостоятельнаго начала, собирающаго личность? Отчего эта потребность тавъ сильно высказалась въ соціальныхъ школахъ, вышедшихъ изъ революціи и ей обязанныхъ своимъ существованіемъ? Почему изъ терминологія революціи: "свобода, личность, равенство" — вытёснены словами: общеніе, братство, и другими заимствованными изъ семейнаго или общиннаго быта? Указывая на Жоржъ-Зандъ, которая въ "Консуэло, Жаннь, Compagnon du tour de France, Чертовой лужь" отъ изображенія личности протестующей противъ общества, составляющаго главную тему ся прежнихъ произведеній, перешла въ изображенію красоты и спокойнаго могущества, самопожертвованія и самообладанія и мирной простоты семейнаго быта, — Самаринъ говорилъ, что въ отвѣтъ на враснорѣчивый голосъ Мицвевича (читавшаго въ 1840—1843 г. исторію славянскихъ литературъ въ Collège de France) взоры многихъ, въ томъ числѣ и Жоржъ-Зандъ, обратились въ славянскому міру, который понять ими какь мірь общины, и обратились не съ однимъ любопытствомъ, а съ вакимъ-то участіемъ и ожиданіемъ (І, 38-39). Не слёдуеть ли изъ всего этого, что германское племя или, точнее, германо-романский міръ дошель до отвлеченной формулы, до требования такого начала, которое составляеть природу племени славянскаго, что послёднее даеть живой, въ самомъ бытія его завлючающійся отвѣтъ на послёдній вопросъ

западнаго міра (I, 40). "Но зам'я чательно, что славянофилы, признавая общину и общинное устройство явленіемъ чисто-славянсынъ, изъ-за повальнаго осужденія западнаго образованія и изъ чувства національной исключительности, относились недружелюбно къ твиъ явленіямъ европейской жизни, которыя, въ сущности, путемъ факта поддерживали справедливость ихъ теорій. Ю. Ө. Самаринъ говоритъ, что изъ германскаго (т.-е. западнаго) начала, предоставленнаго самому себъ, изъ одной идеи личности не можеть вознивать иное общество, кром'в искусственной, условной ассоціацін (I, 40). Замётимъ, что Самаринъ въ этомъ случав имёлъ въ виду современное ассоціаціонное движеніе, что видно изъ его ссылки на внигу Штейна о соціализмѣ. Хомявовъ говорить, что въ самой нев коммунизма проявляется односторонность, которая лежить не столько въ разумѣ мыслителей, сколько въ односторонности понятій, завътенныхъ прежнею исторіей западныхъ народовъ. Наука старается только дать отвёть на вопрось, заданный жизнью, и отвѣтъ выходитъ односторонній и неудовлетворительный, потому что односторонность лежала уже въ вопросъ, заданномъ тому 13 всковъ назадъ германскою дружиною, завоевавшею римскій міръ. Мыслители западные вертятся въ безъисходномъ кругѣ потому только, что идея общины имъ недоступна. Они не могутъ никакъ ндти дальте ассоціаціи (дружины) (I, 49—50).

Вирочемъ къ самому факту рабочихъ союзовъ Хомяковъ относится сочувственно; въ не вошедшемъ въ полное собраніе сочиненій предисловіи Хомякова къ переводу статьи Уэвеля "О началахъ англійскаго университетскаго воспитанія", Хомяковъ въ числъ великихъ движеній англійской жизни указываетъ, что въ Англіи составляются въ громадныхъ размърахъ союзы мелкихъ капиталовъ или труда, объщающіе новую эру жизни народной ("Русская Бесъда" 1858 г., II, 128).

Главнъйшимъ и существеннымъ признакомъ общиннаю устройства славянофилы (за исключеніемъ Ал. Иван. Кошелева) признавали единогласіе въ ръшеніяхъ.

Въ общинъ совъщаніе имъетъ цълію общее согласіе. Понятно, что, при такомъ требованіи общаго согласія, согласіе не можетъ окончиться, пока вст не соединятся въ одну мысль, пока не будетъ общаго согласія, пока, говоря словами лътописи, не снидутся «В мюбовь; отсюда вытекаетъ начало единогласія при ръшеніяхъ нымъ присутствіемъ Св. Духа, есть церковь (I, 34—35). На личности, ставящей себя безусловнымъ мѣриломъ всего (это слова автора), можетъ основаться только искусственная ассоціація, уже осужденная исторіей; но абсолютной нормы, закона безусловно обязательнаго для всѣхъ и каждаго, изъ личности путемъ логики вывести невозможно, слѣдоват. не выведетъ его и исторія" (стр. 41).

Современною исторіей Запада Самаринъ старался подврёнить основное значение общиннаго устройства и необходимость его для развитія человѣчества. Въ самомъ Западѣ па разныхъ тонахъ повторяется одна тема: сворбное признание несостоятельности личпости человѣческой и безсилія такъ-называемаго инливилуализма. Что значать эти упреки современному обществу въ эгонзыв и личной корысти? Они обратились теперь въ общія мѣста; но въ искренности основного чувства нельзя сомнѣваться. Почему вскорѣ послё іюльской революція охладёли въ политическимъ вопросамъ и прежнія строптивость и недовърчивость къ верховной власти перешли въ потребность какого-то кръпкаго, самостоятельнаго начала, собирающаго личность? Отчего эта потребность такъ сильно высказалась въ соціальныхъ школахъ, вышедшихъ изъ революція и ей обязанныхъ своимъ существованіемъ? Почему изъ терминологія революціи: "свобода, личность, равенство" — вытёснены словами: общеніе, братство, и другими заимствованными изъ семейнаго или общиннаго быта? Указывая на Жоржъ-Зандъ, которая въ "Консуэло, Жаннѣ, Compagnon du tour de France, Чертовой лужѣ" отъ изображенія личности протестующей противъ общества, составляющаго главную тему ся прежнихъ произведений, перешла въ изображению красоты и спокойнаго могущества, самопожертвования и самообладанія и мирной простоты семейнаго быта, — Самаринъ говорилъ, что въ отвѣтъ на краснорѣчивый голосъ Мицкевича (читавшаго въ 1840—1843 г. исторію славянскихъ литературъ въ Collège de France) взоры многихъ, въ томъ числе и Жоржъ-Зандъ, обратились въ славянскому міру, который цонять ими какь мірь общины, и обратились не съ однимъ любопытствомъ, а съ вакимъ-то участіемъ и ожиданіемъ (I, 38-39). Не слёдуеть ли изъ всего этого, что германское племя или, точнее, германо-романский міръ дошель до отвлеченной формулы, до требованія такого начала, которое составляетъ природу племени славянскаго, что послёднее даетъ живой, въ самомъ бытія его заключающійся отвътъ на послёдній вопросъ

западнаго міра (I, 40). "Но зам'ятельно, что славянофилы, признавая общину и общинное устройство явленіемъ чисто-славянсынъ, изъ-за повальнаго осужденія западнаго образованія и изъ чувства національной исключительности, относились недружелюбно къ твиъ явленіямъ европейской жизни, которыя, въ сущности, путемъ факта поддерживали справедливость ихъ теорій. Ю. Ө. Самаринъ говоритъ, что изъ германскаго (т.-е. западнаго) начала, предоставленнаго самому себь, изъ одной идеи личности не можеть вознивать иное общество, кром'в искусственной, условной ассоціацін (I, 40). Замётних, что Самаринъ въ этомъ случай имёль въ виду современное ассоціаціонное движеніе, что видно изъ его ссылки на внигу Штейна о соціализив. Хомяковъ говорить, что въ самой нев коммунизма проявляется односторонность, которая лежить не столько въ разумѣ мыслителей, сколько въ односторонности понятій, завѣщенныхъ прежнею исторіей западныхъ народовъ. Наука старается только дать отвётъ на вопросъ, заданный жизнью, и отвёть выходить односторонній и неудовлетворительный, потому что односторонность лежала уже въ вопросъ, заданномъ тому 13 втвовъ назадъ германскою дружиною, завоевавшею римскій міръ. Мыслители западные вертятся въ безъисходномъ кругъ потому тольво, что идея общины имъ недоступна. Они не могутъ нивавъ идти дальше ассоціаціи (дружины) (І, 49—50).

Вирочемъ къ самому факту рабочихъ союзовъ Хомяковъ относится сочувственно; въ не вошедшемъ въ полное собраніе сочиненій предисловіи Хомякова къ переводу статьи Уэвеля "О началахъ англійскаго университетскаго воспитанія", Хомяковъ въ числъ великихъ движеній англійской жизни указываетъ, что въ Англіи составляются въ громадныхъ размърахъ союзы мелкихъ капиталовъ или трула, объщающіе новую эру жизни народной ("Русская Бесъда" 1858 г., II, 128).

Главнѣйшимъ и существеннымъ признакомъ общиннаго устройства славянофилы (за исключеніемъ Ал. Иван. Кошелева) признавали единогласіе въ рѣшеніяхъ.

Въ общинѣ совѣщаніе имѣетъ цѣлію общее согласіе. Понятно, что, при такомъ требованіи общаго согласія, согласіе не можетъ окончиться, пока всѣ не соединятся въ одну мысль, пока не будетъ общаго согласія, пока, говоря словами лѣтописи, не снидутся «з любов»; отсюда вытекаетъ начало единогласія при рѣшеніяхъ нымъ присутствіемъ Св. Духа, есть цервовь (I, 34—35). На личности, ставящей себя безусловнымъ мѣриломъ всего (это слова автора), можетъ основаться только искусственная ассоціація, уже осужденная исторіей; но абсолютной нормы, закона безусловно обязательнаго для всѣхъ и каждаго, изъ личности путемъ логики вывести невозможно, слѣдоват. не выведетъ его и исторія" (стр. 41).

Современною исторіей Запада Самаринъ старался подкрёпить основное значение общиннаго устройства и необходимость его для развитія человѣчества. Въ самомъ Западѣ па разныхъ тонахъ повторяется одна тема: сворбное признание несостоятельности личпости человѣческой и безсилія такъ-называемаго индивидуализма. Что значать эти упреви современному обществу въ эгонзмв и личной корысти? Они обратились теперь въ общія мѣста; но въ искренности основного чувства нельзя сомнѣваться. Почему вскорѣ послё іюльской революціи охладёли въ политическимъ вопросамъ и прежнія строптивость и недовърчивость въ верховной власти перешли въ потребность вакого-то врбиваго, самостоятельнаго начала, собирающаго личность? Отчего эта потребность такъ сильно высказалась въ соціальныхъ школахъ, вышедшихъ изъ революціи и ей обязанныхъ своимъ существованіемъ? Почему изъ терминологіи революціи: "свобода, личность, равенство" — вытёснены словами: общеніе, братство, и другими заимствованными изъ семейнаго или общиннаго быта? Указывая на Жоржъ Зандъ, которая въ "Консуэло, Жаннѣ, Compagnon du tour de France, Чертовой лужѣ" отъ взображенія личности протестующей противъ общества, составляющаго главную тему ся прежнихъ произведеній, перешла къ изображенію красоты и спокойнаго могущества, самопожертвованія и самообладанія и мирной простоты семейнаго быта, — Самаринъ говорилъ, что въ отвѣтъ на враснорѣчивый голосъ Мицвевича (читавшаго въ 1840—1843 г. исторію славянсвихъ литературъ въ Collège de France) взоры многихъ, въ томъ числѣ и Жоржъ-Зандъ, обратились въ славянскому міру, который понять ими вакь мірь общины, и обратились не съ однимъ любопытствомъ, а съ вакимъ-то участіемъ и ожиданіемъ (І, 38—39). Не слёдуеть ли изъ всего этого, что германское племя или, точнве, германо-романскій міръ дошелъ до отвлеченной формулы, до требованія такого начала, которое составляеть природу племени славянскаго, что послёднее даеть живой, въ самомъ бытія его заключающійся отвётъ на послёдній вопросъ

западнаго міра (I, 40). "Но зам'яательно, что славянофилы, признавая общину и общинное устройство явленіемъ чисто-славянсынть, изъ-за повальнаго осужденія западнаго образованія и изъ чувства національной исключительности, относились недружелюбно къ тёмъ явленіямъ европейской жизни, которыя, въ сущности, цутемъ факта поддерживали справедливость ихъ теорій. Ю. Ө. Самаринъ говоритъ, что изъ германскаго (т.-е. западнаго) начала, предоставленнаго самому себъ, изъ одной идеи личности не можетъ вознивать иное общество, кром'в искусственной, условной ассоціаців (I, 40). Зам'ётимъ, что Самаринъ въ этомъ случав имёдъ въ виду современное ассоціаціонное движеніе, что видно изъ его ссылки на внигу Штейна о соціализмѣ. Хомявовъ говоритъ, что въ самой нев коммунизма проявляется односторонность, которая лежить не столько въ разумѣ мыслителей, сколько въ односторонности понятій, завъщенныхъ прежнею исторіей западныхъ народовъ. Наука старается только дать отвёть на вопрось, заданный жизнью, и отвѣтъ выходитъ односторонній и неудовлетворительный, потому что односторонность лежала уже въ вопросъ, заданномъ тому 13 віковъ назадъ германскою дружиною, завоевавшею римскій міръ. Мыслители западные вертятся въ безъисходномъ кругѣ потому только, что идея общины имъ недоступна. Они не могутъ никакъ ндти дальше ассоціаціи (дружины) (I, 49-50).

Вирочемъ къ самому факту рабочихъ союзовъ Хомяковъ относится сочувственно; въ не вошедшемъ въ полное собраніе сочиненій предисловіи Хомякова къ переводу статьи Уэвеля "О началахъ англійскаго университетскаго воспитанія", Хомяковъ въ числѣ великихъ движеній англійской жизни указываетъ, что въ Англіи составляются въ громадныхъ размѣрахъ союзы мелкихъ капиталовъ или труда, объщающіе новую эру жизни народной ("Русская Бесѣда" 1858 г., II, 128).

Главнъйшимъ и существеннымъ признакомъ общиннаго устройства славянофилы (за исключеніемъ Ал. Иван. Кошелева) признавали единогласіе въ ръшеніяхъ.

Въ общинъ совъщание имъетъ цълю общее согласие. Понятно, что, при такомъ требования общаго согласия, согласие не можетъ окончитъся, пока всъ не соединятся въ одну мысль, пока не будетъ общаго согласия, пока, говоря словами лътописи, не снидутся за мобовъ; отсюда вытекаетъ начало единогласия при ръшенияхъ

нымъ присутствіемъ Св. Духа, есть церковь (І, 34-35). На личности. ставящей себя безусловнымъ мъриломъ всего (это слова автора), можетъ основаться только искусственная ассоціація, уже осужденная исторіей; но абсолютной нормы, закона безусловно обязательнаго для всёхъ и важдаго, изъ личности путемъ логиви вывести невозможно, слёдоват. не выведеть его и исторія" (стр. 41).

-312-

Современною исторіей Запада Самаринъ старался подвржинть основное значение общиннаго устройства и необходимость его для развитія человѣчества. Въ самомъ Западѣ на разныхъ тонахъ повторяется одна тема: скорбное признание несостоятельности личпости человѣческой и безсилія такъ-называемаго инивничализма. Что значать эти упреки современному обществу въ эгонзмѣ и личной корысти? Они обратились теперь въ общія мъста; но въ исвренности основного чувства нельзя сомнѣваться. Почему вскорѣ послё іюльской революція охладёли въ политическимъ вопросамъ и прежнія строптивость и недовърчивость въ верховной власти перешли въ потребность какого-то крѣпкаго, самостоятельнаго начала, собирающаго личность? Отчего эта потребность такъ сильно высказалась въ соціальныхъ школахъ, вышедшихъ изъ революціи и ей обязанныхъ своимъ существованіемъ? Почему изъ терминологіи революціи: "свобода, личность, равенство" — вытёснены словами: общеніе, братство, и другими заимствованными изъ семейнаго или общиннаго быта? Указывая на Жоржъ-Зандъ, которая въ "Консуэло, Жаннѣ, Compagnon du tour de France, Чертовой лужѣ" отъ изображенія личности протестующей противъ общества, составляющаго главную тему ся прежнихъ произведеній, перешла къ изображенію красоты и спокойнаго могущества, самопожертвованія и самообладанія и мирной простоты семейнаго быта, — Самаринъ говорилъ, что въ отвѣтъ на враснорѣчивый голосъ Мицвевича (читавшаго въ 1840—1843 г. исторію славянскихъ литературъ въ Collège de France) взоры многихъ, въ томъ числѣ и Жоржъ-Зандъ, обратились въ славянскому міру, который понять ими какъ міръ общины, и обратились не съ однимъ любопытствомъ, а съ вакимъ-то участіемъ в ожиданіемъ (І, 38—39). Не слёдуеть ли изъ всего этого, что германское племя или, точнве, германо-романскій міръ дошелъ до отвлеченной формулы, до требованія такого начала, которое составляеть природу племени славянскаго, что послёднее даеть живой, въ самомъ бытія его заключающійся отвътъ на послъдній вопросъ

западнаго міра (I, 40). "Но зам'я ательно, что славянофилы, признавая общину и общинное устройство явленіемъ чисто-славянсынъ, изъ-за повальнаго осужденія западнаго образованія и изъ чувства національной исключительности, относились недружелюбно въ твиъ явленіямъ европейской жизни, которыя, въ сущности, путемъ факта поддерживали справедливость ихъ теорій. Ю. Ө. Самаренъ говоритъ, что изъ германскаго (т.-е. западнаго) начала, предоставленнаго самому себь, изъ одной идеи личности не можеть вознивать иное общество, кром'в искусственной, условной ассоціаців (I, 40). Замётимъ, что Самаринъ въ этомъ случав имель въ виду современное ассоціаціонное движеніе, что видно изъ его ссылки на внигу Штейна о соціализмѣ. Хомявовъ говоритъ, что въ самой ней коммунизма проявляется односторонность, которая лежить не столько въ разумѣ мыслителей, сколько въ односторонности понятій, завѣщенныхъ прежнею исторіей западныхъ народовъ. Наука старается только дать отвётъ на вопросъ, заданный жизнью, и отвѣтъ выходитъ односторонній и неудовлетворительный, потому что односторонность лежала уже въ вопросъ, заданномъ тому 13 въковъ назадъ германскою дружиною, завоевавшею римскій міръ. Мыслители западные вертятся въ безъисходномъ кругѣ потому тольво, что идея общины имъ недоступна. Они не могутъ нивавъ ядти дальше ассоціаціи (дружины) (І, 49—50).

Вирочемъ къ самому факту рабочихъ союзовъ Хомяковъ относится сочувственно; въ не вошедшемъ въ полное собраніе сочиненій предисловіи Хомякова къ переводу статьи Уэвеля "О началахъ англійскаго университетскаго воспитанія", Хомяковъ въ числъ великихъ движеній англійской жизни указываетъ, что въ Англіи составляются въ громадныхъ размърахъ союзы мелкихъ капиталовъ или труда, объщающіе новую эру жизни народной ("Русская Бесъда" 1858 г., II, 128).

Главнъйшимъ и существеннымъ признавомъ общиннаго устройства славянофилы (за исключеніемъ Ал. Иван. Кошелева) признавали единогласіе въ ръшеніяхъ.

Въ общинъ совъщание имъетъ цълю общее согласие. Понятно, что, при такомъ требовании общаго согласия, согласие не можетъ окончиться, пока всъ не соединятся въ одну мысль, пока не будетъ общаго согласия, пока, говоря словами лътописи, не снидутся въ мобовъ; отсюда вытекаетъ начало единогласия при ръшенияхъ вывести невозможно, слёдоват. не выведеть его и исторія" (стр. 41). Современною исторіей Запада Самаринъ старался подврёнить основное значение общиннаго устройства и необходимость его для развитія человичества. Въ самомъ Запади на разныхъ тонахъ повторяется одна тема: сворбное признание несостоятельности личпости человѣческой и безсилія такъ-называемаго индивидуализма. Что значать эти упреки современному обществу въ эгонзмѣ и личной корысти? Они обратились теперь въ общія мъста; но въ исвренности основного чувства нельзя сометваться. Почему вскорт послѣ іюльской революція охладёли въ политическимъ вопросамъ и прежнія строптивость и недов'єрчивость въ верховной власти перешли въ потребность вакого-то крѣцваго, самостоятельнаго начала, собирающаго личность? Отчего эта потребность такъ сильно высказалась въ соціальныхъ школахъ, вышедшихъ изъ революція и ей обязанныхъ своимъ существованіемъ? Почему изъ терминологіи революція: "свобода, личность, равенство" — вытёснены словами: общеніе, братство, и другими заимствованными изъ семейнаго или общиннаго быта? Указывая на Жоржъ Зандъ, которая въ "Консуэло, Жаннѣ, Compagnon du tour de France, Чертовой лужѣ" отъ изображенія личности протестующей противъ общества, составляющаго главную тему ся прежнихъ произведеній, перешла въ изображенію красоты и спокойнаго могущества, самопожертвованія и самообладанія и мирной простоты семейнаго быта. — Самаринъ говорилъ, что въ отвѣтъ на враснорѣчивый голосъ Мицвевича (читавшаго въ 1840—1843 г. исторію славянскихъ литературъ въ Collège de France) взоры многихъ, въ томъ числѣ и Жоржъ-Зандъ, обратились въ славянскому міру, который понять ими какъ міръ общины, и обратились не съ однимъ любопытствомъ, а съ какимъ-то участиемъ и ожиданіемъ (І, 38—39). Не слёдуеть ли изъ всего этого, что германское племя или, точнве, германо-романскій міръ дошелъ до отвлеченной формулы, до требованія такого начала, которое составляеть природу племени славянскаго, что послёднее даеть живой, въ самомъ бытія его заключающійся отвѣтъ на послѣдцій вопросъ

западнаго міра (I, 40). "Но зам'я чательно, что славянофилы, признавая общину и общинное устройство явленіемъ чисто-славянскимъ, изъ-за повальнаго осужденія западнаго образованія и изъ чувства національной исключительности, относились недружелюбно въ твиъ явленіямъ европейской жизни, которыя, въ сущности, путемъ факта поддерживали справедливость ихъ теорій. Ю. Ө. Самаринъ говоритъ, что изъ германскаго (т.-е. западнаго) начала, предоставленнаго самому себв, изъ одной идеи личности не можеть вознивать иное общество, кром'в искусственной, условной ассоціацін (I, 40). Замётимъ, что Самаринъ въ этомъ случай имёдъ въ виду современное ассоціаціонное движеніе, что видно изъ его ссылки ва внигу Штейна о соціализм'в. Хомяковъ говорить, что въ самой нев коммунизма проявляется односторонность, которая лежить не столько въ разумѣ мыслителей, сколько въ односторонности понятій, завъщенныхъ прежнею исторіей западныхъ народовъ. Наука старается только дать отвётъ на вопросъ, заданный жизнью, и отвътъ выходитъ односторонній и неудовлетворительный, потому что односторонность лежала уже въ вопросв, заданномъ тому 13 въковъ назадъ германскою дружиною, завоевавшею римскій міръ. Мыслители западные вертятся въ безъисходномъ кругѣ потому тольво, что идея общины имъ недоступна. Они не могутъ никакъ ядти дальше ассоціаціи (дружины) (І, 49-50).

Вирочемъ къ самому факту рабочихъ союзовъ Хомяковъ относится сочувственно; въ не вошедшемъ въ полное собраніе сочиненій предисловіи Хомякова къ переводу статьи Уэвеля "О началахъ англійскаго университетскаго воспитанія", Хомяковъ въ числъ великихъ движеній англійской жизни указываетъ, что въ Англіи составляются въ громадныхъ размърахъ союзы мелкихъ капиталовъ или трула, объщающіе новую эру жизни народной ("Русская Бесъда" 1858 г., II, 128).

Главнъйшимъ и существеннымъ признакомъ общиннаго устройства славянофилы (за исключениемъ Ал. Иван. Кошелева) признавали единогласие въ ръшенияхъ.

Въ общинъ совъщание имъетъ цълю общее согласие. Понятно, что, при такомъ требовани общаго согласия, согласие не можетъ окончиться, пока всъ не соединятся въ одну мысль, пока не будетъ общаго согласия, пока, говоря словами лътописи, не снидутся «з мобовъ; отсюда вытекаетъ начало единогласия при ръшенияхъ нымъ присутствіемъ Св. Духа, есть церковь (I, 34—35). На личности, ставящей себя безусловнымъ мъриломъ всего (это слова автора), можетъ основаться только искусственная ассоціація, уже осужденная исторіей; но абсолютной нормы, закона безусловно обязательнаго для всёхъ и каждаго, изъ личности путемъ логики вывести невозможно, слёдоват. не выведетъ его и исторія" (стр. 41).

Современною исторіей Запада Самаринъ старался подврёнить основное вначение общиннаго устройства и необходимость его для развитія человичества. Въ самомъ Запади на разныхъ тонахъ повторяется одна тема: скорбное признание несостоятельности личпости человѣческой и безсилія такъ-называемаго индивидуализма. Что значать эти упреки современному обществу въ эгоизмѣ и личной корысти? Они обратились теперь въ общія мѣста; но въ искренности основного чувства нельзя сомнѣваться. Почему вскорѣ послё іюльской революціи охладёли въ политическимъ вопросамъ и прежнія строптивость в недовърчивость въ верховной власти перешли въ потребность какого-то крѣпкаго, самостоятельнаго начала, собирающаго личность? Отчего эта потребность такъ сильно высказалась въ соціальныхъ шволахъ, вышедшихъ изъ революціи и ей обязанныхъ своимъ существованіемъ? Почему изъ терминологіи революціи: "свобода, личность, равенство" — вытёснены словами: общеніе, братство, и другими заимствованными изъ семейнаго или общиннаго быта? Указывая на Жоржъ-Зандъ, которая въ "Консуэло, Жаннѣ, Compagnon du tour de France, Чертовой лужѣ" отъ изображенія личности протестующей противъ общества, составляющаго главную тему ся прежнихъ произведеній, перешла въ изображенію красоты и спокойнаго могущества, самопожертвованія и самообладанія и мирной простоты семейнаго быта, — Самаринъ говорилъ, что въ отвѣтъ на враснорѣчивый голосъ Мицвевича (читавшаго въ 1840—1843 г. исторію славянскихъ литературъ въ Collège de France) взоры многихъ, въ томъ числѣ и Жоржъ-Зандъ, обратились въ славянскому міру, который понять ими какь мірь общины, и обратились не съ однимъ любопытствомъ, а съ вакимъ-то участиемъ в ожиданіемъ (І, 38—39). Не слёдуеть ли изъ всего этого, что германское племя или, точиве, германо-романский міръ дошелъ до отвлеченной формулы, до требованія такого начала, которое составляеть природу племени славянскаго, что послёднее даеть живой, въ самомъ бытія его заключающійся отвётъ на послёдній вопросъ

западнаго міра (I, 40). "Но зам'явательно, что славянофилы, признавая общину и общинное устройство явленіемъ чисто-славянсыниъ, изъ-за повальнаго осужденія западнаго образованія и изъ чувства національной исвлючительности, относились недружелюбно въ твиъ явленіямъ европейской жизни, которыя, въ сущности, путемъ факта поддерживали справедливость ихъ теорій. Ю. Ө. Самаринъ говоритъ, что изъ германскаго (т.-е. западнаго) начала, предоставленнаго самому себь, изъ одной идеи личности не можеть вознивать иное общество, кром'в искусственной, условной ассоціацін (I, 40). Зам'ётимъ, что Самаринъ въ этомъ случай имёлъ въ виду современное ассоціаціонное движеніе, что видно изъ его ссылки ва внигу Штейна о соціализм'в. Хомявовъ говорить, что въ самой нев коммунизма проявляется односторонность, которая лежить не столько въ разумѣ мыслителей, сколько въ односторонности понятій, завъщенныхъ прежнею исторіей западныхъ народовъ. Наука старается только дать отвётъ на вопросъ, заданный жизнью, и отвътъ выходитъ односторонній и неудовлетворительный, потому что односторонность лежала уже въ вопросъ, заданномъ тому 13 втвовъ назадъ германскою дружиною, завоевавшею римскій міръ. Мыслители западные вертятся въ безъисходномъ кругѣ потому только, что идея общины имъ недоступна. Они не могутъ никакъ ядти дальше ассоціаціи (дружины) (І, 49-50).

Вирочемъ къ самому факту рабочихъ союзовъ Хомяковъ относится сочувственно; въ не вошедшемъ въ полное собраніе сочиненій предисловіи Хомякова къ переводу статьи Уэвеля "О началахъ англійскаго университетскаго воспитанія", Хомяковъ въ числъ великихъ движеній англійской жизни указываетъ, что въ Англіи составляются въ громадныхъ размърахъ союзы мелкихъ капиталовъ или трула, объщающіе новую эру жизни народной ("Русская Бесъда" 1858 г., II, 128).

Главнѣйшимъ и существеннымъ признакомъ общиннаго устройства славянофилы (за исключеніемъ Ал. Иван. Кошелева) признавали единогласіе въ рѣшеніяхъ.

Въ общинъ совъщание имъетъ цълю общее согласие. Понятно, что, при такомъ требовании общаго согласия, согласие не можетъ окончиться, пока всъ не соединятся въ одну мысль, пока не будетъ общаго согласия, пока, говоря словами лътописи, не снидутся въ мобовъ; отсюда вытекаетъ начало единогласия при ръшенияхъ нымъ присутствіемъ Св. Духа, есть церковь (I, 34—35). На личности, ставящей себя безусловнымъ мѣриломъ всего (это слова автора), можетъ основаться только искусственная ассоціація, уже осужденная исторіей; но абсолютной нормы, закона безусловно обязательнаго для всёхъ и каждаго, изъ личности путемъ логики вывести невозможно, слёдоват. не выведетъ его и исторія" (стр. 41).

Современною исторіей Запада Самаринъ старался подкрѣпить основное значение общиннаго устройства и необходимость его для развитія человичества. Въ самомъ Запади на разныхъ тонахъ повторяется одна тема: скорбное признание несостоятельности личпости человѣческой и безсилія такъ-называемаго индивидуализма. Что значать эти упреки современному обществу въ эгоизмѣ и личной корысти? Они обратились теперь въ общія мѣста; но въ исвренности основного чувства нельзя сомнѣваться. Почему вскорѣ послё іюльской революціи охладёли въ политическимъ вопросамъ и прежнія строптивость и недовърчивость къ верховной власти перешли въ потребность какого-то крѣпкаго, самостоятельнаго начала, собирающаго личность? Отчего эта потребность такъ сильно высказалась въ соціальныхъ школахъ, вышедшихъ изъ революціи и ей обязанныхъ своимъ существованіемъ? Почему изъ терминологіи революцін: "свобода, личность, равенство" — вытёснены словами: общеніе, братство, и другими заимствованными изъ семейнаго или общиннаго быта? Указывая на Жоржъ Зандъ, которая въ "Консуэло, Жаннѣ, Compagnon du tour de France, Чертовой лужѣ" отъ изображенія личности протестующей противъ общества, составляющаго главную тему ся прежнихъ произведений, перешла въ изображению красоты и спокойнаго могущества, самопожертвования и самообладанія и мирной простоты семейнаго быта, — Самаринъ говорилъ, что въ отвѣтъ на враснорѣчивый голосъ Мицкевича (читавшаго въ 1840—1843 г. исторію славянскихъ литературъ въ Collège de France) взоры многихъ, въ томъ числѣ и Жоржъ-Зандъ, обратились въ славянскому міру, который понять ими вакь мірь общины, и обратились не съ однимъ любопытствомъ, а съ какимъ-то участіемъ и ожиданіемъ (I, 38-39). Не слёдуеть ли изъ всего этого, что германское племя или, точнее, германо-романский міръ дошелъ до отвлеченной формулы, до требованія такого начала, которое составляеть природу племени славянскаго, что послёднее даеть живой, въ самомъ бытія его заключающійся отвётъ на послёдцій вопросъ

западнаго міра (I, 40). "Но зам'я тельно, что славянофилы, признавая общину и общинное устройство явленіемъ чисто-славянсынъ, изъ-за повальнаго осужденія западнаго образованія и изъ чувства національной исключительности, относились недружелюбно въ твиъ явленіямъ европейской жизни, которыя, въ сущности, цутемъ факта поддерживали справедливость ихъ теорій. Ю. Ө. Санаринъ говоритъ, что изъ германскаго (т.-е. западнаго) начала, предоставленнаго самому себа, изъ одной иден личности не можеть вознивать иное общество, кром'в искусственной, условной ассоціацін (I, 40). Замѣтимъ, что Самаринъ въ этомъ случав имвлъ въ виду современное ассоціаціонное движеніе, что видно изъ его ссылки на внигу Штейна о соціализыть. Хомяковъ говоритъ, что въ самой изев коммунизма проявляется односторонность, которая лежить не столько въ разумѣ мыслителей, сколько въ односторонности понятій, зав'єщенныхъ прежнею исторіей западныхъ народовъ. Наува старается только дать отвётъ на вопросъ, заданный жизнью, и отвётъ выходить односторонній и неудовлетворительный, потому что односторонность лежала уже въ вопросв, заданномъ тому 13 вѣковъ назадъ германскою дружиною, завоевавшею римскій міръ. Мыслители западные вертятся въ безъисходномъ кругѣ потому тольво, что идея общины имъ недоступна. Они не могутъ никакъ илти дальше ассоціаціи (дружины) (І, 49-50).

Вирочемъ къ самому факту рабочихъ союзовъ Хомяковъ относится сочувственно; въ не вошедшемъ въ полное собраніе сочиненій предисловіи Хомякова къ переводу статьи Уэвеля "О началахъ англійскаго университетскаго воспитанія", Хомяковъ въ числѣ великихъ движеній англійской жизни указываетъ, что въ Англіи составляются въ громадныхъ размѣрахъ союзы мелкихъ капиталовъ или трула, объщающіе новую эру жизни народной ("Русская Бесѣда" 1858 г., II, 128).

Главнѣйшимъ и существеннымъ признакомъ общиннаго устройства славянофилы (за исключеніемъ Ал. Иван. Кошелева) признавали единогласіе въ рѣшеніяхъ.

Въ общинъ совъщаніе имъетъ цълію общее согласіе. Понятно, что, при такомъ требованіи общаго согласія, согласіе не можетъ окончиться, пока вст не соединятся въ одну мысль, пока не будеть общаго согласія, пока, говоря словами лътописи, не снидутся за мобовь; отсюда вытекаетъ начало единогласія при рътеніяхъ ŝ

нымъ присутствіемъ Св. Духа, есть церковь (I, 34—35). На личности, ставящей себя безусловнымъ мѣриломъ всего (это слова автора), можетъ основаться только искусственная ассоціація, уже осужденная исторіей; но абсолютной нормы, закона безусловно обязательнаго для всѣхъ и каждаго, изъ личности путемъ логики вывести невозможно, слѣдоват. не выведетъ его и исторія" (стр. 41).

Современною исторіей Запада Самаринъ старался подврёщить основное значение общиннаго устройства и необходимость его для развитія человичества. Въ самомъ Запади на разныхъ тонахъ повторяется одна тема: сворбное признание несостоятельности личпости человѣческой и безсилія такъ-называемаго индивидуализма. Что значать эти упреви современному обществу въ эгонзмѣ и личной корысти? Они обратились теперь въ общія места; но въ исвренности основного чувства нельзя сомнёваться. Почему вскорь послѣ іюльской революціи охладѣли въ политическимъ вопросамъ и прежнія строптивость и недовфраивость въ верховной власти перешли въ потребность вакого-то връпваго, самостоятельнаго начала, собирающаго личность? Отчего эта потребность такъ сильно высказалась въ соціальныхъ школахъ, вышедшихъ изъ революціи и ей обязанныхъ своимъ существованіемъ? Почему изъ терминологіи революцін: "свобода, личность, равенство" — вытёснены словами: общеніе, братство, и другими заимствованными изъ семейнаго или общиннаго быта? Указывая на Жоржъ Зандъ, которая въ "Консуэло, Жаннѣ, Compagnon du tour de France, Чертовой лужѣ" отъ изображенія личности протестующей противъ общества, составляющаго главную тему ся прежнихъ произведеній, перешла къ изображенію красоты и спокойнаго могущества, самопожертвованія и самообладанія и мирной простоты семейнаго быта. — Самаринъ говорилъ, что въ отвътъ на врасноръчивый голосъ Мицвевича (читавшаго въ 1840—1843 г. исторію славанскихъ литературъ въ Collège de France) взоры многихъ, въ томъ числѣ и Жоржъ-Зандъ, обратились въ славянскому міру, который понять ими какь мірь общины, и обратились не съ однимъ любопытствомъ, а съ какимъ-то участіемъ и ожиданіемъ (I, 38-39). Не слёдуеть ли изъ всего этого, что германское племя или, точнве, германо-романскій міръ дошелъ до отвлеченной формулы, до требованія такого начала, которое составляеть природу племени славянскаго, что послёднее даеть живой, въ самомъ бытія его заключающійся отвѣтъ на послѣдцій вопросъ

западнаго міра (I, 40). "Но зам'я чательно, что славянофилы, признавая общину и общинное устройство явленіемъ чисто-славянскимъ, изъ-за повальнаго осужденія западнаго образованія и изъ чувства національной исключительности, относились недружелюбно въ твиъ явленіямъ европейской жизни, которыя, въ сущности, путемъ факта поддерживали справедливость ихъ теорій. Ю. Ө. Самаринъ говоритъ, что изъ германскаго (т.-е. западнаго) начала, предоставленнаго самому себь, изъ одной иден личности не можеть вознивать иное общество, кром'в искусственной, условной ассоціацін (I, 40). Замётимъ, что Самаринъ въ этомъ случав имваъ въ виду современное ассоціаціонное движеніе, что видно изъ его ссылки на внигу Штейна о соціализмѣ. Хомявовъ говоритъ, что въ самой нев коммунизма проявляется односторонность, которая лежить не столько въ разумѣ мыслителей, сколько въ односторонности понятій, завъщенныхъ прежнею исторіей западныхъ народовъ. Наува старается только дать отвётъ на вопросъ, заданный жизнью, и отвътъ выходитъ односторонній и неудовлетворительный, потому что односторонность лежала уже въ вопросъ, заданномъ тому 13 выковъ назадъ германскою дружиною, завоевавшею римскій міръ. Мыслители западные вертятся въ безъисходномъ кругѣ потому только, что идея общины имъ недоступна. Они не могутъ никакъ ядти дальше ассоціаціи (дружины) (І, 49-50).

Вирочемъ къ самому факту рабочихъ союзовъ Хомяковъ относится сочувственно; въ не вошедшемъ въ полное собраніе сочиненій предисловіи Хомякова къ переводу статьи Уэвеля "О началахъ англійскаго университетскаго воспитанія", Хомяковъ въ числѣ великихъ движеній англійской жизни указываетъ, что въ Англіи составляются въ громадныхъ размѣрахъ союзы мелкихъ капиталовъ или трула, объщающіе новую эру жизни народной ("Русская Бесѣда" 1858 г., II, 128).

Главнъйшимъ и существеннымъ признавомъ общиннаго устройства славянофилы (за исключениемъ Ал. Иван. Кошелева) признавали единогласие въ ръшенияхъ.

Въ общинъ совъщание имъетъ цълю общее согласие. Понятно, что, при такомъ требовании общаго согласия, согласие не можетъ окончиться, пока всъ не соединятся въ одну мысль, пока не будетъ общаго согласия, пока, говоря словами лътописи, не снидутся за мобовъ; отсюда вытекаетъ начало единогласия при ръшенияхъ нымъ присутствіемъ Св. Духа, есть церковь (I, 34—35). На личности, ставящей себя безусловнымъ мъриломъ всего (это слова автора), можетъ основаться только искусственная ассоціація, уже осужденная исторіей; но абсолютной нормы, закона безусловно обязательнаго для всъхъ и каждаго, изъ личности путемъ логики вывести невозможно, слёдоват. не выведетъ его и исторія" (стр. 41).

Современною исторіей Запада Самаринъ старался подврёнить основное значение общиннаго устройства и необходимость его для развитія человичества. Въ самомъ Запади на разныхъ тонахъ повторяется одна тема: сворбное признание несостоятельности личпости человѣческой и безсилія такъ-называемаго индивидуализма. Что значать эти упреки современному обществу въ эгонзыв и дичной корысти? Они обратились теперь въ общія міста: но въ исвренности основного чувства нельзя сомнѣваться. Почему вскорѣ послё іюльской революція охладёли въ политическимъ вопросамъ и прежнія строптивость и недовърчивость въ верховной власти перешли въ потребность какого-то крѣпкаго, самостоятельнаго начала. собирающаго личность? Отчего эта потребность такъ сильно высказалась въ соціальныхъ шволахъ, вышедшихъ изъ революція и ей обязанныхъ своимъ существованіемъ? Почему изъ терминодогіи революцін: "свобода, личность, равенство" — вытёснены словами: общеніе, братство, и другими заимствованными изъ семейнаго или общиннаго быта? Указывая на Жоржъ-Зандъ, которая въ "Консуэло, Жаннѣ, Compagnon du tour de France, Чертовой лужѣ" отъ изображенія личности протестующей противъ общества, составляющаго главную тему ся прежнихъ произведеній, перешла къ изображенію красоты и спокойнаго могущества, самопожертвованія и самообладанія и мирной простоты семейнаго быта, — Самаринъ говорилъ, что въ отвѣтъ на враснорѣчивый голосъ Мицвевича (читавшаго въ 1840—1843 г. исторію славянскихъ литературъ въ Collège de France) взоры многихъ, въ томъ числѣ и Жоржъ-Зандъ, обратились въ славянскому міру, который понять ими какь мірь общины, и обратились не съ однимъ любопытствомъ, а съ вакимъ-то участіемъ и ожиданіемъ (І, 38—39). Не слёдуеть ли изъ всего этого, что германское племя или, точнве, германо-романскій мірь дошель до отвлеченной формулы, до требованія такого начала, которое составляеть природу племени славянскаго, что послёднее даеть живой, въ самомъ бытія его заключающійся отвътъ на послёдній вопросъ

западнаго міра (I, 40). "Но зам'ятельно, что славянофилы, признавая общину и общинное устройство явленіемъ чисто-славянскимъ, изъ-за повальнаго осужденія западнаго образованія и изъ чувства національной исключительности, относились недружелюбно въ твиъ явленіямъ европейской жизни, которыя, въ сущности, путемъ факта поддерживали справедливость ихъ теорій. Ю. Ө. Самаринъ говоритъ, что изъ германскаго (т.-е. западнаго) начала, предоставленнаго самому себь, изъ одной иден личности не можеть вознивать иное общество, кром'в искусственной, условной ассоціацін (I, 40). Замётимъ, что Самаринъ въ этомъ случай имёдъ въ виду современное ассоціаціонное движеніе, что видно изъ его ссылки на внигу Штейна о соціализить. Хомявовъ говорить, что въ самой нев коммунизма проявляется односторонность, которая лежить не столько въ разумъ мыслителей, сколько въ односторонности понятій, завъщенныхъ прежнею исторіей западныхъ народовъ. Наува старается только дать отвётъ на вопросъ, заданный жизнью, и отвёть выходить односторонній и неудовлетворительный, потому что односторонность лежала уже въ вопросъ, заданномъ тому 13 вѣковъ назадъ германскою дружиною, завоевавшею римскій міръ. Мыслители западные вертятся въ безъисходномъ кругѣ потому только, что вдея общины имъ недоступна. Они не могутъ никакъ идти дальше ассоціація (дружины) (І, 49-50).

Вирочемъ въ самому факту рабочихъ союзовъ Хомяковъ относится сочувственно; въ не вошедшемъ въ полное собраніе сочиненій предисловіи Хомякова къ переводу статьи Уэвеля "О началахъ англійскаго университетскаго воспитанія", Хомяковъ въ числѣ великихъ движеній англійской жизни указываетъ, что въ Англіи составляются въ громадныхъ размѣрахъ союзы мелкихъ капиталовъ или трула, объщающіе новую эру жизни народной ("Русская Бесѣда" 1858 г., II, 128).

Главнѣйшимъ и существеннымъ признакомъ общиннаго устройства славянофилы (за исключеніемъ Ал. Иван. Кошелева) признавали единогласіе въ рѣшеніяхъ.

Въ общинѣ совѣщаніе имѣетъ цѣлію общее согласіе. Понятно, что, при такомъ требованіи общаго согласія, согласіе не можетъ окончиться, пока всѣ не соединятся въ одну мысль, пока не будетъ общаго согласія, пока, говоря словами лѣтописи, не снидутся за мобовь; отсюда вытекаетъ начало единогласія при рѣшеніяхъ нымъ присутствіемъ Св. Духа, есть церковь (І, 34—35). На личности, ставящей себя безусловнымъ мъриломъ всего (это слова автора), можетъ основаться только искусственная ассоціація, уже осужденная исторіей; но абсолютной нормы, закона безусловно обязательнаго для всёхъ и каждаго, изъ личности путемъ логики вывести невозможно, слёдоват. не выведетъ его и исторія" (стр. 41).

Современною исторіей Запада Самаринъ старался подврёпить основное значение общиннаго устройства и необходимость его для развитія человичества. Въ самомъ Запади на разныхъ тонахъ повторяется одна тема: скорбное признание несостоятельности личпости человѣческой и безсилія такъ-называемаго индивидуализма. Что значать эти упреки современному обществу въ эгонзыв и личной корысти? Они обратились теперь въ общія м'еста; но въ искренности основного чувства нельзя сомнѣваться. Почему вскорѣ послѣ іюльской революція охладѣли къ политическимъ вопросамъ и прежнія строптивость и недовёрчивость въ верховной вдасти перешли въ потребность какого-то крѣпкаго, самостоятельнаго начала, собирающаго личность? Отчего эта потребность такъ сильно высказалась въ соціальныхъ школахъ, вышедшихъ изъ революціи и ей обязанныхъ своимъ существованіемъ? Почему изъ терминологіи революцін: "свобода, личность, равенство" — вытёснены словами: общеніе, братство, и другими завмствованными изъ семейнаго или общиннаго быта? Указывая на Жоржъ-Зандъ, которая въ "Консуэло, Жаннѣ, Compagnon du tour de France, Чертовой лужѣ" отъ изображенія личности протестующей противъ общества, составляющаго главную тему ся прежнихъ произведеній, перешла въ изображенію красоты и спокойнаго могущества, самопожертвованія и самообладанія и мирной простоты семейнаго быта, — Самаринъ говорилъ, что въ отвѣтъ на враснорѣчивый голосъ Мицвевича (читавшаго въ 1840—1843 г. исторію славянскихъ литературъ въ Collège de France) взоры многихъ, въ томъ числѣ и Жоржъ-Зандъ, обратились въ славянскому міру, который понять ими какъ міръ общины, и обратились не съ однимъ любопытствомъ, а съ какимъ-то участіемъ и ожиданіемъ (І, 38—39). Не слёдуеть ли изъ всего этого, что германское племя или, точнве, германо-романскій міръ дошелъ до отвлеченной формулы, до требованія такого начала, которое составляеть природу племени славянскаго, что послёднее даеть живой, въ самомъ бытія его заключающійся отвётъ на послёдній вопросъ

западнаго wipa (I, 40). "Но замъчательно, что славянофилы, признавая общину и общинное устройство явленіемъ чисто-славянсыниъ, изъ-за повальнаго осужденія западнаго образованія и изъ чувства національной исключительности, относились недружелюбно въ твиъ явленіямъ европейской жизни, которыя, въ сущности, путемъ факта поддерживали справедливость ихъ теорій. Ю. Ө. Самаренъ говоритъ, что изъ германскаго (т.-е. западнаго) начала, предоставленнаго самому себь, изъ одной иден личности не можеть вознивать иное общество, кром'в искусственной, условной ассоціацін (I, 40). Зам'ётимъ, что Самаринъ въ этомъ случай имёдъ въ виду современное ассоціаціонное движеніе, что видно паъ его ссылки на внигу Штейна о соціализм'в. Хомявовъ говоритъ, что въ самой нев коммунизма проявляется односторонность, которая лежить не столько въ разумѣ мыслителей, сколько въ односторонности понятій, завъщенныхъ прежнею исторіей западныхъ народовъ. Наува старается только дать отвёть на вопрось, заданный жизнью, и отвёть выходить односторонній и неудовлетворительный, потому что односторонность лежала уже въ вопросъ, заданномъ тому 13 втвовъ назадъ германскою дружиною, завоевавшею римскій міръ. Мыслители западные вертятся въ безъисходномъ вругѣ потому только, что вдея общины имъ недоступна. Они не могутъ нивакъ идти дальше ассоціація (дружины) (І, 49-50).

Вирочемъ въ самому факту рабочихъ союзовъ Хомяковъ относится сочувственно; въ не вошедшемъ въ полное собраніе сочиненій предисловіи Хомякова въ переводу статьи Уэвеля "О началахъ англійскаго университетскаго воспитанія", Хомяковъ въ числъ великихъ движеній англійской жизни указываетъ, что въ Англіи составляются въ громадныхъ размърахъ союзы мелкихъ капиталовъ или трула, объщающіе новую эру жизни народной ("Русская Бесъда" 1858 г., II, 128).

Главнъйшимъ и существеннымъ признакомъ общиннаго устройства славянофилы (за исключеніемъ Ал. Иван. Кошелева) признавали единогласіе въ ръшеніяхъ.

Въ общинъ совъщание имъетъ цълю общее согласие. Понятно, что, при такомъ требовании общаго согласия, согласие не можетъ окончиться, пока всъ не соединятся въ одну мысль, пока не будетъ общаго согласия, пока, говоря словами лътописи, не снидутся за мобовъ; отсюда вытекаетъ начало единогласия при ръшенияхъ нымъ присутствіемъ Св. Духа, есть церковь (І, 34—35). На личности, ставящей себя безусловнымъ мъриломъ всего (это слова автора), можетъ основаться только искусственная ассоціація, уже осужденная исторіей; но абсолютной нормы, закона безусловно обязательнаго для всёхъ и каждаго, изъ личности путемъ логики вывести невозможно, слёдоват. не выведетъ его и исторія" (стр. 41).

Современною исторіей Запада Самаринъ старался подврёпить основное значение общиннаго устройства и необходимость его для развитія человѣчества. Въ самомъ Западѣ на разныхъ тонахъ повторяется одна тема: сворбное признание несостоятельности личпости человѣческой и безсилія такъ-называемаго инливилуализма. Что значать эти упреки современному обществу въ эгонзыв и дичной корысти? Они обратились теперь въ общія мёста; но въ искренности основного чувства нельзя сомнѣваться. Почему вскорѣ послё іюльской революція охладёли въ политическимъ вопросамъ и прежнія строптивость и недовърчивость въ верховной власти перешли въ потребность вакого-то връпваго, самостоятельнаго начала, собирающаго личность? Отчего эта потребность тавъ сильно высказалась въ соціальныхъ школахъ, вышедшихъ изъ революціи и ей обязанныхъ своимъ существованіемъ? Почему изъ терминологіи революцін: "свобода, личность, равенство" — вытёснены словами: общеніе, братство, и другими заимствованными изъ семейнаго или общиннаго быта? Указывая на Жоржъ-Зандъ, которая въ "Консуэло, Жаннѣ, Compagnon du tour de France, Чертовой лужѣ" отъ изображенія личности протестующей противъ общества, составляющаго главную тему ся прежнихъ произведеній, перешла къ изображенію красоты и спокойнаго могущества, самопожертвованія и самообладанія и мирной простоты семейнаго быта, — Самаринъ говорилъ, что въ отвѣтъ на враснорѣчивый голосъ Мицкевича (читавшаго въ 1840—1843 г. исторію славянскихъ литературъ въ Collège de France) взоры многихъ, въ томъ числѣ и Жоржъ-Зандъ, обратились въ славянскому міру, который понять ими какъ міръ общины, и обратились не съ однимъ любопытствомъ, а съ какимъ-то участіемъ и ожиданіемъ (I, 38-39). Не слёдуеть ли изъ всего этого, что германское племя или, точнве, германо-романскій міръ дошелъ до отвлеченной формулы, до требованія такого начала, которое составляеть природу племени славянскаго, что послёднее даеть живой, въ самомъ быти его заключающийся отвътъ на послъдний вопросъ

западнаго міра (I, 40). "Но зам'вчательно, что славянофилы, признавая общину и общинное устройство явленіемъ чисто-славянсыниъ, изъ-за повальнаго осужденія западнаго образованія и изъ чувства національной исключительности, относились недружелюбно въ твиъ явленіямъ европейской жизни, которыя, въ сущности, путемъ факта поддерживали справедливость ихъ теорій. Ю. Ө. Самаринъ говорить, что изъ германскаго (т.-е. западнаго) начала, предоставленнаго самому себь, изъ одной иден личности не можеть вознивать иное общество, вром'в искусственной, условной ассоціацін (I, 40). Замётимъ, что Самаринъ въ этомъ случай имёль въ виду современное ассоціаціонное движеніе, что видно изъ его ссылки на внигу Штейна о соціализм'в. Хомяковъ говорить, что въ самой нев коммунизма проявляется односторонность, которая лежить не столько въ разумѣ мыслителей, сколько въ односторонности понятій, завъщенныхъ прежнею исторіей западныхъ народовъ. Наука старается только дать отвёть на вопрось, заданный жизнью, и отвёть выходить односторонній и неудовлетворительный, потому что односторонность лежала уже въ вопросъ, заданномъ тому 13 втвовъ назадъ германскою дружиною, завоевавшею римскій міръ. Мыслители западные вертятся въ безъисходномъ кругѣ потому тольво, что вдея общины имъ недоступна. Они не могутъ нивавъ идти дальше ассоціація (дружины) (І, 49—50).

Вирочемъ въ самому факту рабочихъ союзовъ Хомяковъ относится сочувственно; въ не вошедшемъ въ полное собраніе сочиненій предисловіи Хомякова къ переводу статьи Уэвеля "О началахъ англійскаго университетскаго воспитанія", Хомяковъ въ числѣ великихъ движеній англійской жизни указываетъ, что въ Англіи составляются въ громадныхъ размѣрахъ союзы мелкихъ капиталовъ или трула, объщающіе новую эру жизни народной ("Русская Бесѣда" 1858 г., II, 128).

Главнѣйшимъ и существеннымъ признакомъ общиннаго устройства славянофилы (за исключеніемъ Ал. Иван. Кошелева) признавали единогласіе въ рѣшеніяхъ.

Въ общинъ совъщание имъетъ цълю общее согласие. Понятно, что, при такомъ требовании общаго согласия, согласие не можетъ окончиться, пока всъ не соединятся въ одну мысль, пока не будетъ общаго согласия, пока, говоря словами лътописи, не снидутся «з мобов»; отсюда вытекаетъ начало единогласия при ръшенияхъ нымъ присутствіемъ Св. Духа, есть церковь (I, 34—35). На личности, ставящей себя безусловнымъ мъриломъ всего (это слова автора), можетъ основаться только искусственная ассоціація, уже осужденная исторіей; но абсолютной нормы, закона безусловно обязательнаго для всёхъ и каждаго, изъ личности путемъ логики вывести невозможно, слёдоват. не выведетъ его и исторія" (стр. 41).

Современною исторіей Запада Самаринъ старался подврёнить основное значение общиннаго устройства и необходимость его для развитія человичества. Въ самонъ Запади на разныхъ тонахъ повторяется одна тема: сворбное признание несостоятельности личпости человѣческой и безсилія такъ-называемаго индивидуализма. Что значать эти упреви современному обществу въ эгонзмв и личной корысти? Они обратились теперь въ общія мъста; но въ исвренности основного чувства нельзя сомнѣваться. Почему вскорѣ послё іюльской революція охладёли въ политическимъ вопросамъ и прежнія строптивость и недовърчивость въ верховной власти перешли въ потребность какого-то крѣпкаго, самостоятельнаго начала, собирающаго личность? Отчего эта потребность такъ сильно высказалась въ соціальныхъ школахъ, вышедшихъ изъ революція и ей обязанныхъ своимъ существованіемъ? Почему изъ терминологіи революція: "свобода, личность, равенство" — вытёснены словами: общеніе, братство, и другими заимствованными изъ семейнаго или общиннаго быта? Указывая на Жоржъ Зандъ, которая въ "Консуэло, Жаннѣ, Compagnon du tour de France, Чертовой лужѣ" отъ изображенія личности протестующей противъ общества, составляющаго главную тему ся прежнихъ произведеній, перешла въ изображенію красоты и спокойнаго могущества, самопожертвованія в самообладанія и мирной простоты семейнаго быта, — Самаринъ говорилъ, что въ отвѣтъ на враснорѣчивый голосъ Мицкевича (читавшаго въ 1840—1843 г. исторію славянскихъ литературъ въ Collège de France) взоры многихъ, въ томъ числѣ и Жоржъ-Зандъ, обратились въ славянскому міру, который понять ими какъ міръ общины, и обратились не съ однимъ любопытствомъ, а съ какимъ-то участіемъ и ожиданіемъ (I, 38-39). Не слёдуеть ли изъ всего этого, что германское племя или, точнве, германо-романскій мірь дошель до отвлеченной формулы, до требованія такого начала, которое составляеть природу племени славянскаго, что послёднее даеть живой, въ самомъ бытія его заключающійся отвётъ на послёдній вопросъ

западнаго міра (I, 40). "Но зам'ятельно, что славянофилы, признавая общину и общинное устройство явленіемъ чисто-славянсынкъ, изъ-за повальнаго осужденія западнаго образованія и изъ чувства національной исвлючительности, относились недружелюбно въ твиъ явленіямъ европейской жизни, которыя, въ сущности, путемъ фавта поддерживали справедливость ихъ теорій. Ю. Ө. Самаринъ говоритъ, что изъ германскаго (т.-е. западнаго) начала, предоставленнаго самому себь, изъ одной идеи личности не можеть вознивать иное общество, вром' исвусственной, условной ассоціацін (I, 40). Замѣтимъ, что Самаринъ въ этомъ случав имвлъ въ виду современное ассоціаціонное движеніе, что видно изъ его ссылки на внигу Штейна о соціализмі. Хомявовъ говорить, что въ самой нев коммунизма проявляется односторонность, которая лежить не столько въ разумѣ мыслителей, сколько въ односторонности понятій, завъщенныхъ прежнею исторіей западныхъ народовъ. Наука старается только дать отвёть на вопрось, заданный жизнью, и отвёть выходить односторонній и неудовлетворительный, потому что односторонность лежала уже въ вопросъ, заданномъ тому 13 вѣковъ назадъ германскою дружиною, завоевавшею римскій міръ. Мыслители западные вертятся въ безъисходномъ вругѣ потому тольво, что идея общины имъ недоступна. Они не могутъ нивавъ идти дальше ассоціація (дружины) (І, 49-50).

Вирочемъ въ самому факту рабочихъ союзовъ Хомяковъ относится сочувственно; въ не вошедшемъ въ полное собраніе сочиненій предисловіи Хомякова въ переводу статьи Уэвеля "О началахъ англійскаго университетскаго воспитанія", Хомяковъ въ числѣ великихъ движеній англійской жизни указываетъ, что въ Англіи составляются въ громадныхъ размѣрахъ союзы мелкихъ капиталовъ или трула, объщающіе новую эру жизни народной ("Русская Бесѣда" 1858 г., II, 128).

Главнѣйшимъ и существеннымъ признакомъ общиннаго устройства славянофилы (за исключеніемъ Ал. Иван. Кошелева) признавали единогласіе въ рѣшеніяхъ.

Въ общинъ совъщание имъетъ цълю общее согласие. Понятно, что, при такомъ требовании общаго согласия, согласие не можетъ окончитъся, пока всъ не соединятся въ одну мысль, пока не будетъ общаго согласия, пока, говоря словами лътописи, не снидутся «з мобовъ; отсюда вытекаетъ начало единогласия при ръшенияхъ нымъ присутствіемъ Св. Духа, есть церковь (I, 34—35). На личности, ставящей себя безусловнымъ мъриломъ всего (это слова автора), можетъ основаться только искусственная ассоціація, уже осужденная исторіей; но абсолютной нормы, закона безусловно обязательнаго для всёхъ и каждаго, изъ личности путемъ логики вывести невозможно, слёдоват. не выведетъ его и исторія" (стр. 41).

Современною исторіей Запада Самаринъ старался подврёнить основное значение общиннаго устройства и необходимость его для развитія человѣчества. Въ самомъ Западѣ на разныхъ тонахъ повторяется одна тема: сворбное признание несостоятельности личпости человѣческой и безсилія такъ-называемаго индивидуализма. Что значать эти упреви современному обществу въ эгонзмѣ и личной корысти? Они обратились теперь въ общія м'еста; но въ исвренности основного чувства нельзя сомнѣваться. Почему вскорѣ послё іюльской революція охладёли въ политическимъ вопросамъ и прежнія строптивость в недовърчивость въ верховной власти перешли въ потребность какого-то кръпкаго, самостоятельнаго начала, собирающаго личность? Отчего эта потребность такъ сильно высказалась въ соціальныхъ школахъ, вышедшихъ изъ революція и ей обязанныхъ своимъ существованіемъ? Почему изъ терминологіи революцін: "свобода, личность, равенство" — вытёснены словами: общеніе, братство, и другими заимствованными изъ семейнаго или общиннаго быта? Указывая на Жоржъ-Зандъ, которая въ "Консуэло, Жаннѣ, Compagnon du tour de France, Чертовой лужѣ" отъ изображенія личности протестующей противъ общества, составляющаго главную тему ся прежнихъ произведеній, перешла къ изображенію красоты и спокойнаго могущества, самопожертвованія и самообладанія и мирной простоты семейнаго быта. — Самаринъ говорилъ, что въ отвѣтъ на враснорѣчивый голосъ Мицкевича (читавшаго въ 1840—1843 г. исторію славянскихъ литературъ въ Collège de France) взоры многихъ, въ томъ числѣ и Жоржъ-Зандъ, обратились въ славянскому міру, который понять ими какъ міръ общины, и обратились не съ однимъ любопытствомъ, а съ вакимъ-то участіемъ н ожиданіемъ (І, 38-39). Не слёдуеть ли изъ всего этого, что германское племя или, точнее, германо-романскій мірь дошель до отвлеченной формулы, до требованія такого начала, которое составляеть природу племени славянскаго, что послёднее даеть живой, въ самомъ бытів его завлючающійся отвётъ на послёдній вопросъ

западнаго міра (І, 40). "Но зам'ячательно, что славянофилы, признавая общину и общинное устройство явленіемъ чисто-славянскимъ, изъ-за повальнаго осужденія западнаго образованія и изъ чувства національной исключительности, относились недружелюбно къ тёмъ явленіямъ европейской жизни, которыя, въ сущности, путемъ фавта поддерживали справедливость ихъ теорій. Ю. Ө. Самаринъ говоритъ, что изъ германскаго (т.-е. западнаго) начала, предоставленнаго самому себъ, изъ одной идеи личности не можетъ вознивать иное общество, кром' искусственной, условной ассоціаців (I, 40). Замѣтимъ, что Самаринъ въ этомъ случав имваъ въ виду современное ассоціаціонное движеніе, что видно изъ его ссылки на внигу Штейна о соціализмѣ. Хомяковъ говоритъ, что въ самой ндев воммунизма проявляется односторонность, которая лежить не стольво въ разумѣ мыслителей, сколько въ односторонности понятій, завъщенныхъ прежнею исторіей западныхъ народовъ. Наува старается только дать отвёть на вопросъ, заданный жизнью, и отвёть выходить односторонній и неудовлетворительный, потому что односторонность лежала уже въ вопросъ, заданномъ тому 13 въвовъ назадъ германскою дружиною, завоевавшею римскій міръ. Мыслители западные вертятся въ безъисходномъ вругъ потому тольво, что вдея общины имъ недоступна. Они не могутъ нивавъ идти дальше ассоціація (дружины) (I, 49-50).

Вирочемъ въ самому факту рабочихъ союзовъ Хомяковъ относится сочувственно; въ не вошедшемъ въ полное собраніе сочиненій предисловіи Хомякова въ переводу статьи Уэвеля "О началахъ англійскаго университетскаго воспитанія", Хомяковъ въ числъ великихъ движеній англійской жизни указываетъ, что въ Англіи составляются въ громадныхъ размърахъ союзы мелкихъ капиталовъ или трула, объщающіе новую эру жизни народной ("Русская Бесъда" 1858 г., II, 128).

Главнъйшимъ и существеннымъ признавомъ общиннаго устройства славянофилы (за исключеніемъ Ал. Иван. Кошелева) признавали единогласіе въ рътеніяхъ.

Въ общинъ совъщание имъетъ цълю общее согласие. Понятно, что, при такомъ требовании общаго согласия, согласие не можетъ овончитъся, пока всъ не соединятся въ одну мысль, пока не будетъ общаго согласия, пока, говоря словами лътописи, не снидутся оз любою; отсюда вытекаетъ начало единогласия при ръшенияхъ нымъ присутствіемъ Св. Духа, есть церковь (I, 34—35). На личности, ставящей себя безусловнымъ мѣриломъ всего (это слова автора), можетъ основаться только искусственная ассоціація, уже осужденная исторіей; но абсолютной нормы, закона безусловно обязательнаго для всѣхъ и каждаго, изъ личности путемъ логики вывести невозможно, слѣдоват. не выведетъ его и исторія" (стр. 41).

Современною исторіей Запада Самаринъ старался подврёпить основное значение общиннаго устройства и необходимость его для развитія человичества. Въ самомъ Запади на разныхъ тонахъ повторяется одна тема: сворбное признание несостоятельности личпости человѣческой и безсилія такъ-называемаго индивидуализма. Что значать эти упреви современному обществу въ эгонзмѣ и личной корысти? Они обратились теперь въ общія мѣста; но въ исвренности основного чувства нельзя сомнѣваться. Почему вскорѣ послё іюльской революція охладёли въ политическимъ вопросамъ и прежнія строптивость и недовърчивость къ верховной власти перешли въ потребность какого-то кринаго, самостоятельнаго начала, собирающаго личность? Отчего эта потребность такъ сильно высказалась въ соціальныхъ школахъ, вышедшихъ изъ революціи и ей обязанныхъ своимъ существованіемъ? Почему изъ терминологіи революцін: "свобода, личность, равенство" — вытёснены словами: общеніе, братство, и другими заимствованными изъ семейнаго или общиннаго быта? Указывая на Жоржъ Зандъ, которая въ "Консуэло, Жаннѣ, Compagnon du tour de France, Чертовой лужѣ" отъ изображенія личности протестующей противъ общества, составляющаго главную тему ся прежнихъ произведеній, перешла въ изображенію красоты и спокойнаго могущества, самопожертвования и самообладанія и мирной простоты семейнаго быта, — Самаринъ говорилъ, что въ отвѣтъ на враснорѣчивый голосъ Мицвевича (читавшаго въ 1840—1843 г. исторію славянскихъ литературъ въ Collège de France) взоры многихъ, въ томъ числе и Жоржъ-Зандъ, обратились въ славянскому міру, который понять ими какъ міръ общины, и обратились не съ однимъ любопытствомъ, а съ вакимъ-то участіемъ и ожиданіемъ (І, 38—39). Не слёдуеть ли изъ всего этого, что германское племя или, точнее, германо-романский міръ дошелъ до отвлеченной формулы, до требованія такого начала, которое составляеть природу племени славянскаго, что послёднее даеть живой, въ самомъ бытія его заключающійся отвётъ на послёдній вопросъ

западнаго міра (І, 40). "Но зам'ячательно, что славянофилы, признавая общину и общинное устройство явленіемъ чисто-славянскимъ, изъ-за повальнаго осужденія западнаго образованія и изъ чувства національной исвлючительности, относились недружелюбно къ твиъ явленіямъ европейской жизни, воторыя, въ сущности, путемъ фавта поддерживали справедливость ихъ теорій. Ю. Ө. Самаринъ говорить, что изъ германскаго (т.-е. западнаго) начала, предоставленнаго самому себъ, изъ одной идеи личности не можеть вознивать иное общество, кромѣ искусственной, условной ассоціацін (I, 40). Замѣтимъ, что Самаринъ въ этомъ случай имѣлъ въ виду современное ассоціаціонное движеніе, что видно изъ его ссылки на внигу Штейна о соціализий. Хомяковъ говорить, что въ самой ндев коммунизма проявляется односторонность, которая лежить не столько въ разумв мыслителей, сколько въ односторонности понятій, завъщенныхъ прежнею исторіей западныхъ народовъ. Наука старается только дать отвёть на вопросъ, заданный жизнью, и отвъть выходить односторонній и неудовлетворительный, потому что односторонность лежала уже въ вопросѣ, заданномъ тому 13 въковъ назадъ германскою дружиною, завоевавшею римскій міръ. Мыслители западные вертятся въ безъисходномъ кругъ потому тольво, что идея общины имъ недоступна. Они не могутъ нивавъ идти дальше ассоціація (дружины) (І, 49-50).

Вирочемъ въ самому фавту рабочихъ союзовъ Хомяковъ относится сочувственно; въ не вошедшемъ въ полное собраніе сочиненій предисловіи Хомякова къ переводу статьи Уэвеля "О началахъ англійскаго университетскаго воспитанія", Хомяковъ въ числъ великихъ движеній англійской жизни указываетъ, что въ Англіи составляются въ громадныхъ размърахъ союзы мелкихъ капиталовъ или трула, объщающіе новую эру жизни народной ("Русская Бесъда" 1858 г., II, 128).

Главнъйшимъ и существеннымъ признакомъ общиннаго устройства славянофилы (за исключеніемъ Ал. Иван. Кошелева) признавали единогласіе въ рътеніяхъ.

Въ общинъ совъщание имъетъ цълю общее согласие. Понятно, что, при такомъ требовании общаго согласия, согласие не можетъ окончитъся, пока всъ не соединятся въ одну мысль, пока не будетъ общаго согласия, пока, говоря словами лътописи, не снидутся оз любовъ; отсюда вытекаетъ начало единогласия при ръшенияхъ ÷

нымъ присутствіемъ Св. Духа, есть церковь (I, 34—35). На личности, ставящей себя безусловнымъ мѣриломъ всего (это слова автора), можетъ основаться только искусственная ассоціація, уже осужденная исторіей; но абсолютной нормы, закона безусловно обязательнаго для всѣхъ и каждаго, изъ личности путемъ логики вывести невозможно, слѣдоват. не выведетъ его и исторія" (стр. 41).

Современною исторіей Запада Самаринъ старался подврёпить основное значение общиннаго устройства и необходимость его для развитія человѣчества. Въ самомъ Западѣ на разныхъ тонахъ повторяется одна тема: сворбное признание несостоятельности личпости человѣческой и безсилія такъ-называемаго индивидуализма. Что значать эти упреки современному обществу въ эгонямѣ и личной корысти? Они обратились теперь въ общія мфста; но въ искренности основного чувства нельзя сомнѣваться. Почему вскорѣ послѣ іюльсвой революція охладѣли въ политическимъ вопросамъ и прежнія строптивость и недовёрчивость въ верховной власти перешли въ потребность какого-то крѣпкаго, самостоятельнаго начала, собирающаго личность? Отчего эта потребность такъ сильно высказалась въ соціальныхъ школахъ, вышедшихъ изъ революціи и ей обязанныхъ своимъ существованіемъ? Почему изъ терминологіи революціи: "свобода, личность, равенство" — вытёснены словами: общеніе, братство, и другими заимствованными изъ семейнаго или общиннаго быта? Указывая на Жоржъ-Зандъ, которая въ "Консуэло, Жаннѣ, Compagnon du tour de France, Чертовой лужѣ" отъ изображенія личности протестующей противъ общества, составляющаго главную тему ся прежнихъ произведеній, перешла въ изображенію красоты и спокойнаго могущества, самопожертвованія и самообладанія и мирной простоты семейнаго быта, — Самаринъ говорилъ, что въ отвѣтъ на враснорѣчивый голосъ Мицкевича (читавшаго въ 1840—1843 г. исторію славянскихъ литературъ въ Collège de France) взоры многихъ, въ томъ числѣ и Жоржъ-Зандъ, обратились въ славянскому міру, который понять ими какъ міръ общины, и обратились не съ однимъ любопытствомъ, а съ вакимъ-то участіемъ и ожиданіемъ (І, 38—39). Не слёдуеть ли изъ всего этого, что германское племя или, точнве, германо-романскій міръ дошелъ до отвлеченной формулы, до требованія такого начала, которое составляеть природу племени славянскаго, что послёднее даеть живой, въ самонъ бытів его заключающійся отвётъ на послёдній вопросъ

западнаго міра (І, 40). "Но зам'ятельно, что славянофилы, признавая общину и общинное устройство явленіемъ чисто-славянсыниъ, изъ-за повальнаго осужденія западнаго образованія и изъ чувства національной исвлючительности, относились недружелюбно въ твиъ явленіямъ европейской жизни, которыя, въ сущности, путемъ факта поддерживали справедливость ихъ теорій. Ю. Ө. Самаринъ говоритъ, что изъ германскаго (т.-е. западнаго) начала, предоставленнаго самому себь, изъ одной иден личности не можеть вознивать иное общество, кром' искусственной, условной ассоціацін (I, 40). Замётимъ, что Самаринъ въ этомъ случай имёлъ въ виду современное ассоціаціонное движеніе, что видно изъ его ссылки на внигу Штейна о соціализмі. Хомявовь говорить, что въ самой ндев воммунизма проявляется односторонность, которая лежить не стольво въ разумѣ мыслителей, сколько въ односторонности понятій, завъщенныхъ прежнею исторіей западныхъ народовъ. Наука старается только дать отвёть на вопросъ, заданный жизнью, и отвътъ выходитъ односторонний и неудовлетворительный, потому что односторонность лежала уже въ вопросѣ, заданномъ тому 13 въвовъ назадъ германскою дружиною, завоевавшею римскій міръ. Мыслители западные вертятся въ безъисходномъ кругъ потому тольво, что вдея общины имъ недоступна. Они не могутъ нивавъ идти дальше ассоціація (дружины) (І, 49-50).

Вирочемъ въ самому факту рабочихъ союзовъ Хомяковъ относится сочувственно; въ не вошедшемъ въ полное собраніе сочиненій предисловіи Хомякова къ переводу статьи Уэвеля "О началахъ англійскаго университетскаго воспитанія", Хомяковъ въ числѣ великихъ движеній англійской жизни указываетъ, что въ Англіи составляются въ громадныхъ размѣрахъ союзы мелкихъ капиталовъ или трула, объщающіе новую эру жизни народной ("Русская Бесѣда" 1858 г., II, 128).

Главнъйшимъ и существеннымъ признакомъ общиннаго устройства славянофилы (за исключеніемъ Ал. Иван. Кошелева) признавали единогласіе въ ръшеніяхъ.

Въ общинъ совъщаніе имъетъ цълію общее согласіе. Понятно, что, при такомъ требованіи общаго согласія, согласіе не можетъ овончиться, пока всъ не соединятся въ одну мысль, пока не будетъ общаго согласія, пока, говоря словами лътописи, не снидутся оз любов; отсюда вытекаетъ начало единогласія при ръшеніяхъ нымъ присутствіемъ Св. Духа, есть церковь (I, 34—35). На личности, ставящей себя безусловнымъ мѣриломъ всего (это слова автора), можетъ основаться только искусственная ассоціація, уже осужденная исторіей; но абсолютной нормы, закона безусловно обязательнаго для всѣхъ и каждаго, изъ личности путемъ логики вывести невозможно, слѣдоват. не выведетъ его и исторія" (стр. 41).

Современною исторіей Запада Самаринъ старался подврёнить основное значение общиннаго устройства и необходимость его для развитія челов'ячества. Въ самонъ Западъ на разныхъ тонахъ повторяется одна тема: сворбное признание несостоятельности личпости человѣческой и безсилія такъ-называемаго индивидуализма. Что значать эти упреки современному обществу въ эгонзмв и личной корысти? Они обратились теперь въ общія мъста; но въ искренности основного чувства нельзя сомнѣваться. Почему вскорѣ послѣ іюльской революція охладёли къ политическимъ вопросамъ и прежнія строптивость и недовърчивость въ верховной власти перешли въ потребность вакого-то кръпкаго, самостоятельнаго начала, собирающаго личность? Отчего эта потребность такъ сильно высказалась въ соціальныхъ школахъ, вышедшихъ изъ революціи и ей обязанныхъ своимъ существованіемъ? Почему изъ терминологіи революціи: "свобода, личность, равенство" — вытёснены словами: общеніе, братство, и другими заимствованными изъ семейнаго или общиннаго быта? Указывая на Жоржъ Зандъ, которая въ "Консуэло, Жаниѣ, Compagnon du tour de France, Чертовой лужѣ" отъ изображенія личности протестующей противъ общества, составляющаго главную тему ся прежнихъ произведеній, перешла въ изображенію красоты и спокойнаго могущества, самопожертвованія и самообладанія и мирной простоты семейнаго быта, — Самаринъ говорилъ, что въ отвътъ на врасноръчивый голосъ Мицкевича (читавшаго въ 1840—1843 г. исторію славянсвихъ литературъ въ Collège de France) взоры многихъ, въ томъ числѣ и Жоржъ-Зандъ, обратились къ славянскому міру, воторый понять ими вавь мірь общины, и обратились не съ однимъ любопытствомъ, а съ вакимъ-то участіемъ и ожиданіемъ (І, 38—39). Не слёдуеть ли изъ всего этого, что германское племя или, точнее, германо-романский міръ дошелъ до отвлеченной формулы, до требованія такого начала, которое составляеть природу племени славянскаго, что послёднее даеть живой, въ самомъ быти его заключающійся отвётъ на послёдцій вопросъ

западнаго міра (I, 40). "Но зам'ятельно, что славянофилы, признавая общину и общинное устройство явленіемъ чисто-славянскимъ, изъ-за повальнаго осужденія западнаго образованія и изъ чувства національной исвлючительности, относились недружелюбно къ твиъ явленіямъ европейской жизни, которыя, въ сущности, путемъ факта поддерживали справедливость ихъ теорій. Ю. Ө. Самаринъ говоритъ, что изъ германскаго (т.-е. западнаго) начала, предоставленнаго самому себъ, изъ одной идеи личности не можетъ возникать иное общество, кром'в искусственной, условной ассоціація (I, 40). Замѣтимъ, что Самаринъ въ этомъ случаѣ имѣлъ въ виду современное ассоціаціонное движеніе, что видно изъ его ссылки на внигу Штейна о соціализмѣ. Хомявовъ говоритъ, что въ самой ндев коммунизма проявляется односторовность, которая лежить не столько въ разумв мыслителей, сколько въ односторонности понятій, завѣщенныхъ прежнею исторіей западныхъ народовъ. Наука старается только дать отвёть на вопросъ, заданный жизнью, н отвъть выходить односторонній и неудовлетворительный, потому что односторонность лежала уже въ вопросѣ, заданномъ тому 13 въвовъ назадъ германскою дружиною, завоевавшею римскій міръ. Мыслители западные вертятся въ безъисходномъ кругѣ потому тольво, что вдея общины имъ недоступна. Они не могутъ нивавъ идти дальше ассоціація (дружины) (І, 49-50).

Вирочемъ въ самому фавту рабочихъ союзовъ Хомяковъ относится сочувственно; въ не вошедшемъ въ полное собраніе сочиненій предисловіи Хомякова въ переводу статьи Уэвеля "О началахъ англійскаго университетскаго воспитанія", Хомяковъ въ числѣ великихъ движеній англійской жизни указываетъ, что въ Англіи составляются въ громадныхъ размѣрахъ союзы мелкихъ капиталовъ или труда, объщающіе новую эру жизни народной ("Русская Бесѣда" 1858 г., II, 128).

Главнъйшимъ и существеннымъ признакомъ общиннаго устрой--ства славянофилы (за исключеніемъ Ал. Иван. Кошелева) признавали единогласіе въ ръшеніяхъ.

Въ общинъ совъщание имъетъ цълю общее согласие. Понятно, что, при такомъ требовании общаго согласия, согласие не можетъ окончиться, пока всъ не соединятся въ одну мысль, пока не будетъ общаго согласия, пока, говоря словами лътописи, не снидутся от любото; отсюда вытекаетъ начало единогласия при ръшенияхъ нымъ присутствіемъ Св. Духа, есть церковь (I, 34—35). На личности, ставящей себя безусловнымъ мѣриломъ всего (это слова автора), можетъ основаться только искусственная ассоціація, уже осужденная исторіей; но абсолютной нормы, закона безусловно обязательнаго для всѣхъ и каждаго, изъ личности путемъ логики вывести невозможно, слѣдоват. не выведетъ его и исторія" (стр. 41)-

Современною исторіей Запада Самаринъ старался подкрѣпить основное значение общиннаго устройства и необходимость его для развитія человѣчества. Въ самомъ Западѣ на разныхъ тонахъ повторяется одна тема: скорбное признание несостоятельности личпости человѣческой и безсилія такъ-называемаго индивидуализма. Что значать эти упреви современному обществу въ эгоизмѣ и личной корысти? Они обратились теперь въ общія места; но въ искренности основного чувства нельзя сомнѣваться. Почему вскорѣ послё іюльской революція охладёли къ политическимъ вопросамъ и прежнія строптивость и недовърчивость въ верховной власти перешли въ потребность какого-то кръпкаго, самостоятельнаго начала, собирающаго личность? Отчего эта потребность такъ сильно высказалась въ соціальныхъ школахъ, вышедшихъ изъ революціи и ей обязанныхъ своимъ существованіемъ? Почему изъ терминологіи революціи: "свобода, личность, равенство" — вытёснены словами: общеніе, братство, и другими заимствованными изъ семейнаго или общиннаго быта? Указывая на Жоржъ Зандъ, которая въ "Консуэло, Жанив, Compagnon du tour de France, Чертовой лужв" отъ изображенія личности протестующей противъ общества, составляющаго главную тему ся прежнихъ произведеній, перешла въ изображенію красоты и спокойнаго могущества, самопожертвования и самообладанія и мирной простоты семейнаго быта, — Самаринъ говорилъ, что въ отвътъ на врасноръчвый голосъ Мицвевича (читавшаго въ 1840—1843 г. исторію славянскихъ литературъ въ Collège de France) взоры многихъ, въ томъ числѣ и Жоржъ-Зандъ, обратились въ славянскому міру, который понять ими какъ міръ общины. и обратились не съ однимъ любопытствомъ, а съ вакимъ-то участіемъ и ожиданіемъ (I, 38-39). Не слёдуеть ли взъ всего этого, что германское племя или, точнъе, германо-романскій міръ дошель до отвлеченной формулы, до требованія такого начала, которое составляеть природу племени славянскаго, что послёднее даеть живой, въ самомъ быти его заключающийся отвётъ на послёдний вопросъ

западнаго міра (I, 40). "Но зам'ятельно, что славянофилы, признавая общину и общинное устройство явленіемъ чисто-славянскимъ, изъ-за повальнаго осужденія западнаго образованія и изъ чувства національной исвлючительности, относились недружелюбно къ твиъ явленіямъ европейской жизни, которыя, въ сущности, путемъ фавта поддерживали справедливость ихъ теорій. Ю. Ө. Самаринъ говоритъ, что изъ германскаго (т.-е. западнаго) начала, предоставленнаго самому себъ, изъ одной идеи личности не можеть вознивать иное общество, вром'в искусственной, условной ассоціацін (I, 40). Замѣтимъ, что Самаринъ въ этомъ случаѣ имѣлъ въ вилу современное ассоціаціонное движеніе, что видно изъ его ссылки на внигу Штейна о соціализмѣ. Хомявовъ говоритъ, что въ самой ндев коммунизма проявляется односторонность, которая лежить не столько въ разумѣ мыслителей, сколько въ односторонности понятій, завъщенныхъ прежнею исторіей западныхъ народовъ. Наува старается только дать отвёть на вопросъ, заданный жизнью, и отвѣтъ выходитъ односторонній и неудовлетворительный, потому что односторонность лежала уже въ вопросѣ, заданномъ тому 13 въвовъ назадъ германскою дружиною, завоевавшею римскій міръ. Мыслители западные вертятся въ безъисходновъ вругѣ потому только, что вдея общины имъ недоступна. Они не могутъ никакъ идти дальте ассоціаціи (дружины) (І, 49-50).

Вирочемъ въ самому факту рабочихъ союзовъ Хомяковъ относится сочувственно; въ не вошедшемъ въ полное собраніе сочиненій предисловіи Хомякова въ переводу статьи Уэвеля "О началахъ англійскаго университетскаго воспитанія", Хомяковъ въ числъ великихъ движеній англійской жизни указываетъ, что въ Англіи составляются въ громадныхъ размърахъ союзы мелкихъ капиталовъ или труда, объщающіе новую эру жизни народной ("Русская Бесъда" 1858 г., II, 128).

Главнъйшимъ и существеннымъ признакомъ общиннаго устройства славянофилы (за исключеніемъ Ал. Иван. Кошелева) признавали единогласіе въ рътеніяхъ.

Въ общинъ совъщание имъетъ цълю общее согласие. Понятно, что, при такомъ требовании общаго согласия, согласие не можетъ окончиться, пока всъ не соединятся въ одну мысль, пока не будетъ общаго согласия, нока, говоря словами лътописи, не снидутся от любот; отсюда вытекаетъ начало единогласия при ръшенияхъ нымъ присутствіемъ Св. Духа, есть церковь (I, 34—35). На личности, ставящей себя безусловнымъ мѣриломъ всего (это слова автора), можетъ основаться только искусственная ассоціація, уже осужденная исторіей; но абсолютной нормы, закона безусловно обязательнаго для всѣхъ и каждаго, изъ личности путемъ логики вывести невозможно, слѣдоват. не выведетъ его и исторія" (стр. 41).

Современною исторіей Запада Самаринъ старался подврёпить основное значение общиннаго устройства и необходимость его для развитія человѣчества. Въ самомъ Западѣ на разныхъ тонахъ повторяется одна тема: сворбное признание несостоятельности личпости человѣчесвой и безсилія такъ-называемаго индивидуализма. Что значать эти упреви современному обществу въ эгонзыв и личной ворысти? Они обратились теперь въ общія мъста; но въ искренности основного чувства нельзя сомнѣваться. Почему вскорѣ послё іюльской революція охладёли въ политическимъ вопросамъ и прежнія строптивость и недовърчивость въ верховной власти перешли въ потребность какого-то кръпкаго, самостоятельнаго начала, собирающаго личность? Отчего эта потребность такъ сильно высказалась въ соціальныхъ школахъ, вышедшихъ изъ революціи и ей обязанныхъ своимъ существованіемъ? Почему изъ терминологіи революців: "свобода, личность, равенство" — вытёснены словами: общеніе, братство, и другими заимствованными изъ семейнаго или общиннаго быта? Указывая на Жоржъ Зандъ, которая въ "Консуэло, Жаннѣ, Compagnon du tour de France, Чертовой лужѣ" отъ изображенія личности протестующей противъ общества, составляющаго главную тему ся прежнихъ произведеній, перешла въ изображенію красоты и спокойнаго могущества, самопожертвованія и самообладанія и мирной простоты семейнаго быта, — Самаринъ говорилъ, что въ отвътъ на врасноръчивый голосъ Мицкевича (читавшаго въ 1840—1843 г. исторію славянскихъ литературъ въ Collège de France) взоры многихъ, въ томъ числѣ и Жоржъ-Зандъ, обратились къ славянскому міру, который понять ими какъ міръ общины, и обратились не съ однимъ любопытствомъ, а съ вакимъ-то участіемъ и ожиданіемъ (І, 38—39). Не слёдуеть ли изъ всего этого, что германское племя или, точнее, германо-романскій міръ дошель до отвлеченной формулы, до требованія такого начала, которое составляеть природу племени славянскаго, что послёднее даеть живой, въ самомъ бытів его завлючающійся отвёть на послёдпій вопросъ

западнаго міра (I, 40). "Но зам'ятельно, что славянофилы, признавая общину и общинное устройство явленіемъ чисто-славянскимъ, изъ-за повальнаго осуждения западнаго образования и изъ чувства національной исвлючительности, относились недружелюбно къ твиъ явленіямъ европейской жизни, которыя, въ сущности, путемъ факта поддерживали справедливость ихъ теорій. Ю. Ө. Санаринъ говоритъ, что изъ германскаго (т.-е. западнаго) начала, предоставленнаго самому себь, изъ одной идеи личности не можеть вознивать иное общество, вром' искусственной, условной ассоціацін (I, 40). Замѣтимъ, что Самаринъ въ этомъ случав имвлъ въ виду современное ассоціаціонное движеніе, что видно изъ его ссылки на внигу Штейна о соціализмѣ. Хомявовъ говоритъ, что въ самой ндев воммунизма проявляется односторонность, которая лежить не столько въ разумѣ мыслителей, сколько въ односторонности понятій, завъщенныхъ прежнею исторіей западныхъ народовъ. Наука старается только дать отвёть на вопросъ, заданный жизнью, и отвътъ выходитъ односторонній и неудовлетворительный, потому что односторонность лежала уже въ вопросѣ, заданномъ тому 13 въвовъ назадъ германскою дружиною, завоевавшею римскій міръ. Мыслители западные вертятся въ безъисходномъ кругѣ потому тольво, что вдея общины имъ недоступна. Они не могутъ нивавъ идти дальше ассоціаціи (дружины) (І, 49-50).

Вирочемъ въ самому фавту рабочихъ союзовъ Хомявовъ относится сочувственно; въ не вошедшемъ въ полное собраніе сочиненій предисловіи Хомявова въ переводу статьи Уэвеля "О началахъ англійсваго университетскаго воспитанія", Хомявовъ въ числъ веливихъ движеній англійской жизни указываетъ, что въ Англіи составляются въ громадныхъ размърахъ союзы мелвихъ вапиталовъ или труда, объщающіе новую эру жизни народной ("Русская Бесъда" 1858 г., II, 128).

Главнъйшимъ и существеннымъ признакомъ общиннаго устройства славянофилы (за исключеніемъ Ал. Иван. Кошелева) признавали единогласіе въ рътеніяхъ.

Въ общинъ совъщание имъетъ цълю общее согласие. Понятно, что, при такомъ требовании общаго согласия, согласие не можетъ окончиться, пока всъ не соединятся въ одну мысль, пока не будетъ общаго согласия, пока, говоря словами лътописи, не снидутся въ аюбовъ; отсюда вытекаетъ начало единогласия при ръшенияхъ нымъ присутствіемъ Св. Духа, есть церковь (I, 34—35). На личности, ставящей себя безусловнымъ мѣриломъ всего (это слова автора), можетъ основаться только искусственная ассоціація, уже осужденная исторіей; но абсолютной нормы, закона безусловно обязательнаго для всѣхъ и каждаго, изъ личности путемъ логики вывести невозможно, слѣдоват. не выведетъ его и исторія" (стр. 41)-

Современною исторіей Запада Самаринъ старался подврёнить основное значение общиннаго устройства в необходимость его для развитія человѣчества. Въ самомъ Западѣ на разныхъ тонахъ повторяется одна тема: сворбное признание несостоятельности личпости человѣческой и безсилія такъ-называемаго инливилуализма. Что значать эти упреки современному обществу въ эгонзыв и личной ворысти? Они обратились теперь въ общія мѣста; но въ искренности основного чувства нельзя сомнѣваться. Почему вскорѣ послѣ іюльской революція охладѣли въ политическимъ вопросамъ и прежнія строптивость и недовърчивость въ верховной власти перешли въ потребность какого-то крѣпкаго, самостоятельнаго начала, собирающаго личность? Отчего эта потребность такъ сильно высказалась въ соціальныхъ школахъ, вышедшихъ изъ революція и ей обязанныхъ своимъ существованіемъ? Почему изъ терминологія революціи: "свобода, личность, равенство" — вытёснены словами: общеніе, братство, в другими заимствованными изъ семейнаго или общиннаго быта? Указывая на Жоржъ-Зандъ, которая въ "Консуэло, Жаннѣ, Compagnon du tour de France, Чертовой лужѣ" отъ изображенія личности протестующей противъ общества, составляющаго главную тему ся прежнихъ произведеній, перешла въ изображенію красоты и спокойнаго могущества, самопожертвования и самообладанія и мирной простоты семейнаго быта, — Самаринъ говорилъ, что въ отвѣтъ на враснорѣчивый голосъ Мицвевича (читавшаго въ 1840—1843 г. исторію славянскихъ литературъ въ Collège de France) взоры многихъ, въ томъ числѣ и Жоржъ-Зандъ, обратились въ славянскому міру, который понять ими какь мірь общины, и обратились не съ однимъ любопытствомъ, а съ вакимъ-то участіемъ и ожиданіемъ (I, 38-39). Не слёдуеть ли изъ всего этого, что германское племя или, точнве, германо-романскій міръ дошель до отвлеченной формулы, до требованія такого начала, которое составляеть природу племени славянскаго, что послёднее даеть живой, въ самомъ бытія его заключающійся отвётъ на послёдній вопросъ

западнаго міра (I, 40). "Но зам'ятельно, что славянофилы, признавая общину и общанное устройство явленіемъ чисто-славянскимъ, изъ-за повальнаго осужденія западнаго образованія и изъ чувства національной исключительности, относились недружелюбно къ твиъ явленіямъ европейской жизни, которыя, въ сущности, путемъ факта поддерживали справедливость ихъ теорій. Ю. Ө. Санаринъ говоритъ, что изъ германскаго (т.-е. западнаго) начала, предоставленнаго самому себъ, изъ одной идеи личности не можеть вознивать иное общество, кром'в искусственной, условной ассоціаців (I, 40). Замѣтимъ, что Самаринъ въ этомъ случаѣ имѣлъ въ виду современное ассоціаціонное движеніе, что видно изъ его ссылки на внигу Штейна о соціализий. Хомявовъ говоритъ, что въ самой ндев коммунизма проявляется односторонность, которая лежить не столько въ разумё мыслителей, сколько въ односторонности понятій, завъщенныхъ прежнею исторіей западныхъ народовъ. Наука старается только дать отвёть на вопросъ, заданный жизнью, и отвѣтъ выходитъ односторонній и неудовлетворительный, потому что односторонность лежала уже въ вопросѣ, заданномъ тому 13 въвовъ назадъ германскою дружиною, завоевавшею римскій міръ. Мыслители западные вертятся въ безъисходномъ кругѣ потому только, что вдея общины имъ недоступна. Они не могутъ никакъ идти дальше ассоціація (дружины) (І, 49-50).

Впрочемъ въ самому фавту рабочихъ союзовъ Хомяковъ относится сочувственно; въ не вошедшемъ въ полное собраніе сочиненій предисловіи Хомякова въ переводу статьи Уэвеля "О началахъ англійскаго университетскаго воспитанія", Хомяковъ въ числѣ великихъ движеній англійской жизни указываетъ, что въ Англіи составляются въ громадныхъ размѣрахъ союзы мелкихъ капиталовъ или труда, объщающіе новую эру жизни народной ("Русская Бесѣда" 1858 г., II, 128).

Главнъйшимъ и существеннымъ признакомъ общиннаго устройства славянофилы (за исключеніемъ Ал. Иван. Кошелева) признавали единогласіе въ ръщеніяхъ.

Въ общинъ совъщание имъетъ цълю общее согласие. Понятно, что, при такомъ требовании общаго согласия, согласие не можетъ окончиться, пока всъ не соединятся въ одну мысль, пока не будетъ общаго согласия, пока, говоря словами лътописи, не снидутся от любовъ; отсюда вытекаетъ начало единогласия при ръшенияхъ

общины, начало славянское, отъ первыхъ временъ и доселъ святохранимое русскимъ народомъ. Понятно, что начало большинства есть начало, по которому согласие является ненужнымъ,---начало насильственное, побъждающее лишь физическимъ преимуществомъ: воторыхъ больше, тѣ одолѣваютъ которыхъ меньше.-Единогласіе трудно, но всякая высота нравственная трудна, и всего трудибе быть христіаниномъ; изъ этого не слёдуетъ, чтобы человёкъ отвазывался оть правственной высоты и оть христіанства. Къ тому же тотъ народъ, который уже въ своей жизни положилъ началообщины в единогласія, несравненно легче его достигнеть, чъмъ тѣ, которые признаютъ преимущество большинства какъ право, вакъ законъ. Здѣсь не мѣсто говорить о томъ, какъ славяне стремились даже въ первыхъ временахъ сохранить свое неотъемлемоеначало единогласія; какъ ръшались они скоръй на бой другъ съ другомъ (?!), вогда не могли согласиться, вакъ бы наказывая тёмъ себя за свое несовершенство; какъ лютичи прибъгали къ насильственнымъ мѣрамъ, чтобы вынудить согласіе немногихъ, и все это единственно для того, чтобы не признать права большинства какъ завонъ, какъ начало, чтобы въ законѣ не разорвать единства общины, единства высшаго начала --общаго согласія. Какъ скороони не могли согласиться и несогласіе являлось какъ фактъ, они предоставляли ему обнаружиться, какъ факту, враждою, битвою, принужденіемъ насильственнымъ въ согласію; но иногда не признавали возможности несогласія какъ начала, не возводили несогласие въ начало, признавая большинство и меньшинство разномыслящихъ и предоставляя меньшинство во власть большинства. Дальнёйшій ходъ совершенствованія долженъ былъ состоять въ томъ, что согласіе будетъ возможнѣе и возможнѣе. Но на пути своемъ славяне встрътили препятствія: разныя искушенія и совершавшіяся видоизмёненія въ ихъ судьбё не заставили ихъ отказаться отъ своего высоваго, своего жизненнаго начала: общины, согласія, свободы нравственной, безусловной. Нанболье удержали это начало славяне русскіе. Народъ нашъ держится ею во всей силѣ, и мы знаемъ, кавъ онъ, когда вводится въ него другое начало, ограждаетъ отъ него свое жизненное сознаніе. Такъ на вопросъ, какъ идутъ выборы, одинъ крестьянинъ отвѣчалъ, что они мечутъ жребій шарами: кому больше выпадетъ, тотъ и выбранъ. (Но какая же туть разница съ большинствомъ?!) Итакъ, крестья- . нинъ не можетъ помириться съ разумностью большинства, не можеть исказить своего высокаго разума этою правственною и логическою нелёпостью и называеть баллотировку жеребьемъ, не уважая ее и признавая случайностью, неправдою. (?!) Одинъ крестьянинъ, когда я ему старался объяснить смыслъ большинства и меньшинства, какъ рътенія вопроса, какъ достиженія истины дъла, подумалъ и свазалъ: это не есть правда человъва.-Понятно, что въ общинъ, основанной на живомъ началъ свободы правственнаго согласія, слово "совѣщаніе" должно имѣть великое мѣсто, ибо насильственнаго исхода для большинства нътъ, и люди должны сговориться, убъдить другъ друга, совъщаться, согласиться. И точно, въ руссвой исторіи мы безпрестанно видимъ общественныя совъщанія въ меньшемъ и большемъ видѣ. Вездѣ дума и рѣчь; дума и рѣчь веобходимы-какъ проявленія челов'яческой жизни, какъ путь къ согласію и общему дружному, прочному дёлу, какъ выраженіе человической жизни, человической свободы, какъ и подобаеть человику (292-294, варіанть 298-299). Понятно, съ какимъ ужасомъ прочелъ К. С. Аксаковъ въ проектѣ Положенія (до обнародованія его Аксаковъ не дожилъ) предположение, потомъ измѣненное (можетъбыть даже вслёдствіе его протеста), о томъ, что на врестьянскихъ сходахъ всё дёла рёшаются для большинства голосовъ (въ утвержденномъ Положении измѣнено: "съ общаго согласия или большинствомъ голосовъ". Общ. Пол. ст. 53). Авсаковъ написалъ въ 1859 г. рѣзкое и озлобленное письмо въ вн. Черкасскому: "Вы предоставляете себѣ опредѣлить, когда міръ есть міръ. Первый-non sens и первая дерзость противъ народа. Когда міръ признаетъ себя міроиъ, тогда онъ и міръ. Другаго опредѣленія тутъ быть не можеть. Вы говорили: но въ такомъ случат нъсколько лицъ могли бы рѣшить дѣло всего общества. Предоставляя это самому обществу, дайте ему болёе простору. Повёрьте, ужь оно само позаботится, чтобы нёсколько человёкъ не рёшали за него его дёло. Хорошъ міръ, когда не самъ себя признаетъ и опредѣляетъ. Предоставьте что-нибудь человёку самому. Вёдь вы не со скотами имфете дело, а напротивъ-съ народомъ, который въ общественномъ дълъ смыслитъ гораздо побольше васъ, членовъ благороднаго дворянскаго собранія. Но далье, посягнувши на самостоятельность самого міра, вы посягаете на самостоятельность его решения. Вы решаетесь определять ему, что такое есть его собственное рътеніе, рътаетесь наступить на то начало, которое составляетъ самую основную его силу, тайну его жизни, именноединогласіе. Вы вводите большинство, эту дивую матеріальную сняу, которая большею частью изъ чувства рабскаго подобострастія передъ Европой и признается нами, -- большинство столь противное духу Русской земли ("Замѣчанія на новое административное устройство врестьянъ въ Россін". 1861 г., 9-11). Мы согласны,-оговаривается Аксаковъ,-что, съ точки зрънія государственности строго развитой, начало единогласія является не практическима, но также точно вакъ и любовь братская, самопожертвованіе, всякая добродѣтель и вообще вся нравственная сторона человѣка является не правтическою". По мнѣнію Самарина, способъ ръшенія по большинству запечатлъваетъ распаденіе общества на большинство и меньшинство и разложение общиннаго начала; въче, выражение его-нужно было именно для того, чтобы примирить противоположности; цёль его-вынести и спасти единство; оть этого оно обывновенно оканчивается въ лётописяхъ формулою: снидошася вси въ любовь (I, 57). Хомяковъ раздѣляетъ то же мнѣніе: "большинство есть выражение грубо-вещественнаго превосходства, а единодушіе-выраженіе высоконравственнаго единства, въ воторомъ всё отдёльные члены, частныя лица, теряють свою строптивую личность, а община выступаетъ какъ нравственное лице (Соч. I, 464). На земсвихъ соборахъ возможность единодушія, удивительная по теперешнимъ понятіямъ, объясняется весьма просто-изъ тогдашняго быта. Основою мевнія были не личныя, шатвія и произвольныя понятія, естественно свлонныя въ разногласію, но древній обычай, который одинъ для всёхъ русскихъ, и прямой законъ божественный, который одинъ для всёхъ православныхъ" (Соч. I, 382-383). Выше я привелъ опыты со стороны Ал. Иван. выбора старостъ на сходкѣ, причемъ въ первый разъ врестьяне отнеслись безъ всякаго участія, а во второй, понявъ суть дёла, раздёлились на партіи, такъ что пришлось прибъгнуть къ голосованію и остановиться на лицахъ получившихъ большее число голосовъ. Сторонникъ единогласія, какъ основного признава у насъ сельской общины, Хомявовъ отвѣчаетъ на это слёдующимъ образомъ: Очевидно, еслибъ опытъ, тобою сдёланный, доказываль что-нибудь, то онъ бы доказаль или совершенное равнодушіе врестьянъ въ міровой сходкі, или невозможность

единогласія. Но ни равнодушія нельзя предположить во множествѣ јеревень, гдѣ міръ изстари рѣшаеть всѣ дѣла и даже самовластно распоряжается судьбою своихъ членовъ (отдавая въ батрачество, реврутство и даже на поселение), ни невозможности единогласия, юторое также изстари ведется въ этихъ же деревняхъ. Что же довазываеть твой опыть?-Ничего противъ общины или противъ единогласія, но, въ несчастію, весьма много противъ вреда, приносниаго нами (т.-е. помѣщиками) землѣ Русской. Твои предшественники во владёніи прервали сходку и отучили крестьянъ отъ права обычнаго, замёнивъ его произволомъ своимъ или управительскимъ. Тебъ трудно было возстановить нить прерваннаго обы-. чая и отучить отъ помочей ребенка, котораго водили на нихъ слишвомъ долго; но мнѣ кажется, или, лучше сказать, я увъренъ, что ты слишкомъ скоро отсталъ. Потребовалъ бы отъ міра рѣшенія, и очень скоро память стараго обычая, чувство нравственвой правды и примъръ другихъ міровъ (если есть сходка въ сосёдствё) привели бы опять дёло въ порядокъ ("Рус. Арх." 1884 го-18, IV, 262). Замѣчательно, что одинъ изъ самыхъ ярыхъ противниковъ славянофиловъ, К. Д. Кавелинъ въ этомъ случав сошелся сь ними. Кавелинъ указываетъ, что, по убъждению большинства врестьянъ, единогласное рѣшеніе домохозлевъ есть непремѣнное условіе всякаго распоряженія ими общиннымъ владеніемъ. Что врестьяне действительно такъ понимають дело, извёстно всякому, вто приглядывался въ быту великорусскихъ и бѣлоруссвихъ деревень. Скажемъ более: это-старинный взглядъ всёхъ славянскихъ цеменъ. Требование единогласнаго вердикта отъ английскихъ присяжныхъ, безъ сомнѣнія, вытекаетъ изъ того же стародавняго воззрвнія. Обычай единогласія, до сихъ поръ глубово вворененный въ нашенъ великорусскомъ крестьянствѣ, вполнѣ объясняетъ, почему славянофилы видёли въ нашей общинё живую единицу, связанную полнымъ единодушіемъ всёхъ ся членовъ, и признають за выражение ся мижния не большинство голосовъ, а полное согласие встахъ; понятнымъ становится также, почему, по той же теорія, лице не поглощается общиной, не подчиняется ея силѣ, а добровольно и непринужденно присоединяется къ его рѣшенію, сливается съ нимъ въ любви. Эта теорія оправдывается исторически твиъ, что она высказываетъ существующій фактъ, а теоретически-тъмъ, что навсегда останется идеаломъ, хотя можетъ-быть,

при сильномъ развитіи индивидуализма, и недостижнымъ для общины. Во всякомъ случат вопросъ о представительстве меньшинства, занимающій лучшіе умы Англін, повазываеть что рѣшеніе по большинству голосовъ не разрътаетъ задачи въ сиыслъ приблизительно върнаго выражения общественнаго мифния ("Общинное землевладение". С.-Пб. 1876 г., 13 в 14). Въ требования единогласія при рёшеніяхъ со стороны славянофиловъ было много справедливаго. Кто присмотрёлся въ крестьянскимъ неоффиціальнымъ сходвамъ, когда врестьяне соберутся толковать о действительно интересующемъ ихъ дёлё, тоть согласится съ слёдующимъ замвчаніемъ. Часто мивніе большинства схода оспариваеть очень . незначительная часть, сходъ расходится съ тёмъ, чтобы сойтись опять, собираются два-три раза и кончается тёмъ, что сговорятся и иногда сходъ согласится съ меньшинствомъ; очевидно, что здъсь меньшинство ограждено больше, нежели при счетѣ голосовъ. Съ другой стороны, правтика земскихъ собраній выяснила, что рѣшеніе по голосамъ развило всякіе посторонніе и неблаговидные пріемы для привлеченія голосовъ; что иногда шальной голосъ рѣшаетъ дёло въ неправую сторону; что рёшеніе на голоса мёшаетъ обсужденію, --- зачъмъ терять слова, когда знаешь, что рѣшеніе зависить не оть силы убъжденія, а оть механическаго счета; что ловкій предсідатель можеть воспользоваться всякимь удобнымъ случаемъ и, зная хорошо образъ мыслей и привычки гласныхъ, предложитъ на обсуждение интересующий его вопросъ именно тогда, вогда онъ увъренъ въ самомъ незначительномъ большинствъ. Но "сойтись на любовь" можетъ только общество совершенно однородное, обсуждающее вопросы простые и всёмъ равно извёстные; тамъ оппозиція руководится только личными разсчетами, невольно уступающими въ виду несочувствія большинства. Но когда вопросы осложнились, когда составились партіи съ опредбленными убъжденіями, вогда приходится отвазываться не отъ личнаго желанія, которое трудно поддерживать, если видишь общее противъ него сопротивление, а отъ цёльнаго убёжденія, отъ котораго отказываться для порядочнаго человъка не мыслимо, тогда "сойтись на любовь" невозможно и единственный способъ рушения состоить въ голосования.

Такимъ образомъ, вся задача философіи общества у славянофиловъ заключается въ отрицаніи личности, какъ исключительной основы для построенія общества, какъ его исходной точки. Дѣйствительно, на личности (эгоизмѣ) совершенно послѣдовательно построить теорію общества-нельзя.

Полемика о русской сельской общинѣ открыта была въ нашей литературѣ появленіемъ въ "Русскомъ Вѣстникѣ" за 1856 годъ статьи Б.. Н. Чичерина "Обзоръ историческаго развитія сельской общины въ Россіи" (кн. 3 и 4), на которую помѣстилъ свои возраженія И. Д. Бѣляевъ въ первой же книжкѣ вышедшей въ 1856 году "Рус. Бесѣды".

Самъ Чичеринъ главные результаты своего изслёдованія излагаеть въ слёдующемъ видё:

1) Что наша сельская община вовсе пе патріархальная, не родовая, а государственная; она не образовалась изъ естественнаго союза людей, а устроена правительствомъ, подъ непосредственныхъ вліяніемъ государственныхъ началъ.

2) Что она вовсе не похожа на общины другихъ славянскихъ племенъ, сохранившихъ первобытный свой характеръ посреди историческаго движенія; она имѣетъ свои особенности, но онѣ вытекаютъ собственно изъ русской исторіи, не имѣющей никакого сходства съ исторіей западныхъ славянскихъ племенъ.

3) Что наша сельская община имѣла свою исторію и развивазась по тѣмъ же началамъ, по какимъ развивался общественный и государственный бытъ Россіи. Изъ родовой общины она сдѣлазась владѣльческою и изъ владѣльческой государственною. Средневѣковыя общинныя учрежденія не имѣли ничего сходнаго съ нынѣшнвми; тогда не было ни общаго владѣнія землею, ни ограниченія правъ наслѣдства отдѣльныхъ членовъ, ни передѣла полей, ни ограниченія права перехода на другія мѣста, ни соединенія земледѣльцевъ въ большія села, ни внутренняго суда и расправы, ни общинной полиціи, ни общинныхъ хозяйственвыхъ учрежденій. Все ограничивалось сборомъ податей и отправленіемъ повинностей въ пользу землевладѣльца, и значеніе сельской общины было чисто-владѣльческое и финансовое.

4) Настоящее устройство сельскихъ общинъ вытевло изъ саимхъ сословныхъ обязанностей, наложенныхъ на земледёльцевъ въ концѣ XVI вѣка, и преимущественно изъ укрѣпленія ихъ къ мѣстамъ жительства и отъ разложенія податей на души ("Опыты изъ истор. рус. права", стр. 57). Чтобы показать ту общую исходную точку, которой вообще придерживается авторъ, мы приведемъ еще одно изъ основныхъ положеній Чичерина: "Радикальныя преобразованія въ учрежденіяхъ не могутъ не подвиствоватьна самыя права; съ теченіемъ времени новый, водворенный ими порядокъ вещей дѣлается жизненною привычкою, такъ что трудно отъ него и отстать. Слѣды преобразованій остаются даже и на характерѣ народномъ, который развивается въ ту или другую сторону, смотря по тому, подъ какимъ вліяніемъ живетъ общество. Вообще учрежденія не представляютъ одного только поверхностнаго явленія въ исторіи народа, — они составляютъ самую общественную его жизнь, они произведеніе общественнаго его духа" (стр. 134).

Г. Бѣляевъ пришелъ къ совершенно противоположному результату. По его мибнію, "община не была связана съ землею, а жила въ характерѣ народа, въ историческомъ развитіи общественной жизни на Руси. Народонаселение свободно сходилось и расходилось, селилось то на той, то на другой землё, но всегда селилось общинами: другаго быта, другаго образа жизни русскій народъ не признавалъ и не хотѣлъ признавать" ("Рус. Бесѣда", 1856, I, 120). "Причина, почему община не распадалась совершенно, завлючалась не въ хозяйственной цёли, а лежала гораздо глубже, именно-въ самомъ духѣ народа, въ свладѣ русскаго ума, который не любитъ и не понимаетъ жизни внъ общины, который даже въ своей родной кровной семьё хочеть видёть общину, товарищество, и семью называетъ домомъ, а представителя земли-хозявномъ" (стр. 115) Объ эти теоріи — и г. Чичерина, и г. Бъляева — представляются до сихъ поръ гипотезами, съ строгой научной точки зрѣнія окончательно не провѣренными. Стать безусловно на сторону Чичерина нельзя уже потому, что такой народный бытовой институть, проникающій всё отношенія и стороны жизни крестьянскаго сословія, словомъ закона не можетъ ни сложиться, ни разрушиться, если послѣднему не поможетъ насильственное и продолжительное обезземеленіе всёхъ мелкихъ общинниковъ. Критическій разборъ мизній Чичерина и Бѣляева не относится въ нашей задачѣ,---иы должны ограничиться рётеніемъ частнаго вопроса, какъ сложилось понятіе объ общинѣ въ умѣ Ал. Ивановича и въ какомъ видѣ оно было имъ выражено. Въ полемикъ объ общинъ Ал. Иван. является уже горячимъ защитникомъ общины и такимъ онъ остается до конца. Къ первой статъъ Бъляева Ал. Иван. присоединилъ редавціонное примѣчаніе, имъ подписанное, гдѣ говоритъ слѣдующее:

"Мы весьма благодарны г. Чичерину за возбужденіе важнаго вопроса о сельской общинѣ, за совокупленіе во едино и уясненіе главныхъ доводовъ, коими повидимому опровергается исконное существованіе общины у насъ въ Россіи; но думаемъ, что уже теперь, по прочтеніи живой, крайне заманчиво написанной статьи г. Чичерина и строго-ученаго отвѣта г. Бѣляева, можно вывести слѣдующія заключенія:

"1) Что наша община есть не патріархальная, не родовая, не государственная, а по преимуществу товарищеская или, върнъе сказать, мірская. Она не устроена правительствомъ, а образовазась изъ самаго быта русскихъ людей; правительство же только мудро воспользовалось тъмъ, что уже существовало въ нравахъ и обичаяхъ народа.

"2) Что русская община имѣетъ конечно свои особенности, которыя вытекаютъ собственно изъ русской исторіи, но въ главныхъ чертахъ (въ общинномъ владѣніи землею, въ выборѣ начальниковъ, въ сущности власти этихъ начальниковъ, въ братскомъ товариществѣ членовъ общины и проч.) она тождественна съ общинами другихъ славянскихъ земель, — разумѣется, на сколько эти послѣднія общины не были искажены вліяніемъ римства и истекающихъ изъ него гражданскихъ учрежденій.

.3) Что наша сельская община, съ древнвишихъ историческихъ временъ и до нынѣ, сохранила всѣ отличительныя черты, воторыми она рёзко отличается отъ западныхъ германскихъ и прочихъ общинъ. — черты, составляющія главную основу порядка и величія въ настоящемъ и служащія залогомъ благосостоянія и могущества Россін въ будущемъ. Изъ статьи г. Бѣляева видно, на основаніи историческихъ свидётельствъ, что издавна было у насъ общинное владение землею, что были передёлы земли и что были общинные суды и расправы. Продажи земель конечно совершались, но онъ или васались лично-собственныхъ земель, или представляли только замёнъ одного тяглаго лица другимъ. Были ли въ древней Россіи большіе поселки, сколь много ихъ было, -- это къ настоящему дёлу мало относится, ибо общины могуть равно существовать вакъ въ большихъ, такъ и въ малыхъ деревняхъ. Что же касается до цереходовъ народонаселенія съ мъста на мъсто, цълыми деревнями ни отдёльными лицами, то они ни мало не уничтожали общиниаго язчала въ народѣ, что, впрочемъ, на дѣлѣ доказывается подвиж-

21

- 322 -

ными артелями, существующими и нынё въ разныхъ мёстностяхъ Россіи.

"4) Настоящее устройство сельскихъ общинъ вышло не изъ сословныхъ обязанностей, наложенныхъ на земледъльцевъ съ конца XVI, въка, не изъ прикръпленія ихъ къ мъстамъ жительства и неизъ разложенія податей на души, а изъ тысячелётней жизни русскаго народа и государства. Впрочемъ это очевидно также какъ ИЗЪ ТОГО, ЧТО ЗАКОНОМЪ Трудно, вёрнёе сказать-невозможно укоренить въ правахъ и обычаяхъ то, чего въ нихъ нѣтъ самобытно. тавъ и изъ того, что общинное устройство существуетъ и тамъ, куда правительственныя распоряженія почти не заглядывали, а именно-въ помѣщичьихъ имѣніяхъ. Во всѣхъ вотчинахъ (особенно въ съверныхъ губерніяхъ), гдъ власть помъщичья не уничтожала прямо и положительно мірскаго управленія, общества очень сильны и живы; сверхъ того замёчательно, что даже въ тёхъ имёніяхъ, гдъ сходви, судъ старивовъ, выборы и мірское управленіе въ деревняхъ были уничтожены помъщиками или ихъ управляющими. снова всё эти обычаи оживали и укоренялись, какъ только слабёла или устранялась власть, препятствовавшая ихъ развитію" (146-147).

Статья г. Беляева вызвала отвывы съ разныхъ сторонъ, такъ что "Рус. Бесвда" сдблалась центромъ того ученія, которое въ разныхъвидахъ повемельной общины у славянъ видёло народное, а не 10сударственное учреждение. Первый отозвался профес. Иванищевъ. помѣстившій въ "Рус. Бесѣдѣ" (1857 г. кн. 3) весьма важную и сообщавшую совершенно новыя данныя статью "О древнихъ сельскихъ общинахъ въ юго-западной Россіи", изъ которой обнаружилось, что въ юго-западной Россіи сельскія общины имѣли право суда даже надъ помъщиками въ извъстномъ отношении и начали утрачивать это право только съ XVII столѣтія. Извѣстный польсвій ученый Мацбевскій прислаль въ "Рус. Бесбду" статью "Голось изъ Польши по случаю спора современныхъ русскихъ писателей о началё и развитіи общины", где Мацевскій набрасываеть вкратце свою теорію происхожденія русской общины---какъ народнаго, а не государственнаго учрежденія путемъ сравнительнаго изученія древне-германской, древне-славянской и литовской общины ("Рус. Бес." 1859 г. вн. VI, 65-80). Милечевичъ помѣстилъ статью "Семейная община по селамъ сербскимъ" (1858 г., кн. III, 98) и "Сербская община", гдъ онъ разсматриваетъ преимущественно сельскія общины въ Сербін (1859 года, вн. VI, 49). Коколекинъ (К.) изложилъ въ IV-й вн. "Рус. Бесѣды" за 1859 г. (стр. 211) содержаніе изслѣдованія Утешеновича о семейныхъ общинахъ или задругахъ южныхъ австрійскихъ славянъ ("Die Hauscommunionen der Sūdslaven", v. Wien, 1859 г.).

Хомяковъ раньше и глубже всёхъ своихъ современныхъ единоизшленнивовъ пошелъ въ изучения общины и высвазалъ еще въ 1849 году положенія, дальте которыхъ ученіе объ общинѣ не подвинулось и теперь. Надо зам'втить, что Ал. Иван. съ самаго начала быль въ числе противниково общины и въ этомъ смысле написаль Хомякову два письма, напечатанныя нами въ приложении осьмомъ (№№ 21 и 22). Въ проектѣ, составленномъ Ал. Иван. въ 1850 году, предполагалось надёлить увольняемыхъ врестьянъ землею семейными участками, поступающими въ личную собственность (проекть, напечатанный въ прилож. VI, § 38), что впрочемъ обусловливалось самымъ положениемъ объ увольнени крестьянъ въ свободные хлёбопашцы, стасившимъ такой порядовъ надёла непремённымъ условіемъ завлюченія договора. Отвёть Хомякова на первое письмо Кошелева, напечатанный въ "Рус. Арх." 1884 года. содержить всю теорію общины, вакъ она сложилась въ представленін главы славянофильскаго ученія. Хомяковъ въ письмъ иззагаеть слёдующія основныя положенія, въ видё краткихъ замётовъ, не снабженныхъ вполнѣ развитыми доказательствами, но свиівтельствующихъ ту силу верно угадывающаго синтеза, которою одаренъ былъ этотъ необывновенный человъвъ. Положенія эти. излагаемыя собственными словами приводимаго письма, слёдующія:

1. Общность земель не противна усовершенствованію хлѣбопашества. Хомяковъ приводить, что первые слѣды усовершенствованія хозяйства находятся въ разсказахъ о поморахъ, гдѣ владѣніе было общинное; и кромѣ того Хомяковъ указываетъ на Пермь и вообще сѣверную Россію. При этомъ онъ заявляетъ, что вѣроятно, при полнѣйшемъ развитіи общины, 20 или 30-лѣтнее владѣніе будетъ поставлено условіемъ общимъ и кореннымъ и тогда главное затрудненіе (передѣлы) будетъ устранено.

2. Общинѣ приносятся въ жертву не выгоды общества, а нѣкоторая часть неограниченныхъ правъ лица индивидуальнаго, что, по-моему, не можетъ считаться убыткомъ, ибо вознаграждается съ лихвою. 3. Община есть одно уцѣлѣвшее гражданское учрежденіе всей русской исторіи. Отними его, не остается ничего, изъ его же развитія можетъ развиться цѣлый гражданскій міръ.

4. Общинное устройство, будучи ограничено, замѣнится у насъ по необходимости расширеніемъ административности.

5. Признаемъ сперва міровое устройство чъмз-то прекраснымъ и драгоциннымъ для человѣчества; понятно, что оно по преимуществу возможно для той земли, гдѣ оно существуетъ доселѣ и гдѣ не нужно его создавать или вводить, а только расширить или, лучше сказать, допустить до расширенія.

6. Община хлёбопашественная, очевидно, всёхъ легче устроивается и повидимому всёхъ полезнёе; Россія же—земля и теперь, и надолго, по преимуществу, хлёбопашественная.

7. Основныхъ формъ сельскаго быта только двъ: одна-англійская, сосредоточение собственности въ немногихъ рукахъ, другаяфранцузская послё революціи, безконечное дробленіе собственности. Первая очень выгодна для сельскаго хозяйства и усиливаеть до невъроятности массу богатства, но за то безземеле большинства и антагонизиъ капитала и труда доводять въ ней язву продетаріата до безчеловѣчной и непремѣнно разрушительной крайности. Въ ней страшныя страданія и революціи впереди. Вторая форма невыгодна для хозяйства, замедляеть его и во многихъ случаяхъ (именно тамъ, гдъ нужны значительныя силы для побъжденія какойнибудь преграды) дёлаетъ его совершенно невозможнымъ; но введеніе этой системы во Франціи удаляеть, а можетъ-быть даже устраняеть во Франціи навсегда нашествіе пролетаріата, ибо онъ мало извёстенъ въ сельскомъ быту и является, въ видё исключенія, въ нёвоторыхъ слишвомъ неблагодарныхъ мёстностяхъ. Но за то эта форма имбеть другой существенный недостатовь: это-полная разъединенность. Разъединенность же есть полное оскудение нравственнаго начала, а оскудение правственнаго начала-въ то же время и оскудъние силъ умственныхъ. Поземельная община, соединяя экономическія выгоды об'вихъ формъ и предохраняя отъ пролетаріата, есть для народа лучшая школа, гдъ пріобрътается нравственное воспитание. Слышать только о дёлё общемъ и потомъ въ немъ участвовать, слышать съ дётства судъ и расправу, видёть, какъ эгоизмъ человѣка становится безпрестанно лицомъ къ лицу съ нравственною мыслью объ общемъ, о совести, законъ обычномъ,

въръ, и подчиняться этимъ высшимъ началамъ-это развитіе не только правственности, но и ума.

8. Община есть единственная справедливая и нормальная помощь бёдёюсти. При общинё возможна только временная нищета, нбо всё члены общины суть товарищи и пайщики. Взаимное вспоможеніе имёеть уже характерь не милостыни, не подаянія невольнаго, которое кладеть скудный кусокь нищему въ роть для того только, чтобъ онъ не вздумалъ взять себё пищу насильно, но обязанности общественной, истекающей изъ самаго отношенія товарищей другь къ другу и обусловленной взаимною и общею пользою. Русская поговорка говорить: кормится сирота, растеть міру работникъ.

9. Что касается до приложенія общиннаго начала къ фабричной и ремесленной промышленности, то отвёть положительный и опреубленный мнѣ кажется невозможнымъ въ наше время (писано въ 1849 году); возможна только догадка, основанная на въроятности, а въроятность — въ пользу общины. Всеобщее стреиленіе во всей Европѣ свидѣтельствуетъ объ одномъ — о борьбѣ капитала и труда и о необходимости помирить этихъ двухъ соперниковъ или слить ихъ выгоды. Стремление всеобщее и разумное встрѣчаетъ вездѣ неудачу; неудача же происходитъ не отъ вакой-нибудь теоретической невозможности, но отъ невозможности практической, именно отъ нравовъ рабочаго класса. Эти нравы,--плодъ жизни, убившей всю старину съ ея обычаями, --- не допускають ничего истинно-общаго, ибо не хотять уступить ничего изъ правъ личнаго произвола. Для нихъ недоступно убъжденіе, что эта уступка есть уже сама по себѣ выгода для лица; вбо, уступая часть своего произвола, оно становится тамъ какъ лице нравственное, прямо действующее на всю массу общественную посредствомъ живаго, а не просто отвлеченнаго или словеснаго общенія. Это убъждение будеть доступно или, лучше сказать, необходимо присуще человъку, выростему на общинной почвъ. Община промышленная есть или будеть развитіемь общины земледъльческой. Учрежденіе въ Россіи артелей довольно изв'єстно; оно оцівнено иностранцами; оно имфетъ вругъ действія шире всёхъ подобныхъ учрежденій въ другихъ земляхъ. Отчего? --- оттого, что въ артель собираются люди, которые съ малыхъ лѣтъ уже жили по своимъ деревнямъ жизнью общинною. Въ артеляхъ мало, почти нётъ мёщанъ, мало дворовыхъ. Вся основа — врестьяне или вышедшіе изъ крестьянства. Это не случайность, а слёдствіе нравственнаго закона и жизненныхъ привычекъ. Конечно, я не знаю ни одного примёра совершенно промышленной общины въ Россіи, такъ сказать фаланстера, но много есть похожаго: напримёръ, есть мельницы, эксплоатируемыя на паяхъ, есть общія деревенскія земли и, что еще ближе, есть деревни, которыя у купцовъ снимаютъ работу и раздаютъ ее у себя по домамъ. Все это не развито; да у насъ вся промышленность не развита. Народъ не познакомился съ машинами, естественная жизнь торговли нарушена. Когда простёе устроится нашъ общій бытъ, — всё начала разовьются и торговая или, лучше сказать, промышленная община образуется сама собою.

И. С. Аксаковъ пом'єстилъ въ "Русской Бесідь" извістіе о ремесленномъ союзъ въ Ярославской губернин, гдъ крестьяне бывшихъ вотчинъ г-жи Марковой и кн. Оболенской, въ числъ 400 душъ, занимались выдёлкой деревянныхъ ящиковъ для химическихъ товаровъ; врестьяне принимали заказы и распредёляли работу по приговорамъ мірскаго схода. Аксаковъ при этомъ указываетъ, что нашь врестьянскій быть, со своимь общиннымь поземельнымь владёніемъ, вносить въ науку политической экономіи новое оригинальное экономическое воззрѣніе, едва вмѣстимое (?) умственнымъ горизонтомъ западныхъ мыслителей ("Рус. Бесъда" 1858 г., II, 209). Интересно, что въ вопросу объ артеляхъ пришелъ въ то же время, совершенно самостоятельно и независимо, вружовъ другихъ мыслителей. Изъ числа кружковъ, примыкавшихъ къ Буташевичу-Петрашевскому, гдё вопросъ объ освобождение врестьянъ поставленъ былъ на первомъ планъ, нъкоторые сходились съ славянофилами не только стремленіемъ въ самодёятельности и народности, но и православно-религіознымъ настроеніемъ. Къ числу таковыхъ относился Ө. М. Достоевскій. Миллеръ, въ матеріалахъ, собранныхъ для біографіи Достоевскаго, между прочимъ приводитъ указаніе, какъ Достоевский относился въ западнымъ соціальнымъ теоріямъ. Считая авторовъ этихъ теорій честными фантазёрами, Достоевскій настаиваль, что всё эти теоріи не имъють для нась никакого значенія, что мы должны искать источниковъ для развитія руссваго общества не въ ученіяхъ западныхъ соціалистовъ, а въ жизни и въ въковомъ стров нашего народа, гдъ въ общинъ, артели и круговой порукѣ давно уже существують основы болѣе прочныя и нормальныя, чёмъ всё мечтанія Сенъ-Симона и его школы (Соч. Достоевскаго, І). Тёмъ не менёе славянофилы, несмотря на сходство стремленій, никогда не сходились съ этимъ кружкомъ, даже враждебно смотрёли другъ на друга. А. Н. Плещеевъ писалъ изъ Москвы очень нелестную характеристику Хомякова и Аксакова.

Вибств съ тѣмъ Хомяковъ признаетъ за врестьянами право ичной поземельной собственности. Личная дѣятельность и предпріимчивость, говоритъ Хомяковъ, должны имѣть свои права и свой вругъ дѣйствія; довольно того, что они всегда будутъ находить точку опоры въ сельскомъ мірѣ и что въ немъ же или черезъ него они будутъ мириться съ общественностью, не вырастая никогда до эгоистической разрозненности. То же будетъ и съ нами (т.-е. съ ичными предпринимателями). Но это еще впереди и какъ Богъ дастъ. Допустимъ начало, а оно само себѣ создастъ просторъ.

Вообще на вопросъ объ общинъ Хомяковъ смотритъ несравненно серьезнъе своихъ современниковъ. По его убъждению, это вопросъ, безспорно, самый важный изъ всъхъ не только русскихъ, но и вообще современныхъ вопросовъ, хотя его важность далеко не вполнъ понатна у насъ и, можетъ - быть, совсъмъ непонятна въ чужихъ краяхъ. Со-временемъ мы сростемся съ общиною. Но какъ, этого ръшить нельзя. Смъшно было бы взять на себя все предвидъть ("Рус. Арх." 1884 г., IV, 261-269).

Съ экономической стороны вопросъ объ общинномъ вемлевладени впервые поднять быль въ "Экономическомъ Указатель", издававшенся бывшимъ профессоромъ Вернадскимъ (1857-1858 г.). Въ февралѣ 1857 года (№№ 5, 7, 9 и 10) помѣщена была статья тавнаго инспектора сельсваго хозяйства на югѣ Россіи, Струкова, "Опытъ изложенія главнъйшихъ условій успътнаго сельсваго хозяйства", — статья, обратившая въ свое время общее на себя вниманіе. Струковъ подробно разбираетъ препятствія, мѣшающія успѣхамъ у насъ сельсваго хозяйства, а именно обязательный трудъ, исвлючительное право на владение поземельною собственностью со стороны привилегированнаго меньшинства и форму общиннаго владънія, гдъ она сохранилась какъ остатовъ низшей культуры. Въ доказательство невыгодности общественнаго владънія выставляются слёдующія двё теоремы, которыя и выражають сущность возражений противъ общиннаго владения: 1) общественное **ДОЛЬЗОВАНІЕ МОЖЕТ**Ь ПРОДОЛЖАТЬСЯ СЪ ВЫГОДОЮ ТОЛЬКО ДО ТЁХЪ ПОРЪ.



пока не изсявнеть естественное плодородіе земли для обезпеченія небольшихъ нуждъ жителей, и 2) оно удерживаетъ развитіе нравственныхъ и вещественныхъ силъ земледвльцевъ и успехи сельскаго хозяйства на самой низкой степени, особенно если край лишенъ еще выгодъ торговаго и ремесленнаго движенія (№ 10. стр. 230). Съ этой точки зрѣнія Струковъ съ безапелляціонноюръзвостью возстаетъ противъ общиннаго владения: никогда во всёхъпослёдующихъ статьяхъ оно не подвергалось такому сильному нападенію. Для Струкова общинное владъніе есть зловредная язва, которая истощаеть силы земли и удерживаеть развите земледъльческаго богатства и нравственного состоянія земледъльческихъ сословій (стр. 231). Струвовъ говоритъ, что онъ не ръшается высказаться по этому вопросу примѣнительно въ Россін и предоставляеть эту задачу общественному ришенію \*); но задача эта поставлена была такъ, что со стороны противниковъ общиннаговладѣнія, - а въ числу ихъ относилось въ то время громадное большинство, — утвердительный отвёть быль не затрудентелень и ясень. Такимъ образомъ вопросъ не только перенесенъ былъ на. экономическую почву, но ставиль необходимость осуществить результать въ сферт самой народной жизни. Отъ защитниковъ общиннаго владёнія требовался серьезный и энергическій отпоръ. Н. Г. Чернышевскій первый поднялъ брошенную перчатку<sup>\*\*</sup>). Мало-помалу, въ томъ же 1857 году и въ особенности въ слѣ-

<sup>•)</sup> Въ августѣ 1858 года г. Струковъ номъстилъ въ "Земледъльческой Газетъ" (№ 64, особое приложеніе) статью "о поземельномъ владънія и пользованін", въ отвътъна первую статью Ал. Иван. о сельской общинъ ("Рус. Бесъда" 1857 года, кн. IV). Статья эта чисто-полемическаго характера: онъ старается набросить на Кошелева. тъ́нь въ недостаткъ доброжелательства къ крестьянамъ и въ излишиемъ пристрастия въ недостаткъ доброжелательства къ крестьянамъ и въ излишиемъ пристрастия въ помъ́щичьниъ интересамъ, причемъ не обошлось безъ превратнаго истолкованія словъ противника ("Сся. Благ." 1858 г. № IX, стр. 185—186). Несправедливость этого упрека видна уже изъ того, что другіе противники Кошелева, напротивъ, упрекали его въ слишкомъ передовыхъ стремленіяхъ и въ совершенномъ пренебреженія помъ́щичьнъъ интересовъ. Въ своемъ мъ́стѣ будетъ видно, что обвиненіе г. Струкова было толькослѣдствіемъ раздраженнаго самолюбія антагониста.

<sup>\*\*)</sup> Г. Чернышевскій пом'ястиль въ "Современник" за 1857 годъ четыре статьи, представляющія собою одно неразрывное цілое: 1) Зам'ятки о журналахъ 1857 года ("Совр." 1857 г., № 5); 2) Разборъ сочиненія барона Гакстгаузена "Studien über die inneren Zustände, das Volksleben und insbesondere die ländlichen Einrichtungen Russlands" (№ 7); 3) Отв'ять на статью И. В—скаго "о поземельной собственности", критику "Современника", пом'ященную въ №№ 22, 25, 27 и 29 "Экономическаго Указатедя" ("Совр." №№ 4 и 9), и "о поземельной собственности" (№ 11).

дующихъ (1858—1859), въ этомъ спорѣ приняла участіе вся журналистика, оцѣнившая всю важность поставленнаго вопроса.

Въ первой статъй ("Замътки о журналахъ") Чернышевский отнесся самымъ сочувственнымъ образомъ въ той сторонъ славянофильскаго ученія, воторая васается защиты общиннаго землевладёнія. По его инънію, всъ теоретическія заблужденія, всъ фантастическія увлеченія славянофиловъ съ избыткомъ вознаграждаются уже однимъ убъаденіемъ ихъ, что общинное устройство нашихъ селъ должно оставаться непривосновеннымъ при всёхъ перемёнахъ въ экономическихъ отношеніяхъ. Чернышевскій объясняеть происхожденіе на Западъ пролетаріата врайнимъ развитіемъ понятія о правахъ отдёльной лечности (индивидуализмъ) и говоритъ, что тамъ вознивла идея о союзномъ пользовании и производстве между людьми. Въ земледели это должно выразиться переводомъ земли въ общинное пользованіе (стр. 116). У насъ общинное землевладеніе, захватывающее общую массу обрабатываемыхъ земель за исключениемъ 1/18 или 1/20 части, принадлежащей личнымъ землевладбльцамъ, существуетъ на самомъ двлъ какъ спасительное учрежденіе, въ осуществленіи вотораго западныя племена начинають видёть избавление своихъ земледёльчесвихъ влассовъ отъ обдности и бездомности. Затёмъ, обращаясь въ статъ Струкова и разбирая тъ ходячія эвономическія теоріи, на которыхъ она построена, Чернышевский прежде всего доказываетъ, что если и справедливо уменьшеніе массы производимыхъ цённостей при общинномъ пользовании землею, за то увеличивается благосостояние массы населения. Возражения противъ общиннаго землевладенія, кроме техъ, которыя принадлежать не собственно способу пользованія землею, а общему экономическому строю данной эпохи, сводятся главнымъ образомъ въ двумъ общимъ положеніямъ: 1) что общинное пользованіе не допусваетъ удобренія и улучшенія земли и 2) что община убиваеть энергію въ человѣкѣ. Первое положение касается только одного способа общиннаго пользованія съ ежегоднымъ передёломъ земли и ни мало не касается другаго способа — общиннаго пользованія съ продолжительными сроками, а темъ более самаго принципа общиннаго пользованія. Другая мысль относительно энергіи относится не въ сферѣ экономическихъ, а къ сферѣ нравственно-историческихъ наукъ, и рѣшительно противоръчитъ всъмъ извъстнымъ фактамъ исторіи и психологія, доказывающимъ, напротивъ, что въ союзѣ укрѣпляются

умъ и воля человѣка. Для устраненія неудобствъ общиннаго землевладѣнія въ смыслѣ улучшенія сельскохозяйственнаго производства и для перехода съ этою цѣлью отъ трехпольной системы въ плодоперемѣнной, Чернышевскій, въ мѣстностяхъ, гдѣ почва требуетъ удобренія, считаетъ нужнымъ допускать перемежеваніе участковъ только въ силу крайней необходимости и притомъ съ возпагражденіемъ отъ общины того хозяина, который получаетъ участокъ земли менѣе удобренный, нежели его прежній. Въ концѣ концовъ Чернышевскій ставитъ слѣдующіе основные тезисы, которые онъ предлагаетъ "Экономическому Указателю" принять или опровергнуть:

1. Принципъ общиннаго пользованія землею самъ по себѣ не можетъ быть несовмъстнымъ съ успѣхами сельскаго хозяйства.

2. Напротивъ, по достижения государствомъ извѣстной степени экономическаго развитія, опредѣляемой сильнымъ развитіемъ торговли и устройствомъ улучшенныхъ путей сообщенія, общинное пользованіе землею представляется единственнымъ средствомъ избавить огромное большинство земледѣльческаго населенія отъ бѣдствій, соединенныхъ съ батрачествомъ и нищетою, необходимымъ слѣдствіемъ батрачества.

3. Англія и Франція вступили уже въ этотъ періодъ.

4. Даже и въ предшествовавшее время, когда, при слабомъ развитіи торговли и путей сообщенія, дъйствія закона безграничной конкурренціи не были еще такъ ощутительны, мнимыя неудобства общиннаго пользованія землею для усиленія производства далеко превышаются выгодными слъдствіями общиннаго пользованія для благосостоянія массы земледъльческаго населенія.

5. Потому в въ настоящее время благо государства, тождественное съ благомъ большинства населенія, требуетъ сохраненія общиннаго пользованія землею.

6. Всѣ возраженія противъ общиннаго пользованія землею не касаются его принципа, а относятся къ одному изъ способовъ этого пользованія (ежегодному передѣлу земель) и легко устраняются при другихъ способахъ, — между прочимъ, при передѣлѣ на продолжительные сроки съ вознагражденіемъ отъ общины прежняго обрабатывателя за улучшеніе земли, если по передѣлу участокъ или клинъ участка переходитъ къ другому члену общины (стр. 134).

Статья вгорая издагаеть вь извлечении изъ сочинения Гакстга-

узена свёдёнія, собранныя имъ о русской сельской общинё, и составляетъ въ этомъ смыслё фактическую подкладку разсужденій Чернышевскаго. Надо замётить, что въ то время сочиненіе Гакстгаузена было единственное, по которому можно было полнёе и вёрнёе познакомиться съ нашею сельскою общиною *печатно*, а не на основаніи личнаго наблюденія, въ такихъ обширныхъ разиёрахъ очень мало для кого доступнаго. Гакстгаузенъ, въ бытность свою въ Москвё, близко сошелся съ славянофилами; онъ бывалъ часто у Ал. Иван. Кошелева и просиживалъ съ нимъ вдвоемъ цёлыя утра. Какъ видно изъ напечатаннаго письма Ал. Иван. въ 1849 году, послёдній въ то время не былъ убёжденнымъ сторонникомъ общины, но, какъ безпристрастный и серьезный наблюдатель, онъ не могъ не указать и не разъяснить иностранцу фактическій смыслъ самаго крупнаго явленія въ поземельныхъ отношеніяхъ нашего отечества.

Въ то время, когда Ал. Иван. обратился уже въ одного изъ самыхъ убѣжденныхъ и энергическихъ защитниковъ общины, по принципу, изъ Карлсбада, 24 іюня 1859 года, писалъ онъ И. С. Аксакову: "Здѣсь я провожу много времени съ Гакстгаузеномъ, который также пьетъ воды, и мы съ нимъ не наговоримся; по пяти часовъ говоримъ безъ умолку. Теперь, вѣрно, онъ опять наиишетъ что-нибудь объ общинѣ, ибо мы этотъ вопросъ трактовали вдоль и поперекъ. Конечно, много мыслей моихъ онъ выдастъ за свои, но отъ него многое скорѣе примутъ, чѣмъ отъ меня, а потому—коли не мытьемъ, такъ катаньемъ".

По всей вёроятности, Гакстгаузенъ сходился въ Москвё или другомъ мёстё и съ другими членами славянофильскаго кружка (Хомяковымъ, Самаринымъ \*) и К. С. Аксаковымъ), которые тогда уже стояли за общинное владёніе—не только какъ за фактъ, но какъ за принципъ, имёющій общечеловёческое значеніе. Въ одномъ изъ писемъ къ И. С. Аксакову Кошелевъ упоминаетъ вообще объ участіи, которое имёли славянофилы въ разъясненіи Гакстгаузену явленій общиннаго землевладёнія. Славянофилы, какъ помёщики, знали нашу сельскую общину по личному наблюденію, и этимъ объясняется различіе исходной точки въ защитѣ ея со стороны славянофиловъ и Чернышевскаго. Признавая за Чернышевскимъ

<sup>\*)</sup> Самаринъ упоминаеть о разговоръ своемъ въ Москвъ съ Гакстгаузеномъ относительно общины ("Сел. Благ." 1858, № 12, 326).

ту заслугу, что онъ "полюбилъ русскую общину", Кошеле́въ ставитъ ему въ упрекъ, что онъ защиту ея перенесъ на почву той общечеловъческой науки, на основания которой трудно защищать всякое живое, туземное учреждение ("Рус. Бес." 1857, IV, 165).

На вызовъ "Современника" отвѣтилъ въ "Экономическомъ Указателѣ" самъ И. Вернадскій обширною статьею подъ заглавіемъ "О поземельной собственности. — Отвѣтъ критику "Современника" (1857 г. №№ 22, 25, 27 и 29) \*). Совершенно справедливую оцѣнку этой статьи сдѣлалъ А. И. Кошелевъ, который нашелъ въ ней свысока, во имя науки провозглашенныя аксіомы, добытыя западными экономистами, не изучавшими общиннаго владѣнія землею на дѣлѣ и не нмѣвшими случая оное изучать, — собственныхъ г. Вернадскаго наблюденій и свѣдѣній ровно никакихъ, примѣры фантастическіе и притомъ весьма неудачно составленные и болѣе

<sup>\*)</sup> Статьи сотрудниковъ "Экономическаго Въстника" въ защиту личной цоземельной собственности и противъ общивы: 1857 года: Къ вопросу о поземельной собственности П-рква (№ 24, 545); замвчанія о преимуществі поземельной собственности предъ общиннымъ владеніемъ, Ал. Савельева (№ 49, 1157).-1858 г.: общинное влядение вемдею (№ 56, 83); вліяніе поземельнаго владенія общиннаго и собственниковъ на промышленность народную, Дубенскаго (№№ 57 и 60, 97 и 167); о поземельной собственности, Кадинскаго (№ 58, 117); зам'ятки объ общинномъ пользования землею-(Ж№ 59, 140); начто о бывшемъ общиниомъ повемельномъ владания въ Германия, д-ра Бергштрессера (№ 61, 181); несколько словь по поводу статьи г. Чернышевскаго "о повемельной собственности, П. Г. Л. (№ 64, 158); повемельная собственность, аренды, батрачество, Ив. Білильского (вып. 34, 762); нічто объ общинномъ пользованія землею, Г. Гета (вып. 40, 916); по поводу общины (вып. 41, 939); еще по поводу общины (вып. 44). Всё эти статьи не прибавляють ничего новаго и еще слабее главнаго возраженія, написаннаго самимъ редакторомъ. Если возраженія эти чъмъ-нибудьотличаются, то только своеобразностью. Въ № 49-мъ 1857 года помещена статья г. Савельева "Заминанія о преимуществи поземельной собственности предъ общивнымъ владвніемъ". Къ этой статьв редакторъ присоединилъ следующее обращение къ Ал. Иван.: "изъ этой статьи А. Кошелевъ легко можетъ усмотрёть, что не одна ненавистная ему наука и не одни западники понимають вопрось сей какь "Экономическій Указатель", а и многіе практики, русскіе практики, пом'ящики р'яшають оный тоже въпользу частной собственности" (1160). Самымъ убъдительнымъ доводомъ несостоятельности общиннаго владения съ практической стороны г. Савельевъ признаетъ слъдующій: "я знаю изъ опыта, что собственные мои зажиточные врестьяве, съ тикоимьніяхь, гдь я еще не успъль ихъ надълить землею въ въчную собственность 🔳 ГДВпо старому обычаю существуеть общинное владеніе, перестали унавоживать свои поля (1158). Г. Бълильскій въ стать поземельная собственность, аренды, батрачество" (вып. 34), доказываеть, что надёль австрійскихь крестьянь помёщичьние земляме за ничтожное вознаграждение сопровождался разорениеть сельскаго сословия; а безземельное освобождение крестьянъ въ Курдяндия довело его до цвътущаго состояния.

ничего" (137—138). Слабость возраженія Вернадскаго еще усугублялась тёмъ высокомёрнымъ тономъ, съ которымъ профессорское скудоуміе обращалось въ здравой логивѣ, не подкупленной чужими и отчасти западными научными авторитетами. Къ сожалѣнію, это вызвало насмѣшливый тонъ полемической отвѣтной статьи Чернышевскаго и нѣсколько ослабило силу ся дѣйствія на серьезныхъ и безпристрастныхъ читателей. Тѣмъ не менѣе, въ концѣ своей статьи, г. Вернадскій выставилъ цѣлыхъ 16 пунктовъ, какъ грозный согриз delictu, во имя котораго призывалось въ отвѣту общинное землевладѣніе, хотя тутъ же сознался въ недостаточности данныхъ (фактовъ и разсчетовъ практиковъ), которыя пеобходимы для разрѣшенія спора.

Защитниками общины выступили Чернышевскій и Кошелевъ. Чернышевскій въ первой части своего отвѣта, нолемической, имѣлъ, какъ самъ онъ заявилъ, главнымъ образомъ преходящую и не касающуюся сущности вопроса цёль-, формою будто бы жаркаго спора возбудить интересъ общества къ вопросу, которымъ оно гораздо меньше занялось бы, еслибы дёло было изложено безъ полемической приправы". Но, тёмъ не менёе, и эта часть заключаетъ въ себѣ нѣвоторыя соображенія, проливающія свѣтъ на вопросъ объ общинномъ землевладёнии. Г. Вернадский въ статьё своей не сдёлалъ различія между бёднякомъ и пролетаріемъ, между общиннымъ вемлевладениемъ и общиннымъ производствомъ, т.-е. обработкою сообща пахатной земли союзомъ или ассоціаціей между собою извёстнаго числа мелкихъ или крупныхъ землевладёльцевъ. Оттого г. Вернадскій утверждаетъ, что на Западѣ существуютъ пролетарии, владевющие земельною собственностью (т.-е бедняки, владъющіе слишкомъ незначительнымъ участкомъ для прокориленія семьи), а въ нашей сельской общинѣ существуютъ пролетаріи (батраки и безземельные врестьяне); не признавая общиннаго пользованія, Вернадскій считаетъ полезнымъ общинное производство въ сиыслъ общихъ работъ (напримъръ жнитво общими усиліями) или пріобрътенія сообща улучшенныхъ сельско-хозяйственныхъ орудій (наприм., молотиловъ, вѣяловъ). Чернышевскій точно установляетъ понятіе о пролетаріи и объясняетъ его сравнительную безмощность съ владъльцемъ слишкомъ дробнаго земельнаго участка; при этомъ онъ доказываетъ, что, кромъ собственности безграничной, существуеть еще собственность подверженная некоторымъ

ограниченіямъ, и что эта собственность, называемая общинною, принадлежить каждому участнику общины (акціонернаго общества, нашей сельской общины и т. д.) въ той мёрё, въ какой онъ пользуется доходами отъ этой собственности. По второму разъяснению, Чернышевскій выставляеть теорему, по которой общинное производство невозможно безъ общиннаго владънія вакою-нибудь недвижимою собственностью; а потому нельзя допускать и одобрить общинное производство, совершенно отвергая въ то же время законность и возможность общиннаго землевладения. При этомъ Чернышевскій указываеть, что одно общинное землевладёніе только предотвращаетъ пролетаріатъ, а соединяясь съ общиннымъ производствомъ, общинное землевладение содействуетъ возвеличению производства. Кромѣ того Чернышевскій въ этой статьѣ подтвердилъ точными данными прежній свой разсчеть о болфе равномфрномъ распределение результата сельско-хозяйственнаго производства между отдёльными домохозяевами при общинномъ поземельномъ владёніи, нежели между землевладёльцами, фермерами и безземельными сельскими рабочими; указалъ, что задержка замёны трехпольной системы плодоперемѣнною и вообще успѣхи земледѣлія зависятъ не отъ системы пользованія землей, но отъ другихъ экономическихъ и политическихъ причинъ: такъ во Франціи этимъ успѣхамъ преиятствуеть размельченность частной собственности и политическая неустойчивость страны, у насъ же переходъ къ плодоперемънной системъ оказывается убыточнымъ для частныхъ, даже крупныхъ землевладёльцевъ. Навонецъ, Чернышевскій приводить, что новёйшая наука на Западъ уже пришла къ заключенію, что и тамъ насталъ періодъ поземельной собственности, когда уже живо чувствуется потребность общинной обработки земли или земледёльческихъ ассопіацій.

Въ четвертой статъй "о поземельной собственности" Чернышевскій излагаетъ свой теоретическій взглядъ на общинное землевладѣніе. Чернышевскій единственнымъ кажущимся сильнымъ возраженіемъ считаетъ то, что общинное землевлядѣніе можетъ препятствовать успѣхамъ сельскаго хозяйства. Съ этой точки зрѣнія Чернышевскій сравниваетъ различныя формы землевладѣнія и приходитъ въ слѣдующимъ результатамъ:

1. Выгода, доставляемая прочными улучшеніями въ земледѣлін, достается общиннику при 15-лѣтнемъ передѣлѣ въ большей степени, некели фермеру при такой же продолжительности контракта (это саимй продолжительный срокъ для англійскихъ фермеровъ), такъ какъ при новомъ передѣлѣ общенникъ можетъ потерять часть произведенныхъ улучшеній, а фермеръ непремѣнно теряетъ всю сумму ихъ. Это иатематически точно доказано приложенною таблицею (А), противъ которой ничего возразить нельзя. Изъ этого Чернышевскій выводитъ, что нѣтъ такой системы земледѣлія, которая менѣе фермерства удовлетворяла бы условіямъ нужнымъ для прочныхъ долговременныхъ улучшеній, которыми главнымъ образомъ обезпечиваются успѣхи сельскаго хозяйства. Корень учрежденія фермерства — въ интересахъ праздной ренты и помѣщенія избыточествующихъ капиталовъ, а вовсе не въ интересахъ успѣховъ сельскаго хозяйства.

2. Вышепоименованная выгода отъ долговременной затраты, по инънію Чернышевскаго, достается въ меньшей степени и самому собственнику въ сравнени съ общинникомъ. Для доказательства этого Чернышевскій приложиль другую таблицу (В); но она не выдерживаеть критики, такъ какъ въ нее введены невърные коэффиціенты. Чернышевскій предполагаеть, что въ теченіе срока сооруженія собственникъ не получаеть ренты съ фермера, ею не располагающаго, но улучшение можеть не мѣшать хозяйству и тогда рента остается; притомъ фермеръ, чтобы получать до окончанія срока выгоды улучшенія безъ возвышенія ренты, — всегда готовъ возможно потёсниться. Чернышевскій предполагаеть, что собственникъ, по незнанію и привычкѣ къ расточительности, употребить более значительный капиталь на улучшение, нежели община; но здъсь взятъ признавъ случайный, — ничто не мъшаетъ собственнику и самому быть знающимъ, и пригласить спеціалиста, и тратить свой капиталъ разсчетливо. Неразсчетливость собственниковъ справедлива исторически: до сихъ поръ крупные землевладёльцы во всёхъ странахъ привывли жить въ праздности и росвоши и тратить деньги зря; но этотъ историческій элементъ нельзя вводить въ строго - математическую функцію, гдѣ приходять между собою въ соотношение только величины постоянныя, а не случайныя. Притомъ и à priori это положение невърно. Если разсматривать общинное влядёніе какъ коллективную крупную собственность, то и тутъ выгоды не представляются на сторонѣ общины, такъ какъ единичная предпріимчивость и распорядительность, при однавковыхъ условіяхъ, всегда станетъ выше коллективной; а соб3. Частная поземельная собственность, при извѣстномъ развитіи экономическихъ условій въ народѣ, стремится перейти въ фермерство. Это вѣрно и исторически, и физіологически. Какъ скоро у собственника есть такой участокъ земли, который даетъ ренту, достаточную для праздной жизни въ довольствѣ, для него система фермерства привлекательнѣе и выгоднѣе всякой другой системы собственнаго труда.

4. Колебанія поземельной собственности управляются извёстными законами. Принципъ наслёдственности постоянно и быстро влечеть поземельную собственность въ сосредоточению все въ меньшенъ и меньшемъ числѣ рукъ, все болѣе и болѣе громадными массами. Дёйствіе этой преобладающей силы ускоряется дёйствіемъ имѣющихъ одинаковое съ нею направление принциповъ, приданаго, даренія и зав'ящанія. Въ нормальномъ ходѣ экономическихъ отношеній, по тому же направленію действуетъ принципъ повупки и продажи, чемъ еще более ускоряется ходъ сосредоточенія. Быстрота и интенсивность этого стремленія въ сосредоточенію такъ велики, что смёны немногихъ поколёній достаточно было бы для соединенія всей поземельной собственности півой страны въ рукахъ нъсколькихъ сотъ человъкъ, еслибъ эти законы дъйствовали безпрепятственно. Чернышевскій очень обстоятельно излагаетъ происхождение этого закона и подтверждаетъ его математическими исчисленіями, основанными на таблиць мужскаго прироста, вычисленнаго на основании генеологическихъ таблицъ 10 дворянскихъ родовъ, на основание "родословной книги кн. П. Долгорукаго". Принять эту таблицу прямо нельзя и надобно ее провърить, такъ какъ статья даетъ прямо результаты, не объясняя способа ихъ полученія. По даннымъ французской статистики можно вывести завлючение, что послѣ насильственнаго уничтожения крупной собственности до половины всей территоріи снова соединилось въ обширные участви; изъ остальной же половины дробленіе все болѣе и болѣе уреличиваетъ число мелкихъ участковъ, на которыхъ не могутъ существовать владбльцы. Чернышевскій вообще принимаеть эти колебанія поземельной собственности въ такомъ видѣ, что до двухъ третей всей территоріи соединены непрерывно въ общинные участки, рента которыхъ достаточна для

праздной жизни и которые необходимо идуть подъ фермерство, какъскоро развивается экономическій быть до такой степени, на которой патріархальныя отношенія замѣняются коммерческими. Изъ остальной, меньшей части, половина (около <sup>1</sup>/<sub>3</sub> или <sup>1</sup>/<sub>6</sub> части всей воздѣлываемой территоріи) дробится на мелкіе клочки, хлѣбопашествомъ на которыхъ не могутъ существовать владѣльцы, и только другая половина остается въ участкахъ, которые не нуждаются въ фермерствѣ, но могутъ кормить своего владѣльца. Этотъ à priori-стическій выводъ не подкрѣпленъ никакими данными.

5. Коррективныя средства противъ абсолютнаго соединенія поземельной собственности суть война и насиліе, пороки и болівзни. Средства эти дёйствуютъ особенно сильно въ тотъ моментъ, когда аггломерація достигаетъ своего апогея, достигаетъ чрезмёрности, превышающей человёческія силы. Во всякомъ случаё драгоцённы тё учрежденія, которыя предотвращаютъ нужду въ подобныхъ ликвидаціяхъ поземельной собственности цёлой страны. Таково общинное устройство поземельной собственности.

6. Цвътущее состояние земледълия, какъ напримъръ въ Англии, условливается не формою поземельной собственности и не одними естественными условиями, но духомъ гражданскихъ учреждений, отношениемъ сословий, порядкомъ администрации.

7. Улучшенія въ земледѣлін являются тогда только, когда затрата капитала становится выгодною; для этого нужно земледѣлію развитіе рынковъ и извѣстная густота населенія.

8. Причины, способствующія постепенному, но постоянному сосредоточенію поземельной собственности, обезземеливая все большую и большую часть населенія, обращають ихъ въ работниковъ или батраковъ, для которыхъ заработная плата падаетъ до такой степени, чтобы только работники не умирали съ голоду.

9. Принципъ личной поземельной собственности имѣетъ непреложное основаніе въ самой природѣ человѣка. Нація всегда распредѣлается на два разряда: людей обыкновенныхъ, желающихъ жить безбѣдно и обезпеченно, которымъ нужно достояніе независимое отъ превратностей счастья, такъ чтобы трудящійся всегда имѣлъ средства къ труду, какимъ является общинное поземельное владѣніе, и людей особенно даровитыхъ, особенно счастливыхъ или особенно дѣятельныхъ, которые могутъ успѣшно выдерживать конкурренцю, любятъ рисковать и которые могутъ отказываться отъ обще-

22

- 338 --

10. Та форма поземельной собственности есть наилучшая для успёховъ сельскаго хозяйства, которая соединяетъ собстренника. хозяина (т.-е. фермера) и работника въ одномъ лицѣ. Государственная собственность съ общиннымъ владениемъ изъ всехъ формъ собственности наиболёе подходить въ этому идеалу. При этомъ, исходя изъ примёра Америки, Чернышевскій принимаеть, что гссударственныя земли должны преобладать въ странѣ надъ выдѣденными въ частную собственность. Тогда становится возможнымъ выдёль каждому желающему не подлежащаго передёлу подворнаго участва, наиболёе близваго въ плану частной поземельной собственности. Если же историческія условія распреділенія собственности и густота населенія дёлають невозможнымь такой проценть незанятыхъ земель, то примёняется форма общественнаго пользованія съ тёмъ, что если при обработкё земли вложенъ въ нее вакой-либо постоянный капиталь, то или передёлы обусловливаются срокомъ 10-15-лётняго пользованія безъ вознагражденія, или община, отбирая у кого-либо изъ членовъ его участокъ, вознаграждаеть ту долю затраты постояннаго капитала, которая утрачивается вслёдствіе передачи.

11. Примёняя въ Россіи, Чернышевскій оставляеть за частными владёльцами всю землю, которая эксплуатируется ими лично для себя; а земли государственныя, принадлежащія частнымъ лицамъ, но ими не эксплуатируемыя и состоящія въ настоящемъ пользованія крестьянскаго сословія, должны быть обращены въ государственную собственность для обращенія ихъ въ общинное владёніе жителей страны, посвящающихъ себя обработкѣ земли.

Такимъ образомъ *теорія* общиннаго владёнія поставлена была Н. Г. Чернышевскимъ послёдовательно, широко и радикально.

Вслёдъ за Чернышевскимъ первымъ изъ славянофиловъ выступилъ въ защиту общины въ коротенькой статьё А. С. Хомяковъ ("Молва" 1858, № 28— "Современный вопросъ". Соч. I, 636—638). Эта маленькая статейка указываетъ только на большія затрудненія при отмежеваніи отдёльныхъ участковъ, въ проведеніи безчисленнаго множества дорогъ и отсутствіи водопоя. Но статью эту нельзя принимать въ разсчетъ, тёмъ болёе, что самъ Хомяковъ взглядъ свой на

общину изложиль въ приведенномъ мною письмѣ къ Кошелеву гораздо последовательнее, шире и многостороннее, но письмо это въ то время не было напечатано. Первую обстоятельную статью въ защиту общины изъ славянофильскаго лагеря поместилъ А. И. Котелевъ (въ сентябрѣ 1857 года въ "Рус. Бесѣдѣ" — по поводу **хурнальныхъ статей** о замёнё обязанной работы наемною и о позеиельной общинной собственности, кн. IV). Ал. Иван. перепечаталь въ этой стать в всё 16 обвинительныхъ пунктовъ противъ общиннаго землевладблія, выставленныхъ Вернадскимъ въ его отвётё Черныпевскому, съ обстоятельными въ выноскахъ критическими примъчаніями (стр. 138—148). Въ результатѣ Ал. Иван. пришелъ къ такому заключению, что большая часть изъ нихъ не относится къ предмету, который подлежить обсуждению; изъ остальныхъ иные суть повторенія свазаннаго въ предыдущихъ пунктахъ; другіе до того натянуты, что послё вратвихъ въ нимъ примъчаній уже ничего въ нихъ не осталось (стр. 139). Кто, подобно мнё, прочтетъ со вниманиемъ самые пункты и опровержение на нихъ Кошелева. тоть не можеть съ нимъ не согласиться; согласился, повидимому, и санъ г. Вернадскій, потому что его возраженіе (Отвътъ Кошелеву-"Экон. Указатель" 1858 года, № 50) совершенно напрасно старается пустоту свою и безсодержательность прикрыть фельстоннымъ остроуміемъ. По мевнію г. Вернадскаго, общинное владвніе, въ смыслв развитія, воспитываеть только плутовь; а затёмь сторонники этой формы землевладёнія приглашаются, если они желають быть послёловательными, распространить ее на всёхъ частныхъ землевладёльцевъ безъ всякаго различія. Два противоположные лагеря: "Совреченникъ", Чернышевскій и поземельная община съ одной стороны. ,Экономический Указатель", Вернадский и личная собственность съ аругой — рѣзко выдѣлились и совершенно опредѣленно высказались: повидимому, достаточно было пристать къ тому или другому. Но Александръ Ивановичъ избралъ совсёмъ независимое положеніе, то именно, которое, по современнымъ обстоятельствамъ, представлялось самымъ настоятельнымъ и непосредственно отвѣчающемъ на запросъ.

Время тогда было совсёмъ не спокойное, старыя учрежденія, еще не совсёмъ расшатавшіяся и до извёстной степени крёпкія, рубились съ корня, было не до теоріи, требовалось отыскать modus vivendi, указаніе какъ двумъ сторонамъ, связаннымъ между собою отношеніями,

22\*

не выдерживающими нравственной критики, но существовавшими не одну сотню лёть, разойтись возможно спокойно и справедливо. Очевидно, что всякій вопросъ представлялся въ то время не съ теоретической, а съ чисто-практической точки зрёнія, въ смыслё возможности въ немедленному осуществлению. Вступивъ въ число сторонниковъ общиннаго владёнія, Ал. Иван. понялъ, что его прежле всего слёдуеть защитить не какъ теоретическое начало, не какъ оправданную философскимъ анализомъ форму общежитія, а какъ факть, за которымъ стоитъ вся масса населенія, и потому фавтъ получившій значеніе народной святыни, недоступной никакому посягательству и искусственному разрѣшенію. Обращаясь въ теорія, выставленной Чернышевскимъ, Кошелевъ говоритъ: .г. Чернышевскій защищаеть мірское пользованіе или владбніе землею, — въ этомъ мы съ нимъ вполнѣ согласны; но г. Чернышевскій смотрить на нынѣшнюю нашу общину какъ на ступень къ другой, глѣ явится общинный трудъ со всёми принадлежностями: туда мы за г. Чернышевскимъ слёдовать не расположены \*). Нётъ, останенся лучше на почвѣ дѣйствительности, посвятимъ свои умственныя силы настоящему времени и не будемъ теряться въ догадкахъ и предположенияхъ. Конечно, общинный трудъ бываетъ и теперь, а впослёдствій онъ, вёроятно, и усилится, но не будемъ навязывать общинѣ своихъ частныхъ мыслей и тѣмъ давать нашимъ противникамъ новыя оружія для нападовъ на правое дёло ("Рус. Бесёда" 1857, IV, 170-171).

Ал. Иван. вообще отвергаеть постановку вопроса объ общинъ съ точки зрънія принципа: "это начало, постановленное вообще въ безусловной формъ, ложно и противники могутъ побъдоносно его опровергнуть; но, примънное къ одной какой-либо странъ, оно върно или невърно, глядя по тому, о какомъ обществъ идетъ дъло" (стр. 166). Но Ал. Иван. примкнулъ уже къ теорін Хомякова и К. Аксакова, опредълявшихъ различіе западной поземельной ассоціаціи отъ нашей общины въ томъ, что первая есть явленіе условное, а послъдняя — бытовое. "Западные люди, — говоритъ Кошелевъ, — соединяются на столько, на сколько это необходимо; русскіе родятся общинниками, но они не общинники — только въ мъръ

<sup>•)</sup> Возраженія Кошелева противъ шести тезисовъ въ ващиту общиннаго владѣнія, выставленныя Чернышевскимъ въ его отвѣтѣ Вернадскому и приведенныя нами выше, были изложени въ статьѣ Кошелева ("Рус. Бес." 1857, IV, 166—169).

необходимой для сохраненія своей личности и своего семейнаго быта. Слёдовательно для первыхъ общинное начало есть исключеніе, къ которому они по необходимости прибёгаютъ; для послёднихъ же оно есть правило, отъ котораго они только по необходимости отступаютъ. Тамъ ассоціація есть произведеніе искусственное, ограниченное по времени и по особенному своему назначенію; здёсь община есть нёчто живое, есть явленіе постоянное, есть средство къ достиженію всякихъ человёческихъ цёлей. Думаемъ, что начало ассоціація на Западъ будетъ все болѣе усиливаться и распространяться, но не смѣемъ предаваться надеждѣ, чтобъ общинное начало могло быть возставлено тамъ, гдѣ его уже нѣтъ и гдѣ личная собственность овладѣла всею — или почти всею — землею. Для этого потребовался бы такой переворотъ, тавое потрясеніе, какого свѣтъ еще никогда не видывалъ и о которомъ даже гадательно трудно говорить" ("Рус. Бес." 1857, IV, 167—168).

Ю. Ө. Самаринъ всецъло присоединился въ этому взгляду и тоже смотрёль на общину какъ на бытовой факть народной нашей жизни. Первую свою статью объ общинномъ землевладъни Самаринъ начинаетъ слъдующимъ обращеніемъ въ Кошелеву. Зашла ръчь о томъ, выгодно или вредно общинное владъніе землею. "Вы совершенно справедливо замътили, что это нашъ домашній вопросъ-не со стороны внесенный въ нашу литературу, по выдвинутый впередъ неотразимою потребностью общественнаго самосознанія. Въ самомъ дель, общинная форма землевладенія существуеть только у насъ; слёдовательно, только у насъ могутъ быть изучены въ натуръ, извъданы на правтикъ ся выгоды и невыгоды. При всей нашей неврилости и неразвитости, въ этомъ вопросѣ мы относимся въ другимъ народамъ вавъ эксперты, воторыхъ вся цивилизованная Европа обязана и-прибавимъ-готова слушать съ радостью. Разумъется, съ нашей стороны тутъ нътъ ни заслуги, ни повода величаться; по особенному свладу нашего сельскохозяйственнаго быта, по исторической необходимости, а не вслёдствіе свободнаго труда или врожденной проницательности, мы не можемъ не знать о сельской общинъ гораздо больше, чъмъ французы, англичане и немцы. Я воображаю себе, вакъ обрадовался Гакстгаузенъ, нёсколько лёть тому назадъ предпринявшій путешествіе въ Россію единственно съ целью взглянуть нашей сельсвой общинъ прямо въ лицо, если только дошелъ до него слухъ,

что два журнала, издающіеся въ Россіи, взялись за разъясненіе предмета, которымъ онъ такъ живо интересовался вчужѣ... И что же? Въ шести статьяхъ, писанныхъ съ противоположныхъ точекъ зрѣнія, но съ одинаковымъ жаромъ и увлеченіемъ, самый зо́ркій глазъ не отыщетъ ни одного довода — ни рго, ни contra, который бы зародился отъ живаго впечатлѣнія, вынесеннаго изъ нашей народной среды, ни одного наблюденія надъ сподручною намъ практикою, ни одной черты снятой прямо съ натуры. Чѣмъ это объяснить? Неужели, проживши столько вѣковъ подъ условіями общиннаго быта, мы до сихъ поръ еще не успѣли почувствовать на себѣ самихъ ни выгодъ, ни недостатковъ его? Едва ли! Но, къ несчастію, то, что мы ежедневпо видимъ и ощущаемъ, не приводится къ ясному сознанію и не проникаетъ въ область науки, вслѣдствіе какого-то страннаго, сперва невольнаго, а теперь систематическаго разобщенія ея съ живою дѣйствительностью.

"Послѣ этого мудрено ли, что начавши говорить о нашей сельской общинѣ и обратившись за справками и доводами къ иностраннымъ писателямъ, никогда не видавшимъ ее въ глаза, "Современникъ" и "Указатель" съ перваго же шага сбились съ исторической почвы и потеряли изъ виду предметъ спора? Русская община осталась въ сторонѣ, а на ея мѣсто подвернулись, незамѣтно, съ одной стороны—теорія искусственной организаціи труда, съ другой—существовавше нѣкогда въ западной Европѣ, теперь почти повсемѣстно исчезнувшее, совокупное и нераздъльное пользованіе угодъями разнаго рода (Gemein-nutzungen, communautés и т. д.). При такомъ смѣшеніи понятій о самомъ предметѣ спора можно ли было надѣяться узснить вопросъ" ("Сельское Благоустройство").

Всѣ возраженія противъ общины, по мнѣнію Кощелева, сводятся въ тремъ слѣдующимъ пунктамъ:

"1. Общинное владёніе землею препятствуетъ введенію улучшеній по сельскому хозяйству, а равно и производству опытовъ, имёющихъ цёлью усовершенствованіе онаго.

"2. Оно имфетъ вредное дъйствіе на производительность земли какъ отъ невведенія въ хозяйства нужныхъ улучшеній, такъ и отъ того, что въ малыхъ размърахъ нельзя выгодно обрабатывать землю, и наконецъ

"З. Оно привовываеть людей къ мѣсту владѣнія и препятствуетъ

чиъ обращаться на заработви туда, гдъ бы они могли добыть -болъе денегъ".

По первому пункту Кошелевъ, не отрицая, что личное землевладёніе благопріятнёе вакъ для введенія разныхъ улучшеній по -сельскому хозяйству, такъ и для произведенія опытовъ, приходитъ въ заключению, что общинное землевладение не представляетъ низавихъ непреодолимыхъ препятствій къ достиженію об'екъъ цёлей (стр. 152). Нельзя особенно нападать на общину за то, что врестьянское хозяйство находится въ одномъ положении и не стремится въ улучшеніямъ, тавъ вавъ и хозяйство личныхъ собственниковъ раздѣляетъ точно ту же участь, и поэтому виновато здѣсь не общественное владѣніе. По мнѣнію Кошелева, "всѣ улучшенія могуть быть и будуть введены въ мірскія хозяйства, какъ скоро оти улучшенія будуть необходимы. Конечно, частныя хозяйства подадуть въ этомъ дёлё примёръ, но въ этомъ и состоитъ главнъйшее ихъ назначение. Можно навърное сказать, что наши мірскія поля скорбе примуть плодоперембнную систему, чёмъ иельія личныя владёнія во Францін. А это почему?-потому, что общинное владъніе представляеть готовое основаніе для всякихъ предпріятій сообща, тогда какъ при личномъ дробномъ владёніи во Франціи всякое соединеніе до крайности затруднено отсутствіенъ связи между дачниками. Что же васается до производства опытовъ, то оно весьма возможно при общинномъ владени землею, лишь была бы охота, денежныя средства и нёкоторая стецень просвёщенія. Всё эти три условія встрёчаются рёже у мелвихъ владбльцевъ, чбиъ у большихъ и средственныхъ; но мірское владъние вемлею въ этомъ столько же виновато, сколько и дробная личная собственность. Впрочемъ не разъ общества сельскаго хозяйства и комитеты выставовъ имбли случай разсматривать разныя машины и орудія, сдёланныя разными врестьянами, слёдовательно общинниками. Мив самому приходилось видёть разныя врестьянскія взобрётенія и въ томъ числё ручную жатвенную изшину, изобрётенную однимъ врестьяниномъ; правда, это послёднее орудіе оказалось мало облегчающимъ и ускоряющимъ работу жнеца, но дёло не въ результатъ, а въ стремлении. Пропашникъ Одного тульсваго врестьянина считается у свевлосарныхъ заводчиковъ отмвнно удобнымъ орудіемъ и входить въ общее употребленіе. Даже опыты разныхъ поствовъ и удобреній производятся

-344 -

они не производятъ".

Второе возражение, что общинное землевладение умаляеть производительность земли раздробленіемъ земли на мелкія хозяйства, гдё обработка дёлается невыгодною, также несправедляво. Самыя благопріятныя условія для воздёлыванія земли представляють хозяйства среднихъ размъровъ. За границею мелкія хозяйства, доходящія до дробности чрезвычайной, действительно представляють такую массу неудобствъ, что такое хозяйство или сравнительно приносить наименьшій доходь, или даже совсёмь дёлается невозможнымъ. Но общинное владёніе здёсь именно и кладетъ преграду, тавъ кавъ при передѣлахъ участки отдѣльныхъ лицъ могутъ быть удержаны, по приговору сходки или по обычаю, при известной величинѣ. — что нъвоторыми общинами и теперь уже принято за правило. Кромѣ того, особенности нашего врестьянскаго хозяйства таковы, что при сравнении расходовъ и доходовъ большихъ и среднихъ господскихъ экономій и малыхъ брестьянскихъ хозяйствъперевъсъ дохода остается на сторонъ послъднихъ. Если въ хозяйствахъ личныхъ собственниковъ болфе матеріальныхъ средствъ, то въ врестьянскихъ хозяёствахъ личный трудъ и личное усердіе хозяина должны принести много пользы. Во время страды врестьяне у себя работають одинъ за двоихъ, даже ночью они возять хлёбъ и косять овесь; имъ въ это время и праздники ни по чёмъ; слёдовательно въ самое нужное и дорогое время они удвоивають свою деятельность, что не можеть быть ни при какомъ, даже вольнонаемномъ большомъ или среднемъ хозяйстве. "При всякомъ большомъ и среднемъ хозяйствѣ затрачивается много капиталовъ и сверхъ того необходимо пропадаеть довольно времени и разныхъ мелкихъ доходовъ, которые при личномъ хозяйствъ обывновенно сберегаются. Такимъ образомъ зимою, весною во время распутицы, осенью въ дурную погоду рабочіе при всякомъ, даже наемномъ, хозяйствѣ мало производятъ, а часто и ничего не дблаютъ; дома же у себя врестьяне никогда безъ дбла не бывають: въ свободный часъ они то орудія или сбрую исправляютъ, то городьбу или дворъ чинятъ, то на продажу что готовятъ, однимъ словомъ, всякая минута, не занятая сельскими работами,употребляется въ пользу. -- Скотина и птица, которыя водятся у

крестьянъ, имѣющихъ свой домъ и дворъ, приносятъ доходъ тѣмъ болѣе значительный, что это разведеніе не сопряжено почти ни съ какими расходами. Отъ личнаго своего хозяйства крестьянинъ часто урывается на день, на два, и смотришь — онъ заработалъ полтинникъ или рубль серебромъ, иногда и болѣе. А извозы, доставляющіе много денегъ крестьянамъ, дешевы у насъ лишь потому, что они производятся большею частію крестьянами только между дѣлъ. Къ тому же крестьяне употребляютъ очень мало денегъ на обзаведеніе и ремонтъ всѣхъ вещей, которыя производятся и исправляются ими лично, въ свободное отъ полевыхъ работъ время. Сверхъ того, многія вещи, нужныя для домашней жизни крестьанина, служатъ вмѣстѣ съ тѣмъ и для земледѣлія.

"Третье и послёднее возражение: общественное владёние привовываеть людей въ мёсту жительства и препятствуетъ имъ обращаться на заработки туда, гдъ бы они могли выручить болъе денегъ. И это обвинение носитъ на себъ клеймо не русскаго завода... Одни одобряють, другіе осуждають, но всб признають расположение нашего народа къ кочевой, особаго рода, жизни, обнаруживающейся тёмъ, что толпы рабочихъ устремляются на сѣверъ, югъ и востокъ для заработковъ въ столицахъ, въ портахъ, въ степяхъ и проч. Какъ же при этомъ обвинять мірское влядёніе въ томъ, что оно приковываетъ крестьянъ къ землъ? Личное владеніе удерживаетъ (и это вполнѣ справедливо) французовъ на своемъ участвё и не позволяеть имъ добывать деньги на сторонё; у насъ явленіе совершенно противное: люди идуть на заработки за тысячу и болёе версть, и дома остаются только необходимо-нужные рабочіе и бабы. Это ни почемъ нашимъ ученымъ, и мірское дробное владение подвергается тому же обвинению, которому подлежитъ личное мелкое владёніе".

Затёмъ Кошелевъ переходитъ въ изложенію причинъ, почему онъ такъ *ревниво* стоитъ за сохраненіе мірскаго владёнія землею. Причины эти слёдующія:

"Вопервыхъ, потому, что этотъ способъ владѣнія у насъ существуетъ. Конечно, не все существующее хорошо (Боже насъ упаси отъ подобной слѣпоты!), но и не все существующее дурно. Существующее должно быть удержано, пока неудобства онаго не сознаны ясно и положительно. Мірское владѣніе землею не уличено во вредномъ дѣйствіи ни на Россію вообще, ни на земледѣльческое нено. Сверхъ того народъ любитъ этотъ способъ владънія; на немъ основано то начало, которымъ проникнута вся жизнь русская; нравы, обычаи, даже привычки нашихъ поселянъ спаяны съ этимъ учрежденіемъ. Такъ изъ чего же намъ уничтожать его?

- 346 -

"Вовторых», им настанваемъ на удержании мірскаго землевладенія потому, что почти все, что мы видимъ, слышимъ и знаемъ въ нашихъ селахъ, основано на этомъ началѣ, и что съ его отмѣною потребовалось бы пересоздать чуть-чуть не всю Россію. Наши деревни выстроены такъ, а не иначе-потому, что врестьяне владъютъ землею сообща; при введении личной поземельной собственности, вмъсто нынъ существующаго порядка, слъдуетъ встять поселянамъ выйти на свои участки или оставаться въ большомъ отдаленіи отъ оныхъ. Въ первоиъ случай представляются слёдующія неудобства: весьма многіе участки будуть безь воды, безь луговъ и проч., а въ последнемъ предположении иные врестьяне будутъ имъть близкіе, а другіе врайне отдаленные участки. --- Полеводство наше должно быть измёнено сейчась, ибо паръ на маломъ участвъ не удобенъ; а возможно ли у насъ теперь введеніе плодоперемённой системы?-А съ скотоводствомъ что намъ дёлать? По отмѣнѣ пара, необходимо держать весь скотъ круглый годъ на дворѣ, а откуда взять кормъ? Завести травосѣяніе? Но всѣ ли наши земли тетерь въ тому способны? Указаны ли нашею наукою сельскаго хозяйства травы пригодныя для каждой местности? ---Теперь сосёдъ помогаетъ сосёду въ обмолоткѣ овина, въ подачѣ сноповъ на одонье и проч.; тогда всякій долженъ управляться одинъ, какъ сможетъ, или нанимать работника себъ на помощь. Теперь у врестьянина нътъ пилы, бурава, другаго топорища в тому подобнаго, и онъ беретъ все нужное на время у сосъда; тогда, при нашихъ пространствахъ и непогодахъ, всякій запасайся самъ всёмъ необходимымъ. — Вотъ главнёйшія матеріальныя неудобства отмёны общиннаго владёнія, а сколько другихъ не столь осязательныхъ, но не менве существенныхъ! Однимъ словомъ, чвиъ болёе вдумываешься въ обстоятельства, сопраженныя съ отмёною общиннаго владения землею, темъ более убъждаешься въ невозможности такого преобразованія и сильнѣе привязываешься въ нынѣ существующему порядку вещей.

"Втретьихъ, мы желаемъ сохраненія общиннаго владенія

землею потому, что оно об'вщаетъ твердое и правильное устройство земледѣльческаго сословія въ Россіи. Если это состояніе важно вездѣ. то въ особенности оно важно въ государствѣ, которое признается всёми по преимуществу земледёльческимъ. Безъ владёнія зенлею могуть ли быть поселяне прочно и разумно устроены? Крестьянинъ безъ земли-что рыба безъ воды. Неужель такъ, безъ оглядки, рёшимся превратить нашихъ поселянъ въ батраки и поденщики? Не думаю, чтобы такое преобразование было выгодно даже для нынёшнихъ преимущественныхъ землевладёльцевъ, но оно неминуемо должно овазаться гибельнымъ для врестьянства и вреднымъ для всего государства. Поселяне составляютъ у насъ сильнъйшее сословіе не только по числу, но и по неиспорченнымъ могущественнымъ, нравственнымъ и физическимъ, силамъ. Въ другихъ земляхъ врестьяне составляютъ четверть, треть, двѣ пятыхъ народонаселенія, у насъ слишкомъ двё трети всяхъ жителей суть земледфльцы; неудобомыслима мфра, въ силу воей это огромное большинство превратилось бы въ кочующій, бездомный, безземельный людъ. Насчетъ превосходства этого сословія въ нравственномъ отношения мибнія еще могуть быть различны; но нельзя, кажется, не признать самостоятельности врестьянства, его могущества и стойкости. И это сословіе, главную основу нашего массивнаго величія, хотять лишить земли и предать батрачеству. Нёть, это сущая невозможность: скорте вода пойдетъ противъ своего обычнаго теченія, чёмъ русскій поселянинъ можетъ быть оторванъ отъ земли, упитанной его потомъ. Одно средство навсегда его усповонть, привязать его въ общему порядку и въ земледилію есть-предоставить ему участие въ поземельной собственности. И у насъ это будетъ не нововведеніемъ, а только законнымъ освященіемъ того, что существуетъ издавна. Мірское владфніе землею спасаеть нась оть всёхъ бёдствій того дробнаго землевладёнія, которое оказывается столь неудобнымъ во Франціи. Сверхъ того, великую выгоду представляетъ мірское владбніе въ томъ, что оно устраняеть на долгое время, быть-можеть навсегда, возможность пролетаріата, этой великой язвы европейскихъ государствъ.

"Вчетвертых», мы защищаемъ мірское владѣніе землею еще лотому, что оно преимущественно содѣйствуетъ къ устойчивости нашего государства. Конечно, крѣпость нашей державы составляетъ не то или иное сословіе, но совокупность оныхъ, — весь народъ; нельзя однако не признаться, что въ эту сокровищницу врестьянство влагаетъ лепту великую. Мы разумбемъ здбсь не то только, что врестьяне высылають всего болфе воиновь, платять всего болфе податей, исправляютъ всего болѣе повинностей и проч., но въ особенности то, что они суть представители по преимуществу нашей народности. Всё сословія, болёе или менёе, увлекались иноземными мыслями, правами и обычаями; крестьянство менее прочихъ поддалось чуждому вліянію и сохранило для насъ тв начала русской жизни, которыя теперь мы изучаемъ, которыми стараемся пронивнуться, въ которымъ прибъгаемъ при всякой общей бъдъ, и которыя одни объщають нашей странь могущество и спокойстве. Если это такъ, то не общинному ли быту, а слёдовательно не мірскому ли владёнію землею въ особенности, которое составляетъ преимущественную основу врестьянской жизни, обязаны мы устойчивостью нашей страны? Чёмъ быль бы нашъ поселянинъ, чёмъ были бы мы всё, еслибы, продолжая блуждать по огромнымъ нашимъ пространствамъ, нынъ тутъ, завтра тамъ онъ нанимался въ рабочіе, или, лишенный всякой собственности, быль въ полномъ распоряжении своихъ хозяевъ? Къ счастью, чего положительно не установиль законь, то сдёлаль обычай, утверждение котораго должно быть исвреннимъ и сильнвишимъ желаніемъ всякаго русскаго".

Эта горячая и разумная защита нашей сельской общины со стороны "Современника" и въ особенности со стороны славянофильскихъ органовъ ("Рус. Бесъды" и журнала "Сельскаго Благоустройства") въ свое время имѣла большое значеніе. Въ средѣ общества, въ средѣ людей знакомыхъ съ условіями сельскаго быта не могла зародиться мысль о ломкв историческаго учреждения, сросшагося съ народною жизнью. Но въ образованномъ меньшинствѣ того времени не мало было доктринёровъ, которые готовы были испробовать, для облагодътельствованія массы, и такой крупный опыть; а такъ какъ большинство этихъ доктринёровъ принадлежало въ вліятельной средѣ, то нельзя было поручиться и за отсрочву мѣръ, влонящихся въ распаденію общины. Въдь ставилъ же законъ 1803 года объ обязанныхъ врестьянахъ участковое или подворное владёніе непремъннымъ условіемъ прекращенія кръпостныхъ отношеній. Своевременная защита принесла свою пользу: въ дальнёйшемъ движенія этого спора, въ литературѣ того времени, большинство оказалось противниками общиннаго владения въ теории, но ни одина голоса

не рѣшился выступить съ предложеніемъ о необходимости принудительныхъ мѣръ противъ существующей у насъ поземельной общины.

Ал. Иван. уже въ то время хорошо понималъ значение такого результата. Противникамъ общиннаго владънія онъ говорилъ: "Рвшеніе настоящаго вопроса въ литературѣ, предъ судомъ общественнаго мнѣнія, можетъ имѣть вліяніе на предположенія губерискихъ комитстовъ и даже на окончательныя опредбленія самого правительства. А потому нынё мы должны говорить не туманно, не общими мѣстами, не на-авось, не на основаніи иноземныхъ теорій, составленныхъ при иныхъ условіяхъ, а положительно, доказательно, съ прямымъ и точнымъ примѣненіемъ въ нашему быту. Это желательно всегда и вездъ, но, здъсь и теперь, оно вполнъ обязательно, ибо дёло идеть хотя не о немедленномъ, насильственномъ уничтожении существующаго, однако объ измѣнении и направления этого существующаго въ совершенно иную колею, если и не сейчасъ, то въ самой близвой будущности. Или, быть-можетъ, вы думаете воспользоваться общиннымъ устройствомъ съ общинвынь землевладёніемъ в круговымь ручательствомь-теперь, на время, для выхода изъ крѣпостнаго состоянія, но тотчасъ же вы хотите вложить въ законоположенія начало разрушенія этого устройства? Но мудро ли это? Конечно, несвойственное почвъ съмя иногда просто замираетъ; но иногда оно даетъ и болъзненныя произрастанія. Ваши пособія и преимущества въ пользу личной собственности могутъ представить, какъ вы называете, отрадныя явленія; но проникнеть ли ваше добро до массы крестьянства? Эти частныя, скажу--даже р'ёдкія, явленія личной собственности въ общей дачь не сдълаются ли помъхою для удобнаго размъщенія полей, остающихся въ пользовании у остальныхъ врестьянъ? Разумно ли теперь, вогда мы вступаемъ въ величайшій переворотъ, который когда - либо у насъ совершался, когда крестьянству только предстоитъ прочно устронться, и когда всѣ его силы должны быть призваны въ дёлу, — разумно ли теперь же поражать то начало, которое, по сознанію всёхъ знакомыхъ съ нашимъ народомъ и даже всъхъ разсудительныхъ противниковъ общиннаго. землевладения, лежить въ основе нашей врестьянской жизни? Конечно, это начало устоить, какъ оно устояло противъ помъщичьей и чиновничьей власти; но велика разница въ томъ, будетъ ли оно

развиваться съ полною въ себя вѣрою, или съ сознаніемъ, что оно есть положеніе временное, что оно осуждено на смерть, что противъ него уже выставлены узаконенія, и что дѣйствіе ихъ должно постепенно усиливаться. Этотъ вопросъ такъ важенъ, онъ такъ существенно, такъ сильно относится къ самому источнику нашего государственнаго и общественнаго бытія, что его рѣшить, не осмотрѣвшись вспять, кругомъ себя и въ даль, насколько наши глаза то позволяютъ, и что еще хуже—*предръшить* его, ибо на рѣшеніе прямое и откровенное ни у кого духа не хватитъ,—это есть дѣло, по крайней мѣрѣ, въ высшей степени неосторожное" ("Сельское Благоустр." 1858, № 8, стр. 146—147).

Было бы странно, еслибы такой важный вопросъ не затронулъ литературы, и дёйствительно вся періодическая печать отнеслась къ нему съ полнымъ вниманіемъ. Но только какою шаткостью, какимъ отсутствіемъ всякой опредёленности въ этомъ вопросъ отличалось большинство журналовъ, помёщая статьи и рго и contra. "Современникъ" и "Рус. Бесёда" остались вёрны себё и до конца защищали общину.

Въ слѣдующихъ годахъ Чернышевскій помѣстилъ второй рядъ статей. Здѣсь онъ разсматриваетъ общинное владѣніе съ чистотеоретической точки зрѣнія и, опровергнувъ политико-экономическую теорію старой французской школы Ж. Б. Сея и его послѣдователей, которой придерживались защитники личной поземельной собственности, ставитъ на ея мѣсто новую теорію, извѣстную подъ именемъ юсударственнаю соціализма. Сюда относятся слѣдующія статьи:

I. Критика философскихъ предубъжденій противъ общиннаю еладънія ("Соврем." 1858 г. № 12). Въ основу своей статън Чернышевскій поставилъ метафизическій законъ, выведенный нѣмецкою умозрительною философіей: 1) высшая сте́пень развитія по формѣ совпадаетъ съ его началомъ; подъ вліяніемъ высокаго развитія, котораго извѣстное явленіе общественной жизни достигло у передовыхъ народовъ, это явленіе можетъ развиваться очень быстро, подниматься съ нижней прямо на высшую, минуя средніе логическіе моменты (611). Законъ этотъ, недостаточно установленный, Чернышевскій невѣрно примѣняетъ въ явленіямъ жизни естественной и соціальной. Въ приложеніи къ общинному владѣнію законъ этотъ даетъ такой результатъ: общинное владѣніе есть первобытная фориа поземельныхъ отношеній, а частная собственность есть вторая послёдующая форма, слёдовательно за нею неизбёжно, въ смыслё высшей формы, должно вернуться общинное владёніе (597). А какъ въ Россіи уже существуетъ общинное владёніе, въ настоящее время уступившее въ западно-европейскихъ государствахъ свое мёсто переходной формё личной собственности, то сохраненіе у насъ общиннаго владёпія съ этой теоретической точки зрёнія представляется несомнённымъ.

II. Экономическая дъятельность и законодательство (1859, . 1). Здъсь Чернышевскій старается разъяснить понятія новой эвономической школы объ отношеніяхъ государства въ частной иниціативъ въ экономич. дъятельности (стр. 364). Исходя изъ основнаго положенія, что государство существуеть только для блага или пользы частныхъ лицъ (336), Чернышевскій приходить къ заключенію, что государство должно стремиться въ тому, чтобы выгоды общественной жизни распредёлялись между членами общества какъ можно равномёрнёе, а убытки ложились на тёхъ, вто легче ихъ иожеть вынести; только въ этомъ напрадлении можно доставлять людямъ, при данномъ размъръ національнаго богатства, наибольшую сумму благосостоянія (344). Съ общей теоретической точки зрвнія, мивніе, будто бы экономическая двятельность не нуждается НЕ ВЪ ВАВИХЪ ПОЛОЖИТЕЛЬНЫХЪ ЗАКОНАХЪ, ВОГДА ОСТАЛЬНЫЯ ДВЯТЕЛЬНОсти обойтись безъ нихъ не могутъ, представится чистою нелёпостью, нарушеніемъ всякой аналогія между проявленіемъ человѣческой хаятельности въ разныхъ сферахъ и протяворъчiемъ основному принципу общества (348). Съ точки зрѣнія государственной общинное владение представляетъ следующия преимущества: оно не увеличиваетъ, а уменьшаетъ хлопоты и расходы правительства; оно такъ просто, что отстраняетъ нужду во вмёшательствахъ всякой центральной и посторонней администраціи; оно даеть безспорность и независимость правамъ частнаго лица; оно благопріятствуетъ развитію въ немъ прямоты характера и качествъ нужныхъ для гражданина; оно поддерживается и охраняется силами самого обцества, возникающими изъ иниціативы частныхъ людей (стр. 360).

ПІ. Суевъріе и правила логики (1859 г. № 9). Здѣсь Цернышевскій разсматриваетъ тѣ условія, которыя, помимо общиннаго владѣнія, у насъ мѣшаютъ успѣхамъ сельскаго хозяйства. Условія эти суть: незначительная степень населенности, слабое развитіе городовъ, плохое состояніе путей сообщенія, неразвитость торговли и промышленности, недостатовъ у землевладёльцевъ оборотнаго вапитала, крёпостное состояніе, отсутствіе умственнаго развитія въ народѣ и упадовъ его энергіи (стр. 514), а въ особенности дурное состояніе нашей администраціи и судебной власти (521—522). Что общинное владѣніе не причастно у насъ отсутствію успѣховъ въ земледѣліи, Чернышевскій доказываетъ съ отрицательной стороны, указывая тѣ страны, гдѣ всѣ остальныя условія сходны съ нашими, но нѣтъ общиннаго владѣнія, а господствуетъ личная поземельная собственность, и гдѣ состояніе земледѣлія нисколько не лучше нашего. Таковы Испанія, Турція, Персія, Кабулъ, Бухара, Хива, Коканъ (стр. 516—517).

Въ № 3 "Современника" за 1858 годъ помѣщены "Замѣчанія на статью о поземельной собственности" въ 4 книжкѣ "Современника" за 1857 годъ, въ видъ письма въ редакцію "Провинціала". Авторъ, совершенно согласный съ Чернышевскимъ и даже признающій частную поземельную собственность за форму переходящую и осужденную на уничтоженіе, двлаеть возраженіе противь разсчета Чернышевскаго о сравнительно большей выгодности прочныхъ улучшеній для общественника по отношенію къ частному землевладбльцу, а равно противъ слишкомъ продолжительнаго періода вліянія этихъ улучшеній на возвышеніе дохода съ земля, принятаго Чернышевскимъ въ его разсчетахъ. Свои pia desideria авторъ формулируеть слёдующимь образомь: "Я желаль бы вь вашей статьё, вопервыхъ, немного болѣе уступки въ пользу частной собственности, исторически неизбъжной, можетъ-быть какъ состоянія переходнаго, и, вовторыхъ, допущенія возможности разумнаго распоряженія землями со стороны частныхъ владъльцевъ, независимо отъ системы фермерства, до сихъ поръ намъ совершенно чуждой; вивств съ твиъ искренно желалъ бы, чтобы угрожающій наиъ въ будущемъ призравъ фермерства не парализовалъ, въ настоящемъ, частныхъ нашихъ усилій въ усовершенствованію сельсваго хозяйства, а со времененъ и совсёмъ исчезъ предъ поглощающимъ вліяніемъ общиннаго начала" (101—102). Въ своемъ "Ответе на замѣчанія г. Провинціала" (104—113) Чернышевскій въ довольно длинномъ предисловіи разъясняетъ справедливыя и нисколько не озлобленныя отношенія образованнаго власса въ помѣщивамъ вообще и въ особенности къ тѣмъ изъ нихъ, которые готовы на цожервованія во имя общаго блага. При этомъ Чернышевскій заявляеть, что возникновеніе у нась фермъ не принесеть вреда при общинномъ землевладёніи, если земля арендуемая фермеромъ не будеть преобладать надъ послёднимъ. Вообще же говоря, Чернышевскій одобряетъ мёры, намёченныя "Провинціаломъ" для увеличенія пространства земли, поступившаго въ общинное владёніе: присоединеніе въ прилежащей общинё тёхъ клочковъ земли, которые, чрезъ наслёдственное дробленіе, измельчали до извёстнаго предѣла и мысль о передачѣ по завѣщанію отца наслёдственной его земли въ общинное владёніе его роду,--мысль, которая впрочемъ осталась безъ всякаго дальнёйшаго разъясненія (стр. 110).

Въ томъ же № 3 В. А. Панаевъ \*) помѣстилъ въ защиту общны статью подъ названіемъ "Община" (стр. 255—308). Панаевъ опровергаеть слёдующія возраженія противь общины: 1) община останавливаеть возможность надлежащихъ усовершенствований въ сельскомъ хозяйствѣ; 2) уменьшаеть производительность почвы; 3) стесняеть волю члена общины; 4) не даеть члену общины правъ. предоставляемыхъ личнымъ землевладѣліемъ, наприм. свободнаго распоряженія и отчужденія своего участія (стр. 261); 5) увѣреніе противниковъ общины, будто общинники сами тяготятся этимъ положеніемъ и охотно готовы перейти къ принципу личной поземельной собственности (294). Статья Панаева служить необходииымъ дополненіемъ статей Чернышевскаго; Панаевъ въ своихъ локазательствахъ отправляется не отъ общихъ, отвлеченныхъ положеній, а отъ личнаго наблюденія надъ явленіями общинной жизни. Интересно и характерно Панаевъ разсказываетъ, какъ самъ онъ, въ управляемомъ имъ имѣніи, хотѣлъ ввести наслѣдственное участвовое пользование и встрётилъ отпоръ отъ врестьянъ, заставившихъ его измѣнить свой образъ мыслей; въ подтвержденіе своихъ положений Панаевъ приводитъ лично ему извёстные случан изъ разныхъ мѣстностей въ Россіи. Окончательный выводъ, къ которому пришелъ Панаевъ, таковъ: русская община представляетъ

<sup>\*)</sup> Это не тоть Панаевь, который вмёстё съ Некрасовымъ быль редакторомъ "Современника". Въ 1865 году, когда я завёдывалъ внутреннимъ отдёломъ въ "С.-Петербургскихъ Вёдомостяхъ", я знакомъ былъ съ ниженернымъ полковнякомъ В. А. Панаевымъ, помёщавшимъ статьи свои въ газетё. Панаевъ былъ тогда сторовникомъ бумажной валюты для современнаго рынка и возставалъ противъ неудачныхъ и разорительныхъ мёръ для возстановленія размёна путемъ заграничныхъ займовъ, особенно въ той формё, накъ они тогда заключались.

осуществление тёхь естественныхь въ экономическомь смысль отношеній людей къ землё и между собою, къ какимъ они должны прилти. если ничёмъ не стёснены и поставлены въ такія условія, при которыхъ и себя, и права свои на землю считаютъ равными. Въ основания русской общины лежитъ самая широкая и практическая идея, проникнутая безграничнымъ духомъ справедливости; и потому русская община, съ экономической точки зрънія, не есть явленіе отсталое, а напротивъ передовое (272). Идея эта есть прирожденное человику право на землю и возможность получить ее сообразно своимъ потребностямъ. Панаевъ и впослёдствіи выступиль главнымь защитнивомь общины на сельсвохозяйственномъ съёзде 1861 года въ память столётняго юбилея Императ. Вольнаго Экономическаго Общества, въ засъдания 4 ноября, гдф Бушенъ прочелъ свой докладъ по входившему въ программу вопросу: "насколько общинное землевладёніе совмёстимо съ успёхами сельской промышленности", - докладъ, направленный въ защиту личнаго землевладения и противъ общины.

Въ ряду противниковъ общиннаго землевладънія мѣсто выдохшагося и прекратившагося въ 1859 году "Экономическаго Указателя" занялъ "Русскій Въстникъ".

Въ "Русскомъ Вѣстникѣ" защитниками личной поземельной собственности выступили все люди высокопоставленные: П. А. Валуевъ \*), подъ псевдонимомъ Гуфейзенберга ("Письмо къ редак-

II. А. Валуевъ, кромѣ этой статьн, помѣстилъ еще въ газетѣ "Le Nord" за 1858 г., подъ псевдонимонъ Aliquis, письма объ освобождения крестьянъ въ балтийскихъ провинціяхь Россійской имперіи. Письма эти переведены были въ "Рус. Вестнике" за 1858 г. (Меме 2 и 3) и изложени въ сокращени въ журналѣ "Сельскаго Благоустройства" (ЖЖ 1 и 2). Ему же принадлежить пом'вщенная прежде въ "Журналь Мин. Вн. Дёлъ" статья "Положеніе о крестьянахъ Эстляндской губернік" (іюнь 1857 г.). Авторь этихъ писемъ стремится доказать, что фермерство есть лучшій способъ землевозд'ялыванія, что потому земля должна оставаться во владенія высшаго сословія въ государства, что хозяйствованіе въ ней сладуеть предоставлять фермерань н что рабочные должны быть вольные люди по найму. Статьи эти обратили на себя вникание высшаго петербургскаго дворянства и оно выставило впередъ П. А. Валуева въ борьбѣ своей съ Н. А. Милютинымъ, которому по праву, послѣ смерти С. С. Ланского, принадлежаль министерскій портфель. Но ожидавія не сбылись. Воля покойнаго государя, сила вещей и собственный, дипломатически-уклончивый характеръ Петра Александровича не позволние слишкомъ круго повернуть въ другую сторону. Не могу не разсказать кстати одного случая, доказывающаго, какъ благоскловно, во осторожно относился П. А. Валуевъ въ интересанъ дворянства: Въ одинъ изъ монхъ прівздовъ въ Петербургъ я вызванъ былъ вечеромъ къ министру. Послё длинной п

тору по поводу вопроса о поземельной собственности и общиннонъ пользованін землею". 1857, № 22, 101-115); извёстный смоленскій губернскій предводитель дворянства и жельзнодорожный двятель, а потомъ губернаторъ и помощнивъ попечителя Московскаго округа С. С. Ивановъ ("Поземельная собственность и общинное владѣніе". 1858, № 16, 28); извѣстный экономисть, оберъ-прокурорь сената А. Н. Бутовскій ("Общинное владеніе и собственность", N: 13, 59); известный сельскій хозяинь Д. Д. Нееловь ("О личноиъ и общинномъ владения землею", № 14, 44; № 15, 52). Несиотря на то, прочитавши внимательно всё эти статьи, я долженъ повторить строгій, но справедливый отзывъ Ал. Иванов. о всёхъ тогдашнихъ защитникахъ поземельной собственности: "Я прочелъ все, что можно было прочесть объ этомъ предметъ, но находнаъ ншь фразы, возгласы, нёкоторыя невёрныя свёдёнія о нашемъ сельскомъ бытв и выписки изъ западныхъ писателей, не имфвшихъ случая изучить на дёлё этотъ способъ владёнія" ("Рус. Бесъда" 1857, вн. IV, 135-136). Но въ первой внижкъ за сентябрь 1858 года самъ Катвовъ помъстилъ статью "Руссвая сельская община" (стр. 183-235), гдё авторъ объясняетъ вновь изобретенную имъ систему общинной собственности. Къ этой статъй съ ироническою полемикой отнеслись-Евг. О. Коршъ, подъ псевдониомъ Н. Тупицына ("Новая русская община", три письма въ редактору "Атеней" 1888 г., №№ 40, 41 и 42) и Ал. Иван. Кошелевъ ("Русская сельская община" въ "Сельсв. Благоустройствъ" 1858 г.,

бистящей рачн о сочувствия къ потерямъ дворянскаго сословия, Петръ Александровить сдівляль мнів такое предложеніе. Извізотно, что крестьянскій наділь оцінень быль въ 150 р. сер.; но за него выдавалось викупными листами только 120 р. сер. Предволагалось, для вознагражданія дворянства въ потерѣ тридцати рублей, выпустать на всю эту сумму облигацій, срокъ реализація которыхъ назначался чрезъ сто ИТЪ, НО ЗА ВСЕ ЭТО ВРЕМЯ ПРОЦЕНТОВЪ НА НИХЪ ПЕ УПЛАЧИВАЛОСЬ. ПЕТРЪ АЛЕКСАНДровячь советоваль мне, если я разделяю такой способь вознагражденія, пропагандировать его въ газетахъ, - тогда этому предавали нёкоторую важность. Не знаю навресе, но я слышаль, будто Валуевь вносниь подобное предложение въ государственный сов'ять, но оно, конечно, не прошло. Интересно, что Я. А. Соловьевъ, въ статьяхъ своихъ о поземельной общине (см. "Отеч. Зап." 1858 г.), очень зло н бездеремонно разбираль статью, нанечатанную безь имени П. А. Валуевник въ "Журн. М. В. Д." объ эстляндскихъ крестьянахъ: видно, что это были два человѣка разникь лагерей, не сочувствующихь другь другу. Поэтому Валуевъ, сдёлавшись инистроиъ, вытёснилъ Соловьева, бывшаго управляющимъ земскимъ отдёломъ, и лосл'я его ухода министерство внутреннихъ дёлъ совершенно разошлось въ нааравлении съ главнымъ комитетомъ по устройству врестьянъ.

XI, 43 — 66). Оба возраженія направлены главнымъ образомъ противъ непосредственнаго практическаго примѣненія рекомендованной системы, что дъйствительно представляетъ нелёпость, но мало обращено вниманія на теоретическіе выводы автора. Этому безъ сомнёнія, способствовалъ обычный тонъ статьи. Если дёйствятельно le stile l'est l'homme, то стиль Каткова не даеть высокаго понятія о его личности: высовомфрное презрѣніе во всякому чужому мивнію \*) и убъжденіе въ собственной непогрешимости и великомъ значении своихъ откровений проглядываютъ вездъ. Настоящую статью Катковъ начинаетъ такемъ заявленіемъ: Отстаивать общинное владъніе невозможно, по крайней мъръ невозможно для людей уважающихъ слово и неспособныхъ жертвовать очевидностью истины упрямству самолюбія. Не знаемъ, остаются ли въ прежней позиціи защитники общиннаго владенія после пелаго ряда статей, помёщенныхъ въ нашемъ журналѣ и представляющихъ въ подробности и съ разныхъ сторонъ всю нелёпость и весь вредъ общиннаго владения, за которое защитники русской общины ратують съ таквиъ увлеченіемъ, съ таквиъ энтузіазмомъ, съ такимъ ръшительнымъ пожертвованіемъ самыхъ коренныхъ экономическихъ началъ" (стр. 185-186). За то свою правтически-непримѣнимую систему Катковъ ставитъ чрезвычайно высоко: Исторія покажетъ, что начало это (общинная собственность въ томъ видъ, какъ предлагаетъ ес. Катковъ) есть одно изъ тъхъ съмянъ всемірной жизни, которыя таятся въ глубинѣ славянской народности. Форма общинной собственности, организовавшись въ могущественной действительности, развивъ все, что заключается въ ея возможности, станетъ не только на ряду съ римскимъ началомъ личной собственности и германскимъ (?!) родовой, но далеко превзойдеть ихъ и приведетъ къ высшему единству и полнъйшей, совершеннъйшей нормъ общественныхъ отношений. То, что кажется непримиримымъ и невозможнымъ внё этого начала, стано-

<sup>\*)</sup> Въ 1858 году Б. Н. Чичеринъ, какъ я уже говорилъ, отдълнася отъ "Рус. Въстника" и примкнулъ къ "Атенею". Безъ всякой нужды и отношенія къ дълу, Катковъ въ пастоящей статьт послалъ по адресу своего бывшаго сотрудника такой отзывъ: "Нельзя безъ чувства жалости и презранія видать безплодное направленіе, которое не имъетъ другой цъли, какъ только клеймить и позорить наше прошедшее и воевать съ тамъ, что самъ же считаетъ навъвки отжившимъ и уничтоженнымъ" (стр. "187—188). А что Катковъ говорить въ этой статьт объ редакціи "Современника"!!?

вится чрезъ него дёломъ легкимъ и простымъ. Всё ужасы коммунизма исчезають вакъ призракъ передъ его развитиемъ, которое можетъ уничтожить въ самомъ корнъ существенныя причины современнаго общественнаго недуга западной Европы (стр. 233). Посмотримъ скорве, въ чемъ же состоитъ это благодвание, успоконвающее Европу и устанавливающее полную и совершеннайшую норму общественныхъ отношеній. Предупреждаемъ читателя, что статья, которая возвѣщаетъ великое начало, очень не разработана: иного лишняго, въ дѣлу не идущаго, иное не досказано, другое не ясно. Поэтому я постараюсь изложить статью сжато и послёдовательно, съ нёкоторыми необходимыми поясненіями. Экономичесвая дбятельность состоять въ томъ, что человбеъ своимъ трудомз предметы видимой природы приспособляеть въ удовлетвореню своихъ потребностей и въ этомъ смыслѣ болѣе или менѣе измѣняетъ ихъ естественный, наружный видъ. Такимъ образомъ предметъ или произведение природы обращаются въ вещь (res-въ римскомъ юридическомъ смыслъ), цънность, товаръ, капиталъ. Это отношение человъка-хозяина къ видимой природъ выразилось въ юридическомъ институтѣ собственности (dominium), которое завлючаетъ въ себѣ право личнаго обладанія вещью, исключая всёхъ другихъ, и право неограниченнаго ею распоряженія, доходащее до права уничтожения по капризу собственника. Но человъкъ живетъ на землъ, которая въ свою очередь создаетъ всъ предметы, перерабатываемые трудомъ человѣка, и потому для всякаго трудящагося земля представляеть первоначальное, основное и неразрушимое орудие производства. Отношения человѣка къ землѣ не могуть слагаться по типу собственности, или, другими словами, земля не должна переходить въ личную собственность, такъ какъ она по существу своему не имбетъ ни одного признака, харавтеризующаго вещь, какъ предметъ собственности: она не создана трудомъ человъка, она не можетъ быть уничтожена, отъ пользованія ею никого устранить нельзя, не лишая его вмёстё сь тёмъ права свободной личности, -права, принадлежащаго человъку какъ человъву. Рабъ и пролетарій-явленія патологическія, которыя не могуть быть принимаемы въ разсчетъ наукой при создании правильной, нормальной теоріи, согласно съ сущностью изучаемаго предмета. Но для того, чтобы земля сдѣлалась орудіемъ производства для лица трудящагося, необходимо, чтобъ ему отдёленъ былъ

извёстный ограниченный участокъ, которымъ онъ имёлъ бы возможность пользоваться по своему усмотрёнію. Такимъ образомъвъ отношеніи къ землё создается другое право, право пользованія (possessio) или владюнія, которое въ нормальномъ видё предполагаетъ, что участокъ, отведенный лицу, сообразенъ съ размёрами его труда и остается въ его распоряженіи до тёхъ поръ, пока продолжится производство. Вотъ та общая теорія, которую даетъ современный анализъ экономическихъ отношеній человёка къ природё и другимъ лицамъ.

Эти общіе принципы никогда не терялись въ исторіи человѣчества, но, безпрерывно измѣняясь, подъ вліяніемъ самыхъ многоразличныхъ условій, и колеблясь то въ нормальную, то въ патологическую сторону, создали въ каждомъ народѣ особый типъ поземельныхъ отношеній.

Римляне были народъ по преимуществу завоевательный; источникомъ собственности для нихъ являлся не трудъ, а насиле, захвать; символомъ поземельнаго владёнія для нихъ было копье (hasta), а не coxa, какъ для славянина - земледбльца. Поэтому римляне понятие о вещной собственности; со всёмъ его безграничнымъ и неумолимымъ произволомъ, перенесли не только на землю, но и на раба (servi sunt res). Отсюда понятіе о личной собственности перешло къ романо-германскому міру и держится до сихъ. поръ въ общественномъ сознания: поземельная собственность защищается западнымъ человѣкомъ не только какъ фактъ, какъ экономическое удобство, но какъ принципъ. Впрочемъ было бы противно исторіи утверждать, что понятіе о личной собственности сложилось исключительно въ римскомъ законодательстве и оттуда перешло къ другимъ народамъ. Въ правѣ пользованія лежала фактическая возможность перехода въ личной поземельной собственности. Этотъ институтъ до такой степени любъ и удобенъ для человѣческаго эгоизма, что, пока человѣчество достигло настоящей степени культуры, частная собственность должна была возникнуть вездѣ путемъ расширенія фактическаго владѣнія или пользованія, всявдствіе борьбы отдельныхъ личностей, неравныхъ между собой предпрівмчивостью (иниціативою), и возникновенія сословныхъ группъ, захватившихъ въ свои руки привилегіи власти и поземельнаго владёнія. Такимъ образомъ, съ развитіемъ экономической жизни, сложилась и крупная поземельная собственность, связанная

съ обезземеленіемъ подчиненнаго большинства. Съ теченіемъ времени поземельная собственность, освященная историческою давностью, получила въ человѣчествѣ признаніе справедливаго и защищаемаго обществомъ акта пріобрѣтенія, что̀ въ римскомъ правѣ получило, со свойственною ему характерностью выраженія, обозначеніе jūstus titulus possidendi. Оттого насильственная экспропріація личныхъ поземельныхъ собственниковъ, въ томъ или другомъ видѣ, въ настоящее время была бы высшею несправедливостью; возстановленіе нормальныхъ отношеній, въ смыслѣ вышеизложенной теоріи, предоставлено естественному ходу исторіи путемъ увеличенія населенія и измѣненія отношеній между экономическими группами, вслѣдствіе распространенія цивилизаціи.

Въ племенахъ, заселявшихъ землю путемъ мирнаго занятія, не вирабатывались сами собою явственныя государственныя формы (въ смыслё правительственной централизаціи); племена эти отличались, напротивъ, болфе или менфе сильною антипатіей въ государственнымъ формамъ и въ точнымъ юридическимъ опредбленіямъ (въ римскомъ смыслё) (стр. 190). Типъ поземельной собственности у славянскихъ племенъ сохранился прежній, въ формѣ нераздѣльной семьи (задруга у сербовъ и западныхъ славянъ) и сельской общины (у великоруссовъ). Первый шягъ присвоенія земли въ видъ выдъленнаго и защищаемаго участка или округа, предназначеннаго для пользованія извѣстной группы, замѣчается еще у кочевниковъ-звѣролововъ или пастуховъ, гдъ земля составляетъ общественную собственность, которою пользуется каждое отдёльное лице въ размёрё своихъ потребностей, но верховное право собственности признается не за лицемъ, а за цёлою группою. То же самое имбетъ мёсто и въ первоначальныхъ земледёльческихъ поселеніяхъ, гдё занятый округъ принадлежитъ въ собственность всему населенію, а частное пользование получаетъ болте опредбленности, вслъдствие отличия земель воздёланныхъ, поступающихъ въ постоянное пользованіе единицъ или группъ ее обрабатывающихъ. Верховное право собственности цёлой общины выражается въ распоряженіяхъ пустопорожними, т.-е. не обработатанными или воздёланными, но покинутыми землями, которыми община надбляеть прибылыхъ членовъ, въ нее поступающихъ, путемъ естественнаго нарожденія или свободнаго присоединения, съ согласия общины.

Вотъ типъ первоначальной сельской общины, гдъ передълы не

составляютъ существеннаго признава и являются только какъ слёдствіе недостатва земли, поступившей цёликомъ въ пользованіе наличныхъ членовъ общины и не оставшейся въ запасв. Такъ и въ древней Россіи поземельная собственность первоначально была родовая, то-есть принадлежала нераздёльнымъ семьямъ, вродѣ задругъ у западныхъ славянъ: "владѣяше війждо родомъ своимъ". Съ пришествіемъ варяговъ, съ возникновеніемъ у насъ государственной централизаціи и измёненіемъ экономическихъ условій страны, верховное право собственности на землю, какъ вездъ, перешло въ внязю, а право вѣчнаго пользованія осталось за фактическими владёльцами земли. Эти владёльцы явились въ двухъ видахъ: владбльцы, воторые право пользованія сосредоточили всецѣло и непосредственно въ своемъ лицѣ (земли владѣльческія), и владёльцы, которыхъ право пользованія зависёло отъ общины, сохранившей свое верховное право распоряженія извѣстнымъ участкомъ отъ времени первоначальнаго заселенія. Это очень ясно въ юридическихъ памятникахъ, гдъ черносошные врестьяне принадлежащую имъ землю называють "великаго князя своею землею". Замѣчательно, что отсутствіе въ этомъ смыслѣ у насъ римскаго понятія о верховномъ правѣ собственности, нераздѣльномъ съ правомъ законнаго владёнія, замёченное, какъ мы уже видёли, славянофилами и Крыловымъ, указано въ разбираемой статъъ и Катвовымъ. Такой обычный взглядъ, присущій народу и выражающійся въ сознанін, что поземельная собственность установляется фактомъ воздёлыванія земли, а не захватомъ, — придалъ нашему народу тотъ демовратическій характеръ, который не допустиль у насъ развитія аристократіи, несмотря на образованіе многочисленнаго и привилегированнаго служилаго сословія. Лёса до самаго государственнаго межеванія сохраняли у насъ характеръ общаго пользованія какъ со стороны частныхъ владёльцевъ, такъ и сельсвихъ общинъ, прилегающихъ въ извъстной дачъ (въъзжіе льса), и только съ этой эпохи лёса отведены были въ частную собственность, причемъ нарёзка происходила по числу ревизскихъ душъ, принадлежавшихъ помъщику во время размежеванія.

Теперь спрашивается: какое экономическое явленіе внесла частная поземельная собственность въ общественную жизнь? Частная собственность дала владѣльцу отграниченнаго въ его исключительное пользованіе земельнаго участка, превосходящаго его трудовыя силы, доходъ, не зависящій отъ труда человѣческаго и обусловленный исключительно его правами собственности, т.-е. изъятіемъ принадлежащаго ему участка изъ народнаго оборота, *даровую ренту*. Общее направленіе современнаго производства сводится въ тому, что продувты человѣческаго труда — товары — дешевѣютъ, а земля, основное орудіе всякаго производства, какъ скоро она обращена въ частную собственность, постоянно возрастаетъ въ цѣнности. Возрастаніе это не имѣетъ ничего общаго съ трудовою дѣятельностью человѣка и зависитъ исключительно отъ прироста населенія, отъ увеличенія спроса на предметъ, предложеніе котораго неизмѣнно и не зависитъ отъ воли человѣка. А когда этотъ предметъ изъятъ изъ оборота исключительнымъ правомъ, монополіею извѣстныхъ лицъ, то эти лица, очевидно, пользуются *даровою рентою*, какъ экономическимъ послѣдствіемъ своей монополіи.

Эту теорію даровой ренты авторъ разсматриваемой статьи принялъ за основаніе. Поземельная община устраивается въ такомъ видъ:

1) Община образуется врупная, не менње 5.000 душъ.

2) Всѣ земли, состоящія въ пользованіи экономіи этой волости, обращаются въ общинную поземельную собственность.

3) Участки общинной земли поступають членамъ общины въ видё неотъемлемыхъ подворныхъ участковъ или въ видё фермъ на продолжительные сроки.

4) Такъ какъ, при настоящемъ экономическомъ состояніи, община, въ смыслѣ частнаго землевладѣльца пользуется даровою рентою, то каждый пользующійся участкомъ общинной земли уплачиваетъ эту ренту въ видѣ соотвѣтствующаго оброка, который можетъ быть измѣняемъ по усмотрѣнію общины.

5) Поступающій съ участковъ оброкъ, за вычетомъ повинностей, дѣлится поровну между всѣми членами, не исключая выселившихся изъ общины и отказавшихся отъ пользованія общинною землею.

Такое устройство придумано авторомъ для избѣжанія передѣла, этого больнаго мѣста теперешняго общиннаго владѣнія: лица, почему-либо не имѣющія возможности заниматься земледѣліемъ или лишенныя въ тому способности и охоты, теперь поступающія въ лишенныхъ средствъ къ жизни батраковъ или пролетаріевъ, сохраняютъ нѣкоторое обезпеченіе въ смыслѣ выдѣляемой имъ части изъ оброчной суммы, получаемой за пользованіе общинною повемельною собственностью. Но противъ этой системы существуетъ серьезное теоретическое возраженіе. Даровая рента, — въ томъ смыслѣ, какъ принимаетъ ее авторъ, — не можетъ быть въ дѣйствительности выдѣлена, ибо отдѣльнаго существованія она не имѣетъ. Арендная плата заключаетъ ее въ себѣ, но она въ то же время содержитъ и плату за наемъ всего капитала, затраченнаго на приведеніе поземельной собственности въ тотъ видъ, въ какомъ она сдается: Авторъ чувствовалъ это затрудненіе, но предлагаетъ мѣру совершенно не подходящую: опредѣленіе оброка губернскимъ совѣтомъ изъ представителей общинъ и дворянъ-землевладѣльцевъ (въ то время, когда статья была написана, другихъ землевладѣльцевъ цевъ почти пе было). Совершенно справедливо, что такая система, по многимъ соображеніямъ, была не мыслима, какъ непосредственная практическая мѣра для устройства крестьянскаго быта, даже въ ту минуту, когда ему предстояло коренное преобразованіе.

Напечатанныя во второй октябрьской книжку "Рус. Вестника" за 1858 годъ дополнительныя "замътви" по тому же вопросу ("Совр. Лёт.", стр. 308-334) нисколько не выяснили практической примѣнимости изобрѣтенной авторомъ "общинной собственности" на построенномъ имъ фантастическомъ примъръ, а когда дъло дошло до Россіи и вопросъ коснулся живой и интересной своей стороны, авторъ, послѣ намека на значеніе артели въ организаціи будущей общинной собственности, сейчасъ же оборвалъ свое изложение объщаніень поговорить подробнье впослёдствін". Но такое объщаніе осталось безъ исполненія. Ал. Иван. хоронить статью "Рус. Вестника" безвозвратно простымъ и сразу представляющимся вопросомъ: гдё же тё земли, которыя крестьянскія волости должны получить дарома, чтобы раздавать ихъ своимъ членамъ и съ нихъ получать оброкъ, въ виде даровой ренты, не имеющей смысла при уплать самимъ обществомъ какого-либо оброка или выкупа за раздаваемую землю? Но статья Каткова имбеть значение въ томъ смыслѣ, что она ставитъ съ теоретической стороны требованіе, которому нельзя отказать въ справедливости. При современномъ экономическомъ состояния, мало мёстностей, гдё есть столько земли, чтобы не только каждый получилъ надёлъ достаточный для провориленія, но чтобы этимъ былъ обезпеченъ и естественный приростъ населенія; съ другой стороны, не всй жители страны имёють возможность и способность слёлаться землевлаувлыцами, такъ что при самомъ широкомъ надёлё необходимо окажется въ населеніи извёстный процентъ безземельныхъ батраковъ. Такъ какъ поземельная собственность, при густомъ населеніи и постоянномъ возрастаніи цёнъ на землю, приноситъ, кромѣ дохода, соотвётствующаго затратё труда и капитала, еще даровую ренту, то поземельные собственники, будутъ ли то личные уёздние и городскіе владёльцы или община, должны быть по сираведливости обложены повинностью для содержанія безземельныхъ и неимущихъ. Это положеніе не было формулировано Катковымъ въ его статьѣ. Изъ дополнительныхъ "замѣтокъ" видно, что точкою отправленія для построенія Каткова была англійская подать для бёдныхъ (роог гаte), и единственно такое положеніе непосредственно и неизбёжно вытекаетъ практически изъ его постановки о даровой рентѣ, получаемой землевладёльцами, помимо участія труда и капитала, въ возвышеніи цённости земли.

До извоторой степени съ георіей Каткова объ общинной соб ственности сходится взглядъ Кавелина. Взглядъ этотъ впервые изложенъ Кавелинымъ въ статьт его "Взгляды на русскую сельскую общину" (напечатана первоначально въ "Атенев 1859 г., ч. І, стр. 165—197, и перепеч. въ Соч. IV, 249—287). Кавелинъ прежзе всего отличаетъ общину административную и поземельную. О современной административной общинь, устроенной чисто съ финансовою цёлью и связанной съ круговою порукою, Кавелинъ говорить: Община административная или общинное управление стёсеяеть личность каждаго члена общины, парализуеть силы каждаго, ибшаеть развитію правственныхъ и эбономическихъ силъ всего государства. Поэтому общинное управление должно измѣниться съ измѣненіемъ общей финансовой системы (Соч. IV, стр. 249-250). Имёя въ виду исключительно поземельную общину, Кавеленъ подробно излагаетъ всё общественныя невыгоды сосредоточенія поземельной собственности въ рукахъ крупныхъ землевла-**ДЪЛЬЦЕВЪ-КАНИТАЛИСТОВЪ И УКАЗЫВАЕТЪ, ЧТО ПРИ ИСКЛЮЧИТЕЛЬНОМЪ** господствё личной собственности непремённо наступаетъ полная соціальная анархія, гдё обостряется ничёмъ не умёряемая борьба частныхъ интересовъ и оканчивается повальнымъ бъдствіемъ народныхъ массъ. Кавелинъ отдаетъ полную справедливость защить, въ смыслъ предупреждения, Самаринымъ и Кошелевымъ существующаго у насъ общинваго землевладенія и видить самъ въ

этомъ учреждения единственный выходъ. При существования общиннаго землевладёнія, въ надлежащей пропорціи съ личною собственностью, — вакая это пропорція, Кавелинъ решить не берется, опаснаго для общественной экономія перев'я людей бездомныхъ нивогда быть не можеть, вакъ бы население ни увеличивалось. Даже если вовругъ густыхъ массъ осъдлаго и домовитаго населенія образуются безчисленные слои бездомныхъ людей, то и туть сравнительно зло будетъ менбе чувствительно. Эти густия массы осёдлаго и домовитаго населенія придадуть народу такой харавтеръ устойчивости и постоянства, который не мыслимъ при обращение всей массы населения въ бездомныхъ свитальцевъ. Но Кавелинъ не можетъ допустить передбла, -- передблы, въ его глазакъ, составляють воренное неудобство теперешняго порядка и должны быть устранены. Въ этой первой стать Кавелинъ не отдавалъ себѣ яснаго отчета, какимъ образомъ можно этого достигнуть. Основная мысль его такова: теперешнее общинное землевладение должно перейти въ личную пожизненную поземельную аренду, но храни насъ Боже, чтобы оно перешло въ личную собственность (т. IV, стр. 287). Кавимъ образомъ это совершится правтичесви, въ то время ясно уму Кавелина не представлялось или, по врайней мёрё, имъ не указано. Кавелинъ предполагаетъ, что сельская поземельная община разобьеть свою землю на мелкіе участки, и эти мелкіе участви будетъ сдавать въ пожизненную аренду желающимъ изъ своихъ членовъ; этими желающими будутъ всъ небогатые, свромные люди, которые, не мечтая о большихъ прибытвахъ, думають лишь о завтрашнемъ днѣ и рады, когда къ концу года сводять вонцы съ концами. Откуда и на какихъ условіяхъ сельская община получить землю для устройства такихь арендъ, --- Кавелинъ не говорить, а только слегва намеваеть, что впослёдствін такіе участви могли бы нарёзываться сельскимъ обществомъ изъ свободныхъ казенныхъ земель. Авторъ не скрываетъ, что такой способъ не представляетъ обезпеченія земельнымъ надёломъ для всего нуждающагося населенія страны; но онъ замѣчаетъ, что ни при какомъ порядкѣ невозможно равное обезпеченіе земельными участ-, вами всёхъ жителей страны. Способъ, имъ предлагаемый, по его мнвнію, служить единственнымь палліативомь для надбла землею по возможности большаго числа людей въ ней нуждающихся.

Въ послёднемъ своемъ сочинения ("Крестьянский вопросъ". С.-Пб.

1882 г.) Кавелинъ пришелъ въ убъжденію, что вопросъ ръшается ишь признавъ земли, отведенныя въ надблъ врестьянамъ, за неприкосновенную и неотчуждаемую собственность сельских обществ н предоставя всей нассё членовъ общества лишь право наслёдственнаго владънія и пользованія этою землею, безъ права се закладывать или канны-либо образонь отчуждать на правахъ собственности. Мы неповолебные убъждены въ томъ, продолжаетъ Кавелинъ, что только такимъ устройствомъ землевладбнія будеть обезпеченъ и упроченъ быть земледёльческаго населенія не у насъ однихъ, но и всюду, и разрёшится вопросъ о сельскомъ пролетаріатё, озабочивающій теперь правительства, владіющіе влассы и мыслящихъ людей въ пеломъ міре. Признаніемъ сельскихъ обществъ вёчными собственниками земель, отведенныхъ въ надёлъ крестьянамъ, безъ права ихъ отчуждать и закладывать, создастся врестьянская земля, изъятая изъ обращенія, не подлежащая куплё и продажь, чымь устранятся всё опасенія обезземеленія крестьянь чрезъ скупку ихъ надбловъ немногими лицами. Признаніемъ за каждымъ домохозянномъ права наслёдственнаго владёнія и пользованія отведеннымъ ему надбломъ устранится крайне вредный для успёха земледьлія періодическій передьть земель, необезпеченность правъ лица передъ сельскимъ обществомъ на владъние землею. Но вмъстё сохранится весьма драгоцённое право общества, по взаимному соглашению домохозяевъ, уничтожить черевполосицу, измёнить теперешнее распредблевіе полей, ввести улучшенную эксплуатацію земли, завести участвовое ею владение въ одномъ мёстё, или въ нёсволькихъ мёстахъ, но не въ общихъ поляхъ съ другими и т. п. Этемъ устранятся всё невыгодныя послёдствія тенерешняго общиннаго землевладёнія, но сохранятся и всё незамёнимыя, полезныя его стороны, воторыя, со введениемъ личной собственности домохозяевъ на отведенные имъ надёлы, должны, въ несомнённому вреду земледёльческаго населенія, совсёмъ исчезнуть ("Крестьянсвій вопросъ". С.-Пб. 1882 г., стр. 80-81). Если хозявить земли есть общество, то оно можетъ, не нарушая ничьихъ правъ, устронть у себя поземельные порядки, какіе оно признаеть наиболѣе иолезными; когда же каждый ховянить будеть собственникомъ своего надёла, общество будеть лишено возможности измёнять существующій распорядовъ полей и угодій (стр. 90). Въ видѣ возраженія Кавелину, въ томъ же "Атенев" помвщена статья Разина ("Общинное управление и общинное пользование". 1859 г., ч. П., стр. 58-69). Положенія довазываемыя авторомъ въ этой стать сводатся въ двумъ главнымъ. Авторъ стоитъ за административную общину и отвергаетъ совершенно поземельную. Отстанвать общинное влаавніе и отвергать общинное управленіе — несправедливо. Надонаобороть. Если есть элементь прогресса и благосостоянія въ нашей общинь, то только въ общинномъ управления, а общинное владение несостоятельно во всёхъ своихъ проявленияхъ вообще н въ частности. Не общинное управление, а общинниое землевладёніе стёсняеть личность в парализуеть силы важдаго члена общины, мъщаетъ развитію нравственныхъ и экономическихъ снаъ всего государства, - тогда какъ общинное управление есть учрежденіе имѣющее самую блестящую, самую благодѣтельную буаушность (ч. II, 1859 г., стр. 60). По мнёнію г. Разина, безъ надбловъ и безъ черезполосицы ноть общиннаго землевладонія. Новая мёра, предлагаемая Кавелинымъ (пожизненная аренда небольшихъ участковъ), оказывается совершенно несостоятельною. потому что она соединяеть всё невыгоды неполнаго владёнія со всею несправедливостью мајоратовъ и не имбетъ оправланія передвловъ, которыхъ польза доказывается темъ, что они могутъ предупредить пролетаріать (стр. 61).

Отделившись отъ "Русск. Вёстника", Евг. Ө. Коршъ началъ издавать "Атеней", просуществовавшій съ 1858 года и закрывшійся въ 1859 году. Между темъ журналъ этотъ, въ лице своихъ сотрудниковъ, представлялъ центръ всёхъ выдающихся людей изъ числа западниковъ сороковыхъ годовъ, върныхъ традиціямъ первоначальнаго кружка. Въ журналъ принимали участие всъ лучшие профессора того времени въ Московскомъ университетѣ: С. М. Соловьевъ, С. В. Ешевский, Б. Н. Чичеринъ, Ө. И. Буслаевъ, Ф. М. Дмитріевъ, И. К. Бабстъ, Г. Е. Щуровскій, А. Н. Бекетовъ, К. П. Герцъ, Н. А. Поповъ; въ журналу изъ сотруднивовъ, не принадлежавшихъ въ этому вругу, примкнули К. Д. Кавелинъ, П. В. Анненвовъ, А. И. Кронебергъ, Н. И. Буличъ, А. М. Асанасьевь, Вал. Ө. Коршъ, Митр. П. Щепкинъ, Я. М. Вейнбергь, Чужбинскій. "Атеней" быль единственный московскій журналь, воторый протягиваль руку редакціи "Современника"; тамъ напечатали по одной стать Н. Г. Чернышевскій и А. Н. Пыпинъ. Взглядъ на общину самого издателя (Е. Ө. Корша) изложенъ въ

его рувоводящей статью, помещенной въ №1 "Атенея"-"Взглядъ на задачи современной вритиви": "Не думаемъ быть въ противоръчін съ народомъ и съ истиной, если скажемъ, что мірское устройство, въ исконномъ его примънении, не оберегало нашему земледільческому влассу тіхъ благъ, какихъ бы должно было ожидать оть этого порядка, при совершенствахъ, приписываемыхъ ему новыми его повлонниками. Они, быть-можеть, возразять намъ, что это произошло отъ вибшнихъ помбхъ, противостоявшихъ развитію древняго, вѣчно спасительнаго начала. Но, поввольте, что-нибудь одно: или начало это не было довольно плодовито и могуче, или вругомъ виноватъ народъ, если, обладая въ теченіе въковъ такимъ върнымъ, богатымъ вкладомъ, онъ не умълъ или не хотълъ ниъ воспользоваться. Мы не дерзаемъ обвинять народъ и позволяемъ себѣ выгоднѣе думать объ его способностяхъ. Мы полагаемъ, на основани экономическаго закона, подтверждаемаго исторіей всёхъ народовъ, что формы древняго сельскаго быта, при возрастающемъ развити движимой собственности, торговли и вредита, должны безъ всяваго насилія, по естественному ходу вещей, исподволь уступать новымъ, дающимъ болве простора самодвятельности, личной отвѣтственности предъ Богомъ и передъ людьми и тому высовому довольству, которое доступно только при этихъ условіяхъ, безъ нихъ же нѣтъ спасенія человѣку" (І, стр. 66-67). Мивнія "Атенея" интересны потому, что здёсь интересны взгляды на общину Кавелина и Чичерина. Мы уже привели помъщенную въ этомъ журналѣ статью К. Д. Кавелина — Взглядъ на руссвую сельскую общину". Вторая капитальная статья принадлежить Б. Н. Чичерину ("О настоящемъ и будущемъ положении помъщичыхъ врестьянъ"-1858, ч. І, стр. 486-526). Статья эта разсматриваетъ врестьянский вопросъ широко, во всемъ его объемъ, и выражаетъ profession de foi автора. Б. Н. Чичеринъ начинаетъ съ того, что признаетъ неотъемлемое право врестьянъ на землю: "Крестьянинъ въ продолжение нёсколькихъ въковъ полагалъ на нее свой трудъ; онъ съ ней соединился на основании давности; она составляла для него единственное вознаграждение за всѣ тягости долголётняго служенія отечеству: не лишить же его этого достоянія" (стр. 497). Чичерицъ очень гуманно и безобидно толкуетъ о разывръ надъла и повинностей, признавая, что нормою для послёднихъ должна служить оцёнка земли, но никакъ не должна

входить оцёнка труда или личности крестьянина; признаетъ неизбёжность выкупа, съ предоставлениемъ земли въ собственность престыянъ, но вибстѣ съ тѣмъ необходимость переходнаго состоянія, съ оставленіемъ барщины. Это переходное состояніе въ то время намбчено было правительствомъ на 12-лётній срокъ. Затёмъ, говоря объ обезпечении исправнаго платежа крестьянами въ пользу помѣщива, Чичеринъ разсуждаетъ такимъ образомъ: "Для помѣщика будетъ выгоднѣе возложить отвѣтственность въ отбывания повинностей крестьянами, въ переходный періодъ, на отдёльныя лица, чтобы имъть явло съ ними порознь. Но такое положение должно имёть непремённымъ послёдствіемъ отдачу земли въ пользованіе каждому врестьянину отдёльно, т.-е. раздёленіе ея на постоянные тягловые участки, съ устраненіемъ всяваго дробленія или передбла, а съ тъмъ вмъстъ долженъ прекратиться существующій нынь порядока мірскаго владынія. Впрочемъ и здёсь не слёдуеть постановлять неизмённыя правила. Во многихъ оброчныхъ имвніяхь отвётственность возложена на весь мірь, который привыкъ уже въ исправному платежу. Если помъщивъ согласится продолжить эти отношенія и община приметь на себя отвѣтственность, то не надобно этому препятствовать" (стр. 511). Мѣры взысканія съ неисправныхъ плательщиковъ Чичеринъ рекомендуетъ слѣдующія: оброчный крестьянинъ можетъ быть переведенъ на барщину, барщинный подвергается телесному наказанию, по опредвлению закона, ибо право наказанія сопряжено съ барщинною работою какъ единственное средство обезпечить ея отбываніе. Крайнею мёрой, съ разрёшенія уёзднаго присутствія, можеть представляться отнятие у врестьянина его земельнаго участва (стр. 512). Выкупъ усадебъ долженъ быть произведенъ отдёльными домохозяевами: усадебная земля, не подлежа передёлу и составляя домашній очагь и хозяйство врестьянина, естественно должна быть скорве частною собственностью, нежели мірскою; при этомъ она должна подлежать неограниченному праву продажи, какъ своро крѣпостное состояніе будетъ окончательно отмѣнено (стр. 517).

Вообще объ общинномъ владѣніи Чичеринъ такого мнѣнія: Мірское владѣніе землей, которое составляетъ естественное послѣдствіе государственной системы, основанное на крестьянскомъ правѣ, на рѣзкомъ разграниченіи сословій, на взысканіи податей съ рабочихъ силъ, на пожертвованіи частной дѣятельности пользѣ

государства, представляется явленіемъ неумъстнымъ въ порядвъ вещей, который зиждется на сближение сословий, на развити частной деятельности, на свободе экономическихъ и гражданскихъ отношеній. Какъ остатовъ старины среди новыхъ жизненныхъ условій, оно можеть вести только въ несправедливостямъ и несообразностямъ (стр. 522). Чичеринъ въ особенности указываетъ на то обстоятельство, что тамъ, гдѣ община владетъ слишкомъ незначительнымъ воличествомъ земли, тамъ образуются семейства затялыя, т.-е. такія, которыя не получають доли въ мірской землё, такъ что число участвовъ остается неизмённымъ. Но такой порядовъ, спрашиваетъ Чичеринъ, не есть ли уничтожение кореннаго начала мірскаго владёнія, состоящаго въ предоставленіи всвиъ членамъ общины права на одинаковое пользованіе землею (стр. 522). Впрочемъ Чичеринъ допускаетъ, что современемъ, можетъ-быть, вознивнетъ вной общественный порядокъ, въ которомъ въ новой формѣ возродится мірское владѣніе; но для этого необходимо, чтобы всё остальныя стороны быта согласовались съ подобнымъ учрежденіемъ, чтобы все было приведено къ одной точкъ зрвнія, къ одной общей системь, иначе оно останется странною аномаліей (стр. 522). Чичеринъ делаетъ оговорку, что не слелуеть уничтожать мірское владёніе, вавь несогласное съ новыми условіями жизни. Существующій обычай не должно нарушать безъ настоятельной нужды; притомъ же новыя потребности и элементы не измѣняють жизни разомъ, а проникають въ нее постепенно. Съ другой стороны, не слёдуетъ однако и поддерживать старый порядовъ искусственнымъ образомъ. Пусть мірское владёніе земзею будеть предоставлено естественному своему ходу. Пусть врестьяне, которые хотять выкупаться съ землею отдёльно оть другихъ, выкупаются отдёльно; пусть тё общины, которыя захотять раздёанть мірскую землю на участки, принадлежащіе хозяевамъ въ личную собственность, получать на это разрешение. Правтическия потребности, жизненныя столкновенія сами собою будуть приспособлать старый порядовъ въ новому. Мы увѣрены, что на первую пору мірское владёніе сократится почти повсемёстно (стр. 523).

Неизвѣстно, какимъ образомъ это общее заключеніе можно свести вмѣстѣ съ тѣми, сейчасъ приведенными, руководящими соображеніями, которыми опредѣляетъ Чичеринъ дѣятельность губернскихъ комитетовъ по обезпеченію исправнаго платежа повин-

24

ностей со стороны врестьянъ и выкупа ими усадебъ. Рядомъ съ этими противор'вчащими статьями, Казелина съ одной стороны, Чичерина и Разина съ другой, въ "Атенев" помещена статья посторонняго сотрудника Матв. Н. Юрьина, подъ заглавіемъ "Споръ объ общинномъ землевладении" (1858 г. ч. VI), где защита обшиннаго владенія выводится изъ ученія Фурье. По мнёнію Юрьина, соціализмъ-съ научной точки зрѣнія-всего менве похожъ на пропаганду грабежа и всеобщаго разбоя. Соціализмъ не больше вакъ дальнѣйшіе выводы политикоэкономической науки о трудѣ, о собственности и о богатствѣ (стр. 19). Для насъ соціализмъ есть вонсервативное начало, могущее лишь упрочить и осмыслить наше гражданское существование, а никакъ не заносить въ него убійственной тоски и мрачныхъ преданій; раціональныя основы соціализма согласуются совершенно съ понятіями и сознанными убѣжденіями русскаго народа (стр. 33). Юрьинъ отправляется отъ теоріи Фурье, по которой одиночный трудъ человъка служитъ источникомъ страданій и лишеній, и только трудъ въ совокупности, трудъ общественный приносить наслажденія и сопровождается великими и для всёхъ равно доступными результатами. Только при совокупномъ трудѣ является возможность для важдаго жить своимъ трудомъ и прекращается неизбъжность эксплуатации или хищническаго пользованія трудами другаго. Сельская община представляеть почву болёе готовую для ассоціаціи труда, нежели исключительная собственность на Западъ. Наилучшие результаты поземельной частной собственности не невозможны и для общинной; въ идев они даже ближе въ ней и ей сподручнъе: наше общинное землевладъніе. напримёръ, представляетъ само собою желаемое въ возможности соединение земельныхъ маленькихъ участковъ въ одно обширное хозяйство, совмѣщаетъ идеальныя стороны мелкой и крупной поземельной собственности и служить наиудобнѣйшею сферою для будущаго развитія и организаціи земельной обработви путемъ ассоція (стр. 33). Въ силу этихъ соображеній, Юрьинъ приходитъ въ общему завлюченію, что нёть ни малёйшей надобности старообрядчески держаться за существующую нынь форму, если есть въ виду возможность лучшаго и нёть причинь носиться съ ней, какъ съ рововымъ вопросомъ о судьбѣ отечества; но надобно понять одно: принципъ ея-надъл землею каждаго-не можетъ и не долженъ ни умереть, ни измёниться (стр. 40). Такъ, для предупрежденія невы-

годъ сельскаго хозяйства, парализуемыхъ передблами, путемъ действительнаго серьезнаго изучения окажется возможность ввести раціональные передблы земли, въ замбиъ произвольнаго распоряженія сходви. Выводъ необходимости удержанія у насъ общиннаго владенія изъ ученія Фурье о совокупномъ труде въ большинствъ читающей публики имълъ менъе всего шансовъ на успъхъ; но статья написана съ несомнённымъ талантомъ, сжато, ясно и послёдовательно; въ свое время она была замёчена и способствовала уяснению болѣе правильнаго взгляда на теоретическое значение соціализма. Ал. Иван., въ библіографическомъ отдёлё "Сельскаго Благоустройства", приведя довольно подробно содержание статьи, начинаеть свой отчеть словами: "съ радостью привътствуень пом'вщение прекрасной статьи г. Юрьина", и кончаеть желаніемъ, чтобы "авторъ почаще подавалъ голосъ по спорному вопросу"; при этонъ Кошелевъ замѣчаетъ, что въ статъб весьма върно опредъленъ характеръ соціализма на Западъ и противопозожныхъ ему чисто-политикоэкономическихъ ученій (декабрь, № 12, 179-186).

На статью М. Н. Юрьина отвливнулся въ "Атенев" старый товарищъ Е. Ө. Корша, въ университетъ примыкавшій къ кружку Герцена, астрономъ А. Н. Савичъ ("Нѣсколько мыслей объ общинномъ владении землею". 1858, VI, 438). Авторъ заявляетъ полное сочувствіе стать Юрьина: по его мнёнію, будущій прогрессъ челов'вчества весь заключенъ въ распространения ассоціацій. Каждый шагъ въ ассоціація есть шагъ въ веливому единству, которое выражается основною идей всего челов'вчества: все человъчество вз одина, нераздильно въ одина организма. Община есть рудиментъ или зачатовъ высказанной нами идеи (стр. 439). Но въ глазахъ автора русскіе врестьяне есть какое-то жалкое существо, которое первоначальное понятіе о собственности, о моемъ и твоемъ, можетъ получить только путемъ непосредственнаго пріобрѣтенія земли въ личную собственность. И вотъ, на основания этой странной логики, г. Савичь совътують сначада ввести личное и наслъдственное участвовыя владёнія, а уже потомъ крестьяне совершенно сознательно иогуть перейти въ земледѣльческой ассоціаціи, соединенной съ общиннымъ владёніемъ въ иной, более соотвётствующей современнымъ экономическимъ условіямъ, формъ. Зачъмъ, говоритъ авторъ, налагать руку на естественный ходъ событій, зачёмъ шагать за возрастъ

24\*

народа и учить его соціализму, когда еще онъ не знавомъ и съ интересами индивидуальными, когда онъ еще не успёль быть эюистома и не знаеть еще, въ вакой мёрё станеть его для самого себя... Не спѣшите же, дайте ему время образумиться и убѣдиться фавтичесви въ томъ, что хорошо и что дурно, где правда и где ложь (141). Ал. Иван. возражаеть на это слёдующимъ образомъ: Съ этимъ ны нивакъ согласиться не можемъ. Мы думаемъ, что не трудно удержать общинную собственность и общинное землевладёніе, пова личные, отдёльные интересы не охватили всей жизни земледёльца, пока общенность сохраняется въ обычаяхъ, правахъ и понятіяхъ народа, пока земли не издробились и не перешли въ частную собственность лицъ; но врайне трудно, считаемъ почти невозможнымъ, посредствомъ ассоціаціи возвратиться въ общинной собственности. Можно искусственно произвести нёчто вродё общиннаго землевладенія съ общинною обработкою полей, -словомъ, произвести то, что теперь на Западъ имъется въ виду нъкоторыми мыслителями; но мы плохо въримъ въ прочность и плодотворность подобныхъ ассоціацій и повёримъ имъ лишь тогда, когда вложемъ палецъ въ рану. Вотъ почему иы такъ упорно стоимъ за удержание нынѣ существующаго общиннаго землевладвнія ("Сел. Благ." 1859, № 1, библіогр., 3). Если сравнить эту неопредфленность въ постановкъ вопроса и постоянное шатаніе изъ стороны въ сторону "Атенея" съ виоли определенною и основанною на практическомъ знакомстве съ народнымъ бытомъ защиту общиннаго владения со стороны славянофельскихъ органовъ, то невольно приходишь въ заключенію, вакъ далеко ушли отъ пониманія живыхъ вопросовъ нашей народной жизни западники сороковыхъ годовъ, какъ свысока смотрёли они на народъ, на массу, и какъ поэтому трудно, скажу-даже невозможно, было сказать имъ въ данномъ случав что-либо прямо н непосредственно применимое къ быту освобождаемаго врестьянства.

Послё "Рус. Вёстника" болёе опредёленнымъ и постояннымъ противникомъ общины была "Библіотека для Чтенія", послё того, какъ туда перешелъ Ф. Г. Тернеръ, начавшій свою литературную дёятельность по врестьянскому вопросу съ "Отечественныхъ Записокъ". Тернеръ принадлежалъ къ той плеядё нашихъ экономистовъ пятидесятыхъ годовъ, которые оставались вёрны научному авторитету Ж. Б. Сея и всёхъ его послёдователей и не пошли въ наукѣ далѣе манчестерской школы. Эти экономисты, къ числу кото-

рыхъ принадлежало большинство выдающихся административныхъ діятелей той эпохи, вром' Вернадскаго, — Ламанскій, Тернеръ, Безобразовъ, Бутовскій, Гагенмейстеръ, Домонтовичъ, фонъ-Бушенъ и др., -- во время министерства Рейтерна стояли во главъ финансоваго управленія: имъ мы обязаны съ одной стороны введеніемъ гласности въ финансовую администрацію и распространеніемъ банковыхъ учрежденій, а съ другой-несчастными опытами неосторожнаго фритредёрства и неумёлаго возстановленія размёна исключительно путемъ вибшнихъ займовъ. Взглядъ Тернера очень важенъ, какъ выражение взгляда на общину этой просвъщенной части тогдашняго либеральнаго чиновничества. Алекс. Ивановичъ справедливо замѣтилъ, что первоначальная полемика по вопросу объ общинѣ установила общее согласіе въ томъ, что общинный способъ владения землею долженъ быть сохраненъ при предстоящемъ преобразованія. Да и въ самомъ дёлё кто осмёлился бы посягнуть на полное и насильственное разрушение въвоваго народнаго обычая? Но если, какъ замътилъ Кошелевъ, "на ръшеніе прямое и отвровенное ни у вого духу не хватитъ", то практика административнаго доктринёрства выработала въ этомъ случат обходный цуть предръшенія, по которому законодательство, вторгаясь въ сферу народной жизни, принимаеть подручныя мёры, ториазящія нелюбое направленіе или поворачивающія его въ другую, угодную сторону. Такъ совътовалъ и г. Тернеръ. Тернеръ ставить вопросъ: "если въ нёвоторыхъ случаяхъ необходимы будутъ правительственныя мёры, дающія извёстное направленіе развитію народнаго быта, то эти мёры должны ли дёйствовать въ духё въчнаго поддержанія общины, или должны онъ облегчать вырабатывающуюся изъ общиннаго начала личную собственность?" На вопросъ этотъ г. Тернеръ отвѣчаетъ: "по нашему мнѣнію, въ обоихъ случаяхъ (?) развитіе начала личной собственности, въ болёе или менёе близкой или дальной будущности, должно быть искомымъ результатомъ". До извъстной степени, съ этой точки зрвнія смотрвло на общину преобладающее большинство либеральныхъ чиновниковъ и въ редакціонныхъ коммиссіяхъ. Ф. Г. Тернеръ принадлежалъ въ числу тъхъ безцвътныхъ эвлевтивовъ, воторые, въ стремлении согласить двѣ непримиримыя между собою системы, никогда не договариваются до чего-нибудь опредѣленнаго и положительнаго и всегда садятся между двухъ стульевъ. Не безъ

злой ироніи Александръ Ивановичъ замѣтилъ, что статья г. Тернера написапа такъ разсудительно и такъ благонамперенно,что жвлѣешь, когда не можешь съ нимъ согласиться ("Сельское Благоустройство" 1858 г., № 7, стр. 33, прим.). Что отзывъ мой не голословенъ, можно убѣдиться даже изъ вышеприведеннаго отвѣта г. Тернера, гдѣ онъ совѣтуетъ, въ духѣ оъчнаго поддержанія общины, принять искомымъ результатомъ развитіе начала личной собственности!?! Поэтому мы не будемъ излагать доводы г. Тернера ни въ ту, ни въ другую сторону, но упомянемъ о нихъ, приводя воззрѣнія, сдѣланныя Кошелевымъ въ отвѣтѣ его г. Тернеру.

Не было журнала, который бы сталь въ такія неопредёленныя отношенія по настоящему спору, какъ "Отечественныя Записки". Прежде всего въ августѣ 1857 года тамъ помѣщена была статья Тернера: "По поводу замёны обязанной работы наемною" (N 8, стр. 643-674), гдъ авторъ, касаясь вопроса объ общинномъ землевладънін, прямо указалъ на него какъ на главное препятствіе къ успѣхамъ у насъ въ сельсвомъ хозяйствѣ, наравнѣ съ крѣпостнымъ правомъ и гораздо сильние-невижества (стр. 649-650). Въ декабрьской книжкъ за 1857 годъ "Отеч. Зап." перепечатали противъ общины статью бывшаго предсудателя Юрьевскаго Общества сельскаго хозяйства г. Пушкевича. Статья г. Пушкевича напечатана въ "Запискахъ Юрьевскаго Общества сельскаго хозяйства" за 1858 г. и содержить возраженія, почерпнутыя не изъ внигъ, а изъ личныхъ наблюдений, прямо съ поля\*). Оттого противниви общиннаго землевладёнія съ такою убёдительностью выставляли ее впередъ. "Отечественныя Записки" съ особеннымъ удареніемъ указываютъ, что "мнѣніе г. Пушкевича основано на тридцатилѣтней опытности"; "Библіотека для Чтенія" (т.-е. г. Тернеръ) видить въ ней безапелляціонный приговоръ. Доводы г. Пушкевича (потеря времени при перебздахъ на работу, глубовія борозды въ поляхъ и частые споры по случаю перепашекъ) разсмотрѣны въ статьѣ Ал.

<sup>\*)</sup> Замѣчательно, что съ чисто-практической точки зрѣнія въ защиту общиннаго владѣнія выступнаъ только нижегородскій помѣщикъ В. Боборыкинъ въ "Журналѣ Сельскаго Хозяйства", издаваемомъ Московскимъ Обществомъ (1858 г., № 1, стр. 10). Авторъ сообщаетъ подробности о крестьянскомъ дѣленін вемли и, между прочимъ, заявляетъ, что народъ вполнѣ понимаетъ выгоды общиннаго владѣнія (уравнительное распредѣленіе земли и препятствіе накопленію поземельной собственности въ однѣхъ рукахъ) и потому крѣпко держится своего общиннаго порядка, созвавая въ немъ начало правды, которое, по его понятіямъ, ничѣмъ лучшимъ замѣнено быть не можетъ-

Иван. объ общинномъ землевладёнін", напечатанной въ "Сел. Благоустройствѣ" (1858 г. № 8, стр. 126-127, прим. 2), причемъ Ал. Иван. показалъ, что всё эти неудобства не составляють характера общиннаго землевладения и точно также встречаются на общихъ поляхъ у мелкихъ собственниковъ. Вмёсто общиннаго землевладения Пушкевичъ рекомендуетъ постоянные семейные участки величною въ 1 вазенную десятину на тягло. Капитальный трудъ по вопросу объ общинномъ землевладени поместилъ известный деятель по врестьянскому делу Я. А. Соловьевъ "О поземельномъ владёни въ России" (январь ст. 1, февраль ст. 2, іюнь ст. 3, іюль ст. 4, августъ ст. 5, сентябрь ст. 6). Соловьевъ подробно приводитъ инѣнія защитниковъ и противниковъ общиннаго землевладенія. причемъ сочувствіе его къ поземельной собственности очевидно выражается въ томъ, что доводы первыхъ изложены сжато и не полно, а мивнія послёднихъ приведены съ большею подробностью и вполнѣ основательно. Вообще со взглядомъ приверженцевъ личнаго землевладенія можно совершенно достаточно познакомиться по первымъ двумъ статьямъ Соловьева, причемъ онъ въ особенности выдвигаеть статью Домонтовича, напечатанную въ "Землеавльческой Газеть". Посль приведения высказанныхъ мнений, Соловьевъ излагаетъ свёдёнія о поземельномъ владёніи у всёхъ западныхъ народовъ. Въ послёдней (VI) стать визложены собственныя соображенія автора. Соловьевъ видить въ общинномъ землевладёнін два существенныхъ неудобства: передѣлы и дробность участковъ. Собственный взглядъ Соловьева на общинное землевладъние состоитъ въ томъ, что оно въ большей степени, нежели личное владение, предупреждаеть обезземеление врестьянь, но за то способствуеть развитію бидности. Бидность врестьянь, при общинномъ владини, происходитъ отъ равном трнаго (?) распред Бленія труда и земли, несмотря на разнообразие силъ и способностей (стр. 214). Это привело Соловьева въ защитѣ той системы, которую въ то время начало уже вводить министерство государственныхъ имуществъ и воторая состояла въ отводъ желающимъ изъ крестьянъ на каждый домъ постоянныхъ семейныхъ участковъ. По мнѣнію Соловьева, рядомъ подобныхъ мёръ министерство государственныхъ имуществъ даетъ средство богатымъ врестьянамъ выйти изъ вруга стъсненій общеннаго владенія и развить матеріальныя и нравственныя свои средства во всей ихъ полнотѣ, но, вмѣстѣ съ тѣмъ, бѣдные вресть-

яне, не имѣющіе способовъ въ самостоятельной дѣятельности, будуть находить защиту отъ безземельности и бездомовности въ общинномъ владении, именя возможность выйти изъ него съ пріобретеніемъ средствъ въ самостоятельной дѣятельности (стр. 216). Единственно только этими радивальными мёрами можно достигнуть и развитія народнаго богатства, и обезпеченія участи бёдныхъ, и увеличенія государственныхъ доходовъ (стр. 217). Эта система министерства, изобрѣтенная тою фравціей либеральнаго чиновничества, которая занималась экономическими вопросами, какъ примиреніе факта общиннаго землевладенія съ принципомъ личной собственности, получаетъ важное значение при составлении Положения о врестьянахъ въ редакціонной коммиссіи. Самая видная и вліятельвая роль принадлежала въ этихъ воммиссіяхъ чиновнивамъ разныхъ министерствъ, въ которымъ примкнулъ кн. Черкасскій: единственнымъ тамъ исконнымъ защитникомъ общины оставался Ю. Ө. Самаринъ. Подъ вліяніемъ этой теоріи появилась въ Положеніи о врестьянахъ статья, дозволяющая отдёльнымъ домохозяевамъ право выкупа своихъ надбловъ въ видб постоянныхъ семейныхъ участковъ, отводимыхъ безъ согласія врестьянскаго общества (Вык. Пол. ст. 165). Но Соловьевъ чувствовалъ самъ, что его положенія объ относительномъ вредъ общиннаго землевладънія не сходятся съ дёйствительностью. А потому онъ самъ ставитъ два вопроса, гдѣ содержатся наиболье въскія и сразу представляющіяся возраженія противъ мифнія о распространеніи бъдности въ мфстностяхъ съ общиннымъ землевладъніемъ. Первый вопросъ: почему введеніе поземельной подати не уничтожило ни общиннаго владёнія, ни недоимокъ у государственныхъ крестьянъ и не способствовало ихъ благосостоянію? На этотъ вопросъ Соловьевъ, съ своей точки зрѣнія, отвѣчаетъ: единственно потому, что законъ не дозволяетъ выдёль желающимь постоянныхь участковь вь личную собственность. На этомъ именно основании и построена система семейныхъ участковъ, какъ единственный, по мнѣнію Соловьева и министерства, путь въ поднятію врестьянскаго благосостоянія. Второй вопросъ: почему уровень крестьянскаго благосостоянія нисколько не выше, а напротивъ-ниже у врестьянъ въ западныхъ губерніяхъ, гдѣ общинное владёніе не существуеть? На этоть вопросъ Соловьевъ прямого отвѣта не даетъ.

Въ октябрьской книжкъ "Отечественныхъ Записовъ" напеча-

тана довольно странная статья г. Колмогорова "Собственность и община", а въ ноябрѣ-дополнительная замѣтка "Еще нѣсколько словъ о собственности и объ общинъ". Г. Колмогоровъ прежде всего излагаетъ исторію заселенія Сибири и указываеть, что у сибирскихъ старожиловъ сохранился прежній порядовъ владёнія, по которому лёса и выгоны остались въ общемъ пользовании, сёнокосы поемные, луговые и лёсные дёлятся членами общины по наямъ, а пашни, равно какъ покосные луга и пастбища, огороженныя близъ домовъ, поступаютъ въ неотъемлемую личную собственность. Г. Колмогоровъ называетъ это исконною собственностью и предлагаеть этотъ способъ въ видѣ идеала, на томъ основании, что сибирскіе старожилы съ нимъ достигли до высовой степени благосостоянія, а позднъйшіе переселенцы изъ Россіи, владъющіе землею на общинномъ правѣ, остаются въ бѣдности. Отсюда авторъ выводитъ необходимость перейти повсемъстно къ владънію на сибирскій манеръ. Способъ осуществленія этой задачи г. Колмогоровъ излагаетъ такъ оригинально, что я приведу собственныя его слова: "Но если грядущія права допустять такую полусобственность повсюду, какъ въ Сибири, не противорѣчащую, впрочемъ, и нынѣ существующимъ правиламъ для надѣла землями государственныхъ врестьянъ на число душъ, и если права эти ограничать будущихъ владъльцевъ земель, всъхъ безъ изъятія сословій, не продавать, или инымъ образомъ не отчуждать во полную собственность менње хотя трехъ десятинъ и не покупать болње десяти таковыхъ въ однѣ руки, исключая, разумъется, 'въ послъднемъ случаѣ дворянъ и другихъ привилегированныхъ владёльцевъ и вёдомствъ и лицъ, удостоиваемыхъ пожалованіемъ арендами, то-есть чтобъ и эти послёдніе владёльцы не продавали или не отчуждали, наприм., наслёдствомъ и т. п. участви земель менёе трехъ десятинъ земли на одно лицо (въ меньшемъ случав наслёдники дёлились бы деньгами), а не покупали бы болёе десяти десятинъ земли из постороннихъ рукъ или въдомствъ на одно лице, то доводовъ общинниковъ отъ раздробленія земель до невозможности содержать семьи безбёдно и отъ расширенія владёній до безсилія обрабатывать ихъне можеть произойти никогда. (Здёсь мы разумёемь только земли для воздълыванія, не касаясь такихъ, которыя заключаютъ въ нёдрахъ своихъ какія-либо исвопаемыя богатства.) Три десятины собственной удобной земли при усиленномъ трудѣ, даже только при

умъренной развитости и улучшеніяхъ въ промышленности и сельскомъ хозяйстве, можно поручиться, въ состояни удовлетворять жизненнымъ потребностямъ семьи въ шесть или восемь человёвъ (!), в десять десятинъ, при большей силѣ, т.-е. при достаточномъ скотѣ, могутъ быть воздёланы владёльцемъ и своею семьей удовлетворительнымъ образомъ" (стр. 83-84). Впрочемъ, у г. Колмогорова им вются въ запаст самыя оригинальныя доказательства противъ общиннаго землевладения и въ защиту личной собственности. Въ заключение своей первой статьи г. Колмогоровъ говоритъ: "Да и въ чему ваши клики, гг. общинники, когда правительство наше, понимающее дёло собственности лучше насъ съ вами, высказалось уже въ пользу собственности? При улучшени быта помѣщичьихъ врестьянъ оно опредѣлило ва первое правило откупить усадьбы въ неотъемлемую собственность на всегдашнее владение ею изъ рода въ родъ". Въ своемъ дополнении г. Колмогоровъ выражается слъдующимъ образомъ: "вредъ отъ полной собственности, въ современномо обществъ, заключается въ неодинаковомъ развити всёхъ членовъ его. Большинство нашего земледёльческаго класса мало того что грубо и полудико, --- нътъ, оно еще погрязаетъ въ пьянствѣ, и до того, что мужикъ пьетъ, пова у него есть деньги, случается даже, пьетъ и на свое ношебное платье, пьетъ и на послёднюю скотину". На эту тему авторъ разсказываетъ многое и заключаетъ слъдующими словами: "Да, ваконецъ, и народное хозяйство въ чистомъ (?) и общирномъ (??) его значения, выражающемъ дъйствіе (???) на Западъ Европы и Съверной Америки, едва ли правильно можетъ быть примънено въ дъйствію и дъятельности вообще нашего земледельческаго и промышленнаго класса: едва ли въ настоящее время не заключается оно только въ одной фразѣ (!?)... Потому что хозяйства этого нельзя допустить у народа полудиваго, который, притомъ, пропиваетъ съ себя и зипунъ, и шапку, и послёднюю свинью, а тёмъ болёе у народа, который не различаетъ денежныхъ знаковъ, не умъетъ ни сосчитать, ни свъсить, ни смърить в т. д.". Статья эта оригинальна еще и тёмъ, что съ ней, въ длинныхъ подстрочныхъ примѣчаніяхъ, вступаетъ въ полемику сама редакція. Противъ г. Колмогорова выступняъ въ "Современникв" Грицько (Г. З. Елисвевъ), тоже сибирякъ (по поводу статьв г. Колмогорова, преимущественно же статьи его "Собственность и и община"-"Современикъ" 1858 г., № 12, стр. 48). Г. Елисвевъ

подробно и обстоятельно доказываеть, что г. Колмогоровь передаеть не свёдёнія, а свои мечты о Сибири; что сибирская полусобственвость вовсе не такъ благодътельна, какъ передаетъ авторъ, —что она есть почти отсутствіе всякой собственности; что въ Сибири богатство развивается въ крестьянстве не вследствие того, что тамъ етть общиннаро землевладёнія, а потому, что тамъ земель величайшее изобиліе, нёть стёсненія ни для скотоводства, ни для другихъ промысловъ, и, пуще всего, что тамъ врѣпостное право не тягответь на людяхъ. Другое возражение г. Колмогорову помъстилъ въ "Рус. Бесбаб" г. Коколекинъ, подъ псевдонимомъ "Переселенецъ", въ статът "О землевладъни въ Сибира" (1860 г., кн. І, стр. 119-132). Авторъ пишетъ на основани личныхъ наблюдений и не согласенъ ни съ Колмогоровымъ, ни съ Елисвевымъ. Онъ также вратко излагаетъ исторію заселенія Сибири и на основаніи приведенныхъ имъ историческихъ и статистическихъ данныхъ (изъ ,Статист. обозр. Сибири" Гагемейстера), а равно на личныхъ распросахъ, приходить въ слёдующему заключенію: "Земля въ Сибиривольная; тамъ, гдъ обиліе ся превышаетъ средства мъстнаго землеизльческаго населенія, всякій пользуется ею свободно, какъ воздухомъ, пашетъ и сѣетъ, гдѣ вздумается, и смотритъ, вслѣдствіе этого, на распаханный имъ участовъ, до поры до времени, какъ ва принадлежащій ему въ исключительное владбніе. Но какъ своро земля начинаеть приходить въ приръвъ, она теряетъ свою первобытную свободу, становится въ извёстныя гражданскія отношенія, и тотчасъ являются передѣлы. Передѣламъ подвергаются или пахатныя поля, или луга, или, наконецъ, лъса, смотря потому, гдъ, въ вакихъ угодьяхъ, вслёдствіе тёхъ или другихъ причинъ, прежде всего почувствуется относительный недостатокъ, а вслёдствіе недостатка и неравенство" (стр. 131).

Наконецъ, въ 5 книжкѣ за май 1859 года "Отечественныя Запаскв" помѣстили статью горячаго защитника общины, г. М. Юрьина, подъ заглавіемъ "Объ экономическихъ отрицаніяхъ общиннаго землевладѣнія" (стр. 144—178). Статья эта есть вторая попытка автора примѣнить къ русской общинѣ начала фурьеризма. Статья состоитъ изъ двухъ частей: общей, гдѣ разсматриваются вообще причины и явленія общественности, и частной, посвященной исключительно общинѣ. Авторъ указываетъ, что въ западной европейской литературѣ давно уже обнаружились, при обсужденіи эконо-

мическихъ вопросовъ, два теоретическія направленія. Одно изъ нихъ экономическое, воторое вполнъ выражается извъстнымъ лозунгомъ: laissez faire, laissez passer, или принципомъ полной свободы экономической дёятельности, основанной на личной предпріимчивости, безъ всяваго вмёшательства правительственной власти. Другое, которое авторъ называетъ юридическимъ, принимаетъ за исходное начало идею справедливости, воторая есть собирательная сила цёлаго общества, охраняемая соединенною волею всёхъ или иначе общественною властью. Справедливость истекаеть изъ требованій сов'єсти; а сов'єсть есть высшая въ насъ духовная сила, которая для всёхъ одинаково священия, одинаково обязательна, одинаково существенна и лична, ибо нътъ человъка, который почиталь бы нарушеніемь своей свободы-ділать то, что справедливо (стр. 150). Основныя истины справедливости принадлежать въ категоріи истинъ почти математическихъ, не подлежащихъ стало-быть сомнёнію и могущихъ составлять въ своемъ развитін почву (154). Авторъ довольно подробно разсматриваетъ отношения справедливости въ экономической свободё и при этомъ высказываетъ слёдующія два основныя положенія: Мы сознаемъ, что основаніемъ вакъ общественной, такъ и частной разумной жизни служитъ трудъ, что общественною обстановкою труда и спеціальностью человёческихъ талантовъ и дёятельности могутъ уравновѣшиваться всё врайнія ступени состояній, и что ими же, навонець, должны вырабатываться главнъйшія основы для равенства людей между собою и равносильнаго осуществленія человёческаго достоинства важдаго изъ нихъ (стр. 154). Общественная власть должна организовывать для людей тё стороны экономическаго быта, которыя лежать внѣ индивидуальной ихъ власти и могутъ устроиться не иначе, какъ общею волею всёхъ, т.-е. положительнымъ закономъ и общественными учрежденіями (156). Переходя затёмъ къ общинѣ, Юрьинъ начинаетъ съ замъчанія, что экономисты берутъ общину лишь какъ искаженный и запутанный фактъ, а не какъ принципъ, что и ведетъ ко множеству недоразумений, голословныхъ выводовъ и ни къ чему ведущихъ отриданій. Безпрестанные переделы, считаемые за величайшее зло, не составляють необходвмаго условія общиннаго землевладёнія, ибо сроки ихъ могутъ видоизмѣняться до безконечности, а земельные участви переходить во владение пожизненное и иногда даже потоиственное. Передель на

иногіе годы вредить хозяйству менбе фермерства, зависящаго оть произвола и ворыстныхъ притязаній собственнива. Мелкая черезполосица существуетъ въ общинномъ владении наравие со всякою медкою собственностью. Зависимость отъ общины нисколько не ибшаеть нашему врестьянину распоряжаться и пользоваться своею землей, и пользоваться своею землей наравий съ собственниюнь, только безь права вёчнаго отчуждения и потомственнаю пользованія. При этомъ обращеніе участка въ продажу, дабы заручиться капиталомъ для другой дёятельности, съ распространеніемъ общинныхъ земель, можетъ замёниться со временемъ отчужденіемъ въ аренду на долгій сровъ, съ получевіемъ впередъ всей арендной платы, что, по цёнё, почти будеть равняться пролать. Экономический принципъ общиннаго землевладъния состоитъ въ томъ, что земля, по вёковому праву принадлежащая пёлому народу, никакъ не можетъ дълаться предметомъ собственности высоторыхъ только лицъ, но должна всенепременно быть доступною каждому работнику, какъ вёчно неизмённый и никогда не разрушаемый источникъ частнаго его благосостоянія и постояннаго труда (стр. 166—167). Такъ какъ этотъ трудъ замёчается не въ безпредвльной, но положительно опредвленной силв, то, по началамъ справедливости, всякому земля дъйствительно необходима настолько, насколько ему подъ силу обрабатывать своима трудовъ (168). Для предупрежденія свопленія многихъ мельихъ участковъ во власти одного долженъ существовать законъ, не допусвающій вічнаго отчужденія земли, освящающій юридически всеобщее ею надъление всъхъ и каждаго и обезпечивающий, со всею справедливостью, самостоятельность и независимость труда (169). Препятствіемъ успёхамъ сельскаго хозяйства служить у насъ не общинное владъніе, а невъжество, которое удерживаетъ хозяйство на той же низвой степени и у частныхъ землевладёльцевъ. Върнъйшій исходъ въ богатству и прогрессу для вашего общеннаго вемлевладения есть добровольная ассоціація, которая для труда есть его единая надежда, его поэзія и идеалъ (стр. 172). Авторъ признаетъ исконнымъ свойствомъ нашего народа соединять именно труды, а не капиталы только, для достиженія какойнибудь экономической цёли; въ доказательство онъ указываетъ общинныя работы и примёненіе ихъ къ сельскому хозяйству и въ весьма обширнымъ промысламъ (артели). Прибавимъ еще общее

расположение врестьянъ въ помочама, т.-е. въ даровому, вромъ угощенія, сельскохозяйственному труду, по вызову кого-либо изъ сосъдей. Въ опровержение того, что общинное владъние изшаетъ развитію въ народѣ личности и свободы, авторъ указываетъ на приниженное положение французскихъ врестьянъ, владъющихъ мелкою собственностью. Убъжденія нашихъ крестьянъ, говорить онъ, что всё они равны между собою, что важдый изъ нихъ имбетъ одинаковое со всякимъ другимъ право на землю и что никто не долженъ захватывать, въ обиду ближняго, больше даровыхъ средствъ и способовъ въ работъ, нежели сколько приходится ихъ по справедливости на каждаго, возвышають русскаго врестьянина нравственно несравненно болѣе и очеловѣчиваютъ гораздо глубже, нежели кавая бы то ни было изолированная собственность. Въ этомъто юридическомъ принципѣ экономическаго равенства лежать тѣ величайшія и глубоконравственныя основы нашего будущаго народнаго быта и всеобщаго полноправства, которыя составляють нанлучшее достояніе нашей исторіи (стр. 177). Вообще обѣ статьи г. Юрьина для своего времени были очень замёчательны и могуть быть не безъ пользы прочтены и теперь.

Съ априля 1858 года, въ течение года, издавался "Журналъ Землевладъльцевъ" (выходилъ по 2 внижви въ мъсяцъ, всего 24 №№). Редакторъ А. Д. Желтухинъ, помъщивъ Пензенской губерній, былъ однимъ изъ самыхъ раннихъ и рѣшительныхъ стороннивовъ измѣненія врёпостныхъ отношеній и въ февралѣ 1847 года представилъ министру внутреннихъ дѣлъ Перовскому "Проектъ освобожденія врестьянъ", для того времени въ высшей степени замѣчательный (напечатанъ въ "Журналъ Землевладъльцевъ" 1859 г., № 24, въ особомъ приложении). По проекту этому предполагалось освобожденіе врестьянъ посредствомъ залога въ вредитныхъ установленіяхъ Съ надбломъ врестьянъ на каждое тягло (мужа съ женою) такимъ количествомъ удобной земли, которое, будучи оцёнено по наемнымъ на землю цёнамъ, дало бы возможность этому тяглу ежегодно выплачивать въ вредитное установление такую сумму, какая, по разсчету займа въ ономъ, на его часть придется. Извёстно, что врестьянскія души принимались въ залогъ кредитными установленіями во время врёпостнаго права по 80 руб. сер. за душу; по этой оцёнкъ всъ займы въ вредитныхъ установленіяхъ пересрочивались на 37 лёть, а чистыя оть залога имёнія закладывались вновь.

Крестьяне, за полученную отъ помѣщика землю, обязывались вносить ежегодно 6% со всей суммы займа: въ первые три года-поизщику для облегчения перехода на новое хозяйство, въ остальныя 37 лёть – въ вредитное установление. Подушный овладъ и земскія повинности распредёлялись между врестьянами и помѣщивомъ по количеству удобной земли, владбемой теми и другимъ. Кроме того, въ смыслѣ переходныхъ мѣръ, предлагалось: 1) обезпеченіе и прочное устройство судьбы дворовыхъ людей; 2) переводъ врестьянъ съ барщины на обровъ; 3) распространять между помъщиками путемъ печати или публичной проповёди, а главное примёроиъ убъжденія, что вольнаемная работа не только у насъ возможна, но и выгодна; 4) коренная раформа общественнаго воспитанія; 5) приготовленіе сословія юристовь и преобразованіе судопроизводства; 6) улучшение путей сообщения. Проекть этотъ, какъ ведно, не отличался особою практичностью, но едва ли вто другой въ то время ставилъ вопросъ такъ широко, безпристрастно и выгодно для врестьянъ. Поэтому не удивительно, что А. Д. Желтуинъ назначенъ былъ членомъ редакціонной коммиссіи\*). Въ программѣ журнала издатель заявилъ своею цѣлью "содѣйствовать усибшному окончанію веливаго дёла улучшенія и устройства быта врестьянъ, отврывая возможность людямъ всёхъ меёній высказывать ихъ съ полною свободой въ этомъ изданіи". "Благонамфренность, безпристрастіе, уваженіе во всякому мнѣнію и во всякой личности — единственныя условія, которыя мы позволяемъ себъ предложить желающимъ помъщать свои статьи въ нашемъ журналь. Насъ, можетъ-быть, упревнутъ, что тавимъ образомъ журналъ нашъ не будетъ имъть цевта. Истина и соглашение въ этомъ, какъ и во всякомъ человъческомъ дълъ, не могутъ быть найдены въ крайностяхъ, они должны быть въ серединъ, а найти эту разумную середину и довести до мирнаго, дружескаго соглашенія могуть только справедливость и взаимныя уступки. Стремясь въ этой

<sup>•)</sup> Въ 1-мъ № "Журнала Землевладъльцевъ" перецечатано изъ "Трудовъ Импер. Вольно-Экономическаго Общества" (1845 г., № 4) письмо пензенскаго помъщика къ П. А. Ж. (стр. 1-30). Здъсь Желтухинъ описываетъ устройство своего хозяйства, крестьянъ и управлевія со времени отъїзда своего въ деревню. Интересно, что наблюлеція автора надъ крестьянскимъ бытомъ очень скоро убъдни его во вредъ барщины и преимуществъ оброка, хотя оброкъ положилъ Желтухинъ очень высокій—82 р. 25 коп. ли 23 р. 50 к. сер. съ надъла, полагая на тягло до 6 десятинъ угодій, кромъ выгова (стр. 23).

. цёли, мы желаемъ придать нашему журналу одинъ цвётъ-справедливости". Но такъ какъ въ журналѣ принимали участіе преимущественно люди менбе всего склонные въ пожертвованию въ настоящемъ дѣлѣ, а самъ издатель держалъ себя въ сторонѣ и рѣдко высказывался, то "Журналь Землевладёльцевь" получиль названіе "органа врёпостниковъ", хотя это названіе, въ то время очень неопредёленное и понимаемое чисто субъективно, въ сущности ничего существеннаго не выражаетъ. Роль Желтухина въ редакціонныхъ воммиссіяхъ, вакъ она представлена въ сочинения Н. П. Семенова ("Освобождение врестьянъ"), не настольво рельефна, чтобы ватегорически причислить его къ этой партіи. Но на прощальномъ обфай 1 ноября 1860 года, гай собрались 17 членовъ редавціонныхъ воммиссій, составлявшихъ единомысленную группу действовавшихъ и сочувствовавшихъ освобожденію, Желтухинъ не приняль участія, а послё закрытія коммиссій онь применуль въ вн. Гагарину, который, вмёстё съ другими членами главнаго вомитета, желалъ освобожденія съ обязательнымъ надёломъ по одной десятинѣ на душу, съ тѣмъ, чтобы всю небходимую землю врестьяне припимали у помѣщиковъ по добровольному соглашению (Семеновъ, т. III, ч. 2, стр. 752, 755, 763).

Собственно вопросу объ общинномъ владени посвящены въ "Журналѣ Землевладѣльцевъ" двѣ статьи: помѣщика Нижегородсвой губ. А. Р. Остафьева и статья пом'вщика Московской губ. П. Кичеева. Первый въ статът "Объ общинномъ правъ" (1858 г., № 3, стр. 30—33) и въ возражени на статью В. И. Боборыкина ("Журн. Мосв. Общ. сел. хозяйства" 1858 г., № 1) "Объ общинномъ владѣніи землею и вліяніи промысловъ на земледѣліе" (№8, стр. 73-76), желаетъ удержать общину въ смыслѣ административной единицы, а не "для върнаго обезпеченія интересовъ помъщика" (стр. 76). Что же касается до общиннаго владенія землею, то г. Остафьевъ умоляетъ: "Бога ради, не подвергайте общинному игу поземельную собственность и личную свободу действій врестьянина. Повърьте человъку, который, по обстоятельствамъ, болъе десяти лёть находится постоянно въ близкихъ сношеніяхъ съ народомъ; этою губительною мфрою воздвигните вы китайскую стфну всякому усовершенствованію въ земледёліи и личному духовному развитію врестьянина" (№ 3, стр. 43). Г. Остафьевъ увѣряетъ, что крестьяне сами не сочувствують этой формь землевладьнія, соеди-

ненной съ неизбъжнымъ зломъ передъловъ; при этомъ приводитъ, что въ его имѣнін раздѣлъ общинной земли на постоянные участви быль имъ произведенъ по просьбъ самихъ крестьянъ. Статья г. Кичеева "Мысли по врестьянскому дѣлу" (№ 8, стр. 141—144) очень странная: авторъ предлагаетъ учреждение общиннаго владения такъ. чтобы поля помѣщичьи в врестьянскія обрабатывались сообща, а урожай дёлился пополамъ(!?). Изъ постоянныхъ сотрудниковъ "Журнала Землевладёльцевъ" высказался по этому вопросу тульскій поибщикъ П. П. Сумароковъ, помитщавшій статьисвон, кроми того, въ "Русск. Вёстниев", а затёмъ рядъ статей въ "Отечественныхъ Запискахъ". Въ статьъ "Взглядъ на нъкоторыя журкальныя статьи по врестьянскому вопросу" ("Поземельное общинное владёніе", № 2, стр. 50-63), Сумарововъ останавливается преимущественно на статьв Ю. Ө. Самарина ("Сел. Благ." 1858 г., № 1), главнымъ образомъ потому, что г. Самаринъ "не скрываетъ" самаго важнаго неудобства общиннаго владёнія, противъ котораго возстаетъ г. Суиарововъ, — передѣла. Общее завлючение г. Сумаровова слѣдующее: "Общинное владёніе землею вредно и для земледёлія, и для земледѣльца (для послѣдняго и вещественно, и нравственно, въ отношеніи въ труду), если при немъ будетъ допущенъ передѣлъ пахатной земли въ какіе бы то ни было сроки, и если притомъ отвѣтственность въ платъ податей и исполнении повинностей будетъ прямо падать на общество, а не на каждаго изъ его членовъ отлѣльно, чего впрочемъ (т.-е. круговой поруки) и въ теперешнемъ устройствѣ нашихъ общинъ нѣтъ. Но если уничтожить передѣлъ и круговую поруку, то всякое дальнъйшее посягательство на этотъ стародавній обычай нашего народа будеть теперь несвоевременнымъ. Шагнуть прямо въ фермерскому хозяйству и въ отдѣлу врестьянскихъ участвовъ въ особняви — совершенно невозможно в не для чего". Изъ причинъ невозможности г. Сумароковъ увазываеть на то, что съ общиннымъ землевладениемъ связана у насъ пастьба скота. Даже въ дачахъ общирныхъ, смежныхъ только по генеральному размежеванію, у насъ разбивка полей принаровлена такъ, чтобы, елико возможно, паръ приходился къ пару, собственно для того, чтобы сосвди взаимо старались оборонять себя отъ потравъ хлъба и доставить другь другу сколько можно простора въ пастбищахъ. "Не для чего потому, что еслибы врестьянские участки и раздблились на особняки, то опять засбвались бы по той же трехпольной системѣ, по которой засѣваются и теперь" (стр. 57-58). Г. Е. Г-ко (Е. С. Горденко) поместиль въ "Сельсвомъ Благоустройствѣ" (май, № 5, стр. 93-106) статью "Мысли объ улучшении сельскаго хозяйства и быта земледёльцевъ", гдё онъ высказывается за общину и указываетъ, что это есть единственное средство помъщикамъ сдълать поземельный разводъ съ крестьянами (стр. 105). Г. Даниловъ въ статьъ "Замътки на статью Г. Е. Г-ко ("Журн. Землевлад." № 7, стр. 43-50) признаеть, что до окончательнаго поземельнаго развода съ врестьянами общинныя владёнія или, точнёе, мірскія устройства крестьянъ очень нужно удержать пом'вщикамъ вз своихз собственныхз выгодахз (стр. 44). Замѣтимъ, что это былъ мотивъ, почему люди нанменѣе сочувствовавшие освобождению, такъ называемые "крипостники", тоже стали въ то время на сторону защитниковъ общины: предполагая вліяніе пом'ящика на врестьянскія общества, они, естественно, стремились сохранить въ томъ или другомъ видѣ наличный составъ своей вотчины, что, прежде всего, предполагало существующую въ ней поземельную связь. Но г. Дапиловъ такъ ожесточился противъ общиннаго владёнія, что онъ решается на такую радикальную мёру: ежели бы, по словамъ г. Кошелева, для отывны у насъ общиннаго врестьянскаго землевладвнія потребовалось пересоздать (т.-е. постепенно и согласно, но спюшно преобразовать, объясняеть г. Даниловъ) чуть-чуть не всю Россію, въ ся экономическомъ быту, такъ что-жь?-въ добрый бы часъ! Жальть, ведь, кажется, не о чемъ, рисковать нечемъ, хуже-то вѣдь не можетъ быть (стр. 50).

Въ № 83 "Земледѣльческой Газеты" 1857 года, въ отвѣтъ на первую статью Чернышевскаго, гдѣ онъ излагаетъ наблюденія Гакстгаузена, г. П. Великосельцевъ помѣстилъ замѣтку "Объ общинномъ пользованіи землею". Авторъ приходитъ къ такому заключенію: на случай будущаго пауперизма не худо государствамъ имѣть всегда извѣстную часть земли, никому не продаваемую, съ тѣмъ, чтобы отдавать ее для обработки бѣднѣйшимъ жителямъ за умѣренную плату, но не дѣлать этого принципа общимъ для всѣхъ земель, принадлежащихъ государству. По мнѣнію автора, "при общественномъ пользованіи землею, конечно, не бываетъ сравнительнаго пауперизма и пролетаріата въ частности, но тотъ и другой дѣлаются общими. Въ доказательство указывается вообще на бѣд-

ственное у насъ состояние сельскаго населения. Авторъ признаетъ саными нормальными хозяйства, которыя, по размёрамъ своимъ, дають достаточную работу 2, 3, 10 человѣкамъ, и возстаетъ противъ крупной собственности. Эта замътка вызвала двъ другія. Въ № 100 помѣщена "Замѣтка о способахъ владѣнія землею" г. Д. Пр. Авторъ, по собственному наблюденію, перечисляеть всѣ встрвчающіяся у насъ формы крестьянскаго землевладёнія — потоиственныхъ участвовъ у татаръ и однодворцевъ, постоявныхъ участвовъ у свободныхъ хлёбопашцевъ и врестьянъ-общенниковъ, и приходить въ заключенію, что разность благосостоянія вездъ условливается не формою владёнія, а другими мёстными экономическими условіями. По наблюденію г. Д., крестьяне, имѣющіе значительные земельные участви, превышающіе рабочія силы семьи, сдають излишки въ малоземельныхъ губерніяхъ за ничтожную илату, и земля, дурно обрабатываемая и выпахиваемая ежегодными съемщиками, не приноситъ надлежащаго дохода ни владъльцу, ни арендатору. Напротивъ, при общинномъ владънии и раздълении земли на участки, каждая семья получаетъ количество земли по числу рабочихъ рукъ, т.-е. столько, сколько она можетъ обработать. Передѣлы, по мнѣнію автора, не препятствуютъ унавоженію земли и улучшеніямъ, выгоднымъ въ данной мъстности. По наблюденію автора, подъ Москвой, между Коломенскою и Серпуховскою дорогами, вазенныя и удёльныя селенія, владёющія землею на общинномъ правѣ, перешли въ безпаровому хозяйству въ поляхъ своихъ. Въ №№ 102 и 103 той же газеты г. К. Домонтовичъ помѣстилъ заиттву по поводу статьи "Замътка о способахъ владънія землею". Основное положение г. Домонтовича то, что форма землевладения зависить вообще оть экономическихь и административныхь условій, но никакъ не отъ свойства народа. Главные выводы г. Домонтовича таковы: Общинное владёніе, съ уравнительнымъ раздёломъ по душамъ, не имъетъ никакихъ неудобствъ въ твхъ мъстностяхъ, гдъ нать надобности тщательно обрабатывать землю и удобрять ее, гав не чувствуется еще необходимости въ улучшеніяхъ и гав они даже были бы невыгодны, т.-е. не окупались бы. Но какъ скоро является потребность и возможность улучшеній, земледфліе можеть развиваться успёшно и быстро въ томъ только случай, когда дёятельность каждаго сколько можно менее стесняется другими. Наиболёе затрудняется частная дёятельность при общинномъ владёнін.

25\*

а слёдовательно замедляются и успёхи земледёлія. Въ 1859 году въ "Земледѣльчесвой Газетѣ" по этому вопросу помѣщены быль слёдующія статьи: А. Смирнова "Сельское общественное устройство, не допускающее нищеты" (№ 4, стр. 106-110) и г. Д. "Послёдніе толки объ общивномъ поземельномъ владени" (№ 28). Г. Смирновъ, разбирая выгоды и невыгоды той и другой формы землевладёнія, приходить въ заключенію, что обе эти формы необходимы и взаимно пополняють другъ друга, какъ полярныя противоположности, истекающія изъ основной экономической иден земли. Г. Д. является противникомъ общиннаго землевладения в приводить опроверженія противъ статьи Панаева объ общинь. Интересно при этомъ, что г. Д., между прочимъ, опирается на слова Самарина, выразившагося, что общинный способъ владенія не благопріятствуетъ улучшеніямъ по сельскому хозяйству н долженъ рушиться, какъ скоро является потребность усилить доходъ отъ сельскаго хозяйства при помощи знанія, труда и капитала ("Сел. Благ". І, 30).

Замѣчательно, что противниками общины являлись изъ помѣщиковъ люди умѣренные и вообще въ другихъ отношеніяхъ сочувственно относившіеся къ улучшенію положенія крестьянъ, какъ напримѣръ г. Ладыженскій ("Листокъ для всѣхъ" 1858 г., № 5, "Мысли о вопросѣ общиннаго и отдѣльнаго владѣнія") и г. Х. Д., который въ "Русскомъ Вѣстникѣ" помѣстилъ возраженіе на статью Панаева въ "Современникѣ" (1858 г., № 7, объ общинѣ, по поводу статьи "Община", В. Л. Панаева). Г. Х. Д., подобно Чичерину, видитъ въ общинѣ не что иное какъ административное учрежденіе.

Среди этого журнальнаго разногласія стойко выдерживаль защиту общины славянофильскій органь "Сельское Благоустройство", куда Ал. Иван. перенесь всё статьи по крестьянскому вопросу. Въ августё (1858 г., № 8) появилась статья Кошелева "Общинное поземельное владѣніе, отвѣть Ф. Г. Тернеру". Ал. Иван. быль очень усердно занять этою статьею съ 5 часовъ утра до вечера н самъ быль ею доволенъ. 13 августа онъ писалъ Аксавову: "я думаю, что высказалъ мысли такія новыя, что даже въ нашемъ кружкѣ онѣ высказаны не были; думаю, что смыслъ общины я много уаснилъ. Мое мнѣніе, что наслѣдственное пользованіе согласимо съ общимъ землевладѣніемъ, что круговое ручательство есть кредит-

ный листь на общинную землю и пр.-суть мысли еще въ печати не высказанныя". При этомъ Кошелевъ указываетъ на замфчаніе въ "Журналѣ Землевладѣльцевъ", что статья Панаева "объ общинѣ", помъщенная въ "Современникъ", есть не что иное какъ перифраза статьи Кошелева, только разбавленной и разжиженной. "Я на это не наменнулъ, -- говоритъ Кошелевъ, -- хоть видёлъ это очень ясно. Намъ надо дбло дблать, а не хвастаться. Дбло идетъ настольво успѣшнѣе и благотворнѣе, насвольво мы свое я прячемъ подъ каблукъ. Пусть они хвастаются, пусть себѣ приписывають то, что ин дёлаемъ, лишь бы дёло делалось!" Въ другомъ письмё Кошелевъ замѣчаетъ: "Соціалисты гораздо для насъ опаснѣе славянистовъ (подъ которыми Кошелевъ разумълъ людей ставящихъ все славянское дёло впереди всего). Первые могутъ повредить нашему ученію объ общинѣ: только смѣшайте или даже не различайте різко этихъ двухъ ученій, и общинное владеніе, общинное устройство могуть подвергнуться опять гоненіямъ" (1 овтября 1858 г.). Действительно, статья Кошелева представляеть отвёть на всё возраженія противъ общиннаго землевладёнія, которыя были сдёланы 10 тёхъ поръ, а новыхъ не заявлялось и впослёдствіи.

Повторяя, что несовмъстимость общинивго владънія съ успъзами сельсваго хозяйства ничемъ не доказана, Кошелевъ высказываетъ новый и важный аргументъ по этому вопросу. По справедливому замѣчанію Кошелева, въ этомъ отношеніи сельскую общину можно сравнивать только съ мелкими собственниками, поселенными деревнями и имѣющими общія поля, однодворцами, волонистами и врестьянами, владёющими собственными подворными участвани. Причину тавой скученности населенія Кошелевъ объясняеть топографическимъ характеромъ страны и народными привычками. "За границей ны видимъ почти на каждомъ шагу отдъльное житье и хозяйство. Но такое размёщеніе устроено ли въ недавнее время въ силу убъжденія въ необходимости плодоперемённаго хозайства? Нёть, тамъ люди издавна такъ жили; такъ живуть и тѣ изъ нихъ, которые и теперь еще удерживаютъ трехпольное или залежное ховяйство. Слёдовательно, тамъ разселение произведено не ради измёненія сёвооборотовъ, а по возможностямъ и удобствамъ, представляемымъ самою поверхностью земли, и по требованіямъ особеннаго нравственнаго и юридическаго развитія тамошнихъ жителей. Почему у насъ и теперь мелкіе личные собственники жи-

вутъ деревнями, а не особняками? Вопервыхъ-потому, что русскіе люди любять жить вкупь, что это для нихъ существенная потребность и что на устройство особняковъ рѣшаются лишь люди зажиточные, владёющіе 50 и болёе десятинами земли, и притомъсемьянистые, имѣющіе у себя дома, такъ свазать, свою общину, а вовторыхъ-потому, что у насъ удобныхъ мъстъ для поселвовъ мало: хорошо селиться хуторами тамъ, гдъ земли удобно изръзаны ръками, ручьями, оврагами и проч., а на нашихъ равнинахъ, пространныхъ, безводныхъ степяхъ, придется довольствоваться колодцами, что, вакъ всявій хозяинъ знаетъ, при скотоводствѣ крайне неудобно. Наши деревни, наши общія поля суть столько же произведенія духа нашего народа, сколько и физическаго образованія нашей земли. Попытайтесь разселить врестьянъ почти любой деревни особнявами, и вы убѣдитесь въ невозможности такой попопытки и признаете неизбъжность общихъ полей; а при нихъ личная собственность, для перехода въ иному съвообороту, не имъетъ никакого преимущества надъ общиннымъ владъніемъ. Скажу болфе: при невозможности разселиться, община, владъя землею, имьетъ несравненно болте возможности измънить свое раздъление полей, чёмъ личные мелкіе собственники, изъ которыхъ важдый полный хозяинь своего участка" ("Сел. Благ." 1858, VIII, 112-113).

Гг. Чичеринъ, Тернеръ и др. возставали, между прочимъ, противъ общиннаго землевладёнія за то, что оно не достигаетъ предположенной цёли, т.-е. не предупреждаеть излишняго размельченія участвовъ для обработви и оставляеть, при свудости земли, безъ надёла извёстныя семьи, которыя они неправильно назвали затялыми. Кошелевъ утверждаетъ, что "общинное устройство никогда не лишаетъ семейства земли, а при малоземельи даетъ ему, вмѣсто двухъ тяголъ, только полтора или одно; оно нивогда не изгоняеть затяглаго на бѣлый свѣтъ, какъ говоритъ г. Тернеръ, а обезпечиваетъ ему навсегда кровъ и участіе въ братниномъ или отцовскомъ хозяйствѣ, и даетъ ему возможность отлучиться временно на заработки и оставить на корню жену и дътей. Нашъ затяглый — не бездомовъ, а человъвъ вполнъ осъдлый; онъ всегда ямъетъ пай въ общей землъ и отказать ему нельзя. Онъ кожетъ получить полтягла, но обездолить его нельзя. Затёмъ разница относительно раздробленія участвовъ между общимъ и личнымъ поземельнымъ владениемъ та, что всякия меры, полагающия гра-

ницы раздробленію личныхъ участвовъ, клонятся въ ихъ сосредоточенію въ немногихъ рувахъ, а уравновѣшеніе невозможно; при мірскомъ же владёній землею могуть быть назначены гравицы такъ, что участки остаются въ извёстныхъ, впередъ сознательно опредбленныхъ размбрахъ" (115-116). Одно изъ самыхъ важныхъ возраженій противъ общиннаго пользованія предполагало, что нормальное развитіе поземельнаго кредита невозможно при общественномъ пользования землею. Въ этомъ случав Кошелевъ опередилъ современниковъ и тогда уже указывалъ на сравнительную доступность кредита поземельной сельской общини: "Общины, имъющія общее землевладъніе, могутъ, важется намъ, получать деньги на условіяхъ несравненно болёе выгодныхъ, чёмъ мелкіе собственники, и необходимыя предварительныя формальности и расходы по займанъ для общинъ могутъ быть гораздо болѣе облегчены и упрощены, чёмъ для личныхъ владъльцевъ, ибо подлоги, утайки и проч. въ этомъ случаѣ менѣе возможны.

"Если общества или правительство могутъ для выкупа довърить деньги въ заемъ крестьянскимъ общинамъ, отвѣтствующимъ нераздѣльно, то совершенно невозможно это исполнить въ отношеніи отдёльныхъ личностей. Круговое поручительство, въ широкихъ разытрахъ, одно представляетъ достаточное ручательство въ върности уплать, а оно неудобомыслимо безъ тъсныхъ связей, налагаемыхъ на врестьянъ общиннымъ поземельнымъ владѣніемъ. Оно возможно, оно справедлипо только при общинномъ землевладѣніи. Многіе говорять, что круговое ручательство есть произведеніе, плодъ врёпостнаго права, что оно несправедливо и при первой возможности подлежить отмень, ибо просто возмутительно, что важдый долженъ отвѣчать за всѣхъ; гдѣ тутъ свобода, гдѣ тутъ охранение собственности? Вся эта выходка истекаетъ изъ того, что не хотять понять, что русская община безъ общиннаго землевладенія неудобомыслима, что круговое ручательство вовсе не посягаетъ на личность людей, а основано на общемъ, нераздѣльномъ, поземельномъ владени (при личномъ пользовании землею), и что вруговое ручательство есть не что иное какъ закладной листь на общую землю, какъ поземельный кредить въ простѣйшей его формѣ".

Противники общиннаго владѣнія обращали вниманіе на то, что общинное устройство можетъ существовать и безъ общиннаго владѣнія, т.- е., другими словами, что административная община не

- 392 -

нистративная община безъ поземельной представляетъ гораздо ме-

нѣе связи между членами, нежели взаимное ихъ соединеніе: "Общины или общества на Западъ и въ нашихъ городахъ суть не что иное какъ случайныя совокупленія людей въ искусственныя единицы, которыя не заключають въ себѣ никакой самобытпой жизни, составляются чисто-на-чисто по географическимъ соображеніямъ, существуютъ вакъ необходимыя подраздѣленія овруговъ, или какъ городскою чертою обойденныя поселенія, и не распадаются потому только, что опѣ и не составлялись, а были административно образованы (стр. 120).-Наша община посущественнъе французскихъ communes и нѣмецкихъ Gemeinden; источникъ ея бытія поглубже, чёмъ административное предписаніе; основаніе ен пошире извит даннаго правила; существо ея понравствените, чти одна подчиненность и послушание. Русская община не составляется изъ встръчнаго-поперечнаго, а для принятія кого-либо вь ся члены необходимо ея согласіе; слёдовательно, она образуется не случайно. Правда, это правило въ помѣщичьихъ имѣніяхъ нарушалось сплошь и рядомъ, но тамъ и сама община замънялась помъщичымъ произ-

и рядомъ, но тамъ и сама оощина замънялась помъщичьимъ произволомъ. Въ селахъ вёдомства государственныхъ имуществъ это коренное правило нашей общины, къ счастью, сохранено. Русская община имѣетъ свое обычное право и руководствуется имъ во всѣхъ своихъ дѣйствіяхъ, развѣ встрѣчаетъ извнѣ данныя ей постановленія, которыя она временно и въ необходимой мѣрѣ исполняетъ, храня памятъ о своихъ собственныхъ обычаяхъ и возвращаясь къ нимъ при первой возможности" (стр. 123—124).

Очень многіе противники общины (Соловьевъ, Вернадскій, Терперъ и др.) выставляли противъ общины однимъ изъ самыхъ крупныхъ обвиненій, что затрудненъ выходъ изъ общины желающему. Противники говорятъ: "Правда, изъ общины можно выйти; но во сякомъ случаѣ изъ русской общины можно выйти члену ея, благодаря положительнымъ на то условіямъ, только съ уронами, и то не всегда и не вездѣ. Притомъ, даже если и дѣлается выходъ такого рода, то характеръ его различенъ для собственника и для общинника: собственникъ, оставляя мѣсто, получаетъ на подъемъ цѣну своей проданной земли, а общинникъ еще долженъ заплатить за выходъ. — Скажите на милость, чѣмъ виновно общинное

землевладъніе въ томъ, что у цасъ не свободенъ выходъ изъ общинъ? Причиною того могутъ быть крѣностное право, государственныя соображения и проч., но уже, конечно, не общинное владѣніе. Оно, по существу своему, даетъ право на землю, а его обвиняють въ томъ, что оно замыкаетъ дверь для выхода. Что же касается до разницы между выходомъ изъ общины личнаго собственника и выходомъ общинника, то не понимаемъ, почему г. д-ръ Вернадский полагаеть, что всё личные собственники, выходя изъ общины, имѣюгъ что продавать. При личной собственности могутъ быть и такіе люди (да ихъ бываетъ и очень много), у которыхъ нать ни влова земли. Да еще сважите, что лучше: чтобы немногіе люди богатые, предпримчивые, желающие быть-можетъ вовсе повинуть земледёліе, выходили изъ общины, оставляя безвозмездно свои участки въ пользу прежнихъ своихъ сочленовъ, или чтобы большинство изъ поселянъ блуждало изъ общества въ общество, не имћа даже что повинуть на ворню и не сохраняя даже назежды снова возвратиться на прежнее пепелище и снова получить свой поземельный участовъ? Почему выходящій въ вупечество, въ цеховые и проч. не можетъ, при неудачѣ его торговой или иной попытки, возвратиться во свояси и вновь поступить въ врестьянство съ полученіемъ поземельнаго надёла? Не есть ли это безплатное оставление своего участва-нѣкотораго рода застрахование себѣ пристанища и клова земли на случай неудачной спекуляци" (стр. 129-130). Кавелинъ, въ бротюръ своей объ общинномъ землевладънін, замътилъ, что это существенное различіе между свободною и несвободною поземельною общиною впервые указаль Ал. Иван. Московское правительство прикрѣпленіемъ крестьянъ къ землѣ и упрочениемъ вруговой отвѣтственности за уплату повинностей (отправление государственнаго тягла) обратило прежнюю свободную поземельную общину въ несвободную. Только въ этомъ смыслѣ можно признать у насъ правительственное вліяніе на удержаніе у насъ поземельной общины, существовавшей искони въ видъ народнаго обычая.

Возраженія Вернадскаго, Струкова и др., что община убиваетъ въ человѣкѣ энергію и всѣ качества, развиваемыя личною предпрівичивостью, Кошелевъ опровергаеть слѣдующимъ образомъ. Онъ приводитъ слова Вернадскаго: «община не въ состояніи у своего питоица вызвать того развитія, которое полагается въ сознаніи своего личнаго достоинства, въ чувствѣ самостоятельности и энергін действій, потому что эти качества делали бы ся судъ и действія необязательными (??!); а если община въ состояніи что-нибудь развить въ человѣвѣ, то это развѣ ловкость, смѣтливость, умѣнье найтись, что однако еще не составляетъ весьма высокія качества и что даже не всегда можетъ быть полезнымъ». "Слыхали мы и сами замѣчали, что французскіе крестьяне вообще тупы и мало развиты, что обывновенно приписывается одиночному и разбросанному ихъ житью-бытью. Слыхали и сами думали, что руссвій безграмотный крепостной крестьянинъ смышленъ, находчивъ, общителенъ, довольно просвъщенъ въ религіозномъ отношеніи и вовсе не подлъ, потому что общинная жизнь развиваетъ его понятія. изощряеть его способности и пріучаеть его въ сношеніямъ съ людьми и что, сверхъ того, она поддерживаетъ его нравственное достоинство, электризуя его значениемъ міра. Вы можете врестьянина приневолить ко многому, но міръ у насъ весьма самостоятеленъ, и отъ вего трудно (если невозможно) получать приговоръ противный его убъжденіямъ. Не даромъ помѣщики вообще тщательно заботились объ его упразднении. Сравните врестьянина, гдѣ существуютъ сходки, съ крестьяниномъ, гдѣ прикащивъ или староста всёмъ заправляетъ, и вы, вёрно, не сважете, что община не въ состояніи вызвать у своего питомца того развитія и проч. Теперь взводится на руссваго врестьянина обвинение въ отсутствін самостоятельности, личнаго достоинства и энергіи, даже въ неимѣніи личности; сверхъ того ставятся ему въ вину его ловкость, сметливость, умёнье найтись, «что, — какъ говоритъ одинъ изъ укорителей, --- не составляетъ весьма высокія качества, и что даже не вездѣ бываетъ полезнымъ». Послѣднее выражено не совсёмъ ясно и весьма кудревато; но смыслъ понятенъ: намекаютъ на мошенничество русскаго крестьянина. Источникомъ всёхъ этихъ пороковъ и недостатковъ выставляется общинное устройство. Доказательствъ въ основательности этихъ обвиненій и въ дъйствительности исхода ихъ изъ общиннаго начала не приводится никакихъ. Ну, скажите, возможно ли такъ обходиться съ словомъ? НЪТЪ! Оснуйте обвинение на фактахъ, выразитесь опредълительнъе, поважите исхождение этихъ бёдъ изъ общиннаго устройства, и мы беремся ихъ опровергнуть; а до того мы считаемъ эту выходку пуфомъ. Не забывайте, однако, что вное бываетъ при чемъ-нибудь,

не встекая однако изъ него; благоволите тщательно отдѣлить, что принадлежитъ къ врѣпостному праву и что истекаетъ собственно изъ общиннаго начала" (стр. 130—131).

Защитники личной собственности утверждають, что переселенія въ дальнія губернін и даже выселенія изъ большихъ селъ на участки въ общей дачѣ при общинномъ владении такъ затруднительны, что почти невозможны. Теперь дъйствительно и переселенія и выселенія рёдки; хотя и тё и другія бывають по собственному желанію врестьянъ, но они еще и не необходимы. Когда же народонаселение слишкомъ спустится, добытки на сторонь, въ недальнемъ разстоянии, сдълаются скудными и пути сообщения улучшатся и умножатся, тогда, при поощрении правительства, въ переселяющихся недостатка не будеть. (Предсказание Кошелева, кажется, оправдалось!!) Это доказывается тёмъ, что и теперь изъ подгородныхъ слободъ разныхъ губерній врестьяне отправляются, по собственной волѣ, въ Самарскую и другія губерніи, какъ они говорятъ, на новыя мёста. Что касается до разселеній въ одной и той-же дачѣ, теперь таковыя производятся по волѣ помѣщиковъ или правительства; тогда не можетъ ли случится слёдующаго: "когда земли подсельныя сдобрятся до того, что онѣ будутъ давать тройные, четверные урожан противъ запольныхъ десятинъ, вогда любовь къ землѣ, къ количеству земли еще болѣе разовьется, чѣмъ теперь,тогда можетъ состояться общественный приговоръ, въ силу котораго будуть вызваны охотники поселиться на запольныхъ дачахъ, предложится имъ получить двойное или полуторное количество земли, въ сравнени съ надёломъ остающихся на ворню, и дадутся имъ еще другія льготы? Что такія вещи возможны, то въ подтверждение сего имбются фактическия доказательства: въ одномъ инъ извъстномъ имъніи, гдъ лъсъ крайне дорогъ и гдъ запольная земля хотя и плодородная, но не давала урожаевъ отъ недостатка толови, помѣщикъ предложилъ всѣмъ желающимъ туда переселиться, съ условіемъ постронть на свой счетъ избы, освободить врестьянъ отъ работъ междупарныхъ, осеннихъ и отъ зимнихъ извозовъ на два года и оставить за ними на три года ихъ старые воноплянники. Охотниковъ нашлось довольно, и новый поселокъ образовался безъ малёйшаго принужденія".

Ал. Иван. признаетъ передѣлы органическою принадлежностью нашей сельской общины. "Знаю, —говоритъ онъ, —что есть имѣнія,

гдъ земли не передъливаются, но сомнъваюсь, чтобъ это было по желанію крестьянъ, а не по настоятельному приказанію пом'єщиковъ. Наши крестьяне любятъ передѣлы послѣ извѣстнаго времени, и это срочное уравнивание земель вовсе для нихъ не непріятно. Мы вовсе не считаемъ передѣлы необходимымъ, неизбъжнымъ зломъ общинного владънія, и не желали бы прекращенія ихъ вслёдствіе теоретическаго хозяйственнаго требованія. Наша община есть не только общество сельскохозяйственное, но вместе съ темъ-и преимущественно-учрежденіе бытовое, житейское. Переділы могуть быть невыгодны въ одномъ отношепіи, но полезны въ другомъ; а потому мы требуемъ пуще всего, чтобъ этому вёвовому народному учрежденію не было дёлаемо насилія, вслёдствіе чуждыхъ ему умозрительныхъ требованій ("Сел. Благ." 1858 года, № 8, 130, прим.). Прежде бывали вездѣ и теперь еще въ нѣкоторыхъ кѣстностяхъ происходять ежегодные передёлы. но они видимо измёняются и уступають мёсто передёламь на болёе или менёе продолжительные сроки. По востребованію обстоятельствь, общинное владёніе, ни мало не измѣняя своему характеру, можетъ допустить даже наслёдственное пользование землею. Это не только возможно, но даже удобно. "Теперь передёлы необходнмы, потому что тягла въ помѣщичьихъ имѣніяхъ большею частью не испрашиваются, а налагаются. Слёдовательно, какъ скоро рабочая сила или старёсть, или умираетъ, то семейство проситъ льготы, т.-е. свладки тягла, и въ такомъ случай необходима и накладка тягла. Эти частыя складки и навладки тяголъ перепутываютъ поземельные участви и заставляють прибъгать въ передъламъ. Такое положение дъла еще продолжится, пока будуть обязательныя работы или пока будуть взноситься оброчныя или выкупныя деньги; но когда всё эти повинности минуютъ, и крестьянамъ придется взносить однѣ государственныя, земскія и общественныя повинности, тогда тягломъ будуть дорожить. Тогда семейства, лишающіяся работниковь, будуть удерживать за собою землю, доставляющую имъ возможность вормиться даже при наемых работниковъ. Слъдовательно, и передёлы, о воторыхъ такъ много толкуютъ, могутъ все рёже и рёже повторяться или и вовсе прекратиться. Это не догадка, не предположение, а почти фактъ: усадебная земля въ нашихъ селенияхъ находится въ мірскомъ владёніи, а между тёмъ, въ большей части деревень, воноплянники и огороды (уже не говорю о землё подъ

строеніями) находятся въ коренномъ, наслёдственномъ пользованіи престьянскихъ семействъ".

Числовымъ даннымъ, приводимымъ Соловьевымъ въ "Отечественныхъ Запискахъ" объ уесличении благосостояния въ мѣстностяхъ, гдѣ врестьяне надѣлены подворными участками, Кошелевъ приводитъ параллельные примѣры изъ той же мѣстности и при тѣхъ же хозяйственныхъ условияхъ такого же увеличения благосостояния въ мѣстностяхъ съ общиннымъ землевладѣниемъ. Отсюда Кошелевъ заключаетъ, что земли общиннаго владѣния ни мало не уступаютъ землямъ личнаго владѣния въ отношении къ возрастанию какъ ихъ стоимости, такъ и доходности.

Чтобы показать, до какой степени Ал. Иван. былъ глубоко убъжленъ въ законности существованія у насъ общиннаго владънія и какъ реснисо (собственное его выраженіе) старался онъ его охранить отъ всявняхъ посягательствъ, видно изъ его "приписки" къ стать в, гд Кошелевъ своимъ противникамъ ставитъ вопросы о практическомъ способѣ уничтоженія общины словомъ закона. Кошелевъ, въ концѣ, упоминаетъ о такомъ случаѣ, гдѣ законъ, оставляя существование общины, установилъ все-таки начало ея разрушенія. Тавово, действительно, положеніе о выделе въ личную собственность участва, выкупленнаго врестьянскимъ семействомъ (Вык. Положен. ст. 165 \*). Кошелевъ, какъ будто предчувствуя подобную м'вру, говоритъ: "Эти частныя, скажу-даже ръдкія, явленія личной собственности въ общей дачв не сдълаются ли помвхою для удобнаго размѣщенія полей, остающихся въ пользованіи у остальныхъ врестьянъ? Разумно ли теперь, вогда мы вступаемъ въ величайшій переворотъ, который когда-либо у насъ совершался, когда врестьянству только предстоить прочно устроиться и когда всв его силы должны быть призваны къ дёлу, — разумно ли теперь же поражать то начало, которое, по сознанію всёхъ знакомыхъ съ на. шимъ народомъ и даже всёхъ разсудительныхъ противниковъ общиннаго землевладенія, лежить въ основе нашей крестьянской жизни? Конечно, это начало устоитъ, какъ оно устояло противъ помфщичьей и чиновничьей власти; но велика разница въ томъ, будетъ

<sup>\*)</sup> Укажемъ кстати, что когда свёдущіе люди собранись въ первый разъ по вопросу о пониженіи выкупвыхъ платежей, то они, по предложенію Д. Ө. Самарина, сдиноласно постановнии ходатайствовать объ отмёнё этой статьи. Какія были послёдствія означеннаго ходатайства, мнё неизвёстно.

ли оно развиваться съ полною въ себя вѣрою, или съ сознаніемъ, что оно есть положеніе временное, что оно осуждено на смерть, что противъ него уже выставлены узаконенія, и что дѣйствіе ихъ должно постепенно усиливаться" (стр. 147).

Противники общины, не безъ лукавства, предлагали ся защитнивамъ такой вопросъ: если общинное владение наделено такими преимуществами, то почему же не распространить его на встахъ? Ал. Иван. отвѣчаетъ на это совершенно согласно съ Чернышевскимъ. Кошелевъ также желаетъ, и по темъ же причинамъ, сохранить оба вида собственности, личный и общинный: первый-какъ элементъ преуспѣванія, какъ способъ удовлетворенія сильныхъ, богатыхъ, предпримчявыхъ личностей, какъ награда за особенные понесенные труды; а второй --- какъ элементъ устойчивости, какъ ничёмъ незамёнимая связь въ народё, именно въ тёхъ его слояхъ, гдѣ необходима матеріальная точка единенія, — какъ средство всякому доставить кровъ, отчизну, безнуждное существование и уравнять людей въ возможныхъ и необходимыхъ границахъ. Алевс. Ивановичъ заявляетъ даже, что онъ не желаетъ поступленія ΒЪ общинное владъніе не только всей земли, но даже большей ея части (Чернышевскій желаеть, чтобы количество общинной земли превосходило земли, принадлежащія въ личную собственность и составляющія исключеніе, что и вёрно, если онё представляють результать исключительной предпріимчивости). "Мы желаемь, ---говорить Кошелевь, — чтобы личная поземельная собственность была доступна для всъхъ-общинниковъ и необщинниковъ, для дворянъ, вупцовъ, мѣщанъ, духовныхъ и врестьянъ. Общинное же землевладение должно существовать для обезпечения безнужднаго существованія огромной массы народной. Это владёніе должно, по нашему мненію, обнять приблизительно все то пространство земли, которое нынѣ находится въ его рукахъ; вотъ почему мы стоимъ за нын в шній крестьянскій надбль. Это количество обезпечиваеть нынѣшнее существованіе земледѣльческаго сословія и достаточно для него будетъ еще въ продолжение нъскольвихъ въвовъ, ибо плодородіе нашихъ земель можеть утроиться, учетвериться, удесятериться".

Болѣе серьезное и многостороннее изученіе вопроса объ общинѣ привело Ал. Иван. къ измѣненію его взгляда на это явленіе и настолько сблизило его съ Чернышевскимъ, что въ первой статьѣ Кошелевъ возражаетъ Чернышевскому на его пониманіе общины въ смыслѣ принцппа, а во второй самъ приходитъ къ тому же и, какъ сейчасъ увидимъ, даже повторяетъ аргументацію послѣдняго\*). Община теперь для Кошелева уже не представляется безразличнымъ фэктомъ, формою преходящею, но въчною, принципомъ. Въ заключеніи статьи Кошелевъ говоритъ, что онъ подастъ "рѣшительный голосъ не только за удержаніе общиннаго землевладънія въ настоящую пору, но и за охраненіе и поддержаніе его на будущее время, т.-е. настолько, насколько дано человъку настоящимъ опредълять будущее. Европа, поворитъ Кошелевъ, представляетъ окончательные результаты древняго римскаго образованія; въ ней личность и личная собственность развиты до крайности; а потому соціалисты и коммунисты на Западѣ опасны, они бьютъ своихъ противниковъ при всѣхъ встрѣчахъ. Послѣдніе не могутъ не признать, что обще-

\*) Интересно, что Ал. Иван. въ защите общиниаго владения ссилается на тотъ же законъ, на которомъ, какъ мы видёли уже, построилъ свою защиту Чернышевскій,именно, что высшая степень развитія по форм'я совпадаеть съ его началомь ("Соврем." 1858. XII. 611). Такой соціальный законь дийствительно существуеть, но напрасно Червышевскій взялся выводить его при проствйшихъ явленіяхъ природы, въ смысль закона планетарнаго". Соціальные законы, безъ сомнёнія, суть отраженія законовъ естественныхъ, космическихъ, планетарныхъ, - называйте вхъ какъ хотите. Но, по всей віроятности, причинную связь уму человізческому не дано просліднить такъ далеко, чтоби открыть простёйшіе и самые общіе заковы міровой жизни, въ отношенін къ которынь всё остальные являются какъ частные случае примёненія. Поэтому, на линномъ пути для каждой группы законовъ, открываемыхъ человѣкомъ, онъ избираетъ промежуточныя станція, гда группируются открываемые имъ частные законы въ обтіе, справелливне для извізстной серін проявленій. Такая особая станція существуєть ня соціальныхъ законовъ, вбо до сихъ поръ пріурочить ихъ въ нашниъ познаніямъ наукь о природе не удалось, а потому нечего за это и браться. Съ чисто-соціологической точки зрѣнія законъ этотъ формулировать легче. Общество на извѣстной степени развитія всегда представляло при своемъ началё такое состояніе, гдё извёстныя явленія его отчасти совершались съ нанбольшею простотой и, слёдовательно, элементы ихъ уравновѣшивались до полной гармовін. Условія, при которыхъ совершаяся исторический процессь, нарушали эту гармонию твиь, что различныя стороны ни элементы этого явленія развивались не одинаково: одни переростали, другіе сокращались, — одни шли прямо, другіе уклонялись въ сторону. Если это нарушеніе гармонін было не настолько сильно, чтобы совершенно убить данный общественный организмъ, то весь прогрессъ его зам'вчался въ томъ, что нарушенная гармонія возстановиялась, всё стороны общественной жизни мало-помалу выравнивались и патологическія уклоненія получали нормальное развитіе. Само собою, что возстановленіе равновісія высшему культурному моменту придавало въ осложненномъ виді ту форму, которая служила точкою отправленія, такъ какъ въ томъ и другомъ случав нормальнымъ порядкомъ являдось взаимное уравновъшение всъхъ сторонъ общественной жизни.

ственное устройство неудовлетворительно, а между тёмъ сами ничёмъ не могуть его замёнить, и общежитія, предлагаемыя Кабе н компаніею, въ которыхъ личность людей принесена въ жертву какой-то отвлеченной, не существующей единици, приводять ихъ въ справедливый ужась. Коммунизмъ и соціализмъ, на время подавленные, много сильнёе своихъ противниковъ. Имъ принадлежить, правда, не будущность, но, конечно, будущая минута. Съ негодованіемъ и страхомъ смотритъ Европа на Прудона, а между тёмъ четверть, треть своихъ достатковъ она употребляетъ на помощь нищимъ,-не изъ братолюбія, а изъ того только, чтобъ этимъ выкупить спокойное пользование остальнымъ. Что же это, какъ не тайное признание Прудоновской теория? Кавое специфическое лёкарство противъ всёхъ этихъ золъ?-одно, ничёмъ не замёнимое, вполнѣ достаточное-община. Западъ въ своихъ передовыхъ людяхъ подходитъ мечтою въ тому, что у насъ существуетъ на дѣлѣ, а противники общиннаго начала прикладывають въ нему понятія уже отходящаго порядка вещей, негодують, что они не приходятся, и хотятъ по своимъ привознымъ, а потому мертвымъ, мърамъ и образцамъ пересоздать живое. Они говорятъ, что это общинное состояніе, это общинное владеніе землею были прежде и въ другихъ земляхъ, но что вызъснены, уничтожены успъхами просвъшенія, земледёлія, промышленности и торговли. Но развъ начало и конець не тождественны? Это видно на явленіяхъ природы и разума; это, наконеиз, объяснено и доказано послъдними великими мыслителями Германии. Общиное начало не есть шестое чувство, коимъ Богъ одарилъ славянина, но оно есть скрижаль завѣта, ввёренная намъ, какъ позднюйшимъ дёятелямъ на міровомъ поприщѣ. Ни Тьеръ, ни Гизо, ни прочіе ученые и талантливые люди не защитять на Западѣ права собственности, осаждаемаго пролетаріатомъ, и не излёчатъ язвъ, растравленныхъ въ общественномъ тѣлѣ до крайности развитою личностью. Такой переворотъ можетъ быть произведенъ лишь словомъ, исходящимъ изъ устъ не отдельныхъ личностей, а цълаго народа, народа юнаго, несмотря на тысячелѣтнее его существованіе".

Такимъ взглядомъ на общину Ал. Иван. отдѣлился отъ Ю. Ө. Самарина, высказывающаго такое заключеніе: "Защищая хозяйственную общину у насъ, въ Россіи, и въ настоящее время, я однако же не выдаю ее за форму безукоризненную и общепримѣнимую. Мнѣ даже не вѣрится, чтобы возможно было изобрѣсти такую формулу. Общинное землевладѣніе имѣетъ свои существенныя неудобства, которыхъ я не скрывалъ. Въ немъ таится внутреннее противорѣчіе, свидѣтельствующее, что эта форма не можетъ быть въковъчною, а должна измъниться путемъ свободнаю развитія" ("Сельск. Благоустр." 1858, XII, 327).

Ал. Иван. до конца жизни оставался горячимъ и ревностнымъ защитникомъ сельской общины: мы будемъ имѣть случай не разъ въ этомъ убѣдиться, въ дальнѣйшемъ изложеніи его общественной дѣятельности.

До появленія второй статьи Ал. Иван., Ю. Ө. Самаринъ началъ радъ статей по вопросу объ общинв. Въ январской книжкв "Сельскаго Благоустройства" помѣщена первая статья Самарина "О поземельномъ общинномъ владъни", составленная на основани личныхъ наблюденій въ губерніяхъ Московской, Тульской и степвыхъ приволжскихъ. Въ статът этой Самаринъ разсматриваетъ раздель врестьянами между собою пашни, такъ какъ остающіяся въ общемъ владения земли Самаринъ подводитъ подъ другую ватегорію сововупнаго пользованія, сходнаго съ западными формаии (Gomeinnutzungen, communautés). Крестьяне дѣлятъ пашню по тялама. Тагло представляеть извёстное количество рабочихъ силь и физическихъ потребностей, принятое за единицу \*), подобно тому, закъ у насъ встарину соха представляла условную единицу поземельную. По этой единиць опредыляется количественное отношеніе рабочнать силь и потребностей важдаго дома въ рабочимъ силамъ и потребностямъ всего мірскаго общества, —иными словами, лелается переложение домовъ на тягла. Каждый домъ, переложенный на тягла, получаетъ значение дроби, въ которой знаменатель выражаеть сложность единиць, состоящихь въ цёломъ обществе, а числитель-воличество таковыхъ же единицъ или долей, приходящихся на домъ. Отсюда Самаринъ даетъ другое опредбление тагла: "тягло есть общій дълитель, — иными словами, единица пропорціональнаго отношенія силь и потребностей къ земль, выгодамь и тяюстямъ разнаю рода". Самаринъ приводитъ числовые приизры такого дёлежа, различныя отношенія числа тяголь въ числу душъ, порядовъ раздела въ именияхъ многоземельныхъ и ма-

<sup>\*)</sup> Хомяковъ опредёляеть тягло такъ: въ коренномъ понятін о тяглё выражается совокупность земли производящей и силы возвышающей ся произведенія (Соч. І, 426).

лоземельныхъ и вліяніе на раздёлъ мёстныхъ условій, именно мъстной администаціи. Выгоды тягловаго надёла Самаринъ опредёляетъ слёдующимъ образомъ: "Пропорціональность надёла сырымъ матеріалонъ, землею, въ рабочимъ силамъ, нуждамъ и тягостямъ удовлетворяетъ требованіямъ справедливости и обезпечиваеть общее благосостояніе. Не посягая на продукты свободнаго труда, эта система, восвеннымъ образомъ, предупреждаетъ вредныя врайности въ распредблении общественнаго богатства. Земля не можетъ доставаться въ руки того, кто въ ней не нуждается или неспособенъ ею воспользоваться, и, наоборотъ, тотъ, кому она нужна и вто обладаетъ средствами потребными на ея оплодотвореніе, не можетъ быть вынужденъ затратить свой капиталь на пріобр'втеніе права на землю или принять на себя тяжелый, часто неоплатный долгъ". Вмфстф съ тфиъ Самаринъ обращаеть вниманіе и на невыгодную сторону—на частые передѣлы. Здёсь Самаринъ отдёляется отъ Кошелева, признающаго передъль за неотъемлемый и существенный элементь общиннаго владения в только требующаго продолжительности ихъ, сообразной съ условіями хозяйства. Самаринъ говоритъ: "по мъръ того какъ увеличивается въ земледѣліи участіе труда и капитала, замѣняя дѣйствіе даровыхъ силъ природы, увеличиваются затруднительность и несправедливость передёловъ, а слёдовательно и общиннаго владвнія. Между твиъ очевидно, что совершенствованіе земледвлія ведеть именно въ постепенному расширенію участія мысли, воли, труда, капитала, и что причины, заставившія нашихъ крестьянъ в помѣщиковъ отказаться въ среднихъ губерніяхъ отъ ежегодныхъ передѣловъ (еще недавно повсемѣстно существовавшихъ) и ввести продолжительные сроки пользованія пашнею, потребуютъ со временемъ совершеннаго прекращения передъловъ. Допущение изъ черезъ долгіе или неопредбленные сроки есть только переходный моменть на пути въ этому результату, -- моменть, на которомъ нельзя удержаться, ибо трудность не побъждена, а только отсрочена". Притомъ Самаринъ указываетъ на обычай дълить пашню на три полосы: ближайшую въ селенію и получающую постоянное удобреніе; среднюю, удабриваемую рёдко и скудно; дальнюю, прёсную или запольную, вовсе не получающую удобренія, — и важдое тягло получаеть по участку въ каждой полосѣ. Такимъ образомъ, ни одинъ хозявить не рискустъ лишиться всей навозной земля

н получить одну прѣсную; но можетъ случиться, и случается, что удобрившій <sup>3</sup>/<sub>4</sub> своей земли получитъ послѣ передѣла только <sup>3</sup>/<sub>8</sub> удобренной, и то скудно, и <sup>1</sup>/<sub>8</sub> прѣсной. Вотъ отчего исправные, богатые и работящіе хозяева вообще не любятъ передѣловъ". Интересно, какъ сами крестьяне смотрятъ на передѣлы. "Съ ецинственною цѣлью вызвать отвѣтъ на этотъ вопросъ, — говоритъ Самаринъ, — я нѣсколько разъ заводилъ рѣчь на мірскихъ сходкахъ, въ губерніяхъ Тульской, Самарской и Рязанской, о невыгодахъ передѣловъ и предлагалъ положить имъ конецъ. Всякій разъ диатри голоса соглашались съ моими доводами, поддерживали, хотя робко, мое предложеніе, и всякій разъ огромное большинство отвергало его, такъ что самые противники стародавняго обычая скоро умолкали. Но эти немногіе и робкіе голоса шли всегда отъ самыхъ исправныхъ и зажиточныхъ хозяевъ".

Въ октябрьской книжев "Сельск. Благ." Самаринъ помёстиль, въ отвѣтъ Бутовскому въ "Рус. Вѣстникѣ" (1858, кн. 13), статью "Общинное владение и собственность". Возражение Бутовскаго имело преимущественно юридическій характеръ. Авторъ сомнѣвается, чтобы общинное землевладёніе было результатомъ добровольнаго соглашенія крестьянъ, а признаетъ его просто безотчетнымъ переживаніемъ первобытной формы, свойственной всякому племени въ первой порѣего осѣдлости; общинное владѣніе не есть учрежденіе лежащее въ духъ народа и складъ его ума, но просто привычка, — не природный складъ ума, а искусственный, привитый къ нашему народу вѣковымъ господствомъ, порядовъ, который не свободно имъ установленъ, но который онъ вытерпълъ. Двъсти пятьдесять лёть сряду наши врестьяне сидёли общинами на чужихъ земляхъ; у нихъ не могло составиться собственности ни общей, ни частной. Затёмъ Бутовскій съ исторической и теоретической стороны разсматриваеть "самое начало собственности", чтобы придти въ послъдней формъ ея проявленія, гдъ "наконецъ прекращаются родовыя и сословныя исключительныя права на землю, и право пріобрѣтать поземельную собственность отдается въ равной степени всёмъ гражданамъ безъ различія. Для государствъ, гдъ совершилась эта послёдняя реформа, можно сказать, ликвидація прошедшаго кончена. Поземельная собственность, сдёлавшись доступною всякому честному труду, озарилась всею святостью права". Послѣ краткаго изложенія поземельныхъ правъ въ Россін 26\*

Бутовскій изображаеть всё невыгоды и несправедливости общиннаго владвнія и выкупа земель въ мірскую, а не въ личную собственность. Къ числу такихъ неудобствъ Бутовскій относитъ главнымъ образомъ передѣлы, существованіе въ общинѣ безземельныхъ врестьянъ, подъ именемъ затяглыхъ или батравовъ; при владѣнія землею міромъ на правахъ собственности не раздѣльной, а общинной, всѣ затрудненія, происходящія изъ малоземелья и дробленія участвовь, которыя теперь легво и миролюбно улаживаются, превратились бы въ источникъ споровъ, жалобъ и обоюдныхъ домогательствъ между общинниками". Ю. Ө. Самаринъ подробно и обстоятельно опровергнулъ всѣ эти возраженія, почерпая свои доводы преимущественно изъ противоръчій, подмъченныхъ у противника, и фактовъ, самимъ имъ приводимыхъ \*). При этомъ Самаринъ заявляеть, что "въ статьть г. Бутовскаго мы не находимъ безпристрастной оцѣнки того и другаго явленія. У него совершенно тождественные вопросы, возникающіе неминуемо и въ средѣ общинности, и въ средѣ личной собственности, напримѣръ: какъ предупредить крайность въ дроблении участковъ, какъ обезпечить

\*) Между прочимъ, разбирая исторію происхожденія собственности, изложенную Бутовскимъ, Ю. Ө. Самаринъ указываетъ на виделение понятия о личной собственности изъ предшествующаго факта собственности семейной, т.-е. коллективной или общенной. "Человѣкъ, въ пору своего младенчества, изнемогъ бы, даже безъ всякихъ съ его сторовы усилій, еслибъ его ве кормила молокомъ своимъ мать и не прикрываль его своею одеждою отець; следовательно, первое, что усвоиваеть себе человъкъ и что дъластся его собственностью, есть въ отношения въ нему чужее, полученное оть другиях: ОНІ самъ это узнаеть, когда въ немъ разовьется разсудокъ, н тогда, вивств съ понятіемъ о собственности, въ неразлучной съ нимъ связи, возникаеть въ немъ понятіе о предустановленномъ, естественномъ его общени съ другими людьми. Законъ собственности, по самой его естественности, вовсе не предваряеть всё формы общежитія, какъ думаеть авторь, а, совершенно наобороть, зарождается въ общежитів. Еслибы взрослие, готовые дюди падали съ неба, какъ аэролиты, г. Бутовскій быль бы совершенно правь, но человікь родится; сакое появленіе его на Божій свёть предполагаеть предшествовавшее ему существованіе «ты: онь входить въ жизнь какъ младшій члень уже готовой семьи, а семья есть первообразъ и зароднить общества. Это-первая форма человѣческаго общежитія, основанная на свободномъ и въ то же время правственно-обязательномъ самопожертвованін, на томъ самомъ началі, на которомъ держатся и всі послідующія форми. Поздиве, когда въ человвив разовьется сознание, онъ пріобратаеть способность отришаться мысленно отъ вровнаго родства, отъ семьн, рода, племени, и восходить до отвлеченнаго понятія своей личности, своего я; но это я, эта личность, разобщенная съ человъчествомъ, и это мое отражение той же личности на матеріальной природъ-полятия добытыя путемъ отвлечения или отрицания дъйствительности, а не живыя явленія" ("Сельское. Благоустройство" 1858, Х, 14).

участь рабочнах, не находящихъ себѣ занятія въ селахъ, въ какой итрт возможно усптиное хозяйство, требующее семейнаго согласія, н т. п., — въ первомъ случаѣ, въ общинѣ, разрѣшаются враждою, ссорою, игрою страстей, заглушающихъ голосъ разсудва, гидрою сутяжничества и другими мисологическими пугалами; а во второмъ-при частной собственности --- обоюдною уступчивостью, легкими сдёлками и какою-то трогательною гармоніей интересовъ. Тамъ тема разыгрывается въ трагическомъ тонѣ, а здѣсь-въ идиллическомъ". Приведя данныя о землевладёнии врестьянъ собственнивовъ въ при-рейнсвой Пруссін, собранныя по порученію правительства Вильгельма, Самаринъ приходитъ къ следующему результату: "Итакъ, полная отрешенность личной собственности и неограниченная свобода въ распоряжения землею привели въ неограниченому дробленнію и гибельной черезполосности; дробление и черезполосность привели къ необходииости положить предёль раздёламь и установить нормальные участви, замкнутыя хозяйства или мајоратства, фидеи-коммиссы; эти учрежденія, въ свою очередь, ведуть съ одной стороны къ нарушенію справедливости и равенства между наслёдниками, къ обдёламъ всёхъ въ пользу одного, въ фальшивымъ оцёнкамъ; съ другой --къ ограничению права собственности на землю совмѣстными притязаніями на нее вредиторовъ. Таково было развитіе поземельныхъ правъ въ одной землѣ, и мы далеки отъ мысли выдавать его за нормальное; мы, напротивъ, споримъ противъ предустановленныхъ формулъ и нормъ. Въ другихъ странахъ развитіе можетъ пойти совершенно ннымъ путемъ; но вогда вопросъ о поземельной крестьянской собственности почти ежегодно возбуждается въ камерахъ и совътахъ, вогда выходятъ десятками вниги и брошюры о выгодахъ той или другой формы владёнія, когда вниманіе многихъ правительствъ обращено на опасности со стороны полной свободы въ распораженін землею, угрожающія внутренней прочноств и крипости освдлаго крестьянства, мы не можемъ признать ликвидаци прошедшаго оконченною, ни повфрить, чтобы въ неограниченной личной собственности заключался предохранительный талисманъ отъ всёхъ невыгодъ, страданій и бёдствій, сопряженныхъ съ нашимъ обычнымъ порядкомъ вещей".

Бутовскій впрочемъ согласенъ на оставленіе у крестьянъ общины административной и ратуетъ только противъ поземельной. Мы уже видёли возраженіе по этому вопросу Кошелева. Самаринъ замёчастъ, что, при оставленіи въ этомъ случаѣ круговой отвѣтственности за исправное отбываніе повинности, несправедливо устранить общество отъ всякаго вліянія на хозяйство своего члена, полнаго собственника земли, а отвѣтственность попрежнему сохранить на обществѣ; это значитъ полагать въ основаніе общественной организаціи не общественный интересъ, а интересъ казенный. Замѣчательно, что гг. Бутовскій, Вернадскій и всѣ принадлежащіе къ одному экономическому согласію готовы были допустить, въ видахъ успѣшности сельскаго хозяйства, развитіе у насъ "земледѣльческихъ ассоціацій", лишь бы уничтожитъ общинное начало, опуская изъ виду справедливое положеніе Чернышевскаго, что всякій совокупный трудъ, въ той или другой степени, требуетъ владѣнія общимъ имуществомъ.

Въ декабрьской книжкѣ "Сельское Благоустройство" (№ 12), Ю. О. Самаринъ помъстилъ, въ опровержение г. Иванова ("Русск. Вѣстн." 1858 г. № 16), статью "Поземельная собственность и общинное владъніе". Г. Ивановъ возражаетъ противъ общины съ экономеческой точки зрѣнія, на основаніи той научной теоріи, которой держатся всѣ сторонники личнаго землевладенія. Поэтому въ его доводахъ нельзя найти ничего новаго, вромѣ противоположенія общиннаго владёнія, какъ искусственнаго, личному владёнію, вакъ естественному порядку вещей. Само собою разумъется, что г. Ивановъ не церемонится съ мийніемъ своихъ противниковъ и говорить въ началё статьи, будто Самаринъ и Кошелевъ предлагаютъ надъление врестьянъ и помъщиковъ землею не соотвътственно личнымъ правамъ каждаго, а соотвётственно потребностямъ обонхъ сословій (стр. 618). Это, въ несчастью, у насъ довольно обычный полемическій пріємъ: еслибы возражающіе внимательно и добросовъстно изучали положенія противниковъ и не придавали имъ, сознательно или по недоразумёнію, превратный смысль, то значительная часть полемическихъ пререканій оборвалась бы на самомъ началѣ и не наводняла литературу. Точно также и возраженіе Самарина не представляетъ ничего новаго. Въ немъ важно только возражение противъ выкупа крестьянами земли въ собственность лично, какъ предлагаетъ г. Ивановъ, рисующій самыя мрачныя картины при выкупѣ цѣлымъ обществомъ. Мы уже видѣли, какъ противъ этого возставалъ Кошелевъ; вотъ что въ этому прибавилъ Самаринъ: "Выкупъ въ полную личную собственность участва

мірской земли, отведенной въ пользованіе извёстному лицу, предполагаетъ упраздненіе всёхъ правъ, лежащихъ на той землё, а именно: вотчиннаго права, принадлежащаго пом'вщику, и права владёнія, принадлежащаго міру. Это послёднее право не иначе можеть перейти въ частнымъ лицамъ отъ юридическаго лица, называемаго міромъ, вавъ посредствомъ вывупа, притомъ съ согласія міра ни путемъ экспропріацін. Перваго случая, чтобы цёлая община дозволила добровольно одному или несколькимъ хозяевамъ вырёзать свои участви изъ общей мірской дачи, почти нельзя и предполагать (это вполнѣ подтвердилось: міръ ни за что не соглашается выділить изъ мірской земли въ натурі участки врестьянамъ, выкупившимъ свой надблъ, на основании права, предоставленнаго ст. 165 Вив. Полож.). Оставалось бы обойтиться безъ согласія міра. Противъ этой мёры, благопріятной для немногихъ и стёснительной для большинства, можно бы сказать многое; но, вмёсто всявихъ доводовъ, мы сопплемся на примёръ Пруссіи, которая испробовала ее въ примѣненіи въ упраздненію сервитутовъ и сововупнаго пользованія угодіями (Servituten, Gemeinheiten). Ученые агрономы и администраторы, съ половины XVIII въка, не переставали жаловаться на эти остатви средневѣковой формы; выгоды, ожидаемыя отъ ихъ упраздненія, были такъ очевидны, наука говорила такъ громко, что правительство рѣшилось, не обращая вниманія на предразсудки и закоренѣлыя привычки большинства, принять радикальныя мёры. Въ этихъ видахъ издано было Положеніе 7 іюня 1821 г., въ силу вотораго (§§ 23 и 40) каждый хозяина могъ требовать выдъла себъ въ личное и ничъмъ не ограниченное распоряженіе приходящейся на его долю части общихъ угодій и превращенія пастбища на своей земль; за каждою просьбою слёдовало немедленно исполнение, причемъ не спрашивали, согласно ли общество, и не разбирали, не произойдеть ли вреда для всёхъ отъ выгодъ, предо--ставляемых ь одному; -- одним ь словом ь, двйствовали точь-въ-точь тавъ, какъ совѣтуютъ теперь наши экономисты. Отъ этого неосмотрительнаго распоряжения возникли разнообразныя жалобы, мёстами разстроилось хозяйство цёлыхъ общинъ и упало благосостояніе иелкихъ землевладъльцевъ, огородниковъ, хатниковъ и т. п. Объяснить это не трудно. Нельзя было произвести сепарацію одного хозянна, не примежевавъ его участковъ, разсванныхъ въ общихъ лоняхъ, въ однимъ мъстамъ; иначе при черезполосности онъ былъ



бы связань общемь своооборотомь или не нивль бы прогоновь. въ своимъ полосамъ. Потому удовлетвореніе каждой поданной просьбы требовало передвиженія всёхъ межъ и границъ; при кажлой сенарации всф участки, начиная со сложныхъ, передвигались то въ одну, то въ другую сторону. Легко себѣ представить, каково было выносить подобную операцію по нёсколько разъ въ ряду прочимъ хозяевамъ, которые не желади или не въ состояніи были. выдѣлиться. Правда, что если разорялись врестьяне, то наука торжествовала. — ся требованія исполнялись безпрекословно, безъ оглядки; впрочемъ и то продолжалось не долго. Правительство скоро убѣдилось, что тревожное состояніе, возбужденное одною необдуманною мёрою, влекло за собою болёе худыхъ послёдствій для большинства, чёмъ возникало польвы для частныхъ лицъ отъ ускоренія сепарацій, и въ 1838 году оно постановило правиломъприступать къ выдёламъ, сопряженнымъ съ обмёнами участвовъ, не иначе, какъ по просъбъ по крайней мъръ 1/4 заинтересованныхълицъ, и не повторять этой операціи до истеченія 12 лётъ, безъ согласія большинства мёстныхъ обывателей. Съ тёхъ поръ частные выдёлы отдёльных в хозяевъ порознь совершенно прекратились. Итакъ, въ этомъ случав, ограничение личнаго права интересомъ общественнымъ, подчинение личной свободы общественному приговору-явилось какъ результатъ горькаго опыта и какъ шагъ впередъ, слёдовавшій за неудавшимся примёненіемъ къ жизни тёхъ. общихъ положеній, которыя въ учебникахъ кажутся до такой степени несомитиными и ясными. Прибавимъ къ этому, что дъло идеть о правительствѣ просвѣщенномъ, котораго нельзя заподозрить въ исключительномъ пристрастіи къ старинѣ, ни въ предразсудкахъ, ни въ недостаточномъ знакомствѣ съ выводами науки.

"Но пора обратиться опять въ предмету. Мы сказали, что выкупъ пашни и угодій въ личную собственность врестьянъ предполагаетъ упраздненіе, вопервыхъ, права вотчинной собственности и, вовторыхъ, права владёнія и распоряженія принадлежащаго міру,—слёдовательно, по всей справедливости, не можетъ совершиться безъ вознагражденія міра. Опредёлить вознагражденіе за тернемое помѣщикомъ право вотчинной собственности очень немудрено, ибо данныя для этого представляются сами собой въ повинности, составляющей законный доходъ помѣщика отъ врестьянской земли; напротивъ того, очень трудно переложить на деньги, оцёнить об-

цественное право владёнія, опредплить, что именно потеряеть міръ, какія возникнутъ для него стъсненія, насколько упадетъ ивнность и умъньшится удобство земли, остающейся, за выдъможь отдъльныхъ участковь въ общественномъ пользовании" (стр. 295-298). Между твиъ Самаринъ уже въ то время объяснилъ тв сврытые мотивы, которые большинство защитниковъ личной врестьянсвой собственности, --- конечно, стоявшихъ въ сторонѣ отъ литературной деятельности, но темъ не менее представлявшихъ собою въ то время значительную силу, ---имвли въ виду, говоря о личномъ надвлё врестьянъ землею и о личномъ вывупё. "Враждебные отзывы объ общинѣ, -- говоритъ Самаринъ, -- объяснялись очень просто: еслибы съ каждымъ врестьяниномъ порознь имъть дъло, куда бы еще не шло! Не заплатить разъ, другой, и долой его съ земль; ступай на всё четыре стороны, а земля моя. Заговорить одиньзажать роть не трудно; ну, а какъ съ цёлымъ міромъ имёть дёло, такъ оно выходитъ потрудние: пожалуй, тутъ и самъ руки облоизешь. Это по крайней мбрё послёдовательно и ясно; съ этой точки зрънія, для дальнъйшихъ полуобнаруженныхъ намъреній, общинное владъніе и мірское устройство, безъ сомнънія, являются помѣхою; но вѣдь авторъ далекъ отъ этого взгляда,-какъ видно по всему, онъ исвренно желаетъ новаго порядка вещей. Спрашивается: гдѣ же источникъ такой же точно вражды со стороны автора" (стр. 300)? Отвётъ простой и ясный: въ теоретическомъ доктринерствѣ, которое не хочетъ выслѣживать требованій живой жизни, а стремится ломать ее и всячески пригибать подъ уровень своихъ логическихъ выводовъ, отвлеченныхъ и непримѣнимыхъ къ условіямъ итста и времени. Протестъ, живой и энергическій, хотя и сколько преувеличенный и оврашенный неподходящимъ религюзнымъ оттвномъ, противъ безусловнаго довтринёрства, прилагавшагоса западнивами во всёмъ проявленіямъ русской жизни, составляетъ главную заслугу и силу славянофиловъ. Наконецъ, замътимъ еще особенность разсматриваемыхъ статей. Г. Ивановъ, въ своей статьъ, сильные нежели вто-нибудь до него настаиваль на тождествы общиннаго владения съ коммунизмомъ, исходя изъ того положения, что наделъ общинною землею происходить сообразно естественнымъ потребностямъ каждаго и количеству произведеній земли, приносимыхъ ею безъ содействія капитала, а не соразмёрно съ употребленными усиліями и способностями отдъльнаго члена общества. По замъчанію Самарина,

"Эти строки ясно доказывають, что авторъ смѣшаль два факта надѣль по душамъ, который есть изобрѣтеніе администраціи и оттуда перешель, хотя не вездѣ, въ обычай, и надѣль по тягламъ. пропорціональный потребностямъ и средствамъ каждаго дома, который гораздо древнѣе перваго и не навязанъ народной жизни, а ею самою созданъ" (стр. 312). Впрочемъ, въ глазахъ г. Иванова всякая попытка предупреждать крайности въ распредѣленіи богатства есть коммунизмъ вредный для народнаго труда (стр. 627). Вмѣстѣ съ тѣмъ Самаринъ вооружается противъ круговой поруки, когда она является результатомъ подушной подати, упадающей на трудъ, а не на землю, и связывается съ запрещеніемъ выхода изъ общины членовъ, не пользующихся въ дѣйствительности землею и находящихъ заработокъ на сторонѣ (стр. 822—323).

Я изложилъ съ достаточною подробностью доводы въ защиту общиннаго землевладения Ал. Иван. и другихъ членовъ вружва. Вообще разработка вопроса объ общинѣ въ пятидесятыхъ годахъ была произведена, главнымъ образомъ, съ фактической стороныкакъ бытоваго явленія русской жизни — Кошелевымъ и Самаринымъ, а съ теоретической -- какъ форма общественной взаниности (альтрунзма), на-ряду съ западными ассоціаціями-Чернышевскимъ и Юрьинымъ. Обѣ стороны сходились въ признаніи недостаточной фактической разработки вопроса, но славянофилы имёли то важное преимущество, что они говорили о сельскихъ общинахъ по личному наблюденію. Ю. Ө. Самаринъ изучалъ сельскую общину со спеціальною цёлью дать отвёть на поставленныя задачи. Теоретическая разработка пошла въ провъ молодому поколѣнію, которое пріобрѣло сочувствіе въ этому явленію и принялось за фактическую разработку. Въ этомъ случав въ особенности важно значеніе Чернышевскаго, и притомъ не непосредственною постановкою вопроса объ общинѣ, а цѣльнымъ воззрѣніемъ, вотораго онъ былъ представителемъ. Славянофиловъ тогдашняя молодежь не читала и съ общиною она познавомилась главнымъ образомъ чрезъ "Современникъ", который былъ ея руководствомъ по всёмъ общественнымъ вопросамъ въ свое время. Но въ данную минуту, когда вопросъ объ общинѣ былъ животрепещущій и отъ его рѣшенія въ ту или другую сторону зависвлъ исходъ предстоявшей реформы врвпостнаго права, заслуга славянофиловъ была очень значительна, ибо они повернули въ эту сторону общественное мибніе. Кошелевъ, въ

одномъ изъ писемъ къ И. С. Аксакову, говоритъ: молодежь насъ мало читаетъ, но люди опытные и практические все болѣе и болѣе склоняются въ нашу сторону. Въ принципѣ, т.-е. въ опредѣлении значенія общины какъ отвлеченной формы союзнаго труда, изъ славянофиловъ дальше всѣхъ, какъ мы видѣли, пошелъ Хомяковъ.

Кромѣ вопроса объ общинѣ, были въ то время поставлены въ литературѣ еще два важные вопроса, въ разработвѣ которыхъ приняла участіе "Рус. Бесѣда": вопросы о желѣзныхъ дорогахъ и о снабжении армии и флота провіантомъ.

Въ январъ 1857 года Высочайте утверждены Положеніе объ устройстве въ России сети железныхъ дорогъ и Уставъ образогавшагося съ этою цёлью Главнаго Общества россійскихъ желёзныхъ дорогъ, съ участіемъ иностравныхъ, преимущественно французсвихъ, вапиталистовъ. Съть, предположенная Главнымъ Обществомъ, обнимала пути отъ Петербурга до Варшавы и Прусской границы, отъ Москвы до Нижняго-Новгорода, отъ Москвы чрезъ Курскъ и низовья Дибира до Өеодосіи и отъ Курска или Орла чревъ Динабургъ до Риги. Но само собою разумѣется, что еще ранбе ръшенія вопроса законодательнымъ путемъ началась въ итературѣ оживленная его разработка, въ которой приняли участіе всѣ органы печати. Въ первомъ номерѣ "Журнала Глав.Упр. Путей Сообщенія" г. Марченко пом'єстиль статью "О польз' устройства желёзной дороги отъ Динабурга въ Курскую губернію" чрезъ Лепель, Оршу, Климовичи, Мглинъ и Трубчевскъ. Поводомъ въ проведению этой линии г. Марченко признаетъ то, что Курская губернія, какъ средина черноземной плодородной площади Россін, должна быть связана съ Балтійскимъ моремъ, чрезъ прололжение этой дороги до Риги или Либавы. Въ "Современникъ" того же года вопросъ о желёзныхъ дорогахъ, въ общемъ смыслё, разсмотрѣлъ г. Журавскій \*). Авторъ принимаетъ за центръ или

<sup>\*) &</sup>quot;Соврем." 1856 г.: № 2- "Соображенія касательно устройства желёзныхъ дорогъ въ Россін"—отвётъ А. И. Кошелеву; № 9- "Еще соображенія касательно устройства желёзныхъ дорогъ", 1-22; "О желёзныхъ дорогахъ въ Россін"—"Рус. Вёстн." 1856 г., 2-я майская книжка, 417-457. Здёсь разсматривается общій вопросъ о желёзныхъ дорогахъ. Интересно, что сначала г. Журавскій пом'єтнять въ № 2 "Современника" статью бевъ подписи, а потомъ подписанную статью въ "Рус. Вёстник". Въ подписаяной статъ у Журавскій ссылается на превосходную статью въ "Современника", имъ же нанасавную, и приводитъ изъ нея большія выписки. Оригинальный способъ самовосхваленія!

за исходную точку желёзныхъ дорогъ въ Россіи Орелъ на томъ основания, что Орловская губерния имбетъ довольно центральное ноложеніе, если принять въ соображеніе все производительное пространство южной и средней Россіи, со включеніемъ заводской и мануфактурной промышленности. Оттуда предполагалось направить одну дорогу на съверъ-къ Москвъ, чрезъ Тулу и Каширу; другую-на югъ, къ Черному морю, чрезъ Курскъ и Харьковъ; третью-на востокъ, къ Саратову, и четвертую-на западъ, къ Динабургу, стоящему на С.-Петербурго - Варшавской желѣзной **I**0рогѣ и имѣющему соединиться съ Ригою чрезъ предпринятую уже дорогу оттуда до Динабурга. Во второй статьъ г. Журавскій нъсколько изывниль это предположение и пришель къ заключению. что, не сделавъ подробныхъ изысканій местныхъ статистическихъ и топографическихъ, трудно сказать положительно, которое изъ двухъ направленій-въ Динабургъ изъ Орла или Курска-будетъ выгоднѣе; повидимому, послѣднее имѣетъ нѣкоторое преимущество (стр. 21). Противъ этихъ предположений Кошелевъ помъстилъ двъ статьи въ 1-ой книжкѣ "Рус. Бесѣды" за 1856 г. (стр. 146--160). Прежде всего Кошелевъ и Журавский разошлись въ томъ основномъ взглядѣ, который каждый изъ нихъ имѣлъ на значеніе желёзныхъ дорогъ вообще и преимущественно въ Россіи. Кошелевъ признаваль, что центръ желбзныхъ дорогъ прямо указывается всёмъ бытомъ страны, и этотъ уже существующій центръ необходимо связать съ остальными мёстностями въ такихъ направленіяхъчтобы дороги шли не по безлюднымъ пустынямъ, а по направленіямь уже опредёленнымь потребностями земледёлія, промышленности, торговли, внутренняго управленія и общаго просв'єщенія (стр. 157). Г. Журавскій, указывая въ особенности на Соединенные Штаты, находить, что когда хотимь приложить въ нашему торговому движению новыя усовершенствованныя средства перевозки, то необходимо обратить внимание не только на существующее направление перевозки товаровъ, но и на выгоднъйшия, въ видахъ общественной экономіи, направленія между странами богатыми различнаго рода произведеніями и нуждающимися въ потребностяхъ того же рода (№ 9, стр. 5). Кошелевъ указываетъ на Москву, какъ центръ, указанный всею народною жизнью: "Москва, по словамъ народа, есть сердце Россія; Москва по исторіи есть то средоточіе, вокругъ котораго собралась вся земля Русская; Москва

есть преимущественное гибадо русской промышленности; Москва есть то мисто, куда безчисленныя множества обозовъ отвсюду тянутся съ разною владью и гдъ производятся закупки и продажи торговцами всёхъ за- и при-Московныхъ губерній; Москва лежитъ на границъ хлъбородной и промышленной полосъ Имперіи и образуеть собственно размённый пункть какь для той, такь и для другой; Москва, уже соединенная желёзною дорогою съ С.-Петербургонъ, резиденціей высшаго государственнаго управленія, есть ближайшій и необходимый центръ, изъ котораго исходять всѣ алминистративныя распоряжения на стверо-востокъ, на востокъ, на югъ и на юго-западъ; Москва, какъ сама по себѣ, такъ и по прямому ея соединенію съ С.-Петербургомъ, есть главный разсаднивъ, преимущественный распространитель просвъщения по обширной нашей Имперів;-однимъ словомъ, Москва во всёхъ отношеніяхъ есть такое средоточіе для Россін, которое само себя таковымъ поставило и которое нельзя безнаказанно ни передвинуть, ни уничтожить" (стр. 156). Исходя изъ Москвы, какъ центра, Кошелевъ предлагаетъ проведение желъзныхъ дорогъ до Нижняго, до Саратова и до Динабурга, чтобы послъднею дорогой чрезъ Динабургъ, лежащій на стронвшейся тогда Варшавско-Петербургской дорогъ, связать Москву съ Варшавою, а затъмъ другою, тоже тогда предположенною отъ Динабурга, дорогою-съ Ригою. Впосиздстви Орелъ можетъ быть связанъ съ Ригою и Варшавою боковою желѣзною дорогою-отъ Орла до Смоленска.

Г. Журавскій въ своемъ возраженіи слабо отстаиваетъ Орловсво-Саратовскую линію, но всё свои доводы сосредоточиваеть на соединеніи Орла или Курска съ ближайшими портами Балтійскаго моря, дабы дать выходъ сельскимъ произведеніямъ западной плодородной полосы, не направленнымъ къ черноморскимъ портамъ. При этомъ цифрами сбора по желёзнымъ и шоссейнымъ дорогамъ г. Журавскій доказываетъ, что промышленность наша такъ слабо развита, что для нея улучшенные пути не стоятъ еще на первомъ планѣ, что заставляетъ его отодвинуть и Московско-Нижегородскую дорогу. Интересно, что г. Журавскій заподозрилъ Ал. Иван. въ узкомъ мѣстномъ патріотизмѣ, заставившемъ его указать на Москву, заключая это изъ того, что Кошелевъ отвергаетъ проведеніе желѣзной дороги изъ Орла чрезъ Динабургъ на Ригу на томъ основаніи, что это возвыситъ значеніе Орла на счетъ Москвы и Риги-на счетъ С.-Петербурга. По мибнію Журавскаго, съ развитіемъ торговли и промышленности на югѣ Россіи центръ ся постоянно будеть перемѣщаться южнѣе. Кошелевь, въ опровержение Журавскаго, помъстнаъ очень обстоятельную статью въ третьей внигѣ, Рус. Бесѣды" за 1856 г. ("Еще соображенія касательно устройства желѣзныхъ дорогъ въ Россін", стр. 88-112). Здѣсь Кошелевъ прежде всего указываетъ на разность условій Америки, какъ союза почти независимыхъ другъ отъ друга государствъ, изъ воторыхъ важдое считаетъ себя главнымъ въ конфедераціи и старается свой городъ сдёлать центромъ торговли и промышленности, слѣдовательно и центромъ желѣзныхъ дорогъ,--и Россіи, государства единодержавнаго, обязаннаго своимъ бытіемъ и могу-Ществомъ тому, что изъ удбльныхъ участковъ она слилась въ одно тёсно связанное цёлое, имёющее свой историческій центръ. Затъмъ Кошелевъ преимущественно настаивалъ на связи Москвы съ Динабургомъ чрезъ Смоленскъ. Но сущность этой статьи построена на положении, которое до сихъ поръ не утратило своего значенія. "Очевидно, — говоритъ Кошелевъ, — г. Журавскій придерживается мнѣнія, изобувтеннаго иностранными писателями и повторяемаго нашими политико-экономами, что Россія есть земледѣльческое государство. Это митие еще могло бы быть защищаемо, еслибы вся Россія была черноземною, еслибы половина государства по своей почвѣ, климату и положенію не предназначалась самою силою вещей быть промышленною; еслибы въ теченіе шести-семи мъсяцевъ зимнихъ не прекращались паши земледъльческія работы и еслибы Европа, убѣдившись, что она промышленная страна, ръшилась повинуть земледъліе и повупала у насъ столько хлъба и другихъ сырыхъ произведеній, сколько мы могли бы туда отправить. Къ сожалёнію, всё эти условія неисполнимы. Говорять намъ, что мы должны производить какъ можно болёе хлёба, пеньки, льна, сала, кожъ и проч.; но развъ вы не знаете, какъ часто, даже теперь, мы не знаемъ, куда сбывать наши продукты. Учтите хозяйственно, во что намъ эти товары обходятся, и вы найдете, что, по большей части, не стонть ихъ производить. Улучшенные пути сообщенія, конечно, помогуть отчасти этой біздів, но они не заставять чужіе края покупать сырыхь произведеній болье, чёмь сколько имъ нужно, и даже не удалятъ съ рынковъ произведеній Америки, Австраліи и другихъ странъ, которыя также хлопочуть

объ удешевление своихъ товаровъ. По разсчетамъ г. Тенгоборгскаго, Россія производить 260 мил. четвер. разнаго хлёба; изъ этого количества 60 мил. поступають на сёмена, около 140 мил. потребмется на мёстё самими производителями, около 60 мил. четвертей поступаеть въ продажу, изъ конхъ ежегодно, въ сложности, отправляется за границу 4 мил. четвертей, -слёдовательно, только <sup>1</sup>'<sub>18</sub> продажнаго хлѣба и только <sup>1</sup>/<sub>80</sub> всего, за исключеніемъ сѣмянъ, производимаго хлъба. Цифра отправляемаго за границу хлъба почти върна, прочія довольно въроятны, а потому можно безошибочно завлючить, что отпускъ за границу нивакъ не можетъ поднять наше земледёліе, и что внутреннее потребленіе въ этомъ лёлё можеть оказать несравненно большую помощь. Наши города и промышленныя губерніи суть главные покупщики напихъ сельсвихъ произведений; они будутъ требовать болфе хлфба, мяса, иасла и проч. въ томъ только случав, когда у нихъ будетъ болѣе денегъ, ибо, какъ извѣстно, карманъ ѣстъ и пьетъ почти столько же, сколько и желудокъ. Болбе же денегъ будетъ въ городахъ и нехлёбородныхъ губерніяхъ только при развитіи въ нихъ промышленности. Слёдовательно промышленность одна можетъ существенно оживить наше земледбліе, которое въ свою очередь доставить помъщикамъ и поселянамъ возможность покупать на большія денежныя суммы мануфактурныхъ издёлій. Кто живеть въ деревит, кто занимается преимущественно сельсвимъ хозяйствомъ, тотъ на дёлё видить тёсную связь земледёлія съ промышленностью. Имѣніе черноземное, даже не отдаленное отъ пристаней, никогда не дастъ настоящаго дохода, если нътъ въ немъ, или въ сосъдствъ отъ него, какого-либо фабричнаго или заводскаго производства. Крестьяне такого именія нуждаются въ заработкахъ, а зимою ръшительно не знаютъ какъ добыть деньгу. Лишь только устроивается въ околоткъ значительный заводъ или фабрика (разумѣется, на коммерческомъ основаніи), то всѣ бляжнія села и деревни приходять въ лучшее состояніе, и образованность края не замедлить быстро двинуться впередъ" (стр. 107-109). Относительно сохраненія за Москвой значенія центра народной жизни, несмотря на передвижение торговли и проимпленности болёе къ югу, Кошелевъ говоритъ: "Конечно, не должно насильственно или враждебно действовать ни противъ той, ни противъ другой оконечности Имперіи. но способствовать раздвоенію государства, утрать имъ центра его тяжести и основанію иной Россіи, какой-то южной, для которой центръ тяжести есть еще искомое, —есть также дѣло весьма странное. Торговля и промышленность любятъ свободу, и всякое насильственное ихъ направление для нихъ вредно: это — истина неоспоримая; но приносить имъ въ жертву все остальное (а имѣются у людей и въ государствѣ интересы и не торговые, и не промышленные), предупреждать ихъ требования и желания, не обращая внимания ни на какия другия соображения, не есть дѣло мудрой политики" (стр. 99).

Статьи Кошелева въ свое время обратили на себя общее вниманіе; даже сама редавція "Современника" указывала на нихъ какъ на изложение вёрныхъ и основательныхъ соображений. Что же касается до действительности, то она вполне оправдала Ал. Ивановича: Москва, совершенно согласно съ его предсказаниемъ, сдёлалась центромъ нашей желтзно-дорожной стти. Въ первой книжкъ "Русской Бесёды" за 1857 годъ по этому вопросу отвливнулся Хомяковъ, письмомъ изъ Тулы, на имя А. И. Кошелева, безъ подписи (стр. 81-85). Письмо это не отличается особенною аргументаціей и защищаеть проведеніе дороги въ Динабургу изъ Москвы, а не изъ Орла, между прочимъ, тёмъ, что Москва есть сама по себъ значительный внутренній рынокъ для торговли хлёбомъ. Хомяковъ, въ качествъ москвича, принимая близко въ сердцу упрекъ, сдёланный Москве Журавскимъ, что она мало обращаетъ вниманія на процвѣтаніе юга, говорить: вотъ я, напримѣръ, тулякъ (слъд. москвичъ), давно всему этому радуюсь и знаю многихъ, которые раздёляютъ со мною это чувство. Но Хомякова глубово огорчаетъ это, вакъ онъ выражается, "шатаніе" народнаго, историческаго центра: "Процвфтаетъ при-Каспійскій край, — подвигай туда центръ. Процвътаетъ Сибирь, --- туда... Бъдный центръ, осужденный на шатаніе со всякниъ шагомъ Россін впередъ! Созядаются, правда, новые центры торговли и общительности на Югь, будутъ созндаться и на дальнемъ Востокъ, и слава Богу. Это совсѣмъ еще не шатаніе и не перекочовка центра Россія" (84-85).

Безпорядки, обнаружившіеся въ интендантскомъ вѣдомствѣ во время Крымской кампаніи, обратили вниманіе и правительства, и общества на заготовленіе провіанта для войскъ послѣ того, какъ въ отчетѣ коммиссаріатскаго департамента морскаго мини-

стерства за 1855 годъ, напечатанномъ въ "Морскомъ Сборникъ" 1856 года, была высвазана необходимость измёнить существующій порядовъ заготовленія провіанта и фуража для флота. Возбуилась объ этомъ предметв цёлая литература, въ которой приняла участіе вся періодическая печать. На этоть вопрось отозвался и Ал. Иван. ("Еще нѣсколько словъ о способахъ заготовленія провіанта и фуража для армін и флота"—"Рус. Бесѣда" 1857 г., кн. II, стр. 105-116). Кошелевъ разбираетъ господствовавшую тогда мысль пріобрѣтать для казны хлѣбъ и фуражъ изъ первыхъ рукъ. Копелевъ не останавливается на разборѣ высказаннаго въ "Морскомъ Сборникъ" предположения объ учреждении казенныхъ запасныхъ магазиновъ, для скупки правительствомъ хлёба отъ сачихъ производителей, находя, что этотъ вопросъ преврасно и съ знаніемъ дѣла разобранъ въ "Экономическомъ Указателѣ". Но онъ довазываеть, что поставка хлёба прямо и безъ посредниковъ недоступна ни для врестьянъ, ни для пом'вщиковъ. Основныя его положенія въ этомъ случав таковы:

"1. Надежнѣйшій способъ заготовленія нужныхъ произведеній для казны есть заподрядъ съ *публичныхъ торновъ*; одинъ только этотъ способъ заготовленія окруженъ всѣми безъ изъятія необходимыми и существеннѣйшими условіями и обезпеченіями, которыя должны неизмѣнно сопутствовать всякой казенной операціи.

"2. Покупка произведеній изъ первыхъ рукъ вообще есть принадлежность младенческаго общества; при большей его зрѣлости устанавливается раздѣленіе труда и промысловъ; и торговое сословіе въ государствѣ, какъ посредствующее звѣно между производителемъ и потребителемъ, становится такою же существенною необходимостью, какъ и самая производительность.

"З. Премія, взимаемая торговцемъ, есть справедливое вознагражденіе за употребленный капиталъ, за хлопоты и риски.

"4. Эта премія бываетъ излишня и, слѣдовательно, обременительна для производителя и потребителя только въ томъ случаѣ, если нѣтъ достаточнаго соперничества между торговцами, т.-е. достаточной свободы въ сдѣлкахъ, достаточной гласности и достаточнаго довѣрія къ правительству и между частными людьми".

Кошелевъ говоритъ, что статьи по этому вопросу страдали вообще незнакомствомъ съ тёми мёрами, которыя приняты были правительствомъ въ послёднее время, и указываетъ на огромныя льготы, предоставленныя дворянамъ со стороны военнаго министерства въ 1856 году; но, несмотря на то, число поставщиковъ изъ помѣщиковъ оказалось очень ограниченное. Признавая эти льготы совершенно достаточными, Кошелевъ указываетъ нѣкоторыя мелочныя практическія подробности, измѣненіе которыхъ еще болѣе облегчитъ прямыя сношенія министерства съ помѣщиками. Эта статья Кошелева вызвала благодарственное письмо тамбовскаго помѣщика ("Рус. Бесѣда" 1857 г. III, 508—509), гдѣ онъ излагаетъ свон соображенія объ измѣненіи срока поставки запроданныхъ запасовъ.

Такимъ образомъ мы перечислили всѣ вопросы, которые занимали "Русскую Бесбду" въ четырехлътний періодъ ея существованія, и опредѣлили ея значеніе въ русской журналистикѣ. Редакція имѣла право въ "заключительномъ словѣ", которымъ она оканчивала въ 1859 году свое изданіе, высказать такое заявленіе: "Не такъ сходимъ мы теперь съ журнальнаго поля, какъ вступали на него въ первый разъ, въ 1856 году. Оставляя въ сторонъ вопросъ о личномъ успёхё нашего изданія, мы съ истинною радостью видимъ, что многія мысли, за которыя такъ горячо ратовала "Бесъда", сдълались нынъ уже общимъ достояніемъ. Въ этомъ свидътельствъ едва ли могутъ отвазать намъ не только добросовёстные, но и недобросовёстные изъ нашихъ противниковъ. Читатели помнятъ, какую бурю противъ насъ возбудило въ 1856 г. мнѣніе "Русской Бесѣды" о народности въ наукѣ. Этотъ вопросъ является теперь совершенно ръшеннымъ, и ръшеннымъ положительно. Вопросъ объ общинномъ устройствѣ, основанномъ на общинномъ землевладёнии и охраняемомъ извнё круговымъ ручательствомъ, вызвалъ противъ насъ грозныя выходки со стороны безусловныхъ поклонниковъ западной экономической науки. "Бесвда" и "Сельское Благоустройство" неутомимо трудились надъ разъяснениемъ сущности этого явления-изъ русской и всеславянской исторіи и жизни. Конечпо, еще есть много разногласій въ частностяхъ, но подождемъ терпъливо, и заявленное "Бесъдою", но принадлежащее народу начало возростеть, окрѣпнеть и осъннтъ собою всю Русскую землю. Мысль объ освобождени крестьянъ съ землею, необходимо истекающая изъ изученія народнаго русскаго быта, печатно впервые заявлена была въ "Рус. Бесвяв" (вн. IV-я 1857 г.). Разработкв и распространению этой веикой истины быль посвящень особый отдёль "Бесёды"— "Сельское Благоустройство". Глубоко сожалёемь, что обстоятельства, оть редакців не зависящія, заставили прекратить изданіе вь то самое время, когда вопрось вступиль вь періодь самаго полнаго своего развитія, но утёшаемся мыслью, что дёятельность наша имѣла исторически-практическую важность и была оцёнена всёми, кому дорогь успѣхь крестьянскаго дѣла. Но мы рады, что успѣли, важется, разсѣять ложныя понятія, какія существовали у нась и у славянь о русскомь панславизмѣ, и убѣдили нашихь братій, что сочувствіе наше чуждо посягательства на ихъ самостоятельное развитіе: признаніе правь на самобытность каждой славянской народности было всегда девизомь русскаго славянофильства. Смѣемъ думать, что и въ области философіи, исторіи и филологіи "Русская Бесѣда" представила немаловажные образцы самостоятельной, независимой, своеобразной русской мысли".

Интересно положеніе, которое приняли въ то время относительно "Рус. Бесёды", какъ вновь появившагося журнала, другіе органы современной журналистики. Отсюда надо исключить "Москвитянинъ", продолжавшійся еще въ 1856 году и этимъ годомъ законченный. "Москвитянинъ" продолжалъ признавать себя какъ стоящаго въ одномъ лагеръ и постоянно высказывалъ свою солидарность съ "Русскою Бесёдой". Мы уже видъли, что въ вопросъ о народности въ наукъ "Москвитянинъ" сталъ на сторону "Рус. Бесъды" и помъстилъ статью Лешкова въ этомъ направленіи. Хомяковъ и нъкоторые другіе изъ сотрудниковъ "Рус. Бесъды" продолжали помъщать свои статьи въ "Москвитянинъ" \*).

Враждебное отношение въ "Русской Бесфдъ" рѣзче всего проявилось въ московской журналистикъ. Это и понятно: въ Мос-

<sup>\*)</sup> Неязвёство почему г. Венгеровь утверждаеть въ своей статьё "Молодая релакція Москвитяннна", что журналь прекратился окончательно въ 1853 г. "Москвитянинъ" предолжаль выходить въ 1856 г., но уже безь участія "молодой редакція", и въ этомъ году дёйствительно прекратился. Въ этомъ году Хомяковъ помёщаль тамъ свои стихотворенія (Мечтаніе, Пророкъ, Къ братьниъ, кн. Ш, 92). Изъ сотрудниковъ "Рус. Бесёды" М. Стаховичъ помѣстилъ тамъ стихотворную повѣсть "Аксюта" (П, 1), М. А. Максимовичъ — "Воспоминавія о Н. И. Надеждинѣ" (І, 225), П. А. Безсоновъ "О словѣ Данінла Заточника" (П, 319, 389), нѣкоторыя черты цутешествія Ю. П. Венелина въ Болгаріи (ІП, 95). М. П. Погодниъ помѣстилъ въ "Москвитянинъ" свой "отвѣтъ" на помѣщенныя въ "Рус. Бесёдѣ" "Филологическія письма" Максимовича (IV, 26) и "отвѣтъ" на помѣщенныя тамъ же два послѣднія инсьма Максимовича (IV, 336).

квё быль дёятельный центрь борьбы между славянофилами и западниками, тамъ живы были ея традиціи и остались изъ лицъ, принимавшихъ въ журналистикъ, прямые участники этой борьбы (самъ Катвовъ, Е. Ө. Коршъ, Павловъ и друг.), или стоявшіе въ нимъ въ самыхъ близвихъ отношеніяхъ (Б. Н. Чичеринъ и Ф. М. Динтріевъ). Мы уже видѣли, что при самомъ появленіи "Рус. Бесѣды" "Московскія Вѣдомости" въ коротенькой замѣткѣ высказали свое несочувствіе программѣ новаго журнала. Съ самаго начала "Рус. Въстникъ" не раздълялъ этого предубъжденія и даже осуждаль редавцію "Московскихъ Вёдомостей" въ излишней поспёшности. "Скажемъ съ самаго начала, -- говоритъ редакція "Рус. Въстника", -что мы искренно сочувствуемъ многому, что высказывалось людьми славянофильсваго направленія, хотя не менѣе рѣшительно расходимся съ ними во многихъ воззрѣніяхъ, которыя, по нашему убѣжденію, вакъ случайная примѣсь, портятъ всю закваску" (1856, VI, 220). Но съ первыхъ же книжекъ "Рус. Бесъды" она разошлась во всёхъ вопросахъ съ "Рус. Вёстникомъ" и между обоими журналами появилась полемика, продолжавшаяся во время всего существованія "Рус. Бесёды". Главнымъ противникомъ послёдней, какъ мы уже видели, по всемъ вопросамъ, былъ Б. Н. Чичеринъ, который сдёлался во всёхъ вопросахъ, гдё выступала съ своимъ мизніемъ "Pvc. Бес.", самымъ радикальнымъ и непримиримымъ ея антагонистомъ и въ то же время самымъ виднымъ, послёдовательнымъ в **убѣжденнымъ** представителемъ западнаго направленія московской журналистики. Впоследствии, когда появились критическия статьи Аксакова на его исторію, къ числу непримиримыхъ противниковъ славянофильскаго взгляда на исторію древней Руси примкнулъ и С. М. Соловьевъ, сначала самъ принимавшій, въ качествѣ сотрудника, участие въ "Рус. Бесбаб". Съ 1858 г. полемика эта со стороны "Рус. Вѣст." обратилась въ непримиримую и лишенную всякаго серьезнаго основанія брань, на которую "Рус. Бестда" никогда въ томъ же тонѣ не отвѣчала (Ср. "Рус. Вѣст." 1858 г. Изобличительныя письма Байбороды, апрёль I, 234-247; II, 411-424). Интересно, что этотъ способъ возражения своимъ противникамъ "Рус. Вест." усвоиль себе послё того, какь онь, въ началь своего появленія, говоря о значенін вритики и прозрачно намекая на Бѣлинскаго, указывалъ, что въ прежнее время "господствовале баши-бузуки, которые занимали журнальные аванпосты и носились

съ гиканьемъ въ отдёлахъ критики, библіографіи, обозрёніи журналистики; считаемъ необходимымъ произнести судъ обо всемъ, сказать обо всемъ мнёніе; но какой судъ и какое мнёніе—до этого не было нужды, лишь бы только кстати или не кстати бросить въ публику нёсколько задорныхъ словъ" (VI, 212). Наравнѣ съ "Рус. Вёстникомъ" однимъ изъ главныхъ противниковъ "Рус. Бесѣды" при самомъ появленіи были "Московскія Вѣдомости", гдѣ самыя серьезныя статьи этого направленія принадлежатъ Е. Ө. Коршу, писавшему подъ псевдонимомъ Н. Челышевскаго. Полеинка началась съ появленія первыхъ трехъ книжекъ "Рус. Бесѣды", и почти прекратилась въ первой половинѣ 1857 года. Главныя возраженія состояли въ слѣдующемъ:

1. "Прошелъ почти цёлый годъ, успёли выйти три толстыхъ номера, а мы до сихъ поръ имбемъ дбло съ общими началами, намъ все еще продолжають толковать о возможности и необходимости новыхъ началъ, избъгая грубаго привосновенія безпощаднаго факта" ("Русская Бесѣда", Н. Челышевскаго, 1856, № 153). На это сотруданкъ "Рус. Бесвды" (А. И. Кошелевъ) отввчалъ: "споръ въ области чистыхъ началъ имбетъ великую и первую важность, и споръ этотъ не перестанеть и не можеть перестать, пова не исчерпается и не превратится самъ собою. Убѣжденіе, пріобрѣтенное въ области теоріи, въ области начала, принципа, очень важно, ибо оно идетъ оттуда въ жизнь, въ дёло, и освёщаетъ весь окружающій міръ. Потомъ уже, не всегда скоро, начинается подробное разсмотрѣніе самихъ явленій, освѣщенныхъ пріобрѣтеннымъ воззрѣніемъ. начинается сознательное и отчетливое ихъ понимание и, навонецъ, пронивнутая единствомъ, строится наува. Русскаго воззрѣнія, проведеннаго по всёмъ отраслямъ знанія, правда, еще не дано ни "Рус. Бесѣдою", ни вообще ся направленіемъ; но развѣ возможно это исполнить вдругъ, именно въ то время, когда работа только что началась и идетъ? Это былъ бы знавъ худой: это показало бы или ограниченность самого воззрѣнія, или крайнюю отвлеченность, которая не видить трудностей, представляемыхъ жизнью" (1857, № 1).

2. Г. Самаринъ, между прочимъ, говоря о преувеличенномъ и исключительномъ пристрастіи въ факту, выразился: Что дало вамъ право тавъ безпощадно осуждать всякую попытку внести въ науку нёсколько болёе, чёмъ группировку фактовъ, или выдавать за единственный надежный исходь въ наукъ тоть механическій процессь разработки матеріаловь, которымь составляются: изъ метрическихъ книгъ статистическія таблицы ("Рус. Бесвиа" 1856, II, 97)? На это г. Челышевский приводить слова Гизо, гдѣ онъ говоритъ, что въ настоящее время въ розысканіи истины преобладаетъ духъ точности, осторожности, воздержности, духъ науки, разумная метода; вездё чувствуется необходимость брать факты за основаніе и за правило; всё убёждены, что они составляють вещество науки, что нивакая общая идея не можеть имъть цъны. если она не вынесена изъ дона фактовъ, если она не питается ими постоянно, по мёрё того, какъ она растеть; совсёмъ другое было нъкогда, лътъ сто тому назадъ; въ умственномъ міръ, въ собственной наукъ факты плохо изучались, мало соображались; мысль и соображение двигались свободно, ученые предавались изучениямъ гипотезъ безъ инаго путеводителя, вроив нити выводовъ (Guizot: "Hist. de la civilisation en France", chap. I, въ статъ Челышевсваго "Отвѣтъ г. сотруднику" "Рус. Бесѣды", 1857 г. № 5). Изъ приведенныхъ словъ Самарина нельзя вывести прямо, что онъ отвергаетъ необходимость изученія фактовъ, какъ основнаго фона для обоснованія идеи; но справедливость заставляеть до нёкоторой степени согласиться съ г. Челышевскимъ и признать, что à prioriстическое построеніе, не лишенное нѣкоторой доли преувеличенія и односторонности, встрёчалось въ ученіи славянофиловъ; славянофилы желали построить свое русское воззрѣніе воспользовавшись фактами русской жизни, а факты эти, въ ихъ время, не только не были собраны какъ въ отношения къ прошедшему, такъ и къ настоящему, но почти вовсе не были извѣстны. Поэтому я и свазалъ, въ началѣ изложенія моего объ ученіи славянофиловъ, что роль его прежде всего отрицательная, вритическое отношеніе къ западной мысли, при которомъ именно синтетический процессъ получаетъ главное значение. Это отрицательное отношение, съ котораго, по выражению Герцена, начался поворотъ русской мысли, и составляетъ главную заслугу славянофиловъ, которой, конечно, не могли ни признать, ни оц внить ихъ современные противники.

3. Знаменитая теорія общиннаго быта не приложена до сихъ поръ вполнѣ къ цѣлому развитію русской исторіи. Статья "Московскаго Сборника" 1852 г. ("О древнемъ бытѣ у славянъ и у рус-

свихъ въ особенности") могла бы имъть побольше фактовъ. Сверхъ того статья эта не идетъ далее XIII въка; а развё послё этого времени быть не могь измѣниться (вышеприведенная статья г. Челишевскаго и "замътка" его же въ № 72). Правда, что славянофилы не прослёдили непрерывно, въ какихъ формахъ и при какихъ условіяхъ общинный бытъ держался въ нашей древней исторіи. К. Аксаковъ въ отвётё своемъ г. Соловьеву ограничился такимъ неопредбленнымъ и бездоказательнымъ положеніемъ: "бытъ общинный именно таковъ, что онъ отъ самаго широкаго объема дохоить до самыхъ тёсныхъ, до одной деревни напримёръ. Сила въ томъ, чтобы всё эти отдёльныя общины были взаимно связаны и восходили бы до цѣлой, главной, всеобъемлющей общины-всей земли. Такой-то періодъ всерусской общины и наступилъ вмёстё съ Москвою, какъ столицею государства и земли. Самымъ лучшимъ довазательствомъ, что община въ Россіи не исчезла, а лишь приняла широкіе разм'яры, служить 1612 годъ".

4. Указывалось на пристрастие славянофиловъ въ древней Руси, на желаніе видёть только свётлыя ся стороны и всё ся недостатви заслонять и объяснять разными діалектическими и, притомъ, несостоятельными тонкостями. Идеализирование древней Руси, не всегла подврѣпленное достаточно фактами, встрѣчается у славянофиловъ; безъ такой идеализаціи свою пропов'ядь о народности славянофилы и сами бы не выработали, а еще менње распространили. Но "Московскія Вѣдомости" совершенно основательно уличають славянофиловь въ частныхъ и несущественныхъ фактахъ. Въ вритическомъ разборѣ сочиненій Чичерина "Областныя учреждевія въ Россіи", г. И. Кр-въ нашелъ благод втельныя качества въ правежѣ, какъ средствѣ взысканія съ неисправнаго должника; К. Авсаковъ поступовъ Добрыни, разрубившаго жену свою, съ воторою онъ обманомъ повенчался, находитъ согласнымъ съ своимъ увѣреніемъ, что сила богатырская у насъ всегда является освненною чувствомъ православія и семьи и оправдываетъ вообще тёмъ, что таковъ тогда былъ вообще обычай у богатырей \*). Такія свътлыя стороны въ древней Руси не могутъ пробудить въ ней сочувствіе. Но за то славянофилы, упрекая своихъ противниковъ

<sup>\*)</sup> Здёсь разумёется статья Ө. И. Буслаева "О народности въ древне-русской литературё и искусствё" ("Рус. Вёстн." 1857 г. № 15); объ этой статьё помёщевъ обстоятельный критическій разборь Кр—ва ("Рус. Бес." 1857 г., IV, 79—108).

въ отрицательномъ направлении, отыскивающемъ небывалыя темныя пятна, приводили признаки несравненно болѣе крупные и существенные. Славянофилы возражали противъ теоріи г. Чичерина, по которой судъ въ Россіи былъ институтъ гражданскаго, а не государственнаго права, и, какъ всякое частное имущество, отдавался въ кормленіе, такъ что самое преступленіе разсматрввалось только какъ доходъ. Хомяковъ возражалъ противъ заявленія Соловьева: "Русскій челов'ять XVIII в'ява явился совершенно чистыма, вполнъ готовымъ къ воспринятию новаго, -- однимъ словомъ, явился ребенкомъ, и т. д., то-есть, -поясняетъ Хомяковъ, -ничего не привносящимъ, кромѣ способности пониманія, а впрочемъ съ мозгомъ похожимъ на бълую бумагу, на которой еще ничего не написано. Это объясняетъ весь исторический трудъ г. Соловьева. Онъ видитъ до Петра только матеріальный ростъ Россін" ("Рус. Бес." 1857 г., вн. III, стр. 146). Для западнивовъ вся древняя русская исторія была торжествомъ государства, централизаціи надъ отдёльными областями, государственности надъ обычаемъ и внутреннею самостоятельною жизнью общинъ. Для нихъ вѣче было неурядицей, боярская дума-княжескимъ капризомъ, земскій соборъ-случайностью, исходящею отъ царской воли и призыва. Такимъ образомъ древняя Русь, по ихъ мнѣнію, представляла съ одной стороны внязя-собирателя, устрояющаго врбивое и сильное государство, а съ другой — безправную и послушную массу, коснѣвшую въ своемъ невѣжествѣ. Славянофилы первые указали, что эта масса въ до-петровской Россіи несравненно болѣе, чѣмъ теперь, участвовала въ дёлахъ государственныхъ, по крайней мёрѣ въ смыслѣ совѣщательнаго элемента; что вѣче, боярская дума и соборы имбють между собою связь въ томъ смыслб, что они служать проявленіемъ одного и того же бытоваго начала, необходимости "совѣта съ землею"; что чѣмъ далѣе мы отходимъ отъ періода единодержавія и приближаемся въ вѣчевому періоду нашей исторіи, тёмъ менѣе централизаціи и государственности лежитъ на мъстномъ и свободномъ развити руссваго общества. Послъдующія розысканія только фактически подтвердили эти предчувствія славянофиловъ.

Въ первомъ номерѣ "Атенея" издатель (Евгеній Өедоровичъ Коршъ) помѣстилъ статью "Взглядъ на задачи современной вритики" (стр. 61 — 69), гдѣ изложена profession de foie журнала.

Авторъ признаетъ, что реализиъ преобладаетъ не только въ деревнѣ, на фабрикѣ, на биржѣ,-онъ, можно сказать, въ воздухѣ, онь заражаеть правы и мибнія, онь уже заразиль науку, искусство и литературу. Затёмъ увазывается, въ какой степени по всёмъ отраслямъ современное реальное направленіе можетъ способствовать движенію впередъ образованія, причемъ авторъ нападаетъ только на натуральную школу въ искусствѣ, во сколько она является лишенною художественной мысли, чисто - фотографическимъ снимкомъ съ натуры. Возвращаясь къ старому спору о народности, статья говорить: Смотря на жизнь съ реальной точки зрйнія, вглядываясь въ дъйствительность, какъ она есть, мы не позволимъ себъ унижать народность, одинъ изъ главныхъ живыхъ ымочей той необъятной ръки, которая называется исторіей, но не станемъ же отвергать и того, что, по натурѣ общаго всѣмъ людямъ разума, въ исторіи каждаго народа важнѣйшимъ представляется именно постепенный рость его, какъ нравственнаго существа, при особыхъ для каждаго условіяхъ-личныхъ и чисто-вибшнихъ, вліяніе этого роста на учрежденіе и нравы и взаимное вліяніе учрежденій на развитіе человѣчности. Дружный, при всемъ разнообразін, и неослабный, при всёхъ видимыхъ задержкахъ и изворотахъ, ходъ общеевропейской образованности, возрастающее, съ каждымъ тагомъ, сближение народовъ-все это прямо противоръчитъ бездоказательнымъ утвержденіямъ поклонниковъ племенныхъ, исключительно національныхъ теорій. Не естественно ли посл'я того, что, протестуя въ каждомъ случав противъ неотразимыхъ успёховъ сближенія, они въ то же время стараются придать смыслъ живой действительности замирающимъ обломкамъ старины (I, 66). Говоря вообще о необходимости развитія для всякаго культурнаго народа, Коршъ, между прочимъ, заявилъ, что, конечно, можно бы желать, чтобы варварскіе обычан (авторъ указываетъ сожиганіе вдовъ въ Индін, подвѣнечныя потасовки въ церкви у стирійскихъ славянъ) прекратились "внутреннимъ воздъйствіемъ жизни народа", какъ недавно выразился одинъ журналъ; но если исторія показываеть намъ на каждомъ шагу, что внутреннее воздёйствіе, по большей части, ждетъ внёшнихъ побужденій, то нечего сётовать, что въ Индін англійскій солдать, а въ Венгрін австрійскій жандармъ являются орудіями образованности (I, 65). Это послёднее выражение возмутило Ю. Ө. Самарина (въ своей "Замётвѣ"-, Рус. Бес." 1858 г., I, стр. 220-223). Самаринъ видитъ въ этомъ общее положеніе, по которому насиліе одного народа надъ другимъ оправдывается, если народъ насилующій образованные народа за нимъ укръпленнаго. Въ параллель Самаринъ приводить подобные примёры: "Когда герцогъ Альба вступаль въ нидерланды съ испанскою арміей и цёлымъ отрядомъ инквизиторовъ, онъ разсуждалъ точно такъ, какъ издатель "Атенея": «Конечно, можно бы желать, чтобъ эти проклятые протестанты одумались сами; но если исторія показываеть намъ на каждомъ шагу, что внутреннее воздъйствіе, по большей части, ждеть визшнихъ побужденій, то нечего сътовать, что придется кое-кого поджарить или повёсить для вразумленія темной толпы. Туть важно спасеніе душъ!» Мы полагаемъ, что герцогъ Альба былъ такъ же исвренно убъжденъ въ превосходствъ католичества надъ протестантствомъ, какъ убъжденъ издатель "Атенея" въ превосходствъ австрійцевъ надъ славянами". На возраженіе Коршъ отвѣчалъ въ № 11 "Атенея" съ своей стороны "замѣткою" (стр. 146-148), гдѣ онъ между прочимъ утверждалъ, что историческая логика указываетъ на пагубное разъединение западныхъ славянъ, на упрямое косниние многихъ племенъ ихъ въ мнимо-первобытной особности,словомъ, на низкій уровень образованія, какъ на главную причину ненормальнаго ихъ отношенія къ австрійцамъ (II, 147). Вышеприведенная статья Корша вызвала болье пространное возраженіе-г.-г. (Кошелева?) подъ заглавіемъ "Взглядъ на задачи современной критики" ("Русская Бесъда" 1858 года, І, 88-104). Здёсь программа "Атенея" разбирается слёдующимъ образомъ: "Реальное направление нашего въка есть такая избитая, пошлая тема времени и всего повременнаго, что ужь какъ-то совъстно начинать съ нея новое изданіе журнала. Если въ самомъ дѣлѣ в есть въ нёкоторыхъ явленіяхъ нашей жизни исключительное увлоненіе въ реальность, то мужамъ мысли и слова, конечно, слёдовало бы не потворствовать такому уклоненію, а восполнять недостатовъ устремленіемъ мысли въ міръ идеальный, безъ вотораго нътъ полноты для бытія человъческаго. Да и не напрасно ли уворять цёлый вёкъ и взваливать на него то, что принадлежитъ въ немъ нѣкоторой его части и нашему къ ней ограниченному сочувствію (стр. 90)? Реализмъ, какъ извѣстно, происходитъ отъ слова res-вещь, дёло. Ему противоположенъ идеализмъ отъ слова ideaинсль. Наука раздёлила эти понятія въ мірё человёческомъ; но въ жизни, на двлъ, въ сущности-они неразрывно соединяются. Какая же вещь, дёло, въ человёкё не есть проявление мысли? Какая же мысль въ немъ не переходитъ рано или позно въ вещь, въ дбло? Говоря философскимъ терминомъ, какое же реальное не есть воплощение идеальнаго, и какое же идеальное не просится въ реальное? Отсюда ясно, что реализмъ невозможенъ безъ идеализма, а идеализмъ безъ реализма: реализмъ есть идеализмъ обнаружившійся; идеализмъ есть реализмъ въ возможности. Но, повторяемъ, раздёлилъ ихъ только анализъ науки, а въ сущности они нераздёльны. Отдёлите реализмъ отъ идеализма-и вы получите исключительный матеріализых, отъ котораго онъ и спасается только ихъ взаимнымъ соединеніемъ. Отдёлите идеализмъ оть реализма-и вы получите спиритуализмъ, теряющійся въ чистой отвлеченности. И тамъ, и здёсь-врайность; и тамъ и здёсь часть человёка-въ матеріализмё, вонечно, самая грубая, самая чувственная сторона его, -- и какъ бы авторъ ни хотѣлъ оградить реализмъ, признанный имъ въ его отдёльности, отъ поползновенія въ матеріализму, это будетъ невозможно. Говоря о реализмѣ эпохи, онъ сочувствуетъ ея матеріализму, самъ того не сознавая. Отсюда понятно, какъ онъ, увлеченный этимъ сочувствіемъ, могъ презнать, что австрійскій жандармъ и англійскій солдать могуть быть орудіями челов'тческой образованности въ Индіи и у стирійскихъ славянъ". Затёмъ авторъ оправдываетъ древнюю Русь главнымъ образомъ отъ упрековъ Буслаева \*) въ недостаткъ грамотвости, въ пьянствъ и неуважении женщины параллельными прииврами изъ западной литературы и защищаетъ знаменитый "Домострой" Сильвестра.

Напротивъ, петербургская журналистика вообще въ "Рус. Бесвдв" отнеслась сочувственно; тотчасъ по напечатани объявления о "Бесвдв". "Отечественныя Записки" съ радостию привётствовали но-

<sup>\*)</sup> Статьи сюда относящіяся: два слова о правежів, по случаю 4 книги "Рус. Бесівды", любителя старины, 1857 г. № 2; письмо къ г. любителю старины любителя номизны, № 4; отвіть г. сотруднику "Рус. Бесівды" любителя старины, № 6; второе письмо къ г. любителю старины любителя новизны, № 8; письмо къ г. любителю новизны провинціальнаго читателя "Московск. Від.", № 8. Отвіть со стороны "Рус. Бесівды"..."Отвіть на два слова о правежівь № 2 "Московск. Від." сотрудника "Рус. Бесівды". № 5.

вый журналъ и выразяли свое ожиданіе именно отъ разработви своеобразной программы словянофильскаго лагеря.

Всёхъ радушнёе съ самаго начала относился къ "Рус. Бесёдѣ" "Современникъ". Отношенія этихъ двухъ журналовъ очень интересны: изъ нихъ видно, какъ, по мёрё большаго распространенія и разъясненія славянофильскаго ученія, сравнительно молодое поколёніе, не принимавшее личнаго участія въ борьбё между западниками и славянофилами сороковыхъ годовъ, постепенно начало прислушиваться къ заподоврённому ученію и извлекать изъ него то, что въ немъ было самобытнаго и справедливаго.

Вслёдъ за выходомъ первой книжки "Рус. Бесёды", "Современникъ" радостно ее привѣтствовалъ. Разногласіе между убѣжденіемъ славянофиловъ и убъжденіемъ людей, противъ воторыхъ ОНИ возстають, васаются многихь очень важныхь вопросовь. Ho въ другихъ еще болѣе существенныхъ стремленіяхъ противники совершенно сходятся, мы въ томъ убъждены. Согласіе въ сущности стремленія тавъ сильно, что споръ можетъ быть только объ отвлеченныхъ и потому туманныхъ вопросахъ. Какъ скоро ръчь переносится на твердую почву дъйствительности, касается чегонибудь правтическаго о наукѣ или жизни, коренному разногласію нътъ мъста; возможны только случайныя ошибки съ тойили другой стороны, отъ которыхъ та или другая сторона съ радостью откажется, какъ скоро вёмъ-нибудь изъ чьихъ бы то ни было рядовъ будетъ высказано болѣе здравое рѣшеніе, потому что тутъ нѣтъ разъединенія между образованными русскими людьми: всё хотять одного и того же (1856, V ; IV, 244-247).

Послё выхода всёхъ 4 книжекъ "Бесёды" за 1856 г., "Современникъ" замёгилъ, что нерасположеніе противъ "Рус. Бесёды" въ огромномъ большинствё публики очень сильно; онъ признаетъ однако же, что кто захочетъ безпристрастно вглядёться въ "Бесёду", найдетъ въ ней много хорошаго. Славянофильство, если разсматривать его въ лучшихъ его представителяхъ, не заключаетъ въ себѣ ничего автипатичнаго; оно—заблужденіе, но заблужденіе могущее имѣть очень благородный характеръ и соединяться со многими прекрасными элементами. Славянофиламъ вредитъ не то, что они славянофилы,—есть другія причины предубѣжденія противъ нихъ. Придавая слишкомъ большую важность своимъ отвлеченнымъ понятіямъ о всеобъемлющемъ характеръ русской народности, о такъ называемой односторонности и несостоятельности западной науки и жизни, они слишкомъ готовы безъ разбора восхищаться всякимъ сужденіемъ, лишь бы только оно было въ пользу народности противъ европеизма. Величайшій вредъ славянофиламъ приноситъ неразборчивость въ выборѣ союзниковъ (1857, I, 182).

Въ "Замъткахъ о журналахъ за мартъ 1857 года" "Современникъ", послѣ выхода первой внижви "Рус. Бесѣды" за 1857 годъ, даль о ней такой отзывь: "Холодно, отчасти насмёшливо, отчасти даже вавъ-то непріязненно смотрёла на "Рус. Бесёду" почти вся наша публика. Почти всъ наши журналы, когда говорили о ней, говорили съ ироніей или съ укоризнами. Наконецъ-то, послѣ напраснаго годичнаго ожиданія, дождались мы отъ публики болёе благопріятныхъ отзывовъ о мнёніяхъ, органомъ которыхъ служитъ "Русская Бесбда". Не знаемъ, ръшатся ли отказаться сразу отъ своихъ предубъжденій журналы, до сихъ поръ не видъвшіе ничего хорошаго въ "Русской Бесфдф", решатся ли они признаться, что славянофилы одушевляются не одною мечтой о небываломъ и невозможномъ спеціально-русскомъ построеніи науки на фантастическихъ основаніяхъ, но также-и еще больше-стремленіями свойственными каждому образованному и благородному человъку, каковы бы ни были его теоретическія заблужденія. Въ самомъ дёлё, обё партіи (западниковъ и славянофиловъ) считаютъ въ своихъ рядахъ людей не имъющихъ почти ничего общаго между собою, вромѣ того или вного взгляда на отношеніе народности въ общей человической науви. А этотъ вопросъ, служащій основаніемъ для раздёленія партій, далеко не имбетъ, по нашему инѣнію, той всепоглощающей важности, какую ему приписывають; и между людьми согласными въ его рѣшеніи могутъ быть разворѣчія по другимъ, гораздо существеннѣйшимъ вопросамъ. Какъ бы ни заблуждались въ своихъ понятіяхъ о до-Петровской Руси люди, въ настоящемъ одобряющіе только то, что дъйствительно достойно одобренія, и желающіе всёхъ тёхъ улучшеній, вавихъ долженъ желать образованный человёкъ, --- мы все-таки почли бы мевнія такихъ людей добрыми, потому что двиствительныя стремленія относительно настоящихъ дёлъ важнёе всякихъ отвлеченныхъ мечтаній о достоинствахъ или недостаткахъ отдаленнаго прошедшаго". Затёмъ, признавая славянофиловъ полезными въ томъ сиысль, что они, какъ люди съ горячею преданностію своимъ

убъжденіямъ, дъйствуютъ на пробужденіе умовъ въ нашемъ обществѣ, гдѣ настоятельнѣйшею потребностію является пробужденіе мысли и способности въ принятію вавихъ-либо умственныхъ убфяденій, какихъ-либо нравственныхъ влеченій, какихъ-либо общественныхъ интересовъ, , Современнивъ" задается вопросомъ: польза, приносимая славянофилами дёлу пробужденія мысли въ русскомъ обществъ, не превышается ли вредомъ, какой они приноситъ успъхамъ общества, наполняя мысль человѣка, ими пробужденнаго къ жизни, совершенно ложнымъ содержаніемъ, стремясь дать ей направление превратное. "Современникъ" и на это отвѣчаетъ отрицательно, доказывая, что изъ элементовъ, входящихъ въ систему славянофильнаго ученія, многіе положительно одинаковы съ идеями, до которыхъ достигла наука или къ которымъ привелъ лучшихъ людей исторический опыть въ западпой Европф. Начнемъ, говорить "Современникъ", хоть съ тёхъ враждебныхъ чувствъ, въ воторыхъ обывновенно обвиняются славянофилы. Конечно, грубо понимаемое, такое обвинение будетъ совершенною клеветой на нихъ, — всему двйствительно великому и хорошему въ западной Европё они сочувствують не менёе самыхь заплятыхъ западниковъ и, вонечно, никому не уступять ни въ уважении въ такимъ людямъ, вакъ Робертъ Пиль или Диккенсъ, Штейнъ или Гегель, ни въ исвренности желанія вакъ можно ближе и полнве познавомить русскихъ съ благотворными плодами западнаго просвещения. Безпристрастный человъвъ долженъ назвать предубъжденіемъ мнёніе, будто они враждебны европейскому просвъщенію. Но то правда, и въ томъ признаются они сами, что они не считають слишкомъ завиднымъ нынёшнее положеніе народной жизни въ западной Европф. За эту строгость нельзя ихъ винить (IV, 333-336). Хорошія стороны славянофильскаго ученія, по мивнію "Современника", завлючались въ следующемъ: Выгодно отличаясь серьезнымъ взглядомъ на западную Европу отъ пустыхъ ся панегиристовъ, слявянофилы отъ каждаго серьезнаго западника отличаются только тъмъ, что, въ своей невыгодѣ, вмѣшиваютъ въ серьезный взглядъ много фантазій, которыми навлекають на себя насмішки оть всіхь и негодованіе отъ тѣхъ, которые опасаются, что эти фантазіи могутъ распространиться въ нашемъ обществв. Но есть въ славянофильствв другая сторона, которая ставить славянофиловь выше многихь изъ саныхъ серьезныхъ западнивовъ, это-сочувствіе ихъ въ руссвой

иоземельной общинѣ (V, 114). Но общественное недовѣріе еще тяготѣло надъ отвергнутымъ ученіемъ и "Современникъ" еще находился подъ его вліяніемъ. Когда К. С. Аксаковъ въ "Молвѣ" ✓ указалъ на солидарность "Современника" съ славянофилами по вопросу о сельской общинѣ, — "Современникъ", какъ бы испугавшись. поспѣшилъ оговориться, что эта солидарность ограничивается тѣмъ, что у славянофиловъ вполнѣ согласно съ европейскою наукою. "Я могу, говоритъ Чернышевскій, уважать славянофиловъ за многое, но симпатіи ихъ я не заслуживаю, какъ они сами объявляютъ н какъ я самъ чувствую" (1858, XII, 577, прим.).

Около того же времени А. И. Кошелевъ не упустилъ случая принять участіе въ общеполезномъ дѣлѣ, способствовавшемъ распространенію просвѣщенія.

Въ январъ 1858 года не безъ иниціативы Ал. Иван. отврыта была одна изъ первыхъ публичныхъ библіотекъ въ Рязани, для безплатнаго чтенія и пользованія книгами на дому за незначительный взносъ (6 руб. сер. въ годъ). Объ этомъ помѣщено было въ первой книгѣ "Рус. Бесѣды" за 1858 г. объявленіе съ приглашеніемъ къ пожертвованію и съ вызовомъ редавціи принять на свой счеть доставку книгъ, присланныхъ въ редавцію. Ал. Иван. и впослёдствіи не оставляль безъ вниманія Рязанской библіотеки. 18 января 1859 года онъ писалъ Ив. С. Аксакову: "Потрудитесь написать въ Давыдову, чтобъ онъ узналъ отъ Гагемейстера, что стоють всё изданія Археологической Коммиссіи, и чтобъ онъ прислалъ списовъ съ обозначеніемъ цёнъ. Это я выписываю для Рязанской публич. библіотеви, — не будеть ли уступки. Не пожертвуеть ли вашъ батюшка свои сочиненія Рязанской библіотекѣ. Знаете, она очень полезна. По вечерамъ человъкъ по 15 изъ чиновниковъ приходятъ и читаютъ. Чёмъ идти въ трактиръ смотрёть на игру въ билліардъ, они приходять и читають. Жертвують въ библіотеку довольно много, такъ что ся существованіе обезпечено".

Въ 1857 году Й. С. Аксаковъ издавалъ газету "Молву", хотя въ качествъ оффиціальнаго издателя ее подписывался М. Шпилевскій. Въ первой своей передовой статьъ Аксаковъ говоритъ, намекая на борьбу славянофильскаго направленія съ западнымъ: "Въ нашемъ общественномъ сознанія есть воззрѣнія, есть направленія, есть, слѣдовательно, знамена, есть борьба. Странно было бы отвергать это. Странно было бы также желать какого-то сближенія между противоположными сторонами. Когда сойдутся въ мысляхъ совершенно свободно, тогда сблизятся, не сойдутся-не сблизятся. Но никакихъ уступокъ въ своихъ убѣжденіяхъ, ради сближенія, быть не должно! Это было бы смѣшеніе и взаимное ослабленіе въ пользу какого-то нравственнаго комфорта и умственной лёни. Нётъ, пусть каждая сторона, безъ всякой насильственной уступки и безъ всякаго насильственнаго упорства, исчерпаеть всё силы свои, всю глубину своей мысли; тогда можетъ явиться полная и овончательная побёда, тогда борьба можеть дойти до яснаго и плодотворнаго результата! Благословимъ же борьбу! Пусть будеть она врёпка, безпощадна, честна и добросовѣстна" (№ 1). Этотъ нѣсколько задорный вызовъ, не оправдавшійся съ самаго начала содержаніемъ "Молвы", вооружилъ на нее всю журналистику; даже тѣ ея органы, которые признавали за "Рус. Бесѣдой" характеръ серьезнаго журнала, въ "Молвѣ" относились съ насмѣшливымъ пренебреженіемъ. Самъ Ал. Иван. отказался отъ солидарности съ газетой Аксакова. Въ "Литературномъ объясненіп" ("Рус. Бес." 1857 г., кн. II) Александръ Ивановичъ говорить: "изъявляемъ нашу радость по случаю появленія періодическаго изданія, объщающаго идти съ нами одною дорогою. Добрый путь, дорогой собрать! Но не мѣшаетъ здѣсь и теперь же объявить во всеуслышаніе, что наши два изданія совершенно независимы другъ отъ друга. Увърены впередъ, что "Бесъду" будутъ упрекать въ томъ, что скажетъ "Молва", и наоборотъ, а потому просимъ друга и недруга судить каждаго изъ насъ за собственныя вины, а отнюдь не относить къ отвѣтственности "Молвы" то, что сважетъ "Бесъда", и "Бесъду" не вазнить за то, что будетъ сказано въ "Молвъ". А между тъмъ въ "Молвъ" помъщено нѣсколько недурныхъ передовыхъ статей Аксакова (о народѣ, Москвѣ, просвѣщеніи, искусствѣ, народности, славянахъ). Хомяковъ писалъ Самарину о "Молвъ": "Аксакова premier Mosсоц объ общественномъ мнѣніи (28 іюня № 12) не дуренъ, или просто свазать хорошь, и очень смёль. Пошлите хоть что-нибудь въ "Молву"; я туда маленькіе вклады посылаю" ("Рус. Арх." 1879, III, 348). Кромѣ передовыхъ статей К. С. Аксаковъ помѣщалъ въ "Молвъ" постоянно вритическія и библіографическія замѣтви. С. Т. Аксаковъ помѣстилъ здѣсь отрывовъ изъ очерковъ помѣщичьяго быта 1800 годовъ; Хомяковъ помѣстилъ небольшую пе-

редовую статью объ общинъ, подъ заглавіемъ "Современный во-просъ" (№ 28). Въ "Молвъ" есть дъльныя вритическія статьи: объ актахъ, относящихся до юридическаго быта Россіи, изданныхъ Археогр. Коммиссіею В. Н. Лешкова, и о книгѣ Андреева "Живо-пись и живописецъ главныхъ европейскихъ школъ" О. В. Чижова; по части библіографіи "Драматическія произведенія Екатерины II" М. Лонгинова и "Списокъ руссвимъ писательницамъ" кн. Н. Голицына. Въ качествъ изящной словесности "Молва" наполнялась разсказами о Ветлужскомъ край гр. Н. С. Толстова и статьями А. Чебышева-Дмитріева, который являлся во всёхъ видахъ-какъ поэтъ, прозаикъ и рецензентъ. Но, главнымъ образомъ, страницы "Молвы" переполнены были полемикою. "Молва" приняла подъ свою защиту проф. Крылова и автора статьи о Грановскомъ г. Григорьева. Извёстно, какъ въ "Обличительныхъ письмахъ Байбороды" выставлялся въ самомъ неблагопріятномъ свётё Н. И. Крыловъ, по поводу его возражений Чичерину. Публика, не знавшая Крылова, могла рукоплескать беззастънчивому фельетонному остроумію этихъ писемъ, отъ которыхъ не отказался бы самъ г. Буренинъ; но удивительно, какъ въ профессорской средѣ, которой хо-рошо были извѣстны ученыя и педагогическія заслуги Крылова, нашлись лица способныя на такую неприличную выходку. А по-тому воззвание отъ редактора "Молвы" всёмъ бывшимъ ученикамъ проф. Крылова (1857, № 3-й, 36) встрѣчено было всѣми бывшими слушателями Крылова съ полнымъ сочувствіемъ. Что же васается до нападокъ "Молвы" на критическій разборъ Павлова статьи Григорьева о Грановскомъ, гдѣ были затронуты ученыя заслуги Григорьева въ качествъ оріенталиста, то здъсь "Молва" защищала не такое правое дёло, такъ что самъ Аксаковъ не могъ не признать неблаговиднаго отношения біографа къ памяти такого благороднаго и уважаемаго дѣятеля, какъ Грановскій. Интересно напечатанное въ "Рус. Арх." (1879, III, 404) письмо кн. Вяземскаго, тогда товарища министра народнаго просвъщенія, отъ 10 сентября 1857 г. въ К. С. Аксакову по поводу "Молвы". "Народная молва вамъ приписываетъ "Молву" или по крайней мъръ передовую батарейную статью ея, которая, подъ заглавіемъ "Молва" (№ № 20 и 21-й, 23 и 30-го августа), палить и жарить изо всёхь орудій. Къ сожальнію моему, я уже вынуждень быль сдёлать замізчаніе цензору (Н. Гилярову-Платонову), разсматривающему эту газету, за некоторыя неумѣстныя выходки, имъ одобренныя. Нынѣ обращаю снова мое внимание на №№ 20 и 21, а именно на мѣсто, въ которомъ говорится о вольномъ трудѣ и о трудѣ невольномъ (въ статьѣ было высказано желаніе объ уничтоженіи "невольнаго" труда) и о вольномъ и невольномъ туалетѣ (защита народнаго костюма, который тогда носили славянофилы). Позвольте мнѣ теперь отнестись въ вамъ съ нъвоторыми замъчаніями. Историческій, наслёдственный вопросъ о врёностномъ состояния въ Россия есть, безъ сомнѣнія, вопросъ, надъ которымъ призадуматься можно и который каждаго благомыслящаго человъка должевъ озабочивать. Но вы сами согласитесь, что это вопросъ щекотливый и жгучій, и потому самому правительствомъ изъятый изъ среды вопросовъ, предоставленныхъ гласному печатному сужденію в журнальной полемикѣ. Вопросъ сей взяло правительство на свое рѣшеніе и, такъ сказать, подъ свою отвётственность. Слёдовательно, не для чего, вопреки извёстнымъ и положительнымъ распоряженіямъ, вскользь и побочно, поднимать его отвлеченными и риторическими фразами, въ которыхъ нътъ никакихъ новыхъ доясненій и доводовъ и не пріискивается влючъ въ отврытію ларчика, который вовсе не просто открывается. Упование на водворение вольнаго труда-утопія, воторая можеть сбить съ толку трудящихся. Большая часть труда, особенно того, который совершается въ потѣ лица, есть трудъ по нуждъ, а вовсе не изъ доброй воли. Трудъ есть наказание свыше человъческому роду и слъдствіе первороднаго гръха. Спросите у вольныхъ работниковъ Англіи и Франціи, что думаютъ они о своемъ вольномъ трудѣ, который запираетъ ихъ часовъ на 12 и болёе въ сутки въ душныхъ фабрикахъ, чтобы выработать себѣ и дётямъ своимъ вусовъ насущнаго хлёба. Спросите этихъ вольныхъ работниковъ, во что обходятся имъ и чёмъ для нихъ кончаются ихъ grèves (стачки), когда вздумають они возвысить заработную плату свою. Нечего смотръть вамъ въ Америкъ на негровъ. И въ вольной Англіи бъдные люди совершаютъ невольный трудъ потому, что ручной физический трудъ есть почти всегда и вездѣ неволя. Вводить въ искушение несбыточными мечтаниями и эффектными фразами меньшую братію грѣшно и ужь вовсе не православно". Письмо это было написано за два мъсяца до обнародованія Высочайшаго рескрипта виленскому военному генер.-губернатору (20 ноября 1857 г.); тёмъ не менёе, тотчасъ послё письма,

прекратились передовыя статьи Аксакова въ "Молвъ", а послъднимъ декабрьскимъ номеромъ (38) прекратилась и сама "Молва". Въ 1859 году И. С. Авсавовъ предпринялъ издание газеты "Парусъ". Въ первомъ номеръ, въ передовой статът, говоря о цензурныхъ условіяхъ, редавторъ заявилъ слёдующее, въ виду своей программы: "Неужели же еще не пришла пора быть искреннимъ и правдивымъ? Неужели мы еще не избавились отъ печальной необходимости лгать или безмолствовать? Когда же, Боже мой, можно будетъ, согласно съ требованіемъ совъсти, не хитрить, не выдумывать иносказательныхъ оборотовъ, а говорить свое мнёніе прямо и просто, во всеуслышание? Развѣ не довольно мы лгали? Чего довольно?!--- изолгались совсёмъ... Было такое время, когда ни воздуху, ни свёту не давалось людямъ, когда жизнь притавлась и смолвла, и въ пустынномъ мравъ пировала и вънчалась оффиціальная ложь, одна, владыкою безмолвнаго простора. Но въдь это время прошло! Или мы еще не убъдились, что постоянное лганье приводить общество въ безнравственности, въ безсилію и гибели? Или уроки исторіи пропали для насъ даромъ? Развѣ не выгоднъе для правительства знать исвреннее митніе важдаго и его отношенія въ себъ? Гласность лучше всякой полиціи, составляющей обывновенно ошибочныя и безтолвовыя донесенія, объяснить правительству настоящее положение дёль и его отношения въ обществу, и въ чемъ замѣчаются недостатки его распораженій, и что предстоитъ ему совершить или исправить. Горячо убъжденные въ пользѣ гласности, вѣруя, въ возможность преобразованій путемъ мирнымъ и разумнымъ, мы постараемся излагать наши инѣнія въ "Парусѣ" съ полною отвровенностью и подавать постоянно свой голосъ при разрѣшеніи всѣхъ современныхъ общественныхъ вопросовъ, --- разумвется, всегда почтительный и свромный, но вполнѣ независимый и свободный. Неужели намъ не будетъ это дозволено? Попробуемъ. Если же наша газета сядетъ на мель, то пусть знають читатели напередь, что виною тому не редакція, а распоряженія, стёсняющія исвренность слова, что видно еще не созрѣло перо для безоглядочной правды".

На второмъ же листъ газета была превращена.



•

1

•

### ПРИЛОЖЕНІЕ ПЕРВОЕ.

Перечень статей, помъщенныхъ въ "Московскомъ Наблюдателъ".

Журналъ "Московскій Паблюдатель" составляеть величайшую библіографическую рёдкость. По словамъ А. Н. Пыпина, полнаго экземпляра нёть въ Императорской публичной библіотекѣ, я тоже не нашелъ его ни въ Румянцовскомъ, ни въ Историческомъ музеѣ. Сводный изъ разнихъ библіотекъ экземпляръ далъ возможность составить прилагаемый перечень статей, помѣщенныхъ въ пятнадцати частяхъ, за время редакторства Андросова.

Журналъ выходнлъ съ 1 марта по 1 января ежемѣсячно по двѣ книжки, отъ 8 до 10 печатныхъ листовъ, безъ раздѣленія по отдѣламъ. Каждыя 4 книжки составляли томъ или.часть.

Римскія цифры означають части, арабскія-страницы.

### А) Стихотворенія.

Б. Б. 1836: Сочувствіе, VIII, 394—395; Сонеть, IX, 510; Языкъ страсти, X, 180

Еся. Баратынскій. 1835: Посявдній поэть, І, 30—32; Бокаль, Алкивіадь, V, 24—27.

А. А. Башилова. 1835: Моя молитва, I, 264; Къ ней, I, 612; Встрвча старихъ знакомыхъ, сказка, I, 729–739; Я былъ, я есмь, V, 152–156.—1836: Толпа, VI, 129— 130; Поэтъ н духъ жизни, VI, 267—271; Дума на берегу Дивира, VI, 719—720; Отрывокъ изъ малороссійскаго преданія "Княжое озеро", VII, 368—374.—1837: Ночное мечтаніе, XI, 17—18; Ямби, XI, 98–104; Въ альбомъ (К. И. Рабусу), XII, 535–537; Перв. XIII, 41—42.

И. Бекъ. 1836: Встрича, VII, 355-356; Встрича, 502-503.

Боборыкинь, 1835: Къ \*\* I, 595-596.

*Ив. Бороздна.* 1836: Отрывки изъ "Поэтическихъ очерковъ Украйны, Одессы и Крима", VIII, 310-317; IX, 511-519.

Волковъ. 1837: На кончену И. И. Дметріева, XIII, 231.

Ки. Зин. Волконская. 1835: Къ кн. П. А. Вяземскому на смерть его дочери, II, 113.—1836: Четыре ангела, VIII, 116—117.

Вукъ Стефановичъ, изъ его "Сборника сербскихъ пѣсенъ" 1837 г.: Бошняки въ Москович, XIV, 442-449.

Кн. М. Голицынъ. 1836: Степъ, VII, 538-540.

1

С. Гранкинъ. 1837: Вчера предестиватая ночь на насъ ниспада, изъ В. Гюго, XV, 224-225; Дервишъ, изъ В. Гюго, 226-228; Призмвъ, 229-230; Надежда на Бога, изъ В. Гюго, 253; Молитва за всёхъ, изъ В. Гюго, 380-396.

*H. Греков*. 1835: Я смотрю на васъ; Къ \*\*\*, II, 285-288; Къ... VII, 118-119.

П. Дубровский. 1835: Небо, 510-511.-1836: Къ \*\*\*\*\* Х, 343-844.

К. Ев-ъ. 1837: Звёздочка, XII, 47.

В. Зубоев. 1835: Южная весна, III, 245-246.-1836: Двла Востока, VIII, 446-450.

Мениось. 1835: Паденіе Содома в Гоморра, V. 422—434.—1836: Грусть паши, VIII, 86—88; Когда стёснить твою внезално грудь, 250—251.

Ознобишинъ. 1835: Весенняя грусть, І, 593—594; Шведскія пѣсни: Исповѣь, Злой братъ, Двѣ сестры, II, 229—239; Ока, V, 172—176.—1836: Чудная банлура, VII, 46—48; Мысль, 97—98; Өнвскій царь, мистерія, 170—173; Битва въ дубровѣ, шведская пѣснь, IX, 239—240; Необходимость слевъ, нзъ Амру, 339; Гомеопатія, 359— 362.—1837: Одалиска, XIV, 96.

Ив. П-въ 2-й. 1835: Ехтаве, изъ В. Гюго, III, 343-344.

*Н. Ф. Павлов*ъ. 1835: Геній мира, упованій, І, 324—325; Недоносокъ, І, 526—528.

М. П. Погодинъ. 1835: Сцены изъ жизин Петра Великаго, IV, 407.

Н. Прокоповичь. 1835: Своя семья, повъсть, II, 5-83.

А. С. Пушкикъ. 1835: Туча, II, 175; На выздоровление Лукулла, IV, 191-193.

Рамчь. 1835: Пророчество объ открытів Америки и побёдахъ Карла V, изъ XV-й пѣсни "Неистоваго Орланда", IV, 118—132.

Граф. А. Растопчина. 1835: Осевніе листья, І, 292—295; Кто поэть, ІІІ, 386— 388; Послёдній цвёть, IV, 377—378; Сонеть, 379—380; Къ Дону, VI, 106—107; Сонеть, VI, 469.

Ил. Ридкинъ. 1836: Надежда, VI, 334-335.

*II. С.* 1835: Мић на странствіе земли, III, 247-248; Дунный світь, изъ В. Гюго, V, 172-173.

В. Соколовскій. 1837; Отрывокъ изъ 2-й части драматической поэмы "Хеверь", XIII, 345-349.

Стромилов. 1836: Ожиданіе, IX, 241—242; На свіжномъ подножія Кавказскихъ вершинъ, 426—427; И. И. Дмитріеву, 457—458; Ночь, X, 315—316.—1837: Цвітокъ, XI, 19—20; Річка, 386—387; Гроза, XII, 76—77; Еврейская мелодія, 308—309; Пісня, XIII, 238—239; Пушкинъ, 343; Кронштадтъ, 344.

Над. Теплова. 1835: Придетъ весна и садъ мой зацвътетъ, І, 103; Осень, Ш. 512—513; Флейта, IV, 381; Родина, 385; Перерожденіе, V, 364—365.—1836: Воспоминаніе, VI, 495.

В. Теплякова. 1836: Любовь и ненависть, VI, 737-739.

Темучинъ- Чингисъ-ханъ. 1836: Мадригалъ Б (рамбеусу), VIII, 85.

Мирза Фать Али Алундовъ, персидскій поэть, на смерть Пушкина, переволь въ прозв В. В. Клементьева, 1837, XI, 297-304.

В. Филимоновь. 1837: Злопамятство желудка, изъ поэмы "Обѣдъ", XI, 248-261. Кн. Шаликовъ. 1835: Къ Едиз. Степ. Берхманъ, III, 390-391.

C. H. Hanness, 1995, Convergentation, Construction of the Hanness Lange Market H

С. П. Шевыревъ. 1835: Седьмая пѣснь "Освобожденнаго Іерусалима", III, 5—35, 159—196.

А. С. Хомяковь. 1835: Элегія, І, 53—54; Мечта I, 87—88; Ключъ, III, 340— 342.—1836: Островъ, VI, 16—18; Къ .... VI, 158—160.

Н. Языкось. 1835: Д. В. Давыдову, III, 471-475; А. А. Фуксъ, III, 476-477;

Сказка о пастух'я н вепр'я, IV, 60—66; Д. П. Ознобишану, 194-196; Е. Н. М-ой. 197-198.-1836: П. В. Кирвевскому, VI, 72-76; Къ<sup>\*</sup>..., 239-241; Е. А. Баратинскому, 432-484; Н. А. Языковой, 694-696; Къ..., VII, 217-219; Отрывокъ изъ русской сказки "Жаръ-втица", VIII, 273-285.

Л. Якубовичэ. 1835: Дочь в пріемышъ, III, 389; Надинся, советь, 508—509, Царство мвра, горвыя ели, IV, 133—136.—1836: Н. М. Языкову, VIII, 194; Кладбище; 368; Скажи, 470—471; Русская сабля, 472—473; Умерающій гайдукъ, иллерійская баллада, IX, 29—30.

Z. 1835: Изъ "Миханла Тверскаго", II, 565-569.

- " - 1835: Храмъ, I, 613-615.

Безь подписи. 1835: Матери Италін, II, 54.—1836: Синонимъ: гостиная—салонъ, VIII, 541.—1837: Червый доконъ, XII, 44—45; Ожиданіе, 46; Одалиска, XIV, 47.

#### В) Прозаическія статьи.

#### 1. Повъсти, разсказы, путешествія и описанія.

а) Оригинальныя.

Авекиръ народний. 1835: Не выдержки, а почти выдержки изъ большихъ записовъ о прошлыхъ временахъ, и воспомиванія о Ю. А. Нелединскомъ-Мелецкомъ, В. В. Канинистъ и проч., III, 612-622.

Вадимъ (Пассекъ). 1837: Купало, XIV, 247-267.

Вельтиманъ. 1835: Эротида, повъсть, I, 330-381.-1837: Іоланда, повъсть, XII, 397-448.

Кн. Зин. Волконская 1836: Отрывки изъ сказавій объ Ольгь, VIII, 286--309; IX, 308-338.

Кн. А. Волконскій. 1837: О римляцахъ въ XIX въкъ, очерки изъ путевыхъ воспоминаний, XII, 156-175.

В. Даль (Казакъ Луганскій). 1835: Иванъ Лапотникъ, сказка, І, 70—86.—1836: Письма въ свату о книжной и письменной управѣ благочннія, VIII, 349—367.—1837: Два разсказа, или Болгарка и Подолянка, XIII, 5—40.

Ф. Евецкій. 1836: Театральный маскарадь, Варшавскіе очерки, Х, 369—388.— 1837: Варшавскіе очерки, XIII, 461—480.

Бурнальный ілашатай. 1837: Вокзаль въ Петровскомъ паркъ, XI, 422-442.

А. Заволжский. 1837: Сосёди, повёсть, XII, 176-214, 290-308.

И. Ф. Калайдовичь. 1837: Вербное воскресенье въ Москвѣ, записка найдевная въ бумагахъ, XI, 456-459.

Архим. Иннокентій. 1837: Слово въ субботу свѣтлыя седмици (Воскр. Чтеніе, Кіевъ, № 2), XI, 467--474.

Ал. Лоренцо. 1836: Отрывки изъ заграничной переписки, VII, 542-565.

Кн. Влад. Львовъ. 1837: Поповка, очеркъ, XI, 575-585.

М. Макаровъ. 1835: Древняя и новая Москва, III, 135-144; IV, 444-460.-1836: Черты изъ жизни русскихъ дворянъ въ концѣ XVIII вѣка, IX, 243-252.-1837: XI, 132 - 147; XII, 360 - 370; XIV, 432 - 441; Русскія преданія, XII, 245-258, 503-514; Замѣтки о Москвѣ, XV, 231-235; Русскій комикъ, ревизоръ минеральныхъ водъ, XV, 109-112.-1836: О посохѣ Александра Пересвѣта, IX, 121-123.

М. Максимовичъ. 1837: Рѣчь надъ гробомъ ген.-фельдмаршала кн. Фонъ-деръ-Остенъ-Сакена, XI, 388—394.

Мартосъ. 1837: Матеріалъ для исторіи памятника вел. кн. Димитрію Дон-Свому, письмо къ ген.-адъют. Балашову, XIV, 450-457.

1\*

- 4 ---

Н. А. Мелыуновъ. 1836; Путевые очерки, VIII, 5-47, 143-193.

Ки. Одоевскій (Безьласный). 1835: Петербургскія письма, І, 54—69; Себастівнь Бахъ, ІІ, 55—112.—1836: Русскія ночи, VI, 5--15.

Н. Ф. Павловъ. 1835: Маскарадъ, I, 229-263; II, VI, 19-71.

Н. А. Полев.й. 1835: Пиръ Святослава, IV, 329-376.

Ив. Полевисть. 1835: Грицько, разсказъ Бандуриста. V, 507-516.

П. Отрывки изъ путешествія д-ра Фуссгенгера, V, 330-363.

Я. И. Сабуровъ. 1835: Потзака въ Саратовъ, Астрахань и на Кавказъ, II, 176-229; III, 197-219; IV, 34-59.

Из. Срезневский. 1835: Барабашъ, I, 597 — 611; Мартынецъ, V, 133—151.— 1836: Майоръ, разсказъ, VI, 205—238, 435—468, 721—736; Барсерки, нтъ Скандинавскихъ сагъ, VII, 357—368.—1837: Rapsodio sonatino: Не сонъ, а жизнь, — не сонъ, а смертъ, XI, 21—75.

Тимовеев. 1835: Любовь поэта, V, 5-23.

А. Н. Туриеневь (Эолова аруја). 1835: Письмо изъ Флоренцін, І, 296 — 327, 529—550; Отрывки изъ заграничной переписки, IV, 624—633; V, 251—266.

А. Шидловский. 1835: Ночь на Байкаль, III, 249-269.

А. Хомякосъ. 1835: Замѣчаніе на статью о черезполосности, помѣщенную въ 20 № Земледѣльческой Газеты, I, 792—802.

А. Чершковъ. 1835: Палермо и его окрестности, отрывокъ изъ путешествія по Сицилія, 11, 521-564.

А. В. 1837: Ольга, повёсть, XI, 161-199.

А. К. 1835: Тамиственный туллеть, повъсть, III, 220-244.

А. П. А:-p... 1837: Тотъ и другой, повъсть, XV, 5-40.

В. П. 1835: Гедзара, повѣсть, IV, 199-281.—1836: Отрывки изъ переписки съ Римомъ, VII, 573-581.—1837: Письма изъ Рима, XIII, 90—102.

Безъ подписи. 1835: Черный человѣкъ, быль, І, 633-651; Вечеръ въ Петергофѣ, II, 493-500.-1836: Представленіе Гамлета, сцена, Х, 125-127.-1837: Московская поѣздка, ХV, 73 — 90; Удовольствія и неудобства зимней жизни въ Парижѣ, ХV, 91-103; Судъ надъ вѣдьмами, ХV, 117-139; Люди стараго вѣка, XI, 156-158.

#### b) Переводныя.

Ансильонь. 1837: Восемнадцатый вѣвъ, XV, 298-325.

Ганри Берту. 1836: Десятиминутная проповёдь, IX, 429—456.—1837: Живой призракъ, Германъ Аппельроть, XV, 140—223.

. Люціанъ Бонапартъ. 1836: Отрывокъ изъ записокъ, помѣщенный въ Journ. d. Déb., IX, 94—113.

Бульверъ. 1835: Отрывокъ изъ романа "Послѣдніе дни Помпен", II, 467 – 484, 570-598; III, 33--112.

Вальтеръ-Скотъ 1837: Вальтеръ-Скотъ въ школѣ, изъ его автобіографіи, XI, 585-588.

Альфредь де Виньи. 1835: Капитанъ Рено, изъ соч. "Servitude et grandeur militaires", III, 560-605; IV, 67-117.

Эдуардь Гансь. Гостиная г-жи Рекамье, V, 458-478.

Генрихь Гейне. 1836: Флорентинскія ночи, VI, 579-615; VII, 5-45.

. Леонь Гозлань. 1837: Біографь Жервась, разсказь, XV, 254—297.

Томасъ Гросси. 1835: Отрывовъ изъ романа Марка Висконти, пер. Шевырева. II, 240-284, 381-412.

Г.жа Дебордъ Вальморъ. 1836: Женщина, повъсть, IX, 31-73.

Девись (І. F. Davis). 1837: Китай, наъ соч. La Chine, XIII, 201–230. Шарль Дидье. 1837: Воспоминание объ Испании, XIII, 308–342.

Дюмонъ Д. Юрынлы. 1835: Тантскій архипелагь, пер. Н. Полевого, III, 392—438, 514—547.

Емиль Жирардень. 1837: Записки Марціана, писанныя имъ самимъ, XII, 240— 255.—1836: Пагубный даръ, изъ новаго романа La canne de M. de Balzac, вер. В. В-ій, VIII, 229—249.

Жорже-Зандъ. 1835: Письма путешественника, III, 36—71; Симонъ, повѣсть, VII, 131—157, 272—333, 496—563, 616—693; VII, 49—96.—1837: Мопра, романъ, XIII, 49—89, 131—175, 263—307, 390—438; XIV, 5—46, 127—162.

Испанская хроника. 1835: Отрывокъ, переводъ М. Лиховина, IV, 375-406.

Испанія въ настоященъ ся видь, 1835, изъ вниги Spain as it is, IV, 282—316. Антуанъ де Латуръ. 1837: Рукопись Наполеона, XII, 122—131.

Августь Левальдо. 1836: Барейть и Жанъ-Поль, акварель изъ жизни, VII, 319-354.

L. L. L. Валахія в Молдавія, XI, 76-98; Правы въ Амеремѣ, XIV, 417-431. L. E. L. 1836: Мекльдредъ Пембертонъ, разсказъ изъ N. Monthl. Magaz., VII, 147-170.

Мармые. 1836: Постщеніе Гейзера в Геклы въ Исландія, VIII, 530—538.—1837: Жизнь поэтовъ, XII, 335 — 359; Германскія преданія, XI, 518 — 552; Природа въ Данія, XII, 371—378; Шведскіе университеты, XIII, 112—123.

М. 1837: Рамазанъ и Бейрамъ въ Алжиръ, XI, 553-562.

Альфредь Мюссе. 1837: Див любовинцы, XV, 423-483.

Мишем Раймондъ. 1836: Свадьба въ Шварцвальде, разсказъ, пер. В. Б-ва, IX, 133-181.

Альфонсь Ройерь. 1835: Судья своей чести, І, 740-791.

Евиній Скрибь. 1837: Бубновый король, повѣсть, XII, 449-488.

Эжиль Сувестрь. 1836: Послёдняя любовь, повёсть, Х, 5-58.

Фредерикь Сулье. 1837: Ночь въ дилижансь, XI, 105-132; Замокъ Ронкероль,

352—385; Первое вресло, 484—507; Гордость в суетность, повъсть, XIV, 268—302, 381—416; XV, 41—72.

Г-жа Тастю. 1837: Встрёча въ маскараде, XIV, 191-203.

Лордь Ф. 1836: Красный носъ, VIII, 475-487.

Филареть Шаль. 1837: Драматические правы XVI стольтия, пер. М. Строева, XII. 215—244.

Börsenhalle 1836: Денди древняго Рима, IX, 114-121.

Journal des Débats 1837: Майнцское торжество въ честь Гутгенберга, XII, 527-534.

Morgenblatt 1835: Парижскіе нишіе, IV, 137—146. — 1836: Бѣгство Шиллера ваъ Штутгардта, IX, 182—207; Американцы въ Англін, VI, 345—362; Парижъ, Лонлонъ, Лиссабонъ, очерки, VIII, 369—393; X, 181—231, 345 — 868; Нѣмцы и фравчузы въ своемъ явыкѣ, пер. П. Дубровскій, X, 317—342; Домашній комфортъ у англичанъ, пер. П. Дубровскій, XII, 78—92.

New Monthly Magazine 1836: Новъйшія плаванія кругомъ свѣта, VI, 395—432; Римскіе театры, XIII, 195—215.

Revue Britannique 1835: Паганини въ Булони, V, 51-76.—1836: Искусство давать об'яды, VII, 375-394; Воспоминанія объ Испаніи 1835—1836 г., VIII, 419— 445—1837: О состоянія общества въ Англія, XV, 397—408; Воспоминанія о Мальть а Свяцилія, XII, 92—111. Wiener Zeitschrift 1835: П'ятушій домъ, приключеніе взъ Тридцатил'ятней войны, III, 342—385.

Безъ подписи и указаній. 1835: Англійскій парламенть в общество воздержности, съ вѣмецкаго, І, 186-199; Брюловъ въ Москвѣ (безъ вомераців).-1836: Исторія олунѣ в о другѣ Пьерро, Х, 389-406.-1837: Либертвно Генуччи, повѣсть съ англійскаго, ХІІ, 5-41; Аенны вт 1832 и 1836 годахъ, ХУ, 237-252; О привычкахъ человѣка, ХУ, 326-349; Женитьба Гёте, съ франц. Вл. Классовскій, ХІУ, 98-115.

#### 2. Статъм ученаго содержанія.

а) Ориги:нальныя.

В. Андросовъ. 1835: Производимость и живыя силы.

Дм. Бантышъ-Каменскій. 1835: Кн. Антіохъ Дмитр. Кантомиръ, III, 478–507. Юрій Венеминъ. 1836: Скандинавоманія и ея поклонники, VIII, 488–525; IX,

269-307.-1837: 395-425; О зародышѣ новой болгарской литературы, XIV, 47-95.
 Волковъ. 1837: О послѣднихъ дняхъ жизни И. И. Дмитріева, XIII, 232-237.
 Кн. А. Волконскій. 1837: Очеркъ исторіи архитектуры, XI, 508-517.

*Ф. Глинка.* 1836: Өедөръ Исвевъ или бъдное семейство въ клъткъ, приглашеніе къ пожертвованію, VI, 336—344; IX, 363—373.—1837: Къ благотворителянъ семейства Р-к-т-с-хъ, XI, 441—451.

В. В. Григорьесь. 1835: Исторические и филологические труды русскихъ оріенталистовъ, II, 413—420.

Дм. Давыдовъ. 1835: Химическое изыскание по свеклосахарному производству, II, 288—251.

Діаконовичь Лога. 1837: Өукидить, XI, 563-574.

А. Добровольскій. 1836: Предположеніе объ устройствѣ въ Москвѣ картинной галлерен и при ней выставки художествевныхъ произведеній, VI, 564-570.

П. Дубровскій. 1835: Новіншая поэзія у поляковъ, У, 271-303.

*И. Ефимовичъ.* 1835: Взглядъ на системы философіи XIX въка во Франція, V. 77—104.—1837: XII, 141—155.

*П. И. Ивановъ.* 1835: Назначение помъстныхъ окладовъ въ старинной русской службъ, V, 216-224.-1836: Борисовский городокъ, X, 127-134.

*И. К.* 1836: Сельско-хозяйственное учебное заведеніе близъ Дерпта, IX, 253-255.

. Липранди. 1835: Нѣкоторыя разсужденія о военной наукь, III, 72-82.

Дм. М. Льсось. 1836: Гражданскій героизмъ, анекдоть о Екатеринѣ II и гр. Остерманѣ, VIII, 260--261.

А. М. Б. М. 1837: Общія поговорки, XI, 452-456.

И. Н—съ. 1836: Опытные люди, по случаю указа о размежевавіи, VI, 367—372. М. Ф. Орлосъ. 1835: Отчетъ Московскаго художественнаго класса, читанный въ годичномъ собраніи, II, 161—174.

М. П. Погодинъ. 1835: Очеркъ русской исторіи, І, 89—102; Письма изъ Петербурга о трудахъ ученыхъ и литераторовъ, І, 442—448.

*Н. В. Роспиславичъ-Савельевъ.* 1837: Битва Куликовская и походъ на Новгородъ, изъ книги "Лимитрій Іоанновичъ Донской", XIII, 350—362.

Ив. А. Сабуровъ. 1835: Взглядъ на цёны хлёба, бывшія въ Пензенской губернік съ 1830 по 1835 годъ, и на послёдствія сихъ цёнъ, II, 421-441.

Як. Ал. Сабуровь. 1835: Игра, V, 151-171.

Ив. Снегиревь. 1835: О мъсть погребенія Авраама Палицына, II, 352-360.-

1836: Надпись Порфирія Стиенникова о его лексиконт на иконт Владимірской Богоматери въ церкви Св. Ермолая, на Козьемъ Болотт, VIII, 261-264.

С. П. Шевырев. 1835: Училище глухонѣмыхъ въ Москвѣ, III, 460—467.—1836: Опера любителей въ Москвѣ— "Севильскій цирульникъ" (подписано: Наблюдатель), VI, 363—367.—1837: Сильфида Санковская, XIII, 103—111.

Д-ръ Ястребиовъ. 1835: Взглядъ на направление истории, письмо къ М. Ф. Орзову, I, 695-701.

Проф. Эверсманъ. 1837: Климатъ, погода и другія явленія въ Оренбургскомъ краю, изъ сочиневія "Естественная исторія Оренбургскаго края", пер. В. И. Даля, XV, 337—379.

Проф. П. Эйнбродта. 1835: О первой причинѣ неровности твердой оболочки земли, V, 435-457.

Бель подписи. 1835: Европа и Востокъ, о переводъ Ведъ на французскій языкъ, II, 485—492; Разное о Парижъ, V, 177—215, 397—421.—1836: О смерти Пушкина, X, 122; Развалины дома Потемкина въ Екатеринославъ, X, 263—266.—1837: Въроятный въкъ человъческой жизни, XI, 5—16; Очеркъ разстройства Персіи предъ появленіемъ Надиръ-шаха, XIV, 359—380; Исландская письменность, XV, 409—422.

#### b) Переводныя.

Д-ръ Брейнамъ. 1835: Извлечение изъ брошюры о пагубномъ вліяния умствевныхъ трудовъ на здоровье и организацію дѣтей, III, 145—149.

Гаммеръ. 1835: Обозрѣніе важнѣйшихъ государственныхъ учрежденій и перемѣнъ, произведенныхъ въ Турціи имнѣ царствующимъ султаномь Махмудомъ, I, 377—422, 819—827.

Гёрресь. 1835: Донъ съумасшедшихъ и иден объ искусстве и помешательстве ума, IV, 5-33, 157-190.

Шарм Диды. 1836: Политическое состояние евреевъ въ Варварийскихъ владъняхъ, IX, 224-238.

Дюбуа. 1837: Животный магнетизмъ, извлечение изъ донесения Парижской Медицинской академии, XII, 515—526.

Проф. Линкъ. 1837: Первобытный міръ, отрывокъ изъ книги, XIII, 363-368. Е. Литтре. 1837: Гёте натуралисть, XIV, 303-319.

Ш. Нодъе. 1835: Что такое истина? Философское сомивние, VI, 108-128.

Сталь. 1835: Труды европейскихъ оріенталистовъ въ послѣдніе два года, донесеніе Парижскому Азіатическому Обществу, изъ Nouveau Journal Asiatique, IV, 536—577.

S. 1835: Состояніе училищъ въ Англін, III, 606-612.

*Тьеръ*, франц. министъ внутр. дълъ. 1835: Мнѣніе объ устройствѣ желѣзныхъ дороть во Францін, I, 802—818.

*П. Г. Шафарикъ.* 1836: Мысли о древности славянъ въ Европъ, пер. Ос. Бодянскаго, VIII, 48-84; О народахъ Скиескаго племени, историч. изслъдованія, пер. Ос. Бодянскаго, VII, 504-538.

А. Швейгаардъ. 1837: Нѣмецкая философія, XIV, 162-190.

Безь подписи и указанія. 1837: Замічанія о первоначальномъ состоянія Европы, XI, 200—222; Новости няъ царства наукъ, XII, 489—502.

Bibliotheque Universelle 1837: Наблюденія, сдёланныя во время поёздки къ Куягогскому водопаду, возлѣ озера Эріо, няъ записокъ натуралиста, XII, 269-289.

Edinbourg Review 1837: Золи или тайные индвйскіе убійцы, XI, 262—296, 313—351.

L'Europe Industrielle 1837: О настоящемъ состояніи промышленности и торговли, XIII, 43—48.

Industrie 1835: Замѣчательнѣйшія вещи, бывшія на Парижской выставкѣ 1834 года, съ рисунками, І, 170—185.

Kunstblatt 1836: Парижская художественная выставка 1836 г., VII, 445-464; VIII, 216-228.

*Révue Britannique* 1835: Объ участія и правахъ женщинъ между вынѣшними народами Европы, I, 265—291; Народныя особенности, II, 420—441; О домахъ убѣжища и благотворительныхъ заведеніяхъ и вліянія ихъ на низшіе классы народа, III, 307—339.—1836: Высшая общественная образованность, X, 289—314.

3. Критика, рецензіи, литературные очерки.

а) Оригинальныя.

Андросовъ. 1835: Разборъ изданія "Государственная внѣшняя торговля 1834 г. въ различныхъ ся видахъ", III, 548—565; Записки перваго комитета сахароваровъ при Московскомъ обществѣ сельскаго хозяйства, М. 1834; Записки втораго комитета сахароваровъ, М. 1835 г., I, 551—562. – 1836: Какъ пишутъ критику, VI, 470; Ревизоръ, соч. Гоголя, VIII, 120—131; Статистическія замѣткя о внѣшней торговлѣ Россіи, соч. Небольсина, 2 ч. Спб. 1835, VI, 161—180.

А. 1835: Критическое объяснение, V, 479-490.

«. 1835: Сцены на морѣ, соч. Давыдова.

Бодянскій. 1835: Народныя спѣванки или свѣтскія пѣсни словаковъ въ Венгріп, взд. Яномъ Колларомъ, IV, 383-416, 578--607.

Германь. 1835: О земледѣльческихъ колоніяхъ, соч. Г. Л. Ф. Гюерна де Помезъ, П. 1832 г.; О бѣдноств, нищеть и средствахъ предупредить ея пагубныя послѣдствія, соч. бар. Морога, П. 1834; Политическая экономія въ духѣ христіанскомъ, соч. виконта де Вильневъ-Баржемона, ПІ, 113—134.

Діаконовичь Лога. 1836: Нѣсколько замѣчаній о религіи древняхъ грековъ, по поводу спора Шевырева съ Надеждинымъ, VII, 89—115.

Ив. Кумеровъ, О. Варвинский и пр. 1837: Россія въ историческомъ, статистическомъ, географическомъ и литературномъ отношении, соч. Ө. Булгарина, XI, 395— 422; XII, 326-334; XIII, 176-200.

М. Н. Лихонинъ. 1836: Вельтманъ и его сочиненія, VII, 99—117, 220—231.

М. Макаровъ. 1837: Жизиь и приключенія всѣхъ россійскихъ періодическихъ яздапій отъ самаго начала ихъ появленія до нашего времени, XIV, 204—233, 320—340.

Кандидать Михайловь. 1837: О русской исторіи г. Устрялова, XI, 222—247. Н. Мельтуровь. 1835: Музыкальная актопись, І, 144—169.

Як. Невировъ. 1836: Объ оперѣ Глинки "Жизнь за царя", письмо изъ Петербурга, IX, 374—384; Пантомима, или предалія глубокой зревности, соч. Вильяма Гоуйота, X, 96—121.

N. N. 1835: Замѣчаніе на переводъ рукописи Жолкѣвскаго, помѣщенной въ іюльской внижкѣ "Библіотеки для Чтенія", II, 658-678.

— О — 1835: "Недовольные", комедія Загоскина, IV, 417—443; "Аскольдова могила", опера, музыка Версговскаго, III, 270—288.

М. П. Погодинъ. 1835: Царствованіе царя Феодори Алексвевича, соч. Берга, I, 563—574; Обозрѣніе системъ городовъ Россійской имперіи, пал. М. В. Д., V, 490-496.—1836: Славянскія новости, письмо къ редактору, VII, 288-304.

Полевисть, 1835: Детскій Журналь на 1835 г., II, 511-515.

- 8 -

Н. П...щ...ев. 1835: Брамбеусь и юная словесность, II, 442—465, 598—637. Н. Савельеев. 1837: Начертание русской истории для училищь, проф. Погодина, X, 232—256.

См. 1836: Начертание физики, М. Павлова, IX, 340-358, 481-509.

Т. Т. 1. 1837: Замъчательнъйшія книги, вышедшія во Франціи въ 1836 году, XII, 46-75.

С. Ш. Шевырев. 1835: Словесность и торговля, І, 5—29; О критикѣ вообще и у насъ въ Россін, І. 493—525; Кн. Мих. Вас. Скопинъ-Шуйскій, драма Н. Кукольника, І, 114—119, 382—395; Три повѣсти Н. Павлова, І, 120—130; Миргородъ, повѣсть Н. Гоголя, І, 396—411; Romans, contes et nouvelles litteraires, histoire de la poésie et de la litterature chez tous les peuples, pur Jules Janin, P. 1834, II, 114— 123; Стихотворенія Вл. Беведиктова, С.-Пб. 1835, III, 439—459; Чаттертовъ, драма Альфреда де Виньи, IV, 608—623; Московскій театръ, пріѣздъ Каратыгиныхъ, І, 669—687.—1836: Перечень наблюдателя, VI, 77—105, 242—265; Отмѣтки наблюдателя, VII, 566—572; Москва и Петербургъ въ литературныхъ отношеніяхъ, VI, 181—187; Отвѣтъ автора "Исторіи поэзіи" издателю, Телескопа" на его рецензію, VI, 697—718; VII; 252—287, 395—407; Путешествіе ко святымъ мѣстамъ русскимъ, 408—417.—1837: Гердеръ, Шиллеръ и Гёте, изъ соч. "Теорія и поззія въ историческомъ развитіи у древнихъ и новыхъ народовъ", X, 129—159; Перечень наблюдателя, XII, 311—326.

*Кн. С. Урусов*. 1837: Извѣстіе о "Нибелунгахъ", по поводу перевода на франпузскій языкъ г-жи Ch. Meltière, XIII, 492-498.

Рецензіц не подписанныя. 1835: Ангорскіе пороги, сибирская быль, соч. Н. Щ. Спб. 1835, І, 416—419; Новѣйшія сочиненія объ Азін, V, 28—52; Исторія сына вѣка, соч. Альфреда де Мюссе, V, 366—377; Наполеонъ, поэма Кина, V, 378—380; Воспоминанія маркиза де Креки, съ 1710 по 1802 годъ, т. IV, П. 1834, І, 574—588; Мысли заключеннаго, соч. гр. Пейроне, П, 1834, І, 588—589; Исторія народной германской поэзіи, д-ра Гервинуса, т. І, П. 371—375; Servitude et grandeur militaire, раг le comte Alfred de Vigny, 588—589.—1836: Пздатель "Телескопа" на Аустерлицкомъ мосту, VII, 305—313; Шуточки "Библіотеки для Чтенія", VIII, 137—140.—1837: Замѣтки по поводу "Библіотеки для Чтенія" (Мозги, новые приходы въ Москвѣ), XII, 379—386, 538—542, 545.

#### b) Переводныя.

Гёте. 1835: Шекспиръ по Гёте, II, 34-53.

Жюль Жанень. 1835: Мићніе о Дюлорб и Пиголе Брёне, II, 679-686.

Кёнинэ. 1836: О теперешнемъ состояни нъмецкой литературы, VII, 465-501; IX, 5-28, 459-480; X, 77-95; Новые нъмецкие романисты, X, 145-179.

L. 1835: Исторія французской морской силы, соч. Евгенія Сю, рец. L., V, 497-506.

L. А. 1835: Послѣдніе дви Помпен, истор. романъ Бульвера, I, 130-143.

Люше (Aug. Luchet). 1835: Литературное сотрудничество, I, 706-728.

X. Marmier. 1836: Исторія Франція, соч. Мишле, т. І и II, II, 637-657.

Mazade. 1835: Письмо о рукописи, заключающей греческій переводъ Санхоніатоновой Финикійской исторіи, Ph. le Bas, VIII, 396-406; IX, 125-126.

С. Мюнкъ. 1836: Опыты философіи индъйцевъ, соч. Кольбруна, переведенные съ англійскаго, съ санскритскими текстами и примъчаніями Г. Потье, IX, 74--93.

Д. Низарь. 1835: Викторъ Гюго въ 1836 году, V, 225-250, 304.

Сисмонди. 1836: Ирландія въ 1834 году, путешествіе по Прландій, соч. Инглиса, 2 ч., VIII, 318-348, 451-469. Филареть Шаль. 1835: Генрикъ Гейне, I, 616-632.

Berliner Conversations Blatt 1836: Бальзакъ, VIII, 118-128.

Bibliotheque Universelle 1837: Вальтеръ Скоттъ и его послёдователи, XII, 112-122.

Journal des Débats 1836: Первое представление оперы Меркаданте "Разбойники" въ Парижской Итальянской оперъ, VII, 418-425.

Morgenblatt 1835: Сочиненія объ Америкѣ, II, 124-147.

New Monthly Magazine 1836: Новый рожанъ Бульвера "Pieнso", VI, 571—575.— 1837: Доказательства въ пользу новаго дражатическаго генія, разборъ "Парацельза", соч. Роберта Браунинга, VII, 174—216.

Révue Germanique 1836: Новая интература въ Германін, VI, 188-193.

Бель подписи и указанія. 1835: Упрекъ совгеменной литературів, изъ франц. журнала, III, 623-627.—1836: Новый романъ Жюль Жанена "Le chemin de traverse", VI, 742—746; Нізмецкая литература, съ нізмецкаго, IX, 208—223; X, 59—76.

#### 4. Матеріалы для русской исторіи.

Указъ 28 сентября 7193 г. царей Іоанна и Петра Алекскевичей боярину и оружейничему П. В. Шереметеву о пришествін въ Москву изъ Тронцы.

Списовъ съ листа, поданнаго царю Алексвю Михайловичу старцемъ Печерскаго монастыря Кирилломъ, 31 марта въ 177 г., о покровительствѣ Кіево-Печерской лаврѣ.

Списокъ съ листа гетмана Демьяна Игнатова къ кошевому атаману Петру Сухалъю, съ приглашениемъ вступить въ подданство России, 10 мая 1669 года, XIII, 481-491.

\_\_\_\_\_

# ПРИЛОЖЕНІЕ ВТОРОЕ.

Статья Александра Ивановича, напечатанная въ № 99 "Земледѣльческой Газеты" за 1847 годъ, съ подписью Александръ К... Слова напечатанныя курсивомъ цензурою не пропущены.

### Охота пуще неволи.

Часто повторяемъ мы сію пословицу, но рѣлко, весьма рѣлко думаемъ о глубокомъ ея смыслѣ. Чего не дѣлаемъ мы по охотѣ! Скачемъ по большимъ дорогамъ, не спимъ ночи, работаемъ съ утра до вечера, и намъ все это не тяжело. Успѣхъ большею частью увѣнчиваетъ наши усилія – почему? — потому именно, что мы все это лѣлаемъ добровольно, что мы имѣемъ въ виду достиженіе нашей цѣли и работаемъ для себя. Какъ тяжело всякое принужденіс! Миѣ хочется служить въ военной службѣ, а меня опредѣляютъ въ гражданскую; я не люблю деревню, а родители посылаютъ ченя хозяйничать въ отдаленную губернію; для излѣченія отъ болѣзни миѣ хочется ѣхать за границу, а меня оправляютъ на Кавкавъ. Гражданская служба, деревня, Кавказъ — сами по себѣ суть вещи не дурныя, не тяжелыя и для многихъ онѣ составляютъ предметы пламенныхъ желаній; но во всемъ этомъ дурно, тяжело лишь одно — именно то, что мы должны это дѣлать не по убѣжденію, не цо охотѣ, а по неволѣ.

Если непріятно, тяжело совершать по неволі и всколько діль въ жизни, то каково цілую жизнь, почти всі дійствія оной производить не по охоті, а по неволі! Сидора мы назначаемъ въ повара, Андрея—въ лакен, Гаврилу—въ портные, и такъ лале, между тімъ какъ они, быть-можеть, иміють наклонности къ совершенно инымъ занятіямъ. *Оедоръ желаетъ жениться, онъ сотворенъ для семейной жизни, а я не дозволяю ему жениться, потому что, какъ человъка характера тилаю, его* личная услуга мнь нужна, я хочу имъть его всегда въ посподсколь домъ. Родители желали бы сохранить при себія дітей своихъ и лично наблюсти за ихъ нравственностью, а мы отдаемъ ихъ въ ученіе въ Москву, гді и мальчики и дівочки боліе развращаются поведеніемъ, чёмъ научаются ремесламъ. — И мы еще удивляемся, что у насъ мастеровые уміютъ только перенимать и ничего не выдумываютъ и не удучшаютъ. Мы ставимъ въ примірь німцевъ, англичанъ, которые постоянно доволять до большаго совершенства всё ремесла, которыми они занимаются. Да, разница туть велика. Они посвящаютъ себя тому, чему хотятъ; добрая воля развиваетъ ихъ умъ съ діятства; они хлопочутъ, трудятся—для себя, а не для другого.

Взглянемъ на барщинскую работу. Придетъ крестьянинъ сколь возможно позже, осматривается и оглядывается сколь возможно чаще и дольше, а работаетъ сколь возможно меньше, – ему не дёло дёлать, а день убить. — На господина работаетъ онъ три дня и на себя также три дня. Въ свои дни онъ обработываетъ земли больше, справляетъ всё домашнія дёла, и еще имёетъ много свободнаго времени. Господскія работы, особенно тё, которыя не могутъ быть урочными, приводятъ усерднаго надсмотрщика или въ отчаяніе, или въ ярость. Наказываешь нехотя, но прибёгаешь къ этому средству—какъ единственно возможному, чтобы дѣло впередъ подвивуть. Съ этою работою сравните теперь работу артельную, даже работу у хорошаго подрядчика. Злѣсь все горитъ: матеріаловь не наготовишься, времени проработають они менѣе барщинскаго крестьянина, отдохнутъ они болѣе его, но надѣлають они вдвое, втрое. Отчего?-Охота пуще неволи.

Взойдите въ мануфактуру, гдй работають по наряду, даже гдй, въ видй поощренія, дается накоторая задальная плата. Что вы тамъ найдете? Инструменты непремѣнно въ худомъ видь, ибо работники ихъ не берегуть, опи за нихъ не отвѣчають, можно этихъ людей наказать, но нельзя прогнать. По этой же самой причинѣ работа производится и дурно, и неотчетливо; что же касается до сработаннаго колнчества, то вѣрно едва въ половину противъ вольнаго работника. — Какая разница войти въ мануфактуру истинно на коммерческой ногѣ устроенную! Какъ тамъ одинъ передъ другимъ боится переработать, такъ тутъ они другъ друга одушевляютъ и подстрекаютъ. Вычетъ заставляетъ каждаго, строже всякаго надсмотрщика, наблъдать за чистотою работы. Собственная выгода будитъ его до свѣта и освѣщаетъ ему вечеромъ.—Охота пуще певоли.

У насъ въ домахъ слугъ много, а прислуги мало. Всякій имъетъ свою часть, и даже свою часть исправляетъ столько, сколько необходимо, а всего чаще и горьздо менъе, чъмъ сколько нужно.—За границею, даже въ С.-Петербургъ у иностранныхъ купцовъ – въ домъ одинъ слуга, а между тъмъ все чисто, все убрано; за столомъ опъ одинъ служитъ пятнадцати, двадцати человъкамъ; вездъ онъ поспъваетъ; нигдъ нѣтъ за нимъ остановки. Почему?— Потому что онъ получаетъ жалованье хорошее, т.-е. то, чего намъ стоятъ двое, трое нашихъ невольны слугъ; потому что если онъ не будетъ исполнять всѣхъ требованій своего хозяина, не будетъ предупреждать егэ желаній, то его сошлютъ и возьмутъ слугу болѣе усерднаго. Спросите иностранцевъ въ Петербургѣ, какъ они довольны нашими такъ-называемыми артельщиками; одинъ человѣкъ служитъ за троихъ. Отчего?—Охота пуще неволи.

Мы часто жалуемся, что слуги наши глупы, безпечны, лённвы, — да какъ же имъ быть иными? О чемъ имъ заботиться? Они знаютъ, что баринъ ихъ накормитъ и одёнетъ. Къ чему имъ радёть?... Что ни больше они будутъ работать, то тѣмъ больше навалятъ на нихъ дѣла, и одно средство быть покойнымъ – дѣла не дѣлать, в отъ дѣла не бѣгать. Чтю же касается до ума, то съ ихъ теперешиемъ положени это самая опасная и безполезная вещь: почти всю умные слуги или пъяницы, или оначаянныя голосы. Самая лучшая вещь съ слугь — чтобы онъ былъ не уменъ и не иутъ. Дѣло другое въ вольномъ \*) человѣкѣ: онъ должевъ позаботиться о томъ, чтобы припасти къ старости, на случай болтзин; ему надобно подумать или объ отцѣ и матеря, или о женѣ и дѣтяхъ. Если опъ будетъ служитъ плохо, то его прогонатъ; если онъ можетъ въ домѣ исправлять только одну часть, то онъ и жалованье получитъ за <sup>1</sup>, за <sup>1</sup>/2 слуги, – однимъ словомъ, вслкій слуга служитъ безъ устали, мечется во всѣ углы, все имъ приведено въ порядокъ, потому что онъ служитъ но доброй волѣпотому что онъ получаетъ для себя по мѣрѣ, какъ онъ служитъ для другаго.

Часто слышинъ мы жалобы на пъянство русскаго народа. Да какъ, почтенные читатели, не быть имъ пъяницами? Кикое главное дъйстве пъянства? Что въ пъян-

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Напеч.: наемномъ.

стви всего привлекательние? По мирть какъ вино разыгрывается, человикъ чувствуетъ что все около него преобразовывается, предметы смышиваются, воспоминанія покиоаютъ и онъ входитъ въ иной какой-то міръ. Онъ забываетъ горе, становится смылье, живетъ каком то другою жизнью, — пьяному море по кольно, говоритъ пословица. Можно ли ставить въ вину нашимъ людямъ, что имъ хочется хоть изрпдка отвъдать июй жизни? Пьянство есть необходимое утъшеніе въ ихъ положеніи, и горе намъ, когда они въ настоящемъ своемъ быту перестанутъ пьянствовать.

Одна привычка, одна восточная (не хочу сказать сильние) линь удерживаеть вась въ освобождении себя отъ кръпостныхъ людей \*). Почти всё мы убъждены въ превосходствѣ труда свободнаго передъ барщинскою работой, вольной услуги передь принужденною, а остаемся при худшемъ, зная лучшее. Многое можно сказать насчеть невозможности теперь превратить нашихь крѣпостныхъ крестьянъ въ обязанные; но что удерживаетъ насъ встьма \*\*) дворовымъ людямъ, на основания указа 12 юня 1844 года, дать отпускныя съ заключеніемъ съ ними обязательствъ? Обезпеченія нитеемь ны полныя: если они не заплатять слёдующихь намь денегь въ назначевные сроки, то удовлетворяемся мы преимущественно предъ всёми прочими ихъ лонгами и даже передъ казенными повинностями; если имущества ихъ недостаточно, то отдаются въ рекруты и зачетныя квитанціи намъ выдаются, а негодные въ рекруты отправляются въ крисстныя работы. Чего же намъ требовать болие? Средства намъ давы; исполнение зависить отъ насъ однихъ. Есть уже и примиры. но, къ несчастью, они не столь многочисленны, какъ бы того слёдовало ожидать. Пусть люди благонамбренные примутся за двло дружебе и тогда вбрно отсталихъбудеть немного.

1 ноября 1847 г. — С. Песочня.

<sup>\*)</sup> Напечатано: ненаемныхъ слугъ.

<sup>\*\*)</sup> Напеч.: мало-помалу.

# приложение третье.

#### И правда часто бываетъ неправдоподобна.

#### Статья эта запрещена была цензурою.

Въ конце первой половины XIX столетія, 1847 года октября 2 дня, въ № 118 "Московскихъ Вѣдомостей" напечатано: "Желающихъ отпустить въ услужение хорошій оркестръ музыкантовъ, состоящій изъ 8 до 16 человёкъ, просимъ дать знать". и пр., и пр., и пр. Если эта газета попадеть въ руки внуковъ нашихъ, то върно это объявление сочтуть они за остроту какого-нибудь насмѣшника, желавшаго возобновить въ нашей памяти обычаи давнихъ временъ. Трудно, очень трудно и теперь поверить, чтобъ объявление сіе было не забавною выходкой человека, подобнаго тому англичанину, который, не найдя въ законахъ воспрещения продавать свою жену. вывель на веревочки свою половнну на базарь. И шутникь 2 октября нарочно помъстилъ въ свое объявление слова "изъ 8 и до 16 человъкъ"; бевъ этой оговорки върно многіе бы подумали, что желають вупить оркестрь изъ выученныхъ птицъ ние иныхъ музыкальныхъ животныхъ. Правительство запретило печатать объявления о продажѣ и покупкѣ крестьянскихъ душъ еще въ 1801 году и возобновило его въ 1822 и 1823 гг., а люди умиће нашли средство обойти это запрещение остроумною выдумкою: вывсто продается употребляется выражение отпускается въ услужение. Пора, почтенные сограждане, это изобрътеніе заклеймить печатью отверженія; пора людей не продавать и не покупать; а это тъмъ для насъ легче, что правительство указомъ 12-го іюня 1844 года дало намъ право отпускать дворовыхъ людей на волю по договорамъ, съ платежами сими послёдними денежныхъ суммъ, въ одинъ или несколько сроковъ или ежегоднаго оброка по смерть владёльца, или на опредёленное число лѣтъ.

Благодѣтельное правительство наше, чтобы болѣе поощрить на сie христолюбивое дѣло, дозволило отпускать на волю даже изъ заложенныхъ имѣній безъ взноса выкупныхъ денегъ и съ слѣдующей за отпускомъ половины года освободило насъ отъ платежа всякихъ повинностей за отпущенниковъ. Чего желать самому скроиному въ своихъ требованіяхъ владѣльцу? Правительство наше постепенно стремилось къ утвержденію нашихъ отношеній къ крѣпостнымъ людямъ на болѣе христіанскихъ началахъ; съ 1801 года оно еще рѣшительнѣе начало дѣйствовать въ этомъ смыслѣ,-неужели общее мнѣніе не поможетъ въ этихъ благихъ его начинаніяхъ, неужели продажа и покупка людей продолжится и послѣ изданія закона 1844 года? Объявленіе 2-го октября срамитъ насъ всѣхъ, нашу страну. Неужели все должно быть у насъ сдѣлано правительствомъ, неужели общее мнѣніе не заклеймить дерзающихъ еще торговать людьми? И побѣдители перестали продавать своихъ плѣнниковъ, а мы продаемъ и покупаемъ своихъ братьевъ во Христѣ, своихъ сограяданъ, русскихъ мюдей, какъ и мы сами!!...

# ПРИЛОЖЕНІЕ ЧЕТВЕРТОЕ.

Въ текстѣ указано письмо А. В. Елагина. Дѣйствительно въ бумагахъ Александра Ивановича находится оригиналъ не подписаннаго письма, съ надписью сверху карандапомъ, неизвѣстно чьею рукой, "письмо А. В. Елагина". По сличении письма оно оказалось копіей съ письма П. В. Кирѣевскаго, напечатаннаго въ "Рус. Архивѣ" 1873 г. (II, 1345—1354), подлинникъ котораго также сохранился въ бумагахъ Ал. Ив. Повидимому, письмо А. В. Елагина съ заявленіемъ его несогласія на отдѣльныя условія помѣщиковъ по освобожденію крестьянъ дѣйствительно существовало, но утратилось.



# ПРИЛОЖЕНІЕ ПЯТОЕ.

Документы по намърению Александра Ивановича внести проектъ улучшения быта. кръпостныхъ въ рязанское губернское дворянское собрание въ 1847 году.

#### 1. Письмо А. И. Кошелева октября 1847 года къ министру внутреннихъ дълъ.

Утвердить на законномъ основаніи быть крестьянъ и дворовыхъ людей и отношеніе къ нимъ помѣщика -- было всегда живѣйшимъ моимъ желаніемъ. Съ особенною ралостью привѣтствовалъ я указы объ обязанныхъ крестьянахъ и о дозволеніи давать дворовымъ людямъ отпускныя по условіямъ. Къ несчастію, благодѣтельныя сіи мѣры не получаютъ до сихъ поръ надлежащаго развитія: онѣ не переходятъ въ жизнь и остаются лишь въ Сводѣ Законовъ, какъ свидѣтельства желаній правительства.

Конечно, крѣпостные люди вообще и въ особенности въ нѣкоторыхъ губерніяхъ еще не требують перемѣны въ своемъ положеніи; большая часть даже объ этомъ и не помышляетъ. Этимъ-то состояніемъ дѣла, смѣю думать, и должно воспользоваться, чтобы произвести постепенный и сколько можно менѣе чувствительный переходъ къ иному быту.

Должно сознаться также, что большинство дворянъ стоитъ за нынѣшій порядокъ вещей и противно измѣненію отношеній ихъ къ крестьянамъ; иначе и быть не можетъ. Наше дворянство столь же многочисленно, сколько оно и бѣдно; просвѣщеніе обхватило только верхній слой этого вванія; остальныя же его подраздѣленія болѣе или менѣе остаются въ прежнемъ неподвижномъ положенів. Измѣненіе крѣпостнаго права въ отношеніи людей сопряжено съ пожертвованіями. Богатому жертвовать несравненно легче, чѣмъ бѣдному; бѣдность же есть нынѣшній удѣлъ безчисленнаго нашего дворянства.

Указъ объ условныхъ отпускныхъ мало-помалу приноситъ полезные плоды, но положеніе объ обязанныхъ крестьянахъ не имѣетъ рѣшительно никакого дѣйствія. Въ этомъ должно обвинять не одно нежеланіе дворянства измѣнить неестественное право въ отношеніи крѣпостныхъ людей; есть люди, сильно желающіе по совѣсти устроить бытъ доставшихся имъ крѣпостныхъ людей, но не приступаютъ къ дѣлу потому, что у нихъ руки связаны. Причина совершеннаго неразвитія сего законоположенія, смѣю доложить вашему высокопревосходительству, лежитъ въ самомъ законѣ и въ особенности въ статьяхъ 906 и 912 тома IX Свода Законовъ.

Измѣненіе крѣпостнаго права въ отношеніи людей должно быть результатомъ усплій какъ правительства, такъ и самого дворянства. Смѣю даже думать, что дворянство для собственнаго своего охраненія и для собственныхъ своихъ выгодъ должно принять въ этомъ дѣлѣ первое и главное участіе. Обстоятельства сего вопроса такъ иногосложны, никоторыя пожертвованія такъ необходимы, что дворянство одно мокеть, каждое для своей мистности, составить по сему предмету надложащее предположеніе.

Сіе-то уб'яжденіе возлагаєть на меня долгь на предстоящихъ выборахъ, на основаніи статьи 104-й тома IX Свода Законовъ, предложить дворянству Рязанской губернім испросить Высочайшее сонзволеніе на составленіе комитета для обсужденія вастоящаго положенія дворянскихъ имъній и для предположенія мъръ къ узаконенію отношеній крестьянъ и дворовыхъ къ своему помъщику.

Зная всю важность сего вопроса, не скрывая себѣ сопротивленій, которыя разрушеніе онаго должно вструтить въ здушней мустности, я не иначе рушусь сдудать сіе предложеніе, какъ предварительно получивши на то соизволеніе вашего превосходительства.

Нужнымъ считаю присовокупить, что предложеніе сіе намёренъ сдёлать не молодой мальчикъ, но 42-лётній человёкъ, —не теоретикъ, а хозяннъ постоянно живущій въ деревит и ревностно занимающійся своимъ хозяйствомъ; и, наконецъ, не безпріютный, ищущій въ перемевнахъ улучшенія своего состоянія, но человёкъ имёющій нынё въ своемъ владёнія, при достаточномъ количествё земли, 3.500 ревизскихъ лушъ мужеска пола.

Осмёляваюсь препроводить при семъ къ вашему высокопревосходительству проекть предложевія, которое я желаю сдёлать на предстоящихъ (10 декабря сего года) рязанскихъ губернскихъ выборахъ и всепокорнёйше прошу почтить меня разрёшевіемъ, могу ли я сдёлать сіе предложеніе или нётъ?

### 2. Отвѣтъ министра внутреннихъ дѣлъ (23 ноября 1847 г., № 3489).

По всеподданнёйшему докладу моему письма вашего, оть 23-го октября, Его Веичество Высочайше повелёть соизволиль отозваться, что предполагаемое вами предложеніе на дворянскихъ выборахъ, при всей благонамёренности своей, не совсёмъ удобно, какъ и самое составленіе комитета, для обсужденія настоящаго положенія дворянскихъ имёній въ Рязанской губерніи и для начертанія мёръ къ определенію отношенія крестьянъ къ помёщикамъ. Но еслибы вы, милостивый государь, съ своей стороны ваключили съ крестьянами своими условія для обращенія ихъ въ обязанные, то это было бы вполнѣ согласно съ желаніями Его Величества и подало бы поощрительный примёръ для другихъ владёльцевъ.

# 3. Проектъ рѣчи А. И. Кошелева дворянамъ Рязанской губерніи объ улучшеніи быта помѣщичьихъ крестьянъ.

#### Милостивые государи,

почтеннъйшіе дворяне!

Знаю всю важность предложенія, которое я намфрень вамь сдёлать; угадываю предубъжденія, сь которыми оно, въроятно, будеть встрвчено; не скрываю себь лаже опасности навлечь чрезь то на себя неудовольствіе, быть-можеть даже негодованіе нѣкоторыхь изъ сочленовь монхь. Если я на это рѣшился, то это единственно потому, что совѣсть не дозволяеть мнѣ дѣйствовать иначе. Я могу въ своихъ убѣжденіяхъ ошибаться, но смѣю надѣяться, что почтеннѣйшее дворянство оцѣнить чистоту моихъ намѣреній.

Отношенія пом'ящика въ своимъ врестьянамъ и дворовымъ людямъ и отношенія крестьянъ и дворовыхъ людей къ своему помѣшику въ настоящемъ положения, кажется, долго оставаться не могуть. И православная наша вёра, и просвёщеніе, все более и более распространяющееся, безусловно требують изменения въ врепостномъ права. Не буду говорить о неестественности сего права; совъсть и просвъщене кажнаго изъ монхъ почтеннъйшихъ сочленовъ суть въ семъ лѣлѣ лучшје, краснорѣчивъйшіе ходатан за меньшихъ нашихъ братій. Считаю даже, по некоторымъ причинамъ, которыя вы, милостивые государи, легко оцёните, неудобнымъ пространно доказывать, что теперь, именно теперь, должно заняться сымъ дёломъ, что откладывать оное столь же неудобно, сколько и опасно, и что всякая холодность дворянства въ семъ случав можетъ иметь для него самыя неблагопріятныя последствія. Всеавгуствйшій Монархъ нашъ изъясниль свою высокую волю въ указахъ объ обязанныхъ крестьянахъ и объ условномъ освобождени дворовыхъ людей. Онъ предоставиль дворянству право делать условія, то-есть, по собственному усмотрёнію, устраивать на законномъ основании наши отношения въ крепостнымъ людямъ. Времеви прошло много, а что саблали мы? Такъ ди мы должны исполнять желанія отца отечества? Оставимъ ли на себѣ нареканіе, что мы одни помѣхою къ исполненію благихъ его намъреній? Если нъкоторыя постановленія въ сихъ законоположеніяхъ препятствують къ приведению оныхъ въ исполнение, то развѣ статья 104 тома IX Свода Законовъ не даетъ намъ права совъщаться о своихъ нуждахъ и пользахъ и въ важныхъ случаяхъ приносить всеподданнъйшія прошенія Его Императорскому Величеству? Нѣтъ, почтеннѣйшіе сочлены, холодность наша въ семъ дѣлѣ не извинительна, и она тъмъ менъе изванительна, что удерживаетъ насъ одна боязнь лишиться накоторыхъ выгодъ.

Конечно, милостивые государи, мы не обязаны жертвовать достояниемъ семействъ нашихъ для достижевія пёли даже высокой. На насъ лежить долгь сохранить дётянь полученное нами по наслёдству. Сей-то именно долгъ и побуждаетъ женя настаивать особенно на необходимости разрътения сего вопроса въ настоящее время. Положение дворянскихъ помъстій вообще бъдственно: никогда не было столько имъній описанныхъ и назначенныхъ въ продажу, какъ нынѣ; никогда кредитъ между дворянствомъ не быль безсильние настоящаго времени; никогда дворянство не было болие, чимь ныев, обременено долгами частными и казенными. Причины сего бъдственнаго положенія нашего дворянства, конечно, многораздичны, но главнейшая, смёю думать, ваключается въ неопредблепности и нетвердости нашнхъ отношеній къ крестьянамъ. При теперешнихъ нашихъ обстоятельствахъ нельзя и дукать о существенныхъ перемънахъ и улучшеніяхъ въ хозяйствъ. Барщинская работа есть всегдашній камень преткновенія для всёхъ нашихъ усилій по сему предмету. Съ другой стороны, крестьяне такъ убъждены во вспомоществовани со стороны помъщика, что собственными работами занимаются они еще хуже, чёмъ господскими. Одно средство выйти изъ сего ложнаго положенія заключается въ томъ, чтобы намъ совершенно выдёлнть свою собственность, свою настоящую принадлежность, а въ крестьяналъ возбудить двятельность выгодами труда собственно для нихъ самихъ. Если правительство одно приступить къ разръшению сего вопроса, то оно неминуемо издасть правила общія, и многіе, весьма многіе изъ насъ потерпять убытки невознаградимые. Обстоятельства сего діла крайне многосложны: весьма нужны иля онаго містныя свілівнія, но еще нужнѣе соображенія людей, у корня дѣла находящихся. Неужели мы добровольно откажемся отъ участія, предлагаемаго намъ правительствомъ въ семъ важномъ двяв, и предоставимъ на произволъ обстоятельствъ то, что теперь можемъ устроить для собственной пользы, для пользы детей нашихъ и всего государства?

Нътъ, почтеннъйшіе сочлены, за бездъйствіе въ семъ случай мы будемъ отвѣчать передъ самвии собою, передъ дѣтьми и внуками нашими.

Изкоторые скажуть, быть-можеть, что разрѣшеніе сего вопроса трудно, весьматрудно, почти невозможно. По этой-то самой причинѣ дѣло сіе и есть необходимое достояніе нынѣшняго достославнаго царствованія. Мирное присоединеніе къ нашей православной церкви двухъ милліоновъ нашихъ братій, отторгнутыхъ уніею, изданіе Свода Законовъ, размежеваніе черезполосныхъ дачъ, переходъ черезъ Балкани всѣ сіи чудеса совершены во дни нынѣ благополучно царствующаго Императора, и послѣ сего можно ли сожиѣваться, чтобы какое-либо благое дѣло было нынѣ невозможнымъ?

Воть обстоятельства, которыя долгомъ считаль представить въ благоусмотръне важе, милостявне государи, и которыя побуждаютъ меня предложить вамъ всеподданнъйшимъ прошеніемъ, черезъ гг. начальника губерніи и министра внутреннихъ дълъ, испросить Высочайшее соизволевіе на составленіе комитета изъ двоихъ депутатовъ отъ каждаго увзда для обсужденія настоящаго положенія дворянскихъ имъній Рязавской губерніи и для предположенія мъръ къ узаконенію отношеній крестьянъ къ помѣщикамъ по Рязанской губерніи.

# 4. Первоначальный проектъ Александра Ивановича объ улучшеніи быта крѣпостныхъ въ томъ видѣ, какъ Кошелевъ предполагалъ внести въ рязанское дворянское собраніе:

Отношенія помѣщика къ врестьянамъ и дворовымъ людямъ и отношенія крестьявь и зводовыхъ людей въ своему помещику въ настоящемъ виде долго оставаться не могутъ. Просвѣщеніе, все болѣе и болѣе распространяющееся, поставляетъ крѣпостныхъ людей въ своему владальцу въ непріязненное положеніе: они чувствуютъ, что они не вещи, а люди, что располагать ими безъ ихъ согласія противно и православной върз и здравому разсудку, что нынъшняя ихъ, лишь животнымъ свойственная, зависимость есть одно злоупотребление и что неимъние никакой собственвости убиваетъ всякую охоту къ трудамъ. Следствія сего порядка вещей суть неблагорасположение сихъ людей въ владъльцу, отсутствие всякаго усердия, лъность, все более и более укореняющаяся, безпечность о своемъ положения, даже отчаяние, которое сильнёе и сильнёе ими овладёваеть. Сколько теперь примёровъ людей, которые нарочно ведуть себя дурно, для того, чтобы поступить въ рекруты и сделаться современемъ вольными! При урожав крестьяне продаютъ весь хлёбъ, а деньси пропивають, ибо знають, что въ случай неурожая помещикъ по охоте или по неволь будеть ихъ кормить. Народонаселение умножается, но земледьлие между крестьянами ділаеть ли какіе-либо успіжи? Крестьянскія земли все боліе и боліе выпахиваются, а престьяннию, ничемь не обезпеченный, ничемь не подстрекаемый, едвалумаеть объ удовлетворения нуждъ завтрашняго дня. Оброчные крестьяне накопляютъ все болже и болже недонмокъ, ибо знаютъ, что чжиъ исправиње они будутъ платитъ, тімъ боліво съ нихъ возьмутъ. Алчности поміщика противопоставляютъ они одну снлу лёности, безпечности и отчалнія.

Пом'ящикъ съ своей стороны также чувствуеть себя въ отношени къ крёпостнымъ своимъ людямъ въ какомъ-то странномъ положения. Прежде, им'яя уб'яждения иныя, онъ и д'йствовалъ иначе. Закономъ права наши не сокращены: мы сохранили право даже наказывать розгами и отправлять для наказания при полиция; мы, какъ и прежде, можемъ отдавать въ рекруты и ссылать въ Сибирь на поселевие. Повиди-

мому, мы сохранили всв наши прежнія права, а на двлё мы сохранили только бездушные остовы оныхъ. Измёнились наши убъжденія, измёнились и меёнія коёпостныхъ людей нашихъ. Прежде мы наказывали сильно, иногда жестоко, но наказывали какъ отцы наказывали свонхъ дътей. Въ крайнихъ случаяхъ разрывали съ ними всякія связи отдачею въ рекруты или ссылкою въ Сибирь, но эти случан были ръдки. Отданный въ рекруты уже считался человъкомъ полуумершимъ; онъ или не возвращался, или возвращался уже свдой, трудами и наказаніями убитый человікь. Сосланный въ Сибирь исключался изъ числа живыхъ и о немъ не было болъе никакого слуха. Нынѣ соддаты возвращаются въ полномъ развитія силъ своихъ и приносять въ домъ свой свмена независимости и понятія о лучшей жизни. Прелставляемые нами въ распоряжение правительства не ссылаются въ Сибирь на поселеніе, а пом'єщаются большею частью въ адестантскія роты и остаются въ недальнемъ разстояния отъ прежняго своего мъстожительства. Немногіе изъ помъщиковъ сохраннии еще обыкновеніе лично наказывать своихъ людей, а болѣе приказываемъ объ этомъ начальникамъ нами избраннымъ изъ среды же наказанію подлежащихъ лиць; наказанія ділаются слабо, и мы не имісемь уже правственной возможности наблюсти за точнымъ исполненіемъ нашихъ приказаній. Нужды наши увеличиваются соразмёрно нашему увеличивающемуся просвёщенію, а земли и крестьяне истощаются нъ обратномъ дъйствін. Вотъ отчего дворянство все болье и болье разоряется, число имѣній, отдаваемыхъ въ опеку, постоянно умножается и газеты наполнены объявленіями объ имѣніяхъ, назначенныхъ въ продажу.

Слёдовательно изъ нынѣшенго нашего положенія выёти необходемо, — исходъ этотъ столь же желателенъ для крёпостныхъ нашихъ людей, сволько и для насъ самихъ.

Правительство давно видёло сіе положеніе дёль и необходимость изъ онаго выйтя; а потому оно предоставило первую возможность въ осуществленію сего перехода закономъ о вольныхъ хлюбопашцалъ. Но этотъ законъ не имёль и не могь имёть общирнаго дёйствія, нбо дворянство должно было лишиться всёхъ своихъ выгодныхъ правъ и остаться безъ ничего. Второй законъ, а именно Положеніе объ обязанныхъ крестьянахъ, утверждалъ торжественно неотъемлемую собственность земли за дворянствомъ и давалъ право заключать съ крестьянами условія съ сохраненіемъ всёхъ вотчинныхъ правъ. Этотъ законъ имёлъ еще менёе дёйствія, чёмъ первый о вольныхъ хлёбопашцахъ, и удивляться этому не должно. Не должно винить дворянство въ холодности, въ нежеланіп воспользоваться дарованною возможностью прекратить крёпостное состояніе съ сохраненіемъ всёхъ прочихъ вотчинныхъ правъ, причины неисполненія дежатъ на самомъ законѣ.

Первая и главиѣйшая причина заключается въ Сводѣ Законовъ, томѣ IX изд. 1842 г., въ статьѣ 906, гдѣ сказано: въ случаѣ неисполненія крестьянами пріемлемыхъ ими на себя по договору обязанностей, они понуждаются къ тому земскою иолиціею, подъ руководствомъ уѣздныхъ предводителей дворянства и подъ высшимъ наблюденіемъ губернскаго правленія.

Смыслъ сей статьи есть слѣдующій: я, помѣщикъ, долженъ отказаться отъ власти понудительной, которую я имѣю, и передать оную въ руки исправника и становаго пристава. Кто имѣетъ какую-нибудь опытность въ дѣлахъ, вѣрно никогда не рѣшится на такую отчаянную игру. Сдѣлать своихъ крестьянъ обязанными значитъ предать и себя и ихъ въ руки земской полиціи, значитъ лишить себя всякой собственности безъ пользы даже для крестьянъ. Хотя говорится въ семъ параграфѣ объ уѣздныхъ предводителяхъ, но мы слишкомъ хорошо знаемъ, что власть ихъ совершенно ничтожная и что они могутъ насъ защитить менѣе чѣмъ становой приставъ. Что же касается до губернскихъ правленій, то и тутъ мы не видимъ никакого ручательства за лучшес исполненіе узаконеній. Эта статья одна, пока будетъ существовать, остановить всякое развитіе мысли объ обязанныхъ крестьянахъ.

Вторая причина заключается Свода Законовъ того же тома въ статът 912, гдъ сказано: Помъщики и обязанные престьяне сохраняютъ заключенные между собою логоворы навсегда ненарушимо, имъя однако право особыми частными условіями лълъть измъненія въ надълъ землею и повинностяхъ на опредъленные сроки, съ обоюднаго согласія; а если имънія состоятъ въ залогъ, то и съ согласія надлежащихъ кредятныхъ установленій; во всъхъ же случаяхъ не иначе, какъ съ предварительнаго утвержденія правительства.

Есть зи возможность ваключать какія-либо условія навсегда? Возможно ли по доброй вол'я согласиться на то, чтобы въ условіяхъ не иначе д'ялать изм'яненія, какъ съ предварительнаго утвержденія правительства? Конечно, теперь въ первоначальномъ условія правительство должно принять участіе, ибо иначе условія будуть односторовня, — съ одной стороны пом'ящикъ и съ другой стороны онъ же, ибо кр'япостные его люди до поступленія въ иное состояніе никакой воли не им'яютъ. Сл'ядовательно, въ семъ первомъ условіи правительство необходимо должно быть участникомъ въ качествѣ представителя безгласныхъ людей; но впосл'ядствіи времени, когда они будуть им'ять свои права, свою самобытность, тогда они должны им'ять право и сами контрактоваться.

Уничтоженіе крёпостнаго состоянія есть потребность все болёе и болёе усиливающаяся, и ежечасно все нужнёе и нужнёе дать сему дёлу надлежащее разрёшеніе. Крёпостные люди начинають этого желать; мы болёе и болёе убёждаемся въ этой необходимости; правительство давно видить неотлагаемость этой перемёны.

Разрубить этотъ узелъ-можетъ имѣть для всего государства самыя бѣдственныя послѣдствія. Если же дѣйствовать осторожно и не спѣша, то смѣю думать, что разрѣшеніе сего вопроса несравненно легче, чѣмъ съ перваго взгляда онъ кажется.

Смѣю представить свое мнѣніе по сему предмету.

Мив кажется, что необходимо дайствовать съ двухъ сторонъ-и со стороны правительства-и со стороны дворянства.

Правительство должно измѣнить вышеупомянутые параграфы слѣдующимъ образомъ: § 906. Въ случав неисполненія крестьянами пріемлемыхъ ими на себя по договору обязанностей, помѣщики имѣютъ право представлять ихъ посемейно въ распоряженіе правительства. Въ случав неисполненія помѣщикомъ условій по заключенному договору, крестьяне имѣютъ право жаловаться земской полиціи и губернспому начальству, которыя понуждаютъ помѣщика къ точному онаго исполненію. Всякій помѣщикъ имѣетъ выгоду въ сохраненіи на своей землѣ благонадежныхъ крестьянъ, а потому чрезъ это наложена будетъ благодѣтельная узда на требованія помѣщика. Съ другой стороны, всякій крестьянинъ приверженъ къ своей родинѣ, этимъ будетъ онъ побуждаемъ къ исполненію условія. Лишь въ крайности помѣщикъ предоставитъ крестьянъ своихъ въ распоряженіе правительства; правительство съ своей стороны, имѣя огромное количество незаселенныхъ земель, не въ накладѣ будетъ отъ безденежно пріобрѣтаемыхъ зюдей яля заселенія обнльныхъ своихъ степей.

Статья 912 должна быть изминена слидующими образоми: Помищики заключають съ своими крестьянами, поступающими въ званіе обязанныхъ крестьянъ, договоры на сроки не мение шести или восьми и не болие двинадпати лить, имия однако право особыйн частными условіями дилать изминенія въ надили заклею и повинностяхъ съ обоюднаго согласія, а если иминіе состоить въ валоги, то и съ согласія подлежащихъ кредитныхъ установленій. За годъ до истеченія срочнаго времени крестьяне обязаны заключить новое условіе, на новый срокъ, или съ своимъ помѣщикомъ, или съ внымъ, на землю коего они желаютъ поступить. Безъ предъявления въ земскомъ судѣ новаго условія крестьяне не имѣютъ права уходить на иныя мѣста. Равнымъ образомъ и помѣщикъ обязанъ объявить крестьянамъ за годъ до истеченія срока, желаетъ ли онъ или нѣтъ оставить ихъ на своей землѣ и заключить съ ними новое условіе.

Срочныя условія необходним, ибо слешкомъ ясно, что званіе обязанныхъ крестьянъ есть состояние переходное, но витств съ твиъ такое состояние, которое одно можеть безь потрясения перевести крестьянь изъ крѣпостнаго въ свободное состояніе. Назначеніе срока не менте шести или восьми літь имбеть цілью, чтобы не въ слишкомъ близкомъ времени начался переходъ; опредъление срока не болве 12 лёть установляется для того, что должайшіе сроки суть новыя кабалы, новый видъ крѣпостваго состоянія. Дозволеніе перехода отъ одного помѣщика къ другому есть одно, что введетъ элементъ свободы въ договоры между крестьянами п помъщиками на основании сего перваго срочнаго термина. Статья 906 можеть быть отмёнена и разбирательство между помёщнкомъ и престьянами можетъ и должно быть на общемъ основания чрезъ полицію и судъ. Само собою разумѣется, что вмѣств съ сими перемввами правительство должно всвии силами озаботиться улучшеніемъ какъ полицейской, такъ и судебной частей. Страхъ наказаній безсилевъ для обузданія лихоимства. Смотрять теперь строже, отдають подь судь часто, а взятки у насъ не уменьшились, а, напротивъ, усилились. Прежде чиновникъ бралъ понемногу, ибо вналь, что можеть брать долго, а теперь онь спѣшить нахватать, пока его не отдели подъ судъ. Лихониство можетъ быть уничтожено однимъ общимъ мивнісмъ; общее мнѣніе не иначе можеть дѣйствовать, какъ опираясь на гласность.

Дворянство, съ своей стороны, должно непременно действовать, и действовать неусынно. Первымъ его дъйствіемъ должно быть-испросить у правительства дозволеніе учредить узваные и губерискіе комитеты для точнайшаго опредаленія отношеній крестьянь въ помъщикамь. Убзаные комитеты должны состоять изъ двоихъ депутатовъ отъ дворянства подъ предсъдательствомъ уъзднаго предводителя. Депутаты лолжны назначаться не шарами, а или съ общаго совёта единогласно, или по запискамъ, подписываемымъ избирателями. Участвовать должны въ сихъ собраніяхъ всъ дворяне, а не одни имѣющіе не менѣе 100 душъ. Комитетъ сей долженъ собираться разъ въ мвсядъ, съ 1-го числа, и засвданія онаго продолжаться до окончанія всвхъ поступившихъ дёлъ. Губерискій комитетъ составляютъ, подъ предсёдательствомъ губернскаго предводителя, депутаты отъ каждаго убзда по одному, назначенные особо, а не изъ числа засъдающихъ въ уъздемкъ комитетахъ. Губернский комитеть собирается три раза въ годъ и собранія продолжаются до окончанія всізхъ поступившихъ дблъ. Общимъ правиломъ губерискій комитеть собирается къ 1-му декабря, 1 мая и 1 іюня и собранія продолжаются єжедневно, не мензе недзли каждый разъ, но, по востребованию обстоятельствъ, продолжаютъ свои собрания и долѣе недбан. Первымъ дбйствіемъ убзднаго комитета должно быть отобраніе отъ каждаго помъщика точнаго показанія повинностей, которыя крестьяне въ отношенія къ нему должны исполнять, и угодій, которыя онъ взамбиъ того имъ предоставляетъ. По представлении сего показания комитеть его разсматриваеть, и если находить, что повинности соразмфрны съ даваемыми угодъями, то съ мефніемъ своимъ представляеть въ губернскій комитетъ. Если же находить, что повинности несоразмѣрны съ угодіями, предоставляемыми въ пользованіе крестьянамъ, то приглашаетъ помъщика въ комитеть и убъждаеть его свои требованія умѣрить. Если помѣщикъ соглашается, то поступаетъ какъ выше сказано. Если же помѣщикъ не соглашается, то уѣздный

комитеть составляеть свое ми́вніе и представляеть оное на утвержденіе губернскаго комитета. Губернскій комитеть по разсмотрівни представленій уіздныхь комитетовь, утверждаеть положенія оныхь, а если съ уіздными положеніями не согласится, то съ миівніемъ своимъ представляеть въ министерство внутреннихъ ділъ. По полученіи изъ губернскаго комитета утвержденія положенія о повинностяхъ такихъ крестьянь къ такому-то помівшику, комитетъ наблюдаеть за точнымъ соблюденіемъ онаго съ обінхъ сторонъ и старается убідить помівшиковъ къ превращению сего положенія во взаниное условіе, на основании Свода Законовъ тома IX статей 903—914.

Увзднымъ комитетамъ вмёняется въ обяванностъ входить съ представленіями о лучшемъ устройствё помёщичьихъ крестьянъ въ губернскій комитетъ, а губернскій комитетъ входитъ съ своимъ представленіемъ въ министерство внутреннихъ дёлъ.



# приложение шестое.

### Второй проектъ улучшенія быта крѣпостныхъ, представленный Александромъ-Ивановичемъ въ министерство внутреннихъ дѣлъ въ 1850 году.

Въ "Посмертныхъ запискахъ" Алек. Иван. (стр. 66 винзу) сказано, что въ 1850 году онъ представилъ министру внутреннихъ дѣлъ проектъ освобожденія его крестьянъ съ надѣленіемъ землею, въ ихъ пользованіи состоявшею, и съ выдачею ему выкупныхъ денегъ по сорока рублей серебромъ за десятину. Въ бумагахъ не сохранилось точныхъ черновыхъ ни письма министру, ни самаго приложеннаго къ никъ проекта. Но сюда, очевидно, относится и по времени и по содержанію составленный авторомъ въ царствованіе Императора Николая настоящій проектъ прекращенія крѣпостной зависимости. Проектъ не получилъ окончательной отдѣлки и сохранился въ черновыхъ наброскахъ, не одинаково обработанныхъ. Эти черновые наброски обнимаютъ собою слѣдующія три отдѣльныя части проекта.

1. Введеніе, гдѣ авторъ подробно издагаетъ мысли свои о неудобствахъ и вредѣ крѣпостнаго права. Это введеніе несравненно полнѣе и обстоятельнѣе изложено Алек. Иван. въ окончательномъ его проектѣ, представленномъ въ 1856 году, который своевременно будетъ напечатанъ; поэтому настоящее введеніе не представляетъ никакого интереса.

2. Самый проекть найдень мною въ различныхъ редакціяхъ, которыя не были сведены Алек. Иван., такъ что одни параграфы проекта окончательно развиты и обработаны въ одной редакціи, другіе въ другой. Поэтому мнѣ пришлось составить сводную редакцію и изложить содержаніе въ видѣ отрывочныхъ положеній, для удобства занумерованныхъ. Но сопоставленіе ихъ другъ возлѣ друга не принадлежить самому автору и съ моей стороны было чисто-механическое, т.-е. я подбиралъ изъ разныхъ редакцій болѣе обработанныя положенія и ставилъ другъ подлѣ друга отвосящіяся къ одному и тому же отдѣлу печатаемаго проекта.

3. Заключеніе, гдѣ авторъ касается нѣкоторыхъ другихъ сторонъ современнаго общественнаго строя, требующихъ совмѣстнаго преобразованія; сущность заключенія я приведу въ сокращенія.

Проектъ улучшенія быта крипостныхъ людей:

Дозволить помѣщикамъ освобождать крестьянъ своихъ на слѣдующихъ освовавіяхъ \*):

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Варьянтъ: Дозволить помѣщикамъ освобождать крестьянъ на слѣдующихъ основаніяхъ:

а) закладывая въ опекунскіе сов'яты или заемный банкъ въ сумм'я не свыше ста рублей серебромъ за душу, считая крестьянскія души мужеска пола со вс'ять движимымъ и недвижимымъ ихъ имуществомъ (т.-е. вс'ять крестьянскимъ строевіемъ).

1. Помѣщикъ, надѣлввшій крестьянъ своихъ землею не менѣе двухъ десятинъ на душу, можетъ заключать съ ними условіе на освобожденіе и представить въ залогъ въ кредитное установленіе съ крестьянскимъ строеніемъ и землею по оцѣнкѣ. Надѣлъ менѣе 2 десятянъ допускается только по особому разрѣшенію высшаго правительства.

2. За всякую душу имѣющую крестьянскую осѣдлость и оставленную помѣщикомъ на прежнихъ мѣстахъ выдавать *по 40 р. сер.* \*). За души, не имѣющія крестьянской осѣдлости и переводимыя на другія мѣста, кредитное учрежденіе ничего не платитъ.

3. За землю, отведенную крестьянамъ, помѣщикъ получаетъ вознагражденіе по особой оцѣнкъ, установленной дворянскою коммиссіею; но вся сумма получаемаго помѣщикомъ вознагражденія не должна превышать ста рублей за душу. Такимъ образомъ, гдѣ земля оцѣнена по 30 руб. за десятину, помѣщику для полученія 100 р. сер. необходимо дать крестьянамъ 2 десятины  $(30 \times 2+40=100)$ ; гдѣ земля оцѣнена по 20 р.— 3 десятины  $(20 \times 3+40=100)$  и т. д. Необходимо, чтобы земля надѣленная крестьянамъ была изъ числа той, которою они до того пользовались, и чтобъ она прилегала къ ихъ усадьбамъ.

4. Заключеніе этого условія на первый разъ должно быть предоставлено дворянству безъ всякаго назначенія срока и безъ всякихъ понудительныхъ мёръ. По истеченіи 6 (вар. 2) лётъ дозволеніе сіе должно быть сопровождено назначеніемъ срока, также 6 лётъ, съ избраніемъ примирителей по одному или по два отъ каждаго уёзда, имѣющихъ быть избранными по равному числу отъ дворянства и и отъ вольныхъ крестьянъ. Наконецъ, по минованіи сего срока, имѣютъ быть назначены изъ дворянъ и вольныхъ крестьянъ, по собственному ихъ избранію, судьи для окончательнаго положенія условій между помѣщиками и крестьянами, не воспользовавшимися даннымъ отъ правительства дозволеніемъ.

5. Въ каждомъ убздб подъ предсбдательством<sup>3</sup>. убзднаго предводителя дворянства учреждается коммиссія для приведенія въ извъстность и для оцънки дворянскихъ имъній. Членами сей коммиссіи суть четыре или шесть дворянъ, особенно на сей предметъ отъ дворянства избранныхъ.

6. Члены сихъ коммиссій избираются на томъ же основанія и тэмъ же порядкомъ, какъ избираются вынё посредники для полюбовнаго размежеванія.

7. Коммиссіи сіи, по открытіи своемь, имѣють потребовать оть каждаго помѣщика въ девятимѣсячный срокъ описаніе его имѣнія съ представленіемъ плана на землю и съ оцѣнкой оной. Форма описанія приложена при проектѣ.

8. Оцѣнка земли, помѣщенная въ описаніи, имѣетъ служить основаніемъ какъ для залога земли съ крестьянами въ кредитныя установленія, такъ и для платежа поземельной подати, имѣющей замѣнить подушный окладъ.

9. Описавіе и оцінка иміють быть составлены и подписаны самимь поміщнкомъ или уполномоченнымь оть него особенной на сей предметь довіренностію и того же убзда поміщиками, числомь не меніе двоихь, владіющихь въ совокупности

цѣною по X рублей серебромъ, а съ надѣломъ землею по извѣстному количеству десятинъ по оцѣнкѣ; или

b) представляя ихъ въ особенное кредитное учрежденіе, со всёми угодіями, которыми они пользовались, и съ полученіемъ за нихъ акцій, приносящихъ доходу по шести процентовъ, на сумму, которая имъетъ составиться, помножая доказанный и возможный доходъ съ нихъ получаемый на 12<sup>1</sup>/9, т.-е. изъ восьми процентовъ.

<sup>\*)</sup> Въ первоначальной редакція было назначено 20, затѣмъ 30, въ окончательной 40; въ этоть счеть, какъ видно изъ смысла статьи, входить и оцѣнка усадебной земли вмѣстѣ съ строеніемъ крестьянина.

вдвое большимъ количествомъ земли, нежели на какое удостовъряется описаніе. Въ случать затрудненія исполнить сіе правило въ отношеніи большихъ имѣній, или въ малонаселенныхъ уъздахъ, описаніе должно быть подписано, кромѣ самого владѣльца, уъзднымъ предводителемъ дворянства и двѣнадцатью помѣщиками той же губерніи или половиннымъ числомъ помѣщиковъ въ уъздѣ живущихъ. Помѣщики другъ у друга не могутъ удостовѣрять описанія, то есть если помѣщикъ А удостовѣрилъ описаніе имѣнія помѣщика В, то помѣщикъ В не можетъ уже удостовѣрить описаніе имѣнія помѣщика А.

10. По истечения девяти-мѣсячнаго срока, уѣздныя коммиссия приступають къ разсмотрѣнию и соображению представленныхъ отъ помѣщиковъ описаний. Тѣ же имѣнія, на которыя не представлено описаний, имѣютъ быть описаны и оцѣнены однимъ изъ членовъ коммиссии съ приглашениемъ сосѣднихъ помѣщиковъ и со взысканиемъ пени по 60 коп. сер. съ десятины въ пользу дворянской кассы.

11. По разсмотрѣнія и соображенія всѣхъ сдѣланныхъ описаній (на каковой трудъ назначается еще девятимѣсячный срокъ), коммиссія приглашаетъ въ свои засѣданія тѣхъ помѣщиковъ, въ описаніяхъ и оцѣнкахъ коихъ она считаетъ нужнымъ сдѣлать какія-либо измѣненія, дополненія или поясненія. Если помѣщикъ на замѣчанія коммиссіи согласенъ, то описаніе измѣняется, подписывается какъ владѣльцемъ, такъ и сосѣдними владѣльцами и утверждается коммиссіею. Если на замѣчанія коммиссіи помѣщикъ не согласенъ, то онъ даетъ на оныя отзывъ, который и пріобщается къ описанію.

12. Изъ всёхъ сихъ описаній коммиссія составляеть сводь и съ приложеніемъ подлинныхъ описаній и миёній несогласныхъ помёщиковъ представляеть оный въ губернскій комитеть дворянства. На сей трудъ назначается шестимёсячный срокъ, а на весь трудъ въ убздной коммиссіи опредёляется двухгодовой.

13. Губернскій комитеть дворянства разсматриваеть представленные оть уфэдныхь коммиссій описанія, соображаеть оныя между собою, обсуживаеть мифнія несогласныхь помущиковь и по большинству голосовь собираеть всу нужныя дополнительныя справки, требуеть оть уфэдныхь коммиссій и оть помущиковь всу необходимыя свудунія и поясненія, постановляеть рушительныя по всумь предметамь опредуленія.

14. Въ правильности описанія отвѣчаютъ своею собственностію, во 1-хъ, помѣщикъ подписавшій описаніе собственнаго имѣнія; во 2-хъ, помѣщики удостовѣрившіе упомянутое описаніе; наконецъ, въ 3-хъ, члены уѣздной коммиссіи, утвердившіе описаніе. Въ правильности оцѣнки отвѣчаютъ всѣ вышеупомянутыя лица въ той постепенности, какъ поименованы, и, сверхъ того, члены губерискаго комитета дворянства, утвердившіе описаніе. Въ случаѣ несостоятсльности членовъ уѣздной коммиссіи или губерискаго комитета дворянства, отвѣчаютъ тѣ общества, которыми сін члены избраны.

15. Хотя однимъ изъ первыхъ дѣйствій губернскаго комитета дворянства должно быть испрошевіе начала коштнаго межеванія по Рязанской губернія, однако необходимо постановить, что неразмежеваніе дачи не можеть служить препятствіемъ къ подачѣ описанія. Описаніе должно быть составлено владѣльцами неразмежеванной дачи за общимъ ихъ подписомъ, безъ обозначенія кому сколько изъ сей дачи принадлежитъ, и оцёнка должна быть ими сдѣлана по большинству голосовъ, а несогласные могутъ свое мвѣніе изложить въ особомъ отзывѣ.

16. Какъ нёкоторыя поміщичьи имінія состоять въ черезполосномъ владінія съ дачами відомства государственныхъ имуществъ, то коштное межеваніе должно съ оныхъ началься, и прежде всего отділить владінія поміщичьи отъ владіній казенныхъ. 17. Бижайшіе помѣщики, приглашенные къ составленію описанія и оцѣнки самимъ владѣльцемъ описываемаго имѣнія или членомъ уѣздной коммиссіи, не имѣютъ права отъ того отказаться; но если они находять, что сдѣланное описаніе невѣрно или учиненная оцѣнка несправедлива, то должны свое миѣніе объяснить въ особомъ отзывѣ, о которомъ и должно быть упомянуто при составленіи описанія.

18. Когда членъ коммиссія отправляется для описанія и оцѣвки имѣнія, то дается о томъ знать земскому суду, на тотъ конецъ, чтобы въ случаѣ надобности полиція оказывала ему надлежащее содѣйствіе.

19. Губернскій комитеть дворянства составляется изъ предсёдателя, товарища предсёдателя и изъ двадцати четырехъ избранныхъ отъ дворянства, т.-е. по два отъ каждаго уёзда.

20. Участвують въ назначени избранныхъ и могутъ быть избираемыми въ это звание всъ дворяне, имъющие право годоса, на основании статьи 38 Устава о службъ по выборамъ тома III Свода Законовъ, изд. 1842 года. Равнымъ образомъ могутъ участвовать въ семъ избрании дворяне на основавии статьи 59 того же Устава о службъ по выборамъ.

21. Назваченіе въ избранные происходитъ слѣдующимъ порядкомъ: всякій избиратель пишетъ на особой запискѣ имепа двоихъ лицъ въ званіи избранныхъ, подписываетъ внизу оной свое имя и прозваніе, свертываетъ и кладетъ на блюдо, нарочно для того на столѣ поставленное. По положеніи записокъ всѣми членами собранія, предводитель развертываетъ записки, каждую порознь, и провозглашаетъ имена назначаемыхъ, а двое изъ дворянъ, по назначенію предводителя, записываютъ имена провозглашенныхъ. Тѣ, которые получили въ свою пользу большинство голосовъ, и во всякомъ случаѣ болѣе чѣмъ половину голосовъ, провозглашаются избранными.

22. Если послѣ первой подачи голосовъ ни одивъ не получилъ въ свою пользу большинства голосовъ, то тѣмъ же порядкомъ отбираются голоса во второй разъ, но въ этотъ разъ могутъ писать избирателей по два имени изъ тѣхъ четырехъ лицъ, которыя при первой подачѣ голосовъ получили въ свою пользу большее число голосовъ. Если только одинъ не соединилъ въ пользу свою большинство, то пишется одно имя изъ двоихъ, получившихъ въ свою пользу большее число голосовъ. Если н пря второй подачѣ голосовъ не состоялось избраніе обоихъ избранныхъ, то таковая подача голосовъ продолжается до воспослѣдованія избранія.

23. По окончании избранія составляется списокъ объ избранія, который и подписывается всёми присутствующими членами и доводится до свёдёнія губернскаго предводителя дворянства.

24. Черезь двё недёли по окончанія выборовь, всё избранные съёзжаются въ губернскій городь и собираются на первый разь подь предсёдательствомь губернскаго предводителя дворянства. Въ семь первомъ собраніи уполномоченные избираютъ изъ среды себя предсёдателя и товарища предсёдателя. По окончанін сего избранія они приступають къ своимъ настоящимъ занятіямъ.

25. На мѣсто избранныхъ, назначенныхъ въ предсѣдатели и въ товарищи предсѣдателя, назначаются, въ пополневіе числа уполномоченныхъ, вновь избранные тѣми уѣздами, изъ которыхъ выбыли лица, занявшія должности предсѣдателя и товарища; но изъ кандидатовъ на мѣсто убылыхъ никогда не назначаются.

26. Какъ скоро выбывають изъ избранныхъ по болѣзни или инымъ причинамъ, то предсѣдатель тотчасъ доводить о томъ до свѣдѣнія губернскаго предводителя, который сносится съ губернаторомъ, и съ общаго согласія назначають срокь для съѣзда дворянъ въ уѣздный городъ для учиненія сего избранія. Срокъ сей не можетъ быть отдаленъ болѣе шести недѣль со дня помѣтки отношенія предсѣдателя губернскаго комитета. 27. Для составления предположений по разнымъ предметамъ, въ кругъ дъйствий сего комитета входящихъ, составляются изъ членовъ комитета особыя коммиссии. Назначение въ сии коммиссии дълается предсъдателемъ, но, въ случаъ несогласия на оноеодного изъ членовъ комитета, члены въ си коммиссии назначаются самимъ комитетомъ записками, какъ выше упомянуто, по большинству голосовъ.

28. Помѣщикъ, желающій освободить крестьянъ своихъ, заключаетъ съ ними условіе насчетъ земли, которою онъ ихъ надѣляетъ, и договоръ сей вмѣстѣ съ нарѣзочнымъ планомъ представляетъ къ уѣздному предводителю дворянства. Уѣздный предводитель, во 1-хъ, удостовѣряется на мѣстѣ въ согласіи крестьянъ на заключенное условіе, во 2 хъ — въ удобонсполнимости онаго для нихъ, въ 3-хъ — въ выгодности надѣла земли и въ 4-хъ въ томъ, что не включено, на какое условіе, могущее стѣснить ихъ въ дальнѣйшемъ существованіи; затѣмъ съ мнѣніемъ свонмъ представляетъ въ Высочайше утвержденную коммиссію.

29. Высочайше учрежденная коммиссія должна состоять изъ одного лица, облеченнаго особеннымъ Монаршимъ довѣріемъ, и изъ четырехъ товарищей, которые сутьчлены сей коммиссіи.

30. Коммиссія сія можеть завѣдывать четырьмя губерніями и должна по три мѣсяца оставаться вѣ каждой губернія.

31. Коммиссія чрезъ членовъ своихъ удостовѣряется, на мѣстѣ, въ справедливости обстоятельствъ, изложенныхъ въ мвѣній уѣздныхъ предводителей. Членъ, удостовѣрившійся въ выгодности договора для врестьянъ, представляетъ въ коммиссію, и комиссія утверждаетъ договоръ окончательно.

32. По утвержденія договора помѣщикъ получаетъ изъ кредитнаго установленія по 100 руб. серебромъ за каждую душу; а въ случаё если имѣніе уже заложено, то за исключеніемъ лежащаго долга. Въ то же время землемѣръ прорѣзываетъ межу и становитъ межевые знаки съ вырытіемъ ямъ, а земскій судъ объявляетъ крестьянъ свободными и обще съ помѣщикомъ наблюдають, чтобы тотчасъ введенъ былъ порядокъ управленія для крестьянскихъ обществь учрежденный.

33. При залогѣ помѣщичьихъ имѣній въ кредитныхъ установленіяхъ проценть назначается не 6, но 5, и можно прибавить срокъ окончанія залога до 40 и въ случаѣ необходимости до 42 лѣтъ.

34. Передъ кредитнымъ установленіемъ отвѣчаетъ все крестьянское общество съ землею. Въ случаѣ неплатежа кредитное установленіе назвачаетъ въ продажу землю со всѣми крестьянскими строеніями.

35. Недовыручки пополняетъ казна\*), которая крестьянъ отправляетъ для поселенія въ дальнія губерніи.

36. Общество освобожденныхъ крестьянъ взыскиваетъ съ каждаго крестьянина упадающіе на него проценты, какъ и другіе платежи, т.-е. буде въ срокъ и въ льготное время не заплатитъ, то продаетъ его участокъ земли, потомъ домъ его и наконецъ отдаетъ его въ заработки.

37. Долгъ сей долженъ быть онсэнсченъ казною.

38. Земля каждаго общества должна быть раздѣлена на учостки не по душамъ, а по работникамъ наличнымъ при освобожденіи. Участки составляють собственность не общества, а каждаго семейства, и передѣловъ быть не можетъ. Участокъ переходитъ въ наслѣдство.

<sup>\*)</sup> Иельзя ожидать, чтобы были большія недовыручки. Крестьянамъ платить не тяжело. Если на участокъ земли положить 2<sup>1</sup>/2 души, то надёльный участокъ долженъ ежегодно уплачивать по 15-ти руб., т.-е. по 6-ти руб. сер. съ души.

39. Каждый крестьянинъ можетъ покупать и продавать участки отведенные въ собственность крестьянъ. Купчихъ не пишутъ, но эти уступки только записываются въ книгу мірской казны и выдается покупщику свидътельство, за подписью продавца, а за неумѣніемъ его грамоты—кого-либо по его прошенію.

40. Каждое общество обязано имѣть школу на счеть общества, свою больницу, или приписаться къ какой-либо больницѣ, и свою богадѣльню, или приписаться къ какой-либо богадѣльнѣ.

41. Въ продолжение первыхъ десяти лѣтъ бывшій помѣщикъ есть главный судья и исправникъ седения. Если онъ не исполняетъ обязанности самъ, то можетъ назначить заступающаго мѣсто изъ крестьянъ того же селенія.

Ш. Заключение.

Въ заключения Алек. Иван указываетъ на необходимость одновреченнаго переложения подушной подати въ поземельную и прекращения взяточничества.

Относительно первой муры Кошелевъ излагаетъ слудующія соображенія:

Нельзя требовать съ каждой десятины одинаковую подать: одна десятина можетъ дать большой доходъ, другая-совершенно инчтожный; въ одной местности земля стоитъ -30-40 рублей серебромъ, а въ другой -2-3 рубля. Несправедливо, невозможно требовать равную подать со встахъ земель. А потому необходных произвести встать землямъ оцёнку и съ оцёнки положить и подать. Въ другихъ земляхъ Европы эта оцінка, называемая тамъ кадастромъ, ділается весьма учено, подробно, чрезвычайно точно и продолжается многія льта. Тамъ химики различають земли, геометры дьзають особое определение каждому клочку земли; намъ этого добиваться нельзя, да и почти не нужно. У насъ владения не такъ мелки, подать не такъ тяжеда, чтобы такая точность была необходима. Мы можемъ оцѣнку произвести и легче, и скорѣс. Предшествующею оцвика иврою должно быть окончание спеціальнаго размежевания, ибо безъ межеванія ничего сдёлать нельзя. Слёдовательно первая необходимость по окончанія срока, назначеннаго для полюбовнаго размежеванія, приступить къ коштвому размежеванію. Кажется, довольно было назначено сроковъ, пора начать и коштное межевание. Теперь не размежевались только та, которые не хотять размежеваться или не могуть по причинамь оть нихъ не зависящимь. Затѣмъ необходимо приступить къ оцёнкѣ земель посредствомъ утваныхъ коммиссий и губерискихъ комитетовъ, по правиламъ вышеизложеннымъ.

Алек. Иван. помъстилъ въ заключени нъсколько ръзкихъ страницъ противъ господствовавшаго у насъ въ то время взяточничества и лихоимства, но мы ихъ пропустимъ, какъ не имъющія въ настоящее время значенія. Мы перейдемъ прямо къ мърамъ, предлагаемымъ Кошелевымъ для уничтоженія этого зла.

Первая мѣра къ искорененію лихоимства и лиходательства должно заключаться въ назначеніи всѣмъ должностнымъ лицамъ совершенно безнужденнаго существованія. Дайте судьѣ и исправнику по тысячѣ рублей или тысячѣ двѣсти серебромъ жалованья, засѣдателямъ, приставамъ и секретарямъ по 600 или по 500 рублей серебромъ и тогда требуйте, чтобъ они не брали.

Вторая мёра необходимая есть уничтоженіе канцелярской тайны. Надобно сознаться, что нигдё тайны настоящія не соблюдаются такъ худо, какъ у насъ. Мы часто не знаемъ того, что должны знать, т.-е. то, что публикуется: я на-дняхъ видёль весьма образованнаго помёщика, который въ 1847 году не зналъ, что съ 1844 года дозволено отпускать на волю дворовыхъ людей по условіямъ съ ними заключаемымъ. Напротивъ того, секретныя предписанія, получаемыя губернаторами, извёстны даже тёмъ людямъ, до кого они не касаются. Бёда та, что всё сіи тайны, какъ секретныя, такъ и не секретныя, продаются и покупаются. Должно думатъ, что канцелярская тайна есть выдумка невѣжества, чтобы вѣсколько себя прикрыть, а поддерживается лихоимствомъ, какъ одниъ изъ самыхъ обильныхъ источниковъ взятокъ. Канцелярская тайна, строгая канцелярская тайна, должна остаться для однихъ дѣлъ секретныхъ, прочія же дѣла, какъ судебныя, такъ и правительственныя, не имѣютъ никакой надобности въ покровѣ тайными исключеніями.

Эти мёры при обыкновенныхъ обстоятельствахъ были сы совершенно достаточны. но у насъ. гаћ лихонмство и лиходательство пустили глубокје кодин, гаћ они вошли въ обычай, — для насъ эти мёры недостаточны. Мы думаемъ о бёдныхъ и составляемъ общества для посещения бедныхъ и оказания имъ пособий: мы заботимся о тюрьмахъ и имћемъ общества для наблюденія за тюрьмами; мы заботимся объ улучшенія хлйболашества, скотоводства, садоводства, медицины, естественныхъ наукъ, сдовесности и пр. и пр. Почему не составить общество для искорененія лихоимства и лиходательства? Развѣ предметъ не довольно важенъ, или слишкомъ отъ насъ отдаленъ, или развѣ такое общество не можетъ дѣйствовать законными средствами? Очевидно, что дбло это близко къ сердцу каждаго благомыслящаго; несомибнио и то, что мы имбемъболёе возможности достичь этой цёли, чёмъ само правительство. Мы, люди просвёщенные и благонам вренные, можемъ дать другъ другу честное слово отнюдь и ни въ какомъ случат не дозволять себт диходательство. Человъкъ отдъльный, съ самою чистою душою, съ полнымъ самоотверженіемъ, не можетъ самъ по себѣ одинъ выполнить себѣ даваемое слово, ибо онъ на каждомъ шагу встрѣтить притесненія и гоненія и самый сильный и отважный будеть подавлень. Лихоимцы безь переговоровь, безь разрѣшенія высшаго правительства, составляють общество не явное, но тайное; сѣть этого братства раскинута съ нижнихъ степеней до самыхъ высшихъ; они другъ друга. поддерживають, они своихъ вытаскивають впередъ, а противниковъ разными непріятностями и неудачами приводять въ безсиле и уныніс, и люди не взяточники съ сокрушеннымъ сердцемъ видятъ, что имъ съ противною партіей воевать нельзя, и удаляются на покой. Почему же противъ сего тайнаго общества не составить людямъ . благомыслящимъ общество явное, правительствомъ утвержденное? Первымъ правиломъ этого общества было бы взятокъ не давать; вторымъ- по двламъ нашимъ, гдв нелиходательство наше можеть намъ принести ущербъ потерею дѣла, другъ другу помогать и совѣтомъ и личными хлопотами; третьимъ правиломъ, - и совѣтами и личными хлопотами помогать вдовамъ, сиротамъ, отсутствующимъ, больнымъ, - словомъ, всёмъ людямъ, которые сами себѣ помочь не могутъ. О дознаваемыхъ нами лихоницахъ и лиходателяхъ собирать всевозможныя справки и преслъдовать ихъ всъми законными средствами. Испросить дозволение въ каждой губернии составить такое общество, которому и состоять подъ покровительствомъ или Государя Императора, или Государя Наслъдника. Служащіе не могутъ быть членами сего общества. Одинъ и тотъ же человѣкъ можетъ быть членомъ общества по разнымъ губерніямъ. Общество составляется не изъ однихъ дворянъ, но прочія сословія могуть принять въ ономъ участіе, и на принятіе нужно только согласіе общества.

4

# приложение седьмое

Переписка Александра Пвановича съ министромъ внутреннихъ дълъ относительно отпуска крестьянъ на свободу съ землею въ 1857 году (проектъ третій).

# 1. Письмо Алек. Ив. къ министру внутреннихъ дълъ С. С. Ланскому.

Я осмѣлился повергнуть записки мои объ уничтоженіи крѣпостнаго состоянія (проектъ общаго освобожденія, который разсмотримъ въ своемъ мѣстѣ) къ стопамъ Всеавгустѣйшаго нашего Монарха. Въ сихъ запискахъ, имѣющихся въ копін въ министерствѣ внутреннихъ дѣлъ, я изложилъ, по крайнему моему разумѣнію, способъ, кажущійся мнѣ болѣе удобнымъ къ освобожденію крестьянъ съ справедливымъ вознагражденіемъ за то помѣщиковъ. Въ дополненіе къ этому, считаю долгомъ довести до свѣдѣнія вашего высокопревосходительства, что я готовъ, на основаніи поданнаго мною проекта, освободить моихъ крестьянъ въ Рязанской губерніи количествомъ около пяти тысячъ душъ.

Какъ предложенный мною способъ требуетъ нѣкоторыхъ общихъ законодательныхъ мѣръ, которыя невозможны при частномъ, какъ бы въ видѣ опыта дѣлаемомъ, освобождения, то честь имѣю представить вашему высокопревосходительству о томъ, ве сочтете ли вы удобнымъ, на сей разъ, замѣнить упомянутыя мѣры слѣдующими частными распоряженіями:

Во 1-хъ, вмѣсто выпуска особыхъ билетовъ и облигацій, о которыхъ говорится въ моемъ проектѣ, дозволить мнѣ заложить освобождаемыхъ 'крестьянъ съ вемлею, которая имѣеть поступить въ ихъ общинную собственность, въ опекунскомъ совѣтѣ или въ государственномъ банкѣ, въ размѣрѣ не свыше 100 рублей серебр. на душу (чтó, въ развыхъ случаяхъ и по развымъ обстоятельствамъ, не разъ допускалось по особымъ Высочайшимъ повелѣніямъ). Согласно съ поданнымъ мною проектомъ, я желаю получить вознагражденіе не за людей, конхъ я лишусь, а единственно за землю, по справедливой оцѣнкѣ. Я предполагаю дать моимъ крестьянамъ на тягло по семи десятинъ, что выйдетъ на душу отъ 2<sup>1</sup>/<sub>2</sub> до 3 десятинъ.

Во 2-хъ, вмѣсто общей оцѣнки земель, имѣющихъ поступить въ собственность врестьянскаго общества, чрезъ особыя коммиссіи подъ отвѣтственностью всего дворянства, дозволить мпѣ произвести сію оцѣнку подъ моею отвѣтственностью, обезпеченною потребнымъ количествомъ земель, имѣющихъ остаться въ моей личной собственности. Въ нашей мѣстности вемли продаются цѣною отъ 30 до 50 руб. сер. за десятину. Я предполагаю оцѣнить десятину моей земли по 35 руб. сер., что составить оцѣнку весьма умѣренную.

Въ 3-хъ, вибсто побужденія крестьянъ къ исправному платежу процентовъ въ

кредитное учрежденіе, чрезъ посредство земской полицін подъ угрозою переселенія ихъ въ отдаленныя губернін, какъ предложено въ поданномъ мною проектё, предоставить это наблюденіе и побужденіе мнѣ и наслёдникамъ моимъ, для чего и утвердить за нами слёдующія права:

а) быть попечителями надъ нашими освобожденными крестьянскими обществами;

б) отдавать въ рекруты или ссылать въ Сибирь на поселеніе, на счетъ крестьянскаго общества, тѣхъ неплательщиковъ, за которыхъ міромъ не взнесутся недоники;

в) представлять эти квитанціи за тѣ семейства того же крестьянскаго общества, которыя уплатять за освобожденіе себя отъ рекрутской повинности ту сумму денегъ, которая выдается казною за рекрутскія квитанціи, или при неимѣніи охотниковъ зачесть за себя эти квитанціи, представлять оныя въ казенныя палаты и деньги, получаемыя какъ въ томъ, такъ и въ другомъ случаѣ, взносить въ кредитное учрежденіе въ погашеніе недоники, накопившейся за освобожденнымъ крестьянскимъ обществомъ.

Это попечительство, эти права и обязанности должны оставаться за мною и моими наслёдниками до тёхъ погъ, пока наше ручательство за крестьянъ считается необходимымъ. Съ погашеніемъ долга или ранѣе, если правительство сочтетъ возможнымъ отмѣнить упомянутое наше ручательство, превращаются всё вышеупомянутыя права и обязанности мои и наслёдниковъ монхъ по крестьянскому обществу.

Если ваше высокопревосходительство сочтете мое предложение заслуживающимъ уважения и если на приведение онаго въ исполнение послѣдуетъ предварительное Высочайшее соизволение, то я войду съ своими крестьянами въ добровольныя соглашения и, по заключении съ ними договоровъ, буду имѣть честь представить оные, порядкомъ, какой мнѣ будетъ указанъ, на окончательное утверждение. Марта дия 1857 года. С.-Петербургь, у Демута № 24.

### 2. Отвѣтное письмо министра Ланского А. И. Кошелеву.

Письмомъ отъ 29 марта сего года вы сообщили мий предположенія ваши объ отпуски на волю состоящихъ во владині вашемъ въ Рязанской губерніи крестьянь, количествомъ около 5.000 лиць мужескаго пола, на основаніи главныхъ началъ изложенныхъ въ проекти объ уничтожени крипостнаго состоянія, повергнутомъ вами на Высочайшее воззрине, изъясняя при томъ, что если на приведеніе вашего предположенія въ исполненіе послидуетъ Высочайшее разритеніе, то вы не замедлите войти по сему предмету въ добровольное соглашеніе съ крестьянами.

Не входя въ подробное обсужденіе началъ, на конхъ основанъ составленный вами проектъ, отданая полную справедливость добросовѣстности этого обширнаго труда и благородству побужденій, руководившихъ вами при настоящемъ предложенія, я не могу, однако, не обратить предварительно вниманія вашего на необходнмость войти въ ближайшее разсмотрѣніе условій, предлагаемыхъ вами при освобождевіи принадлежащихъ вамъ крестьянъ, и на тѣ предположенія, которыя, по мнѣнію моему, отчасти оказываются неудобоисполнимыми, отчасти же требуютъ измѣненія или поясненія.

Во 1-хъ, вмѣсто выпуска особыхъ билетовъ и облигацій, о которыхъ говорится въ проектѣ уничтоженія крѣпостнаго состоянія, предполагается заложить освобождаемыхъ крестьянъ съ землею, которая имѣетъ поступить въ ихъ общинную собственность, въ опекунскомъ совѣтѣ или въ государственномъ банкѣ, въ размѣрѣ не свыше 100 руб. сер. на лицо мужескаго пола.



-32 -

Не говоря уже о томъ, что въ залогъ можетъ поступить только земля, а не освобождаемые крестьяне, потому именно, что они перестаютъ быть врёпостными, не говоря и о затруднени возвысить размёръ ссуды въ противность правиламъ опекунскаго совёта и предположавъ даже, что Государь Императоръ, во вниманіе къ особенной важности для государства предлагаемой вами въ видё опыта мёры, Высочайше сонзволялъ бы разрёшить производство изъ государственнаго казначейства испращиваемой вами надбавочной ссуды, — рождается независимо отъ того вопросъ: чёмъ будеть обезпечена уплата капитала, ссужаемаго, правительствомъ или кредитнымъ учрежденіемъ на выкупъ крестьянъ, и плата процентовъ на оный?

Въ настоящее время опекунскій совіть производить ссуды въ размірі не свыше 80 р. с. на ревивское дицо м. п. подъ валогъ всей земли съ поселенными на оной крізностными врестьянами, между тімъ какъ по вашему предположению ссуда въ увеличенномъ размірів не свыше 100 руб. сер. будетъ гарантируема дишь тою частью земли, которая поступить въ собственность крестьянъ. Не могу убіднться въ томъ, чтобы такой залогъ былъ безусловно достаточенъ. Вы оціниваете десятину земли круглымъ числомъ въ 35 р. сер. и предполагаете отвести на лицо м. и. отъ  $2^{1}/_{2}$  до 3 десятинъ, т.-е. участокъ цівною отъ 87 р. 50 к. до 105 р. с., обезпечивая таковою собственностію ссуду въ 100 руб. сер.

По общему правилу, кредитныя учрежденія выдають ссуды въ половину протись обезпеченія, а потому подъ указываемыя вами 2—3 десятины земли можно бы было выдать не болже 50 руб. Для увеличенія ссуды вамъ слёдовало бы увеличить обезпечевіе землею, у васъ остающеюся.

Во 2-хъ, вы предполагаете, что будеть дозволено произвести оцёнку земель, имѣющихъ поступить въ собственность крестьянскаго общества, вамъ самимъ и подъ личною вашею отвътственностю. Таковое отступленіе отъ общаго правила, постановленнаго въ вашемъ проектѣ, едва ли можетъ быть допущено, какъ потому, что таковая оцёнка не представляетъ достаточнаго ручательства ни правительству, производящему ссуду, ни крестьянскому обществу, такъ и потому, что частное, предлагаемое вами, освобожденіе крестьянъ можетъ служить опытонъ для общаго освобожденія. Кажется, не предстояло бы никакихъ затрудненій къ производству оцёнки посредствомъ особой коминссіи въ присутствін и съ участіемъ помѣщика и повѣренныхъ отъ общества. Наконецъ, остается еще замѣтить, что было бы гораздо удобнѣе, еслибы оцёнка эта была произведена преждо опредѣленія размѣра ссуды.

Въ 3-хъ, вы не упоминаете ничего въ письмѣ вашемъ о мѣрахъ къ освобождению дворовыхъ людей, а предметъ этотъ не можетъ быть оставленъ безъ обсуждения и яснаго указания.

Въ 4-хъ, предоставление помъщику и наслъдникамъ его права отдавать въ рекрути или ссылать въ Сибирь на поселение ненсправныхъ плательщиковъ – совершенно противоръчить самому существу свободнаго состояния крепостнаго состояния подлежащее изъ кръпостнаго права, да и при существовании кръпостнаго состояния подлежащее ограничениямъ и могущее даже быть вовсе уничтоженнымъ. Такое право, еслибы оно и могло даже быть вообще установлено, подъ какими бы то ни было условиями, во всякомъ случав могло бы быть предоставлено только самому обществу или же, въ случав несостоятельности сего послёдняго, правительству, но ни въ какомъ случав несостоятельности сего послёдняго, правительству, но ни въ какомъ случав помъщику, который въ немъ не нуждается, потому что не имъетъ необходимости принимать на себя какую-либо отвътственность за освобождение крестьянъ. Общество отвъчветъ круговою порукою въ исправномъ взносѣ долга и процентовъ; потому только общество и можетъ подвергать отвътственности неисправныхъ пла-

3

тельщиковъ, да и то лишь, кажется, въ тонъ случай, если будетъ доказано, что неисправность произошла отъ собственной вины плательщика.

Вполнѣ сочувствуя общимъ соображеніямъ вашимъ о необходимости измѣненія и опредѣленія отношеній помѣщиковъ къ поселеннымъ на земляхъ ихъ престъянамъ, я могу только искрение желать, чтобы вы, милостивый государь, принявъ въ соображеніе предыдущія замѣчанія, нашли возможныть измѣнить нѣкоторыя предположенія ваши, сохраняя въ виду ту цѣль, къ которой они были направлены. Опытность ваша въ дѣлѣ сельскаго хозяйства, знаніе вами быта, характера и нуждъ крестьянъ и, наконецъ, ревностное желаніе, вами неоднократно обнаруженное, способствовать разрѣшенію, едва ли не важнѣйшаго, современнаго вопроса—вопроса о крѣпостномъ правѣ-подають мнѣ надежду, что вы найдете средство къ осуществленію предположенной пѣли.

**№** 1122.

16 адреля 1857 г.

### 3. Отвѣтное письмо Алек. Иван. Кошелева министру Ланскому.

Отношеніе вашего высокопревосходительства оть сего 16 апрѣля, за № 1122, ниżлъ я честь получить. Благосклонный вашъ отзывъ о трудё моемъ и о намъревін отпустить на волю монхъ крестьянъ искренно меня утёшнлъ и поощряетъ этому дёлу посвятить дальнёйшія мон усилія. Почему спёшу представить въ благоусмотрёніе вашего высокопревосходительства нёкоторыя поясненія и измёненія, вслёдствіе замёчавій, которыя благоутодно было вамъ миё сообщить.

Ваше высокопревосходительство подагаете, что залогь земли, по настоящей са ценности рубль за рубль, недостаточно обезпечиваеть кредитное учреждение, и изъясняете желаніе, чтобъ я усилиль это обезпеченіе землею, остающеюся у меня во владения. Въ письме мосмъ отъ 29 марта я предлагалъ мое ручательство за врестьянь и изъявляль готовность сіе мое ручательство обезпечить частью земель, остающихся въ моемъ владении; но визсте съ темъ я выговаривалъ себе некотория права, а именно: быть попечителемь надь увольняемыми крестьянскими обществами. отдавать въ рекруты и представлять въ распоряжение правительства тёхъ неплательщиковъ, за которыхъ крестьянское общество міронъ не внесеть недоники. Если правительство находить, что эти права не могуть быть миз предоставлены, а должны принадлежать крестьянскому обществу, то въ такомъ случай нельзя, кажется, требовать ручательства отъ меня, лишеннаго всякихъ средствъ побуждать крестьянъ къ платожамъ, а эта отвётственность за исправность взносовъ въ кредитное учрежденіе должна быть отнесена на мірь, им'яющій пользоваться вышеозначенными правами. Въ этомъ случав, кажется мив, сверхъ вемли кредитное учреждение обезпечивается личностью крестьянскаго общества, которое изъ-за несколькихъ нецлатольщиковь не захочеть все въ совокупности подвергнуться отвётственности перель правительствоить. Если я предлагаль свое ручательство съ предоставлениемъ инв нэкоторыхъ правъ, то это было единственно для облегченія правительства во взысканім недонмовъ и въ огражденіе врестьянъ отъ дъйствій—иногда притязательныхъ-земской полиціи. Слёдовательно, для усиленія обезпеченія кредатныхъ учрежденій необходнио избрать одно изъ двухъ: или мое ручательство, обезпеченное частію монхъ земель съ предоставленіемъ мнё вышеупомянутыхъ правъ, или круговое ручательство врестьянъ другъ за друга, обезпеченное личностью всего крестьянскаго общества. Права мий предоставляемыя могли бы бить ийсколько ограничены слёдующими постановленіями: во 1-хъ, отдачу въ ревруты за недонику слёдовало бы

Digitized by Google

допустить не прежде накопленія оной за обществомъ до суммы, чего сто́ять рекрутская квитанція (нынѣ выдается изъ казны по 300 руб.), и, во 2-хъ, назначеніе, кого изъ неплательщиковъ отдавать за недонику, могло бы быть предоставлено крестьянскому обществу. Но во всякомъ случаѣ невозможно, кажется, требовать вмѣстѣ и того и другаго ручательства.

Во 2-мъ пунктѣ ваше высокопревосходительство изволите находить неудобнымъ предоставить миѣ одному сдѣлать опѣнку земель и полагаете, что "не предстояло бы никакихъ затрудненій къ производству опѣнки посредствомъ особой коммиссіи въ присутствіи и съ участіемъ помѣщика и повѣренныхъ отъ общества крестьянъ". Вполиѣ соглашаюсь со справедливостью сего замѣчанія и весьма радъ отвѣтственность сего дѣла не оставлять на себѣ одномъ, а раздѣлить оную съ посторонними, а вотому и болѣе безпристрастными людьми и при участіи самихъ крестьянъ. Ваше высокопревосходительство вмѣстѣ съ тѣмъ изъявляете желаніе, чтобъ эта оцѣнка произведена была прежде опредѣленія размѣра ссуды. Сія послѣдняя имѣеть быть назначена по дъйствоительной стоимости земли; слѣдовательно оцѣнка необходимо должна предшествовать опредѣленію размѣра ссуды, ибо ею только окончательно ограничивается сумма оной, имѣющая только не превышать ста руб. сер.—цифры, предположенной въ моихъ запискахъ въ видѣ maximum.

Въ 3-мъ пункте вамъ угодно обратить мое вниманіе на освобожденіе дворовыхъ людей. Вполн'я признавая необходимость этой м'яры, я опустиль ее въ письм'я, съ которымъ я имѣлъ честь въ вамъ обратиться, только потому, что я считаю существующіе заковы достаточными для достиженія этой цёли помѣщикомъ, желающимъ освободить своихъ дворовыхъ людей, и что неудовлетворительно лишь исполнение оныхъ, т.-е. самое взыскание по условіямъ, заключаемымъ съ дворовыми людьми. Я уже отпустиль на волю более 200 душь дворовыхъ людей обоего пода и встречаль временныя затрудненія только въ слабонъ действін полицін. Я считаль лишнимь говорить объ этомъ въ письмё моемъ, какъ потому, что радикальнаго противъ того средства теперь въ виду не имбется (лишь большая гласность и действительная огвътственность чиновниковъ за здоупотребленія могуть быть надежными къ тому средствами), такъ и потому, что я быль убеждень въ возможности, въ крайнихъ случаяхъ, принесенія жалобъ на медленность действій полиціи самому правительству, которому нынё, болёе чёмъ прежде, извёстны злоупотребленія чиновниковъ и которое и бевъ того озабочено улучшеніемъ мёстнаго управленія и расправы. Понудительныхъ же мъръ противъ себя и противъ монхъ дворовыхъ дюдей, не желеющихъ восмользоваться свободою, считаль ненужнымъ испрашивать. Первое для меня безполезно, ибо я искренно и пламенно стремлюсь въ освобождению всвхъ людей, находящихся въ моемъ владёнін; а втораго я и не желаю, ибо не намёренъ людей, прослужившихъ инъ долгое время, выталкивать отъ себя вопреки ихъ желанію. Изъ крестьянъ во дворовые я не беру и брать не буду, и отъ этого права я охотно отказываюсь. Дворовые до окончательнаго освобожденія будуть особо числиться при моей вемлё и исправлять рекрутскую повинность, а за нихъ подати будутъ мною уплачиваться на общемъ основания.

О четвертомъ замѣчанін вашего высокопревосходительства я уже говориль, отвѣчая на пунктъ 1-й. Здѣсь позволяю себѣ сказать только одно: конечно, я вовсе не желаю сохранать ни для себя, ни для наслѣдниковъ монхъ права располагать судьбою другихъ людей. Я выговариваю для себя эти права только въ случаѣ, еслибы мое ручательство за крестьянъ сочтено было необходимымъ, нбо предпочиталъ эти права, теперь мвѣ принадлежащія въ отношенія ко всѣмъ, ограничить дѣйствіемъ въ отношенін къ однимъ неплательщикамъ. Если же правительство сочтетъ вовможнымъ освободить меня отъ этой отвётственности, то, конечно, эти права совершенно для меня не нужны.

Что же касается до порядка сельскаго управленія, до отправленія крестьянами рекрутской и другихъ повинностей и пр., то положеніе объ этомъ, буде угодно правительству, можеть быть мною составлено обще съ выборными отъ крестьянъ и представлено вмёстё съ договорами, которые будутъ мною заключаться съ крестьянами по поводу ихъ увольненія. Тенерь нахожу необходимымъ высказать лишь одно: крестьяне, вёроятво, пожелаютъ остаться въ вёдёнія министерства внутреннихъ дёлъ, что даже необходимо въ случаё, если правительству угодно будеть, чтобы я былъ попечителемъ надъ крестьянами, на основаніяхъ, изложенныхъ въ моихъ запискахъ.

Искренно желая, чтобы примёръ мой остался не безъ послёдователей и, вмёсть съ твиъ, чтобы кредитныя учрежденія не потерпізан убытковь, въ случав если правительство сочтеть неудобнымь ручательство помещиковь за крестьянь, при оставленія за ними вышеязложенныхъ правъ, осмёлюсь перейти за границу прямо до меня относящагося и предложить мёры для побужденія крестьянскихь обществъ въ исправнымъ уплатамъ въ вредятныя установленія. Я різпаюсь на это вовсе не потому. чтобы я думаль, что подобныя или, быть можеть, дучшія мяры не имвлись уже въ виду правительства, но единственно потому, что считаю противнымъ совъсти, по такому важному двлу, умолчать самое немудрое мизніе. Миз кажется необходимымъ, иля предупрежденія накопденія недоимокъ за крестьянскими обществами, ностановить противъ того весьма строгія мізры. Такими мізрами могли бы быть или средство, предложенное мною въ монхъ запискахъ, т.-е. переселение всего крестьянскаго общества въ отдаленныя губернии и продажа его земель, или отдача въ рекруты очередныхъ, развё крестьянское общество само приговоритъ къ тому неплательщиковъ, съ зачетомъ денегъ за квитанціи, по установленной отъ правительства ціні, въ погашеніе нелоимки.

17 апрѣля 1857 г. С.-Петербургъ.

# 4. Второе письмо министра внутрен. дълъ Ланского А. И. Кошелеву.

Съ удовольствіемъ усмотрёль я изъ письма вашего отъ 17 техущаго апрёля мёсяца готовность вашу измёнить условія, предположенныя вами при увольненія крёпостныхъ крестьянъ вашихъ, сообразуясь съ тёми общими замёчаніями, которыя я имёль честь сообщить вамъ, милостивый государь, въ письмё отъ 16 числа текущаго мёсяца.

Хотя при такихъ обстоятельствахъ осуществленіе предположеній нашихъ и оказывается болёе возможнымъ, тёмъ не менёе, однако, я считаю нужнымъ, во избёжаніе всякихъ недоразумёній, положительно и подробно объяснить какъ мёру и родъ участія, которое, по дичному \*) моему миёнію, можетъ принять въ этомъ дёлё правительство, такъ и права, которыя въ общихъ государственныхъ видахъ могутъ быть дарованы помёщику и крестьянамъ, и обязанности, которыя имёютъ быть возложены на нихъ.

Въ проевтё вашемъ изъяснено, между прочимъ, что вы не требуете какого-либо вознагражденія за личность крестьянъ, состоящихъ нынѣ во владёніи вашемъ, но

Говорю личному потому, что еслибы вы съ вами и согласниясь во всёхъ подробностяхъ, дёло это должно быть представлено на Высочайшее утверждение чрезъ подлежащее правительственное учреждение.

линь за вемлю, которую вы предполагаете отвести имъ, т.-е. за ту часть вашей собственности, которая будеть отчуждена въ пользу крестьянскаго общества. Поэтому зайсь не можеть быть и ричн о какомъ-либо выкупи правительствомъ крипостныхъ врестьянъ съ землею, но лишь о способъ вознаграждения помъщика за отхоцящую оть него землю. Безъ сомнёнія, за землю должны платить тв. которые пріобратають оную; но такъ какъ сами крестьяне не имаютъ средствъ внести единовременно столь вначительную сумму, то правительство можетъ-быть въ этомъ случав рёшится, посредствомъ производства ссудъ, облегчить достижение предположенной піли и тімъ самымъ дастъ возможность крестьянамъ сдівлаться вольными землевладъльцами, а помъщику получить на выгодныхъ условіяхъ въ свое распоряженіе значительный капиталь и вместе съ темъ освободиться отъ тягостей и неудобствъ крёпостнаго права, столь поразительно изображенныхъ вами въ представленныхъ запискахъ. Такимъ образомъ ссуда производимая правительствомъ служитъ къ пользъ не однихъ лишь крестьянъ, но и помещика, а потому оказывается справедливымъ, чтобы какъ помещикъ, такъ и крестьяне принимали на себя ручательство въ уплата оной.

Такое начало уже допущено вами въ извъстной мърв въ послъднихъ предположеніяхъ вашихъ, — остается только опредълнть размъръ ссуды. По моему миѣнію, обезпеченіе во всякомъ случай должно быть значительнѣе ссуды, буде возможно въ половину, но ни въ какомъ случай не менѣе какъ одною третью, т.-е. если ссуда составляетъ 100 руб., то земля представляемая въ обезпеченіе должна быть оцѣнена не ниже 150 руб. — При этомъ само собою разумѣется, что осуществленіе этого предположенія будетъ зависѣть отъ того, признаетъ ли правительство возможнымъ проязвести испрашиваемую для крестьянъ ссуду.

Принимая на себя въ отношенія къ правительству или къ кредятному учреждевію ручательство въ уплатѣ проязведенной ссуды, вы, милостивый государь, испрашиваете для себя и наслѣдниковъ своихъ, впредь до совершенной уплаты крестьянами лежащаго на нихъ долга, нѣкоторыя особенныя права въ видѣ понудительныхъ мъръ противъ неплательщиковъ. Сознавая необходимость такихъ мъръ, я не раздѣлятъ мнѣнія вашего относительно существа оныхъ. Нынѣ вы предполагаете ограничитъ испрашиваемыя вами права слѣдующими ограниченіями, а именно: во 1-хъ, чтобы отдача въ рекруты за недоимку могла послѣдовать не прежде накопленія оной за обществомъ до суммы, чего сто́итъ рекрутская квитанція, и, во 2-хъ, чтобы назначеніе въ рекруты одного изъ неплательщиковъ было предоставлено самому обществу.

Предоставленіе такого рода правъ можетъ-быть и было бы допущено, равно какъ и сохраненіе за помѣщикомъ, по крайней мѣрѣ временно, попечительства надъ освобожденными крестьявами. Желательно было бы, однако, ближе опредѣлить права, сопряженныя съ этимъ званіемъ, степень полипейско-судебной и распорядительной дѣятельности помѣщика, отношеніе его къ мірскимъ сходкамъ и мірскимъ должностнымъ лицамъ, вліяніе его на раздѣлъ земли между отдѣльными семьями, на управленіе хлѣбными магазинами и т. п.,—однимъ словомъ, степень участія его въ дѣлахъ общества.

Что же касается, наконець, до положенія дворовыхь, то я нахожу, что правительство ни въ какомъ случай не можетъ допустить, чтобы, при увольненіи изъ крйпостнаго состоянія крестьянъ, дворовые оставались, на неопреділенное время, въ прежней зависимости отъ поміщика, и чтобы такимъ образомъ въ каждомъ имініи образовались два общества: одно свободныхъ землевладъльцевъ, а другое личныхъ крипостныхъ поміщика. Вы, милостивый государь, изъясняете, что не считали въ этомъ отношеніи нужнымъ испращивать понудительныхъ міръ противъ себя и противъ своихъ дворовыхъ, такъ какъ съ одной стороны вы искрение желаете освобожденія всёхъ находящихся во владёніи вашемъ людей, а съ другой стороны не намѣрены выталкивать отъ себя, вопреки ихъ желанію, людей, прослужившихъ вамъ долгое время. Но поэтому самому и не предстоитъ, кажется, препятствій къ опредѣленію теперь же условій, подъ которыми крёпостные дворовые могутъ пріобрѣсти вольность, или по крайней мёрё того срока, въ который вы обязуетесь, въ отношеніи къ правительству, освободить ихъ. Конечно, нѣтъ никакой необходимости изгонять, вопреки ихъ и вашему желанію, людей, не желающихъ воспользоваться правами свободы, но въ такомъ случаё вамъ, по справедливости, слёдуеть обезпечить участь тѣхъ изъ нихъ, которые не въ состояніи снискивать себё средства существованія и принять на себя обязанность, и по увольненіи ихъ изъ крѣпостнаго состоянія, давать имъ у себя пристанище и средства вропитанія.

На основания всего вышензложеннаго, я им'ю честь предоставить вамъ, милостивый государь, сообщить мий окончательныя подробныя предположенія ваши объувольненіи состоящихь во владінія вашемъ крестьянъ и дворовыхъ.

**N** 21.

29 апръля 1857 г.

### 5. Окончательный отвѣтъ А. И. Кошелева министру внутреннихъ дѣлъ.

Отношеніе вашего высокопревосходительства отъ 29 апрёля за № 21 имёль я честь получить въ Москвё, по возвращеніи изъ деревни, и спёшу представить на ваше милостивое усмотрёніе мои отвётныя соображенія.

Ваше высокопревосходительство полагаете, что для надлежащаго обезпечения ссуды не свыше 100 рублей серебромъ на душу по оцізнкіз земли, которая имізетъ быть предоставлена въ собственность крестьянскихъ обществъ, необходимо, чтобъ залогь быль значительнье, по крайней мёрё одною третью этой суммы, т.-е. во 150 рублей серебромъ. Мић кажется, что земля, оцвненная, по предположению вашего высокопревосходительства, не однимъ пом'ящикомъ, а цёлою коммиссиею, съ участіемъ въ оной выборныхъ отъ крестьянъ, представляетъ уже полное обезпеченіе дізаемой ссуды, и что для правительства нужно только одно-ручательство въ своевременномъ взност крестьянами слъдующихъ съ нихъ ежегодныхъ платежей. Для достиженія этого, я предложиль свое ручательство и это мое ручательство вызвался обезпечить частью земель, которыя должны оставаться въ моей собственности. Какъ помѣщику, увольняющему своихъ крестьянъ съ землею, предоставляется, по моему предположенію, право отдавать въ рекруты недоимочниковъ, а деньги за эти квитанція представлять въ погашеніе недоямки, накопившейся на крестьянскомъ обществе, то нельзя и предполагать, чтобы могла накопиться значительная недоника. Но для побужденія помѣщика въ наблюденію за взносами крестьянскимъ обществомъ процентныхъ денегъ и для соединенія ихъ общими интересами, по крайней март на первое время (впослёдствіи же нёкоторое патронатство, съ одной стороны, и нёкоторая подчиненность, съ другой, между дворянами-землевладъльцами и крестьянскими обществами установятся сами собою), я предложиль обевнечить мое ручательство частью монхъ земель. Часть сія, кажется, по вышепрописаннымъ причинамъ, не должна быть значительною, потому что это было бы крайне тяжкимъ стеснениемъ для помещика и притомъ безъ пользы для правительства. Ваше высокопревосходительство изволите говорить, что какъ пом'ящикъ получаетъ въ свое распоряжение значительную сумму денегь, то справедливо, чтобы за эти выгоды онъ несь и часть тяжести по этой ссудь. На это позвольте вамъ доложить, что наши

нивнія большею частью заложены, что пом'ящики, по этой причний, не получать значительныхъ суммъ и что расходы по устройству хозяйствъ, на вольнонаемномъ основанін, очень велики и ссудныхъ денегъ, за вычетомъ долговъ по опекунскому сов'яту, едва ли достаточно будетъ на покрытіе всёхъ по этому предмету издержекъ. Слідовательно, весьма вёроятно, что пом'ящики, для пріобрётенія машниъ, рабочаго скота, для возведенія нужныхъ построекъ и проч., должны будуть заложить даже часть своихъ собственныхъ земель; а потому очень для нихъ важно им'ять свободною отъ залога большую, по возможности, часть своихъ земель. По этой причинё, ни кажется достаточнымъ требовать отъ пом'ящика обезнеченія на  $\frac{1}{3}$  и никакъ не бол'я какъ на  $\frac{1}{4}$  часть д'ялемой крестьянамъ ссуды; такъ что если по оцівнкі ссуда выйдетъ въ 100 рублей серебромъ на душу, то пом'ящикъ, въ обезнеченіе своего ручательства, обязанъ представить еще своихъ вемель на сумму 20 или 25 руб. серебромъ на душу.

Сверхъ того, не сочтете ан ваше высокопревосходительство возможнымъ срокъ ручательства помъщика, а слъдовательно и пользование его правами по отдачъ въ рекруты за недонику, ограничить десятью годами или тъмъ временемъ, пока <sup>1</sup>/<sub>5</sub> или <sup>1</sup>/<sub>4</sub> часть ссуды, обезпеченная помъщичьимъ дополнительнымъ залогомъ, не будетъ уплачена крестьянами.

Вашему высокопревосходительству угодно, чтобъ я представиль свое мизніе насчеть ближайшаго определения правь, сопряженныхь съ попечительствомъ надъ увольняемыми врестьянскими обществами. Объ этихъ правахъ я уже говорилъ въ третьей изъ записокъ, мною прежде поданныхъ, теперь же, для большаго разъясненія и опредъления этого предмета, считаю нужнымъ присовокупить: 1) Распорядительная и сулебная власти, въ границахъ законами определенныхъ для помещичьяго ведения, лолжны принадлежать крестьянскому обществу, кроме случаевь, въ которыхъ міръ ни избранные отъ міра будуть въ разногласіи; въ этихъ случаяхъ дёла поступаютъ на окончательное ришение попечителя (этоть порядокь существуеть у меня на дили во встахь иминияхь и въ никоторыхь уже болие 20 лить, и число диль до меня доходящихъ крайне ограниченно). 2) Право собирать крестьянъ на сходку должно принадлежать какъ сельскому головѣ и старшинамъ, такъ и попечителю; утвержденіе же приговоровъ сходки на первое время (т.-е. на время существованія ручательства) должно быть предоставлено попечителю или, какъ сказано въ упомянутой моей запискъ, липу довъренному отъ попечителя. З) Раздълъ земли между крестьянами по тагламъ долженъ быть ввёренъ крестьянскому обществу, ибо крестьяне великіе частера этого двла, и вмёшательство попечителя должно быть лишь въ случаё упорнаго разногласія между крестьянами, не разр'вшеннаго тремя сходками (я переділяль землю по всёмъ монмъ имёніямъ, и ни одинъ разъ мнё не пришлось вмёшаться въ эти дъла). 4) Наблюдение за хлъбными магазинами и исполнение разныхъ обязанностей по полицейскому видоиству должны также зависить отъ крестьянскаго общества и лицъ имъ избранныхъ, развѣ хлѣбные смотрители и полицейскіе чиновники сочтуть необходимымъ двиствовать понудительно; въ каковыхъ случаяхъ, для огражления врестьянь оть притеснений, къ несчастью, ныне еще весьма возможныхъ, слелуетъ витенить этимъ чиновникамъ въ обязанность обращаться сперва къ попечителю и приступать къ законнымъ взысканіямъ только въ случай, если эти предварительныя мёры окажутся недостаточными. Положительныя и подробныя правила по сему предмету могуть быть, какъ я прежде изъяснизь, составлены мною обще съ выборными отъ крестьянъ; но, кажется, неудобно мнѣ къ оному приступить до полученія предварительнаго Высочайшаго разр'яшенія на заключеніе добровольныхъ слаловъ съ крестьянами на предложенныхъ мною основаніяхъ. Дало это, смаю удостовърить ваше высокопревосходительство, насъ не затруднить, и я надъюсь, что представленное нами положение удостоится одобрения правительства.

Насчеть дворовыхъ людей я готовъ примѣнить къ себѣ тѣ мѣры, которыя изложены были мною въ 4-ой мною поданной запискѣ и которыя, смѣю думать, удовлетворятъ справедливымъ вашимъ требованіямъ по сему предмету.

Принося вашему высокопревосходительству мою благодарность за милостивое и заботливое вниманіе, коего вы удостонли мон предположенія по важному ділу уничтоженія крізпостнаго состоянія въ отечестві нашемъ, льщу себя надеждою, что, при вашемъ благосклонномъ и высокопросвіщенномъ содійствія, я буду такъ счастливъ, что, по крайней мірів, въ своихъ имініяхъ устрою участь людей, состоящихъ въ моемъ владіні, на основаніяхъ разумныхъ, справедливыхъ и прочныхъ.

Мая дня 1857 года. Москва.

ս. ԴՈ



# ПРИЛОЖЕНІЕ ОСЬМОЕ.

Переписка А. И. Кошелева съ членами славянофильскаго кружка и И. С. Аксаковымъ.

# № 1. Письмо А. И. Кошелева И. С. Аксанову. Чтеніе и характеристика отцовъ церкви; необходимость удаляться отъ общества.

Давно къ вамъ не писалъ, дражайшій Иванъ Сергъевичъ, и не получалъ отъ васъ писемъ. Груство долго не сообщаться съ человѣкомъ сочувственнымъ. Что вы подѣлываете? Что читаете? О чемъ особевно думаете? Что сборникъ? Есть ли какая надежда?

О себѣ скажу вамъ, что я въ деревнѣ хорошо занимаюсь. Упиваюсь сочиненіями Василія Великаго. Теперь я прочелъ всего Григорія Богослова, оканчиваю Василія Великаго, многое прочелъ изъ твореній Златоуста и не знаю, которому изъ трехъ святителей дать предпочтеніе. Всѣ трое горять любовью въ Богу : человѣчеству; всѣ трое дѣйствують и пишутъ въ полной христіанской свободѣ; всѣ трое кротки и строги, смиреным и непреклонны, миролюбивы и воинственны. Св. Григорій особенно удовлетворяетъ уму своею ясностью и возвышенностью; Св. Василій обращается прямо къ душѣ и возбуждаетъ въ ней любвеобильныя чувства; Златоусть дѣйствуетъ съ особенною силою на волю, – хочется улучшаться, дѣйствовать, т.-о. христіанство переводить въ жизнь. Златоусть долженъ быть вашимъ любимымъ св. отцомъ, вамъ надобно его прочесть отъ доски до доски. Василій Великій долженъ особенно нравиться Кирѣевскому, а Григорій Богословъ – Хомякову. Вотъ какъ я раздѣлилъ межлу вами св. отцовъ, а себѣ предоставляю всѣхъ троихъ, ибо я отъ нихъ въ равномъ восторгѣ.

Много это время я думаль и все более и более вижу необходимость разорвать связи съ язычествомъ, т.-е. нашимъ обществомъ и нашимъ общественнымъ бытомъ, и крепие прилёпиться къ учению Христову и къ образу жизни съ Нимъ согласному. Всё мы называемся христіанами, а между тёмъ въ жизни, въ мысляхъ и въ чувствахъ не многимъ чёмъ ушли отъ язычниковъ. Что такое у насъ за религія? Запрятали ее въ какой-то уголъ, тамъ засвёчаемъ передъ нею лампаду, а цёлый день живемъ какъ будто еще Смаситель не являлся на землё. Взглядъ на Европу для христіанина крайне назвдателенъ: настоящей вёры тамъ мало, все творится въ духё сего міра, а между тёмъ безъ сознанія ени работаютъ въ пользу христіанства. Теперешнее положеніе и наукъ, и искусствъ, и жизни имѣетъ много сходства съ временами предшествовавшими божеству Спасителя. Философія дошла до сознанія необходимости откровенія; искусства высказъли все и темерь пришли въ упадокъ; жизнь перешла въ грубую чувственность, безъ всякой духовной живительной искры. Перевороть въ Европѣ долженъ быть. Церковь въ XVIII и первой половинѣ XIX въка видимо упала, теперь необходимо должно быть ея возрожденіе. Наша церковь, конечно, всего болѣе сохранила жизни, въ ней ученіе Христово всего живѣе и чище. Что предстоятъ во второй половинѣ XIX вѣка? Едва ли кто дерзнетъ это предсказать!

Я читаю теперь съ великимъ наслажденіемъ соч. Неандра о Златоуств. Хотя и протестанть, а горячо пишеть о семъ св. отцв. Когда прівду въ Москву, то дамъ прочесть эту прекрасную книгу.

8 ноября 1852 г.

С. Песочня.

### № 2. Письмо А. И. Кошелева А. С. Хоиякову о томъ же предметъ.

Что ты подвлываешь, другь мой Хомяковь? Когда располагаешь быть въ Москвв? Мий очень хочется съ тобою свидаться и обо многомъ поговорить. Сочинение твое, писанное по-французски, я прочель съ величайшамъ наслаждениемъ. Ты вдохновенъ быль свыше, а потому все послание писано въ одномъ прекрасномъ духѣ, съ ясностью и живостью, чѣмъ не всегда отличаются твои статьи. Хотѣлоеь миѣ помочь тебѣ, но не удалось. Времена тяжелыя, можно какъ равъ сдёлать проруху.

О себѣ скажу тебѣ, что я теперь прівхаль въ деревню на мѣсяцъ; жена и дѣти уже въ Москвѣ, и я послѣ 20 ноября туда отправляюсь на заму. Съ 1-го апрѣля занятія мон шле порядочно, но іюль и августь занять быль машинами, объ нспытания конхъ прочти мою статью краткую въ Москов. Зем. журналь, в более обстоятельная будеть напечатана въ Москов. Сборники (?) и въ Дебедянскихъ Запискахъ. Прочелъ я болѣе половины Ветхаго Завѣта, всего Григорія Богослова и Василія Великаго и многое изъ твореній Златоустаго. Теперь начинаю читать Ефрема Сирина. Какъ хороши переводы Московской духовной академія! Эти чтенія принесли мнё много пользы. Я имъ обязанъ и величайшими, веизреченными наслажденіями, и истиннымъ душевнымъ назиданіемъ. Да, другъ мой, эти три святителя глубоко понимали христіанство! Весьма хотёдось бы миё обо многомъ съ тобою переговорить, хотвлось бы узнать, до какой степени им согласны. Съ Кирвевскимъ виделся въ сентябре и начале октября и съ нимъ мы во многомъ не согласны. Чувствую теперь, какъ трудно удержаться въ вара съ настоящею хрястіанскою свободою. Какъ разъ стръяка пойдетъ наи на ту, наи на другую сторону! Какъ высокъ апостолъ Павель во всёхь, а въ особенности въ этомъ отношении! Чуть предалься вёрё, - теряешь христіанскую свободу; дашь ходъ свободь, -- слабееть, исчезаеть въра; истивное же христіанство состоить въ единствѣ вѣры и свободы.

Если важно понниать ученіе Христово, то несравненно еще важнёе жнань пронякать Его божественными правидами, и въ этомъ отношеніи мы еще болёе далеки отъ христіанства, чёмъ даже въ первомъ. Даже у вёрующихъ наъ насъ вёра что-то странное: выстроили мы ей часовню, зажгли лампаду, оказываемъ ей даже всякія почести, но далёе идти считаемъ излишнимъ. Что намъ за дёло, что и наши дёйствія и окружающія насъ отношенія суть чисто-язическія! Мы сдёлали изъ вёры покойныя кресла и со всякими комфортами въ нихъ посиживаемъ. Безъ сознанія ми римскіе католики. Это зло, по-моему, вреднёе, опаснёе самаго невёрія, нбо оно ему корень. Невёръ правъ, дёйствуя какъ онъ дёйствуетъ, но вёрующій, ведя образъ жизни невёра, несетъ тяготу его грёховъ. Эта мисль, думаю, всего тяжче лежала на душё Гоголя; онъ, полыгаю, и изнемогъ подъ ея бременемъ. Онъ хотёлъ быть монахомъ въ мірё, что всегда было трудно, а теперь невозможно. Нельзя не сознаться, что теперь выдвинуты и требують разрѣшенія вопросы общественные. Европа пытаеть ихь разрѣшить, а никакь ихь не разрѣшить, ибо идеть ве изъ центра кь окружности, а наобороть. Мы не пытаемся по-европейски — и хорошо дѣзаемъ: съ окружности центра не наёдешь. Намъ должно себя и насъ окружающее освѣтить, и освѣтить солнцемъ вёры, коей им сподобилесь. Намъ нужно глубоко себя проникнуть истивор: опра безъ дилъ мертеа. И еще выёстѣ съ одникь св. отцомъ должны на дѣлѣ явить: безъ знанія нимъ жизни, но и безъ настоящей жизни нимъ стриало знанія.

Заговорился я съ тобою, другъ мой Хомяковъ. Но я такъ проникнутъ истиною, что необходимо намъ жизнь проникнуть ученіемъ Христовымъ, что не могъ не высказать этого въ бесёдё съ тобою. При свиданіи поговоримъ о многомъ; я думаю, что ты найдешь во миѣ нѣкоторыя перемѣны, за которыя можно погладить по головкѣ, но не просто, а съ угрозою: смотри, братъ, не останься при словахъ.

9 ноября 1852 г.

С. Песочня.

## № 3. Отвѣтное письмо И.С.Аксакова А.И. Кошелеву на № 1.

#### Читайте не торопясь.

Письмо ваше отъ 8-го ноября получиль я 23-го ноября, любезнайший Александръ Ивановнчъ. Видите, какъ долго ходять письма! Это отчасти причиною, почему не писаль къ вамъ въ деревню; къ тому же я не зналь наварное, долго ли вы останетесь въ Песочив.

Письмо ваше живо передало инв и состояние вашего духа, и тотъ мятежъ мыслей, задачъ, требованій, вопросовъ и стремленій, возбужденныхъ въ васъ чтеніемъ св. отцовъ. Такой же мятежъ нерѣдко поднимается и во мнѣ. Не думайте, чтобы слова эти относились къ сомизнію, къ недостатку втры. Натъ, не про это я говорю. Я говорю про то состояніе духв, когда, весь проснувшійся, онь подобень быстрому возмущенному потоку, про состояние головы, похожее на то, когда человѣкъ, взглянувъ на солнце и ослёпленный свётомъ, видить послё того передъ собою отдёльные пламенные кружки. Мысла роятся, и трудно, по крайней мара, постровть ихъ въ логической связи и системь. Но выражусь яснье; читайте только ве тороиясь. Вы говорите о необходимости разорвать связь съ язычествомъ, то-есть не только съ обществоиъ, но и со встиъ общественнымъ бытомъ, о необходимости соглашения всей жизни съ Христовымъ ученіемъ, о состоянія Европы, похожемъ на положеніе міра передь рождествомь Спасителя, о близости переворота, о неминуемомь возрождении церкви. На ваши слова, на вашъ кликъ о разрывѣ съ язычниками, мнѣ было бы легко отвёчать вамъ такими же кликами, потому что они мий по душе, ОНИ СОВПАДАЮТЬ СЪ ВОИНСТВЕННОСТЬЮ МОЕГО ДУХА; Я ПИСАЛЪ МНОГО СТИХОВЪ ВЪ ЭТОМЪ синсле и собираюсь написать стихи, гда говорю о необходимости такого подвига, который бы пожираль человѣка, который бы сливаль въ одно цёлое всю жизнь человіка, вопреки раздробленію ся на дви, часы и минуты, который бы мчялся черезъ ежедневность, черезъ злобу, т.-е. заботы и случайности каждаго дня; въ этихъ стихахъ я говорю о нашей любви къ человъчеству, проповъдуемой послъ жирнаго ужина, о нашихъ трудахъ на пользу общую, - трудахъ, которые только прихоть или роскошь нашихь барскихь досуговъ, и т. д., и т. д. Хотя это и не совсемь то, что вы высказываете, однако же совпадаеть съ темъ. Брать Константинъ говориль всегда то же, что и вы теперь, и, прочтя ваше пасьмо, хотвль выразить вамь полное свое сочувствіе. Но потому ли, что всегда легче давать совёты и дёлать замізчанія, или по особенному моему свойству, по милости котораго въ глубнив души моей есть

- 43 -

какое-то сокровенное, но добросовъстное, безпощадное зеркало, обличающее самыя горячія мон движенія, — свойство, благодаря которому въ глубинѣ души, въ минуты положительнаго слова, шевелится вопросъ, при жаркихъ воззваніяхъ поднимается протестъ, нерѣдко оставляемый мною безъ вниманія, — какъ бы то ни было, но, сочувствуя вамъ, хочу высказать вамъ кои задушевныя ведоумѣнія.

Не думайте, чтобы такъ было легко опредълить себѣ образъ двйствій в начертать путь, которымъ слёдуетъ идти. Берегитесь легкости въ постройке системъ жизни,это сачая опасная вещь. Спросите себя: прониклась ли душа ваша достаточною любовью въ ближному, а не только любовью въ истинъ, пришла ли она въ то благораствореніе, которое мягчить сердне и даеть особенный тонь и колорить всімь вашимъ поступкамъ? Это не общія міста. Горячо дюбиль Бога святой Іосифъ Волоцкій, за это онъ и свять; но онъ жегь еретиковъ и быль неправь. Я должень по совъсти признаться, что когда меня общесть воинственнымъ жаромъ дюбви къ добру и правда, то, чтобы не стаснять просторъ моего негодованія, я стараюсь не видеть Евангелія, лежащаго у меня на столе, а припоминаю ревность Бога Изранля, ветхозавётныя изреченія и псалым Лавнловы. Такъ я недавно написаль висьмо въ одной моей вріятельницѣ, бывшей долго подъ добрымъ монмъ вліяніемъ и находившейся со мною въ самыхъ безкорыстныхъ и честныхъ отношеніяхъ. Она сдвлала вдругъ очень дурной поступокъ, и я обличилъ ее со всею силой слова безпощадно-ръзко и разорвалъ съ ней всякія сношенія. Письмо мое было одобрено н мной, и братомъ Константиномъ, и другими. Но хорошо ди это? Развъ я тутъ не шегольнуль благородствомь своей души, имломь своего негодованія, наконець мізткостью языка? "Эхъ какъ выругался!"-думалъ я самъ въ себъ... И долженъ я по совъсти признаться, что поступилъ я не совсъмъ хорошо, – что вмъсто того, чтобы подать руку помощи, я можетъ-быть еще наложнать руку на ближняго и толкнулъ его въ пропасть, разорванъ съ нимъ сношенія, что въ душі моей было больше негодованія, нежели скорби! Все это я пишу для того, чтобы предостеречь себя и васъ отъ рѣзвости и жестокости при объявления войны язычникамъ!

Намъ заповъдано любить Бога и потомъ любить ближняго. И, странно, любовь въ Богу чаще встръчается, чъмъ любовь къ ближнему! Поведимому, это-нелъпость: одно съ другимъ нераздёльно, одно безъ другаго неполно. А между тёмъ это такъ. Человікь такь способень отвлекаться (абстрагироваться), такь склонень кь отвлеченному соверданию, такъ падокъ на отвлеченныя системы и такъ умветъ привязываться въ нимъ со всею силою любви, что подобныя явленія встричаются очень часто; такихъ примъровъ между святыми найдешь десятками. Я уже говорилъ вамъ объ Іосафі Волоцкомъ. Этому очень много содійствуеть чисніе и погружение въ отвлеченное благочестивое созерцание, безь живыхь доль добри, безь живыхъ отношений къ живыма людяма. Я долженъ вамъ сказать, что вы на пути не вовсе безопасномъ. Берегитесь для Бога забыть людей! Я вамъ говорю это потому, что меня пугаетъ иногда жаръ, съ какимъ вы предаетесь своимъ занятіямъ, своему усдиненному чтенію... Святые столиники стояли лёть по 30 на столпахь: другіе лежали по стольку же лёть на одномъ боку, или въ гробу; третьи затворялись въ келліяхъ и каменными ствнами ограждали себя отъ общества, отъ того язычества, съ которымъ и вы хотите разорвать связи. Всё они достигли святости, я глубоко чту ихъ и не думаю, чтобъ оскорбилась святая истина, если ихъ подвиги назову я святымъ безуміенъ. И они были неправы передъ людьми; мит кажется, и они преступили заповталь о любви въ ближнему. Боже мой! въ тв минуты, или лучше сказать секунды, когда вдругъ иногда снизойдешь въ душу, обрётешь такое богатство любви, такое добро,--тысячерукимъ хотелось бы быть, чтобы везде поспеть съ помощью, съ словами любви

и утёшенія! И въ тё священныя минуты дико подумать мнё о пустынничествё, отщельничествё или монастырё!

Далёе. Вы хотите разорвать связи съ общественнымъ бытомъ, жить образомъ жизни согласнымъ съ ученіемъ Христа. Константинъ же пропов'ядуетъ общественное отшельничество... Все это такъ и я съ этимъ согласенъ, но вотъ мон замфчанія: "Жить образомъ жизни согласнымъ съ ученіемъ Христа" — легко сказать. Да знаете ли, что со времени Інсуса Христа едва ли быль человёкь жившій этимь образомъ жизни! Не стану говорить объ апостодахъ, но не знаю ни одного святаго, котораго образъ жизни соотвётствоваль бы вашему требованію: образь жизни пустынняковь, отшельниковъ и монаховъ, по моему мизнію, съ ученіемъ Христа и съ заповёдью Его о дюбви въ блежнему не согласенъ. Тутъ надобно различать личный подвигъ, личное соверпенствование человька и отношение его къ обществу. Въ этомъ последнемъ отношенін еще не было человака столько совершеннаго, сколько совершеннымъ можетъ быть человёкь въ смыслё личной святости. Наприм. св. Сергій благословляеть войска. в посылаеть ихъ на брань именемъ того, кто запретиль вынимать мечъ изъ ножень; такъ святые благословляютъ и освящаютъ незаконныя требованія государства и проч., и проч., и проч. Христіанской общины, христіанскаго общественнаго быта еще нізть и, въ этомъ смыслё, еще не выработался образъ жизни согласный съ Христовымъ ученіемъ. Вы скажете, что вы разумъете только стремленіе къ этому образу жизни, а это-другое двло... Но и туть будьте осторожны, -- вамъ предстоить вёчное мучительное стремленіе, и вы должны всячески опасаться, чтобы не опредёлить слишкомъ опредвлительно того образа жизни, котораго вы домогаетесь, чтобы не построить системы, не положить рамокъ. Объясню вамъ это примъромъ: разрывая связи съ язычествомъ, вы, въ числё прочихъ обвиненій, заслужившихъ ему это названіе, выставляете роскошь. Вслёдствіе сего сами вы сокращаете свои расходы, и въ той отшельнической общинъ, куда вы удаляетесь, тратите вы на себя, положимъ, не 5.000, а 3.000. Но и эти 3.000-роскошь! Крестьянинъ скажетъ вамъ, что это неисчетное богатетво. Визсто сукна въ 20 рублей аршинъ, вы можете носить не только въ 15. но и въ 10 рублей, ---не только въ 10 рублей, но и въ 5, ---не только въ 5 рублей, но и дерюгу. Гдё вы туть остановитесь? Вамъ, можеть-быть, покажется этоть примёръ слишкомъ мелочнымъ, но вѣдь это такъ во всемъ. Миѣ хочется только объяснить, что это общественное отшельничество можеть вести къ великой гордости, къ самодовольствию, къ опасному заблуждению. Для общества существуетъ мудрый законъ роста и созр'вванія, который насиловать невозможно, но котораго уклоненія, а также и болёзни роста должно лёчить соотвётственными возрасту лёкарствами. Апостоль Павель говорнаь съ ассинянами языкомъ сланиской мудрости, съ свресмъ былъ еврей, съ замчинкомъ-язычникъ. На этомъ основания можно употреблять и теперь орудіень проповёди комедію, сатиру и проч. Всё сочиненія Гоголя ниёють это значеніе, хотя многимъ горячимъ христіанамъ, а можетъ-быть и вамъ, они кажутся какимъ-то недостойнымъ, чисто-земнымъ мірскимъ средствомъ! Ап. Павелъ приказываеть принимать въ среду христіанъ колеблющагося въ въръ безь преній о въръ; запрещаеть разрывать браки новообратившихся христіань съ язычниками, чтобы невърные святились о върныхъ. Я указалъ вамъ на все это какъ на способы дъйствовать на общество, какъ на примеры отношеній къ обществу. Не дунайте, чтобъ я не признаваль, что есть такіе общественные поступки, которыхь дёлать никогда не следуеть; не воображайте, чтобъ я, за невозможностью устроить вполне христіанскій образъ жизни, отвергаль всякое стремленіе къ нему, и проч., и проч. Чувствую, что неясно выражаюсь, но я хочу сказать: во 1-хъ, при разрывѣ съ обществомъ, при объявленія ему войны, или при удаленія оть него — слёдуеть прежде всего

вспомнить о 2-й заповали Христовой и о томь, въ какой мара им можемъ ее выполнять, удаляясь отъ тёхъ, кому мы нужны, раздражая ихъ безъ пользы, обличая ихъ словомъ лишеннымъ любви; во 2-хъ, слёдуетъ разсмотрёть — не слишкомъ ли послёшно беремъ мы на себя званіе апостольское, не становимся ли мы на пьедесталь не мало ли избъгаемъ мы шуму и треску при нашихъ благородныхъ поступкахъ; можетъ-бытъ истинный христіанинъ, побывавъ межъ нами, бурными отшельниками изъ языческаго общества, захочеть бъжать и отъ насъ, не найдя между нами истиннаго духа Христова; въ 3-хъ, въ отношеніи къ частнымъ лицамъ должно помнить, что презрѣніе, жесткое слово и вообще духовный кулакъ не всегда полезень, не всегда у места, что обильнее плодами слово любви, что какъ апостолъ Павель употребнаь особенный пріемь вь отношенів кь асинянамь, такь и вь отношени почти каждаго лица требуются свои особые пріемы, что нельзя оть инаго требовать всего вдругъ, но слёдуетъ его вести постепенно. Одинъ святой желаль обратить на путь истины нёкую грёшную жену, наряднася молодымъ человёкомъ, познакомился съ ней, сталъ ее навѣщать, пріобрѣлъ ся довѣренноснь и, не доведя діла до гріжа, успіль обратить ес. Я не<sup>•</sup>предлагаю этого способа, потому что въ немъ есть обманъ, но указываю вамъ на кротость, теривливость и снисходительность, необходным въ отношение въ фучимъ. Нельзя, напримеръ, сказать иному: не танцуй, но слёдуеть постепенно привести его душу къ тому, чтобъ ему самому не захотвлось танцовать. Въ 4-хъ, въ отношения къ обществу вообще. Здъсь должно также взвёснть, въ чемъ больше пользы: въ ругательствахъ ли, въ воспитанія ли отлёльныхъ личностей, составляющихъ общество, въ разъясненія ли обществу настоящаго смысла его действій и всего образа жизни. Надо помнить, что общество идеть по лестница и никакь не можеть перескочить вдругь черезь сорокь ступеной, на ту ступень, которую вы ему указываете. Видя передъ собой, вслёдствіе вашей проповёди, необходимость такого отчаяннаго прыжка, оно, убоявшись, рёшится, пожалуй, остаться на одной ступени или сходить внизъ. Никакъ нельзя тв требованія, какія могуть относиться къ отдільной личности, переносить на общество. Едва ли также есть польза въ строгой проповёди. Вы ему ничего не скажете новаго; вы не укажете ему идеада выше указаннаго въ Евангелін, а гораздо болже сделаете вы ему благодеяния, если какъ-нибудь посвётите ему и поможете перевалиться на слёдующую ступень. Кромё того, отдёляя себя отъ общества, слёдуетъ подумать, не слишкомъ ли мы сами надъ нимъ превозносимся; нътъ ли въ этомъ чего-нибудь осворбительнаго; не должно ли совёты обществу распространять и себе, то-есть дівлать видъ, какъ будто даешь совіты и себі, не считая себя превыше общества.

Вы не должны наз этого заключать, что я признаю необходимость какого-то смёшенія съ обществомъ, какого-то потворства ажи, суетё и проч. и проч. Нисколько, но я считаю нужнымъ строго смотрёть за собою и воспитать себя не только въ познаніи истины, но и въ любви къ ней. Собственно я нуждаюсь въ этомъ гораздо болёе, чёмъ вы, и чувствую, что меньше всякаго другаго способенъ слёдовать всёмъ прекраснымъ совётамъ, которые я даю другимъ, но кажется миё это такъ. Я часто стараюсь въ воображеніи своемъ одицетворить мудрость и пробую влагать въ ней въ уста свои стихи, свои выходки благороднаго содержанія, и чувствую, что неприличны они устамъ мудрости, что не такъ бы она стала выражаться и дёйствовать.

Видите, какъ я вамъ много написалъ. Мий слёдовало бы, мий хочется отвёчать вамъ на другую половину письма: о состояния Европы, о близости переворота и о возрождении церкви; у меня много роится мыслей объ этомъ предметё, давно войникшихъ и никогда не высказанныхъ, по несчастному моему неумёнью высказывать свои мысли стройно изустнымъ словомъ, — но я ужь теперь усталъ, написавъ за однъ пріемъ такое огромное письмо, а потому и отлагаю это до слёдующихъ разовъ. О Сборникѣ новаго ничего нётъ; впрочемъ спросите Ольгу Осдоровну, по почтё же писать неудобно. Самъ я работаю день цёлый; читаю акты, грамоты, судебники и проч., и проч. О важности этихъ занятій когда-нибудь послё; я ищу въ русскомъ бытё задоговъ новаго общества, новаго возрожденнаго міра.

1852 г. поября 24.

Абранцево.

# Ne 4. Письмо К. С. Аксакова А. И. Кошелеву о томъ же предметь.

Я прочель письмо ваше къ брату Ивану: тамъ есть мысль, которая миż совершенио по душż и о которой я много говорилъ съ Хомиковымъ и, въроятно, съ вами. Но возможно, что я васъ какъ-нибудь не такъ понялъ. А потому хочу объясниться.

Вы говорите, что надо разорвать связи съ обществомъ. Совершенно справедливо. Когда я говориль о томъ же Хомякову, онь на это возражаль мнё, что такъ какь около нась нёть другой общественной жизни, то нельзя не примкнуть къ этой. Возраженіе, по моему мевнію, вполнѣ ошибочное. Если нѣтъ другой двятельности, кромѣ дурной, лучше вовсе ничего не дѣлать, чѣмъ приставать къ ней. Если нельзя инть общественною жизнью, кроме той, какая передъ нами, то лучше вовсе отъ нея отвазаться.-Если согласиться съ Хомяковымъ, то общество и общественность потеряютъ всякій смысль. Общество, съ своею общественною жизнью, есть не сборище, не стадо, а союзъ людей, основанный на единстве началь, убъжденій. Какъ скоро такого основания у общества не имбется, то общественная жизнь уже развратна, ибо общество безъ всякихъ нравственныхъ началъ — безиравственно, какъ самое это слово показываеть, имъя притомъ положительно дурной симслъ. Объ обцествъ же съ порочными началами и говорить нечего. Само собою разумъется, что, принадлежа къ безиравственному обществу, вы или принимаете его начала, духъ его жизни, или, по крайней мёрё, отказываетесь отъ потребности правственнаго союза лодей. Съ другой стороны, если вы, принадлежа въ обществу, построенному на началахъ нравственныхъ, допускаете въ него человёка противорёчащаго или своями инвніями, или постоянною своею жизнію — вашимъ общественнымъ началамъ, тогда ви отказываетесь, следовательно, отъ вашихъ общественныхъ началь; для васъ не нужно единство общей головы и вы потрясаете всю общественную связь, расшатываете самыя основанія общества и ослабляете его нравственную силу. Апостоль Павелъ прямо говорить объ исключении изъ среды христіанской общины самою общною человёка, противорёчащаго ся началань.-Въ подобномъ случай нёть общей связи, нётъ общества. Вотъ это значеніе общества позабыли мы вполнѣ; отсюда появилась ясная для вась, и для меня, и для многихь непобёдимая мерзость свёта, который силенъ не злодъями, не разбойниками и ворами, а порядочными и добрими, но дрянными и дряблыми людьми. Для человека мало одной мичной правственности. Есть нравственность общественная. Первую еще можно встрётить у нась, а послёдней не добьетесь. Между такъ посладняя дайствуеть сильно и на личную правственность; отъ того, что ся нътъ у насъ, такое всюду безсиліс, такая апатія, дряни у насъ больше, чёмъ настоящаго зла. - Если хотите, у насъ образовалось общество сь своево жизнью, торжественно признающее, что не нравственныя, не внутренныя начала, а приличие должно быть общественною основов. Это общество — сонть. Съ нихь разорвать необходимо связи. Какъ-то случилось мий однажды, именно у Бе-

стужевых , гла счель я долгомь сказать мон мысли о жизни общественной, - миз возражали, что такимъ образомъ придется остаться одному. На это отвъчалъ я, что, вопервыхъ, найдутся дюди, съ которыми въ общение быть можно; вовторыхъ, что еслибъ ихъ не нашлось, то должно сохранить себя. Что сталь бы я лёдать, еслибы окружень быль язнунекаме? Вошель ли би я въ общение жизни съ нимв? А современный свёть, конечно, хуже языческого общества. Въ наши времена право знакомства, неотъемленое наше право, должно получить полезный смысль. И повёрьте, что только рёшнися поступать строго въ этомъ дёлё, вознавнотъ и сила общественная, и общественная жизнь. - Не поймите моихъ словъ такъ, что всёхъ дюлей внё стоящихъ должно презирать и не имёть съ ними соприкосновенія. Каждый язычнакъ иместь право на вашу любовь и на пользу отъ вась: но сношение межну вамя и имъ иное: не общественное (онъ не можетъ принимать участія въ вашей жизни, въ важемъ союзъ), а частное, цъль котораго – сдълать возможнымъ для язычника это общение. Бойтесь изъ сожаления къ нему убить весь строй вашей не только личной, а общей жизни. - Вы можете и должны оказать и визшиною, и внутреннюю помощь кому бы то ни было, хоть жиду, но принимать его въ свое общение жизни не можете: такъ понимаю я не буквально запрещеніе боть и пировать съ язычниками, въ этомъ случат бываетъ уже не то еднественное, частное отношение, а общение жизни. Повторяю: общество есть союзь людей, основанный на единстве нравственнаго начала. Если вы принимаете человика, не нризнающаго этого начала, то или общество, по-вашему, нравственныхъ началъ не имвло, или вы сами же отъ этихъ вравственныхъ началахъ отказываетесь. У насъ этого не понимаютъ. Общественная нравственность у насъ не существуеть, а отсутствіе ся гибельно. Это мы виднить на дълв. Я носился со статьею, гдъ говориль объ этонь.

Очень жалёю, что прочель прекрасное письмо кь вамь брата Ивана (№ 3), послё того, какь написаль вамь письмо. Духь письма совершенно истинень, но размышленія не всё вёрны. Согласень я со всёмь тёмь, что говорить онь о личной упаха человёка при осужденік; но это уже частная вина отдёльнаго лица, а дёло оть этого не должно измёняться. И во времена апостоловь иные христіане могли изгонять изь своей общины сь яростью, но изгонять, тёмь не менёе, было должно. — Надо очень отдёлять личный подвигь оть подвига общественнаго. Когда въ церкви говорять: "оглашенными; между тёмь мично вы можете быть хуже ихь. Христіанинъ можеть быть величайшая дрявь и отвётить за это Богу; но, тёмъ не менёе, онь остается въ общинё христіанской. Еслибъ изгонять грёшниковъ, то никого бы не осталось и некому было бы изгонять. Изгоняйте не *эрминиковъ*, а *еретиковъ*. Подъ этимъ именемъ я разумёю или людей исповёдующихъ безиравственныя начала, или ведущихъ постоянно безвравственный обравъ жизни.

### № 5. Отвѣтное письмо А. И. Кошелева И. С. Аксакову на № 3.

Премного вамъ благодаренъ, дражайшій Иванъ Сергьевичъ, за ваше чудное письмо. Вполнѣ сочувствую общему стремленію, смыслу вашего посланія, т.-е. тому, что должно по мѣрѣ и возможности дѣйствовать на людей, не отдѣлялсь отъ имъъ, что монашество не есть цѣль человѣчества, что удаленіе крайне вредно для самого отдѣляющагося и пр. Примѣръ святаго, кодившаго по блудилищамъ для исцѣленія тамъ душъ и не боявшагося замарать себя ни передъ собою, ни передъ людьми, меня также пораемлъ своею глубокостію при чтеніи Четіи-Минен. Но когда этотъ святой рѣшился на такой подвитъ? Не тогда ди, когда онъ чувствовалъ себя доста-

точно совершеннымъ, т.-е. крѣпкемъ? Спаситель и апостолы могли возлежать съ мытарями, нбо они не боялись за себя; вто же изъ насъ въ такомъ положении: Мы сь ногь до годовы покрыты струпьями; ножетъ-быть чувствуемъ въ себв некоторую сниу, съ помощью Божьею, врачевать себя и действовать къ той же цели на блихайшую окружность, но какъ апостоль Павель сказаль: бестов злыя таять обычан *блазие.* Если въ моемъ письмѣ я употребнать разореание связи съ язычествомъ, то это чистая описка, происшеншая отъ того, что часто не перечитываю своихъ инсемъ: я хотвль сказать: разрывать, ибо первое для нась совершенно невозможно, им всё напичканы язычествомъ, и чтобы съ нимъ разобщиться, надобно себя уничтожать. Я цумаль и цумаю, что надобно по мара и возможности разрывать связи съ язычествоиъ, т.-е. себя перевоспатывать и удаляться не лицъ составляющихъ общество, но самаго общества. Хомяковъ очень справедливо сказаль, что съ каждымъ человъкомъ изъ общества на одинъ можно бесбловать, но что въ общества ни съ кънъ и ни о чемъ ръмительно говорить нельзя. Прежде Василій Великій выразиль ту же мысль: не разрушайте, говорить онь, связей съ язычниками, ибо вы можете быть имъ полезными, но убъгайте ихъ обществъ, ихъ пировъ и беседъ, потому что такъ вы погубите свою душу.-Если я говорю, что мы должны удалиться общества я его обычаевъ, то это не потому, чтобъ я презиралъ людей составляющихъ такъназываемое la société (Боже сохраня меня отъ такой гордости и глупости!) и не вотому, чтобъ я нивлъ наклонность къ пустыниожительству (ово совершенно противно моей природа и люди для мевя необходным); но единственно потому, что мы вся и каждый изъ насъ въ особенности крайне дряхды, что мы очень готовы засынать на подушки общаго самодовольствія и духовной дремоты, что мы, расходуя себя по грошамъ, тратимъ послёднія силы, что мы, при развлеченія общественномъ, не имжемъ силы, возможности, досуга войти въ себя, что намъ вужно себя переработывать (о чемъ такъ много и такъ прекрасно говоритъ апостолъ Павелъ), къ чему, конечно, не общество дасть намъ средства, и пр.- Если вы думаете, что человъкъ никогда добросовъстно не скажетъ: теперь я готовъ, могу дъйствовать и для пользы другниъ,-то это, думаю, не совстиъ справедливо. Въ свътскоиъ любонудрін это д'ВИСТВИТСИЛНО ТАКЪ: ТАМЪ ИСКАНІС ДСИТРА СЪ ОКРУЖНОСТИ; ВЪ ХРИСТІАНСКОМЪ ЖО побомудрія исходъ изъ центра. Мы видинъ въ самыхъ смиренныхъ подвижникахъ время, когда они, чувствуя свою эримости, выходили на проповедь. Это дается свыше, дается всякому, по мере его достоянства, по непреложному слову Господню: томыте и отверзется вань; просите и дастся вань.

Я особенно настанныю на необходимости разрывать по возможности связь съ язычествомъ, ибо вижу ежедневно, какъ сомто, т.-е. тьма, дййствуетъ дурно на людей даже върующихъ, даже одаренныхъ душою теплою. Сколько людей погибло по милости уступчивости свътскимъ требованиямъ и обычаямъ! Сколько каждый изъ насъ загрязняется ежедневно отъ пресмыкания въ свътской, обычной колеѣ. Какъ ни приздешь въ Москву, какъ ни потрешься въ салонахъ даже самыхъ менѣе нелѣпыхъ, а вскорѣ чувствуешь и въ умѣ и въ душѣ ущербъ. Знаю, что вы ото весьма чувствуете, а потому за васъ менѣе боюсь, чѣмъ за другихъ. Многіе легко увлекаются, растериваются, и оти утраты съ большимъ трудомъ вознаграждаются. Въ числѣ этихъ многнихъ я ставлю себя въ числѣ первыхъ, а потому и говорю объ этомъ съ болѣзненнымъ чувствомъ. Не могу я ходить въ блуднища для нецѣленія тамъ душъ; мнѣ въ мірѣ нуженъ, еще очень нуженъ монастырь — нужва братья, которая бы мнѣ помогала въ тяжкомъ подвигѣ самопересозданія.

Если я писаль въ вамъ и въ Хомякову о необходимости разрывать связи съ язычествомъ, то конечно писалъ не въ видё поученія или проповёди, но какъ чело-

4

Digitized by Google

въкъ сильно проникнутый тъкъ, что каждый изъ насъ одниъ слабъ и ничего не можетъ сдълать не только въ отношения другихъ, но и въ отношения самого себя. Дружеская бесъда, дружеское письмо много значатъ для человъка. Теперь дъло идетъ не о частномъ какомъ дълъ, не объ отдъльномъ какомъ измънения, но о существенномъ, чуть-чуть не всецёломъ преобразования нашемъ какъ въ личномъ, такъ и общественномъ отношения.

Не думайте, дражайшій Иванъ Сергзевичъ, чтобъ я зачитывался св. отцовъ. Дъйствительно, я много читаю и нахожу въ нихъ обильный источникъ того, чего я тщетно искалъ въ жизни, въ Шеллингахъ и пр. Вы имъли о нихъ ложное понятіе, васъ ими напугали какъ привидъніями. Конечно, неразумное чтеніе св. отцовъ можетъ бытъ вредно; но и самое Евангеліе, худо понятое, возжигало костры, вооружало народы и пр. Я не вижу въ св. отцахъ яснаго разръшенія настоящихъ общественныхъ вопросовъ (какъ то говоритъ нашъ дражайшій Киръевскій); но глубоко убъжденъ, что они должны намъ сильво помочь къ возвращенію въ христіанство и къ разръшенію современныхъ вопросовъ.

Вы говорите въ своемъ письмѣ о мятежѣ мыслей, задачъ, требованій, вопросовъ и стремленій, возбужденныхъ во миѣ чтеніемъ св. отцовъ. Въ этомъ вы ошибаетесь. Вы переносите этотъ мятежъ съ себя на меня. Я еще никогда не былъ въ большемъ душевномъ мирѣ, какъ теперь. Задачъ, мыслей, вопросовъ, конечно, много; но благодарю Бога, что Онъ зажегъ во мнѣ искру вѣры, которая, умиротворяя душу умножаеть ея духовныя силы и разжигаетъ во мнѣ дѣятельность. Прежде неудачи, т.-е. разультаты несоотвѣтственные ожиданіямъ, приводиян меня если не въ отчаяніе, то въ уныніе; теперь я убъжденъ въ томъ, что дѣло не въ результатахъ, а въ дѣланіи; дѣланіе есть нашъ удѣлъ, а результаты въ рупѣ Божіей... Это убѣжденіе не убиваетъ дѣятельности, а ее закаляетъ.

27 ноября 1852 г. Москва.

#### № 6. Отвѣтное письмо А. И. Кошелева К. С. Аксакову на № 4.

Очень радь, что мое письмо было написано, видно, неясно: оно миз доставило чудное поучение отъ Ив. Сергеевича, съ которымъ я въ весьма многомъ согласенъ, и сочувственное письмо отъ васъ, дражайшій Константинъ Сергізевичь, съ которымь въ существенныхъ вещахъ я веська несогласенъ. Вы проповідуете вічное отпельничество въ обществѣ, а я желаю только временнаго удаленія изъ общества менѣе ради его дрянности, чвиъ ради нашей немощи. Вы предлагаете такіе законы, при коихъ никакое общество не можетъ существовать; я хочу наложенія на себя епитимія, дабы очищеннымъ возвратиться въ людямъ, отъ которыхъ мы не можемъ и не должны удаляться навсегда. Вы основываете всв ваши общественныя правила на началахъ абсолютныхъ; я же того мизнія, что никакой абсолютный законъ въ обществе существовать не можеть. Какъ неизманность, вачность, миръ есть удаль церкви, такъ измъняемость, подвижность, борьба есть удъль общества. Законы въ государствъ должны истекать изъ обстоятельствъ и съ наизменіемъ оныхъ должны изибняться. При этихъ условіяхъ человічество преуспівветь; подлержаніе statu quo Свербеева и ваша абсолютность суть уничтожение всякой деятельности. Знаю, что ваши законы очень широки, что просторъ есть слово вашего уложения и что стёсненія вы боитесь болёе, чёмъ я; но позвольте вамъ доложить, что ваши законы такъ отвлеченны, что они не могутъ захватить ни одного обстоятельства, всякій день случающагося въ живни. Государство не есть, конечно, случайный aggregat лицъ, не

есть вслёдствіе какого-инбудь contrat social соедниенное общество, но и не есть солл модей, основанный на единство началь, ублждений. Таковое общество было въ нірё одно, да и то чисто-религіозное, т.-е. общество христіанъ во времена апостоловъ. Много разъ мы съ вами объ этомъ толковали, разсуждая о начале единодушия, которое вы поддерживали. Нётъ, дражайшій Константинъ Сергевенчъ, вы о человёческомъ обществе имбете, какъ мнё кажется, ошябочное понятіе: что вёрно на небевъ религіи, то невёрно на землё — въ міру. Общество не должно налагать на насъ оковъ, —общество не есть лице, а лишь форма для свободнаго развитія личностей. Соединяйте людей вёрою, наукою и проч., но не касайтесь личной свободы, не нанагайте на нее оковъ извить. Ваше общество есть чистая невозможность, —ваше общество будетъ отвергать наъ среды себя до тёхъ поръ, пока оно сосредоточнтся въ одномъ человёкѣ.

Ваша исключительность противна всему ученю Христову, а примёръ апостола. Павла относится только из крайнимъ случаямъ: онъ исключить одного изъ общества, а послё опять его принядъ. Какъ же на этомъ основаніи исключить изъ общества, цілое общество?

Извините, что пишу коротко и очень неполно. Я повторяю то, что очень пространно и много разъ вамъ говорилъ въ нашихъ бесёдахъ. Сочувствую вашему желанію чистоты и единства для общества, но сознаю, что общество есть дёло земное, а чистота и единство суть вещи небесныя. Нельзя ихъ насиловать, но должно ихъ къ себё на землю заманивать. Можно и должно людей къ нимъ наклонять, но нельзя ихъ къ нимъ усиленно нагибатъ.

## № 7. Отвѣтное письмо К. С. Аксакова А. И. Кошелеву на № 6.

Я получиль ваше письмо и отвёчаю вамь немедленно. Изъ вашихъ словь вижу ясно, что вы меня во многомъ не такъ поняли. Вы вёроятно (какъ я вижу) будете со мною спорить и тогда, когда мнё удастся объяснить свою мысль достаточно. Но пусть будеть лучше споръ при взаимномъ пониманіи. Недоразумёніе всегда досадно.

Мић кажется, въ монхъ мысляхъ не различаете вы: 1) значеніе человѣка мичное н значеніе человѣка общественное; 2) ошибку и ложь человѣка частную, личную, практическую отъ лжи общей, лжи самого воззрѣнія, или лжи теоретической. Постараюсь быть какъ можно яснѣе.

Въ письмѣ въ брату Ивану вы приводили слова Василія Великаго, чтобы имѣть сношение съ язычниками, какъ съ лицами, но удаляться отъ нихъ какъ отъ общества. Я очень радъ, что вы приводите эти слова. Они могуть быть приняты за основу. Потрудитесь перечесть письмо мое и вы увидите, мий помнится, что у меня въ немъ написано, что я говорю о возможности личныхъ отношеній между христіаниномъ и язычникомъ, слъдовательно между человъкомъ самаго чистаго образа мыслей и жизни и человъкомъ гръшникомъ. Но въ то же время я говорю о томъ, чтобы порочнаго человѣка, явно и постоянно варушающаго правственныя основы, не допускать въ общение жизни, не имъть съ нимъ общественныхъ отношеній, -- другими словами, не принимать въ свое общество. При этомъ я указаль вамъ на запрещение всть съ язычныками, ибо общая транеза или пирь предполагаеть прямое и постоянное общевіе жизни, ся радости и утёхи, а не частное и случайное отношеніе польни, какое ножеть и должно быть между христівниномъ и язычникомъ. Разумбется, въ этой мысли гордости нёть; христіанинь хорошо знасть, что онь не своимь достоинствонь нсцёляеть и врачуеть, а благодатью ему ниспосланною, истиною откровенія, вёрою своей. Кажется, слова мон тепер- ясны и, кажется, они согласни съ словами Василія

Великаго. Теперь если вы признаете эти слова, то, нийя частное столкновение съ явычниками, какъ съ отдёльными лицамя, столкновение не ее дулю общей жизни, а ет дулю личной, дуловной пользы, — вы однако сами, какъ лице, удалитесь отъ ихъ общества.

Съ другой стороны, вы дёлате точно то же: вы, соприкасаясь, какъ лице, съ язычникомъ, какъ лицемъ, — какъ обществе, удаляете отъ себя язычника, удаляете его какъ лице нарушающее вашу общественную жизнь, построенную на своихъ общихъ основахъ.

Итакъ, мичное соприкосновение въ смыслѣ духовной пользы, проповѣди, но ж чижаче какъ въ подобномъ духъ, между вами и явычникомъ или чедовъкомъ, противоричащимъ вашей нравственной основи, можетъ и даже должно существовать, вытекая наъ любви христіанской. Но общественное отношеніе также не можеть и не должно существовать нежду вами и язычникомъ, или всякимъ нарушающимъ правственную основу-уже не только вашу, но всего общества. Діло нонятное: відь общество, по существу своему, уже не представляеть только отношеній проповідя внутри себя или т. п. Общество есть союзь дюдей, основанный на единстве общихъ для нихъ убященій и върованій; отсюда является гармоническое, согласное теченіе всей общей жизни, во всёхъ ся проявленіяхъ, и въ радостяхъ, и утёхахъ и т. п. Только истекая из единаго источника, впрованія, возможна общественная жнявь н вессліе жизни. Вы видите, что здёсь судъ-въ какой мёрё каждый изъ насъ лично осуществляеть этн начала; судъ этотъ остается въ сторонв. Тутъ я удерживаюсь оть осужденія. Но не только не удерживаюсь, но считаю обязанностью своею или осудить общественное варушение истины, или отвергнуть человёка, отвергающаго самыя нравственныя начала, проповёдующаго противъ нихъ, или образомъ жизни постоянно ихъ нарушающаго, - и постоянный образъ жизни есть тоже проповёдь.

Итакъ, думаю я, что каждый изъ насъ обязанъ удаляться отъ общества, построеннаго на началахъ лжи, каковъ семить; и, составляя въ свою очередь общество, иостроевное на началахъ иравственныхъ (а не на личномъ нашемъ совершенствъ), мы должны исключать изъ нашего общества всякаго, кто общественныя эти начала нарушаетъ, нарушаетъ опять не его личною слабостью, а проповѣдываніемъ другихъ началъ или образомъ жизни, что то же самое, или наглымъ, не красиѣющимъ, не знающимъ стида, грубымъ, что опять то же самое, или чѣмъ-либо подобнымъ. Я уже сказалъ, что допускаю и ка́къ допускаю личныя столкновенія.

Мы должны исключать изъ общества всякаго, нарушающаго его общественныя правственныя основы. Это-долгь. Оть забвенія этого долга происходить всеобщая дряблость, вредно дійствующая на каждое лице въ обществё. Но, при общественномъ долгѣ, являются уже отдѣльныя отношенія каждаго частнаго лица къ общественному долгу, который отъ того самъ не измѣняется. Если лице съ радостью будетъ гнать порочнаго или вообще недостойнаго изъ своего общенія, то, исполняя долгь общій, оно, какъ частное лице, тяжело грѣшитъ. Если лице изгоняетъ изъ общества съ горестью и молитвою о возвращеніи (само собою, что общество принетъ назадъ содѣлавшихся вновь достойными, -удивляюсь, какъ вы сочли это возраженіемъ),-оно, лице, исполняя долгъ, совершаетъ великое дѣло, и заслуга его велика передъ Богомъ.

Кажется, теперь мысль моя ясна; но я повторяю съ новою силой о необходимости нравственности общественной, о вредѣ и пагубѣ ся отсутствія, о судѣ личномъ надъ общественно ложнымъ, объ общественномъ судѣ надъ лицемъ, —другими словами, объ удаленіи личномъ изъ общества (разумѣется, безиравственнаго), объ изгианіи общественномъ — лица (разумѣется, общественно-безиравственнаго). Знаю я, что безъ этого не ослабнетъ зло, и въ особенности будетъ процвътать поколъніе приличныхъ мерзавцевъ и мошенниковъ comme il faut. Я уже сказалъ, что этотъ общественный долгъ не требуетъ никакой личной жестокости; напротивъ, тогда совершается онъ вполнъ достойно, когда совершается съ умиленіемъ и сокрушеніемъ души о прогоняемомъ братъ.

Но, признаюсь, есть еще одно личное отношеніе къ этому общественному долгу, который, повторяю, остается тімъ же общественнымъ долгомъ, несмотря ни на какія личныя отношенія. Это новое, частное отношеніе лица къ неправді есть негодованіе, гибють, ревность болбе ветхозавітная (какъ справедливо сказалъ братъ Иванъ). Я согласенъ, что такая ревность – далеко еще не любовь христіанина, но я лодженъ сказать однако, что она все-таки добро и приноситъ пользу.

Что касается до личнаго подвига души, я уже писаль, что я согласень сь братонь Иваномь, но мое письмо теперь не о личномь подвигь. Я вижу ложность взгляла, по моему разумѣнію, —и на эту теоретическую ложь, на ложь мысли, я теперь нападаю. Меня оскорбляеть полное отсутствіе общественной нравственности, полное забвеніе лицемъ своего общественнаго долга. Меня оскорбляеть не столько порокъ самый, сколько *праждаженео* порока у насъ. Меня оскорбляеть благотристойность порока. Мять ненавистите

> Благообразіе порока, Чвиъ безобразіе его.

По-моему, это благообразіе порока — верхъ разврата. Источникъ его — забвеніе общественной нравственности. Ес мы должны вспоменать. А само собою разумѣется (повторяю еще разъ), отъ каждаго лица зависнтъ достойно или недостойно исполнить этотъ долгъ.

Еще насколько словь: вы говорите, что я проповадую эточное общественное отшельничество, но этоху необходамо не пустывное, но общественное отшельничество, т.-е. отшельничество среди общества, отшельничество частнаго лица или, еще лучще, небольшаго кружка, который своимъ отчужденіемъ въ тысячу разъ больше позайствуеть на другихъ, испорченныхъ развратною жизнью, чамъ своимъ ложнымъ синсхожденіемъ, смашеніемъ себя въ рядахъ ихъ, а виаств смашеніемъ понятій добра и ала, которое, конечно, есть разврать. А такое общественное смашеніе понятій добра и ала считаю я вреднайшимъ даловъ и въ то же время даловъ нашего времени и главнымъ источникомъ всахъ общественныхъ золъ.

Искренно или неискренно, люди часто облекають снисхождение пороку общественному христіанскою любовью, думають спасти человіжа развратнаго, подавая ему руку, и тімь самымь губять его, ободряя его вь развраті этою поданною рукою.

P.S. Образъ древней Руси все живъе передъ монии глазами. Этотъ образъ ея можетъ много и много намъ всёмъ быть полевнымъ.

# № 8. Отвѣтное письмо И. С. Аксакова А. И. Кошелеву. Письмо Кошелева, вызвавшее этотъ отвѣтъ, въ бумагахъ не найдено.

Очень радъ, любезивёший Александръ Ивановичъ, что письмо мое вызвало со стороны вашей такой убёдительный отвётъ, такое разъяснение дёла, которое, оправлывая васъ, измёняетъ самую сущность обвинения. Я вёдь всего этого не зналъ и радъ теперь, что знаю: это успоконваетъ мою совёсть, скрёпляеть нашу связь и устраняетъ недоразумёния. Можетъ-бытъ письмо мое и причинило вамъ нёкоторое ,

Вы не пишете, когда ідете въ деревню. Теперь отправнися къ вамъ братъ Константинъ, а по возвращени его изъ Москвы отправнюсь я въ Москву для продажи батюшкиной книги. Что ваша голова? Вы пишете, что вамъ нездоровится. Пожалуйста берегитесь... Прощайте, мой любезній мій Александръ Ивановичъ, смотрите, будьте же здоровы. Крілко обнимаю васъ. Ольгі бедоровиі — мой дружескій поклонъ. До свиданья.

Посылаю вамъ письмо Хомякова о третейскомъ судѣ. Не знаю, дѣлы ли у него мон письма и гдѣ они — въ деревнѣ или въ Москвѣ. У насъ третьи сутки гоститъ Самаринъ.

22 января 1853 г. Абранцево.

# № 9. Письмо А. И. Кошелева И. С. Аксакову. Письмо Аксакова, вызвавшее этотъ отвѣтъ, въ бумагахъ не найдено.

Сочувствуя вполна общему духу вашего письма, дражайшій Ивань Серга́евичь, и въ особевности тому, что вы говорите и въ проза и въ стихаль о подвига и его необходимости, я не могу согласиться съ вами въ накоторыхъ вами въ письма изложевныхъ мнаніяхъ. Въ заключеніе скажу насколько словъ объ удовольствіяхъ вообще; но сперва позвольте защитить васъ и себя отъ упрековъ, которые вы намъ далете за систематичность.

Согласовъ, что систематичность есть бичъ на человяческую свободу, что сама по себт она есть вло, что она можетъ убить все живое, все высшее въ нашей душта; но въ такомъ случай это будетъ систематичность доведенвая до крайности. И излишияя доброта перестаеть быть добродателью; и энергія чрезмарная переходить въ болізненное состояніе. Вы сами візрно сознаетесь, что если такая систематичность есть недостатовь, то и отсутствіе всякой систематичности, т.-е. скловность дбйствовать всогда по минутнымъ внушеніямъ чого-то, ость такжо недостатовъ и недостатокъ, по крайней мёрё, разный первому недостатку. Слёдовательно, вы, вёроятно, осуждаете не системаличность, но излишекъ системаличности. Что такое си-ство. Конечно, можно дать жизни ложное, насмльственное единство, а потому необходнио быть у себя постоянно на стражё, повёряя чувства свон и окружающихъ людей съ системою; но безъ системы можно ли, желательно ли оставаться? И самая безсистемность есть уже система. Прежде, т.-е. при свётё одного естественнаго разума, это діло было крайне труднымъ и всегда неудовлетворительнымъ. Теперь для вірующаго оно гораздо легче: система, цёлая система содержится въ Божественномъ Писанія; эта система не есть мертвая, въ какомъ-нибудь вещественномъ ковчегъ закиюченная скрижаль, по слово живое, постоянно развивающееся въ совокупности церкви Христовой. Систематизировать на этомъ основания менйе описно, чимъ предаваться несистематизированию: тамъ можно другъ друга исправлять, направлять, — тутъ остается ТОЛЬКО СЛЁДОВАТЬ МИНУТНЫМЪ, НОСВЯЗНЫМЪ, ЧАСТО НОПОНЯТНЫМЪ ВНУШСНІ́ЯМЪ, ТУТЪ всякій чоловікь одинь и общеніе не иміеть прочной основы.

Мы живемъ въ вёкё безусловно искусственномъ, у насъ нётъ ни одного про-

стаго отношения, ни одной простой мысли, едва ли сохранилось въ душь человъка одно простое чувство. Съ сознаниемъ или безъ сознания, мы всё систематизируемъ сами или займомъ отъ другихъ. Эти системы могутъ имъть болье или менъе единства; система большинства людей состоить изъ немногихъ правилъ и мивній, между собою воесе не связанныхъ и принятыхъ ими безъ испытаяня, но болёе по сочувствию, тоесть въ потворство своимъ страстямъ и вкусамъ. Какъ бы то ни было, а у всякаго есть своя система. Совершевнымъ несистематикомъ, то-есть человѣкомъ дѣйствовывшить всегда по чувству, быль только однев Христосъ, но въ Немъ чувство было всегда согласно съ умомъ; слъдовательно, Онъ былъ въ то же время и совершеннымъ систематикомъ. Мы, пребывая постоянно въ борьбѣ между чувствомъ и разсудконъ, возносясь только изрёдка, и то порывами, въ область ума, гдё чувство в разсудокъ сливаются въ одно, можемъ ли мы враждовать на систематичность? Не есть на она воныткою виздрить единство въ многоразумный міръ нашего бытія? Систематичность, скажете вы, заставляеть укладывать все въ тёсную рамку своего личваго взгляда. А развѣ лучше вовсе не укладывать? Чтобъ отвѣчать на это положительно, надобно или имать весьма высокое мнаніе о своемь чувствь о правильной двятельности своей души, или отрицать существование такой рамки вообще, т.-е. системы истины. Наша церковь, какъ и многія другія церкви, слишкомъ систематизировыла, т.-е. все опредблила, все подвела подъ точныя, положительныя правила; но неъ того не слёдуетъ, чтобы мы, превознося свободу Христову, получали чрезъ то право черкануть все, что церковь сделала въ течение времени, при постоянномъ своемъ развитіи. Не гордость ли, не потворство ли своему чувству, быть-можетъ даже и высокому, заставляеть насъ вооружаться противъ систематичности? Разумная система человвка истекаеть не изъ его одного мозга, а есть результать человвческой дзятельности всего прошедшаго времени; и сверхъ того главизйшее есть плодъ дерева Вожественнаго Откровенія. Если моя система ложна, тёсна, матеріальна, вы можете меня вразумить, расширить мой горизонть, очистить, одухотворить мой вечественный взглядь на вещи; но если вы отвергаете, систему для себя и для меня, если приказываете руководствоваться чувствомъ, то вы уначтожаете общій между нами языкъ и намъ нельзя спорить, поправить другъ друга, какъ нельзя спорить о петахъ, о вкусахъ, и добиваться разумно единства въ понятіяхъ объ этихъ предметахъ. Можно и должно возставать противъ излишней систематичности, или, лучше сказать, противъ мертвой системаличности. Если вы возствете противъ стремления въкоторыхъ людей подводить все подъ точныя рубрики, прикладывать мертвую марку къ живому действію, то въ этомъ я съ вами спорить не буду, нбо глубово уб'яждень и не разъ высказывалъ даже и печатно свое отвращение въ подобнымъ попыткамъ; но это ли составляетъ нашу болёзнь настоящаго дня? Мы не нёмцы, а русскіе; мы грашимъ не систематизмомъ, а отсутствјемъ онаго. Большинство изъ насъ, почти всё мы живемъ предаваясь влеченіямъ чувства, имѣемъ мнѣнія болѣе для омеблерованія нашей головы, чёмъ для перехода ихъ въ жизнь. Мы вообще черезчуръ непослѣдовательны, а вы вздумали упрекать себя и меня въ систематизмѣ! Конечно, мы систематики въ сравнени со многими другими людьми; мы можемъ казаться уродами, но это въ насъ недостатокъ ли? Не качество ли это въ насъ? Мы знаемъ человѣка весьма высокаго по уму, по душѣ, весьма замѣчательнаго по свъдѣніямъ, но не сознаемся ли мы, что, какь діятель, онь стоить много ниже той точки, которая принадлежить ему по огромнымъ его способностямъ. Мизнія его самобытим, убъжленія глубоки, воля сильна, а между тімъ въ жизни онъ нашъ брать-дюжянный человѣкъ, его вліяніе слабо, ограниченно; почему?-потому, что между мыслями и дѣйствілия его ивть согласія, потому что у него недостатокъ въ систематичности. Русская жизнь такъ перепутака; въ ней такое смъщеніе русскаго съ иностраннымъ, чтотеперь слёдовать въ дёлахъ жизни чувству невозможно ели возможно только въ рёдкихъ случаяхъ. Необходнио осныслеть нашу жизнь и для того должно прибёгнуть въ систематизированию. Я весьма за простоту, и кто же ножеть быть противъ нея? Но возножна ди теперь простота? Не излишнить было бы вникнуть въ имсль: ножеть и теперь быть простота съ последовательностью, простота въ естественномъ ед виде? Есть ли къ ней иной путь, кроме систематизированія, т.-е. кроме стремленія чревъ соглашение визиней жизни съ мыслью, чрезъ внесение смысла въ нашу безсимсленную атносферу, возвратиться къ единству и, слёдовательно, къ простотё? Лоджно совнаться, что мы живенъ въ моменть особеннаго смещения, особеннаго разлада въ понятіяхъ и действіяхъ; и въ эту минуту, хотя нельзя особенно не любоваться простотою, доставленося въ удваъ немногимъ высокниъ уродамъ, но ее рекомендовать, ее дружески навязывать на кого бы то ни было-есть анахронизмъ, есть двлочеловёка непрактическаго. Не съ упреками, но съ синскодительными дружескими привізствіями должны мы встрівчать человіка, еще не доститнувшаго простоти, лишь. бы онъ быль откровененъ самъ съ собою и съ дюдьми. Простота можетъ быть хужесистематизма; одного должны мы требовать безусловно-чистосердечія. Выть систематикомъ въ Россіи есть уже подвигь, и подвигь не малыя, щля этого нужно силы много, ноо борьба у этого человака столько же внутренная, сколько и внашияя. Борьба эта тёмъ тяжче, что она ежедневная, нелкая и не славная. Систематикъ въ Россія есть мученикь; его должно не тревожить сомнаніями, но подкращать добрыми CIOBANE.

Боюсь, что неточность въ монкъ выраженияхъ не заставная би васъ подунатъ, что я защищаю всякую систематичность. Сочувствую вашинъ опасениять насчеть того, чтоби влиние измещкой философии и образованности не увлекло насъ далеко отъ русской жизни, отъ глубокаго русскаго житейскаго оммода и пр. Изтъ, будьте покойны, мы легче можемъ быть увлечены во французскую суетливость, во французское легкомыслие, въ матеріализиъ (что мы уже видъли на опытѣ), чёмъ превратиться въ измецкихъ ученыхъ и философовъ; это не опасно. Да если и есть такіелюди, то они остаются въ одиночествѣ, безъ вліянія на массы, на жизнь. Голый систематикъ у насъ есть лицо осужденное на безплодство. Только такой систематизиъ можетъ приняться на нашей почвѣ, который проникнутъ жизнью, который удовлетворяетъ не одному разсудку, но душевнымъ потребностямъ человѣка.

Насчеть удовольствій, требуеннах вами въ награду за труди или задатномъ нередъ трудами, то въ этомъ я спорить съ вами не буду; такія удовольствія можно счатать законными, какъ сонъ послё бдёнія или передъ бдёніенъ. Только слёдуеть строгосмотрёть, чтобы сонъ былъ послё бдёнія или передъ бдёніенъ, а не нослё дремоты или передъ дремотою. И притомъ необходимо обращать внимавіе на время и мёсто, гдё вкушаются удовольствія; нное удовольствіе посволительно въ одно время и въ одной странѣ и непозволятельно въ другое время и въ другой странѣ. Важнѣйшее въ этомъ отношеніи не самоудовольствіе, но то, что им въ него вносимъ; если им въ некъ не утопаемъ, а оно служить лѣстищею въ высшему, то оно не только позволительно, но оно становится просто дѣломъ.—Сколько наслажденія было для святыхъ въ пѣнів високихъ славословій! Сколько этимъ ени обратили людей къ виновинку всякаго блага.— Сверхъ того, во времена аскетизма, можно стоять за удовольствія почти какъ м догмать вёрм; во времена же спбаритетьа, при стремленіи всеобщемъ вести жиль удобную, веселую и шумную,—кожно сдёлаться аскетомъ и всёми силами противитьса даже кевиннымъ удовольствіямъ.

Въ заключение долженъ ванъ сказать, дражайний Иванъ Сергеевичъ, что ваша

Digitized by Google

мифија и противъ систематизна и за удовольствја въ ифкоторихъ границахъ, т.-е. въ тёхэ, въ которихъ вы вёроятно ихъ заключаете, могутъ быть истенны, но, во всякожъ случав, они не свеевременны. Намъ должно, по мосму мивній, теперь бояться нение систематизна и аскетизна, чинь противуположныхъ наклонностей. Весьма справедниво древнее изречение: истина въ золотой середний; такъ же глубоко сказалъ Паскаль: величіе наше заключается не въ какой-либо крайности, но въ тоиъ, чтобы касаться объехъ крайностей и наполнить весь нежду ними промежутокъ. Я вовсе незащатникъ крайнихъ мизній, на крайнихъ дъйствій; какъ человъкъ по преямуществу практическій, я должень быть врагомъ крайностей вообще, и эту обязанность я иснолняю по характеру, вовсе безъ труда; но есть времена, гда нужно, чтобъ вная крайность выступная. Мы живень въ эпоху всеобщаго разложения въ нір'я правственномъ и религозномъ, политическомъ и общественномъ. Прежде я думалъ, что можно и должно не разрывать съ обществоиъ, съ такъ-называемымъ светомъ, и что, ндя съ нить рука объ руку. дегче направить его къ цели, нами считаемой за истинную.--Меого сворнять съ нёкоторыми нашеми общеми пріятелями, обвиная ихъ въ непрак-TETHOCTE: TELEDE A HENEBELT CROE BE STONE OTHOMENIE MHERIC & BERY, TO BHOG, HEпрактичное въ обыкновенное время становится весьма практичнымъ въ чрезвичайныя времена. Толпу надобно поразить, надобно по лбу стукнуть дубинкою; надобно пробить кору вощных присичека, правнаь и понятій. Какь отличительныя черты нашего времени суть сибаритизиъ, отсутствіе строгихъ правизъ, исканіе удовольствій въ умерщаления человической потребности чего-то инаго, равнодушие во всему высокому. отвращение отъ труда и проч., то систематизиъ, аскетизиъ до никоторой степени суть въ человѣкѣ не недостатки, а качества. Эти качества, мною замѣченныя въ васъ н въ вашемъ братцѣ, особенно меня въ вамъ привлекли; я чувствовалъ въ нихъ недостатовъ въ себе и въ пополнение чего я уцепился за ваше богатство. Не будьте Богдановичень, высоко цёнившень свою Исторію и не уважавшень своей Душеньки. Не упренайте себя въ систематизите, не предавайтесь несвойственной вамъ любви (даже в льтомъ) къ удовольствіямъ; бодро теките по пути подвиговъ, хотя пока незначительныхъ, в будьте въ этомъ отношения монмъ не обвенителемъ, не укорителемъ, а товарищемъ и помошниковъ.

23-го іюня 1853.

С. Песочня.

### № 10. Отвѣтное письмо И. С. Аксакова А. И. Кошелеву на № 9.

Благодары вась за длинный и подробный отв'ять, любезн'яйшій Александръ Ивановичь, за дружественность сов'ятовъ и возраженій. Не опровергать васъ собираюсь а теперь, но хочу распространить ваше письмо, хочу пояснить еще разъ самое д'яло, вожстановить истину во всей ся полноть. Въ конців вашего отв'ята вы пишете: "будьте не обявнителенъ мониъ, не укорителенъ, а товарищенъ и помощниковъ". Именно товарищенъ и помощниковъ вашниъ хочу я быть и для этого-то необходниниъ считаю указывать ванъ правду, хакъ я се помымаю, укорять васъ въ томъ, въ ченъ, по мосму изплико, вы достойны укора, обявнять васъ въ томъ, въ ченъ, опять же по моему взгляду, вы водвержены обявненію... Есть люди, которые полагають, что народу вадобно говорить одно, а про себя думать другое; что народу надо высназывать только часть правди, даже немного съ ложью, а полную правду в'дать про себя; что, для исправления бол'язии в'яка или отд'яльной челов'яческой личности, надобно, какъ отчасти дужаете и вы, немножко усиливать правду, преувеличивать се (charger), одмосторомито, сказалъ бы л, еслябъ можно было употреблять это слово, т.-е. являть нс-

тину, для блага человичества, нисколько въ одностороннемъ види... Не осуждая этого способа действія въ некоторыхъ людяхъ, я не вполнё признаю справедливость такого взгляда. Мий кажется, что истина всегда должна представляться во всей своей подноть и для успеховь своихь не должна прибегать не въ какинь самонскажениять: притчи, употребление выражений изъ обиходнаго бита, применение из простымъ человическимъ понятіямъ-не искаженіе встини. А видь, надо признаться, иногинъ (даже и святымъ) строгниъ моралистанъ, взявшинъ на себя исправление грединниовъ, право, хотвлось би выключить некоторыя мёста изъ Евангелія, какъ ослабляющія силу ихъ нравоученій. Подобнаго рода моралисть, исправляющій, наприм'яръ, блудинцу возбужденісих въ вей ужаса загробныхъ наказаній, наи раскаянія въ разибрахъ, способныхъ убить, уничтожить сили душевныя, --- решинася бы дать этой блуднице всего Евангелія въ руки, для того, чтобы не прочла чуднаго разсказа о томъ, какъ призлекли блудницу предъ Христа строгіе судьи, собиравшіеся побить ее каменьями, какъ сказаль Онъ имъ, чтобы знающій себя безгръмнымъ первый броснять въ нее камень, какъ сидбаъ Онъ молча, чертя на пескъ, какъ одинъ за другимъ скрились строгіе судья, какъ наконецъ Единий безгрёшный отвустиль грёшницу безь осужденія, сказавши: иди и не гръщи! Я увтренъ, повторяю, что иной горячій правоучитель не даль бы прочесть этого разсказа блудниць, пожалуй хоть для того, чтобъ она не нашла себе въ этомъ какого-то оправданія, тогда какъ эти дивныя свангельскія строки дъйствують на душу благотворнъе и сильнъе всякихъ проповъдей Ефрема Сирина! Я знаю, что вы поступния бы вначе, что вы не побоялись бы никому дать въ руки Евангеліе, но я возражаю этимъ примъромъ на ваши же слова о необходимости ислючнтельнаго, даже односторовняго, нападенія на такую-то болізнь віжа, о пользі односторонности въ нёкоторыхъ случаяхъ, о несвоевременности полноты правды. Конечно. въ исторіи односторонность является часто могучить рычагомъ, вытаскивающимъ человечество изъ какой-нибудь глубокой колен, въ которую оно застяло, но она же и всаживаеть его опять въ какую-нибудь другую колею; впроченъ, не объ этонъ ричь. Пусть иниеть свое законное мёсто односторонность естественная и искренняя, но не односторонность условленная в систематическая, зарание сознанная и взвышенная. Ложь, заключающаяся въ нёкоторой односторонности вашего нападенія, въ несоразифрности пекарства съ болѣзныю, въ усиленности дозы, -- эта ложь или отвратитъ врачуежаго отъ врачующаго, лишить перваго доверенности къ последнему, или, излечивъ больнаго оть одной болізани, ввергнеть его въ другую болізань, не меніе опасную. Да, любезн'ашій Александръ Ивановичь, пусть правда является во всей своей широть, многосторонности и свобоз'й: только тогда она сильна, только тогда она уб'янтельна. Вы никого не убъдите, особенно натуры съ върнымъ душевнымъ инстинитомъ, если будете являть только часть правды, признавая другую несвоевременною, или даже съ благимъ умысловъ скрывая и отрицая сс. Это однако не значить, чтобъ я считаль ненужнымъ нападать на одну болфзиь преямущественно предъ другой! Бывають болфзин въка, хроническія болізни народа, постоянные недуги одного лица (все это, разумізется, въ нравственномъ симсля); они требують особеннаго, спеціальнаго лаченія: все это такъ; займитесь исключительно этою болъзнью, но не усиливайте дозы, не закрывайте полноты истины, не отвращайте больнаго отъ истины, являя ее въ одностороннемъ видъ. Воть самъ отвётъ мой на нёкотория мязнія ваши, вомъщенныя въ концё письма. Теверь обращусь къ началу.

Кто же вамъ сказалъ, что, нападая на систематизированіе жизни, я защищаю жизнь — по внушеніямъ чею-то, по влеченію чувства и проч.? Я защищаю "свободу Христову", свободу евангельскую, а не внушенія чего-то, не разноголосицу чувствь. Если жить только по нравственному, на сердцахъ нацисанному закону (какъ гово-

рится у язычныковъ, у апостола Павла), то не отличищь закона совести непросвещенной отъ закона плоти еще не уничиженной, еще неспознавшей своего низкаго зваченія; побужденія чувственныя примешь за внушенія сердца, — чувство мести, напрантръ, явится чёнъ-то законнымъ, потому что къ нему влечется душа, и проч. Кто же вамъ про это говорять? Не можетъ, не должно собственно чувство управлять жизнью: оно заведеть, пожалуй, человёка въ такую трущобу, неъ которой трудно будеть ему и вылёзти. Воля не управляемая разумомъ, или, лучше сказать, воля не просвётленная разумомъ, не проникнутая вся разумёніемъ-губить нерёдко самую прекрасную душу. Замётьте, я говорю: разумомъ, а не разлудкомъ; я предполагаю необходимымъ условіемъ не собственно соединеніе чувства и разсудка, но психологическую цёльность, въ которой нётъ раздёленія между млслыю, чувствомъ и волею.--Понятію о системѣ не слѣдуетъ противополагать чувство, но свободу,--разумъется, разумную, свободу Христову. Вы говоряте: безсистемность есть уже система, -- да, безсистемность несвободныя, неестественная, также зарание сознанная и насильственно или искусственно усвоенная. Но свободное отсутстве системы и вибсто нея цёльность и простота-воть высовій идеаль, который поставлень намь въ Евангелія. Вы говорате: "цёлая система заключается въ Св. Писаніи; эта система не мертвая, но слово живое, постоянно развивающееся въ совокупности церкви". Не могу согласиться и съ этимъ выражениемъ, не могу назвать живое слово системой, или вы что-набудь иное разумвете подъ "системой". Не могу также допустить выраженія, что живое, т.-е. Божіе, слово развивается. Оно живсть, оно проходить жазнь, но не развивается, твиъ болбе, что со словомъ "развиваться" мы соединяемъ понятіе усовершенствованія. Вы должны бы яснье опредблить, что вы разумбете подъ словомъ система. Система есть построеніе цвлаго зданія въ области имсли на основании какого-инбудь сознаннаго начала, или же искусственное построение самой жизни — согласно съ вринятымъ начадомъ. Построение жизни не есть сама живая живнь, туть уже является искусственность, принуждение рамки, рубрики. — Я сказалъ, что необходимо, чтобъ Евангеліе техло въ нашахъ жилахъ. Требованіе, конечно, не только великое, но к невозможное почти для человёка. А между тёмъ только тогда доступна будетъ человёку сосершенная свобода, когда онъ весь насквозь освътится Христонъ, когда вселится въ немъ разумъ Христовъ! Какъ же быть? За невозможностью полнаго очищения воли, нужно ли прибъгнуть къ помощи системы въ жизни, устроить жизнь по системъ, разумвется -- по системв христіанской, или, лучше сказать, по одной изъ многоразличныхъ христіанскихъ системъ? Не скажу ненужно, потому что есть люди, которынъ лучше сковать свою волю какою бы ни было христіанскою системою, чёмъ оставаться вовсе безъ системы, съ волею необузданною. Не могу сказать и нужно, чувствуя, что путь систематизма ложень, искусствень, холодень, что вь немь есть самоудовлетворение, натъ живаго отношения къ Богу, натъ свободы... Есть люди (и много ихъ въ наше время, въ нашъ болезненный векъ), въ которыхъ, какъ вы справедливо замвчаете, подорвана всякая простота въ мысли и чувствв, нарушена цізльность, ніть единства между мыслью и діломъ... Такіе люди візчно систематизирують, даже и тогда, когда воюють противь системы. Не видя въ себв свободныхъ движеній, выбившись изъ силъ, чтобы внёдрить въ себя простоту и цёльность, они хватаются за понятія о долга и объ обязанностяхъ, они съ наслажденіемъ беруть себя въ ежевыя рукавицы, съ особенною радостію вступають въ распоряжевіе своими вибщиними поступками, безжалостно подчиняя ихъ своей воль, внося единство въ жизнь, можду мыслями и действіями. Хотя я назваль и вась и себя систематиками, но я не вполна похожу на сдаланное мною сейчась изображение,

уже потому, что слишкомъ склокенъ къ лирическому одушевлению, потому что могу писать лирическія стихотворенія. Да и въ вась двятельность не есть плодъ системы, а непосредственное спонтанейное внушение вашей натуры. Но обратныся къ людямъ. Такъ, поступки ихъ честны, строго соблюдается ими долгь, свято выполняются обязанности, и долгь и обязанности всё предварительно взвёшены, оцёнены, анализированы... Почтенны эти люди, конечно, но нельзя позволить имъ дълать свой образъ выслей в действій отрицательнымъ для другихъ, но холодно съ ними, но они, можетъ-быть, дальше отъ истаны, чёмъ иной ветренникъ, способный подчасъ на такой дивный поступокъ, который и въ голову не придетъ систематику съ желёзною волю. Близорукъ умъ человёка въ отношеніяхъ его къ дюдямъ, дальнозорка только любовь! Не придуть въ голову, повторяю, систематику тв многосторонныя мизнія, услуги и заботы, которыя вному страждущему дороже всякаго честнаго исполнения систематиковъ трудныхъ обязанностей относительно его, страждушаго. Дало въ томъ, что систематичное согласіе между мыслью и дайствіень не есть цвльность, не есть единство. Оно только повидимому кажется чвиъ-то цвльнымъ, но отъ чуткаго правственнаго слуха не скроется правственный диссонансъ, сочровождающій подобное систематическое единство. Этоть диссонансь заключается въ отсутствія жавой, теплой любва, въ ведостаткъ псяхологической пъльноста человъка. Холодомъ вветъ отъ добраго двла, сдвланнаго всявдствіе системы (хотя и безъ особеннаго насилования воли), не грасть оно души человака, кому далеется доброе діло, а потому и доброе діло не приносить всей своей пользы.

Но, повторяю, не слёдуеть изъ словъ монхъ заключать, что, въ противоположность систематизму, я защищаю жизнь по собственнымъ внушеніямъ "чего-то". Люи, живущіе только по внушенію душевному, могуть быть, конечно, богаче систематные великодушными порывани и трлами, но на тва свётлыхъ поступка могутъ они насчитать десять темныхъ или сфрыхъ, потому что душевный ихъ вритеріунъ не строгъ, не спасаетъ отъ запутанности понятій, в отсутствіе воли, или, лучше свазать, дурно направленная воля, повинующаяся однимъ душевнымъ внушеніямъ, можеть постепенно привести ихъ и къ вогибели. Напрасно говорять эти люди: "я не могу, я не въ состояния себя принудить, у меня слаба воля". Не слаба у нихъ воля, когіа, въ потворство дурному влеченію, они подчась превозмогають такія препятствія, такъ упорно ндутъ къ заданной собѣ цвли, что на всѣ эти подвиги не рѣшился бы, можеть быть, человакь и съ извастною кранкою волей. Но эти поди правы въ томъ смыслѣ, что душамъ нхъ противно все отвлеченное, не живое, все нскусственное... Какъ же быть? Пріучать ихъ развё насильно къ системі?... Нізть, сохрани Богъ! Вотъ какъ дунаю я. И систематикъ, и безсистемный — оба придутъ къ истина и въ свату, оба примуть въ сердце любовь Христа, разрашающую вса затрудеения въ отношенияхъ людей между собою. Системативъ пусть отважется отъ гордыни (чувства немниуемо сопровождающаго всякую стройную систему), пусть исполнится смиреніемъ и недовъріемъ къ своимъ системамъ, пусть пожелаетъ прежде всего, пусть просыть у Вога, прежде всего, любвя и любви, простоты и свободы, -- оставаясь еще систематикомъ относительно себя самого, не налагаетъ ли онъ только добромъ и лаской относится онъ въ другимъ людямъ, пусть не удерживаетъ въ себѣ добрыхъ порывовъ, пусть не бонтся благородной непослёдовательности, и тогда постепенно будеть шириться и шириться его система, проинкаться теллонь и свитомъ и спадетъ, наконецъ, съ него какъ шелуха. Безсистемный же да возлобыть правду Христову всею душей своей, да просветить свое душевное разунение словомъ Христовымъ: ему дегче это сдёдать, чёмъ систематику, ибо як одна дверь

B5 1702 OFO HO SAKOJOYOBA HALIYXO, H OCIH HO K5 OTBIOYOBHOXY VDASVNŠNID. TO K5 одушевленному умилению онъ способнее систематика. Тогда сама собой освятится въ немъ воля, умолкнетъ разноголосица чувствъ, не надо уже будетъ въ этой развоголосний отыскивать чистыхъ и стройныхъ звуковъ, потому что вся душа будетъ стройный и гармоническій хоръ... Я не скажу, чтобы не сохранилось различія между систематикомъ и безсистемнымъ, даже и тогда, когда они оба возлюбятъ истину, оба будуть горъть ся пламенемъ. Петръ и Іоаннъ апостолы несходны между собою. Василій Великій и Григорій Богословъ также, но это несходство не смущало ихъ, не заставляло передёлывать другь друга взанино на свой образецъ... Свой путь у систематика къ истинъ, свой путь у человъка живущаго не отвлеченнымъ разсудкомъ, а душевными откровеніями. Грёшать систематикь, если требуеть оть посладняго, чтобы онь подчинялся его система; грашить безсистемный, если осуждаеть путь систематика, ибо осуждение заставляеть упорнее держаться системы, даже и ложной, ибо систематавь не можеть жить какь безсистемный. Впрочемь, всв эти вопросы разръшяеть дюбовь христіанская, которой надо отворять настежь всъ двери и калитки въ сердцв.

Довольно. О систематизий ийицевъ и объ отсутствіи системативна въ Россіи, о систематизий православной церкви, о болізнихъ вёка, о необходимомъ современномъ ліченія я буду писать вамъ въ другой разъ, любевийшій Александръ Ивановичъ, а теперь закончимъ покуда бесёду нашу о личномъ нашемъ съ вами систематизић. Я думаю, им согласны во иногомъ въ мысли, но расходимся иногда въ приложеніи, въ частныхъ случаяхъ живин... Однако пора, пора кончить. Не во гийвъ будь сказано, ногода разгуливается, небо ясибетъ, и какъ я, по системѣ, предположилъ лётомъ какъ можно меньше работать, а гулять, пользоваться воздухомъ, наслаждаться природой и запасаться бодрыми силами духа на 9-мѣсячную нашу виму, то сибщу въ садъ, въ послушаніе системѣ, такъ какъ, вы полагаете, любовь къ лёту и къ наслажденіямъ лётомъ не совсёмъ миѣ сродна.

29 іювя 1853 г.

### Nº 11. Письмо И. С. Аксакова А. С. Хомякову о страданіяхъ и молитвѣ.

Давно собираюсь я къ вамъ шисать, любевивйшій Александръ Степановичъ, да все не находиль времени. Теперь, пользуясь просторомь и досугомь Песочни, хочу изложить вамъ подробно нъкоторыя замъчанія мон на проповъдь Вине: les murmures des pécheurs и спросить вашего мизиія: изть ли какой опасности въ мосить ваглядв, не противорвчить ди онь ученю церкви?... Впрочень, гдв же оно, это ученіе церкви? Не въ богословіи Макарія, не въ Исаакъ Сирянинъ, не въ Іоаннъ Златоуств, не въ русскомъ крестьянинв... Я знаю только то, что если вы, любезнайшій Алексви Степановичь, начнете писать что-нибудь, вполне согласное, по вашему и по моему глубокому убъждению, съ учениемъ церкви, то и русский народъ и греки, и можетъ-быть девять десятыхъ святыхъ отцовъ отрекутся отъ вашихъ мивній... Это впрочень меня не смущаеть: развё внёшняя историческая церковь почти не отреклась отъ Евангелія? Однако же обратимся къ двлу. Вине въ проповёди своей: les murmures des pécheurs-robopurts: l'homme souffre pour ses péchés. S'il ne souffrait pas pour cette cause, pour-quoi donc souffrirait-il?.. les souffrances sont l'école, où l'Esprit de Dieu nous rapprend les verités éternelles et nous élève pour le Ciel: les souffrances sont comme la préface obligée de l'oeuvre divine, qui par les désenchantements, les mécomptes et les échecs, travaille a vider notre âme de ses anciens attachements et la dispose à recevoir un nouvel hôte.

Les souffrances, en un mot, sont les préparatifs de la grâce... L'éducation par la douleur est indispensable à des êtres, qui ont à se régénérer (т.-е. людямъ вообще). C'est par les chatiments du péché que Dieu veut nous retirer, individus et nations, des chaines du péché. C'est sur les ruines de nos espérances et de notre fortune, sur les cendres de tout ce qui nous fut cher, qu'il fait croitre avec le plus de vigueur les rejetons salutaires de l'arbre de vie. Si les épreuves arrivent coup sur coup, si d'une affliction à l'autre le Seigneur vous laisse à peine le temps de respirer, n'en doutez pas, vous avez alors des raisons particulières de vous croire aimés \*). Итакъ, вотъ что говорнть Вине. Мысль его заключается въ томъ, что несчастіе посылается отъ Бога человеку, какъ наказаніе, т.-е. что Богъ наказиваетъ человека за грехи страданіемъ и горемъ съ цёлью образумить и обратить его къ себё; что страданія необходниый путь для обратенія благодати, и что если даже человакъ страдаетъ много и часто, но повидимому совершению безвинию, онъ долженъ приписывать свои тяжкія страданія особенной къ себ'я любви Божіей, должень полагать, qu'il a des raisons particulieres pour être aimé de Dieu \*\*).-He новы эти мысли; мы повторяемъ ихъ безпрестанно, не вникая даже въ ихъ сущность. Много утёшительнаго въ нихъ ия страждущаго и слабаго человечества. Слова: "Богъ наказалъ, Богу такъ угодно, Богъ испытуетъ человёка"-раздаются при каждой бёдё, даже при каждой неудачё. За этою мислыю непосредственно слёдуеть другая: попроснть Бога объ отвращения горя и весчастія. Мит кажегся, что вст эти слова, взятыя изъ ежедневнаго обнхода, несовсёмъ вёрны; мало того, они затемняють истину для самого человёка, лають ему ложное направление: "Видно Богу такъ угодно", скажеть набожный человъкъ, удерившійся въ темнотъ дбомъ объ стъну, хотя нътъ сомнънія, что взявши въ руки фонарь онъ не расшибъ бы себѣ лба. Приведенный мною примъръ только повидимому мелочевъ: разви наши несчастія не происходять большею частію отъ того, что мы блуждаемъ въ потемкахъ и потому не видимъ опасности визшней или нравственной? "Засуха!... попроснть развё у Бога дождя?"-говорять крестьяне. Пошель дождь, да такой, что чуть не погубиль жатву... "Бида, бида, залило! «-скажуть они же и опять давай служить молебны, чтобы Богь поменьше смачиваль землю. Пришла холера, люди мруть тысячами... Это Богь наказываеть людей и хочеть привести ихъ къ себъ. Всегда какъ-то странны были мнѣ подобныя ръчи. Если видеть въ каждонъ случающенся съ нами горе — наказание, посылаемое Богомъ, то кажется грёшно было бы отъ него избавляться. Дурно поступаетъ сывъ, если бъжитъ отъ отцовской розги и не дается ему, когда тотъ собирается его высвчь. Въ этомъ смысав грешно было бы лечиться и отъ холеры. Кроме того, действительно видимъ мы, что честный и добродътельный человъкъ страдаеть иногда

\*\*) Что имъетъ особенныя причны не сомнъваться въ любен къ нему Божіей.

<sup>\*)</sup> Человѣкъ страдаетъ за грѣхи свои. Еслибы страдалъ онъ не по этой причинѣ, то за что же именно?... Страданіе — это школа, гдѣ Духъ Святый снова учитъ насъ вѣчнымъ истинамъ и воспитываетъ къ небу; страданіе — какъ бы необходимое предисловіе Божественнаго воздѣйствія, — предисловіе, разочарованіемъ, неудачами и промахани очищающее нашу душу отъ прежнихъ привязанностей и располагающее се къ принятію новаго гостя. Страданіе, словомъ, служитъ пріуготовленіемъ къ благодати. Воспитаніе скорбью необходимо для существъ, которыя должны возродиться. Богъ наказаніями грѣха хочетъ насъ, народы и отдѣльныхъ лицъ, исторгнуть наъ цѣпей грѣховныхъ. На развалинахъ нашихъ надеждъ и счастья, наъ пецла всего, что намъ было дорого, растить Онъ съ намбольшею сидою спасительные отпрыски дерева жизни. Если ударъ сыплется за ударомъ, если Творецъ едва даетъ вамъ отдыхъ отъ одного сгорченыя до другаго, не сомиѣвайтесь, вы имѣете тогда особенныя причины быть увѣренными въ любви къ вамъ Божіей.

визинных страданіемъ гораздо болёе, чёмъ злой и коварный. Если добродётельный человѣкъ, страдающій вслёдствіе простуды страшнымъ ревматизмомъ въ ногахъ, будетъ считать это наказаніемъ за овои грёхи, то онъ долженъ будетъ или всклепать на себя грёхи небывалые, для уравновёшиванія грёховъ съ страданіемъ, или сдёлать такого рода выгодный разсчетъ, что излименъ страданія зачтется ему на томъ свётё: мысль гордая и грёховная. Или же, по словамъ Вине, онъ вообразитъ себя особеннымъ фаворитомъ Божінмъ: мысль также въ высшей степени гордая и отдаляющая отъ Бога.

Мив же кажется, что для Бога не существуеть человвческихь мелкихь определеній счастія и несчастія. Несчастія собственно ніть въ мірі, т.-е. оно не создано Богомъ. Богъ не создавалъ несчастія, какъ не создавалъ зда: у Бога все добро, все любовь, все миръ, все гармонія, вездё премудрость, нигдё диссонанса. Смерть въ природъ не есть диссонансь. Богь устроиль логическій порядокь вещей, который уже самъ силою логики своей неминуемо наказываетъ всякаго нарушающаго порядовъ. Несчастие есть всегда ваконное. логическое последствие нашей ошноки, или невъжества, нашего гръха, -- стало-быть оно вполнъ согласно съ гармоніей и мулростью Божіей. Огонь жжеть, вода топить, земля освдаеть и проваливается. Я заронных искру въ свио и донъ кой сгорваз. Кто виновать?---разумбется, я, которому дань разумь, чтобы понимать, какъ опасна нскра для свна, которому даны глаза, чтобы этого не ділать. Несчастіє мое, такъ логически происшедшее, нисколько не нарушило гармонін міра, не есть особенное любовное наказаніе Божіе. Впрочемъ, объясню здъсь за одниъ разъ, что Богъ вразумляетъ (пожалуй - говори кто хочетъ-и наказываетъ) всёмъ, и восходомъ яснымъ солица, и бурею, всёми явленіями природы и жизни, міра визшинго и правственнаго: учись кто хочеть; вствить предложена трапеза: садноь за нее кто пожелаеть, а че кочеть учиться, не хочешь състь за транезу, --- самъ виноватъ, если останешься невъжей, если будешь голодень. Возьмемь другой случай. Загорыся мой донь оть грома. Народь, вы знаете, признаеть это непосредственнымъ цёлонъ Божіниъ и даже считаеть тушить подобные пожары грёхомъ. И это несчастие не есть зло, ниспославное мнё Богомъ. Если этоть пожарь случился до изобратения громовыхъ отводовъ, то виновато человъчество, зачёмъ еще не изобрело ихъ; если отводы изобретены, то виновато въ томъ, что еще ве упростило, не удешевило ихъ, не сдёлело ихъ доступными ко всеобщему употреблению. -- Не следуеть обвнаять Бога въ неурожаяхъ, т.-е. прилисывать Ему неурожан какъ наказание за грёхъ. Россия все-таки честибе Англин, которая нашла или находить средства избавляться отъ неурожаевъ, изобрела какой-то способъ оропенія полей и нагръванія земли. Но русскому человъку дань умъ, которымъ овъ не пользуется, даны таланты, на которые онъ не пріобріль ни полушки, -- и несчастіе . неурожаевъ связано логически съ его исторіей и съ его современнымъ положеніемъ. Можетъ-быть неурожан заставять его взяться за умъ и хоть такимъ образомъ пріобщиться въ свету знанія. Не следуеть никакъ выводить изъ монхъ словъ, что я вовсе устраняю, такъ сказать, участие Бога въ ежедневной судьбъ человъчества. Нащротневь того, "Премудрость!"--хочется мнё восклакнуть, слыша и ощущая гарионическую связь всёхъ отдёльнихъ явленій между собою, стройную послёдовательность событий и вепреложность законовъ, установленныхъ Богомъ.-Хотя приведенные жаю случан касались болёе міра визмняго, міра природы, но то же самое и въ міри нравственномъ. Гордый человикъ претерпиль крайнее униженіе. Богъ ваказаль его за гордость, скажемъ ми. Не Богъ наказалъ, а онъ самъ себя наказалъ, онъ забрался на такую верхушку, на которой каждый вътерокъ могъ и долженъ былъ свалить его, и онъ плепнулся при первомъ дуновения вътра. – Я несчастенъ, потому

что въ душе моей есть потребность счастія несбиточнаго, идеальнаго... Будь несчастень, если не хочешь откинуть то, что порождаеть несчастие, не обвиная въ немъ Бога, - или же отбрось свои неумъренныя требованія. - Я хочу свазать, что всякое несчастіе визеть свою причину-не произвольную, не случайную, а разумную, логическую, и въ этомъ убъждении, въ этомъ сознания стройной последовательности вещей есть великое утёшеніе, способное даже укротить многія неразумныя требованія в ожиданія внезапиыхъ перемънъ судьбы. — Итакъ, гръхъ самъ себя наказываеть, т.-е. онь приходить къ своему естественному, законному, логическому результату, т.-е. къ несчастію и страданію. Но ошибается тоть, кто думаеть, что грёхь непремённо наказывается визимымь виёшнимь страданіемь, т.-е. приводить гравшинка непреманно къ страданию и горю. Напротивъ того, мы виднить частенько, что грёшникъ не испытываетъ почти никакого земнаго горя до самой смерти, что онъ богать, покоенъ, внатенъ, — словомъ, счастлисть, по людскому приговору, и наоборотъ-терпятъ добродътельные; ниогда же добродътельные бываютъ и на землё счастливы. Что-жь все это значить? Если человёкъ страдаетъ за свои гръхн, какъ говоритъ Вине, то отчего же не всякій гозшинкъ страдаетъ? Если же страданія показывають иногда, по словамь того же Вине, особенную любовь Божію къ человеку добродетельному, то отчего же многіе добродетельные не страдають? Не говорю уже о томъ, что, принявъ мысль Вине, человакъ долженъ желать, искать, просять себе страданій, какъ знака особенной благосклонности Божіей. Трудно было бы меё отвёчать на этоть вопрось, еслибь я не дуналь, что горе и счастье, какь понимають ихъ люди, понятая совершенно ошибочныя, не принимаетыя Богонъ въ разсчеть и соображение и созданныя людьми. Пусть же грашникъ наслаждается всеми вемными благами: я не навову его счастливымъ, потому что овъ не готовится Къ жизни загробной, потому что онъ не знаеть радостей чистыхъ. Пусть страдаеть доброд'ятельный, лишившись ногъ отъ простуды, следовательно отъ собственной вины. Я важу на немъ не наказание за гръхи, а исполнение законовъ природы, установленныхъ Богомъ, следовательно — воли Божіей. Меня не смутить его страданіе: у него есть счастіе другое, котораго пість у грішника. Иногда горе приводить человёна въ Богу, вногда счастіе, в наоборотъ-горе иногда только ожесточаеть человека, счастье усыпляеть душу. Если кто, будучи счастливь, въ счастье забыль Бога, то вёдь въ сущности выйдеть, что несчастиень для него было самое это счастіе. Если вто въ несчастьи обратится въ Богу, то несчастье его сделалось для него счестьемъ. Земнаю счастья, собственно говоря, не существуетъ тамъ, гдё есть старость, дряхдость, смерть, болёзнь, т.-е. такого счастья, которое бы зависёло оть однихь земныхь условій. Можеть быть минута пьянства, но за нею слідуеть обидное отрезвление; бываетъ временное забытье, за нимъ следуетъ пробуждение; бывають минуты сладостнаго, грешнаго увлечения: оне ведуть за собою горькое раскаяніе. Ніть, счастье не въ этомъ, счастье только въ Богі, т.-е. не тогда, когда человвкъ отыскиваетъ срединный пункть, какъ соввтуетъ, кажется, добротолюбіе, не въ восторгѣ аскета, но тогда, когда душа постоянно съ Богомъ и Богомъ проникаеть всю земную жизнь свою, съ ся радостями и законнымъ горемъ, когда душа участвуеть въ согласномъ хоръ творения, когда она постоянно полна звуками всей міровой гармонін. Это счастіє въ Богѣ можеть и сопровождаться внёшникь земныкь счастіемь, можеть и не сопровождаться имь, - оно не освобождаеть человіжа оть визшняго горя: буря захватываеть въ полё равно и хорошаго и дурнаго человіна. Такъ Духъ Святый, обитавшій въ угодникахъ Божінхъ, не избавляль ихъ отъ зонныхъ страдавій, а несчастными вхъ назвать нельзя. Мучевикъ, горя въ огий, ве быль несчастлявь. Точно такь и земное счастье вовсе не грашно и не лишаеть нась

части въ царствѣ Божіемъ (какъ думаютъ нѣкоторые мрачные аскеты), если только ово проникнуто правдою Божіею, если въ немъ нѣтъ ни хмѣля, ни пьянства, если ово постоянно святится союзомъ человѣка съ Богомъ.

Не знаю, влодит ди ясно выражаю я свою мысль. Я хочу оказать, что гарновія мірозданія накогда начёмъ нарушена быть не можеть; ее нарушаеть для себя толико однев человівкь, именно тогда, когда онъ недостаточно убіждень въ строгой послёдовательности и связи явленій, когда онь не носить въ душе свётлаго сознанія премудрости Божіей. Все зависить оть отношеній, въ которыя ставить себя человёкь въ міру, въ такъ называемому счастію, въ такъ называемому несчастію, къ страданіямъ физическимъ, къ боли сердечной. Богъ не наказываетъ, т.-е. не причиняеть человеку зда, хотя и съ доброю целью, нбо все, что отъ Бога, добро и благо, а горе, вло, существующее въ мірв, логнчески истекаеть отъ насъ самихъ, т.-е. отъ нарушенія нами законовъ Божінхъ, отъ нашихъ грёховъ, отъ нашего неразумёнія, оть нашей недеятельности. Следовательно и зло есть явление вполне законное, ни--сколько не нарушающее стройности явленій, напротивь того уб'яждающее меня сильнъе въ непреложности законовъ Божінхъ, въ премудрости Божіей, въ гармонической связи и зависимости всёхъ явленій между собою! Въ страданіяхъ, причиняемыхъ вамъ налимъ развратомъ, налими страстями, налею слабостью-виновны мы сами; въ неурожаяхъ виновны мы же; въ влыхъ послёдствіяхъ разбушевавшихся стихій (въ чемъ нёть однако на зла, на гизва Божія) вановны мы же, не придумавшіе еще способа держать ихъ въ своей власти. Натъ у Бога фальшивыхъ нотъ, и мы, призванные участвовать въ общемъ хоре творенія, сами виноваты, если не попадаемъ въ тонъ, фальшивниъ и фальшею своей деремъ себѣ ухо.

Обыкновенно понимають, что на томъ свётё вознаградять насъ за земныя страданія. Посл'я этого, какъ я сказаль, надо каждому пожелать себ'я земныхъ страданій, чтобы такимь образомь вёрнёе обезпечить за собой, такь сказать, застраховать себѣ мѣсто въ царствін Божіемъ. Нѣтъ, вознаградять за то (употребляю на этотъ резь это невёрное выражение) какъ относился ты къ жизни, за то, какъ переносилъ ти земныя страданія, за то, какъ поступиль ты съ своимъ счастіємъ. Если и страдавшій на землі и счастливый были постоянно съ Богомъ, то они равно вознагралятся, ибо одинаково потрудились: счастливому даже легче забыть Бога, чёмъ стралальцу, которому нать другаго утвшенія, кромѣ Бога. Здась, кстати, скажу насколько словь о смерти. Боюсь, чтобы слова мои не показались слишкомъ смёлыми. Человики назначено природой жить, положимъ, коть до 90 лить (Бюффонъ полагаетъ гораздо больше), пока онь не обветшаеть и не умреть оть старости; разумбется, это возможно ему при отсутствіи твах внёшнихъ, физическихъ и нравственныхъ обстоятельствь, которыя имбють вліяніе на жизнь, сокращають ее, подрывають силы, бывають причинами смерти преждевременной. Говорится, что смерть всегда найдеть себь причину. Это совершению справедливо, - всякая преждевременная смерть также нийсть свою причину, которую избъжать болбе или менбе во власти человёка. Устраненіе причинъ смертей преждевременныхъ даеть возможность жизни человъческой совершать свой естественный ходъ до тёхъ поръ, пока прачины, уже не зависящія отъ человѣка, наприм. старость, дряхлость, приведутъ къ неминуемому посивдствію — къ смерти. Я очень хорошо знаю, что если я теперь, не умбя плавать, пойду въ воду, въ глубокій омуть, то утону. Прими я синильную кислоту въ больпомъ количествъ, случайно или преднамъренно, - я умру. Не стану я лъчиться отъ холеры, - непремённо сдёлаюсь ся жертвой, если, разумёется, не выздоровлю уже оть какихъ-нибудь особенныхъ, благопріятныхъ физическихъ условій. Тоть умеръ оть бъщеныхъ лошадей, разбившихъ его экипажъ: еслибъ онъ побхалъ на смирсить отъ Бога, и что если человѣкъ умреть преждевременно, то Богу такъ было угодно, причемъ ссыдаются на слова: безъ воли Божіей волось не спадеть съ головы человѣка. Совершенно такъ; но смерть моя, совершившаяся вслѣдствіе законныхъ причень, вполнё подтверждаеть стройность догаческого порядка, установленного самымь Богомъ, следовательно согласна съ волею Божіей. Огонь жжетъ; воля Божія такова, что человъческое тело способно къ горвнію; я бросился въ пламя и сгорвль, и смерть моя, согласная съ волей Божіей, въ то же время зависить и отъ моей воли. Я убъжденъ, что человъчество со временемъ найдетъ върныя средства избавлять себя отъ всякихъ преждевременныхъ смертей, не избавляя себя отъ смерти, какъ оть естественныго исхода жизни. Полагають также, что челов'ять естественно или преждевременно умираетъ только тогда, когда достаточно созрёлъ для суда. Божія, когда совершиль свой земной подвить и пр. Но всі тексты Евангедія и Апостодовъ говорять противъ этой мысли. Чедовѣкъ, состоящій въ такой зависимости, въ земной своей жизии, отъ земныхъ условій, долженъ быть готовъ каждую минуту предстать предъ судъ Божій. Впрочемъ оставнить этотъ вопросъ и обратимся въ прежде начатому нами разговору. Вовсе не следуетъ выводить изъ сказаннаго мною, чтобы было годшно огорчаться или плакать. Плакаль и Імсусь, видя Лазаря мертваго и скорбь его домашнихъ. Мученикъ, считая себя блаженныхъ на костръ, все-таки чувствовалъ боль и страданье. Боль физическая и боль сердечная неминуемо вспытываются человѣкомъ – и злымъ и добрымъ, но это еще не есть зло, не есть посладствие граха и не можеть назваться несчастиемъ. Въ такомъ гореванія объ умершихъ, въ простомъ свтованія нівть бунта; оно нисколько не разрушаеть того благоуханнаго ощущенія премудрости Божіей, которое должно присутствовать въ каждой душе человеческой. Напротивъ того, отсутствие скорби есть явление дисгармоническое, есть ожесточение сердца, есть недостатовъ любви въ ближному и къ Богу; все равно какъ отсутствіе чувства боли въ тала есть признакъ омертвёнія тёла. — Теперь естественно возникаеть другой вопрось, вопрось о молитев. Можно не и должно не молиться объ отвращение бёды, о ниспослание того или другаго блага; можно ли просить непосредственно вившательства Бога въ каждый частный случай жизни? Трудео отвечать на этоть вопрось. Боншься самь определительности отвёта; чувствуешь, что грубая внёшность слова оскорбить только чувство віры, выразнят мысль слишкомъ положительно и какъ-то матеріально, не передавъ того благоуханія, которымъ исполняеть человёка молитва. Однакожь, задавъ себъ вопросъ, какъ-нибудь отвёчать на него надо. Нерёдко видимъ мы, что, основываясь на словахъ: все возможно върующему, просите и дастся вамъ и проч.,-набожный помъщикъ, съ исвреннияъ жаромъ и върой въ Бога, просить голоднаго года для виголнаго сбыта своего хлёба; набожная, но безравсудная мать съ горячею вёрой молнтъ Бога, чтобъ Онъ помъстнаъ ся сына въ кавалергарды. Иной върующій лентяй, видя угрожающую опасность, просить Бога объ отвращения бады, не предпринимая съ своей стороны никакихъ мёръ для избавленія себя оть опасности. Однимъ словомъ, люди большею частію воображають себ'я Бога какимъ-то хлопотуномъ по ихъ частнымъ деламъ, готовымъ исполнять всё ихъ прихоти, если Его попросять хорошенько! Не говорю о молитев общественной, -признаюсь, я не люблю, когда частная, келейная молитва человѣка подчиняется какому-то полицейско-церковному уставу, провзводится по молитвеннику въ опредъленномъ углу, опредъленное число разъ и съ опреділенными поклонами, хотя бы все это происходило съ толкомъ, съ чувствомъ и съ разстановкой. Молитва словесная или безмолвная, секуедная или часовая, молитва искренияя есть возношение души къ Богу, сближение и соединение души съ

Богонъ, возжедание всёмъ серднемъ свёта истины. Не должна она носить, какъ у насъ, какого-то корыстнаго, интереснаго значения, т.-е. обращаться къ Богу съ просъбой о вмёшательствё, о вспоможения Божіемъ въ каждый случай жизни. Вопросъ заключается въ томъ, признавши вездё логический порядокъ, стройный ходъ законовъ, устамовленныхъ Божіей премудростью, вправё ли мы просить Бога о нарунени этого порядка для нашихъ выгодъ и по просьбамъ каждаго взъ насъ?

Пожалуй, пусть молится всякій какь знаеть, но исполнится молитва только истинно втрующаго, т.-е. модятва внушевная чувствомъ истинной втом, хотя бы временно освеняет человека. Что-жь такое истинная вера, какъ не признание во всемъ мудрости Божіей и покорность Божіей вол'я? Следовательно, истичная, достойная върующаго молитва не можеть быть въ разладе съ волею Божіей, не будеть просить того, чего не должно. Но какъ знать, что должно, чего не должно, какъ воздержаться оть неумъстной просьбы? Нельзя этого знать, или, лучше сказать, этоть анализь содержанія своей просьбы вредень душе человека, охлаждаеть его порывы въ Богу. И Христосъ просилъ Бога, да мино Его идетъ чаша страданій, для которыхъ сошелъ Онъ на землю, которыя не могле быть отвращенны отъ Него. Однако же Христосъ, вслёдъ за тёмъ, прибавилъ: "Но да будетъ воля Твоя". Такъ, да будетъ воля Твоя! Этими словами должна оканчиваться каждая молитеа. Какая бы ни была ваша просьба, но въ словахъ: да будетъ воля Твоя, — вы отрекаетесь уже отъ всего неумистнаго въ вашей просьби, вы проникаетесь чувствомъ всеблагой премудрости Божіей, вы присоединяетесь душой вашей къ гармоническому ходу мірозданія, вы свободно подчиняетесь дивнымъ законамъ Божіниъ. Поэтому молитва можетъ быть справедливо названа не только лирическимъ возношеніемъ къ Богу, но гораздо проще-бесёдою человёка къ Богу, какъ говоритъ Вине въ Nouvelles Etudes.

Богъ-какъ солнце. Кто приближается къ солнцу, тому свётло и тепло; кто удаляется отъ солнца, тому темно и холодно. Всёхъ зябнущихъ зоветъ солнце грётъси его лучами; встат грешниковъ призиваетъ Інсусъ въ своей любви, къ своей истинъ. Счастіє обятаєть въ душі, грізощейся лучами Божьяго світа, какія бы ни были обстоятельства земной жизни. И если несчастевъ человѣкъ душою, если ему хо-ЛОДНО И ТОМНО, ТАКЪ ОНЪ САМЪ ВЕНОВАТЪ, ЧТО УДАЛИЛСЯ ОТЪ ИСТОЧНИКА СВЕТА И ТОПЛА. Если же человѣкъ, которому холодно, вознесъ къ Богу свою молитву и тепло слѣлалось ему, то это не значить, что Богъ безъ его заслуги, по одной его просьбъ, отвратиль оть него холодь. Человекь самь, молитвою своею, придвинуль себя кь Богу и ощутиль тепло. "Тебя безь тебя создати возногохь, тебя безь тебя спасти не могу", говорить Богь человеку въ проповеди Димитрія Ростовскаго, который прибавляеть, что это сказано въ Писанія. Соломонь гда-то пишеть: начало премудростипожелать премудрости. Возжелать всёмъ сердцемъ свёта-значить уже подвинуться къ свёту. И вотъ значеніе молитвы; при приближенія къ свёту яснёе становится въ человёкё душевное разумёніе, лучше видять его духовныя очи, освёщается для него жизнь и отношенія его къ людямъ. Теперь понятиве становится мив и объяснение ваше о грбху нераскаянномъ, называемомъ хулою на Духа Святаго. Тебя безъ тебя спасти не могу, т.-е. если ты уклоняеться совершенно отъ свёта, отъ любяе, то въть для тебя спасенія... Итакъ, истинная молитва есть движеніе души къ Богу и признаніе ею воли Божіей, т.-е. всёхъ законовъ Его премудрости. Какъ же молятся другь за друга? Это-не знаю по чьему объяснению, но кажется оть вась я это слышалъ-соединение другъ съ другомъ въ Богѣ.

Все это объяснить было нужно, чтобъ отнять у молитвы характеръ корыстолюбивый. Нётъ совершениё молитвы, какъ Отче нашъ, — молитвы, сказанной намъ Господомъ. Въ вей не выражаются никакія личныя житейскія требованія; она начинается полнымъ гармоническимъ аккордомъ, признаніемъ Божіей премудрости, Божіей воли и оканчивается устремленіемъ къ чистоть и истинь, возжеланіемъ чистоты и истивы. Хлёбъ же насущный значить нужное: жизнь и сымслъ, -- остальное приложится, въ остальномъ я справлюсь, остальное не должно имёть вліянія на мою лушу. Само собою разумѣется, однако, что если человѣкъ ногорюетъ и посътуеть иногда снаьно, даже возроищеть нёсколько, то не слёдуеть ставить ему это въ тяжкое обвинение. Не всяко лыко въ строку, говоритъ пословида. Да вспомнатъ неумолныме судья, что и Інсусь на креста произнесь слова боли: "Господа, вскую оставнать им оси!"-Итакъ, да видить человъкъ въ каждоить горъ и страданіи ого естественную законность, истекающую изъ видимыхъ и ощутительныхъ причинъ. именно изъ грбха или невъжества, или недбательности; но никакое виблиее страданіе не мішаеть счастію человіка, ніть необходимости въ страданія, какъ подагаеть Вине, не есть оно наказание, посышемое Богонъ — изъ гитаза, правосуднаго мщенія, или особеннаго расположенія къ изкоторымъ любимцамъ, а естественный, логический ревультать нашахъ дъйствий и премудраго строя вещей, уставовленнаго Богонъ.

Что вы скажете на это, любезнѣйшій Алексви Степановичъ? Я очень мало читалъ богословскихъ книгъ, мало знакомъ съ различными богословскими системами и, разумѣется, толкую теперь о томъ, что было милліонъ разъ пересмотрѣно и даже разрѣшено. Можетъ-быть даже я возобновляю собою какую-нибудь старую ересь, давно осужденную. Знаю я также, что далеко не въ совершенной полнотѣ выразилъ я свою мысль, даже не совсѣмъ удачно передалъ и то, что болѣе объяснизъ себѣ н усвоилъ, но увѣренъ, что вамъ понятно оно будетъ и въ настоящемъ видѣ и вы сами различите предѣлы моей мисли и освѣтите присущіе ей логическіе результаты. мною не усмотрѣнные.

Письмо это вачато въ Песочий, кончено въ Дехтяныхъ Баркахъ, куда мы отправились съ Александромъ Ивановичемъ. Это — вотчина его въ сорока верстахъ отъ Песочим.

Алекс. Иван., разумѣется, со мной не согласенъ и говорить, что мысль моя противна не только православію, современно понимаемому, но и вообще христіанскому ученію. Не знаю; но, передавши мысль, я можетъ-быть не съумѣлъ передать того благотворнаго, постоянно нравственнаго аромата, которымъ наполняетъ меня эта йысль, того душевнаго сознанія премудрости, гармонік Божіей, связи и зависимости всѣхъ явленій между собой и въ то же время независимости отъ няхъ человѣка (не земной его жизни. а души человѣка—въ движеніи ея къ Богу). Впрочемъ, повторяю, я инсколько не ниѣю дервкой увѣренности, что миѣніе мое истинно. Теперь думаю я такъ, и ношу въ душѣ постоянно глубокое убѣжденіе, что приду къ свѣту, потому что желаю свѣта всею душой, приду къ свѣту, хотя бы на пути своемъ сворачивать иногда съ дороги, налѣво и направо. Не полѣнитесь, прошу васъ, любезнѣйшій Алевсѣй Степановичъ, отвѣчать миѣ на инсьмо мое-подробно, отчетливо, терпѣляво. Буду ждать вашего отвѣта съ нетерпѣніемъ; адресуѣте его въ Троицкій посадъ; ва этой недѣлѣ я ѣду отсюда. Прощайте, будьте здоровы.

21 іюня 1853 г. С. Песочня.

Примичание. Два отвѣта на это письмо А. С. Хомякова къ И. С. и К. С. Аксаковымъ напечатаны въ богословскихъ его сочиненіяхъ (Соч. II, 284-291; 292-295). Письмо Хомякова къ А. И. Кошелеву по поводу настоящаго письма напечатано въ Р. Арх. 1879, III, 282-284).

#### № 12. Письмо К. С. Аксакова А. С. Хомякову по поводу письма И. С. Аксакова за № 11.

#### Любезнайшій Александръ Степановичь.

Наконецъ собрался я писать вамъ по поводу переписки вашей съ братомъ Иваноиз. Ваше возражение прекрасно. Кроиз отдальныхъ доказательствъ, въ письиз ваненъ обнаруживается общій взглядъ, післое направленіе, съ которынъ я вполні сочувствую. Согланаясь съ вами, а однако же долженъ сказать, что вы не обратили вниманія на главную ошибку, именно на то, какъ представляется въ письмё брата Ивана тельстве, что Богу такъ угодно, - пишетъ Иванъ, - нежду тёмъ, прибавляетъ онъ, это вытекаеть изъ необходимаго порядка вещей, заведеннаго Богонъ".-Въ сущности, это совершенно одно и то же, но Иванъ этого не видитъ, различаетъ одно отъ другаго - и потому впадаеть въ ошибку. Здёсь дожное пониманіе дежить въ самой основѣ его словъ. Онъ какъ будто думаетъ, что Богъ, разъ заведши законы міра и весь міровой порядокъ, удалияся, сталъ къ сторояф,--и міръ пошелъ дойствовать по своимъ законаять. Такое понимание делаеть Бога ненеземных. Сверкъ того, оно путается въ категорів времени, то-есть что порядокъ віра сотворенъ, а прежде не былъ сотворенъ, и слидовательно сперва Богъ не творилъ, а потонъ сотворилъ.-По категорія времени Богъ раздиляется на Бога Творца и Бога не Творца.-Не выпуская категорів времени в возвышаясь при мысли о Богі до понятія безконечности, мы должны необходнию призвать безконечность (во времени) Бога не-Творна, и такую же безконечность Бога Творца. Здёсь является протяворёчіе неразрёшимое, здёсь является врязнание перемъны въ существъ Божиемъ, — перемъны, совершившейся въ безконечномъ времени. Противоръчіе это вытекаеть изъ ошибочной точки зрънія, ибо самая категорія времени, самое прежде и посап-есть созданіе конечнаго міра, есть явленіе, изъ него возникшее, и къ безконечному и къ безвременному относиться не можеть. Вотъ почему путается обыкновенно мысль человёка, которая не можеть представить себъ конца, не можеть представить и безконечности. Наши понятія о безконечности есть понятие о безконечномъ рядѣ концовъ, понятие безгранично-коллективное; кажется, это называеть Гегель Schlechte Unendlichkeit. Итакъ, если презжде и посло-ость призна. нашего міра, то понятно, что представлять себі зноху, когда ничего не было, а потомъ эноху, когда все было заведено и пущено въ ходъ, --- слъдовательно, эпоху, когда Богь не быль Творцомь, и эпоху, когда сталь Творцомь, -- очевидно невозможно. Находясь вив предвловъ, Богъ не положилъ ихъ когда-нибудь, ибо конда-нибудь есть понятіе конечное, ограниченное; но они, пределы, постоянно полагаются, разбиваясь сейчасъ же на прежеде и посмо, на тамъ и зопсь, на всю эту конечную безконечность. Поэтому Богъ постоянно, такъ-сказать, творить міръ, или творится въ мірѣ. Сявдовательно все постоянно угодно Богу, везд'в Его воля. Прежде, чачь поговорю о самонь выражения этомъ, хочу дополнить сказанное выше. Призма конечнаго міра, являя все во времени и пространствѣ, конечно пріурочнваетъ всякое явленіе воли Божіей, въ немъ (конечномъ мірв) обличающееся, ко времени и пространству. Съ этой точки зрвнія человъкъ ищеть начала міру, но, встръчаясь здъсь съ безконечностію, попадаеть въ ненсходный кругъ противоръчія. Предпославъ же свое конечное поняманіе и потому необходимую ошнбку о мірѣ и о началѣ міра, не разрѣшая противорѣчія, распахивающаго врата консчности, человёкъ будеть, если угодно, правъ съ своей точки зрвнія, говоря, что міръ начался тогда-то; но самая точка зрвнія ошибочна. Оставя вопросъ о началѣ міра, гдѣ встрѣчается человѣкъ съ понятіемъ безконечностя иль.

лучше, вижконечности, повторниъ, что всякое визконечное дайствіе воли Божіей, проникая конечный мірь, является подъ его условіями, пріурочнавстся, какъ я сказаль. Самое воплощение самого Бога, Спасителя Інсуса Христа, явилось тамъ-то и тогдато, и явилось, именно, когда было должно. -- другими словами, когда Богъ хотблъ. Это пріурочиванье въ конечномъ мірів - въ связи съ візчною правдою, съ мудростью Бога, съ существоиъ Божиниъ. Миъ кажется, такниъ образонъ, многие трудные вопросы становятся возможны къ ришению. Хотя я знаю, что сравнение никогда полно не бываеть, но однако употреблю сравнение, которое, кажется мнь, помогаеть объяснению: какъ солнце свътится лучами, какъ дучи идуть постоянно отъ лица солнца во всъ стороны; такъ Боль светется міронь, такъ мірь ндеть постоянно оть якна Божія, какъ луче отъ солнца, соблюдая, конечно, въ себт закони, Богонъ же полагаемые, конечныя условія времени, пространства и все себ'я присущее. Теперь о самомъ выражение: такъ угодно Богу. Такъ угодно Богу не значитъ: такъ захотносъ, вздумалось Болу; понятіе человіческое здісь въ Богу не придается; не думаю, чтобы нашлись такіе, которые бы предполагали прихоти въ Богй, а еслибъ и нашлись, то ны не съ ними толкуемъ. Воля Божія присутствуеть вездё и всегда. Воля челов'яческая свободна; но человіку принадлежнть только правственная сторона діла, самый же поступокъ, какъ фактъ (быль), есть соизволение Божіе, и весь міръ строится и ведется Имъ къ цвли Ему извъстной. Итакъ, свободна одна водя человъка. Воръ крадетъ: тутъ гремнить его свободная воля, на грехъ неть воли Божіей; а удается ли ему украсть, нан нёть,-на то воля Божія. Воть почему буквально вёрно, что и влась съ главы не спадеть безь воли Божіей. Съ другой стороны, всв действія личныя человека суть его воля, онъ всегда повиненъ въ нихъ своею волею, а результатъ или направленіе дійствій человіка, принадлежащее Богу, человіка не оправдываеть и не обвиняеть. Разбойникъ ограбняъ прохожаго; прохожій нашель убіжнще въ монастырі, постригся въ монахи и сталъ святниъ. Разбойникъ нисколько твиъ не оправданъ; гръхъ дъла ему принадлежить, а направление дъла его, плодъ-Богу. Одинъ человъкъ. желая вытащить изъ процасти другаго, подаль ему веревку; веревка оборвалась в тогъ упаль назадъ, да еще перелониль себь ногу: помогавщий не виновать; и неизвестно еще, какой дальнейшій плодъ этого перелона ноги. Действуя въ міре, воля Божія действуеть міромъ, темя же явленіями, которыя постоянно бывають въ мірѣ. Убійца цвлится въ васъ изъ-за угла; вы поскользнулись и упали; пуля пролетвла мимо: Богу угодно было спасти васъ. Но въ подобныхъ именно случаяхъ люди охотно и даже какъ бы преимущественно видятъ водю Божію; и точно, она замътиве здъсь: между твиъ нътъ миновенія во времени, натъ точки въ пространства, когда и гда бы не дъй-

Не надо смущаться выраженіями, говорящимися при отдільных случаяхь или обстоятельстваль живни: такъ Богу угодно, Богь меня спась, Богъ явиль свою милость, судъ Божій и т. д. Я думаю, что ті, которые употребляють такія выраженія, понимають, что Богъ инкогда не ділаеть, чего Ему не угодно, всегда спасаеть человіка, всегда являеть свою милость, всякая минута есть Его справедливый судъ. Но человіку видиме бываеть это на томъ или другомъ случай, и обвинимъ ли его за то? Я, по крайней мірі, ни мало, —я признаю все законное дійствіе на человіка того или другаго конечнаго явленія, того или другаго случая въ нашемъ мірі конечныхъ явленій и случаевъ. Воля Божія совершается постоянно съ одинаковою сялою, но человіку видиме, понятиве она иногда только, и пусть будеть видиве. Надобно, чтобы мысль человіка была освобождена оть ложнаго воззрівня; но свободная мысль въ своей истині или должна перейти въ чувство, въ жизнь, осуществиться-и человікь становится святымъ, какого еще не было на землі, каждую секунду

ствовала водя Божія.

Digitized by Google

симинть онь волю Божію и каждую секунду славословить, или мысль должна не убивать живаго, хотя ограниченного, чувства, которое пусть дайствуеть въ своихъ зенемкъ предзлахъ, пусть слышетъ волю и милость Божію мъстами и временами. Та же мысль, этоть правосудный свёть, должна понять весь смысль, всю силу случайныхъ добрыхъ движеній человъка и дать имъ полное право жизни. Какъ же -своро мысль, -- въ такомъ случай она не вволни ясна и свободна, - захочетъ требовать отъ человёка, чтобъ онъ всегда и всюду видёль и чувствоваль волю Божію, и наладеть на его жаркія, временныя и местныя, благодарснія и изліянія любви къ Богу, то, не давши ему высоты чувства, высоты живин, для него недоступной, которой и требокать она не можеть, она убъеть только въ человѣкъ эти живыя благія оцущенія и дасть ему холодное формальное ощущеніе, или, лучше, сдёлаеть зарубку на его памяти, что всякую мянуту воля Божія и т. д. Къ счастію, человѣкъ не выдержить такого холоднаго фогмальнаго состоянія. Богь меня любить, говорять нногда люди, и пусть говорять. Богъ любить всёхъ, постоянно, безмёрно, но человъку виднъе это при случаяхъ. Человъкъ благодаритъ Бога, спасшись изъ бъды. Станемъ ли мы осуждать его, сказавши, что онъ постоянно долженъ благодарить Бога? — нёть; и еслибь нашелся такой праводникь на землё, то ему здёсь нечего было бы и делать, но если такого неть, то пусть благодарить человёкь, когда можеть благодарить, пусть благодарить, когда слышиве для него милость Божія,-и онъ правъ совершенно: невозможность непрестанной благодарности лежить въ условія гряховной природы челов'яческой. Точно также и молитва: осудимъ ди мы молящагося временно и мистно, сказавь, что онь должень молиться всюду и везди: - не осудимъ, конечно. Вся жизнь должна быть молитва, но это такая же невозможность, какъ невозможность совершенства на земий. Пусть же будетъ модитва тогда и тамъ, когда и где она можеть быть. Знать истину должень человекь, стремиться въ ней долженъ: это требуется отъ него; но пребывать въ истинъ во время живни.этого требовать и за это осуждать нельзя. На пути стремленія из истинѣ много есть частныхъ, недостаточныхъ ся проявленій, которыя, какъ скоро искрения и душевны, нивють свою правду, прекрасны и исполнены добра. Пусть же они будуть. И да разумветь мысль, что воля Божія и милость везде и всегда, что благодареніе и славословіе-непрестанны, но человіку, подъ условіемъ собственнаго несовершенства и заблужденій, подъ условіемъ самаго конечнаго міра, и воля и милость Божія вяднѣе иногда и индѣ, но благодареніе и славословіе непрестанное-невозможны, и нотому да молится и благодарить человёкь, когда и гдё можеть; онь правь, похосич, лишь бы искрении были молитва и благодарение. Какъ и о чемъ молится чезовѣкъ-это другое дело. Требовать, чтобы не было частныхъ этихъ благодареній и изліяній любви - совершенно, по-моему, ложно и формально. Итакъ, пусть будеть дана свобода, —и эта свобода законна, — всёмь необходимымь, частнымь, живымъ проявленіямъ души человѣческой, причина которыхъ лежитъ въ существѣ YELOBBES.

У Бога нёть любинцевь, нёть пристрастія, и если можно измёрять безмёрную любовь Бога къ человёку, то можно сказать, что Богь востолько любить человёка, восколько онь Его любить, такъ что любовь Бога есть любовь къ Богу. Я не признаю Бога, говорить псевдо-атенсть, нося противорёчіе въ сердцё своемь. Я люблю Бога, говорить псевдо-вёрующій, нося опять въ себё противорёчіе. Мнё калюблю Бога, говорить псевдо-вёрующій, нося опять въ себё противорёчіе. Мнё кажется, что можно здёсь выразиться такъ, что Богъ востолько близокъ къ человёку, восколько человёкъ близокъ къ Ному. Я сказалъ: если можно измёрять безмёрное, слёдовательно, слова мон имёють относительную или приблизительную правду.

Оставляя въ сторовѣ важные вопросы о свободѣ и необходимости, о волѣ че-

- 72 -

Вы внаете, что чудо считаю я еще грубымъ проявлениемъ Вожией воли. Дужъслова Божія, духъ ученія Божественнаго, любовь, церковь-воть гдз глубоко и въ полной славь является Вогъ. Я скорые грыну съ элинами, чыть съ іудеяни. Чудо, которому я вполнѣ вѣрю, вещь очень опасная для человѣка; онъ готовъ пристраститься въ чуду; природный, старый язычникъ, онъ глубово свлоненъ въ идоламъ, къ чародъйству, къ магія, ко всему чудесному. Я вврю чуду вполна и не диваюсь ему. Я не вижу въ немъ нарушенія того вачнаго закона, который все объясняеть, нбо здвсь нать нарушенія Божіей воли, которая есть единый зачный законь. Чудо есть нарушение констнаго закона. Я знаю возражение накоторыхъ, что есть истичы общія, которыя нарушаться не могуть, нежду твиь чудо — часто есть нарушеніе этихъ истивъ. Но эти накоторые ошибаются, — никакая истива общая не нарушаются, нбо надо отличить въ чудъ самое явленіе отъ закона, который только повидшиому въ немъ нарушается. Да и какъ знаемъ им отношения общей истины къ явленио? Не могу не видать я премудрости Божіей въ томъ, что натъ узаконенныхъ непреманныхъ чудесъ, что не вса святые ямають мощи, что мощи могутъ сгорать, разрушиться и т. д. Еслибъ этого не было, человёкъ бы увёровалъ въ чудеса, и тогда обратился бы въ совершеннаго язычника, во что онъ порывается и теперь на каждонь шагу. Сколько попытокъ обратить вёру въ магію!... Впрочень, все зависить отъ того, какъ относится человъкъ къ своимъ дъйствіямъ, свободно или рабски. Это также большой вопросъ, предметь моего спора съ Иваном , который я также оставляю въ сторонѣ. Теперь о молнтвѣ.

Буквально вёрю я словамъ, что всякая молятва исполняется, разумёется, есль она не на зло; буквально върю я, что гора двинется съ мъста, если съ върою ей будеть сказано: двинься. Я знаю, что вы, глубоко понимая молитву, называете ее погруженіемъ въ Бога; но мніз кажется, что вы слишкомъ исключаете простую и вполять законную сл сторону-просьбу. Я не вижу, почему бы мить пе просить у Богане только спасения души, но спасения твлеснаго отъ болвани, ножара и проч. Если исцёляль самь Спаситель и Апостолы, если самь Спаситель скорбёль и молился, то этимъ указано намъ, что кожемъ просить о чемъ-нибудь Бога. Признаюсь вамъ, что я не вижу невозможности просить Бога о чемъ угодно, какъ скоро просьба моя не имбеть въ себя дурной примеси. Мие важется, что детское отношение къ Богу въ этомъ случай есть возможное настоящее отношение. Слова: да будетъ воля Твоя, есть воспомннание и убъждение ное въ томъ, что воля Божия непреложна и выше всего, и что я не думаю нарушать ее своею волею; но оть этой же воли жду несомнѣннаго исполненія моей молитвы. Молитва исполняемая никогда не нарушаетъ ненарушямой воля Божіей, ибо, какъ видно изъ вышесказаннаго, изтъ предопредъленія, и явленіе, являясь въ конечномъ міръ, во времени и пространствъ, не изиъняеть самаго общаго закона, не измъняеть свободы. Я думаю, что въ волъ Божіей находится и сонзволение миз помодиться о чемъ-нибудь, и исполнение моей просьби. Моя воля свободна; съ одной стороны, лицемъ къ всеобъемлющему, безвременному, безмъстному, визконечному-времена нать и вать пространства: я поступиль, я поступало, я поступлю-это все разно, вся жнянь моя сжимается въ одну точку, гдв все качество моей воля; и съ другой стороны-въ мір'в конечномъ только-распадается все на времена, годы, мъсяцы, мъста, случан и всъ подробности. Чувствую, какъ отвлеченна эта мысль и какъ недостаточно ока выражена, но она понятна, мий кажется. Это отношение къ миру конечному моей свободы нисколько не нарушаеть,-я свободно действую каждую мнеуту, ибо всякое действіе мое вытекаеть изъ свободы

моего существа. Возмемъ примъръ изъ міра конечнаго: нарушаетъ ли сколько-инбудь свободную вашу волю, если я заранёе знаю, что вы непремънно поступите такъ-то въ такомъ-то случав; вы поступаете тъмъ не менъе свободно. Но я отдалился въ сторону. Итакъ, молитва, дъйствіе свободной воли человъка, исполняясь, нискольконе нарушаетъ свободной воли Божіей; Божія же воля сонзволяетъ на ся исполненіе. Человъкъ же, говоря послѣ молитвы: да будеть воля Твоя, -- высказываетъ тъмъ свое убъщеніе, что молитва его Божіей воли не нарушаетъ. Я думаю, слѣдовательно, что молитва есть и просьба, думаю, что она такою можетъ быть и что исполнится она, какъ скоро говорится съ вѣрою.

Ясно на высказаль я свои мысли, не знаю; я коснулся было опять огрожнаговопроса, но опять оставлю его. Впрочемъ, вы вознаградите сами пониманіемъ нелостатокъ моего выраженія. Когда-нибудь хотёль бы я висказать всё мон мысли объ этомъ предметё.

# № 13. Письмо А. И. Кошелева А. С. Хомякову по поводу письма И. Аксакова № 11.

Да, побезный другь Хомяковъ, непремѣнно отвѣчай Ивану Сергѣевнчу. Письмо его сто́нть отвѣта, и если ты не отвѣтишь, то грѣхъ будетъ на твоей душѣ. Я виолиѣ чувствую, что это не такъ, что это миѣніе не религіозное, а философское, что оно противно не только нашей церкви, но воѣмъ христіанскимъ церквамъ, что оно охлаждаетъ жизнь и что у него молитва есть суррогать. Изложенное имъ миѣніе содержится съ вѣкоторыми исключеніями въ воззрѣніи Шеллинга на начало зла, на Провидѣніе и пр. Я обѣщатъ Ивану Сергѣевичу также отвѣчать ему, хотя письмо и не ко мяѣ адресовано; но мой отвѣтъ едва ли будетъ для него удовлетворителенъ, ибо мои доводы будутъ почерпвуты главнѣйше изъ св. отцовъ; но ты отвѣтишь изъ собственнаго fonds, твой отвѣтъ будетъ гораздо современнѣе, глубже и шире, а потому ты долженъ непремѣнно отвѣтить Аксакову, и твой отвѣтъ будетъ истинениъ благодѣяніемъ для многихъ.

Мы теперь въ Песочнѣ. Иванъ Сергѣевичъ провелъ у насъ двѣ недѣли, а сегодня уѣзжаетъ. Время стоитъ прекрасное, но хлѣба и травы не таковы, будетъ и сѣкамало и хлѣба мало. Мы пробуденъ здѣсь до 20 августа, а послѣ отвееу семействовъ Москву, оттуда къ 15 сентября въ Рязань, потомъ въ Лебедянь и, наконецъ, въ Песочню, гдѣ надѣюсь провести всю осень. Не пріѣдешь ли въ Рязань въ торгамъ на вино? Новому заводчику слѣдовало бы явиться на торги, которые будутъ тѣмъ интереснѣе, что предсѣдатель у насъ новый: какiе-то порядки онъ поведеть?

Я прочель Méditation's evangeliques par Vinet, въ немъ очень много хорошаго, но не всё размышленія равнаго достоинства. Славны его бесёды: la sanctification, Le premier don gage de tous les autres, la foi du centenier и нёкотор. другія. Etudes sur B. Pascal превосходны отъ начала до конца и возбудили во мнё желаніе прочесть Provinciales и Peenées, по новому изданію. Теперь читаю Essais de Philosophie morale et de Morale religieuse, — книга весьма хорошая, введеніе превосходное, но вообще чувствуещь, что Vinet еще не достигъ зрёлости: онъ болёе опровергаеть, чёмъ назидаеть.

Прощай, любезный другь Хомяковъ. Иванъ Сергъевичъ объщалъ присдать ко мнътвой отвътъ на его письмо, а потому ожндаю твоего отвъта съ величайшимъ нетерпъніемъ. Дай хоть строчкою о себъ въсточку.

3-го іюля 1853 г.

С: Песочня.

Ты помнишь, любезный другь Хомяковъ, что въ Лебедяни, вслёдствіе вашихъ полуночныхъ разговоровъ, я записалъ твое мизніе о православной Восточной церкви и о томъ, что ты разумёешь подъ церковью, и обящалъ тебя наложить въ письмъ мон по сему предмету убяжденія. Глазная болёзнь моя, не оставившая меня и по сіе время, не позволяла миз до сихъ поръ исполнить сіе сердечное мое желаніе. Нынѣ, предполагая писать о первой половина твоего мизнія, нужнымъ считаю тебя предупредить, что я излагаю свои мысли мензе въ вида душевныхъ, во миз глубоко укоренившихся взрованій, чъмъ въ вида мизни мензе въ вида доводовъ въ пользу защищаемаго мною мизнія, но обратя особенное вниманіе на мон сомизнія, на возраженія противъ твоего, или, върнае сказать, противъ мизнія деркви нашей, къ которой принадлежать считаю я величайшимъ счастіемъ и съ которою быть во всемъ согласнымъ есть искреннай я мое желаніе.

Ты признаешь, что "Восточная церковь наша есть церковь не по преимуществу н не въ корий (in potentia), но исключительно и на дълй (de facto) православная, что въ ней заключается вся истина, что она одна отъ времени до времени, по востребованію обстоятельствъ, проявляетъ и высказываетъ догматы христіанства, что всй прочія церкви основаны на лжи, что всй дъйствія ихъ ложны, что наша церковь одна представляетъ на землё вёчную, невидимую церковь, что всё прочія церкви должны пасть и обратиться съ покаяніемъ къ нашей церкви, что нашей церкви нечего у нихъ заимствовать, что онѣ не содъйствуютъ прямо къ осуществленію царствія Божія и что наша церковь одна должна оное осуществить".

Если наша церковь исключительно и на ділі православна, то всі прочія віроисповёданія безусловно дожны, что ты и утверждаешь. Но если они безусловно дожны, то какъ же могутъ ови существовать, и притомъ существовать не малое время? Лишь нствна животворна и все живеть лишь настолько, насколько всякая вещь заключаеть въ себѣ истины. Всякая ересь, всякій расколь (какъ бы въ сущности нелѣцы они ни были) исходять, думаю, изъ пониманія или приложенія болёе живаго, слёдовательно более истиннаго какого-либо явъ учения Христовыхъ, чемъ какія существують въ томъ месте и въ томъ времени, въ которомъ они возникають, нбо вначе они не могли бы возникнуть, а триъ менфе жить и распространяться. Всякое явленіе въ мірѣ-на то чтобы проявить частичку истины съ самосознаніемъ или безъ онаго непосредственно или посредственно. Источникъ истины, сама истина есть Христосъ. Кто исповедуеть его Богомъ, кто сподобнася душою усвоить себе тайну искупления, тотъ христіанинъ. Слёдовательно, всё церкви, признающія Божество Христа и спасеніе человіка, совершенное Имъ на кресті, суть церкви Христовы. Это, кажется мев, ясно утверждено самимъ Спасителемъ, который сказаль ученикамъ своимъ: иже бо нисть на вы, по вась есть (Лук. IX, 50); н өще: Всякь убо, иже исповнсть Мя предъ человныхи, исповныхь его и Азъ предъ Отцемъ моимъ, иже на небеснахъ. Пы эте послёднія слова отвосишь къ лицамъ, а не къ церквамъ, и говоришь, что лица могуть спасаться и въ неправославныхъ церквахъ; но не понимаю, на чемъ ты можешь основать такое произвольное разграничение, к, сверхъ того, ты этимъ самымъ уничтожаешь, какъ мив кажется, необходимость церкви для человъческого спасенія. Мив кажется, что всё церкви Христовы православны болёс или менёс, в что ис одна изъ

нихь не православна исключительно и на двлё (de facto). Еслибы какая-либо цервовь на землё была исключительно и на дёлё православна, то мірь нашь, какъ достагный свою цваь, уже более бы не существоваль, ибо осуществление церкви Христовой на землё есть, консчно, одинственная цёль всякаго бытія. Я считаю нашу дерковь по преимуществу и въ корнъ православною, но не могу допустить, чтобы прочія церкви, признающія Христа Богомъ и вірующія въ искупленіе нашихъ грізховъ Его крестною смертью, были безусловно неправославными. По плодамъ познаете дерево, сказаль Спаситель; злое дерево не даеть плодовъ добрыхъ. Какъ же протестантизиъ, распространяющій Слово Божіе во всёхъ концахъ вселенной, неусыпно заботящійся о расточенія свъдъній по всемъ слоямъ народа и проводящій болественное учение въ жизнь частную и общественную, можеть быть деревомъ безусловно злынъ? Какъ же римскій католицизмъ, совершающій своимъ прозелитизмомъ просто чудеса, ножеть быть деревоиъ безусловно злымъ? Знаю, что ты на это инв скажешь, что протестантизмъ, заключившій задачу христіанства въ границы боле тёсныя, сдёлаль для себя трудь сподручнёе, что католицизмь, овеществивь для себя учение Христово, перенесъ на него страсти земныя и пр. Конечно, противъ этихъ твовать возражений я спорить не буду, и столько же, сколько и ты, сознаю ложь этихъ особевныхъ ихъ направленій; но вместе съ темъ не могу не признать многаго и разнообразнаго добра ими сделавнаго. Кто выдвинуль общественные вопросы, столь существенные для человёка, кто проникъ ихъ болёе духомъ христіанства, кто приблизиль ихъ къ разръшению, какъ не западныя церкви? Я говорю: западныя церком, ибо должно сознаться, не во гизвъ философамъ, ученымъ и пр., что все просв'ящение новъйшихъ временъ имъетъ своимъ источникомъ слово Божіе и церкви Хрестовы, хранившія, разрабатывавшія этоть неистощними токъ жизни и свёта. Кго жизве, многообразнее въ самой жизни частной проявлялъ или стремился проявить Христово ученіе, какъ не западныя церкви? Признавая нашу церковь по преимуществу и въ корив православною, я долженъ сознаться, что она, свято хранившая чистоту въры, мало заботилась о проявлении ся въ жизни, даже частной, и почти вовсе не проявляла ся въ жизни общественной. Долженъ также признаться, что церковь наша, свято исполнившая слова Спасителя: Парство Мое инсть міра сею,-ограенчила мірь Божій одною мысленностью, предоставила мірь вещественный въ вёдёніе врага нашего и твиъ заключила себя въ область более созерцанія, чемъ действія. Оттого наша церковь мало заботится о своемъ распространения, и даже духовное пастырство, столь существенное дёло церковныхъ пастырей, у насъ сохранилось лишь въ ихъ названіи и вся ихъ обязавность сосредоточнаясь въ совершенія таниствъ. Оттого вървые сыны нашей церкви смотрять враждебно на всё матеріальныя усовершенствованія въ мірі, считая ихъ за козни врага нашего, полагають, что вещественное благосостояние людей есть не добро, а вло, и готовы всякое свётское любомудріе, искусство, политику и пр. предать анаеемѣ.

Согласенъ съ тобою, что наша церковь одна уясняетъ отъ времени до времени догматы ученія Христова, и что она одна не заключаетъ въ своей догматикѣ миѣній ложныхъ. Но развѣ вся жизнь церкви, вся церковь—въ догматикѣ? Осуществленіе этой догматики не есть ли конечная цѣль церкви? И въ этомъ отношеніи совершенно ли им православны? Сохранился ли въ вашей церкви тотъ огонь, та любовь, которыя снѣдали апостоловъ и въ особенности Святаго Павла и которые заставляли ихъ переносить и холодъ, и голодъ, и темничныя заключенія, и смерти разнаго рода? И іудеи, даже до настоящаго времени, развѣ не хранятъ чистоту Моусеева ученія, а между тѣмъ, какъ не познавшіе Бога, какъ распявшіе Его, они разсѣяны по вемлѣ и нигдѣ не находятъ себѣ успокоенія. Не говорю чтобы ны хранные чистоту Христова учения совершенно по-іудейски; но боюсь, чтобы въ отношение сего чиствишаго, духовизищаго учения им не сдвлались своего рода уделин. Хранение чистоты вёры есть, конечно, дёдо ведикое, но далеко не все дёдо. Чистота нашей вары горество противопоставляется нечистотв, формальности в матеріальности нашей жизни. Іерархія, первая хранительница слова Божія, едва ли не главная, не первая отступница отъ Духа Божія, н. читая обличенія прорововъ противь іудойскихь священниковь, думаеть, что пророки знали нашихь духовныхь и обращаются въ нимъ съ своими укорительными словами. Если протестанчизиъ изъ христіанскихъ церквей есть та церковь, которая содержить въ себі всего меніе церковности, -- та церковь, которая явилась въ міръ только для того, чтобы уничтожить вещественный храмъ Христовъ, великолённо воздвигнутый католицизмомъ, н указать, что храмъ Христовъ долженъ быть не изъ кання и золота, не изъ рибства съ одной и не изъ деспотизиа съ другой стороны; то взаивеъ того должно сознаться, что протестантизмъ всего болзе проникнуть важностью слова Божья (qu'il l'a pris le plus au sérieur) и что его духовенство всяхъ меняе недостойно эванія церковныхъ пастырей.

Не гордость ли съ нашей стороны дунать, что наша церковь одиа представляеть на земл'в вічную, невидимую церковь? Ми'я кажется, что ни общій духъ Новаго Завёта, ни слова Снасителя, переданныя намъ Его учениками, не оправдывають такого исключительнаго, самонадёлннаго мизнік. И апостоль Павель и прочіе апостолы требоваль отъ людей для ихъ свасенія только одной въры во Христа. Съ чего же мы, составиеть полную, общерную догматику, исключаемь изъ числа Его учениковъ всвхъ твхъ, которые неодянаково съ намя дунають? Изъ этого не заключи, чтобы я полагаль, что въ нашемъ богосдовія было много произвольнаго, не основаннаго на симсл' слова Божія. Н'эть, я уб'яждень, что развитіє нашей церкви есть самое правильное, но превосходство ся все-таки сравнительное, а не безусловное. Еслибы церкви Христовой, во временномъ ся видъ, следовало существовать такъ безусловно, такъ осявательно, какъ изкоторыя церкви и богословы то утверждають, то взроятно Спаситель или боговдохновенные Его ученики оставили бы намъ учения, правила и наставленія бол'є положительния, чёмъ какія Мочсей оставиль вароду еврейскому. Спаситель такъ мало дорожнаъ своими словами, что ни Самъ ихъ не записывалъ, ни ученикамъ не приказывалъ ихъ передавать письменно; но всякій ученикъ, проникнутый Св. Духомъ, передавать учение Спасителя своими словами, и даже слова Спасителя они передавали разно, согласуясь между собою только въ одномъ, т.-е. въ самонъ существенномъ — въ духѣ Его ученія. Мы, утративши духъ согласія, хотимъ удержать единство въ формахъ въ отдёльныхъ ученіяхъ: не оживншь руки, ноги, когда душа уже поканула твло. -- Спаситель сказаль: гдв двое или трое соберутся во имя мос, то Я уже посреди ихъ; съ чего жо мы взяли считать отлученными оть Христа, лишенными Св. Духа цёлыя церкви, исповёдующія его св. имя? Нать, другъ мой, такое мизніе по-моему неправославно, — не дишеть тою любовью, которою пронекнуты Евангеліе и Апостольскія Посланія.

Не вообразн, чтобы я думалъ, что Св. Духъ покннулъ свою перковь. Нътъ, Окъ никогда и не покидалъ, и инкогда ся не ве покинетъ; но Онъ не тамъ, гдъ человъкъ говоритъ: здъсь въ этомъ Св. Духъ. Изъ всего слова Божія для меня истекаетъ убъжденіе, что Св. Духъ вездъ, но что для человъка именно Онъ не тамъ и не въ то время, когда человъкъ думаетъ Его обхватитъ, Его себъ усвоитъ. Конечно, есть особенныя, почти видимыя, отъ времени до времени, по неисповъдимымъ судьбамъ Божіямъ, Его любовью инспосылаемыя проявленія Св. Духа; но и сіи самыя проявленія поражаютъ людей почти уже тогда, когда ихъ уже болѣе вътъ на землѣ.

Digitized by Google

Иль сего прихожу я къ заключению, что церковь, говорящая, что Св. Духъ пребываеть во инй, и только во мий, увлекается земными, временными помыслами, и что Св. Духъ можетъ пребывать на землё только невидимо во всёхъ и во всемъ, т.-е. но всемъ и во всёхъ ему покланяющихся, алчущихъ общения съ Нимъ и видимо себя уничтожающихъ.

Не думаю, чтобы прочія Христовы переви должны били пасть и обратиться съ покадијемъ въ нашей Восточной церкви. Да и сама наша церковь этого не думаеть; нбо она не перестаеть молиться о соединении церквей, а не о низложении, не о покорение, не о падения мновърческихъ церквей. Еслибъ она полагала, что онъ основаны на лжи, то вёрно истина не стала бы молиться о соединения съ дожью. Я долженъ признаться, что, жедая отъ всей души возсоединенія церквей, дунаю, что разліненіе меркви было такое же всобходиное событіе въ жизни церкви, какъ и всякое раздвоеніе жизин вообще, — раздвоеніе, содержащее въ себів залогь жизненности всеги на землё сущаго. Раздвоеніе римскаго католичества есть также происшествіе необходимое въ его жизни и доставившео ему силы для разревшевія предназначенной ему залачы, т.-.. проникновенія, освіщенія практической, видимой стороны жизни. По моему католичество должно провести христіанство въ жизнь частную и особенно общественную; но при этомъ стремление оно должно необходимо утратить то единство, ту духовность, которыя составляють одну наз самыхъ существенныхъ особенвостей христіанства. Восточная церковь, сохранившая единство, духовность ученія, никогда не царствовала, была всегда въ порабощения, а потому осталась какъ бы чуждою міру сему. Примиреніе міра сею и міра вною есть неоспоримо задача христіанства, — задача, которая должна быть разр'яшена Восточною и Западною церквани въ совокупности. Следовательно, наша церковь можетъ и должна занистновать у церкви западной ся знаніє міра осю, ся вліявіе на мірь сві, — однимъ словомъ, ся двйственность; а Западная должна признать догматическую православность Восточной церкви и объ должны слиться во едино.

Осуществлению царствія Божія содійствуеть все сущеє; но нное содійствуеть непосредственно, другое носредственно, — иное съ сознаніемъ, другое безъ сознавія. Существенную, одну дійствительную разницу въ этомъ отношеніи составляеть исповіданіе Христа душею, словомъ и діломъ. Различные виды и отепени пониманія, конечно, иміють вліяніе на наши чувства, мысли и діянія; но они дійствують только относительно, а не безусловно. Иная церковь доставляеть своимъ исповізникамъ способы боліе удобные къ усвоенію себі благодати, дарованной намъ искупленіемъ, другая въ этомъ отношеніи меніе благодітельная; но разница между ними только относительная, сравнительная. Существенное лишь одно исповідованіе съ любовью имени Госнода нашего Івсуса Христа, явиншаго намъ славу Бога Отца и оживививато насъ Св. сновиъ Духомъ. Слідовательно, всі церкви, на семъ исповіданіи основанныя, содійствують велосредственно и съ сознавлень къ осуществленію царствія Божія.

Воть, другь мой, мое исповёдание по сему важному предмету. Сознаю всю важность православныхъ миёвій для человёка, но никанъ не могу все православіе церкви заключить въ его догматикѣ. Церковь не есть академія, — она обхвативаетъ всего внутренняго человёка и стремится есе тайное въ немъ проявить въ мірё для большей славы Божіей. Важнѣйшее въ человёкѣ не чувство, не знавіе, но дёло, т.-е. крестное исповёданіе Христа.

Кончаю, потому что когда-нибудь кончать надо. Съ нетерпёніемъ ожидаю твоего отвёта, которымъ ты вёрно не замедишь, зная, что твое слово въ отношения ко мий есть дёло; а предметъ письма такъ важенъ, что вёрпо ты захочешь какъ можно скорбе вразумить меня истинё, если я ошибаюсь.

1-го декабря 1853 г. Москва.

Digitized by Google

# № 15. Письмо А. И. Кошелева А. С. Хомякову объ источникахъ христіанской догматики.

Приступаю ко второй полованѣ твоего меѣнія, любезный другь Хомяковъ. Ты говорашь: "Подъ церковью православною я разумѣю не св. отцовъ, еще мевѣе нынѣшнюю іерархію съ ея ученіемъ, изложеннымъ въ навѣстныхъ богословіяхъ Антонія, Макарія и другихъ; но церковь держащуюся Св. Писанія, правилъ св. соборовъ, по догматической части, и литургическихъ учрежденій, и живущую въ нашей церкви именно въ томъ, что въ ней есть неизмѣннаго или что въ ней принимается единодушнымъ согласіемъ іерархін виѣстѣ съ народомъ".— Здѣсь ты ожидай отъ меня менѣе возраженій, чѣмъ вопросовъ. Въ сущности, въ главныхъ основахъ сего мнѣнія, я съ тобою собершенно согласенъ; желаю только точнѣе выразить положенія этого мнѣнія, яснѣе обозначить нѣкоторыя его стороны, остающіяся для меня въ какой-то неопредѣлительности, и предложить тебѣ на разрѣшеніе нѣсколько вопросовъ лля устраненія невольно навязывающихся сомвѣній по сему важному предмету.

Конечно, православная наша перковь не счетаеть каноническими творенія св. отцовъ, а такъ еще менве-сочинения писателей не сопричтенныхъ къ лику святыхъ. Всё эти творенія нибють для церкви лишь относительную важность, но каноническаго значенія нельзя, кажется, отказать мизніямь св. отдовъ въ томъ, въ чемъ они всё между собою согласны и противъ чего не было протеста со стороны православнаго народа, т.-е. тела церквя. Въ этомъ случат ихъ слова въ догматическомъ симслё имеють, кажется, значение вселенскаго собора. Конечно, такихъ единогласныхъ мебній мало, очень мало; при развогласів же св. отцовъ всякій христіанинь можеть думать по лучщему своему усмотрёнію и отнюдь не подчиняться такиственнымъ изреченіямъ: такъ церковь полагаеть. Церковь свои ришенія изгожная въ сямволахъ въры, въ литургическихъ учрежденияхъ и въ постановленияхъ вселенскихъ соборовъ. Такъ думаю я на основани мнания, изложеннаго мною въ первомъ моемъ письм'; но ты, утверждающій, что наша церковь исключительно православна, не можешь, кажется, не признать каноническими и положенія пом'ястныхъ соборовъ. Знаю, что твое мнізніе не таково, а потому желаль бы знать, какъ, признавая нашу церковь исключительно православною, ты можешь поместные соборы не признавать равносньвыми вселенскимъ соборамъ? Въ этомъ случай не послёдовательнёе ли нашъ другъ Кирвевскій? Каноническое значеніе ты прависываешь только тому, что содержится въ Священномъ Писаніи, въ правидахъ вседенскихъ соборовъ по догматической части и въ литургическихъ учреждевіяхъ. Все это завіщано намъ первыми віжами христіанства, а въ теченіе слёдующаго тысячелётія и даже до настоящаго дня развё церковь, которая, по твоему мизнію, заключаеть въ себі все православіе п олицетворяеть невидимую церковь на земль, развь эта церковь оньмьла? По-моему церковь Христова не опъмъла, нбо она проявляза различныя истины помистио.-Ученіе Христово совершенно и візчю; но пониманіе его, развитіє в приведеніе его въ дъйство по необходимости несовершенны, временны и помъстны. Ныгдъ и никогда ни одна истина осуществлена бить не можеть; всё истины и каждая въ особенностя могуть быть осуществлены дишь въ цёдомъ мірѣ и тогда, когда Богъ вторично явится на земль для заключенія земной жизни человьчества. До того времени истина, Духъ истины пребываеть во всёхь дерквахь, которыя верують во Христа и которыя въ совокупности образують ту невидимую церковь, которую осуществить стремится я должна стремиться каждая церковь въ отдёльвости, точно такъ, какъ каждый христіанинъ стремится, и долженъ стремиться, осуществить въ себе высокій образець, преподанный намъ въ лицъ Інсуса Христа.

Знаю, что ты не отвергаешь св. преданія; но жедаль бы знать подожительнёе: въ какахъ границахъ ты заключаешь его каноничность.

Сверхъ того, каноническое значение ниветь для тебя все то, что принимается единодушнымъ согласіемъ іерархія вийсть съ народомъ. Сколько мна известно, тавого и такимъ образомъ принятаго положенія не было и нёть ни одного. Чтобы такое рёшеніе могло состояться, слёдовало всей ісрархія принять въ немъ участіе; но притоих такое рішеніе слідовало предложить на утвержденіе ссему православному народу. Не говорю о томъ, какъ трудво такой обрядъ исполнить, но бевъошибочно можно сказать, что далеко не вослёдовало бы единодушнаго согласія по самому простону, самону несомитиному положению. Допускаю, что подъ единодушнымъ согласиемъ ты разунаеть не исполнение изложеннаго мною обряда, а установление чего-либо. сділанное съ одной стороны ісрархісю и не отвергнутое другою стороною-народомъ. Но и въ семъ случав, по надлежащемъ испытанія, уцвляеть весьма вемногое, а на деле выйдеть следующее: православною будеть для каждаго та церковь, къ которой онъ HIDHHALIGMHTS, CS KOTODOD ONS COLJECONS BS LIEBNIX'S LORMETENS & ROTODON ONS HOиолинеть тёми положениями, которыя, по его мизнию, истекають изъ тёхъ общихъ, основамхъ догматовъ; православною же - въ общемъ, во всемірномъ смысле - должно считать Христову церковь, заключающуюся въ совокупностя Христовыхъ церквей, в которая осуществляеть ту невидимую церковь Имъ основанную, живнмую и ув'ячивасмую.

Существенная разенца между наме и тёми, которые въ разръшени всякихъ недоразумбый ссылаются на мибніе церкви, заключается по-моему въ слёдующемь: мы, преклоняясь въ основныхъ догматахъ исповъдыванію деркви, основанному на Свящ. Писанія, пополненному св. преданісить и разъясненному вселенскими соборами. признаемъ себя вправѣ во всемъ прочемъ руководствоваться Богомъ намъ даннымъ разумомъ и совъстью; а противники наши, по смирению ложному, христіанству противному, признають безусловными учителями Сидора или Карпа, какого-нибудь покойника или уважаемаго ими живаго человека. Конечно, всякаго уважения и любви достойны люди прежде или ныни подвизающиеся на поприще благочести и своимъ светомъ насъ освёщающіе, но и яхъ непогрёшними считать не должно. Съ этимъ положенісих наши противники, конечно, согласятся, а между твих они действують, считая накоторыхъ людей какъ бы непогрёшемыми. Это противориче объясняется тёмъ, что они считають векоторыхь людей озаренными свётомь свыше, а потому и преклоняются не собственно предъ этими дюдьма, но передъ лучами въчнаго свъта. Конечно нельзя отвергать озареній свыше; отвергать вхъ значнао бы не признавать и основнаго озаренія, т.-е. явленія Бога на землів. Но не должно сивпивать озареній освіщающихъ людскія глаза съ озаревіями ихъ ослівляющимя. Весь Новый Завіять освобождаеть человіна, усыновляеть его Богу, даеть просторь и уму и воль человаческой. Впослёдствій времени умножились такъ называемыя озаренія свыше, которыя стремятся произвести действіе противное. Нельзя на важдомъ шагу не вовторять себі: испытуйте духа.

Вирочень въ чему говорить объ этонъ съ тобою: это вло тебѣ особенно извѣстно и на тебя оно производить болѣе тяжкое дѣйствіе, чѣмъ на меня и на другихъ. Весьма согласенъ, что ему необходимо противодѣйствовать; но, дѣйствуя противъ него, какъ бы не впасть въ другую крайность. Признаться, этого я всего болѣе боюсь и за тебя и за себя. Путь между вѣрованіемъ въ слишкомъ многое и вѣрованіемъ въ слишкомъ малое такъ скольвокъ, что удержаться въ блавенной серединѣ есть, конечно, одна наъ трудиѣйшихъ задачъ для человѣчества.

Оканчиваю, повторяя просьбу не пренебрегать монми письмами и разсвить туманы, обхватывающіе умъ и душу друга твоего.

14 января 1854 г. Москва.

### - 80 -

# Nº 16. Письмо И. В. Киртевскаго А. И. Кошелеву о свободт втроисповтдания.

Я прочель книгу Vinet, которую ты инв даль съ условіень сказать о ней подробно мое митије, обозначивъ опредъдительно: въ чемъ согласенъ съ нею, въ чемъ не согласенъ. Но признаюсь, что это было бы для меня очень затруднительно! Я на согласиться съ Vinet ве могу, ни отвергнуть того, что онь говорить, не въ состоянія. Мив кажется (прости, что буду говорить откровенно и безъ цережоніи о такой жнига, которую ты называеть своимъ сочиненіемъ), кажется, что онъ самъ не даль себѣ яснаго отчета въ своей мысли прежде, чъмъ началъ излагаль ее, оттого вышла очень красноръчивая, очень искренняя путавина лжи и правны. О чемъ хлопочеть онъ? Что хочеть сказать?-То, кажется, что церковь должна быть совершенно отавлена отъ государства, такъ что ни церковь не должна знать государства, ни го: сударство перкви, но каждое изъ этихъ двухъ согласій должно существовать и двиствовать не только независимо отъ другаго, но и безъ всякаго отношения въ другому. Эта ли его мысль? Но какая нерковь и какое зосударство должны такъ дайствовать? И что такое должны? Какой законь будуть они исполнять, действуя такь: законъ церкви, или законъ государства? И какой церкви и государства, существующаго съ какою господствующею мыслію? Или слово должны не отвосится ни къ KAKONY SAKOHY HHKAKOH HECKBE, HE K5 KAKONY MSBBCTHONY FOCYLADCTBY, HE K5 KABOH мавестной философской идее государства, во есть только постулать техъ понятій, какія Vinet составиль себь о лучшемь устройствь протестантской церкви и объ ндеалё государства? Въ таконъ случаё, прежде разрёшенія вопроса, надобно было ясно обозначить: какая это образовалась въ голова Vinet лучшая церковь и какой ндеаль государства? Потонь изъ этихъ понятій уже само собой вышло бы и послёд. 🐔 ствіє ихъ, законъ ихъ взаямнаго отношенія. Тогда мысль Vinet вступила бы въ свои естественныя гранны: тогда съ нею недьзя было бы спорить, какъ съ мыслію, составляющею часть его личнаго вероисповедания и его любимой мечты о государстве. Но тогда, вивсто 550 страницъ, книга Vinet обратилась бы въ весьма маленькую брошюрку, которую им съ тобой, вироатно, не замитили бы, какъ вещь, нивющую слешкомъ относительный интересъ. Но темъ-то и шуматъ дожемя имсли, что оне растигивають частных истины въ объемъ всеобщихъ истинъ.

Ване начинаеть свою кныгу говоря объ убъжденіяхъ редигіозныхъ вообще в объ обязанности каждаго человъка свободно выражать свое. Здъсь онъ береть предмотомъ своимъ не только ест испоетданія христілискія, но и ест етри не христіанскія, жидовскую, язическія, нагонетанскую, и даже убласденія философскія, и даже систему неопрія, и ставить ихъ всё въ одну категорію уб'яденій сов'єсти объ истина, и изъ законовъ самой совети выводить для всямъ обязанность открытаго и свободнаго исповёданія своихъ убёжденій. Я въ такомъ случаё совершенно сочувствую сь нимъ, какъ христіанинъ, ибо этотъ законъ совъсти объ отврытомъ и небоязненномъ исповъдания своей въры есть законъ христіанскій. Но я сомизваюсь ВЪ ТОМЪ, есть ди виды язычества и есть ди системы невізрія найдуть этоть законь въ своей совъсти. "Но совъсть одна", скажешь ты. Да, какъ одна истина. Это не мъшаеть однакожь человаку принимать часто за истину дожь. Совасть — это вара. Требовать одной соонсти ото всёхъ подей-то же, что требовать одной спры. Конечно, въ этомъ частномъ отношении, совъсти большей части въръ согласны между собою, однако же если есть общества жрецовъ или философовъ, которые содержать свои убъждения въ тайнъ и думаютъ, что для самаго торжества илъ истины необходимо скрывать ее подъ личиною общепринятаго заблуждения, то я могу не соглашаться съ ними, могу жалёть о нихъ, могу спорить съ ними, но не могу думать, чтобы мон понятія о совёсти и вёрё должны были непремённо быть и ихъ понятіями о совёсти и вёрё. Слёдовательно, не благоразумнёе ли будеть здёсь различить: какому уб'яжденію принадложить какой образь дёйствованія, и каждое требованіе посылать прямо по адресу туда, гдё оно принимается. Утёшать же себя мыслію, будто весь міръ привнаеть тё законы, которые я считаю для себя обязательными, это — китайство, изъ котораго выводы могуть повести къ заблужденію.

Изъ этого положенія, что каждое убласдение имветь правственную обязанность отвровенно выражаться въ словахъ и действіяхъ, Vinet выводитъ нравственную обяванность для каждаю юсударства не стёснять никакое убъждение въ возможности выразить себя и пропов'ядывать себя словами, делами и жизнію. Такъ какъ онъ говорнть о государства вообще и объ убаждении вообще, то естественно, что въ его разсужденіяхь является такая неопредёлительность, такая преувеличенность, такая несоотвътственность одной мысли съ другою, что первыя сто страницъ второй части показались мих войною Донкихота съ вътряными мельницами, или упражненіями талантливаго студента на курсѣ какого-нибудь швейцарскаго Шевырева. Противъ кого рыцарствуеть онъ?-противъ Роте, о которомъ и протестанты даже сомизваются. христіаннить зи онъ или нізть. Его понятіе о государствів, что оно должно быть само вполна человакомъ, есть одна наъ системъ, которыхъ тысячи возникаютъ ежедневно въ Германіи. Принять эту систему за представительницу общаго мизнія и ичнать, что все сдёлаль, когда одолёль ес. — довольно смёшно и ребячливо. Еслибы еще Vinet сражался съ отцомъ Роте - самимъ Гегелемъ, разбирая его взглядъ на государство въ его первообразномъ видъ, то возраженія его имъли бы какой-нибудь всеобщій интересь; но возражать одному изъ полу-гегельянцевъ — хорошо только тому, кому очень писать хочется. Къ тому же, никакое философское понятие о государстве не стоить само собою, но выводится изъ общихъ началъ системы, какъ необходимое последствие. Какъ же опровергать выводъ, не касаясь началъ? Вообще выводы философские не опровергаются, они просто отвергаются, когда построится противорвчащая имъ система. Но Vinet взялся разсуждать о государстве на правахъ философа, а между тэмъ никакой философской истины не поставиль. Поэтому, что бы овъ ни говорилъ, истину или ложь, все будетъ безъ основанія, одна фраза, больше ние меньше благовидное мечтание. Другое дело, когда онъ захочетъ говорить какъ христіанинъ. Здёсь онъ имёсть основаніемъ уб'яжденія того испов'яданія, къ которому онъ принадлежить. Здёсь, слёдовательно, его слово имёсть голосъ.

Мало-помалу ворочая свою мысль съ боку на бокъ и пережевывая одно и то же, Vinet, наконецъ, дошелъ до этого сознанія и чувствуетъ, что сказанное имъ еообще не такъ общепримѣнительно, какъ казалось ему съ перваго взгляда. Вслѣдствіе этого пробуждающагося въ немъ сознанія, Vinet сначала ограничиваетъ свои возгласы объ убѣжденіяхъ еообще тѣмъ, что сказанное имъ не можетъ относиться къ магометанству, ни къ древнему язычеству, ни къ іудейству, а только къ различныхъ видамъ христіанства. Потомъ еще страницъ черезъ сто онъ говоритъ, что сказанное имъ не можетъ относиться къ римскому католичеству, которое перестало бы бытъ совсѣмъ католичествомъ и Римскою церковью, еслибъ отказалось отъ соединенія власти духовной и свѣтской. А потому его требованіе о раздѣленія двухъ властей можетъ относиться только къ однимъ протестамтскимъ испоенданиячъ.

Книга была бы гораздо яснёе, еслибъ авторъ съ самаго начала опредёлилъ границы своей мысли.

Однакожь и между протестантскими исповёданіями надобно также различить. Если, наприм., анллійскую церковь считать въ числё протестантскихъ, то очевидно,

6

что въ ней не можеть относиться требуемая авторомь неприкосновенность свътской и духовной власти. Ибо, какъ прямое произведене власти сомиской, церковь англійская при разъединени властей должна сама распасться на свои составныя части и, слёдовательно, уничтожиться.

Реформаты тоже не могли бы (по крайней мёрё при началё своемъ) слёдовать увёщанію Vinet, ибо, по ученію Кальвина, самое государство должно происходить изъ церкви и ею устраиваться. Но историческая мельница оттерла эту часть догмата отъ реформатства, и потому для этой секты вопросъ объ отношеніи къ свётской власти еще можетъ почитаться нерёшенымъ.

Квакеры прямо и чисто не признають государства внѣ себя и надъ собою и по догмату своему не могуть составлять часть аудиторіи Vinet.

Гернгутеры хотя и не во враждебномъ отношения въ государству находятся, однако же внутри другаго политическаго общества составляють не только общество церковное, но и гражданское, съ особыми устройствами взаниныхъ отношений. Слъдовательно и они, еслибы составляли народъ отдёльно существующий, непремённо образовали бы государство, прямо изъ церкви исходящее и съ церковнымъ устройствомъ одно составляющее. Потому и къ нимъ слово Vinet стноситься не можетъ.

Остаются иютеране, которые признали въ Аугсбургскомъ исповиданіп, что устройство свитскаго государства не должно зависить отъ церкви, что власти духовная и свитская различны и не должны подчиняться одна другой, но оби должны съ одинакимъ благоговинемъ почитаться и сохраняться, какъ доно сысшія благоданны Бога на землю (als zwei höchste Gaben auf Erden.)

Но, поставивъ церковь въ однианихъ правахъ съ государствомъ въ догматв, они въ дъйствительности тотчасъ же подчинили устройство духовное покровительству и вадзору, и распоряжению и даже управлению свътской власти.

Но такъ какъ это учение церкви для лютеранъ не догмать, а закоренвеший исторический факть, то требование Vinet можеть собственно въ нимъ относиться; ибо Vinet не хочеть, втроятно, изминять виронсповиданий, онь хочеть только исправить понятія нікоторыхь объ одномь посторовнемь предметі сомнительнаго свойства. Къ этимъ же сектамъ протестантскаго исповъданія, къ которымъ относится вопросъ Vinet,т.-е. для которыхъ онъ не догмать, а еще вопросъ, - можно причислить христіанъ всёхъ исповеданий, колеблющихся въ своихъ убежденияхъ, и, потомъ, неверующихъ и философски-христіанствующихъ. Но эти послёдніе, хотя бы они и нибли въ рукахъ власть политическую, могутъ ли почитаться законными судьями въ двлё церковныхъ отноmeнiй? А между тёмъ авторъ вмёетъ въ внду «хъ болёе, чёмъ другихъ, нбо преямущественно опирается на требованиях современной образованности. По его мивнію, христіанская церковь, скоро послѣ своего явленія въ міръ, испортилась и начала заблуждаться. Одно изъ послёдствій этого заблужденія было сблеженіе государства п церкви при Константинъ. Потомъ всъ бъды христіанъ и христіанства были необходимымъ следстіемъ этого сближенія, и только въ наше новейшее время становится возможнымъ для церкви открыть глаза и видъть свою ошибку (стр. 350 и мног. др. мѣста). Другими словами: Духъ Святый, скоро посяв временъ апостольскихъ, оставиль церковь и возвращается къ ней только чрезъ проповёдь Vinet. Или, можетъ-быть, Духъ Святый не оставлялъ церковь, а живя въ ней, заблуждался, покуда Vinet вразумель его. Бёдный западный человёкь, которому такая галиматья можеть лёзть въ голову!... Или можетъ-быть галиматья эта не въ головѣ (которая не дошла до сознанія своихъ преобразовательныхъ требованій), а только въ сердцѣ, которое внушаетъ желаніе преобразовывать и исправлять церковь. Это чувство посл'я отступленія лативства сділалось господствующних въ европейской образованности.

Несмотря однако же на то, что книга Vinet не имбетъ ни основанія, ни возможной прамънательноста, - въ ней есть много прекраснаго, много мыслей свътлыхъ, много замѣчаній вѣрныхъ, много сердечныхъ, драгодѣнныхъ словъ, и ся чтеніе очень пріятно и, можетъ-быть, не безполезно возбуждаетъ потребность яснаго сознанія объ этомъ вопросѣ въ читатель православномъ. Ибо вопросъ этотъ въ православной церкви не имъеть того должческаго определятельнаго отвёта, какой онъ получиль на Западё отъ соединения власти духовной и свётской въ одномъ лице. Тамъ изъ этого обстоятельства произошла прлая система политическихъ отношений государствъ, которая взошла въ богословскую догматеку, какъ часть ся. Тамъ церковь была веденныть основаниемъ и постоянно видниою поддержкою мірской власти и во всё отрасли мірскаго управленія взошля какъ одниъ изъ его видимыхъ элементовъ. Точно такое же вещественное господство обнаружила Латинская церковь и въ области науки. Вибсто того, чтоби духовно проникнуть самое иншленіе человіческое, самый корень его иншленія, она выводила изъ своего ученія видимия, буквальныя положенія и навязывала ихъ наукв. Галиней, отрекающійся отъ своей системы, и Генрихъ IV, исполняющій эпитимію, выражають одниъ смыслъ церковнаго преобладанія. Оттого реформація, отдёливъ церковь отъ римства, одинаково разорвала связь какъ между правительствомъ и церковыю, такъ и между наукою свътскою и богословіемъ. И въ обънхъ сферахъ послёдствія были одинаковы. Какъ скоро духовное начало перестало господствовать надъ свътскимъ, такъ свътское стало господствовать надъ духовнымъ. Перкон протестантскія очутнянсь подъ распоряженіемъ свётскихъ правительствь, и богословія протестантскія сділались выводомъ изъ философскихъ системъ. Ибо государство совершенно безотносительное къ церкви такъ же невозножно, какъ и философія совершенно безотносительная---къ учению вёры. Если вещество не повинуется духу, то не можеть оставаться въ разныхъ правахъ, но неизбъжно должно взять верхъ. Примъръ Американскихъ Штатовъ, который приводитъ Vinet, ничего не доказываетъ. Это не государство, а случайное совокупление нёсколькихъ разнородныхъ массъ, безпрестанно готовыхъ распасться. Они держатся только тёмъ, что не пришан въ самосознанию. Какъ скоро самосознание пронивнеть ихъ отъ сердца въ части и отъ частей въ сердце, такъ они разлетятся на множество кусковъ. Между твиъ теперь правительство въ нихъ не можетъ захватить власть надъ религіей потому, что у нихъ нётъ одной религін. Взаниное противорёчіе многихъ религій составляеть условіе ихъ независимости. Но еслибы народъ, въ какомъ бы то ни было государствъ, имълъ какую-нибудь одну въру, то невозможно предположить, чтобъ эта въра не опредълвла-посредственно или непосредственно-своихъ отношеній къ государству и не требовала бы отъ него известныхъ отношений къ себъ. Единство въ образъ мыслей не можетъ не требовать единства въ образъ дъйствій. Одинаковая въра требуеть одинаковыхъ нравовъ, одинаковой системы всёхъ отношеній-семейныхъ и общественныхъ. Правильно ли будетъ то устройство государственное, которое не будеть прямымъ слёдствіемъ этой системы междугражданской? Или правительство, которое будеть стеснять выражение всенародныхъ убъжденій, подъ предлогомъ, что это выраженіе можетъ быть оскорбительно для какихъ-нибудь убъжденій иностранныхъ? Или которое само будетъ оскорблять убъжденія народныя своими устройствами, составляемыми въ духі иноземныхъ убъжденій, наприм, правительство магометанскаго народа, которое будеть требовать отъ войска употребленія вина для куражу? Или когда оно позволить безнаказанно другимъ сектамъ оскорблять нравы своего народа явнымъ исполненіемъ обичаевъ противоричащихъ всеобщень убажденіямь, наприм. Въ государстве христіанскомъ публичныя вакханалін язычества, или публичныя насмёшки надъ вёрою и нравами народа? Или распростраменіе соблазнительныхъ книгъ? Или должно ли правительство, говоря вообще, обращать

<sup>6\*</sup> 

какое-инбудь вниманіе на правственныя понятія своего народа? Должны ли законы отстранять то, что мёшаеть свободному выраженію этихь правственныхь понятій, или удалять то, что стремится ихь оскорбить или разрушить? Соединенные Штаты, говорить авторь, не им'яють законовь, которые бы охраняли общественную правственность или общественныя уб'яжденія. Но за то тамъ общественныя уб'яжденія, въ наждомъ особенномъ штатѣ, охраняются беззаконно, особеннымъ общественнымъ своеволіемъ, которое, кажется, не лучше закона, котораго боится авторь. Противъ оскорбителей ихъ уб'яжденій толца дійствуетъ самоуправно и безнаказанно. Если такой безпорядокъ входить въ общій порядовъ вещей, то легче ли онъ отъ того, что производится не по закону, а безъ закона?

Авторъ говорить очень справедливо, что въ большей части государствь, гдй есть государствующая религія, правительство пользуется ею какъ средствомъ для своихъ частныхъ цёлей и, подъ предлогомъ покровительства ей, угнетаеть ее. Но это биваегъ *не потому*, что въ государстве есть господствующая вёра, а напротивъ потому, что господствующая вёра народа *не юсподствующая* вёра, а напротивъ потому, что господствующая вёра народа *не юсподствующая* въра, а напротивъ потому, что господствующая вёра народа *не юсподствующая* въра, а напротивъ потому, что господствующая вёра народа *не юсподствующая* въра, случайныхъ историческихъ обстоятельствъ, произойдетъ разрывъ между убъждениями народа и правительства. Тогда вёра народа употребляется какъ средство, но не долго. Одно изъ трехъ непремённо должно произойти: или народъ поколеблется въ своей вёрё, и затёмъ поколеблется все государственное устройство, какъ ми видёли на Западё; или правительство дойдетъ до правильнаго самосознания и обратится искренно къ вёрё народа, какъ мы надёемся; или народъ увидитъ, что его обманываютъ, какъ мы боимся.

Авторъ говоритъ, будто церковь православная всегда находилась подъ угнетеніенъ правительства потому, что, бывь оффиціальною религіей государственною, она находилась подъ покровительствомъ правительства, которое подъ этимъ предлогомъ и пользовалось ею какъ средствомъ. Но несправедливость этого доказывается какъ исторіей Византін, такъ и исторіей Россіи. Въ Византін церковь православная очень рідко была покровительствуема правительствомъ, которое по большей части было инославноенли аріанское, или латинствующее, или иконоборствующее, которое наконець и погубило Грецію своимъ отступничествомъ въ унію. Въ Россіи, напротивъ, всв правительства-и княжескія, и пародныя-были православныя, оть Владиміра до Грознаго, н. мы видимъ, благоденствовала ли церковь и торжествовало ли убъждение народное. Грозный действоваль угеснительно, потому что быль сретика; это доказывается, вопервыхъ, Стоглавымъ соборомъ н. вовторыхъ, стремленіемъ поставить византійство въ одно достоинство съ православіемъ. Оть того произошла опричина, какъ стремленіе къ среси государственной и власти церковной. А что его понятіе о границахъ или, правильние, о безграничности его власти и объ ел разорванности съ народомъ было не христіанское, а сротическое, это до сихъ поръ всенародно свидътельствують святыя мощи митроволита Филиппа.

Для върующаго отношение къ Богу и Его святой церкви есть самое существенное на землъ, отношение же къ государству есть уже второстепенное и случайное. Очевидно, что всъ законы истины должны нарушиться, когда существенное будетъ подчиняться случайному, или будетъ признаваться на одинакихъ правахъ съ нимъ, а не будетъ господствовать надъ нимъ.

Нужно и оговариваться, что господство церкви я не понимаю какъ инивизицію, нии какъ преслѣдованія за вѣру? Эготъ магометанизмъ, эти насныственныя обращенія такъ же противны христіанству истинному, какъ и обращенія посредствоиъ обиана. Если Латинская церковь увлеклась, а можетъ-быть еще и теперь увлекается заблужденіемъ, будто цѣль оправдываетъ средства, если нѣкоторые члены изъ церкви православной заражались когда-нибудь этимъ лжеученіемъ, то эта ошибка нѣкоторыхъ людей до самой церкви не относится. И государство не въ томъ должно согласоваться съ церковью, чтобы разыскивать и преслѣдовать еретиковъ и силою принуждать върить (это и духу христіанства противно, и производитъ дѣйствіе противное намѣренію, и государству самому вредитъ почти столько же, сколько и церкви); но въ томъ оно должно согласоваться съ церковью, чтобы поставить себѣ главною задачей своего существованія — безпрестанно болѣе и болѣе проникаться духомъ церкви и не только не смотрѣть на церковь какъ на средство къ своему удобнѣйшему существованію, но, напротивъ, въ своемъ существованіи видѣть только средство для полнѣйшаго и удобнѣйшаго водворенія церки Божіей на землѣ.

Государство есть устройство общества, инвющее целью жизнь земную, временвую. Церковь есть устройство того же общества, имвющее цвлью жизнь небесную, вечную. Если общество донимаеть свою жизнь такъ, что въ ней временное должно служить вічному, то и государственное устройство этого общества должно служить церкви. Если же общество понимаеть свою жизнь такъ, что въ ней земныя отнопенія ндуть сами по себів, а духовныя сами по себів, то государство въ такомъ обществе должно быть отделено оть церкви. Но такое общество не будеть состоять изь христіанъ, а изъ людей невізрующихъ, или по крайней мізріз изъ смізшанныхъ вірь и убіжденій. Въ этомъ посліднемъ случай, конечно, очень вредно бы было, чтобъ одна партія, завладёвъ силою политическою, давила бы другія, какъ въ Австріи. Но такое государство, искусственно или насильственно слёпленное изъ различныхъ в вроиспов вданій и, сл'єдовательно, изъ различныхъ народныхъ согласій, стремящихся по натурё своей взанино уничтожаться и, слёдовательно, распасться на различныя самобытныя устройства, --- такое государство не можеть нивть притязанія на стройное нормальное развитие. Все его достоинство доджно ограничиваться характеромъ отринательныма, такъ что чёнъ менёе оно существуеть какъ государство, тёнъ болёе достигаеть своей цёли, какь въ Англін. Въ такомъ государстве граждане могуть смотрёть очень равнодушно, когда въ законодательной палате ихъ будуть сидёть жиды и дёлать для нихъ законы. Но тамъ, гдё народъ связанъ внутренно однеакные убъжденіями въры, тамъ онъ вправъ желать и требовать, чтобъ и внъшнія его связи -- семейныя, общественныя и государственныя -- были согласны съ его религіозными внушевіями и чтобы правительство его было провикнуто тімъ же духомъ. Действовать враждебно этому духу — значнтъ действовать враждебно самому вароду, хотя бы эти действія и доставляли ему какія-вибудь земеня выгоды.

15 октября 1853 г.

#### № 17. Отвѣтное письмо А. И. Кошелева на письмо И. В. Кирѣевскаго за № 16.

Не хотёль тебё отвёчать, любезный другь Кирёевскій, не дождавшись окончанія твоего письма, но нетерпёливое желаніе хоть нёсколько защитить Вине и миёніе его, которое я считаю какъ своимъ, не позволяеть миё долёе молчать. Даже опасепіе, что преждевременный мой отвёть можеть тебя отвлечь отъ окончанія твоего письма, не въ силахъ удержать моего пера.

Признаюсь, что я ожидаль оть тебя, другь мой Кирћевскій, менёе предубёжденія противь Вине. Твое о немъ сужденіе кажется мнё крайне несправедливымь, и ты въ его сочиненіи не нашель именно того, чёмъ я особенно восхищался, т.-е. единства въ мысляхъ, послёдовательности въ выводахъ и жизнью проникнутой практичности. Постаращсь сперва отразить нёкоторые, не съ свойственною тебё добросовъстностью нанессенные ему удары, а потомъ изложу вкратца то мивніе, котораго блистательнымъ проявленіемъ я считаль и считаю книгу безсмертнаго Вине.

Ты спрашиваешь въ началѣ своего письма: "О чемъ Vinet хлопочеть? Что хочеть онъ доказать?" И отвѣчаешь за него: "То, кажется, что церковь должна быть совершенно отдѣлена отъ государства, такъ что ни церковь не должна знать государства, ни государство церкви, но каждое изъ этихъ двухъ согласій должно существовать и дѣйствовать не только независимо одно отъ другаго, но и безъ всякаго отношенія одного къ другому. Эта ли его мысль?"

Вовсе не эта мысль его. Онъ, напротивъ того, говоритъ во многихъ мѣстахъ о твснващей связи, существующей между церковью и государствомъ, о томъ, что ве можеть процвётать государство, глё церковь въ упадкё, --что гдё нёть релнгіозности, тамъ нёть и нравственности, а где нёть нравственности, тамъ не можеть быть и гражданственности. Слёдовательно, Вине вовсе не утверждаеть, что государство ве должно знать церковь и что они безъ всякаго отношения другъ къ другу. Ты совершенно правъ, говоря, что церковь находится къ государству совершенно въ такомъ же отношения, въ каконъ находится богословіе къ философіи и прочинъ наукамъ. И церковь и государство едины въ человъкъ — точно такъ, какъ едины въ немъ богословіе и философія; но и философія, исходящая изъ въры, не будеть, кажется мит, настоящимъ, дъйствительнымъ философскимъ любомудріемъ, и государство, исходящее изъ цегкан, не будетъ никогда настоящимъ, цван государства соотвътствующимъ государствомъ. Государство и церковь суть два полюса одного и того же существа, т.-е. самое визшвее и самое внутреннее проявление человзка; они взаними другь друга требують, но и взанино другъ друга отталкивають; одинъ безъ другаго существовать они не могуть, но существують лишь отдельно одинь оть другаго.-Всякія попытки вывести философію изъ въры, или въру изъ философіи — были досель веудачны и, по существу своему, должны навсегда остаться таковыми. У философін п религия, у церкви и государства хотя предметы одни и та же, но пути и средства. ихъ суть совершенно различные.

"Но какая же церков и какое же государство?" — насмвиливо спрашиваеть ты и полагаешь, будто Вине подъ церковью разумъетъ и магометанскую въру, и даже атенстовъ. Нать, другъ мой, подъ церковью Вине разумаетъ церковь Христову, н не вную какую-либо, ибо одно христіанство ничеть мысль о церкви. Магометанство есть не церковь, а держава, и оно распространялось согласно своему началу - мечомъ, и магометане не державствующіе уже не суть настоящіе магометане. Безбожники опять не образують церкви, ибо у нихъ нёть и не можеть быть никакихъ общихъ положительныхъ догиатовъ. Слёдовательно, подъ церковью Вине разумёеть церковь Христову, но право высказывать свои убъжденія онъ требуеть не для однихь члевовъ церкви, но для всъхъ, --- для евреевъ, для магометанъ, для невъровъ и проч.,--и онъ ограничиваетъ это право только полицейскимъ надворомъ со стороны правительства, истекающимъ изъ сущности самой государственности, но объ этомъ будемъ говорить послѣ. Что касается до того, какое государство Вине имѣетъ въ виду,этотъ вопросъ твой мнѣ кажется даже страннымъ. Всякое государство-и Англія, и Франція, и Россія могуть образовать аудиторію Вине и видіть, что въ ихъ устройствѣ согласно и что не согласно съ требованіями здраваго смысла, — разумѣется, не смысла одного Вине (такой гордости нельзя въ немъ и предполагать по прочтения, безъ предубъждения, творений крайне умнаго, но и крайне смиреннаго Вине), а ума человіческаго, который постоянно развивается и передаеть въ область визшией жизни истины, присущія человѣку, откровенныя ему путемъ вѣры, но вырабатываеныя, уясняемыя и примёняемыя къ міру сему не иначе, какъ путемъ опыта.

Вине не составляль себи ндеаловь ни церкви, ни государства, и не о нихъ и не для нихъ онъ писаль. Идеаль церкви для него и для всякаго христіанния нахолится въ Новомъ Завить, а государство существуеть до тихъ поръ, пока нитъ идеала на земли; это Вине очень хорошо зналь и высказаль во многихъ мистахъ своихъ творевій.

Ты сомнѣваещься въ томъ, всѣ ли виды язычества и всѣ ли системы невѣрія найдуть въ своей совести законь объ открытомъ и необязанномъ исповедании своей вёры, и продолжаещь: "Совъсть-это въра. Требовать одной совъсти отъ людей-то же, что требовать одной въры. Потомъ ты говоришь объ обществахъ жредовъ или философовъ, которые считають для торжества своего ученія необходимымь содержать его въ тайнь. Ты заключаеть слёдующими словами: "Утётать себя мыслію, будто весь мірь признаеть ть же законы, которые а считаю для себя обязательными, есть китайство, изъ котораго выводы могуть повести къ заблуждению". Позволь спросить, противъ кого эта выходка? Консчно, не противъ Вине, нбо его въ китайствѣ можно обвинять менёе. чтих кого-либо. Его можно назвать апостоломъ безграничной свободы, его можно упрекнуть въ ненависти ко всякому китайству; конечно, и эти упреки будутъ несправедлявы, но по крайней мара хоть повидимому они будуть основательны; но обратиться съ выходкою противъ китайства, говоря о Вине, который противъ всякаго навязыванія другихъ личныхъ мизній, который для истаны требуетъ лишь свободы исповъданія и который дорожить менte плодами жизни, чвиъ самою жизнью,--это просто непонятно. Но слово катайство не измѣнило ли своего значенія? До сихъ поръ я подъ китайствоих разумаль коснание въ старыхъ, ваками переданныхъ, буквально опредаленныхъ ученіяхъ, храненіе этихъ ученій въ одной касть мандариновъ и сопротивленіе всякому нововведению и всякому вибшнему вліянию. Если слово китайство не измѣнило своего зваченія, то конечно Вине менье, чъмъ кто-либо китаецъ. Не могу однако не остановяться на твоихъ словахъ о совъсти, жною выше приведенныхъ. Натъ, другъ мой, совъсть не есть въра. Сколько людей, столько и въръ; ибо даже и въ христіанствъ въра не одна; но въра каждому дается и каждымъ принимается въ евою мъру; слёдовательно сколько христіанъ, говоря въ строгомъ смысль, столько и въръ христіанскихъ. Мы, т.-е. исповъдники одной церкви, согласно въ главныхъ, существенныхъ догматахъ, можемъ разно понимать нёкоторыя, не столь важныя, ученія церквя; да и самые существенные догматы мы понимаемъ разно, по мъръ нисходящей на насъ благодата, по различнымъ нашимъ способностямъ и по обстоятельствамъ нашей жизни. Совесть же у всёхь одна, и ее прекрасно опредёлиль Вине: она есть чувство долга, врожденное человъку, чувство необходимости, ему присущее, согласование дъйствий съ его убъяденіями ("Кійядо своею мыслію извъствуется", къ Рим. XIV, 5). Говорять нные, что нать совасти, погому что у всякаго своя совасть. Нать, у всякаго свои убъждения, своя въра; но совъсть, чувство необходимости согласования своихъ дъйствий съ своими убъждениями, у всъхъ одна. Человъкъ, который не считаетъ долгомъ по своей въръ исповъдывать свою въру открыто и безбоязненио, и не будетъ ее исповедывать, т.-е. онъ не воспользуется правомъ, ему оть государства даруемымъ. Что же изъ этого? Молчаніе человіка сосуда истины вредно и для него, и для другихъ, нбо истина есть жизнь, свыть; жизнь же должна разливать жизнь и гнать смерть, свъть долженъ разливать свътъ и гнать тьму. Но если есть люди убъжденные, что ихъ свёть долженъ содержаться въ потемкахъ, такъ и пусть его держатъ подъ колнакомъ. Никто отъ нихъ не варавъ требовать противнаго, но и они никому не вредять. Они молчать, такъ пусть ихъ молчать; истина-сообщительна, любовна, ей нуженъ просторъ, она свъта не боится и ни въ чемъ помощи не нуждается. Она легко справится съ отмалчивающенося ложью. Право же свободнаго исповъданія своей въры тъкъ не менъе священно, и непользованіе имъ со стороны нъкоторыхъ лицъ нимало его не потрясаетъ, а тъмъ менъе его уничтожаетъ.

Ти говорищь, что Вине сяйдовало бы сказать прямо, что онъ пишеть для протестантовъ, и именно для лютеранъ, ибо прочія въронсповъданія не могуть составлять его аудиторія. Миż кажется, что изъ христіанскихъ въронсповъданій одинъ римскій католицизмъ, и именно тѣмъ, что въ немъ есть ложнаго, т.-е. соединеніемъ свътскаго и духовнаго начала, исключается изъ числа слушателей Вине. Но надобно сказать, что въ этомъ синслё строгимъ католикамъ остались лишь воспоминанія о бываломъ духовномъ владычествё; да и самъ папа въ душё своей признаетъ несовитстимость этихъ двухъ началъ и готовъ въ щелочку послушать Вине. Впрочемъ онъ это почти и доказалъ сознаніемъ консульта и другими своими распоряженіями въ 1847 и послѣдующихъ годахъ. Сверхъ того, эта несовитстимость преобладанія духовнаго начала надъ свътскимъ въ мосударственномъ смысать доказивается всеов исторіей католическихъ государствъ, которыя все болѣе и болѣе стараются оградить себя конкордатами, которые однако въ народъ не встрѣчаютъ сопротивленія и не считаются нарушеніемъ христіанскихъ догматовъ.

Ты говоришь, что, по митию Вине, Христова церковь, скоро посли своего явленія въ міръ, испортилась и начала заблуждаться. Гдё же это онъ говорить? Я же, напротивъ того, помню, что онъ не въ одномъ, а во многихъ мъстахъ своихъ богословскихъ сочинений различаетъ догматическое, необходимое развитие церкви отъ іерархическаго, дисциплинарнаго, т.-е. временнаго, такъ - сказать случайнаго ся развитія; и какъ въ первомъ онъ не сознаетъ возможности заблужденія для вселенской церкви, такъ въ послёднемъ онъ весьма допускаетъ и заблуждения, и злоунотребления, и, кажется, нельзя въ этомъ съ нимъ не согласиться. Для него церковь не есть ни католическая, ни протестантская и ни иная какая-либо, но вся церковь Христова, къ которой всъ частныя церкви относятся какъ члены одного тъла. И католическая, и протестантская, и каждая секта протестантизма осуществляють какой - либо видъ ученія Христова, а все ученіе дано осуществить лишь всвиъ церкванъ, слившинся въ одну церковь. По его мивнію, Св. Духъ пребываеть въ церкви Христовой, а не въ отдёльной какой-либо церкви; Св. Духъ не дремлетъ и не ошибается (какъ ты заставляеть говорить Вине), но онъ живить церкви и заставляеть каждую стремиться въ одной въчной истинной церкви. Онъ часто приводить слова Спасителя изъ Евангелія Луки: "нже бо насть на вы, по васъ есть". Мнъ кажется, что вы, христіане, часто бываемъ въ положения учениковъ Спасителя, которые воспрещаля дъйствовать именемъ Христа тёмъ, которые не ходили съ ними вслёдъ за Христомъ. Нётъ, христіане не тё только, которые принадлежать къ извъстному исповъданию, но всё признающие Христа Богомъ, проникнутые несостоятельностью человаческихъ средствъ къ спасенію, варующіе въ примирение человъка съ Богомъ, совершенное Спасителенъ на крестъ, и полагающие всю свою надежду на благодать, изливающуюся на человичество изъ ранъ Господнихъ.

Ты спрашиваешь, гдё же иден Вине о церкви и о государствё осуществлены, или осуществляются, или могуть осуществиться? Онё нигдё не осуществлены, ибо еслибъ онё были уже осуществлены, то не о чемъ было бы толковать; тогда можно было бы сказать: поди и посмотри. Осуществляются же онё болёе или менёе вездё. Инквизиція, Вареоломеевскія ночи, отмёна Наитскаго эдикта и пр., и пр., теперь уже невозможны. Терпимость вёроисповёданій все болёе и болёе усиливается и переходить въ свободу вёроисповёданій. И этоть переходъ сопровождается не охлажденіемъ из вёрк; но нельзя не сознаться, что даже въ Европё, въ послёднія тридцать лёть, религіозность значительно усилилась, что свидётельствуется накъ духовною и свётскою литературой, такъ и болёе и болёе посёщаемыми церквами, даже въ Парижё.

- 88 -

Ти говорящь, что у насъ, на Востокъ, вопросъ объ отношенияхъ церкви къ государству не получилъ того опредълительнаго отвъта, какой онъ получилъ на Западъ отъ соединения власти духовной и свътской въ одномъ лицъ. Миъ кажется, что теоретическаго разръшения онъ никакого не получилъ на Востокъ, а били лишь временныя, обстоятельствами вызванныя и по большей части противоположныя одно другому разръшения. Церковь восточная (т.-е. iерархия) то боролась, то раболъпствовала. Ти виставляещь, какъ образцы, два государства, гдъ церковь и государство жили въ надлежащемъ единствъ, — Византию и древнюю Русь. Ну, эти образци не соблазнительны. Въ первой были безпрестанныя смуты отъ богословскихъ преній, которыя тъмъ опаснъе

были, что производились или на, или при троий; а вторал не можеть служить образцомъ, нбо была иладенчествующимъ государствомъ, заботнышимся менйе о своемъ внутреннемъ устройствѣ, чѣмъ объ укрощеніи внутреннихъ раздоровъ и объ отраженіи витиннять непріятелей. Къ тому же примѣръ Россіи, думаю, болѣе за насъ, чѣмъ противъ насъ; ибо духовенство православное никогда не стремилось стать надъ государствомъ, никогда не считало его вгоростепеннымъ учрежденіемъ въ мірю, а даже скорѣе можно упрекнуть нашихъ духовныхъ въ томъ, что они слишкомъ кадили и поддавались свѣтской власти.

"Для върующаго, — говоришь ти, — отношеніе къ Богу и Его святой церкви есть самое существенное на землі, отношеніе же къ государству есть уже второстеченное и случайное". Противъ этого никто, и я менте чъмъ кто-лабо, не будеть спорить съ Вине, который это повторяеть безпрестанно. Онъ даже говорить, что каждый върующій отдільно стоитъ выше государства. Разница только та, что человікъ и государство суть не одно и то же. Евангеліе говорить: "раздай имініе нищимъ и послідуй за Христомъ, переноси всё обиды, не имій им съ къмъ никакихъ тяжбъ, а отдай все, что отъ тебя будуть требовать", и пр. и пр. Эти правила для каждаго христіанина суть законъ, и по силамъ онъ его исполняеть; но можно ли ими руководствоваться государству? Сласитель говорилъ не для одного своего времени, а и для всёхъ будущихъ временъ, почему же Онъ никакихъ постановленій не даль правителямъ, судьямъ и проч.? Почему Овъ сказалъ: "воздадите Кесарево Кесареви, а Божіе Богови?" — Потому, думаю вмість съ Вине, что церковь и государство суть два отдільныя царства, что хотя они оба иміють предметомъ человіка и въ немъ они едивы, но что въ проявленіи они одипь отъ другаго совершенно отдільны.

Послё вышеприведенныхъ тобою словъ ты продолжаешь: "Очевидно, что всё законы истины должны нарушаться, когда существенное будеть подчиняться случайному или будеть признаваться на одинакихъ правахъ съ нимъ, а не господствовать надъ имъ." — Кто же этого требуеть? Кто же противъ этого споритъ? Вёда только та, что ты смёшиваешь человёка съ государствомъ и полагаешь, что то, что справедливо въ отношения одного, справедливо и въ отношевия другаго. Правъ былъ Вине, что онъ цёлыя сто страницъ употребилъ для опровержения этого заблуждения. Жаль, что не употребвлъ двухсотъ страницъ, и тогда, быть-можетъ, справедливое въ отношения человёка церестали бы перевосить на государство.

Теперь приступаю къ самому важному: ты оставляеть Вине и издагаеть свое мизніе.

"Государство, — говорные ты, — есть устройство общества, импющее цвлю жизнь земную, временную; церковь есть устройство тою же общества, имбющее цвлю жизнь небесную, въчную". Не буду говорить о томъ, что государство не есть устройство общества, а уже самое это общество; но не могу не возразить противъ того, что государство имбетъ цвлю нашу земную жизнь. Развъ государство обязано мяѣ доставлять хлѣбъ, богатство, свѣдѣнім и пр., — словомъ, все входящее въ составъ моей земной жизни? Въ твоемъ опредѣленін тантся или патріархальность, или Дун-Бланство въ какомъ-нибудь видѣ; я протестую противъ всякаго Лун-Бланства. Государство должно мнѣ доставлять липь одно — возможность пріобрѣсти все, что нужно для моей земной жизни, и пользоваться спокойно мною пріобрѣтеннымъ, т.-е. свободу. Возлагать же на правительство съ отношеніи праждань отеческія или иныя какіялибо наставничьи или распорядительскія обязанности — значитъ считать людей вѣчно несовершеннолѣтними, а его считать въ отношеніи дѣлъ міра сею озареннымъ какимъто свѣтомъ міра инаю.

Церковь не есть устройство того же общества; государство ограничено извёстными рёками, горами или меками, церковь жо всякая (разумтется, христіанская) домогается распространенія по всему міру. Сверхъ того, церковь не есть общество въ собственномъ смыслѣ. Общественный элементъ входитъ въ нее, но уже второстепенно. Въ государствѣ общество есть главное; государство издаетъ общіе законы, зная, что въ иныхъ случаяхъ оные будутъ несправедливы и даже жестоки, но, ради пользы большинства, оно жертвуетъ меньшинствомъ. Въ церкви первое есть человѣкъ, т.-е. лице. Она не можетъ пожертвовать ни однимъ лицемъ для пользы всѣхъ остальныхъ. Она не можетъ допустить ни малѣйшей несправедливости, хотя бы для общаго блага людей. Она, согласно словамъ Спасителя, оставитъ девяносто девятъ и поможетъ сотому, нуждающемуся въ ея помощи. Въ церкви все — человѣкъ, въ государствѣ все — общество. Вотъ первое существенное различіе между церковными к государствѣ ными учрежденіями.

"Если общество, - продолжаеть ты, - понямаеть свою жизнь такъ, что въ ней временное должно служить въчному, то и государственное устройство этого общества должно служить церкви". Вопервыхъ, для общества натъ ничего вачнаго; все для него, какъ и оно само, временно и случайно; въчность существуеть только для человъка-не какъ гражданина, а какъ лица. Государство, которое захочетъ служить вѣчности, должно принять или уставъ Василія Великаго, или иное подобное учрежденіе, но въ обонкъ случаяхъ тёмъ самымъ оно перестанотъ быть государствомъ. Ты упрекаль Вине въ томъ, что онъ не указаль, для какого государства онъ пишетъ; но укажи, какое же ты государство им вешь въ виду, говоря выше мною приведенное? Въ продолжение своего письма ты говоришь съ любовию о томъ государствѣ, гдё народъ связанъ внутренно одинакими убъжденіями; тамъ онъ вправь жедать и требовать, чтобъ и визшнія его связи - семейныя, общественныя и государственныя — были согласны съ его религіозными внушеніями и чтобы правительство его было проникнуто темо же духомъ. Гдъ же такое государство? Конечно, ты подъ нимъ расумвешь не Россію, гдв живуть мидліоны католиковь, протестантовь, евреевь, магометань и язычниковь, которые столько же граждане въ Россіи, сколько и мы, православные. Гдё же такое государство?-Такого государства не только нёть и никогда не было, но даже въ воображени ты его создать не можешь, развѣ помѣстишь его въ гернгутерскую коловію, или въ обитель, гдъ послушаніе есть основной законъ и гдъ всъ сомнънія и педоумънія разръшаются настоятелено.

Здёсь, т.-е. въ самомъ существенномъ мёстё, прерывается твое письмо. Мнё не слёдовало начинать моего отвёта, но коли разъ перебнлъ твою рёчь, то уже выскажу свое мнёніе съ нёкогорою опредёлительностью. Конечно, я его изложу и не такъ полно, и не такъ сильно, и не такъ живо, какъ то сдёлалъ Вине, но дружба твоя дополнить недостатки, пояснитъ темныя мёста и, что важнёе всего, она оттолкнеть далеко въ сторону то предубёжденіе, которое, какъ мнё кажется, не дало тебѣ вникнуть въ слова Вине.

Нътъ, другъ мой, церковь и государство суть два учрежденія совершенно от-

дільныя, и хотя оба нибють предметомъ одного и того же человіжа, но едины ж тожественны только въ человёкё, да и то только въ таниственномъ его центрё; въ проявления же, въ міріз оны совершенно различны и общаго ничего не иміють. Правила церкви суть въчныя и безусловныя, правила государственныя суть времонныя и условныя. Источникомъ въчнымъ и неисчерпаемымъ для первыхъ служитъ учение Христово; источникомъ для послёднихъ служатъ безпрестанно измёняющіяся мнѣвія людей. Церковь говорить вивсть съ Спасителень: "царство мое нѣсть мірасего". Она здась гостья. Государство же здась-житель, владыка. Только сей вакъ, сей мірь-есть его достояніе. Изъ вѣчныхъ евангельскихъ ученій ни одно не можеть быть облечено въ положительный гражданскій законъ, --какь же хотвть, чтобы церковь наставляда государство? Церковь говорить христіанину: не ищи ничего гніющаго и гибнущаго; люби ближняго какъ самого себя и проч. Въ какой гражданскій законъ можно облечь сін истины? Правда, Франція хотёла было братолюбіе ввести въ законъ, но осталась при смѣшной своей попыткѣ.- Вѣра есть для человъка источникъ, основаніе и утвержденіе встхъ истинъ редигіозныхъ. Въры нельзя никому дать и никто не можетъ се взять. Върв не есть произведение человъческой воли и, витств съ темъ, она не есть также даръ, принимаемый человекомъ въ страдательномъ положении. Въра есть даръ свыше и виъстъ съ тъмъ дъйствие -- самое свободное, самое дѣйственное отъ человѣка. Какъ же вѣру перенести на государство? А если нать вары въ государства, какъ же ово можеть быть хрестанскимъ, православнымъ? У каждаго человъка въра бываетъ въ его меру. Какъ нельзя найти двухъ камушковъ или двухъ древесныхъ листьевъ совершенно подобныхъ, такъ и еще несравненно менње можно найти двоихъ людей съ совершенно одинаковою мѣрою вёры. Для того, чтобы государство было релагіозно, надобно одно изъ двухъ: ни веренести на государство ту часть вёры, которая обща всёмъ гражданамъ, или представителемъ государства, самимъ государствомъ-считать государя. Въ первомъслучат переносимая часть втры не будеть ли равняться нулю, а во второмъ, при таковой религіозности государства, возможно ли будеть гражданамь быть религіозными? Кажется, что одно изъ двухъ неминуемо: если государство имфетъ в вру, если оно устанавливаеть догматы и обряды и определяеть, что добро и что зло, то граждане суть не что иное какъ куклы; не только для нихъ невозможны никакія обсуждения догматовъ и обрядовъ, но даже они не могутъ по-человъчески, т.-е. свободно, действовать, а должны испрашивать себе приказы для действія у правительства и потомъ еще у него же испраливать разритения и на вси могущия возникнуть по исполнению сихъ приказовъ сомнѣнія и недоумѣнія. Если же гражданелюди, если въра есть достояніе человъка, а не государства, то уже государство никакъ не можетъ быть христіанскимъ, а темъ еще менве римско-католическимъ, протестантскимъ иди восточно-православнымъ.

Но если государство не можеть быть религіознымь, то чвиь же оно должно быть?— Оно можеть и должно быть *правственнымь*. Но что за нравственность безь ввры?... Для человвка нать нравственности безь ввры, вси нравственность его проистекаеть изъ ввры и ею освящается. Но государство обхватываеть ве всого человвка, а только внашнія его дайствія, и то далеко не вса.

Наши дійствія, разсматриваемыя каждымъ изъ насъ въ своей совісти, всі дурны, всі недостаточны и хорошо въ нихъ лишь то, что намъ не принадлежитъ, а потому никто для себя не праведенъ. Самые великіе подвижники, самые строгіе постники, самые братолюбивые люди, — однимъ словомъ, святые, — упрекали себя въ гріхахъ и всего мение считали себя праведными. Праведными для себя могутъ быть лишь люди невірующіе — люди государства, составившіе для себя положительныя правила и ихъ исполняющіе. Къ тому же, люди вёрующіе, проникнутые своею грёховностью, не могутъ и судить другихъ. А между тёмъ государство судить, и еще судить по правиламъ, имъ же самимъ изданнымъ. Если государство религіозно, то оно, судя и создавая правила для суда, дёйствуетъ вопреки своему существу. Слёдовательно, судьи судя, правители распоряжаясь, граждане защищая свои права, и проч., всё дёйствуютъ противурелигіозно. Какъ это согласить?

Человъкъ какъ лице и человъкъ какъ гражданевъ -- хотя одно и то же существо, по является онъ въ двухъ совершенно различныхъ видахъ. Какъ лице, онъ не имъетъ права на приказывать, ни судить; онъ имъетъ только обязанность уничтожаться предъ Богомъ, молить о своихъ прегръшенінхъ и просить Его помощи. Какъ членъ общества, какъ членъ міра сего, опъ имбетъ право и обязанность и приказывать, и судить, ибо онъ, какъ часть цёлаго, судитъ себя и приказываетъ себе. Онъ не можетъ приказывать и судить по Евангелію, ибо на основавіи оваго долженъ онъ быть слугою каждаго, а судить онъ никого не можетъ. Между твиъ государство судить и должно судить, приказываеть и должно приказывать. На основания чего же оно приказываеть и можеть приказывать, судить и можеть судить?на основания правиль нравственности, вырабатывающихся въ обществв. Источникомъ этихъ правилъ есть, конечно, въра и другаго источника быть не можетъ, но государственная правда истекаеть не непосредственно изъ въры, а посредственно изъ нея чрезъ человика, который, какъ гражданинъ, проявляетъ свою правду дълами и словани, и изъ этихъ проявлений образуется общественная нравственность-единственное правило для государственныхъ законовъ, распоряженій и сужденій. Всякое посягательство государства на религію вредно для самого государства, нбо оно подавляеть, заглушаеть тоть источникь, изъ котораго исходить его жазненность,- т.-е. личную двятельность людей. Религія въ рукахъ государства есть жемчугъ передъ свиньею; релнгія въ душѣ людей, составляющихъ государство, есть пшеничное верно, приносящее для него семьдесять и сто верень.

Но церковь временная, -- скажешь ты, -- существуеть же въ посударствѣ и должна же она имъть въ нему какія-дибо отношенія?... Конечно, и эти отношенія суть дволвія: первыя и самыя существенныя и самыя тёсныя, но никакому закону не подлежащія, суть отношенія церкви къ государству чрезь соенсть своихъ членовъ, а его гражданъ. Всякое стѣсненіе, всякое покровительство въ этомъ случав вредны и для церкви и для государства. Церковь получаеть лишь визшнихъ исповздниковъ; государство превращаеть своихъ граждань въ лицемфровъ, обманщиковъ, святотатцевъ. Какую жизнь государству можеть сообщить церковь несвободная? Каковы члены церкви, принадлежащие ей не потому, что душею ови ея, но потому, что велёно или выгодно считаться ея? Церковь покровительствуемая свётскою властію находится въ несравненно худшемъ положении, чъмъ церковь тъснимая и даже преслъдуемая. Вторыя отношения церкви къ государству суть тв, которыя каждое учреждение въ государстве должно къ ному имъть въ разсуждении своихъ должностныхъ лицъ, своихъ внъшнихъ обрядовъ, своихъ собраній и домовъ. Въ этомъ отношевія всв церкви должны имвть въ государствъ равным права и каждая изъ нихъ должна пользоваться такою свободою, вакая только согласна съ равною свободою другихъ исповъданій, и, сверхъ того, онъ не должны оскорблять общественной нравственности (что же должно разумать подъ общественною нравственностью, мною уже сказано прежде). Следовательно, государство должно защищать права церквей точно такъ же, какъ оно защищаетъ права какого-нибудь страховаго общества, и наблюдать за его обрядами и собраніями точно такъ же, какъ оно наблюдаетъ за собраніями обществъ литературныхъ и другихъ. Если въ этомъ отношение общественное мизніе требуетъ что-либо особенное для

церковнаго учрежденія, какъ удовлетворяющаго первой самой существенной потребности человѣка, то оное, конечно, можетъ быть допущено, лишь бы только всѣ церкви имѣли право на это отличіе и лишь бы оное не стѣсияло свободы прочихъ церквей, не желающихъ или не могущихъ вмъ воспользоваться. Конечно, въ отношеніи государственнаго надвора церкви Христовой опасаться не́чего, кромѣ же матеріальнаго охраненія ея свободы ей ничего и не нужно. Если она есть истина, какъ мы въ томъ убѣждевы, то неужели она съ ложью не справится? Неужели истина стала такъ слаба? Неужели для торжества или для существованія ся необходима матеріальная снаб? Не такова истина была въ первые три вѣка христіанства, да и не такова она и теперь, ибо, несмотря на покровительство, которымъ ее душатъ, несмотря на охранительныя загородки, которыми ее попечительно окружаютъ, несмотря на милости, которыми ее осыпаютъ,— она живетъ, крѣпнетъ и распространяется, хоровя своихъ незваныхъ покровителей, защитниковъ и милостивцевъ *міра село.* 

Признаюсь, что я никакъ не могу себѣ вообразить церковь и государство мирно возсёдящими на одномъ престолё, или государство смирно сидящее у подножія церковнаго престода. Исторія показываеть намъ и церковь господствующую надъ государствомъ, и государство госполствующее надъ церковью; но въ обоихъ случаяхъ вижу я страшные безпорядки, смуты и явный ущербъ для господствующаго. Церковь римско-католическая почти перестала быть церковью, перейдя въ область государства; государство подчинившее себъ церковь почти уничтожало ес, умножало расколы и лишало себя той живительной силы, которую можеть ему сообщить дерковь отдёльная и свободная. Исторія не представляеть намь ни одного примёра мирнаго соцарствования церкви и государства, или смиреннаго, народомъ одобреннаго подчиненія государства церковной власти. Ты говоришь, что если народъ въ каконъ бы то ни было государстве имееть одну выру, то невозможно предположить, чтобъ эта вёра не опредёлила, посредственно или непосредственно, своихъ отношеній къ госузарству и не потребовала отъ него извъстныхъ къ себѣ отношеній. Посредственнос опредбление отношений необходимо слёдуеть въ каждомъ государстве, но непосредственное опредъление этихъ отношений самою церковью, по-моему, противно существу самой церкви.-Да къ тому же возможно ли, чтобы народъ въ какомъ бы то ни было государства ималь одну вару? А вовторыхъ, какимъ образомъ вара или церковь можеть потребовать извъстных въ себъ отношеній? Какъ она будетъ требовать? Какія эти изовстныя отношенія?... Должень сознаться, что все это для меня совершенно непонятно.

Повторю вкратцё все мною сказанное: вёра есть исключительная принадлежность человёка какъ лица; государство, какъ не лице (а собраніе отчасти уничтожившихся въ немъ личностей), не можетъ имѣть вёры; слёдовательно оно *не можетъ быть православныхъ.* — Для государства вёрою служитъ общественное мнѣніе, которое есть сумма вёръ человёческихъ въ посредственномъ временномъ ихъ проявленія; общественное мнѣніе устанавливаетъ общественную нравственность, по существу своему временную и уголовную — единственное правило для государства; слѣдовательно оно можетъ и должно быть праветвенныхъ. Основаніе церкви есть вёра, основаніе государства есть нравственность; царство церкви нѣсть міра сего, царство государства есть только міра сего; правила первой вѣчны и безусловны, правила послёдняго временны, относительны и случайны; какъ въ дѣйствительномъ мірѣ нѣтъ между этими противоположностями примиренія, такъ сказать моста, то они и не могутъ ин сидѣть вмѣстѣ на одномъ престолѣ, ни подчинять себя одинъ другому.

Чувствую, что сказавное мною неполно, что многое слёдовало бы изложить

иначе, но это — письмо къ другу, а не посланіе къ публикѣ, а потому посылаю отвътъ мой въ томъ видѣ, какъ онъ вылился. Если я ошибаюсь, то направь меня. Думаю, что въ моемъ письмѣ нѣтъ ничего неправославнаго; смѣло могу сказать, что ничего въ немъ нѣтъ неоткровеннаго и не внушеннаго горячимъ стремленіемъ къ истинѣ.

20 октября 1853 г. С. Песочня.

#### № 18. Отвѣтное письмо И. В. Кирѣевскаго на письмо А. И. Кошелева за № 16.

Чтобы наши толки имъли какое-инбудь разумное послѣдствіе, необходимо намъ постоянно исполнять два условія: 1) ни на минуту не терять изъ веду самаю зерма того предмета, о которомъ мы споримъ. Иначе мы разбреденся въ стороны и не одолѣемъ собрать все сказанное нами въ одинъ общій итогъ; 2) мы ни на минуту не должны забывать, для чею мы споримъ. Если для того, чтобы имѣть удовольствіе оспорить одинъ другаго, то лучше учись играть въ шахматы и давай спорить на шахматной доскѣ. Если же мы своримъ для того, чтобы согласиться, то эта пѣль сто̀итъ труда писанья. Но для этого надобно намъ искать въ мысляхъ и словахъ другъ друга не того, что̀ несогласно съ нашими мыслями, а напротивъ-того именно, что̀ у насъ есть общаю относительно предмета спора. Изъ этого общаго должны мы стараться сдѣлать такіе выводы, которые бы обѣнми сторонами были принаты сочувственно. Тогда предметъ разногласія самъ собою разрѣшится, прилагаясь къ этимъ выводамъ. Если же, вмѣсто общаго и' согласно съ ними, мы будетъ искать въ словахъ противника того, съ чѣмъ можно спорить, то ни споръ нашъ никогда не кончится, ни выкода никакого мы изъ него не добудемъ.

Я написаль эту диссертацію потому, что, мий кажется, ты быль слишкомь спорливь въ твоемь отвётё на мое письмо, и я самь боюсь заразиться твоею манерою. Что, наприм., намь пользы разсуждать, какой смысль должно имёть слово: китайство? Значить ли оно-считать свои частныя понятія за единственныя общечеловіческія, или оно значить- косніть въ старомъ и противиться новому, во всякомъ случай разсужденіе объ этомъ и о подобныхъ тому вещахъ можеть привести насъ только къ тому результату, что ты употребляещь это слово правильно, а я-ощибочно; но что-жь изъ этого слёдуеть? Намъ важно здёсь не то, каково я разсуждаю, ни каково ты разсуждаещь, а важенъ намъ здёсь только предметъ нашего разсужденія.

Перечнтывая письмо твое, съ трудомъ могу удержать себя, чтобы не спорить о каждомъ пунктѣ отдѣльно. Однако же это желаніе мое-доказать, что я правъ, а что ты ошибаешься—совершенно исчезаетъ во мнѣ, когда я вслушиваюсь умомъ въ другое желаніе-согласиться съ тобою въ единомыслін.

Прежде, чёмъ буду спорить, постараюсь отыскать, въ чёмъ мы согласны, чтобы тёмъ удалить причины недоразумёній.

Когда я говорю, что государственность народа должна быть проникнута его вѣрою, т.-е. церковью, которую онъ исповѣдуетъ, то это не значитъ, чтобы государство должно было покрозительствовать церкви. Покровительствуютъ низшему. Высшему можно только служить и служа, правда, охранять, но только по его волѣ. Если ты скажешь, что подъ предлогомъ охраненія государство иногда стремится господствовать надъ церковью, то влоупотребленіе не уничтожаетъ возможности хорошаго употребленія. Первое (злоупотребленіе) должно замѣчать, открывать, выставлять на общій видъ и тѣмъ уничтожать. Но второе (правильное употребленіе силы государственной въ пользу церквы) нельзя не привнать дѣдомъ добрымъ.

- 94 -

Я не почитаю также хорошимъ дѣломъ, чтобы государство служило церкви инквизиціоннымъ образовъ. Инквизиція соотвётствуеть логически только Римской церкви, смѣшавъ власть мірскую и духовную въ одно нехристіанское господство. Но въ церкви православной инквивиціонный образъ дѣйствія долженъ почитаться еретическимъ, какъ монашескіе ордена рыцарей, кавалерственные епископы и т. п. Потому въ православныхъ земляхъ инквизиціонныя дѣйствія ередять церкви; въ панскихъ государствахъ инквизиція, напротивъ, поддерживаеть зданіе церковное. Въ южной Европѣ послѣ XVI столѣтія только одна инквизиція могла удержать римское вѣроисповѣданіе и усилить реформацію. У насъ, напротивъ, расколы родились прямо изъ инквизиціонныхъ мѣръ и можетъ-быть до сихъ поръ ими же усиливаются.

Также почитаю я противнымъ правосдавной церкви насильственное понужденіе гражданъ къ принятію благодати, таинственныхъ дарованій Божінхъ. Церковь, напротивъ, во всв времена боялась предавать таниства недостойнымъ, какъ бы отдать святыню на поруганіе, или повёдать тайну Господа врагамъ Его. Если это дёлвется, то какъ противное церкви, а не какъ согланое съ нею, или полевное ей.

Также не полезно церкви, а противно ей, когда ее употребляють какъ средство для государственныхъ или мірскихъ цѣлей, злоупотребленіемъ присяги и т. п.

Также протявно церкви, когда она поставляется въ какую-нибудь зависимость отъ мірскаго устройства государствъ, когда духовенство обращается въ чиновничество и т. п.

Но все это противно церкви христіанской только тогда, когда она находится во всей чистоть православія. Римской же церкви, какъ я сказаль, это не только не противно, но прямо требуется ся характеромъ светско-духовнымъ. Отъ нея-то, отъ римской ереси, распространились эти смізшанныя понятія, вмізсті со многими другими заблужденіями, въ нікоторыхъ и православныхъ странахъ. Но ревность къ чистотв въры должна требовать, витств со многими другими, очищенія и этихъ понятій, касающихся отношеній церкви къ государству. И теперь вменно пришло время, когда это очищение нашихъ понятий отъ еретическихъ примъсей особенно необходимо, потому что натискъ иновърія и безвърія такъ сиденъ, что уже почти не осталось ни одной мысли общественной, политической, правственной, юридической нли даже художественной, которая бы болёе или менёе не была запачкана и измята геправославными руками, въ которыхъ она побывала. Потому, если съ этой точки разсматривать книгу Vinet, т.-е. какъ протисусниствие темъ ложнымъ понятіямъ объ отношеніяхь церкви и государства, которыя распространились изъ Римской церкви, даже ко многимъ лицамъ православнаго исповъданія, то, конечно, нельзя не сказать, что въ этомъ отношении чтение этой книги можетъ быть очень полезно. Также, я думаю, весьма полезно можеть быть чтеніе этой книги у нась и потому, что возбулить въ умахъ такой вопросъ, который спить и которому пора, очень пора проснуться.

Но этимъ должно ограничиться то, что я могу сказать въ пользу Vinet. Кажется, этого не мало, и ты можешь быть доволенъ. Я надѣюсь, что ты, видя какъ охотно я отдаю справедливость твоему пріятелю въ отношеніи практическаго примѣненія, захочешь и мив отдать справедливость въ томъ, что я не могу согласиться съ нимъ въ тѣхъ основныхъ началахъ, изъ которыхъ онъ выводитъ свои требованія. Или, лучше сказать, не могу я согласиться съ нимъ не потому, чтобы его основныя начала противорѣчили монмъ, но потому, что основныхъ началъ у него не нахожу никакихъ, твердыхъ, опредѣленныхъ, ясно согласныхъ. Нахожу у него смѣшеніе всякихъ началъ, смотря по тому, что ему для его декламаціи кажется на ту минуту эффектиѣе. Такъ, не поставивъ яснаго опредѣленія ни церкви, ни государству, какъ я сказалъ въ прошедшемъ письмѣ, онъ говорить иногдъ, какъ вещь обще-христіанскую, то, что можетъ относиться къ одному виду протестантства. Иногда относитъ къ государству вообще то, что можно отнести только въ государству слёпленному неъ развородныхъ кусковъ, какъ Соединенные Штаты. Во многихъ мёстахъ декламируетъ онъ о томъ, какъ вёра должна проникать *во вс*е отношенія людей, и потомъ, рядомъ съ этими возгласами и какъ бы забывая ихъ, декламируетъ противъ того, чтобы государство находилось въ какомъ-либо опредёленномъ отношенія къ вёрё, господствующей въ народъ.

Ты, защищая его и опровергая меня, дълаемы свое построеніе понятій объ отношеніи государства къ церкви, но также по примѣру своего пріятеля Vinet говоришь очень горячо, часто остроумно, но не ищешь для своего построенія твердаго матеріала. Ты говоришь: "Государство—не устройство общества, а самое общество". И сказавъ это, сейчасъ же упрокаешь меня въ Лун-Бланствѣ и спрашиваешь: "развѣ государство обязано миѣ доставлять хлѣбъ, богатство, свѣдѣвія,—словомъ, все нужное для земной жизни?" За этимъ слѣдуетъ выходка о томъ, что "не слѣдуетъ на государство возлагать отеческія, наставничьи или какія бы то ни было распорядительскія обязанности въ отношеніи гражданъ". Я не буду спорить противъ этой выходки, но не умѣю согласить ее съ тѣмъ положеніемъ, что государство—не извѣстное устройство, но самое общество.

Церковь, говорншь ты, не есть устройство общества, ибо общественный элементь входить въ нее какъ второстепенный. Въ ней первое-человъкъ, т.-е. лице. Въ государствъ все-общество; въ церкви все-человъкъ. Но если для нея человъкъвсе, если она обнимаетъ его вполнъ, то какъ можетъ она дълать это, не опредъляя характера его отношеній къ обществу? Неужели общество магометавъ или жидовъ будетъ имъть одинакіе нравы съ обществомъ христіанъ? Или общество квакеровъодинакіе нравы съ обществомъ датинцевъ? Еслибы лютеране, латинцы, кальвинисты и англикаецы устроили-каждые-свою жизнь совершенно послѣдовательно своимъ убъжденіямъ, то неужели каждое общество не имъло бы своихъ особенныхъ нравовъ и обычаевъ, сообразныхъ особевности своихъ убъжденій?

Ото всёхъ отъ нихъ отличалось бы общество православное, т.-е., разумёвтся, солласное съ своимъ основнымъ ученіемъ.—Но если вёра народа имёвть такое тёсное соединеніе съ его вравами и обычаями, то какъ же не будуть имёть къ нимъ никакого отношенія его законы?—Конечно, завоеваніемъ, или какими-имбудь подобными несчастными обстоятельствами могутъ и, по большей части, дёйствительно накладывають на народъ законы, несогласные съ его нравами, обычаями и вёрою; но развё то, что бываетъ, законъ для того, что должно быть?

Противъ этого отношенія государственнаго устройства къ нравамъ и убъжденіямъ народа ты говорищь: "Гдв же такое государство (гдв бы народъ былъ связамъ одинакими убъжденіями)? Такого государства не только нѣтъ и никогда пе было, но ты его даже и въ воображеніи создать не можешь". --Но я думаю, что до 16-го вѣка есм государства Европы были таковы, что народы въ каждомъ были одинакой вѣры. --Но особенно древняя Россія въ этомъ отношеніи можетъ служить обравцомъ единодушія и единомыслія народнаго, воплощавшагося въ нравы и обычан народные, и если не успѣвшаго (по причивѣ внѣшнихъ историческихъ условій) выразиться въ его правительственной государственности, то выразившаго, по крайней мѣрѣ, свои требованія во иногихъ отношеніяхъ государственнаго законодательства. Впрочемъ я думаю еще и то, что даже теперь никто не имѣетъ права смотрѣть на Россію иначе, какъ на государство православное, а если Биронъ, или кто изъ иѣицевъ когда-нибудь и смотрѣлъ на нее иначе, то инкогда не смѣлъ въ этомъ признаться. --Императрица Екатерина въ своемъ манифестѣ, которымъ она объявляла о низверженія Петра III и о своемъ восшествіи, говоритъ, что императоръ Петръ III,

ложель до того, что намёревался даже содёлать господствующею въ Россіи вёрою лотеранскую, отъ чего каждый верный подданный государства долженъ былъ помышлять о пролити его крови.-Конечно, не я могу одобрять слова ея: но они. однако же, показывають, какъ она понимада единство Россіи и ся вёры, и хотя сама была не върующая, но никогда не смъла признаться въ томъ.-И какже молеть измениться характерь православной Россіи оть того, что она покорила подъ свою власть насколько милліоновъ католиковъ и насколько милліоновъ протестантовь, евреевь, магометань и большое количество язычниковь?-Еслибь они покорили Россию, тогда только могла бы она утратить господство православнаго духа въ своемъ законоустройствѣ и въ своемъ правительствѣ.-Если же, сохрани Богъ, въ Россія когда-нибудь сделается что-нибудь противно православію, то все-таки будеть враждебно Россіи столько же, сколько и въръ ея. Все, что препятствуеть правильному и полному развитію православія, все то препятствуеть развитію и благоденствію народа Русскаго; все, что даеть ложное и не чисто православное направление народному духу и образованности, все то искажаеть душу России и убиваеть ся здоровье правственное, гражданское и политическое. Потому, чемъ более будеть проникаться духомъ православія государственность Россія и ея правительство, твих здоровве будеть развитие народное, твих благополучиве народь и твих крвиче его правительство, и, вместе, темъ оно будетъ благоустроеннее, ибо благоустройство правительственное возможно только въ духв народныхъ убъжденій.--Если оно будеть не того духу, то непременно будеть стеснять свободное его выражение въ жизни и словъ подъ предлогомъ толеранства и, стъсняя его, само будетъ ствсвяться имъ и утверждаться противъ него только насильственно, боясь каждой

Ты говоришь: "Церковь и государство едины и тожественны только въ человѣкѣ, и то только въ его таниственномъ центрѣ. Въ проявленіи же въ мірѣ они совершенно различны и общаго ничего не имѣютъ.—Но мы сейчасъ видѣли, что у имъ общаго-*правы* и обычан народа, которые происходять изъ его убѣжденій, евры, и съ которыми должно согласоваться его законное устройство. Но, кромѣ правовъ и обычаевъ народа, есъ ею общественныя отношенія составляють также общую середину между церковью и государствомъ, происходя, болѣе или менѣе, изъ одной и требуя оть другаго себѣ маснаю утвержденія, или, по крайней мѣрѣ, свободнаго развитія, не стѣсняемаго противорѣчащими законами.

тени духа общественнаго, какъ привидёнія изъ другаго міра.

"Церковь, говоришь ты, на землв--иостья; государство здвсь-житель, владыка".-Но если церковь-гостья зеаная, то потому именно ее и угощать слёдуеть, чтобы она не оставила не заботящагося о ней хозяина! "Ея вся цёль-жизнь будущая, ея правила-вёчныя и безусловныя". Это правда, но потому-то она и не можеть покориться требованіямъ здёшней жизни; потому-то и должно покориться ей государство, котораго "цёль-жизнь здёшняя. а правила-временныя, условныя". Неужели не хорошо здёшнюю жизнь устраивать сообразно нашимъ понятіямъ о будущей?

"Вѣра, говоришь ты, есть даръ свыше и, вмѣстѣ, самое свободное, самое самобытное дѣйствіе человѣка, потому ее нельзя перенести на государство; слѣдовательно какже можетъ быть государство христіанское—православнымъ?" Но какъ же ты это понимаешь? Государство можетъ быть языческое, можетъ быть іудейское, магометанское и только не можетъ быть христіанское?

"Для государства, говоришь ты, вёрою служить общественное мнёніе, которое есть сумма вёрь человёческихь въ посредственномъ, временномъ, ихъ проявленіи". Для чего же ты хочешь, чтобы государство сообразовалось лучше съ этимъ времен-

- 97 ---

Digitized by Google

7

нымъ, часто ошибочнымъ проявленіемъ народныхъ убѣжденій, а не съ самниъ источникомъ ихъ? Къ тому же, говоря: "сумма вѣръ", а не "вѣра", ты непремѣнно хочешь подъ словомъ государство понимать или Соединенные Штаты, или Австрію, т.-е. случайный или насильственный слёвокъ разногласныхъ народностей. Но такое соединеніе разногласій, которыя воюють, встрѣчаясь другъ съ другомъ, и силятся разорваться при первой возможности, – не можеть идти въ примѣръ зармоническазо устройства государства.

Ты продолжаешь: "общественное мизніе устанавливаеть общественную нравствемность, по существу своему временную в условную, ---единственное правило для государства; следовательно, оно должно быть правственнымъ". Я не понникаю вдесь силогизма. Почему же единственное правило для государства должна быть только еременная нравственность, происходящая изъ случайного и временного общественнаго мизнія? Отчего не та - не временная и не случайная - нравственность, происходящая не изъ случайной прихоти общественного мизнія, но прямо изъ въры, госполствующей въ государствъ? Можетъ быть, впрочемъ, что влѣсь-то именно и заключается узель всего различія между нашими мивніями, по крайней мврв въ отношения къ ихъ практическому примънению. Для тебя главное основание государства, причина его такого или такого направленія и образованія, — однимъ словомъ, его душа, есть общественное миние, или миние большинства. Для меня душа государства есть юсподствующая выра народа. Но подумай: право господствованія большинства не сведется ли, въ послёднемъ результатѣ, къ праву сильваго? Конечно, и при твоемъ и при моемъ понятіи о государстві должно предположить въ немъ возможность тавого оборота вещей, при которомъ грубая эгонстическая сила господствуетъ надъ разумомъ и убъжденіями народа. Но при мосмъ предположенія это кожетъ случиться только обманомъ или линымъ насиліемъ, т. е. беззаконно. При твоемъ предположенія это будеть законное господство партіи, превосходящей по количеству вли по силь. Всяздствіе этого нензбажно надобно будеть признать понятіе Гегелево, что всякое правление въ государствъ равно законно, только бы стояло, и всякая революція равно законна, только бы удалась, и правление то беззаконно, которое свергнуто, и революція беззаковна, которая не удалась. Эти-то безнравственныя уб'яжденія н привели Европу въ теперешнему ся положению. Но въ вопросъ объ отношения государства къ церкви ты идешь гораздо дальше Гегеля. Онъ видить тесную связь между ними, которую ты не признаешь.

Ты кончаешь письмо свое словами: "въ дъйствительномъ міръ, между этими противуположностями (между церковью и государствомъ) нъть примиренія, такъ сказать-моста; и потому они не могуть ни сидъть вмъств на одномъ престолъ, ни подчинять себя одниъ другому". Не противоръчать ли эти слова тому, что ты самъ говорилъ сейчасъ же прежде о томъ, что общественное мизніе и общественная нравственность служатъ именно этими примирительными мостами между върою и государствомъ?

Прежде еще ты говоришь: "для обществая нёть ничего вёчваго; все для него, какъ и оно само, временно и случайно; вёчность существуеть только для человика не какъ гражданина, а какъ лица. Государство, которое захочеть служить вёчности, должно принять или уставъ Василія Великаго, или иное подобное учрежденіе, но въ обоихъ случаяхъ оно перестаеть быть государствомъ". Я думав, что туть есть какая-нибудь ошибка въ твоихъ выраженіяхъ. Ибо не пожетъ быть, чтобы ты въ самонъ дѣлѣ думалъ, что цѣль государства должна быть только временная и случайная, а все вѣчное къ нему не относится. Тогда для него и въ немъ не существовало бы ни справедливости, ни нравственности, ни святости законовъ, ни достоияства человёка, ни духа народнаго и проч., но только удобное и полезное для временныхъ цёлей. Тогда, способствуя всёми мёрами къ развитию благосостоянія физическаго въ народё, оно должно всёми также зависящими отъ него мёрами заглушать развитие духовное, какъ могущее быть иногда прямо противно этемъ временнымъ цёлямъ земнаго благосостоянія. Хотя бывали можетъ-быть правитсли государствъ, которые ниёли подобныя убежденія, но, кажется, никто ве смёлъ ихъ громко выговаривать.

Если ты скажешь, что противъ такого угнетательнаго направленія правительствъ ты обезопаснию себя другимъ требованісмъ, именно тёмъ, что "государство, какъ ты говоришь, должно доставлять намъ одно: возможность пріобрёсти все, что нужно для зекной жазан, и пользоваться спокойно этямъ пріобрѣтеніемъ, т.-е. свободу". Это хорошо на словахъ; но почему же ты думаешь, что государство, которое существуетъ съ какою-инбудь мелкою вемною цёлью, послушается твоего требованія свободы? Понятіе о свободѣ политической есть понятіе относительное и отрицательное, и только на немъ основывалось бы и для него существовало бы общество. Какъ и чёмъ удержишь ти эту свободу въ такомъ устройствъ, которое не признаетъ другой законности, кромѣ господства большинства, т.-е. перевѣса силы? Если же въ это относительное и отрицательное понятіе о свободѣ политической мы захотимъ вложить симслъ существенный и положительный и назовенъ ее уваженіенъ къ свободё нравственной и къ достоинству человѣка, то такое понятіе непосредственно происходнть нзъ началъ религіозныхъ; и если ты хочешь, чтобы государство признало его, то оно должно признать и производящія его начала за свое законное основаніе. При-SHATЬ СВЯТОСТЬ НРАВСТВЕННАГО ЛИДА НЕЛЬВЯ, НЕ ПРИЗНАВВЯ СВЯТОСТИ опочных» НРАВСТВЕНныхъ истинъ, которыхъ источникъ и средоточіе есть върд. Потому, только возникая изъ вѣры, и ей подчиняясь, и ею одушевляясь, можеть государство развиваться стройно и сильно, не нарушая свободнаго и законнаго развитія личностей и такъ же свободно и живительно согласуясь съ духомъ народа, проникнутаго тою же втрою.

Здёсь оканчиваю я письмо мое, любезный другь, но не отвёть, ибо надёюсь продолжать въ Калугѣ. Но письмо это дошло до того пункта, на которомъ кончилось первое и съ котораго оно было отодвинуто твоимъ нападеніемъ. Слёдов. эти 3 письма (2 монхъ я 1 твое) составляють одну половину вопроса, т.-е. объ отношенім государства къ церкви вообще. Вторая половина будетъ разсматривать эти отношенія въ особенности, т.-е. какая система вёрованія соотвётствуетъ какому устройству государства. Здёсь-то и заключается настоящее зерно моей мысли. Потому, если напишешь на это письмо отвётъ, то не сообщай его миё прежде окончанія моего письма. Остаюсь и проч.

# № 19. Письмо И. В. Кирѣевскаго А. И. Кошелеву.—Характеръ русской особенности.

Письмо твое отъ 23 окт. я получилъ 30 окт., а статью \*), которую ждалъ съ нетерпёніемъ, получилъ только 7 ноября. Я прочелъ ее съ большимъ интересомъ и возвращаю на первой же почтё. Очень желаю, чтобы она была напечатана, потому что она, безъ сомиёнія, будетъ очень полезна. Мысль ея истинная, и сказано съ одушевленіемъ. Если въ ней есть недостатокъ, то тотъ, что она не довольно сжата и въ ней есть повторенія. Впрочемъ, можетъ-быть для большинства читателей это не мёшаетъ, а поможетъ понять и убёдиться. Потомъ, миё кажется, что у тебя не довольно развита главная мысль, мелькомъ сказанная въ концё, т.-е. что просвё-

\*) О какой стать в Кошелева говорить здесь Киреевскій, не известно.

щеніе западное только *вредном стороною своею* противно русскому православному духу, но существенная сторона его не только не противна духу русскому, но еще необходима для его полнѣйшаго развитія, какъ и православное направленіе необходимо для полнѣйшаго развитія самого западныго просвѣщенія, что начала русской основной образованности только потому *особенн*ы отъ западныхъ, что они*—высшая ихъ ступен*ь, в не потому, чтобы были совершенно имыя. По этой-то причинѣ русская особенность и можетъ своимъ развитіемъ задушить вредную сторону западной образованности, что направитъ ее въ сторону истинную; по этой же причинѣ и сама русская особенность можетъ быть задушена западнымъ просвѣщеніемъ, если ей не дадутъ развиться во́-время, прежде чѣмъ ложное направленіе Запада возъметъ совершенно верхъ надъ русскою особенностію въ Россіи. Оттого совершенно справедливо говоришь ты, что упустить благопріятное время было бы ошибкою можетъбыть неисправимою.

Недостаточность в даже вредность мирь запретительныхь очевидна изъ того, что русская особенность не есть развитое и готовое просвищене, но только его основание, только направление, дрожжи, которыя должны перебродить въ муки, чтобы вышель хлибъ. Еслибы возможно было остановить входъ въ Россию западнаго просвищения, то изъ этого вышло бы то послидствие, что русский умъ пришелъ бы въ еще большую подчиненность Западу, котораго влияне сдилалось бы еще сильние.

Позволяйте все, — сказать нельзя и не должно. Есть книги безусловно вредныя, именно тѣ, которыя возбуждають и воспламеняють бурныя страсти. Противь ложнаго разсуждения есть противоядие въ самомъ разсуждении. Но страсть — вино. Страсть, возбужденная книгою, — вино фальшивое и вредное для здоровья. Если не запретить его продажу, то люди могуть отравиться. Крѣпкихъ желудковъ не много и для нихъ могутъ быть исключения.

Вотъ, любезный другъ, мон мысли о твоей статъй. Повторяю, она очень хороша, и интересна, и жива, и дъльна; но я думаю, что она была бы еще лучше, еслибы ты вемного сократилъ ес. уничтоживъ повторенія, и немного распространилъ мысль твою объ общихъ свойствахъ русскаго просвёщенія, ибо, право, эта мысль незнакома почти никому, а твоя статья писана въ такомъ тонѣ, что ес должна читать вся масса русскихъ читателей, а не пять-шесть твонхъ пріятелей. Обыкновенно же у насъ подъ русскивъ духомъ понимаютъ только отсутства образованности и нѣкоторыя характеристическія особенности нравовъ, не подоврѣвая, что эти особенности связаны съ нѣкоторыми положительными началами высшаго просвѣщенія.

Очень бы жезаль, чтобь эти замвчанія мон тебь на что-нибудь пригодились. Если же не найдешь ихъ двльными, то извини. Я говорю съ тобою, какъ бы съ самимъ собою, прямо, что приходитъ въ голову. Не мудрено, что и вздоръ въ голову придетъ. Авторъ долженъ слушать всв критики, а принимать изъ нихъ только то, что самому по сердцу. Но по доввренности, или по дружбв, не должно ничего переивнять, особенно въ сочинения, которое написано соп ашоге.

Прошу тебя навъстить меня о судьбъ твоего журнала. Хочетъ ля Хомявовъ вхать въ П-бургъ, и когда именно? Миз это не только интересно знать, но и нужно. Если онъ не поздетъ, или поздетъ еще не скоро, то я буду писать въ Норову о себъ. Миз очень наскучило быть нёмымъ.

Что наше двло? Что сдвлала Палата? Ольга Оедоровна писала въ женв, что Палата что-то сдвлала. Очень бы желательно было узнать объ этомъ пообстоятельнве и поскорве. Хотя я и совершенно покоенъ на этотъ счетъ, зная, что въ вашихъ рукахъ оно пойдетъ лучше и успвшиве, чвиъ бы могло идти въ монхъ, но все же любопытно знать. Ты нёсколько разъ писаль ко миѣ, что вы наряднинсь, въ русское платье. — Очень радуюсь за васъ, если это платье удобно и красиво. Но не знаю, радоваться ли за платье. Для него, кажется, было бы здоровѣе, еслибы прежде другихъ въ него нарядились Писемскій съ Сушковымъ. Не худо бы было обмундировать въ него для образца и княгиню Одоевскую. Намъ съ тобой, кажется, не мѣшало бы и подождать, покуда увидимъ, какой эффектъ они сдѣлають.

Я писаль къ тебѣ нынче лѣтомъ о молотильной машинѣ и просилъ совѣта, какую взять. Ты совѣтовалъ миѣ подождать, покуда Петровскій изобрѣтетъ машину воваго устройства.

11 ноября. Долбино.

## Ne 20. Письно И. В. Киръевскаго А. И. Кошелеву.—Духовныя книги для чтенія.

Воть это, можно сказать, что поступокъ истинно-пріятельскій, любезный другъ мой! Написать три письма, не утьпаться самодовольно своимъ превосходствомъ, но написать еще четвертое, чтобы разбудить спящаго или откладывающаго ленивцаэто такое двао, такой подвигь, который оцвнить вполнв, можетъ-быть, могу только я. Впрочемъ я виновать не такъ много, какъ тебе можетъ казаться. Первое письмо твое было коротенькое, въ которомъ ты только обѣщалъ другое, дливное. Этого линнаго я дожидыся очень долго, а наконець, когда получиль его, то увидаль, что на него отвѣчать по почтѣ было бы слишкомъ длинно и слишкомъ много надобно бы было платить за пересылку. Скоро послё того я получиль твое третье письмо, въ то самое время, когда я отправнися встречать сына въ Калугу, где жена моя сдълалась больна, а я возвратился если не съ болъзнею, то, по крайней мъръ, съ жестовою вубною болью, мучившею меня почти до этого дня. - 20 июля. Меня перервали на цёлую недёлю кос-какія дёла и заботы. Спёшу возвратиться къ начатому письму. Прежде всего скажу тебъ, милый другь мой, что теперешнее настроеніе твоего духа радуеть меня болже, чёмь я могу выразить. Благодарю Бога за тебя и надеюсь оть тебя многаго. Я давно зналь, что ты пойдешь по этой дорогв, и ждаль тебя твиъ съ большимъ нетерпеніемъ, что человекъ какъ ты именно необходимъ въ наше время. Ты спрашиваешь у меня совта о томъ, что тебѣ читать. Но изъ того, что ты читаешь, я вижу, что ты въ этомъ совѣтѣ не нуждаеться и самъ собираеть себв настоящую пищу. Если ты находить наслажденіе въ чтени Василия Великаго, Златоуста и Тихона Воронежскаго, то неть сомнение, что ты врочтешь всёхъ святыхъ отцовъ, переведенныхъ на славянскій языкъ, ибо на западныхъ языкахъ они искажены и, большею частью, въ тёхъ именно местахъ, которыя самыя существенныя для утвержденія на прямомъ пути человъка, который стремится къ Восходу отъ Запада. Но ты спрашиваеть меня, кого читать прежде, кого посла, и я должень признаться теба, что этоть простой вопрось меня затрудняль. Это чтеніе, чтобы принести настоящую пользу, должно быть сообразно особолу устроению каждаго человёка. Со мной было такь, что прежде, чёмъ я усвонаь себъ основное и общее, я хватался за высшее, приличное только совершеннымъ н опытнымъ мужамъ, и признаюсь тебъ, что этимъ самомивніемъ я парализировалъ -свои силы, воспиталь въ себъ именно ту раздвоенность, которой уничтожение составляеть главную цёль духовнаго умозрёнія. Задёлывать трещину въ построенномъ зданін трудные, чёмы класть новое. Потому, любезный другь, не мнё давать тебё совёть. а. напротивъ, тебѣ слѣдуетъ поддержать меня своимъ сочувствіемъ, или, лучше сказать, тою взаниностію сочувствія, которая удвонваеть снлы. Изъ всего нашегокруга у тебя мысль и діло ближе всіхъ срослись между собою. Этого имевно намънедоставало прежде тебя. Вирочемъ, именно по этому свойству твоему, малійшее уклоненіе для тебя тімъ опасніе, какъ ошибка на войні опасніе ошибки въ манёврахъ. Потому для тебя существенніе всякихъ книгъ и всякаго мышленія—найти святаго православнаго старца, который бы могъ быть твоямъ руководителемъ, которому ты могъ бы сообщать каждую мысль свою и услышать о ней не его миініе, боліе или меніе умное, но сужденіе святыхъ отцовъ. Такіе старцы, благодаря Бога, еще есть въ Россіи, и если ты будешь искать искренно, то найдешь. Они есть и въ Москвѣ, только, разуміется, не въ біломъ духовенствів.

Что касается до исторіи церкви, то, къ сожальнію, мы не имъемъ ни одного удовлетворительнаго руководства. Иннокентій, какъ ты справедливо замътилъ, больше годится для справокъ, чъмъ для чтенія, - хотя и для справокъ овъ не довольно волонъ. Флёри многое искажалъ, какъ цапистъ, съ намъреніемъ, а еще больше искажаль по незнанию, потому что на Запалѣ даже самые добросовѣстные ученые не знають исторіи православной церкви, --- такъ она переиначена пристрастными свидътельствами пацистовъ. Неандеръ-человъкъ върующій по сердцу, но сбитый съ пути въ уиственныхъ понятіяхъ. Онъ хочетъ быть безпристрастнымъ и представляетъ факты довольно вёрно, но выводить изъ нихъ заключенія ложныя. Впрочень, при повёриз его другими, онъ можетъ сообщить настоящіе матеріалы для составленія въ умъ исторія церкви. Геррёрерь просто не христіанинь. Онь пишеть, кажется, для того только, чтобы отличиться оригинальностью взглядовъ, — нѣмецкій Полевой. За то книга его читается легко, умна, красноръчива, по сбивчива. Достань еще Мосгейма: это старинный протестанть, который глухь на одно ухо, но учень и ужень. Его книга своею наружною формою служила образцомъ для Иннокентія. Краткая ручная книга Наазе также можеть служить для справокъ. Тому лътъ 20 она была очень любима многими нашими духовными лицами, особенно вышедшими изъ Петербургской академін, несмотря на то, что Гаазе самъ человѣкъ почти невѣрующій! Краткая исторія первихъ 4-хъ вѣковъ Муравьева читается легко и для первоначальнаго обозрънія довольно удобна. Монографій, разумъется, больше,чъмъ исторій. Достань Аванасія Великаго, Möhler'a, Іоанна Златоустаго, Неандера, "Правду русской церкви" Муравьева (книга очень хорошая), исторію Флорентинскаго собора, которую очень хвалять, во я её еще не читаль.

Богословіе Макарія мив извістно не вполив, т -е. я знаю его Введеніе и первую часть Богословія. Второй еще не имъю. Въ первой части есть вещи драгодъяныя, именно опровержение Filioque, особенно драгоцанныя по выпискамъ Зверникава, котораго книги достать нельзя, хотя, говорять, она была у нась напечатава. Но Веедение Макарія мив очень не нравится, какъ по сухости школьнаго слога, такъ и по некоторымъ мнениямъ несогласнымъ съ нашею церковью, --- напримеръ о непогрёшимости ісрархін, какъ будто Духъ Святый является въ ісрархін отдёльно отъсовокупности всего христіанства. Достань Богословіе Антонія Кіевскаго. Такъ языкъ хуже и тоже много ошибовъ, но есть и хорошее. Впрочемъ, если свазать правду, то удовлетворительнаго Богословія у насъ ніть. Лучшикъ введеніемъ къ нему можеть служить Диховный Алфавить, напечатанный въ сочиненіяхъ Динатрія Ростовскаго подъ сго именемъ, и еще проповёди митр. Филарета. Тамъ много брыдіантовыхъ камушковъ, которые должны лежать въ основанія Сіонской крёпости. Впрочемъ, мнв кажется, что въ теперешнсе время, когда такъ запутаны христіанскія понятія отъ западныхъ искаженій, вросшихся въ истинное учевіе въ продолженіе тысячелітія и ослідпившихь не только умь нашь, но и сердце, такь что мыдаже читая древнихъ святыхъ отцевъ, подкладываемъ имъ собственныя понятія и не замѣчаемъ того, что не согласно съ западнымъ ученіемъ,—въ наше время, говорю я, всего ближе къ цѣли было бы составить такое введеніе въ Есгословіе, въ которомъ бы объяснилось все различіе православнаго ученія отъ Римскаго не только въ основныхъ догматахъ, но и во всѣхъ ихъ выводахъ. Зная это различіе, мы читали бы святыхъ отцовъ съ полнымъ сознаніемъ ихъ истинности.

Прощай, милый другъ! Спѣшу окончить, чтобы не заставить тебя еще больше дожидаться моего письма. Жена моя тебѣ кланяется. Сынъ кланяется твоему. Мы вдемъ въ началѣ августа въ Москву провожать Васю. Если ты будешь въ Москвѣ пробздомъ, то авось увидимся.

Въ сборникѣ нашемъ, разумѣется, я буду участвовать, если только онъ состоится. Но мнѣ кажется, что ты разсчитывалъ безъ хозяина, т.-е. безъ цензора, который, какъ говорятъ, мараетъ съ плеча, и мараетъ все, но особенно то, гдѣ есть мысль, и особенно мысль, которая могла бы быть полезна. Впрочемъ попробуй.

10 іюня.

# № 21. Письмо А. И. Кошелева А. С. Хомякову о сельской общинѣ.—Отвѣтъ на это письмо Хомякова помѣщенъ въ Рус. Архивѣ 1878 г.

Давно, любезный другъ Хомяковъ, собирался я къ тебѣ писать, но то дѣла, то газеты (которыя теперь отнимаютъ много времени) не позволяли миѣ этого исполнить. Не о выходахъ винокуреннаго завода и не о французскихъ происшествіяхъ хочу я говорить съ тобою, но о такомъ предметъ, которымъ ты заживо задѣлъ не одного меня и который въ настоящее время является для насъ однамъ изъ самыхъ кровныхъ вопросовъ. – Я хочу говорить объ общиню, объ общинномъ началю, которое ты считаешь враеугольнымъ камнемъ нашего общественнаго зданія и въ которомъ ты видишь зародышъ будущаго нашего благоденствія. Сколько я ни винкалъ въ это начало, сколько я ни старался развить его, но я не находилъ въ немъ ничего инаго какъ остатокъ младенчества нашего народа и отсутствіе будущности для образованнаю общества.

Первое (если и не главное) достоинство этого начала есть, по митнію твоему, то, что мы встрѣчаемъ его безпрестанно въ древней исторіи нашей, что многія происшествія имъ проникнуты и что оно составляеть до сихъ поръ въ крестьянскихъ обществахъ основание всъхъ ихъ между собою отношений. Не буду оспоривать истину сего положенія, но спроту: развѣ все, что было, вѣчно быть должно? Въ дѣтствѣ, въ молодости, въ зрѣломъ возрастѣ и въ старости развѣ общества дѣйствуютъ и должны двиствовать одинаково? Исторія всеобщая говорить не въ твою пользу. Общинное начало было вездъ, гдъ право собственности не было еще развито. На Западе оно уничтожилось давно, потому что Римъ сообщилъ ему съ своимъ просвещеніемъ и плоды своего общественнаго устройства. У насъ земель было много, лица всегда значили очень мало и сильные, умеме или богатые легко овладъвали толпою. Индивидуальность была развита слабо, или лишь могучія индивидуальности проявляись. Пріятель нашъ А.(ксаковъ) восхищается единогласными положеніями крестьянскихъ общинъ; разскажу тебъ свой опыть. По прівздъ моемъ въ имъніе, гдъ я теперь живу, собраль я крестьянь, объявиль имь, что судь между собою и завъдываніе собственными ихъ общественными дѣлами предоставляю имъ самимъ, а потому и поручиль избрать изъ среды себя старшинъ. Крестьяне удивились моему приказу; сперва не знали кого выбрать и наконецъ выбрали въ старшины тёхъ, кого предзожиль имъ крестьянинъ, который быль и однимъ наъ самыхъ богатыхъ и однимъ

изъ величайшихъ плутовъ. Впослёдствіи времени врестьяне увилёди, что я въ ихъ дёла почти вовсе не вмешивался, что старшины действовали самостолтельно и что они судили и рядили ихъ по лучщему своему разумънно. При слъдующихъ выборахъ проявниксь споры, несогласія, партін, и я принужденъ былъ отбирать голоса посредствоиъ раздъленія людей на правую и львую сторону; сладовательно, единогласіе исчезло, какъ скоро выборы сдёлались не шуткою, а дёломъ. - какъ скоро увидёли врестьяне, что въ рукахъ выборныхъ дёйствительныя права. То же должно сказать и объ общинномъ начадъ въ томъ смыслъ, какъ вы его превозносите. Община должна всегда существовать какъ одно изъ подраздвлений государственнаго устройства; община должна имъть и свои доходы и свои расходы, и свои права и обязанности, и своихъ начальниковъ и своихъ служителей; но община не должна владъть землею обрабатываемою членами оной; община не должна распоряжаться землею, отнимал у одного и отдавая другому, т.-е. раскладывать землю; община не должна отвечать за проступки своихъ членовъ (какъ то было еще въ среднихъ вёкахъ), за ихъ долги и недоники. Однимъ словомъ, община не есть семья, а государство въ маленьвомъ видъ.- Исторія конечно полезна, необходима, какъ ключъ къ повятію настоящаго нашего быта, но исторія не должна быть маякомъ на морѣ будущности, - она есть фонарь освёщающій взаль, а не впереіь.

Главное достоянство общиннаго начала, по твоему мивнію, если я хорото тебя поняль, заключается въ томъ, что общена уничтожаеть бобыльство (proletariat). Что бобыли являются одной изъ жесточайшихъ язвъ настоящаго времени на Западъ, въ этомъ я совершенно съ тобою согласенъ, но едва ли они обязаны своимъ началомъ отсутствию общиннаго начала въ Европф. Усиление бобыльства проистекло явно изъ преимуществъ, захваченныхъ нѣкоторыми классами гражданъ. Дворянство, духовенство, а вооследстви времени средній классь на Западе провозгласили себя исключетельными обладателями всего: всё богатства, всё права, всё удовольствіядля нихъ, и для нихъ однихъ; всъ труды, всъ обязанности и всъ лишенія-для такъ называемаго народа, и для него одного. Когда одинъ или некоторые захватывають слишкомъ много, то явно, что другіє будуть терпіть недостатки. Это подтверждается опытомъ ежедневно. Гдѣ бобыдьство сельское, какъ не въ Англія? Гдѣ аристократія земленая, денежная захватила болёе, какъ не въ Англін? Бобыльство во Франція есть еще остатовъ порядка вещей до 1789 года. Пролетаріатство западное порождено не отсутствіемъ общиннаго начала, во ложнымъ, противоестественнымъ порядкомъ вещей, въ силу воего немногіе владёли многими, издавали законы для всёхъ и, разумботся, безкорыстіе и самозабвеніе были не отличительными чертами Лудвиговъ XIV, ихъ маркизовъ и прочихъ царедворцевъ.-По моему митню, общинное начало не только не отвратить бобыльства, но непремённо его разовьеть и усилить. Законы на счетъ бідныхъ должны существовать во всякомъ благоустроенномъ государстве и обязанность призрения ихъ должна лежать на всякой общине. Разница только та, что община въ европейскомъ смыслё помогаетъ сборами со всёхъ членовъ въ виде общественнаго налога, а община въ твоемъ смыслё, какъ владътельница всей дачи, какъ собственно хознйка всего, по своему усмотрёнію передёляеть земли и снабжаетъ ею всякато могущаго работать. — Вопросы: какой способъ лучше, ближе, безошабочаве достигаеть свою цвль? Какой способь безобидные для подей достаточныхъ? Какой способъ благопріятние для неямущихъ?

Кажется несомићино, что земля, которая принадлежить мић и которою я могу располагать вћино въ пользу дѣтей моихъ, будетъ много лучше удобрена, нежели та земля, которую могутъ у меня отнять завтра или по истечени положеннаго числа лѣтъ. Слѣдовательно, въ хлѣбопашественномъ отношеніи собственность частная, а не общественная, имбеть преимущество неоспоримое. Если земля произведеть больше, то и избытковъ, само собою разумѣется, будеть больше. Дегче всякому удълить часть изъ своихъ избытковъ, чемъ не иметь возможности пріобрёсти таковые избытки. Бедное общество не въ состояни оказать и малое пособіе, а богатому обществу не трудно отдать и добрую часть своихъ излишковъ. Достаточному крестьянину легче удёлить часть своихъ заработковъ, чёмъ лишиться земли имъ удобренной, или не имъть возможности въ продолжение двухъ-трехъ послъднихъ нередъ переділомъ літь удобрить и улучшить свою землю. Первые два вопроса разрішаются несомивнио; последний вопрось можеть быть защищаемь съ равнымъ успёхомъ какъ съ той, такъ и съ другой стороны. Неимущіе върно подадутъ голосъ въ пользу общаго владънія землею и передъла оной, но развъ общество должно быть устроено въ пользу меньшинства, въ пользу бёдныхъ? Это было бы для общества Прокустовою кроватью. Общество должно быть устроено въ видахъ успѣха, а не неподвижности; общество должно призръвать сирыхъ, больныхъ, престарълыхъ и проч., но не лишать прочихь возможности развивать свои силы и способности.- Всякая неразлальная общинная собственность есть камень, которымъ люди тянутся не впередъ, а назадъ.

Да еще доводъ весьма сильный противъ твоего мнѣнія представляетъ слѣдующее обстоятельство: если общинное начало заключаетъ въ себѣ зародышъ всякаго общественнаго благосостоянія, то это начало должно быть обще всѣмъ людямъ. Крестьяне могутъ имѣть общину въ твоемъ смыслѣ, потому что они будутъ имѣть землю въ общемъ, нераздѣльномъ владѣніи и потому что они почти всегда дома и всѣ вмѣстѣ; но ремесленники, торговцы – какъ могутъ они составлять общину въ твоемъ смыслѣ? Вѣрно ты не потребуешь, чтобы они всѣ свои заработки слагали въ одну общую кассу. Да и о насъ, землевладѣльцахъ, ты тоже забылъ: какъ намъ встуцить въ общину? Иного средства нѣтъ, какъ отдать въ общину наши земли, лѣса. луга и проч. – Съ общиннымъ началомъ ты доходишь или до всеобщей общественной собствевности, т.-е. до уничтоженія всякой собственности, или ты увѣковѣчиваешь раздѣленіе народа на сословія.

Изложилъ я вкратцё мон мысли насчеть общиннаго начала, но, боюсь, такъ ли я понялъ тебя. Быть-можетъ, что я сражался съ мельницами и еще не коснулся твоего миёнія. Въ этомъ случаё просвёти меня, объясни свое миёніе и подкрёпи его доводами. Вопросъ объ общинномъ началё не есть вопросъ чисто-умозрительный; въ настоящемъ времени овъ есть вопросъ чисто практическій. Отъ разрёшенія вопроса: собственность вемли должна ли быть частная, семейная или общинная, зависитъ успёхъ преобразованія крестьянскаго быта. Сдёлай милость не полёнись отвёчать меё на это письмо. Наша переписка можетъ сдёлаться очень интересною и полезною не для насъ однихъ. Я съ своей стороны объщаю тебё быть аккуратнымъ и добросовёстнымъ. Если ты убёдишь меня въ ложности моего миёнія, то тотчасъ въ томъ созва́юсь.

Хотелось бы говорить съ тобою еще обо многомъ, но и такъ мое письмо весьма дливно. Изъ письма Свербеева вижу, что онъ на парижскія происшествія шибко косится; изъ письма сестры Аксакова къ моей жент вижу, что пріятель нашъ не сердится, а радуется, что народъ возрождается, хоть даже и на Западъ, и по головкъ его гладитъ. А я говорю: перемелется и мука будетъ; лишь бы мололось, в то все къ лучшему.

Крайне бы одолжнать, еслибы собраль и ко мнѣ прислаль всѣ или главныя статьи, въ которыхъ мы или твои единомышленники высказали свои убѣжденія насчеть общины в общиннаго начала.

16 марта 1848 г.

С. Песочня.

## Nº 22. Отвътное письмо А. И. Кошелева А. С. Хомякову объ общинъ.

Васьма благодаренъ тебѣ, любезный другъ Хомяковъ, за твое письмо въ отвѣтъ на мое мнѣніе относительно общиннаго устройства. Предметъ такъ важенъ и ты обнядъ его такъ подно, что считаю неотдожнымъ долгомъ скорѣе тебѣ отвѣчать.

Сперва миноходомъ возражу противъ нёкоторыхъ частныхъ твоихъ замѣчаній. Въ Англін хлѣбопашество въ блестящемъ положенія не потому, что земли принадлежать немногимь индамь, а сельское хозяйство ведотся въ мелкомъ видь фермерами, снявшими земли на продолжительный срокъ. Главныя причины процеттания хлебопашества въ Англіи суть: иноговѣковое пользованіе свободою и безопасностью, огромное народонаселеніе, запрещеніе ввоза хліба и пр. Во Франціи хлібопашество въ дурномъ положени не потому, что тамъ земельная собственность весьма дробна. но потому, что Франція воскресла только шестьдесять літь тому назадь, что въ теченіе этого періода, она испытала жестокіе перевороты, а спокойствіемъ пользовалась мало, что сосредоточение власти въ Париже и департаментныхъ городахъ вовсе убило ссльскую жизнь, что правительство весьма мало заботилось объ образованія земледільческого класса и пр. Слідовательно примиры въ Англін и Франціи ничего не говорять въ пользу твоего и нопреки моего мизнія. Ты самъ соглашаешься, что передблы вредны и что 20-или 30-лътнее владбніе должно быть поставлено условіемъ общимъ и кореннымъ при общинномъ устройствв. Тридцатильтній срокъ представляетъ полную собственность въ первыя 10 латъ, полусобственность въ продолжение вторыхъ десяти лътъ и временное пользование въ течение послъднихъ 10 лётъ. Въ первый срокъ будуть дёлаться коренныя улучшенія, во второйнезначительныя и въ третій будутъ извлекаться выгоды изъ прежнихъ улучшеній и отнюдь не заботиться о поддержании земли въ одинаково хорошемъ положении. Слёдоват. 30-лётнее владёніе только потому хорошо, что оно нёсколько похоже на собственность, -- сладовательно собствевность несравненно лучше владания, сладов. противъ частной и въ пользу общинной собственности ты долженъ доводъ искать не тутъ, а въ нномъ мвств.

Вы (т.-е. единомышленники Хомякова) полагаете, что общинное устройство есть особенность славянь, что у насъ оно сохранилось потому, что намъ предназначено этому началу дать полное развитие и что оно соприсносуще православию. Не спорю, что общинное начало у насъ существуеть болье, чемъ въ другихъ евроцейскихъ государствахъ, но, думаю, не потому, что оно намъ сродние, а потому, что у насъ чувства двественнее, что образование еще не развило у насъ жизнь частную м общественную и что мы и по чувствамъ, и по понятіямъ, и по желаніямъ еще входимъ въ юношескій возрасть. Не думаю, чтобы возможно было доказать, что общинное начало есть чисто-славянская принадлежность. Если вы разумвете это въ томъ смыслѣ, что мы, русскіе, пришли на историческое поприще поздиве другихъ народовъ-и именно тогда, когда чувство общественности начинаетъ съ особенною силой высказываться, что мы способите развить общийное начало и чище и легче другихъ народовъ, - то въ этомъ съ влан согласенъ: легче учить неученаго, чъмъ переучивать ученаго. Но въ этомъ случай не говорате и не заставляйте накоторыхъ иностранныхъ романистовъ (Гакстгаузена) говорить, что общинное начало есть отличительная черта славянскаго племени. Не думаю также, чтобы имеено намъ, русскимъ, предоставлено было дать полнъйшее развитие этому началу. Мы еще такъ далеко отстали отъ Европы, жизнь у людей Запада уже настолько развита, они такъ быстро идуть впередь, что долго, весьма долго намь ихь еще не догнать. Общественность въ Европѣ теперь развидась и ежечасно развивается, такъ что мы съ усилемъ

умственныхъ снать понимаемъ всё сл явленія. Не постигаю также, какую связь особенную общинное начало имёсть съ православіемъ, т.-е. съ греко-россійскимъ ученіемъ христіанской церкви. Согласенъ, что общинное начало тождественно съ ученіемъ Христовымъ; но считать нехристіанами католиковъ и протестантовъ и полагать, что съ ихъ догматами несовмѣстно общинное начало — есть чувство и понятіе не христіанское. Если въ настоящемъ движеніи Европы нѣтъ духа общественности и христіанскаго братства, то видно слова имѣютъ разныя значенія, но во всякомъ случаѣ странно присвоивать исключительность общинную и чувства братства той странѣ, тому народу, который одинъ въ Европѣ держитъ въ рабствѣ подобвыхъ себѣ людей.

Конечно, общественность есть первъйшая потребность людей, необходимое условіе для всякаго развитія человѣческихъ силъ и основаніе всякой государственности. Что составляеть силу Англін?-явно развитіе общественности. Что терзаеть и еще долго будеть тревожить Францію?-явно недостатокь въ развитіи общественности. Совершенно съ тобою согласенъ, что tabula rasa есть источникъ величайшихъ белствій для всякаго государства, что сельская община есть первое звѣно, корень государственности, что всякое пренебрежение этого начала и замънение его сосредоточенною административностью есть величайшее зло для государства. Въ этомъ мы съ тобою совершенно согласны; но очень разнствуемъ въ мизніяхъ, когда ты говоришь: корень и основа нашей жизни есть Кремль, Кіевъ, Саровская пустынь, народный быть съ его песнями и обрядами и по преимуществу сельская община. Здесь вовсе не понимаю, какъ Кремль, Кіевъ и Саровская пустынь могутъ быть основою и корнемъ нашей жизни; съ трудомъ додумываюсь, что мы можемъ почерануть существеннаго и живительнаго для общественной жизни въ нашихъ пъсняхъ и обрядахъ; догадываюсь, хотя и не согласенъ съ тобою, что сельская община, какъ она есть, т.-е. ве въ зародышѣ (in potentia), а на дѣдѣ (in re) и въ исторіи можетъ сдужить первообразомъ государственнаго устройства. Община, говоришь ты, есть одно уцалввшее гражданское учреждение всей русской истории. Этимъ ты поясняеть свою мысль объ общинѣ; и въ этомъ-то заключается развица между нашими миѣніями. Россію на дълъ знаю я порядочно, сельскія общества изучаль съ большимъ прилежаніемъ и могу по совъсти сказыть, что матеріаловъ много, но дъйствительно сущаго весьма мало. Я бы весьма желаль, чтобы вы, гг. защитники действительно сущей общины, указали мет, въ какой части Россіи подобныя общины доселт сохранились, и чтобы вы метописали эти общины не въ общихъ словахъ, но на дала, показали и ихъ устройство, и ихъ дъйствія и распоряженія. Изъ письма твоего я вижу, что ты указываешь на свверную Россію и въ особенности на Пермь, какъ на местность, гдъ общинное начало всего живъе сохранилось. Это очень понятно, но весьма недостаточно. Извъстно, что въ этихъ губервіяхъ крестьяне платятъ оброкъ своимъ помѣщикамъ болѣе съ душъ, чёмъ съ земли, что помѣщикъ предоставляеть самому міру раскладывать оброки какъ потому, что помъщикъ крестьянъ лично не знаетъ, такъ и потому, что върнъе взыскивать безъ различія съ цёлаго общества, чёмъ съ Ивана и съ Сидора; во въ этомъ я еще не вижу никакого особеннаго превосходства. Крестьяне тѣхъ губерній люди болѣе образованные нашихъ степныхъ поселянъ; они, будучи менѣе управляемы своими помѣщиками, болѣе управлялись сами собой; почти-что по этимъ причинамъ у нихъ образовались нѣкоторыя общественныя устройства,-и объ этомъ никто спорить не будеть. Но указывать на эти общества какъ на хранилище священнаго огня общественности, поставлять ихъ въ образецъ для будущаго устройстваэто, не во гизвъ было бы вамъ сказать, есть дзйствіе разгоряченнаго воображенія. Въ тамошнихъ обществахъ разрѣшались простые вопросы и удовлетворались нужды, самымъ несложнымъ бытомъ возбужденныя; но въ то время. когда въ Европѣ воз-

Digitized by Google

никаеть новый порядовь вещей, когда требують удовлетворенія нужды иного разряда, тогда указывать на нашу сельскую общину значить—или увлекаться сыновнею любовью и восторженностью, или не понимать глубины золь, терзающихь европейское общество.

Ты съ торжествомъ спрашиваеть меня: былъ зи бы пролетаріать возможенъ на Западё, еслибы сельская община существовала тамъ по-нашему? Тутъ я долженъ опять спроснть тебя: что значнть по-нашему? Миз кажется, что тамъ община по-нашему существовать не могла, потому что тамъ жизнь такъ развита, что ей нельзя оставаться въ зародышѣ, въ каковомъ положенія и считаю наше сельское общество. Насъ спасають отъ пролетаріата плодородіе почвы в недостатовъ въ дюдяхъ; у насъ всякій, даже старикъ 60-70-лётній, можеть добыть себё пропитаніе; мальчиви 10, 11 и 12 лътъ берутся охотно изъ пищи и одежды. За границею люди 20-30 лътъ и здоровые и смышленые остаются безъ хлёба, потому что Западъ страждетъ избыткомъ рукъ. Наши сельскія общества не терпять отъ бобыльства, не всяваствіе существа своего устройства, а отгого что бобыльство само по себе невозможно. Просять милостыню или убогіе, или дати, или престаралые, или лантян; всякій, кто хочеть добыть деньги трудомъ, можеть у нась имъть въ томъ успахъ. Старики вырабатывають безвужденное существование свля на пчельникахъ, гоняя на пастбище скотнну и пр. Старухъ охотно вормятъ за то, чтобъ онѣ смотрѣли за дѣтьми и оставались дома, когда прочіе уйдуть на работу. У нась продетаріать теперь невозможень, -- воть почему его изть. Ежегодно отпускають бездну безсрочноотпускныхъ в отставныхъ; казалось бы, вотъ разсадникъ пролетаріатства, а вийсто того такъ руки намъ нужны, что эти люди незамѣтно всв размѣщены. Еслибы на Западѣ могла существовать сельская община такъ слабо устроенною, какъ у насъ, то она была би наводнена пролетаріями: земли мало; людей много; подати тяжкіе. Гдѣ наша сельская община еще кое-какъ цержится — въ богатой, или бъдной деревнъ? — Явно, что въ первой, а почему? потому, что чёмъ мы бёднёе, чёмъ мы недостаточнёе, тёмъ болёе мы удалялись въ частность и убъгали отъ обществъ. Говорить съ восторгомъ о русской общинъ повволительно одному Гакстгаузеву, который че жиль въ Россіи и не понималь русскаго языка. Посмотрите въ селевіяхъ, -но говорю пом'ящичьихъ, но казенныхъ,-гав самостоятельность болёе сохранилась, и укажите мнё большое семейство вийстё живущее.-Всв семейства передвлились до нельзя. Дъти отделены отъ отцовъ, а о братьяхъ живущихъ вмъстъ и говорить не приходится. Большія семьи представляютъ исключеніе изъ общаго правила. - Впрочемъ ты самъ сознаешься, что во Франціи, гдв земельная собственность очень дробва, излъ пролетаріата, — следовательно сознаеться, что пролетаріатство можеть не быть безь общины, какъ ти ее разумѣешь. Для тебя общество есть высшее проявление человѣка,-въ совершенномъ обществѣ человъкъ долженъ уничтожаться. Для меня общество есть здо, но здо необходимое,какъ человѣкъ вышелъ изъ состоянія безобщественности, такъ онъ долженъ въ это состояние и возвратиться. Чтыть общество совершените, ттыть оно въ требованияхъ свонхъ ограниченнъе, тъмъ личность пользуется большею свободой для развитія своихъ силь и способностей.

## Nº 23. Письмо А. С. Хомянова И. В. Киръевскому.

Видно мы съ тобою плохо собираемся слово держать, любезный Иванъ Васильевичъ, когда первый срокъ ужь пропустили; я не потому пропустилъ, чтобы не вспомнилъ,—пѣтъ, а просто потому, что писать было нечего. Ты почему?... И теперь пипу отъ стыда, чтобы какъ-нибудь оправдать себя. Новаго ничего нѣтъ ни во мнѣ, ни около меня. Москва пуста, всё разъёхались, Павловъ одниъ еще въ Москвё, или, лучше сказать, въ Дворянскомъ клубѣ. Мон увѣщанія принесли ту пользу, что онъ сталь играть еще развае и уже ния его произносится на-ряду съ Нилусами. Жаль для него и для насъ. – Тургеневъ убхалъ грустный, – кажется, мы ему оказали плохую услугу и частыми нападеніями почти увърили, что вст великолбаныя явленія жизни Запада чуть-чуть не шутка, не исключая ни бропюрокъ Лакордера, ни мыслей Жубера, а человѣкъ вообще любить свою игрушку, похуда онъ еще вѣритъ, что она дбло и что кукла-живой человёкъ. Сюда, между прочихъ великихъ людей, прітхалъ С. С. Уваровъ, котораго я еще не видалъ и который, по слухамъ, невыразимо величествень въ отсутствіе Строганова и Ефимовичъ, съ бакенбардами и бородою, который преважно увѣряетъ, что главная теперь задача синода состоитъ въ примиреніи православія съ ученіемъ Шлейермахера, и что Протасовъ этимъ очень занимается. Въроятное дъло \*). Между прочимъ, почти върно, что поповъ поставятъ на ругу или на жалованье. Откуда возьмуть потребные на это 30.000.000 ежегодно, и лучше ли? Прожде я думаль à priori, что къ этому всячески надобно стремиться, теперь сомнаваюсь. Для народа хлабопашественнаго священники-хлабопашцы почти хороши: дають добрый примеръ, учать хозяйству, живуть общею съ народомъ жизнію и, следственно, более ему сочувствують; но это только умствование, однако же подтвержденное для меня опытомъ. У меня три попа на ругѣ, два на пашнѣ и сіи лучше оны.съ. Праздность беззаботная, безъ занятій необходимыхъ, безъ общества нъсколько просвъщеннаго ведеть ихъ къ обжорству, къ пьянству и разврату, а деньга, которая представляеть для нихъ и хлебъ и все нужное въ жизни, пріучаетъ къ корыстолюбію. Попу на пашнѣ можно жить хорошо безъ денегь трудолюбіемъ и хозяйствомъ, но деньгя знають только одно хозяйство – проценть и спекуляціи. То и другое боле развращаеть, чимь хлибопашественныя занятія. Изь этого не следуеть, чтобы двиствительно пашня приличнъе была для попа жизни спокойной, но слёдуеть только то, что при теперешнемъ быть поповскомъ она приличнье. Перемъна частная не будеть ни на что годна, но перемвна общая, систематическая — можеть быть очень полезна. Дайте жалованье, но требуйте катехизація и саблайте эту катехизацію возможною, тогда не жалко будеть заплатить по 1.000 каждому изъ 30.000 поповъ приходскихъ въ Россія. Вотъ какъ я предположилъ бы учредить эту катехизацію. Приходъ дёлится на число деревень. Изъ года вычитается Страстная, Святая недёля, Святки, свнокосъ и жатва. Остальное время делится на число деревень и всякая нитеть въ годъ свои положенныя 4 или 5 или 6 недель, сколько придется. Въ продолженіе этяхъ недёль попъ пріёзжаеть всякій вечерь или утро и учитъ словесно въ общей избъ дътей отъ 8 до 12 лътъ. Въ продолжение того же времени дъти изъ той же деревни, подъ предводительствомъ старика или старухи, приходятъ слушать поучение послѣ воскресной объдни или послѣ праздничныхъ объденъ, а дѣти прочихъ деревень могуть и не приходить къ ученію воскресному, хотя всё приглашаются. Воть, мнѣ кажется, одно средство, чтобы катехизація была возможною, а жалованье безъ рѣшительнаго переворота въ жизни болѣе можетъ сдѣлать вреда, чѣмъ пользы. Также толкують объ уничтожении сословия дьячковъ и пономарей и о вольнонаемномъ замъщение ихъ должностей. Плохо върю: хотя стихарь и не требуетъ рукоположенія, однако же дьячка нанимать, какъ дворника, странно.

Съ твоего отътзда не дъявлъ я ровно ничего и только читалъ всякій ведоръ, да всякій вечеръ каялся въ утраченномъ днѣ. Я такъ часто исповъдуюсь въ лъни бевъ исправленія, что готовъ съ лютеранами полагать, что лучше не исповъдаться.

<sup>\*)</sup> Сверхъ того Ефимовичъ пріобрѣлъ великое почтеніе къ Полевому.

Сохраняешь стыдъ и еще можешь исправиться, а когда признался, отложилъ всякій стыдъ, того и смотришь, что въ гръхъ погрязвель.

Тургеневъ фдетъ внакомыться съ новымъ королемъ и, по словамъ Свербеева, встрътить мощи Наполеона.

Петру Васильевичу, которому кланяюсь, слёдуеть заказать пальто, palleton, houppelandeVendienne et Bretonne. Адамъ Бременскій говорить, что славяне поморскіе торгують холщевыми плащами, которые у нихъ называются Paldonis, народный костюмъ. Любопытный фактъ!

### № 24. Письмо А. С. Хомякова А. И. Кошелеву.

Я надвялся не инсьменно, а словесно въ Москвъ отвъчать на твое письмо, полагая, что самому удастся попасть на выставку; но дъла требують меня совствъ въ другую сторону, именно въ Ефремовъ и Данковъ, и этой потадки я отсрочить не могу, потому что позже, въроятно, матушкинъ отъбадъ въ Москву меня лишить возможности совершить мое дъловое путешествіе по деревнямъ. Пынъшній годъ я хочу еще одву деревню отпустить на отсыпь, если прежде отпущенные окажутся ясправными. Признаюсь, я этимъ очень дорожу и хочется дъло повернуть поскорте. Въ Смоленской г. я нынъшній годъ отпустилъ двъ деревни на денежныхъ условіяхъ, т.-е. на обровъ, но съ общаго согласія и по запискъ за общею подписью съ обозначеніемъ земли и угодій, за которыя будетъ взноситься плата. Мало-помалу всю барщину уничтожу и уже началъ въ двухъ мъстахъ обдълку земли наймомъ, но еще въ очень маленькомъ размъръ, а съ будущаго года усиливаю эту обдълку и для этого въроятно буду обзаводиться многими улучшенными орудіями.

Если ты увидишь Кирвевскаго, спроси у него, читаль ли онъ въ Твор. Св. Отцовъ великолѣпное завѣщаніе Ефрема. Сирина и можетъ ли онъ послѣ этого памятника стоять за легенду о Нерукотворенной Иконѣ Спасителя? А если ты самъ не читаль, прочти. Мало вещей знаю я болѣе воэтическихъ и говорящихъ о душѣ.

Что-то скажешь ты о переминахь вь министерстви? Не двинеть ли Бибиковь извистнаго вопроса? Да каково удружиль Львову? Я увирень, что онь пострадать оть слидующаго соображения. Къ нему, дескать, на цензуру ходять самые скверные люди. Тургеневь, Аксаковь, Хомяковь и пр. Должень быть невадежевь. Хоть онь покуда и не вановать, да сминить его in timorem. А Кириевскому скажи, что его статью баронь Корфь считаеть, кажется, Аксаковскою, по крайней мирия и то его отвывых по его отзыву, и считаеть крайне *вредною* и *опасною* за то, что онь, похвалявь старую Русь, не прибавиль, что новая все-таки много дучше, и это онь сказаль не шутя.

# ПРИЛОЖЕНІЕ ДЕВЯТОЕ.

## Отрывки изъ дневника Алекс. Иван. во время путешествія въ 1849 году.

4 (16) июля. — Вновь отстроенный (посл'в пожара въ 1842 году) Гамбургъ поразиль женя своимъ величіемъ и красотою. Вибсто маленькихъ, безобразныхъ домовъ воздвигаются великолённыя палаты; вмёсто узенькихъ, кривыхъ улицъ проведены широкія, прямыя улицы. Честь и слава гамбургскому правительству: оно скупило всё мёста, которыя должны были поступить поль улицы, инымъ обмѣняло, другимъ дало новыя мѣста; но обгорѣвшая часть города выстроена совершенно вновь. Я входилъ въ кофейныя, и вездё жизнь подная; все биткомъ набито, вездё толкують о своихъ отечественныхъ и европейскихъ дёлахъ со смысломъ, съ знаніемъ. Каждая кофейная имбетъ свой характерь политический: такъ Alster-Pavillon есть аристократическая кофейная. Валгалла-середина, a Mühlen-Pavillon чисто-демократиченъ. Нагулявшись, я пришелъ и поскорће легъ спать; но я не успёлъ погасить свёчку, какъ пришли мнё сказать, что около Mühlen Pavillon собрались демократы и съ факедами ндуть по Юнгферстигу. Въ минуту я одвлся и поспешилъ навстречу. Вообразите, весь Гамбургъ, несколько десятковъ тысячъ людой съ пъснями идутъ ночью по улицамъ въ честь новой, только-что 13 іюля утвержденной конституців. Одни были актерами, другіе зрителями; число вторыхъ, конечно, было гораздо значительневе. Я пошелъ съ народомъ. Съ Юнгферстига мы поворотили въ улицу, гдъ живетъ гражданинъ Баумейстеръ (Doctor juris), который всего болье содействоваль къ утверждению новой конституции, удерживая демократовъ и подвигая впередъ аристократовъ. Все это народное шествіе въ ночное время совершилось въ совершенномъ порядкъ и ни малъйшаго безчинства не произошло. Полиція нигить не было.

Въ Königsshasse мы поклонились дому, гдъ жилъ Клопштокъ. Домъ не имъетъ ничего особеннаго, въ немъ теперь живутъ разные жильцы, и отличается отъ прочихъ только надписью на мраморной доскъ: "здъсь, въ продолжение тридцати лътъ, жилъ безсмертный Клопштокъ и здъсь онъ умеръ 14 марта 1803 года".

6 (18) іюля. — Поутру посётных двухъ гамбургскихъ аристократовъ, г. Маса, нашего консула, и г. Мюллера. Они жестоко жаловались на гражданъ за то, что всё хотятъ имёть равныя права и воображаютъ, будто въ"состоянія толковать о государственныхъ дѣлахъ. Странно, что они повторяли слова Хомякова противъ большинства и находили его гнилымъ основаніемъ, что большинство не стремится къ прогрессу, и справедливость на сторонѣ просвѣщеннаго меньшинства. Тихонько, чтобы не услышали прикащики, мон ховяева заявляли надежду, что новый законъ не будетъ приведенъ въ исполненіе и что, съ помощью сильной руки Россіи, все останется по-старому.

Г. Мюллеръ повелъ меня осмотрёть гамбургскую тюрьму. Зданіе тюрьмы сго-

рёло при общемъ пожарѣ 1842 года, и теперь тюрьма помѣщается временно въ наемномъ домѣ. Всѣ заключенные работаютъ: иные занимаются столярною работою, другіе—выдѣлкою заячьихъ мѣховъ, точеніемъ и проч.; кажется, ремеслъ до 10. Иные, болѣе образованные, преступники занимаются перепискою бумагъ; одинъ занимается переводомъ съ англійскаго. Работа берется отъ фабрикантовъ; назначенъ каждому преступнику урокъ, урокъ очень легкій, въ пользу заведенія; часть денегъ идетъ на погашеніе издержекъ по содержанію, а остатокъ поступаеть въ пользу работавшаго. Изъ этого остатка денегъ половина выдается работавшему жетонами и онъ можетъ купить себѣ кофе, сахаръ, масло, псво у тюремнаго поставщика, а другая половина возвращается при выходѣ изъ тюрьмы. Заключенные содержатся очень хорошо. Дневное содержаніе каждаго (т.-е. не одно кушанье, но жалованье надзирателю, отопленіе дома и пр. и пр.) обходится по 14 шиллентовъ (около 32 к. сер. въ день). Работою заключенный возвращаетъ казнѣ около 5 копѣекъ, такъ что каждый преступникъ въ день сто́итъ казнѣ 27 к. сер. Преступники раздѣляются на классы; женщины отъ мужчинъ солержатся совершенно особо.

По преступленіямъ заключенные дёлятся на три разряда. Одяночное заключеніе есть мёра исправительная, которою располагаеть главный смотритель тюрьмы. Особый совёть изъ трехъ почетныхъ гражданъ (безъ жалованья) имёетъ главный надзоръ за тюрьмой. Г. Мюллеръ былъ одинъ изъ этихъ трехъ; они назначаются сенатомъ. Вообще все устроено очень хорошо, семейно. Мнё все показали безъ малёйшаго затрудненія и я не слыхалъ слова: "это-тайна". Всё свёдёнія, которыя мнё сообщили, основывались на документахъ; и еслибъ я пріёхалъ въ качествё сенатора для ревнзіи, я не могъ бы полнёе осмотрёть. Какъ странно это для насъ, русскихъ, пріученныхъ къ тайнё съ колыбели. По окончаніи осмотра мнё подали книгу и просили записать въ ней мое имя. Я полюбопытствоваль просмотрёть ее. Кромё нёмцевъ, нашелъ въ ней мёсколько именъ голландцевъ, авгличанъ, американцевъ, но ни одного имени русскаго.

Узнавши, что вечеромъ въ 7 часовъ будетъ весьма интересное засёданіе учредительнаго собранія (Constituirende Versammlung), я постарался достать билетъ. Секретарь нашего посольства, г. Колошинъ, обязательно вызвался меня проводить и дать мёсто въ дипломатической ложѣ. Зала очень небольшая, но расположена довольно хорошо. Представителей было около 200.

Это учреднтельное собраніе составило новую конституцію и законъ о выборахъ и хотёло приступить къ совѣшаніямъ о прочихъ органическихъ заковахъ; но предсёдатель, докторъ Баумейстеръ, видя, что въ собраніи партіи выступають одна противъ другой все сильнѣе и что реакція въ Германіи вообще усиливается, предложилъ собранію разсмотрѣнную и одобренную конституцію и законъ о выборахъ окончательно утвердить и для приведенія ихъ въ дѣйствіе передать сенату, какъ высшему распорядительному учрежденію, съ присововупленіемъ, чтобы новые выборы произведены были въ августѣ и чтобы 1-го сентября новое законодательное собраніе могло отврыть свои дѣйствія.

До производства же новыхъ выборовъ, старое учредительное собраніе, помимо приведенія въ дѣйствіе конституція, пожелало приступить къ составленію органическихъ законовъ. Это заключеніе состоялось 11-го іюля, приведено въ исполение 13-го, а 16-го былъ Fackelzug, о которомъ я прежде говорилъ. Сенатъ, не желая ввести эту конституцію въ исполненіе, — ибо сенатъ пополнялъ себя самъ и доселѣ составленъ былъ соворшенно аристократически, – отвѣчалъ собранію, что какъ конституція еще не закончена, ибо вѣтъ органическихъ законовъ, посредствомъ коихъ она должна быть приведена въ дѣйствіе, то онъ, сенатъ, пригласнаъ учреднтельное собраніе заняться составленіемъ этихъ законовъ и доставить ихъ вийстія съ конституціей; тогда сенать тотчасъ приступить къ пронзводству новыхъ выборовъ. Этотъ отвітъ сената былъ прочтенъ, и тогда открылись пренія. Лучше всёхъ—и съ каромъ, со смисломъ—говорилъ гражданинъ Тритау; онъ убіждалъ или сейчасъ привести конституцію въ дійство, или будетъ уже повдно. Въ 11-мъ часу засёданіе было отсрочено на <sup>1</sup>/4 часа; но я, уставшій отъ дневныхъ занатій и рішившій на другой день іхать, отправился домой.

7 (19) йоля. — Бёрлинъ сдёлалъ на меня самое тяжелое впечатлёніе: солдаты вездё, полицейскіе чиновники на каждомъ шагу и распоряженія правительства прибиты на всёхъ углахъ и перекресткахъ. Теперь распоряженія поослабли, потому что Берлинъ тихъ и смиренъ, такъ что хотятъ даже снять осадное положеніе. Выборы избирателей были 1-го іюля; лёвая совершенно уклонилась отъ выборовъ и оден вёрные королю (Freugesinnte) участвовали въ выборахъ, а потому всё избиратели выбраны изъ самыхъ умёренныхъ. Общее неудовольствіе чрезвычайно; демократы кричатъ ужасно. Демократы всё въ бородахъ, и даже огромныхъ, а противники — чистенькіе и обритые.

15 (27) йоля. — Въ Дисбургѣ на Рейнѣ мы пошли на выборы въ Берлинское собраніе, которые производились въ церкви. Мы взошли безъ всякаго затрудненія, я даже ввелъ своего сына, и мы помѣстились на хорахъ. Коммиссаръ съ двумя ассессорами и съ секретаренъ сидѣлъ посрединѣ. При перекличкѣ всякій сказывалъ громогласно, кого онъ избиралъ. Тутъ собраны были Wahlmänner; все происходило чинно и мертво. Лѣвая сторона не участвовала. Въ Пруссіи должны били принять участіе въ выборахъ 468 тыс. человѣкъ, а приняло участіе только 114 тис., такъ что только <sup>1</sup>/4 часть призвана была къ выборамъ. На этомъ и основываетъ свой протестъ Вальдекъ. Приверженцы его въ Берлинѣ 31-го іюля собрали 1.400 талеровъ и поднесли ему серебряную гражданскую корону.

24 іюля (5 авнуста). — Въ Голландін все дорого, нотому что пошлины на всё привозные товары значительны, къ тому же и косвенные налоги тяжелы. Въ Голландін платежъ и съ окошекъ, и со всякой мебели. Между торговцами очень мало честности: непріятно покупать, а отнюдь не совётую что-вибудь выписывать, — шкуру сдеруть! Я выписаль книгу, которал въ Брюссель стонть 4 франка, съ меня за нее взали 4 гульдена, т.-е. слишкомъ вдвое (гульд. = 2 фр. 10 сант.). Всякій торговець имфеть въ виду только разъ продать; фіакры, хозяева гостиницъ, купцы, коммиссіонеры только о томъ и думаютъ, какъ бы васъ обмануть. Голландцы вообще очень нещедры; милостыня между ними есть рёдкость. Голландцы менёе люди, чёмъ граждане, они жертвують довольно охотно въ пользу бъдныхъ, но по необходимости, а не по сердечному влечению.-Черта хорошая въ годландцахъ есть отсутствіе подлости. Голландцы имвють кородя, но смотрять на него какь на перваго своего сановника и несравненно менżе о немъ заботятся, чżмъ французы о своемъ президентё. Мнъ нравится также голландская манера: они не мечутся какъ французы, не хлопочутъ какъ нёмцы, делаютъ все что нужно, но именно столько, сколько нужно. Голландцы служать потому, что должно служеть, а отнюдь не изъ страсти къ служба н не изъ страха. Голландцы ходять по королевскому дворцу не снимая шляны-не изъ хвастовства, но потому что они у себя дома были бы въ шляпа, и имъ въ голову не приходить, что это можеть быть сочтено за грубость или недостатокъ уваженія. Нёмцы упрекають голландцевь въ грубости, но по-моему они вовсе не грубы: голландцы не нивють французской любезности-остатка двора Людовика XIV, не имеють услужливости намцевъ, ибо всякій намецъ-слуга и желаетъ быть камеръ-лакеемъ. Къ тому же флегма голландская, которая для насъ, русскихъ, не выносниа, въ голланд-

8

цё мёшаеть ему быть такъ учтивымъ, какъ мы требуемъ. Голландецъ васъ толинеть и не попроситъ извинения; но толкните вы его и онъ даже не оборотится. Онъ на подобныя бездёлицы не обращаетъ вииманія. Онъ хорошій семьянияъ: по воскресеньямъ они цёлыми семьями ёздять или ходять за городъ и веселятся, упиваясь чаемъ, кофеемъ и коньякомъ. Голландцы совершенно противоположны французамъ: они не сдёлаютъ революція, боясь какой-вибудь бёды, не сдёлаютъ они шагу для общаго блага; но отними у нихъ что-либо, ограничь ихъ свободу, и голландцы въ состоянім драться, какъ дрались они противъ испанской короны. Голландцы въ состоянія драться, какъ дрались они противъ испанской короны. Голландцы заняти собою, свониъ домашнимъ устройствомъ, какъ будто они не въ Европё. Европейскія произиествія на нихъ слабо дёйствуютъ. Они принимаютъ всё свёдёнія и смотрятъ нелья ли въ торговомъ отношенія извлечь изъ вихъ выгоду. О Голландіи пишуть и читаютъ очень много, и всё голландам свою страну, свои нужды и пользы знають очень хорошо. Книжнихъ давовъ въ Голланды очень много.

28 іюля (9 авчуста). — Мы пошли во дворець, гдё жиль старий король Вильгельнь І н гдё живеть теперь, когда онь въ Гаге, нынёшній король Вильгельнь III. Меня здісь восхитила простота. Король теперь въ загородномъ своемъ дворців, въ Доо, близъ Амстердама. Во дворда нать праздныхъ додей; я нашелъ такъ только одного швейцара, и какъ камеръ-лакей былъ уже вверку и показывалъ дворецъ другимъ люболытнымъ, то насъ повела въ нему молодая лавушка, его дочь иле пленяница. Комнаты очень удобныя, очень хорошіе обоя, славные ковры; но все очень просто; размиры хорошіе, но вовсе не огромные, мебель старшиная, во всемъ простота. и бережность, — однимъ словомъ, донъ верваго гражданина. Въ Гагъ, при королъ Вильгельм' І, существоваль обычай, что по середамь въ 11 часовъ король принималь всёхь, кто бы сь какою просьбою къ нему ни пришель. Голландцы съ восторловъ разсказываютъ, какъ старый кородь (такъ они обыкновенно называли Вильгельма I) всёхъ выслушиваль и всякому даваль гёльный отвёть. Эта аудіенція продолжалась иногда 4, 5 и 6 часовъ. Король принималь стоя, опираясь на столь, и со всякимъ говорнать очень синскодительно; рыбака принималь не послё перваго сановника, но по порядку записи его имени. Всё приходящіе должны были записать свое имя, и тогда призывались по порядку этой зависи. Вильгельнь И этоть обычай отменных, и голландцы за это на него сильно негодовали. Новый король Вильгельмъ III, кажется, его опять вводить, ибо въ первые дни онъ уже даль насколько подобныхъ аудіенцій; но теперь онь въ Лоо, а потому неязвъстно, совершенно ин онь вовстановнаь прежній обычай, или только при вступленіи на престоль король даваль всему народу аудіенців.-Я зашель сегодня въ своему сапожнику; въ магазний его не засталь (сегодня воскресенье) и вошель въ его жилыя комнаты. Везда чистота удивительная; я засталь его за завтракомъ съ женою; они вли холодную телятину, масло, сыръ; на стояй стояло красное вино и два кувшина съ водою зельтерскою и флессингенскою. Хозяннъ пригласниъ насъ въ завтраку, но мы отказались. Я выпниъ стаканъ воды съ виномъ; вино было хорошее бордоское. Полъ былъ покрытъ ковромъ; ствны увъшаны гравюрами и вся мебель чиста и покойна. Какъ дождь продолжался, то мы пристли, а онъ продолжаль свой завтракъ. Сапожникъ говорилъ очень умео о положени Голландии, о тяжних налогахь и о необходимости голланддамь быть экономными. Сильно сердился мой саножникъ на Вильгельма II за его расточительность; онъ сказывалъ, что Вильгельнъ 1-ый оставилъ сыну 120 милліон. гульденовъ, которые Вильгельмъ II въ нізсколько літь всі разметаль, и теперь молодой король Вильгельмъ Ш получилъ въ наслёдство отъ отца много картинъ и хорошихъ вещей, но 10 мнл. флориновъ долгу. Голландцы вообще не любили Вильгельма II и находили его слашковъ слабывъ и въ особенности расточительнымъ. Они надёются, что ныизмній король будеть настоящимь голландцемь, т.-е. строгимь, справедливымь, терпізливымь и нуще всего бережливымь домохозянномь. Голландцы гордятся тімь, что въ эти бурныя времена они остались спокойными. Пусть, говорять они, діти шалять, имь это простительно; мы къ свободі привыкли; что намъ было нужно, то мы получния и не могли не получить; а болёе свободы, нежели сколько мы теперь имёемъ, мы и не желаемъ.

6 (18) аспуста. — Я думалъ, что въ Голландін мало бёдныхъ, а на повёрку выходитъ, что ихъ очень много. Они не такъ видны потому, что бездна заведеній, гдё ихъ содержатъ, въ другихъ заведеніяхъ раздаютъ кушанье, а есть также бёдные, которые вимою получаютъ на отопленіе. Всякій городъ, всякое сельское общество имѣетъ заведевіе для бёдныхъ и сиротъ. Мнѣ сказывали, что въ Гаарлемѣ при народонаселенности 24 тысячъ лѣтомъ годержатъя одного, а зимою 2<sup>1</sup>/<sub>2</sub> помогаютъ одному. Это ужасно.

10 (22) авчуста. — Въ 5 часовъ утра отправился я въ коляскъ смотръть, какъ осущаютъ Гаарденское море. Это озеро имбетъ длины 6 часовъ и шириен 3 часа (около 20 в 101/2 версть), в средняя глубина по исчислению 31/2 метра (если метрь 11/2 арш., то слишкомъ 5 аршинъ). Озеро это въ 16 столити поглотило из--сколько деревень и составилось изъ четырехъ озеръ, которыя до того были раздвлены населенною землею. И въ послёднее время Газрдемское море или озеро грозило прорвать перешескъ, соединяющій съверную Голландію съ южною, и самому Амстердаму доставляло кое-какія опасенія. Это побудило въ 184... кажется 4-иъ или 5 году сделать заемъ въ 8 мнл. гульдевовъ для приведенія въ исполненіе проекта объ осушения Гаарлемскаго озера. Первый трудъ былъ обвести все озеро плотиною, которую сдёлали землею, вмеутою изъ канала, которымъ окружали плотину для сообщенія и для выкачиванія води. Потомъ устронли три паровихъ машины въ трехъ разныхъ мъстахъ. Первая машина близъ Лейдена и викачиваетъ воду въ Рейнъ, другая близъ Гаарлема и черезъ протекающую рачку выкачиваетъ воду въ Ай, а третья въ недалекомъ разстояния отъ Амстердама, близъ Halfweg. Каждая машина имъетъ силу 350 лопадей, 2 машины имъють по 8 порпией, в одна-первая – 11 трубъ и поршней. Всё машным выкачивають каждымъ ударомъ; поровну по 64.000 килограммовъ; каждая машина въ минуту даетъ 51/2 ударовъ, слёдовательно въ минуту каждая машина выкачиваеть  $64 \times 5^{1/2} = 352.000$  и всё три машины 1.056.000 килограммовъ въ минуту. Поршни имъють въ діаметръ 6 футовъ и беругъ води объемомъ въ 10 фунтовъ. Машивы начали двиствовать съ апреля и въ 4 месяца выкачали 1 метръ глубины; но первый метръ легче послѣдующихъ, а потому на остальные 21/2 считають ве менье 18 мъсяцевъ. Эте машины исполенди меня величайшаго удивленія. Выкачать море есть и трудъ и мысль Гогенена. Полагають, что 8 мил. не достанеть, что нужно будеть еще занять до 1 милліона. Меня увёряли, что сумма, которая выручится за землю, полученную изъ-подъ Гаарлемскаго моря, возвратить сумми, истраченныя на осушение моря. По разсчетамъ должно получить изъ-подъ моря 20.000 моргеновъ отличной земля.

Едва въёхали мы въ сёверную Голландію, какъ всюду представились глазамъ нашимъ тучные луга, предестныя коровы, быки, телки и проч. Мы осмотрёли иёсколько фермъ. Чистота, опрятность и удобства вездё удивительныя. Собственное ихъ жилище есть святилище, которое они не охотно показываютъ, ибо боятся, чтобы какъ-нибудь пыль и нечистота туда не зашли, но къ намъ были такъ милостивы, что насъ впустили. Вездё у нихъ ковры, стёны или изъ изразцовъ бёлыхъ съ каемками, или выкрашенныя масляною краскою; на полкахъ китайскія

8\*

и старинныя голландскія таролки, чашки и чайники; нигді ни пылинки, все лосиетсяю оть чистоты.

Коровы лётомъ день и ночь въ полё, на зиму помёщаются въ хлёвахъ. Стойдаустроены такъ, что коровы стоятъ въ иныхъ мёстахъ головами къ проходу, а въ другихъ къ стёнѣ, но вездѣ у задовъ проведены каналы для стока жидкости въ навозныя ямы. Кормъ задается коровамъ почти вездѣ на полу въ отгороженныхъ мѣстахъ.

Коровъ всёхъ чистять ежедневно. Стойла чисти до чрезвычайности, но тамъ это не трудно, ибо съ 15 апрёля по 15 октября, т.-е. 6 мёсяцевъ, голландцы незагоняють коровъ домой. Въ концё марта и въ началё апрёля, а равно въ концё октября и началё ноября они загоняють коровъ на ночь и въ течевіе 4 зимнихъмёсяцевъ коровы стоять безвыходно на стойлё.

Хорошія коровы молодыя цёвою оть 120 до 140 и даже до 160 гульденовъ, т.-е. около 70 руб. сереб. (гульденъ = 54 коп. сер.).

Голландскія коровы почти всё бёлаго цвёта, съ черными нятнами, или черныят съ бёлыми пятнами; иныхъ цвётовъ очень мало и голландцы ихъ не любятъ, почему я этого узнать не могъ. Коммиссіонеръ мой сказалъ, что это потому, что для войскана сумки покупаютъ только кожи бёлыя съ черными пятнами или черныя съ бёлыми пятнами. Случаютъ они коровъ съ быками рано и трехлётнія у нихъ телки ужетелятся.

Хорошая корова даеть въ сутки нашей мёры 10 двухь ведерь. Доять они всегда два раза въ день-въ 4 часа угра и въ 4 часа дня, всегда въ одно время. Телять оставляють подъ матерями отъ 4 до 8 недёль, глядя по телку; чёмъ крёнче теленокъ, тёмъ скорёе отнимають. Молоко у нихъ жирное. Изъ молоко въ кадку и тудакладутъ рюмку или двё рюмки, глядя по количеству молоко, соленаго настоя нателячьихъ кншкахъ. Отъ этого вастоя всё творожныя части отдёляются очень скоро, часа въ 2 или 3. Тогда женщива водить по жидкости рёшетомъ и чрезъ то соединяетъ творожныя части. Потомъ она начинаетъ молоко сливать, твороть все болёе и болёе садится; потомъ чашкою она выжимаетъ творогъ и молоко все сливаетъ. Когда творогь обстоится, почти безъ жидкости, тогда вынимаютъ творогъ и кладуть въформы, а эти формы съ творогомъ въ гнетъ. Подъ гнетомъ смръ лежитъ сутки, а потомъ его солятъ и кладутъ на полки. Соленіе возобновляется въ продолжение недёли ежедневно; потомъ оставляютъ безъ соленія и черезъ мёсяцъ сыръ готовъ на продажу.

Сыровъ въ Голландін дѣлаютъ много сортовъ, но главные, по моему, слѣдующіе. Въ южной Голландін большіе сыры весьма вкусны; въ сѣверной Голландін маленькіе кружки очень солены и, по-моему, не весьма вкусны. Однако ихъ болѐе всего требуютъ за границу и въ особенности въ Англію. Фунтъ этого сыру сто́нтъ не менѣе 12 коп. сер. Третій сортъ дѣлается изъ плохого молока въ малыхъ фермахъ сътминомъ для домашняго и внутренняго употреблевія. Этотъ сыръ за границу не отправляется.

Масло ділають голландцы изъ молока, которое остается оть діланія сыра, и такнию образонь получають много масла, почти столько же, сколько мы изъ чистаго молока, по 1 фунту изъ ведра; масло иміеть вкусь сметаннаго. Сбивають они масло такь же, какь у нась, въ кадкі съ пестикомъ, къ которому прикрищенъ кругъ съ дырами.

Большею частью бьють они масло руками, но где больше производства, тамъмашина приводится въ действо лошадью.

Я осматривалъ на фермалъ земледъльческія орудія, но особеннаго въ нихъ ничего не замътилъ. Впроченъ въ съверной Голландіи хлъбопашество очень незначительно и почти не видишь полей засъянныхъ, — все обръщено подъ луга. Съверная Голландія почти вся ниже поверхности моря и защищена отъ воды плотинами; сверхъ того много озеръ и болотъ высушено, и почва еще ниже этой первой поверхности земли; эти земли называются polders. Для постояннаго выкачиванія изъ нихъ воды устроены водяныя мельницы.

Земли есть собственно принадлежащія поселянамъ, но большею частью они -обрабативаютъ ихъ, какъ фермеры, по условіямъ на 15—20 лътъ. Въ Голландіи трудно существовать мелкимъ собственникамъ потому, что нужно содержать плотины и пр.; дробной собственности содержаніе плотины затруднительно.

11 (23) авнуста. Стар. Брухъ. Въ 5 часовъ я быль уже на ногахъ и отправился осматривать ферму и взведенное тамъ молочное ховяйство.

Особеннаго только то, что стойла и стёны сарая выкрашены, что гнетъ при производствё сыра сдёланъ изъ краснаго дерева, что показывали миё въ потолкё ко́льца, къ которымъ на веревкахъ привязываютъ хвосты коровъ, чтобы они ихъ не марали... Чистота во всемъ даже смёшная.

13 (27) авнуста. — Въ Амстердамѣ мы посѣтным реформатскій сиротскій домъ, гдѣ воспитывается 300 сиротъ (180 мальчиковъ и 120 дѣвочекъ). Одѣяніе у нихъ странное: полилатья синее, а другая половина красное; но ни они, ни ихъ родственники этимъ не гнушаются, а напротивъ. Во всемъ учрежденіи вы не замѣтите ни малѣйшей роскоши; воспитанники спятъ на вѣсу; у нихъ толстыя простыни, вродѣ дероги, и покрываются они лѣтомъ простынею, а зимою шерстянымъ одѣяломъ. Ѣдятъ по буднямъ одинъ супъ съ полфунтомъ говядины за обѣдомъ, поутру и вечеромъ но полфунту хлѣба съ масломъ. Все чисто, опрягно. Я не могъ узнать, во что обходится содержаніе каждаго мальчика, но желательно, чтобы многіе поучились здѣсь не столько экономіи, сколько простотѣ.

Въ Амстердамъ очень много богоугодныхъ заведеній —и для сиротъ, и для стариковъ, и для старухъ, также много школъ. Потомъ я пошелъ къ извъстному филантропу г. Сюрингару (Suringar, Heerengracht près du Wolvenstract), по, къ сожалънію, не засталъ его дома: онъ увхалъ въ Парижъ на конгрессъ друзей мира.

30 авнуста (11 сектября). - Прекрасная вещь существуеть въ Бельгін, какъ средство противъ распространенія заразы: какъ скоро корова, лошадь или овца занемогаеть заразительною болёзнью, то тотчасъ хозяннъ объявляеть ветеринару и двумъ, на -сей предметъ выбраннымъ, въ сопшипе. Они осматривають, и если находять, что дъйствительно скотина больна заразительною бользнью, то цёнятъ ее, убиваютъ и -тотчасъ зарываютъ, а хозяниъ получаеть по ихъ свидътельству 1/3 цёны изъ казны и 1/3 изъ общины, а одну треть самъ теряетъ. Эта мёра оказывается столь полезною къ уничтоженію падежа, что прежде на покрытіе этого расхода собирали въ годъ по 1 франку съ коровы и съ лошади, а теперь беруть не болёе 10 сантиковъ.

31 авнуста (12 сектября).-Мы повхали на фермы г. Кнейта (въ Гентъ) и на ипервую ферму добхали довольно хорошо, но дождь все усиливался.

Мы ввошли сперва въ жилье фермера — очень опрятнаго фламандца, который принядъ насъ весьма добродушно и просто. Мы у него посидізи, поговорили, пока шелъ дождь, а какъ дождь немного унялся, мы пошли сперва въ скотный сарай. Тамъ нашли дургамскаго быка очень хорошей породы, заплаченнаго три года тому назадъ 1.500 фр., нісколько телятъ, рожденныхъ послі 1-го іоля — смісь фламандскихъ коровъ съ дургамскимъ быкомъ. Скотный сарай не иміетъ ничего особеннаго. Скотина стоитъ головами къ стіні, кормъ істъ на полу. Привязаны въ каждомъ стойлі по 2 коровы; въ задахъ канава, по которой моча стекаетъ въ особенную яму. Навозная яма не покрыта. Въ сухое время жидкость иногда качають на навозную яму.

Скопная комната очень хороша; изъ нея выходъ въ другую комнату, которая: въ земля и гда сважо. Молоко посла доенія разливають по горшкамъ, муравлен-

нымъ и имѣющимъ слѣдующую форму-

Молоко стоитъ, глядя по погодѣ, отъ 24 до 48 часовъ, и когда сметана настоится, то сливаютъ въ кадку, откуда тотчасъ сливаютъ въ боченокъ. Къ ствикамъ боченка придѣдана дощечка съ дырами, отверстіе для выпуска молока — просто дырочка съ штыромъ, а другое отверстіе для вынутья масла и для влитья молока закрывается очень плотно, съ желѣзной засовней. Масло очень хорошо, совершенно желто, но довольносодено. Бельгійцы увѣряютъ, что масло хорошо промытое хранится около года. Снятое молоко даютъ свиньямъ и, кажется, телятамъ. Сыворотку, послѣ сбитъя масла, фламандцы любятъ пить, а скоту этого не даютъ. Тутъ нашель я фонарь чудесный, который рѣшился тотчасъ кущить и привеети въ Россію.

Сыра во Фландрія ділають мало и только для внутренняго употребленія. Маслои мясо они отправляють въ Англію, но не въ значительныхъ количествахъ.

Потонъ осмотръля ны лошадей: чудныя, огромныя, сильныя лошади; я не видълъни въ Германіи, ни въ Англіи лошадей подобныхъ фламандскимъ.

Въ сараѣ, гдѣ хранятся инструменты, я обратилъ особенное вниманіе на плугъ. Онъ бевъ колеса, но для углубленія или размельченія имѣетъ ногу деревянную, которая опускается и понижается и идетъ впередъ по непаханной землѣ.

Сопникъ составленъ изъ двухъ частей и кромъ того ножъ, т.-е. ръзакъ. Желъзана этомъ плугъ очень много, все сдълано очень кръпко и массивно. Я полагаю, чтожелъза въ немъ будетъ до 100 фунтовъ. Пашутъ парою лошадей. Г. Кнейтъ очень хвалилъ плугъ фламандскій и говорилъ, что для ихъ земли лучше этого инструментавыдумать нельзя. Цёною обходится въ покупкъ отъ 80 до 100 франковъ.

Бороны у нихъ желѣзныя огромныя; работаютъ также большею частью парою, но иногда и въ-одиночку, запрягаютъ за уголъ.

Коса у нихъ обыкновенная, но хлёбъ они собственно не косятъ и не жнутъ, аимъютъ они въ правой рукъ маленькую косу, а въ лёвой родъ грабелевъ. И они очепь проворно убираютъ этипъ хлёбъ. Я самъ работалъ и, по-моему, этотъ способъ много легче и коси и серпа. Хлёбъ снимается очень чисто, но только снопъ. не красивъ, а колосъ и огузы перемъщаны. Они такъ убигаютъ и пшеницу, и рожь, и овесъ, и бобы, — однимъ словомъ, всъ хлёба.

Пшеница озниая у нихъ очень хороша, также замѣчательны бобы и горохъ. Я просилъ дать мив по полуфунта каждаго изъ этихъ хлѣбовъ. Потомъ мы пошли надругую ферму, гдѣ я видѣлъ то же. Сѣвооборота постояннаго и однообразнаго у нихъ нѣть, но всякій имѣеть свой сѣвообороть. Земли у нихъ отдыхають черезъ 5, 6, 7 и 8 лѣтъ. Сѣютъ они обыкновенно по вавозу ячмень, потомъ овощь, потомъ пшеницу или рожь, бобы или горохъ или кормовой горошекъ, овесъ, потомъ паръ. Рѣпу они обыкновене получаютъ съ тѣхъ земель, которыя были подъ кормовымъ горошкомъ, скашиваютъ его обыкновене на цвѣту.

Земля обрабатывается большею частью фермерами. Сами владёльцы рёдко занимаются хлёбопашествомъ. Изъ поселянъ мало которые сами землевладёльцы. Почваздёсь, около Остенде и даже въ большей части Фландріи, глинистая и отчасти глинопесчаная.

2 (14) семтября. - Вставши въ половине 6-го и видя, что погода хорошая, я по-

шель нанять кабріолеть для моей повздки въ Диксмюндъ. По мёрё какъ я удалялся отъ Остенде и приближался къ Диксмюнду, страна становилась лучше и лучше, почва плодоноснёе, обработка тщательнёе. Овесь подъ Диксмюндомъ быль вышиною слишкомъ въ аршинъ, гречиха немного ниже, прочіе хлёба были уже всё убраны.

Въ поляхъ видёлъ я много народа, сажающаго кользу. Во Фландріи сёють кользу или лётомъ въ полё и потомъ разсаживаютъ въ сентябрё и она поспёваетъ въ іюнё слёдующаго года, или сёютъ въ апрёлё, разсаживаютъ въ концё мая, а поспёваетъ она въ сентябрё.

Въ здёшнихъ мёстахъ болёе сажаютъ кользу подъ зниу; находятъ, что она и лучше родится, и благопріятийе убирается въ іюнё, а осенью часто бываеть сырое время и уборка крайне затрудиштельна. Для сажанія употребляють машинку, которою вдругъ дёлаютъ четыре дыры. Въ эти дыры дёвочки сажаютъ разсадку изъ кользи и приваливаютъ къ ней землю. Черезъ двё недёли она беретъ засилье и такъ ндетъ подъ зниу.

Въ 11 часовъ я прівхаль въ Диксиюндъ и тотчасъ пошель къ г. де-Брену, бургомейстеру города, который зваль меня къ себѣ въ Гентъ. Онъ вельль заложить свой кабріолеть и мы отправились сперва на винокуренный заводь гг. Vanhille frères. Этоть заводь считвется здесь однимь изь значительнейшихь; онь въ день выдёлываль до 2.800 литровь полугара. Гонять полугарь двойнымь, или почти двойнымъ-въ 94 гр. спиртомъ, добывая его изъ ржи (съ солодомъ и ячменемъ), изъ картофеля и свекловицы. Гг. Вангилль миб сказали, что они изъ 100 килограм. муки съ солодомъ получають 54 литра полугара. Солоду употребляють 1/3, убыли на солодь 10 процентовъ. Особенно хвалятъ выходы изъ картофеля и свекловицы. Гг. Вангиль меё сказывали, что изъ 100 кидомстровъ картофеля они получають отъ 16 до 17 литровъ полугара, а изъ такого же числа свекловицы бълой отъ 13 до 14 литровъ вина. Изъ свекловицы вино особенную имбеть пріятность. Свекловицы вообще на десятина родится втрое и даже вчетверо болае, чамъ картофеля, и потому хозяева завода теперь почти перестали сажать картофель, а обратились вполив въ свекив. Производство съ свекною то же, что съ картофеленъ: ее варятъ, давятъ и нотоиъ затирають съ солодонь. Паровики на заводё всё круглые; топять торфомь; въ сырое время прибавляють немного каменнаго угля. Заторъ дълають руками, холодять водою. Квасильные чаны маденькіе, въ нихъ ділають и заторь, и холодять, в квасять. Квасяльный процессь продолжается только 24 часа. Бражнаго куба нёть; бражка качается вверхъ и потомъ опускается внизъ черезъ 14 таредокъ; въ каждой тарелки встричають ее пары и отдиляють самыя субтильныя части, потомъ эти пары проходять чрезь конденсаторь и выходять спирть. Я ничего не нашель въ этомъ устройстве особенно хорошаго. Спирть очень хорошь и по запаху и по вкусу, равно полугаръ и разныя перегонныя водки. Въ Бельгін платять въ день съ каждаго чана. Этотъ заводъ въ день платить 400 франковъ и производить 2.800 литровъ, т.-е. около 15 сантимовъ, полагая литръ за 1/16 часть ведра, т.-е. около 70 коп. сер. съ ведра. Въ Бельгін заводчики продають кому хотять, какъ хотять и какою мирою ниъ угодно. Для испытанія крипости спирта употребляють алкоголометрь Гей-Люсака; курятъ зимою, т.-е. съ октября по апрель.

Оттуда отправились мы осматривать разныя фермы въ окружности города. Вездѣ нашелъ я прекрасныхъ, чрезвычайно сильныхъ лошадей доморощенныхъ; вездѣ рогатый скотъ облагороженный чрезъ смѣшеніе съ выписнымъ дургамскимъ, и каждый фермеръ разсказывалъ, какъ онъ досталъ или быка или телку pur sang Durham. Рогатый скотъ у нихъ прежде былъ голландский, но они всѣ вообще признають, что дургамские коровы молока даютъ поболѣе голландскихъ и молоко ихъ даеть 1/4 или даже 1/3 болве масла. Видвлъ овецъ тонкорувныхъ, но не въ значительныхъ количествахъ и не вездв, но свиней вездв и много и, опять-таки, для облагороживанія выписываютъ іоркскихъ. Свиньи отлично хороши; они у нихъ круглый годъ въ сарав и рвшительно въ поле не выпускаютъ.

На всёхъ фермахъ нашелъ очень хорошія земледёльческія орудія: плуги и боровы обикновенно фламандскія; иногда употребляють они бороны и деревянныя, когда или земля мягка, или заволакивають посёянное. Еще видёлъ я у нихъ особый плугь на колесахъ съ круглымъ отваломъ; они его употребляють для паханія передъ посадкою кользы, картофеля. Этотъ плугь—для разрыхленія земли и особенно для укладки ея ровными бороздами. Вездё сажали кользу, которая есть любимое, почти единственное масляничное растеніе въ здёшнемъ краю. Бельгійцы признаютъ кользу за самое выгодное растеніе и по количеству масла, и по тому, что оно всегда удается. Для сбитья масла употребляется та же машина, мною выше описанная; стоитъ масло въ сосудахъ, тоже вышеописанныхъ. Вездё чистота, опрятность, благосостояніе, милое обхожденіе.

Всё фермы, или почти всё, выстроены по одному плану

| Жилье фер-<br>мера съ<br>дётьми. | Жилье ра-<br>бочихъ. | Кор | о вы. | BN. | Лошади. |
|----------------------------------|----------------------|-----|-------|-----|---------|
| Гостиная.                        | Кухия.               |     |       |     |         |

Свади этого сарай, гдё молотять, складывають часть хлёба, а остальной хлёбъ кладуть въ скирдахъ, но обмолачивають весь и хранять хлёбъ зерномъ. Молотилокъ и вёялокъ нигдё нёть.

Пообёдавши въ Динскюндѣ, мы отправнинсь къ одному богатому помѣщику М-г Graeve, бургомейстеру сельской общины Stuyvenskerk, который самъ занимается хозяйствомъ, что встрѣчается очень рѣдко, нбо почти всё помѣщики отдають свои земли въ наймы фермерамъ. Условія обыкновенно пишутся на 9 лѣтъ, но, большею частью, фермеры живутъ очень давно на однихъ мѣстахъ. Много примѣровъ, что фермеры болёе ста лѣтъ живутъ все на однихъ мѣстахъ, и здѣсь считается предосудительнымъ-какъ для фермера, такъ и для помѣщика-невозобновляемость условій. У этого помѣщика дача состонтъ изъ 200 гектаровъ; онъ держитъ до двухсотъ штукъ рогатаго скота, до 100 свиней, до 200 овецъ. Дохода получаетъ въ сложности отъ 18 до 20 тыс. франковъ; онъ держитъ лошадей и работниковъ; у него нѣтъ молотшки, а только употребляетъ вѣялку́обыкновеннаго устройства.

Вездѣ сѣютъ очень много бобовъ, которыми кормятъ дошадей и откармливаютъ свиней. Много сажаютъ красной свеклы, которую также даютъ въ кормъ скоту. Инструменты у него совершенио тѣ же, какъ и на фермахъ.

По молочной и масляной части-то же.

У него видѣлъ я славиаго дургамскаго выписного быка и 4 дургамскихъ коровы. Онъ меѣ сказывалъ, что быкъ обошелся ему съ приводомъ въ 1.500 фр., а коровы въ 600 франковъ. Доятъ коровъ, большею частью, мужчины.

Описавши интересное нынѣшияго дия, не хочу умалчать и о комической части. Я пріѣхаль къ бургомистру Диксмюнда, къ г-ву de Breyn Peellaert—члену 2-й камеры; онъ приняль меня чрезвычайно радушно и тотчасъ подали бутылку кадеры съ 4 сухариками; потомъ мы отправились для нашихъ осмотровъ. Въ 3 часа мы возвращаемся въ городъ и я подагаю, что буду об'вдать у него, твиъ болѣе, что онъ мнѣ сказаль: "послѣ объда мы поѣдемъ въ другую сторону". Мы ѣздили въ его каб-

-120 -

ріолетѣ; онъ спросиль меня, гдѣ я остановился, я ему сказаль, и онъ меня очень обязательно завезъ ко мнѣ въ гостиницу и прибавилъ: "Avant de continuer nos courses vous désirerez peut-être prendre quelque chose". Я ему въ отвѣтъ: "и очень". De Breyn сошелъ со мною и очень мило спросилъ у хозянна, "что у васъ есть готоваго". Въ гостиницѣ все засуетилось и намъ подали обѣдъ: вмѣсто говядным разварную подошву съ луковымъ соусомъ, холодную телячью кость съ салатомъ и кусовъ смру. Какъ оба мы были равно голодны, то ѣли и подошву, и кость, а особенно навалились на смръ. Къ счастью, нашелъ я хорошее вино м имъ угостилъ г. бургомейстера.

Расплатившись за обѣдъ, т.-е. и за себя и за него, мы отправились; онъ было хотѣлъ заплатить за свой обѣдъ, но я его въ этомъ предупредилъ и заплатилъ прежде. Смѣшнѣе всего моя увѣренность, что я у него буду обѣдать, и его полная увѣренность, что я подобнаго приглашенія отъ него и не ожидаю. Онъ даже и не нзвинился, хотя я пріѣхалъ къ нему какъ къ знакомому, по его приглашенію, и притомъ онъ человѣкъ съ порядочнымъ состояніемъ и пользуется общимъ уваженіемъ.

3 (15) сентября. — Въ Бельгін въ каждомъ (arrondissement) округѣ есть соmice agricole, гдѣ всякій можетъ участвовать. Съѣздъ собирается, кажется, два раза въ году; тутъ разсуждають о пользахъ и выгодахъ хлѣбонашества, сообщаютъ другъ другу все новое полезное и назначаютъ двоихъ delegués auprès du comice provincial, которыё, собирается одниъ разъ въ годъ. Этотъ comice provincial избираетъ одного delegué къ Congrès agricolè, который собирается въ Брюсселѣ. Тутъ, кромѣ 9 членовъ отъ провницій, король назначаетъ еще 9 членовъ; они избираютъ президентъ и толкуютъ объ общихъ дѣлахъ хлѣбонашества. Конгрессъ можетъ представлять правительству проекты, просить объ устраненія препятствій къ улучшенію хлѣбонашества и пр. и пр.

5 (17) семпября.-Въ Генте пошли мы на выставку земледелія и садоводства. Лучше выставки я не видываль. Залы казино расположены для этого прекрасно; въ -самыхъ залахъ все устроено весьма изящно. Гентъ всегда славился своими цвётами, но, признаюсь, богатство ихъ въ теперешнее осеннее время превзошло мои ожиданія; такое же богатство деревьевъ изъ всёхъ странъ міра, воспитанныхъ во Фландріи. Фруктовъ: грушъ, яблоковъ, винограду, сливъ, бергамотовъ, дынь-бездна и очень много, притомъ, сортовъ весьма замѣчательныхъ. Ананасы фландрские много уступаютъ французскимъ ананасамъ, которые выставлены для возбужденія фландрскихъ садовниковъ; подобныхъ ананасовъ я не видывалъ: многіе въ 12, а нёкоторые въ 16 рядовъ и вышиною въ 16 вершковъ. Георгины всёхъ цвётовъ — и одна лучше другой; особенно поразили меня черныя, розовыя, расписныя. Въ саду подъ крышками, на этотъ случай устроенными, разложены произведенія хлібопашества: пшеница неимовізрно хороша и ростомъ (11/2 арш.) и зерномъ. Славный ячмень (большею частью озимый). Отличная кольза и дипладея. Конопля просто нев троятная, -я сильно сомитваюсь въ ея подлинности, -въ 4 аршина. Ленъ чудесный во всёхъ видахъ, т.-е. взятый только съ поля еще, съ головками, потомъ моченый, мятый, чесаный и совершенно на продажу приготовленный. Произведения огородничества - просто неимоварны. Моркови, рапы, картофель, бобы, горохи, тыквы, брюквы и пр. и пр. и пр. въ такомъ разнообразів, что я даже не подозрёваль существованія подобныхь сортовь. Туть было картофеля нисколько сотень сортовь и самые разнообразные: и билый и синій, и черный и красный, и розовый и зеленый, и круглый и продолговатый, и уродливый и правильний --- и ясно, что это не экземпляръ, но все разные сорта. Эти выставки крайне интересны и могуть быть весьма полезны, но слёдовало би изъ нихъ открыть продажу и упоминать, въ какомъ количествъ всякая вещь производится.

По части сельсквхъ орудій выставка не богата, нёкоторыя орудія были выставлены на выставкё промышленныхъ произведеній, а нёкоторыя тенерь, но этачасть на об'янхъ выставкахъ довольно бёдна.

9 (21) сентября.-Парижъ все тотъ же, перемвнены только имена, даже въ Тюлер. саду за загородку, т.-е. ту часть, которая была reservée pour la famille rovale. никого не пускають. Везда тихо, везда смирно, везда граждане добродушны; подиція менёе видно, чёмъ въ 1840 году; паспорть оть меня нигде не требовали. Перемёнь къ лучшему нашель нёсколько: улины лучше вымощены и чище, нёсколько уродлевыхъ строеній свесено, но вообще я нашелъ Парижъ какъ будто я выёхаль изъ него не 9 лъть назадъ, но 9 мъсяцевъ. Вездъ написано: Liberté, égalité, fraternité. Вечеромъ пошли въ театръ des Varietés, гдъ давали 4 пьесы: въ первой Congrès de Paix-сивялись надъ събхавшимися изъ всёхъ странъ міра 11я толкованія о средствахъ въ уничтоженію войны, всякій предлагалъ свое и говорилъ на своемъ языкѣ, в наконецъ всѣ передралась. Во второй пьесѣ les Cameleons — представлены одно послё другаго всё правленія Франціи, а также всё партія: бёлые, красные, трехцвётние, - сибются надъ всёмъ и въ заключение сдёлалась суматоха: всё стали кричать, начали актеры говорить и изъ райка, и изъ партера и изъ ложъ-всякий свое, въ концё концовъ суфлеръ входить на сцену и извиняется, что представление не можеть продолжаться, потому что авторь не докончиль пьесы.

Тогда требують автора и выходить авторь — ребенокь 6 ийи 7 лёть, который ность очень умные куплеты. Онь говорить, что вина не его, онь много думаль, но ничего придумать не могь — "le provisoir est partout, pour quoi voulez vous qu'il nesoit pas aussi dans ma pièce". Эти куплеты аплодируются жестоко. Въ слёдующахъ двухъ пьесахъ — также насмёшки на существующій порядокъ вещой: на liberté, égalité et fraternité, на правительство, на депутатовъ, — однимъ словомъ, смёются надъ всёмъ.

19 сектября (10 октября).-Въ 12 часовъ мы пошли въ Народное Собраніе, нодо часа трибувы не были отперты и мы должны были прогуливаться подлё Собранія. Жельющихъ взойти было очень много, полиціи было довольно; не позволяли стоятьнароду у того подъёзда, откуда входили народные представители; около входа въ трибуны быль устроень queue; стать же виз хвоста не позволяли. Весь дворь вокругъ Народнаго Собранія быль наполнень войсками. Это временное Собраніе устроево нехорошо, — слишкомъ длянно и вообще для слушателей очень невыгодно. Въ два часа зала начала наполняться. Въ 21/4 взошелъ Дюпенъ и открыль засъдание. Засъдание началось пояменною перекличкой, но какъ президенть не могъ водворить молчанія, то предложнить представителямъ Scrutin public à la tribune, т.-е. всякий представитель входнить на кассерру и клалъ въ одну урну шаръ (для счету), а въ другуюзаписку съ своимъ именемъ. Оказалось членовъ 486. После того министръ иностранныхъ дълъ Токвиль, военный Рюльеръ, морской Трассе и финансовъ Пасси представили разные проекты законовъ, относящихся въ римской экспедиція, и просили вся эти проекты передать на разскотръніе особой коммиссія, назначенной въ отдъденіяхъ (bureaux). Собраніе согласилось безъ всякихъ споровъ. Затімъ представитель Малардье, членъ крайней левой стороны, просиль позволение предложитьмизистру внутреннихъ дълъ Дюфору вопросъ. По изъявленіи собраніемъ на то согласія, г. Малардье сділаль пустой вопрось, на который Дюфорь отвічаль шуткою, и камера перешла à l'ordre du jour. Такъ какъ никакихъ дѣлъ не было на очереди, то въ 38/4 часа засёданіе было закрыто. Я видёль Дюпена старшаго, который очень состарился; то же должень сказать объ Одиліонь Баро и Тьерь; Токвиль до сихъ поръ брюнетъ и имветъ очень умное лицо; Пасси сбдъ, лысъ, съ круглимъмаленькимъ лицомъ, небольшаго роста; Дюфоръ — мусколовный человёкъ, оъ вначительнымъ лицомъ; Рюльеръ — толстый и имѣетъ лицо вовсе не замѣчательное; Трасси худъ, съ очень умнымъ лицомъ; Ламене имѣетъ лицо умное и крайне хитрое, портретъ его очень похожъ; у Араго лицо умное, доброе, открытое, портретъ очень похожъ; Кавеньякъ похожъ на свои портреты какъ нельзя болёе, ростомъ высокъ, лицо длинное, нѣсколько угловатое, взглядъ значительный, сидитъ, ходитъ, говоритъ съ большою простотою и avec beaucoup de dignité. Ламартина не было, — онъ боленъ; нѣкоторыхъ другихъ не могъ видёть.

Публичныя трибуны были очень слабо наполнены, потому что впустили народа очень мало и билетовъ выдано было немного. Какъ прежде Людвить Филиппъ себя запираль и окружаль твлохранителями, такъ теперь действуетъ народное собраніе.

Въ исходъ 6-го часа я отправнися, чтобы взять билеть для театра Porte St.-Матtin, гдъ давали пьесу Rome. Народа у входа было еще болъе, чъмъ у входовъ въ Assemblée nationale, дрались у дверей. Я досталь билет 4 au bureau de location и въ 6<sup>1</sup>/<sub>2</sub> мы взопли въ театръ. Представление началось въ 7, но до 7 лъли Marseilleuse и новыя республиканскія пъсни, и по окончаніи каждой пъсни раздавались громкія рукоплесканія. То же повторялось и въ антрактахъ. Сюжеть пьесы неимовъренъ. Первое дъйствіе: Мастай (нынъпній папа) представленъ генераловъ, который влюбляется и дъйствуеть во всёхъ отношеніяхъ какъ военный. Второе дъйствіе: Мастай съ отчаянія, что его возлюбленная вышла замужъ за другаго въ его отсутствіе, дълется монахомъ и наконецъ производится въ епископы. Въ третьемъ дъйствіи Григорій папа умираетъ, конклавъ и экзальтація папы съ процессіей на сценѣ. Дъйствіе четвертое: дъйствія либеральныя папы. Восхищеніе народное, пеудовольствіе и козни кардиналовъ. И папы и кардиналы въ своихъ священныхъ платьяхъ на сценѣ. Дъйствіе пятое: народное возмущеніе, бъство папы, провозглашеніе республики, дъйствіе тріумвирата и народное торжество. Шуму было очень много.

Кресты, папа, кърдиналы, священныя ихъ платья, папская тіара, — однимъ словомъ, все священное на сценв. Представленіе кончилось безъ особеннихъ приключеній, йо при входв было полиціи много.

20 семтября (2 октября). — Во 2-мъ часу пошелъ въ Народное Собраніе, гдё сиделъ въ дипломатической трибунв. Въ 2 часа началось засёданіе и кончилось въ 5; все засёданіе было занято выборомъ президента, виде-президентовъ и секретарей. Президентомъ выбранъ опять Дюпенъ, а первымъ вице-президентовъ — Барошъ, который и предсёдательствовалъ въ Собраніи. Его лицо не замѣчательное: умное, но не весъма привлекательное, — есть въ чертахъ какая-то подлость. Видѣлъ хорошо Пьера Леру, Лароша Жакелена, Наполеона Бонапарте, который очень похожъ на Наполеона, Лагранжа, Беррье.

Много очень смотрёль на Кавеньяка, который постоянно снязль на своемъ мёстё, говориль очень мало съ тёми, которые къ нему подходили, а самъ ни къ кому не подходиль. Любимое его положеніе есть руки сложенныя на груди. Тьеръ постоянно бёгаеть, хлопочеть и всёмъ руки жметь.

21 семпября (3 октября).-Въ 10 часовъ поутру мы отправнинсь въ Palais du Justice, и тамъ, по милости обязательнаго адвоката, посажены были въ enceinte присутствія de la Cour d'Assises, все слышали и видѣли прекрасно. Дѣло было неватѣйливое: судили одного молодаго малаго, лѣтъ 22 или 23, обвиненнаго въ по-кражѣ суммы около 400 фр. Рѣшительныхъ доказательствъ противъ обвиненнаго не было. Главнымъ свидѣтелемъ была привратница того дома, гдѣ покража была учинена; но она видѣла только одно, а именно то, что обвиненный, ушедшій на работу въ 5 часовъ утра, возвратился опять въ 7 часовъ и вышелъ съ той лѣстивцы, гдѣ

украдены вещи, спустя съ часъ времени. Генеральный адвокать доказываль, что воровство учинено непременно обвиненнымъ, какъ потому, что привратница видёла, какъ онъ сходилъ съ лёстницы, въ чемъ обвиненный вовсе не сознавался, такъ въ особенности потому, что онъ уже въ третій разъ является sous l'inculpation du vol. Адвокать обвиненнаго защищалъ порядочно; но и онъ, и генеральный адвокатъ произнесли огромныя рёчи, говорили очень много ненужнаго и весьма непристойно старались увлечь присяжныхъ своими фразами и жестами. Президентъ, виёсто антлійскаго гезите, произнесъ длинную рёчь, въ которой повторилъ все сказанное и обвинителемъ и защитникомъ и предложнать присяжнымъ слёдующіе вопросы: Виновать ли обвиненный въ покражё съ употреблепіемъ фальшивыхъ ключей? Виновать ли обвиненный въ покражѣ просто? Имёются ли сirconstances allenuantes?

Я сявдяль съ большимъ вниманіемъ за всёмъ дёлопроизводствомъ и увёренъ быль, что послёдуетъ acquittement de l'accusé par le jury; но вмёсто того, вопреян справедливости и всякаго здраваго смысла, присяжние отвёчали большинствомъ 7 противъ 5 голосовъ отрицательно на первый вопросъ и положительно на слёдующіе два, т.-е. они признали его внеовнымъ въ простой покражѣ. Между тёмъ очевидно, что или покража была имъ учинена съ поддёльными ключами, или покража была совершена не имъ, а другимъ лицомъ; слёдовательно, или должно было признать его виновнымъ по вервому вопросу, или слёдовало его отъ суда освободить. Далёе cirsonstances allenuantes никакихъ не было, кромѣ только того, что воровство вовсе не довазано. Послё объявленія verdict du jury, я подошелъ въ адвокату и изъявнать ему удивленіе насчетъ рёшенія присяжныхъ; я рёшительно не могъ понять, какъ можно осудить безъ доказательствъ и потомъ сказать, что имѣются circonstances allenuantes, когда ихъ вовсе не было.

"Que voulez vous, monsieur, l'arbitraire chez nous est en toute chose. Le jury voyant l'accusé revenu pour la troisième fois devant la Cour d'Assises, a cru ne pas pouvoir l'absoudre complétement, mais la condamnation pour vol avec fausses clés entrainant la peine des traveaux forcées, le jury le reconnu coupable d'un vol simple et à recommandé à l'attention de la cour des circonstances attenuantes, bien qu'ils n'existèrent pas".

А потому судь осудиль его на трехгодичное заключение въ тюрьмѣ. Я часто бываль въ Парижѣ à la Cour d'Assises въ 1831, бываль также вѣсколько разъ въ 1840 и быль теперь, и могу рѣшительно сказать, что порядка въ судопроизводствѣ теперь гораздо болѣе, но, къ сожалѣнію, многоглагольствіе почти одинакое и присяжные продолжають судять весьма произвольно.

30 сентября (12 октября). —Бызъ въ Берлинсковъ народновъ собранія National Versamlung II-й камеры. Толкъ шель о ревизія и въкоторыхъ статей конституція. Большая часть ръчей были читавы. Изъ министровъ говорилъ Мантейфель. Очень тяжело долго сидѣть и слушать чтеніе ръчей; надобно отдать нѣицамъ справедливость, что слушать — мастера. Еслибы муха пролетѣла, то было бы слышно. Французамъ, товорунамъ, для слушанія слёдовало бы выписывать нѣмцевъ. Какъ во французсковъ національномъ собранія всё шумятъ и говорятъ и никто не слушаетъ, такъ у нѣмцевъ чудесный порядокъ и колокольчикъ президента рѣшительно и разу не раздавался.

Сегодня получено въ Берлинѣ извѣстіе о казни Людовика Батьяни и десяти зенгерскихъ гевераловъ. Это извѣстіе произвело чрезвычайное дѣйствіе въ Берлинѣ, даже нѣмцы зашевелились и ужасъ овладѣлъ всѣми. Въ Пештѣ, Пресбургѣ, Вѣнѣ дѣйствіе было еще сильнѣе,—опасались возмущенія. Не смѣли казнить ихъ публично, исполняли приговоръ во внутреннемъ дворѣ тюрьмы.

# приложение десятое.

## Письмо А. И. Кошелеву Вас. Адр. Жуковскаго.

### Любезнайшій Александрь Ивановнчь!

Вдругъ на меня нашло сомниніе, благодаря моей непотребной памяти, отвичаль ЛИ Я НА ВАШО Дружеское письмо, въ которомъ вы меня приглашали подъ кровлю вашего дока на все время моего пребыванія въ Москвв. Кажется, что я отвічаль,кажется, да не върнтся; такія проділки со мною часто случаются; во всякомъ случав, если я согравшиль передъ вами, простите меня, какъ добрый христіанниъ. Судьба пе позволила мий воспользоваться вашимъ любезнымъ приглашеніемъ. Вотъ вамъ моя біографія: вы оставили насъ въ дом'в Клейнмана, по соседству съ темъ домомъ, гдё вы жили съ вашей супругой; въ най мисяци ны были выгнаны наъ этого дома королемъ Виртенбергскимъ, переселились въ горинцы оставленныя вами и заняли весь этакъ, гдё были намерены прожить до начала поля и потомъ вхать въ Россію. Іюль пришель, мы уложные всё свои ножетке для отъёзда, и стоило только сёсть въ вагонъ да и тхать, анъ нттъ,--на мой правый глазъ, давно уже слепой, напала подагрическая матерія и съ тіхъ поръ, вотъ уже шестой місяцъ, какъ я лишенъ воздуху, свёта и возможности дёлать что-нибудь требующее употребленія глазъ. Теперь мнё нёсколько лучше, но все не дужаю чтобъ я могъ отдёлаться отъ бёды своей прежде конца зимы. Всё мон работы парадизированы, особливо составление монхъ педагогическихъ таблицъ, которыхъ образчики вы у меня видёли и которыхъ практическую пользу я уже надъ своею дочерью извёдаль; жаль мнё будеть, если эта работа, которой результать могь бы быть полезень вообще въ домашнемъ учебномъ образованіи, останется неконченною. Для окончанія этой работы и для употреблевія въ двло моей методы въ образованія датей монхъ мна нуженъ помощникъ. Этотъ помощникъ долженъ быть молодой человъкъ, хорошо окончившій университетскій курсь наукь, живаго, воспрінмчиваго ума, знающій хорошо русскій языкъ, древніе языки, основавіе математики, естественныя науки, исторію и географію. Еслибы нашелся такой NB христіански нравственный питомець отечественныхъ музъ, и еслибъ онъ согласился войти въ мой домъ, чтобы со мною вмёств совершить первоначальное образование двтей моихъ и обработать методу, которую могъ бы посят самъ же ввести въ общее употребленіе, — это было бы для меня большое счастіе. Меня навістиль въ Бадень Косовичь. На вопрось мой: не знаеть ли онъ кого соотвътствующаго моему желавію, - онъ указаль мвѣ на Бартенева, кандидата Московскаго университета. Знаете ин вы Бартенева? Если знаете, потрудитесь мнѣ о немъ написать; если же не знаете, то распросите у вашихъ московскихъ профессоровъ. Можетъ-быть вамъ извъстенъ и другой ито, кромъ Бартенева, соотвът-

Digitized by Google

ствующій моему ндеалу. Однимъ словомъ, примете къ сердцу это важное для меня діло. Я желаю имізть напередъ нікоторыя понятія о тіхъ, къ кому бы я могъ адресоваться, когда возвращусь въ началі будущаго літа въ Россію.

За сниъ простите, дружески васъ обнимаю. Увѣдомъте меня о Кирżевскихъ, Иванѣ и Петрѣ, и объ Авдотъѣ Петровнѣ, о которой давнымъ-давно не имѣю никакого слуха. Обнимите за меня друга Хомякова и Глинку. Передайте мой дружескій поклонъ Шевыреву и Динтріеву, Мельгунову и Свербеевымъ. И я и жена просимъ васъ сказать наше дружеское почтеніе вашей супругѣ.

Искренно преданный вамъ Жуковскій.

29 ноября (11 девабря) 1851 года. Баденъ-Баденъ.

# ПРИЛОЖЕНІЕ ОДИННАДЦАТОЕ.

# Письмо А. И. Кошелева къ Императору Александру II и Записка о денежныхъ средствахъ Россіи.

#### Всемилостиваний Государы!

Трудно, почти невозможно для частнаго человёка у насъ составлять какія-либо, на вёрныхъ данныхъ основанныя, предположенія по дёламъ государственнымъ; но есть случан, когда мысль невольно къ нимъ несется и когда любовь къ Отечеству и Царю не позволяетъ танть въ себё то, чёмъ душа и умъ преисполнены. Теперь, когда Севастополь и значительная часть нашихъ границъ находятся подъ ударомъ враговъ и когда грозитъ Россіи война многолётняя, нерёдко высказываемыя опасенія насчетъ слабости денежныхъ средствъ Россіи глубоко огорчаютъ всякаго вёрноподданнаго. Денежныя наши средства казались инё всегда гораздо болёе значительными, чёмъ вообще полагаютъ. Я изложнаъ свои убъжденія по сему предмету; полная увёренность въ сили и будущность Россіи еще болёе проника душу мой и внушила жиё смёлость повергнуть ихъ на воззрёніе Вашего Императорскаго Величества.

Быть можеть, что записка моя не дёльна и не своевременна; въ такомъ случаё благоволите, Государь, видёть въ ней только порывъ вёрноподданнической преданности.

Апрвля ... дня 1855 года.

### О денежныхъ средствахъ Россіи въ настоящихъ обстоятельствахъ.

Положеніе нашего отечества, въ настоящее время, такъ затруднительно, такъ важно и такъ опасно, что невольно оно дълается предметомъ всъхъ нашихъ думъ и заботъ. Конечно, Царь и его совътники стоятъ у руля, наблюдаютъ за ходомъ корабля и принимаютъ, по лучшему своему усмотрънію, мъры для благоуспѣшнаго его направленія. Но не случается ли иногда, что малосвѣдущій рыбакъ указываетъ искусному кормчему подводный камень и обходъ вокругъ него и тѣмъ предохраняетъ корабль отъ грозящей ему бѣды? Иное виднѣе для простаго человѣка, чѣмъ для людей и умиѣйшихъ и опытиѣйшихъ, но устремившихъ свое вниманіе на самыя видныя стороны дѣла. А какое теперь въ ходу дѣло и сколько у него сторонъ? Умъ цѣпенѣетъ при одной думѣ о немъ; каково же тщательно наблюдать за нимъ, направлять многоразличныя отрасли его, устранять встрѣчающіяся препятствія, исправлять частныя неудачи, побѣждать открывающіяся невозможности и проч. и проч. и проч.? Страшно объ этомъ и подумать. А потому не долгъ ли каждаго русскаго, преданнаго своему отечеству, теперь болѣе, чѣмъ когда-либо, высказывать мысли, которыя, по его убѣжденію, могутъ быть полезными Царю и людямъ, помогающиюъ ему нести бремя на-

Digitized by Google

стоящаго дня? Если мысль дёльна, то ею воспользуются; если она пуста, то ее откинуть; а изъ десяти мыслей, отъ глубокаго убъжденія выоказанныхъ, едва ли не будетъхоть одна дёльная, а одна мысль дёльная можетъ уже сдёлать много добра. Подъвліяніемъ сей-то надежди и по требованію совёсти, счелъ я долгомъ изложить, повозможности кратко, слёдующія мысли.

#### Важность денежных средство во военномо диль.

И прежде деньги имъли сильное вліяніе на исходъ войны, а теперь финансы заключають въ себё чуть-чуть не всю военную задачу. Чьи денежныя средства дольне вытерпять, тоть и побёднть. На семъ-то основанія многіе европейскіе публицисты обёщають несомнённую побёду западнымъ державамъ, ибо они считають ихъ несравненно богаче Россія, которая, по ихъ мнёнію, при крайнихъ усиліяхъ, кожеть выдержать еще одну кампанію, а въ 1856 году, разоренная и побёжденная, должно будетъ принять тё условія, которыя побёдителямъ угодно будеть ей даровать. Не будемъ обязанывать себя льстивыми надеждами, но и не станемъ убявать своей дёлтельности излишними опасеніями, а потому разсмотримъ нёсколько обстоятельно положеніе нашихъ финансовъ и средства, намъ предлежащія.

### Государственные доли России.

Нашъ государственный доять визминій и внутренній на 1-е января 1854 года (по оффиціальнымъ свёдёвіямъ) простирался до 417.746.425 рублей сер. Послё того сдёланъ былъ заемъ чрезъ посредство банкира Штиглица въ 50 милліоновъ рублей сер.; были также выпуски билетовъ казначейства. Допустимъ, что нашъ государственный доятъ дошелъ даже до пяти сотъ инлліоновъ рублей сер. Эта сумма представляеть съ небольшимъ нашъ двухгодовой доходъ. Франція имѣетъ доягъ, равняющійся четырехгодичному ся доходу, а Англія должна не болѣе и не менѣе какъ пятнадцатилѣтно сложность своихъ доходовъ. Слѣдовательно, въ этомъ отношенія наше финансовое положеніе не страшно.

Но у насъ, кромѣ этого долга, есть еще другой долгь. Сумма кредитныхъ билетовъ, выпущенныхъ по 1-е сентября 1854 года (по ноказанию г. Тенгоборскаго), простиралась до 345.227.000 руб. сер., а размѣннаго фонда нмѣлось 146.563.000 руб. сер. Слѣдовательно еще годъ государственнаго дохода должно отнести къ нокрытию государственнаго долга.

## Государственные доходы России.

Государственные наши доходы, по показанію г. Тенгоборскаго, дошли въ 1853 году до 224 мня. руб. сер., взъ которыхъ 100 мня., по его же показаніянъ, расходовались на содержаніе военныхъ силъ. Трудно не усомниться въ истинѣ сей послѣдней цифры; вѣроятво многія статьи: содержаніе крѣпостей, флота и другіе расходи не включены въ эту сумы; ибо извѣстно, что три пятыхъ государственныхъ доходовъ едва покрывали, въ мирное время, издержки военнаго и морскаго вѣдомствъ. Теперь, при умножающейся армін и при чрезвычайныхъ издержкахъ на содержаніе, шередвиженіе и пр. нашихъ войскъ, сумма, потребная для военнаго вѣдомства, должна слишкомъ удвоиться, и я думаю, что можно безъ ошибки назначить на чрезвычайныя издержки по случаю войны еще отъ 100 до 150 мня. рублей сер. въ годъ. — Откуда получать ежегодно такую сумы?

Еслибы война должна была продолжиться одинъ или два года, то выпускомъ предитныхъ билетовъ и билетовъ казначейства и другими обыкновенными средствани

-128 -

можно было бы кое-какъ покрыть предстоящіе государству расходы. Но война грозить быть многолітнею; разміры ся становятся все огромніве и огромніве; и со дня на день діялается очевидніве, что одолівніе врага достанется на часть того, чьи денежным средства доліте витерпять. Слідовательно, нельзя уже боліве обманивать себя надеждами на миръ и должно наконецъ рішиться на войну безь оглядки вспять. Какія же денежныя средства вмізень ми, чтобы вести войну многотрудную и многолітною?

### Денежныя средства России.

Средства наши суть: усиленіе налоговъ, займы, выпускъ кредитныхъ билетовъ и пожертвованія.

#### I. Усиление налоговь.

Первое средство, при настоящемъ развити нашихъ производительныхъ силъ едва ля удобно вообще; теперь же оно совершенно невозможно. Цифра нашихъ налоговъ, конечно, не велика сама по себф, но она значительна потому, что наши, въ обращении находящияся, богатства и наши добывки недьзя не назвать крайне ограниченными. Англичанину дегче заплатить причитающіеся съ него 17, а французу 12 руб. сер., чемъ русскому взнести следующіе съ него 31/2 руб. сер., а за исключеніемъ женъ, дътей и престарълыхъ не менъе 14 руб. сер. \*) Наши налоги, по слабому развитію нашихъ средствъ, вовсе не легки. Едва уменьшилась наша вывозная торговля,и она, составляющая менве чемъ двадцатую часть нашихъ денежныхъ оборотовъ, такъ подавила всю внутреннюю торговлю, что чувствуется тажкій застой везд'я и во всенъ. При неурожаб, почти повсенъстномъ, паны на хлабъ во всахъ хлабородныхъ губерніяхъ низки; крестьяне и помбщики едва въ состояній уплатить подати и взнести проценты въ вредитныя установленія. Мануфактуристы уменьшили своя производства, а торговцы не могуть сбыть на деньги свои товары. Къ тому же третій наборь въ теченіе менье полутора года почти удвоиль подати. Теперь рашительно ничего боле нельзя взять съ крестьянъ; и даже едва ли имибшнія повинности такъ исправно уплатятся, какь онв доселв платились. - Въ таможенныхъ доходахъ должна быть довольно значительная недовыручка; и питейный сборъ, доведенный до размъровъ чрезвычайныхъ, едва доставитъ слъдующія съ него деньги; къ тому же онъ основанъ на контрактахъ, а слѣдовательно и не можетъ быть увеличенъ. Усиленіе подати на соль есть средство, на которое можеть быть указано въ отвѣтахъ на статьи европейскихъ публицистовъ; но мы, русскіе, знаемъ всю невозможность его приведенія въ дъйство: этотъ прибавокъ налога легъ бы преямущественно на низшій классъ, который и безъ того бедень и платить все, что онь только можеть уплатить; и сверхь того имель бы самое вредное вліяніе на общественное здоровье и на земленаціе. Прочіе наши налоги такъ незначительны, что удвоеніе ихъ не дастъ казив и десяти милліоновъ рублей. сер. Следовательно налоги не могуть доставить намъ нужныхъ средствъ къ продолжению войны.

#### II. Займы.

Займы могуть быть внёшвіе и внутренніе. Уже опыть доказаль, какъ тагостень заемъ внёшній въ настоящихъ обстоятельствахъ. Овъ едва состоялся лётомъ текущаго года; онъ вёроятно совсёмъ не можетъ состояться теперь, когда область войны все болёе и болёе расширяется. Слёдовательно возможенъ только заемъ внутренній.

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Эта цифра, какъ и всъ прочія, быть-можетъ не совсёмъ върна, ибо частному человёку невозможно имёть върныхъ свёдёній по дёламъ нашего государственнаго хозяйства. Впрочемъ онѣ служатъ здёсь не доводами, а только приблизительными данными для соображеній.

Нельзя не сознаться, что вообще им бідны капиталами, что капиталы, которие им и иміземь, уже находятся въ вредитныхъ учрежденияхъ, т.-е. въ рукахъ правительства, что ми особенно страдаемъ недостаткомъ капиталовъ и отсутствиемъ частнаго кредита, и что эти два бідствия суть главныя причины теперешняго застоя нашей торговли. Заемъ внутренній извлечетъ послёдния деньги изъ народа, и сверхъ того онъ не доставитъ казив денегъ въ дійствительности, ибо мы должны будемъ взять ихъ изъ банковъ, которые иміютъ незначительные наличные фонды и которымъ казна должна огромныя суммы; слёдовательно она должна будетъ возвратить кредитнымъ учрежденіямъ почти тё же суммы, которыя она получитъ отъ частныхъ лицъ.

Многіе думають, что мы можемъ сдёлать заемъ внутренній посредствомъ вниуска билетовъ казначейства. Конечно, эти билети польвуются общимъ къ себѣ благорасноложеніемъ. Они ходятъ во внутренности Россін даже съ преміею и ихъ довольно трудно доставать. Но до сихъ поръ, по показанію г. Тенгоборскаго, ихъ выпущево только на 75 мил. рублей сер. При теперешнемъ застов торговли и промышленности, значительный выпускъ сихъ билетовъ едва ли разойдется безостановочно. Къ тому же для пріобрѣтенія сихъ билетовъ усилятся выенки изъ банковъ и уменьшатся вклади въ сій учрежденія, и барышъ о́удетъ только для частныхъ лицъ, которыя, виѣсто 4 процентовъ въ годъ, получатъ 4<sup>33</sup>/100 процента. Слѣдовательно къ этому внутреннему займу должно отнести то же, что мною сказано о внутреннихъ займахъ вобще.

Нікоторые финансовые люди говорять, что казна въ обезпеченіе внутренняго займа можеть представить свои рыбныя ловли, земли и другія имущества. Это обезпеченіе могло би удовлетворить европейскихъ капиталистовъ при визшиемъ займѣ; но наши денежные люди сочтутъ ихъ менёе чёмъ за ничто. Мы ифримъ нашему правительству, его стойкости и добросовѣстности, вѣрныъ совокупности его доходовъ и нравственной его отвѣтственности за долгъ; но если оно представитъ въ обевпеченіе часть своихъ доходовъ или иной вещественный залогъ, сохраняя при томъ неограниченную свою власть на распоряжение всѣмъ и истъи, то общее довѣріе къ казиѣ не только не усилится, но ослабиетъ; вбо въ этомъ дѣйствіи всякій русскій увидитъ лиць грустний признакъ затруднительности ся положенія. Огромность кавиталовъ, вложенныхъ въ банки, свидѣтельствуетъ о нашемъ довѣріи въ правительству. Теперь оно у насъ не можетъ болѣе занать, потому что уже все, или почти все, что имѣемъ, ми ему уже довѣрные. Слѣдовательно и этотъ источнивъ не обиленъ и не можетъ соотвѣтствовать потребностямъ настоящаго времени.

## III. Выпускъ кредитныхъ билетовъ.

Выпускъ вредитныхъ бидетовъ есть, конечно, источникъ богатый и могущій, повидимому, удовлетворить всёмъ государственнымъ нуждамъ въ настоящее время. Но этотъ благодётельный и обильный ключъ исходитъ изъ такой вершины, когорая даже не подлежитъ дёйствію верховной власти. Усиливать его труднёе, чёмъ даже въ началё открыть, и указами его не оживншь, когда онъ начнетъ изсякать. Не говори о Франціи и Австріи, гдё бумажки доходили до безцённости, но собственная наша исторія нынёшняго столётія сохранила для насъ урокъ, который мы не должны забывать. Еще люди нынё живущіе помнять, какъ ассигнаціи пользовались общимъ довёріемъ и какъ онё были любимой ходячею въ государствё монетою. При усиленныхъ выпускахъ онё начали упадать: въ 1803 году рубль серебромъ сталъ уже равняться 1 руб. 25 коп. ассигнаціями; въ 1810 году онъ дошелъ до 3 рублей, а въ 1815 году онъ представлялъ не болёе, ни менёе какъ 4 руб. 18 коп. ассигнаціяни. Извёстно, какое разстройство произведено было этимъ государственнымъ банкротствомъ въ частвныхъ и казенныхъ оборотахъ и богатствахъ; но тогда весь нашъ бить

частный, общественный и государственный быль гораздо проще и малосложне. Въ половину меньшее банкротство казны ныне произведеть вдвое большее разстройство въ государства; единство и твердость нашихъ коедитныхъ установлений, высоко цанимыхъ даже ипостранцами, безпристрастно въ оныя вникнувщими, погибнутъ безвозвратно, и Россія поставлена будеть на краю погибели.-Извъстны усидія нашего правительства съ 1817 года въ возстановлению ценности бумажевъ; но известно также что результаты далеко не соотвътствовали его ожиданіямъ. Нашъ государственный кредить насколько утвердился только съ 1843 года, когда установлена была новал система билетовъ съ разибнимиъ фондомъ. Конечно, нашъ разменный фондъ значителень, и онъ можеть снести выпускъ новыхъ кредитныхъ билетовъ на 50, на 100, даже быть-можеть на 200 мнд. руб. сер. Но 50 нди 100, нди даже 200 мнд. рублей, выпущенныхъ билетами, не истощатъ ли всей возможности дальнайшихъ выпусковъ? Выпускъ такой значительный, произведенный въ течение одного или полутора. года, не уронить ли ихъ ценности? Не наводнить ли онъ государства капиталами, которые тотчась не найдуть себа двятельнаго помещения и поступять въ креднтныя учреждения? Не страшна ин уже и безь того цифра видадовь въ наши банки?--Дерзко было бы отвѣчать отрицательно на эги вопросы. Мы знаемъ, какъ твердо довѣріе народа въ вредатнымъ белетамъ; но мы знаемъ также, съ какон похвальною осторожностью правительство доселё ихъ выпускадо. Конечно, важенъ при бумажныхъ деньгахъ размѣнный фондъ, но еще важиве для ихъ цѣнности итогъ выпущенныхъ билетовъ. Для каждаго государства во всякое время есть извёстная сумма денегъ, потребная для его оборотовъ. Если эта цифра ниже мистной потребности, то дорожають деньги и дешевають товары, и извий мало-помалу пополняется недостатокъ въ деньгахъ привозомъ драгоценныхъ металдовъ. Если сумма денегъ въ государстве выше мъстной потребности, то дешевъють деньги и дорожають товари, - и металлическія деньги выходять изъ государства. Какъ первый недостатокъ нъсколько стъсняетъ развитіе промышленности, но ограждаеть государство оть внезалныхъ потрясеній въ торговлё и кредите, такъ послёдній недостатокъ, оживляя временно мануфактуры и торговлю, готовить имъ более или менее тяжкие кризисы. До сихъ поръ им удерживались до нёкоторой степени въ золотой середние между сими двумя врайностями. Усиленіе цифры кредитныхъ билетовъ слёдовало постепенно за развитіемъ торговли и промышленности; но теперь, при остановие денежныхъ оборотовъ, не чувствуется ли уже излишекь въ кредитныхъ билетахъ? Звонкая монета исчезаетъ изъ обращенія; полуниперіалы вымбниваются въ Москиб по 5 руб. 25 коп., а въ Варшаве цена на нихъ 5 руб. 35 кол. и даже 38 коп.; и требования размина билетовъ на золото, какъ слышно, усиливаются. Несмотря на запрещение вывоза золота за границу, разв'я не вывезуть его жиды, умевшіе, какъ говорять, провезти контрабандою несколько тысячь штуцеровъ? Не будетъ ли правительство въ необходимости пріостановить разменть билетовъ на золото и чрезъ то не лишить ли ихъ того основанія, которое доставляло виъ доселѣ даже предвочтеніе предъ золотомъ в серебромъ? Цівны у насъ на товары и имущества въ посябднія 15 или 20 леть хотя возвыснянсь, но это возвышеніе было постепенное, едва чувствительное и еще вовсе не чрезмирное въ сравнения съ прочнин европейскими государствами. Если мы теперь, при общемъ застой торговли, въ теченіе года выпустимь 50 или 100 мил. рублей сер., то отнюдь не должны льстить себя надеждою, что такой выпускъ, значительный и внезапный, не произведеть потрясенія въ денежныхъ оборотахъ. Конечно, и за муку, и за сукно, и за подводы билеты будуть сначала принаматься охотно и безостановочно, потому что ими можно уплатить и подати въ казну, и проценты въ банковня учрежденія; но будуть отъ этихъ денегъ излишки — и эти излишки неминуемо произведутъ повышеніе цёнъ внутри

<sup>9\*</sup> 

государства и уронять курсы въ отношения къ чужных краямъ. Правительство доджно будеть впослёдствія покупать и провіанть, и вино, и прочія нужныя для него вещи по возвышеннымъ ценамъ; и въ той мере, какъ выпуски билотовъ будутъ усиливаться, цёны на произведенія будуть возвышаться, и мы дойдемь до худшаго положенія, чёмъ то, въ которомъ столько лёть находилась Австрія, гдё билеты Wiener Wehrung нивють почти ничтожную цённость. Я сказаль, что наше положение будеть худшее, потому что у насъ всё банки въ рукахъ правительства, что наши банка, за отсутствіемъ частнаго кредита, представляють весь кредить Россіи, и что сколько этоть порядовь вещей тверль пре обыкновенныхь обстоятельствахь и даже во времена чрезвычайныя при большой осторожности правительства, столько же онъ будеть безсилень, но совершенно безсилень при потрясения доверія нь правительству. У насъ довърје въ правительству еще сильно, -- оно еще продержится; но если оно начнеть упадать, то, какъ единое въ Россіи, оно будеть упадать не постепенно, а быстро, и такъ бистро, что ничемъ нельзя будетъ его удержать. Следовательно и этотъ источникъ, сколько онъ ни богатъ, ни заманчивъ, не можетъ дать намъ средствъ въ продолжению войны многотрудной и многолѣтней.

#### IV. Пожертвованія.

Послёднее средство, которое остается намъ разсмотрёть, есть пожертвовавія. Конечно, нельзя сомнёваться въ готовности русскихъ жертвовать всёмъ для спасенія отечества. Мы виділи, съ какимъ единодушіемъ Россія, прошедшею зимой, готова была на пожертвованія, когда діло шло только о вспомоществованія единоплеменнымъ и братьямъ во Христв. Теперь двло касается насъ еще ближе: хотятъ унизить, сжать Россию. Конечно, въ послёднее время, желаніе жертвовать видимо поослабло, но это единственно потому, что мы не знаемъ, необходимы ли для праввтельства пожертвования, что мы смущены его уступчивостью въ отношения къ европейскимъ державанъ и что даже мы боимся, чтобы пожертвованныя нами деньти не послужели ва уплату военныхъ издержекъ Франціи и Англів. Наши пожертвованія прошедшаго года были только заявленіями нашего жеданія жертвовать. Теперь для пожертвованій мы ждемъ, чтобы цёдь войны более уяснидась, чтобы царь сказаль, какъ нѣкогда сказалъ императоръ Александръ I, что онъ не положитъ оружія, пока земля Русская не будеть совершенно очищена отъ враговъ и пока святое дъло, для котораго начата была война, не будеть исполнено; и сверхь того ны ждемь, чтобы дана была намъ возможность принести на алтарь отечества дъйствительныя жертвы. Въ настоященъ видъ наши пожертвованія могуть мало доставить пользы казив: за дворянствомъ считается съ небольшимъ 10 мня. душъ, вли около 4.000.000 тяголъ. Тагло обыкновенно даеть оть 15 до 25 руб. сер. дохода. Слёдовательно доходъ дворянства съ помъстій можетъ быть опредізенъ въ 80 мил. рублей сер. Но большая часть им'вній заложены въ кредитныхъ установленіяхъ и взносится процентовъ въ оныя не менње 30 мнл. рублей сер: Сверхъ того, сколько дворянъ обремененныхъ частными долгами, разными взысканіями и многочисленными семействами, изъ которыхъ по одному иле по нъскольку лицъ содержатся ими въ войскахъ! Если дворянство пожертвуеть десятый проценть съ своихъ доходовъ, то и въ такомъ случав менье 5 мил. поступить въ казну. Допустимъ, что купечество пожертвуетъ около той же суммы. Это составить только 10 милліоновь. Сверхь того дворянство и кунечество, жертвующія каждое съ своей губернія и въ своемъ городі, не могуть жертвовать ни съ равнымъ единодушіемъ, на въ равныхъ размърахъ. Непремънно они будуть смотрёть другь на друга; и какъ они спёшили заявлять о своемъ желанія жертвовать, такъ нына они будуть машкать дайствительными пожертвованіями,

нбо никто не захочеть много отстать отъ другихъ, но никто не согласится, при нынѣшнихъ трудныхъ обстоятельствахъ для земледѣлія, мануфактуръ и торговли, взвалить на плеча своего общества преимущественную тяжесть пожертвованій. Впрочемъ, допустимъ почти невозможное: положимъ, что дворянство и купечество въ сложности пожертвуютъ вдвое противъ нашихъ исчисленій: это уже будетъ крайній, разорительный предѣлъ ихъ возможности жертвовать, а между тѣмъ сумма дойдетъ только до 20 милліоновъ. Сумма сама по себѣ, конечно, значительная, но въ сравненія съ потребностями войны весьма недостаточная. Къ тому же подобныя пожертвованія породятъ тѣ же неудобства, которыя мы выше указали, говоря о налогахъ и внутреннихъ займахъ: они извлекутъ изъ народа остальные кациталы, умножатъ выемки изъ банковъ и уменьшатъ вклады въ оные. Слѣдовательно и этотъ источникъ, сколько онъ ни святъ, ни важенъ, однако не достаточенъ для покрытія необходимыхъ издержекъ войны.

#### Обыкновенныя денежныя средства не достаточны.

Изъ всего вышеописаннаго ясно, что обыкновенныя, доселё употребленныя, средства достаточны въ совокупности для покрытія расходовъ одной, быть-можеть двухъ кампаній; но кто поручится, чтобы не было трехъ, четырехъ кампаній, а бытьможетъ и болёе? Европейскія державы уб'яждены въ слабостя финансовыхъ средствъ нашего правительства. Конечно, отвётъ г. Тенгоборскаго на статью Деона Фоше не могъ измёнить ихъ уб'яжденій. На эту нашу слабость онё разсчитываютъ, конечно, болёе, чёмъ на свои пекзаны, револьверы и плавучія батарен. Можно ли надёяться, что онё въ концё 1855 или 1856 года будутъ къ намъ милостивёе, чёмъ теперь, когда онё требують и болёе, ни менёе какъ нашего униженія и посрамленія? Европа думаетъ, что безъ ея денегъ мы безсильны, и что наше правительство въ скоромъ времени окажется совершенно несостоятельнымъ къ продолженію войны. Не важно ли, яе необходимо ли теперь ей показать, что наше средства огромны и что онн такъ же ненвсякаемы, какъ и собственныя ихъ средства? Такое заявленіе не будетъ ли путемъ къ миру болёе надежнымъ, чёмъ принятіе ноть, обманчиво намъ изъ Вёны предлагаемыхъ?... Но какія же иныя средства мы вмёсмъ?

### Болатство и бъдность России.

Не даромъ Россія издавна слыла и еще нынѣ слыветъ страною богатою: почва ея плодородна; морей, ръкъ и озеръ въ ней обиліе большое; горы ся исполнены всякихъ металловъ и народъ здоровъ и смышленъ. Конечно, богати мы отъ природы, но бізны лишь отъ самихъ себя: пути сообщенія у насъ крайне недостаточны; земледеліе находится въ детстве; мануфактуры живуть лишь займами извие; торговля внутренняя очень слабо развита, а вившияя дышеть почти однимъ иностраннымъ вредитомъ; довъріе между частными лицами едва существуетъ; общественныхъ предпріятій нівть, или почти нівть; науки у нась питаются лишь крохами, падающими съ трапезы богатыхъ. ---Грёшно скрывать въ землю дарованные таланты. Не въ наказаніе, смѣемъ надѣяться, а въ назиданіе наше начинается теперь у насъ великая борьба съ Западонъ, гдъ всякія производительныя силы, въ последнія 40 леть, развились до размеровъ едва вероятныхъ. Въ Европе по железнымъ дорогамъ товары и войска летять изъ одного конца земли въ другой; кануфактуры почти всё приводятся тамъ въ движеніе парами, удесятеряющими силы человѣческія; обращающихся капиталовъ столько, что даже при значительныхъ государственныхъ займахъ торговля и промышленность не терпять оть того большой остановки; кредить частный такъ силенъ, что случающіяся банкротства ни мало его не подрываютъ, и всякій предпринимающій что-либо дёльное всегда находитъ деньги; общественныхъ предпріятій столько, что правительства считаютъ даже долгомъ налагать нѣкоторыя границы слишкомъ заносчивымъ предпріятіямъ; наконецъ, науки втянули въ кругъ своей дёятельности земледёліе, мануфактуры, кредитъ, финансы и проч., и по есёмъ частямъ онё творятъ неслыханныя доселѣ чудеса. Даже военное дёло до того усовершенствовано тамъ наукою, что среди мира сдёланы въ немъ значительныя улучшевія: оружія французскія и англійскія имѣютъ рѣшительное превосходство надъ

нашими, французскіе стрѣлки уничтожають нашихь артиллеристовь и смущають наши колонны; а флоты Англіи и Франціи, воспользовавшіеся новѣйшими усовершенствованіями, ходять по морямъ, какъ люди ходили доселѣ по суху.

#### Что России теперь дълать?

Что же намъ теперь дѣлать? Какъ развивать намъ свои сили и разрабатывать тѣ богатства, которыми мы такъ щедро надѣлены отъ Бога?... Средствъ къ тому много, указать ихъ не трудно; но теперь нужнѣе всего достать денегъ, много денегъ, и не въ будущемъ, а въ настоящемъ, и мы должны подвергнуть себя уничиженію предъ врагами нашими.

Конечно, ни одинъ русскій не согласнтся купить миръ, хотя для насъ крайне нужный, цёною уничиженія предъ врагами, и всякій готовъ хоть себя заложить, лишь бы только покончить съ честью дёло, начатое съ цёлью благою. Мы бёдны деньгами, но богаты преданностью къ нашей родинё и тёми неисчерпаемыми кладами, которые заключаются въ землё и въ насъ самихъ. Эта преданность къ отечеству можеть насъ самихъ преобразить и создать даже деньги, которыхъ у насъ нётъ въ наличности.

#### Ег чрезвычайных случаях и средства должны быть чрезвычайныя.

Въ чрезвычайныхъ случаяхъ и средства должны быть чрезвычайныя. Досель правительство и народъ составляли двъ силы, хотя связанныя чувствами любви, но часто разъединенныя видами, интересами и способами дъйствія. Сліяніе этихъ двухъ силь теперь нужнее, чемь когда-либо. Оно одно можеть спасти нась въ настоящую минуту. Досель наше довъріе къ казив было болве вынужденное, чвиъ добровольное, ибо мы ввёряли свои наличныя деньги государственнымъ кредитнымъ учрежденіямъ, потому что, за отсутствіємъ частнаго кредита, мы почти не могли ихъ иначе помъстить. Теперь предстоитъ намъ довърить казнъ то, чего въть еще въ наличности в что должно быть у насъ только со временемъ. Такое доверіе можетъ быть только добровольное и должно истекать изъ полнаго и глубокаго убъжденія въ великой будущности Россіи: властью такого дов'ярія не породишь я силою не опред'ялишь и не возьмешь того, чего еще вътъ. Оно возможно только при полномъ, нскреннемъ довъріи, т.-е. при сліяніи во едино правительства и народа. Одни слова не въ состояни произвести такого великаго дъла; нужно для того личное, изустное общение между правительствомъ и народомъ. Пусть царь созоветъ въ Москву, какъ настоящій центръ Россін, выборныхъ отъ всей земли Русской; пусть онъ прикажетъ издожить дъйствительныя нужды отечества, -- и мы всъ готовы пожертвовать собою и всёмъ своимъ достояніемъ для спасенія отечества. Какъ такая готовность можетъ выражать только наши чувства, ибо нельзя ви всёмъ идти на войну, не все достоявіе Россіи употребить на военные расходы, то выборные, съ общаго совъта, опредълять способъ осуществленія этой готовности. Въ людяхъ у насъ недостатка не было, нётъ и не будетъ. Мы-не англичане: наемниковъ искать не будемъ; в якій-н старый и малый-готовъ идти за отечество.

#### Новый видь внутренняю займа, обезпеченнаю встмь достояниемь России.

Но выборные наши изыщуть средства къ добытію денегь для войны; они опреділять извістями сборь сь деревень, съ заводовь, сь фабрикь, съ калиталовь и съ другихъ имуществъ для составленія суммы-не той, которую они предоставатъ въ распоряжение правительства и которая не можеть быть значительною, но той суммы, которая будеть служить только для уплаты процентовь, сь погашеніемь, на билеты, визощіе быть выпущенными на основанія сего пожертвованія, в которая, сивдовательно, будеть во много разъ более итога суммъ, навначаемыхъ въ ежегодчому сбору. Если выборные на первый разъ опредёлять ежегодный взнось только meсти миллоновъ рублей сер., то эта сумма изъ разсчета meсти процентовъ дастъ уже казыть возможность выпуска белетовъ сего новаго, такъ сказать народного, займа на 100 мнл. руб. сер. Проценты на сія билеты опредвлены будуть, вёролтно, тв же, какие нынѣ платятся на билеты казначейства, т.-е. 431/100, и слёдовательно останется одинь проценть на погашевіе и 68/100 процента на необходимо долженствующіе быть расходы и на недоники по сбору этихъ денегъ. Сборъ сей должевъ продлиться 36 лёть н. по мёрё развитія нашихь производительныхь силь, будеть все менёе и менье для насъ обременительнимъ. Билеты сего займа отличаются отъ нинешнихъ билетовъ государственнаго казначейства твиъ, что оне будутъ уплачиваться не все сполна по истечения 8 лать, какъ то досела было, а по истечения извъстниго срока ежегодно по частамъ, в что для уплаты процентовъ и погашенія долга назначена будеть особая сумма, имвющая собираться со всёхь имуществь Россія. Они будуть тверды, ибо обезпечениемъ вхъ будетъ служить все достояние Россия. Видъ этого пожертвования возможенъ, ибо не все достояние Россия принесется въ жертву, но лишь проценть съ онаго, т.-е. часть доходовъ съ этого достоянія. Этоть пожертвованный налогь будеть менёе тлгостень, чёмь налогь оть правительства установленный, потому что онъ будетъ добровольно утвержденъ, что онъ падетъ на такія внущества, которыя, по мивню выборныхъ, могутъ оный снести, и что онъ будетъ по возможности уравнительно разложень. Онъ извлечеть изъ народа и изъ вредитныхъ установленій не много денегь, нбо изъ 100 рублей, предоставляемыхъ въ распоряжение казны, только 6 рублей потребуется теперь, и поступять большею частно изъ доходовъ, а не изъ капиталовъ. Этотъ налогъ въ 6 мил. руб. сер. доставитъ казив 100 мил. руб. сер. и можеть быть со временемъ повторенъ столько разъ, сволько нужам войны того требовать будуть. Подобный выпускь не уронить вредитныхъ бидетовъ, нбо билеты сего займа будуть не деньгами, ищущими помвидения, но деньгами уже помвщенными и проценты приносящими.

Быть-можеть, что, одобряя предлагаемую мною мёру, нные скажуть, что они не эндять необходимости созывать выборныхъ со всёхъ концовъ Россія, когда наше правительство само можеть установить всякій нужный налогъ. На это я должень отв'ячать, что налоги у насъ и теперь не легки, что новаго налога на какіе-либо вещественные, осязательные предметы придумать теперь трудно, что правительство справедниво опасается усиливать налоги уже существующіе, что усиленные налоги янкогда не дають ожидаемаго отъ нихъ сбора, что государь принимаеть пожертвованія, и что даже онъ своимъ посл'ёднимъ манифестомъ насъ на то вызываеть. Сл'ядовательно, пожертвованія самимъ правительствомъ считаются нужными. Главная ціль моего предложенія есть достаенть для продолженія войны суммы значительнымя и вийстй съ тикъ дать пожертвованиять видъ разумный и цили соотвйтственный, ибонельзя не сознаться, что бывшія доселё пожертвованія, въ которыхъ участвоваль болёе или менёе, посредственно или непосредственно, почти всякій русскій, доставили казна мало, очень мало денегъ. Попытайтесь указонъ установить налогъ съ доходовъ, и вы увидите, что онъ доставить казна еще менёе денегъ, чёмъ сколько ей доставным пожертвованія, даже въ настоящемъ вида. Переложите его даже на имущества, и вы въ десять лёть не опредёлите цённости имуществъ, или разверстаете его такъ, что иной будетъ платить мало, а другой несоразмёрно много, и вы, какъ разъ, установите премію въ пользу обмана и безсовёстности и налогъ на. честность и усердіе къ отечеству. Чтобъ этоть налогъ былъ проваводителенъ, надобно, чтобъ овъ былъ доброволенъ, чтобъ онъ доставлялся по собственному личному убъжденію въ необходимости и пользё этого взноса и чтобы клеймо стыда налагалось общимъ миёніемъ на уклоняющихся отъ сей повинности.

### Возраженія противь предлагаемаго способа.

Противъ сего единственнаго, по моему мизнію, способа къ спасенію отечествавъ предстоящей борьбѣ съ Европою могутъ быть сдёданы слёдующія возраженія:

1. Собраніе выборныхъ можеть затруднить дійствія правительства.

2. Созваніе выборныхъ неудобно по огромному пространству Россія и по медленности нашихъ сообщеній. Также щекотливо рімнть, отъ накихъ сословій выборные должны явиться въ собраніе.

3. Сборъ процентный для выпуска билетовъ предлагаемаго займа не доставетъ ожидаемыхъ отъ него сумиъ, какъ потому, что невозможно опредълать съ нъкоторою върностію стоимость имуществъ Россіи, такъ и потому, что взносъ этихъ денегъ будетъ едва ли исправенъ.

Разсмотримъ сін возраженія одно послѣ другаго.

# Созваніе выборныхъ можетъ затруднить дъйствія правительства. Опроверженіе.

Первое возражение истекаеть изъ знанія Европы и сл исторіи и изъ незнанія Россія и ея исторіи. Какъ оппозиціонный духъ присущъ Западу, такъ онъ чуждъ человъка русскаго. Исторія наша кожеть служить тому неопровержимымъ доказательствомъ. Выборные отъ всей земли Русской собирались много разъ въ земскую дуну, представляли царямъ свои приговоры и не оставили въ исторіи ни единаго слёда оппознціоннаго направленія. Думы думали, царь рёшаль, и дёйствія правительства ничень не ограничивались. Подобныя думы созывались при предкахъ ныев царствующаго императора, даже въ первые годы дарствованія Петра Великаго. При ниператрицѣ Екатерниѣ были созваны депутаты для составленія Общаго Уложенія для Имперіи; діло не удалось по разнымъ причинамъ, но, конечно, не по оппознціонному духу, въ немъ развившемуся. Даже императоръ Александръ, въ годину вторженія Наполеона въ наши предвам, созываль московское дворянство и купечество, какъ представителей Россіи, ябо тогда не доставало врсмени для созыва выборныхъ отъ всей земли Русской; и въ этомъ собрании союзъ государя съ народомъ скринлень быль такь, что вся Россія одушевилась однимь чувствомь, что встала вся, какъ одинъ человъкъ, и готова была положить и себя, и все достояніе на алтарь отечества. — Собравія дворанства, купечества, изщанства и крестьянь бывають у насъ постоянно въ узаконенные сроки, и ни въ одномъ подобномъ собрания не проявляется никогда духъ оппозиціонный. Почему: по слабости ли, по разъединенности ли и по необравованности этихъ собраній? Но развѣ слабыя, еще болѣе разъединенныя и еще менѣе просвѣщенныя французскія, итальянскія, вѣмецкія и другія общины и сословія съ древиѣйшихъ времевъ не проявляли оппозиціи и противъ короленской власти, и одинъ противъ другаго? Мы любныъ власть, вѣримъ ей и убѣждены въ томъ, что она должна быть сильна, чтобы быть благотворною; и сопротивленіе власти, потребность ее ограничить — такъ же чужды русскаго народа, какъ и самого православія, составляющаго сущность всего нашего быта. Для иностранцевъ это непонятно; для людей хота русскихъ, но образованныхъ духомъ Запада—оно также кажется страннымъ; но для всякаго истинно-русскаго оно такъ естественно и разумно, что онъ даже не допускаетъ возможности противнаго направленія у насъ въ Россіи и съ сожалѣніемъ смотритъ на мутящуюся Европу. Созваніе выборныхъ въ Москву въ теперешнее, крайне важное и грозное время оживитъ всю Россію, скрѣвитъ союзъ царя съ народомъ и воздвигнетъ такую силу, которая въ состояніи будетъ сокрушить всѣ замыслы искусственно соединенной Европы.

## Собрание выборныхъ затруднительно по пространству России. — Опровержение.

Второе возражение столь же мало основательно. Конечно, Россія пространна н сообщения у насъ медленны; но созывъ, набрание и привадъ выборныхъ въ Москву потребуеть не болёе двухъ- трехъ мёсяцевъ. Если изъ отдаленныхъ странъ они и не прівдуть въ сроку, то беда не велика. Одниъ манифесть объ этомъ созыве уже произведеть большое воодушевление въ России и въ ся войскахъ. Европа кознями и софизмами соединяеть силы вещественныя, правственныя и умственныя противъ Россін. Неужели штыками и одними массами мы думаемъ ихъ одолѣть? Необходимо обратиться къ живымъ русскимъ сидамъ, - къ сочувствио, къ смышлености, къ самоотвержению русскихъ. Этого теперь нельзя произвести одними манифестами. Въ такую минуту, какова настоящая, необходимо царю и народу стать лицомъ къ лицу и въ живомъ общеніи скрепить соединяющія ихъ узы.— Такое созваніе и на Европу произведеть действіе весьма сильное. Тамъ увидять, что уже имёють дёло не съ однимъ С.-Петербургскимъ каблиетомъ, а со всёмъ народомъ русскимъ; а тамъ знають, что такое войны противь народовь. Западныя державы видять, что наши двиломаты, нёкогда заносчивые, теперь мягки и уступчивы, и что избранный намя способъ войны оборонительной предоставляеть имъ выгоды огромныя; а потому онъ надвются, что Россія постепенными уступками доведена будеть до того, что она возвратить все пріобрётенное ею въ теченіе послёднихъ 50 лёть. Одно созваніе выборныхъ въ Москву подниметь духъ русскій и подавить дерекіе замыслы Европы.-Что же касается до решенія того, оть какихъ сословій должны быть созваны выборные, то это зависить совершенно оть воли правительства. Оть кого ожидають и желають пожертвованій, оть техь должно созывать и выборныхь.

# Сборъ процентный для выпуска билетовъ предлагаемаю займа не доставить ожидаемыхъ отъ него суммъ. — Опровержение.

Наконецъ, должно разсмотръть послёднее возражение. Основаниеть ему служать, какъ кажется, или чиновинчъм понятия о вещахъ, или отчаяние въ будущности Россик. Конечно, опредёление цённости имуществъ въ России крайне затруднительно для правительства, дёйствующаго за номерами, на бумагё и чревъ чиновниковъ, вообще не пользующихся ни его, ни нашимъ уваженіемъ; но теперь, когда всё трепещуть за честь, безопасность и судьбу Россіи, и когда всё пламенно желають помочь царю въ предстоящей борьбе съ Европою, то и это, конечно, трудное дело окажется не только возможнымъ, но даже и менве многосложнымъ, чвиъ вообще полагаютъ. Варочемъ, всякая вещь трудна и легка, невозможна и удобна-глядя потому, съ какого конца за нее возьмешься. Ученый кадастръ, какъ его дълали во Франція и Баварія, для насъ невозможенъ; по приблизительная оцвека, подъ вліяніемъ общей готовности всякаго русскаго пожертвовать всёмъ для спасенія отечества, слёдается такъ легко и скоро, что изуматся даже тв. которые считають это двло не крайне труднымъ. Русскій человѣкъ одаренъ чудною способностью дѣла дѣлать просто: плотникъ выстранваеть и выдёлываеть избу съ помощью одного топора; счеты съ деревянными катушками замёняють ему всякую бухгалтерію. Почему и выборные въ нёсколько дней изустныхъ совъщаній болье и лучше все это устроять, чамъ могли бы то сдълать чиновники въ продолжение многихъ годовъ. Съ помощию изкоторыхъ статистическихъ данныхъ, вибющихся въ министерствахъ финансовъ и внутреннихъ дблъ, и свъдъній, которыя доставять сами выборные, это опредъление цънности имуществъ легко можетъ быть составлено. На первый разъ оно будетъ несовершенно; впослёдствіе оно можеть быть исправлено самими выборными на містахь; но главное діло уже будеть сдёлано. — Сомизваться же въ сборе сихъ процентныхъ денегъ — значитъ отчаяваться въ Россіи. Если правительство не визоть взры въ насъ, если им не нивемъ въры въ него и въ самихъ себя, то остается намъ просить, Христа ради, помилованія у враговъ нашихъ. Какъ такія мысли чужды всякаго русскаго, то не считаю вужвымь остававливаться болье на опровержении сего мивния.

#### Самыя существенныя возраженія противь предлагаемаю займа.

Самыя существенныя возраженія, которыя могуть быть сдівланы противь выпуска билетовъ новаго, мною предлагаемаго займа, заключаются, вопервыхъ, въ томъ, что огромное иль количество, прибавленное къ сумме уже выпущенныхь кредитныхъ билетовъ, уронитъ цвиность бумажныхъ денегъ вообще, и, вовторыхъ, что для пріобретения сихъ билетовъ усилятся выемки изъ кредитныхъ установлений и умевьшатся вклады въ оныя; и что, слёдовательно, сказанное мною противъ выпуска кредитныхъ билетовъ и противъ внутреннихъ займовъ вообще можетъ быть сказано и противъ этого займа. Въ этомъ много справедливаго, хотя и не все. Конечно, масса денегь прибавится, нбо часть белетовъ воваго займа замёнитъ деньги, обращающіяся въ народъ, а равно и лежащія въ кассахъ на случай надобности въ оныхъ; но не должно выпускать изъ виду существенную развицу, имвющуюся между кредитными билетами и билетами новаго займа: первые требують помъщенія, послёдніе суть уже деньги помёщенныя и проценты приносящія. Правда, что сіи билеты отчасти увеличать денежный итогъ въ государствв, во только отчасти, нбо значительныйшая часть изъ нихъ будетъ лежать, какъ билеты банковые, въ шкатулкахъ, въ залогахъ и проч. и, слъдовательно, не будетъ собою умножать обращающійся денежный каниталь. Что же касается до умножевія внемокь в уменьшевія вкладовь, то, конечно, необходимо будетъ усилить резервный фондъ банковъ, т.-е. выпустить кредитныхъ билетовъ на накоторую сумму; но этотъ выпускъ, соединенный съ выпускомъ билетовъ, приносящихъ проценты, будетъ незначителевъ в во всякомъ случав несравненно менье обременить денежный обращающійся фондь, чемь еслибы допущено было умножение онаго чрезъ выпускъ однихъ кредитныхъ билетовъ. Сверхъ того, этотъ заемъ, заключая въ самомъ себё и свое погашеніе, не готовнтъ правительству въ

будущенъ никакихъ затрудненій, чего, конечно, нельзя сказать о выпускі однихъ креднтныхъ билетовъ. Само собою разумъется, что гораздо было бы выгодные для государства и для частвыхъ лицъ не умножать кредитныхъ билетовъ и не дидать новаго займа; но какъ война не грозить намъ въ будущемъ, а уже есть въ настоящемъ, то лучше откровенно занять у будущаго и тяжесть ся разложить на всёхъ гражданъ, чёмъ молча, такъ сказать украдкою, разорять государство, подвергать значительному убытку всёхъ производителей въ теченіе продолжительного времени и готовить въ близкой будущности полное государственное банкротство въ Россіи.-Главная моя надежда при предлагаемой мною мере основана на оживлени России въ промышленномъ и торговомъ отношеніи. Какъ мы страдаемъ не худосочіемъ и не истощениемъ силь, а только застоемъ крови во всёхъ частяхъ нашего огромнаго тёиа, то при одушевлевии, которое неминуемо произведеть въ насъ съ искренностию написанный манифесть о собраніи выборныхъ отъ всей земли Русской и при нёкоторыхъ мѣрахъ въ поощренію торговля, проммшленности и земледѣлія, всѣ наши силы-умственныя и вещественныя-быстро устремятся къ развитию. Въ этомъ великомъ двяв существенную пользу должно принести собраніе выборныхъ: люди разныхъ сословій и изъ разныхъ м'яствостей укажутъ на причины застоя внутренней торговли, на препятствія, удерживающія развитіе мануфактуръ и земледълія, и на мъры, которыя могутъ быть приняты для усиленія и распространенія всёхъ отраслей народной промышленности. При нынъшнемъ застоъ денегъ у насъ, быть-можетъ, уже слешкомъ много, при оживления же промышленности почувствуется въ нихъ даже недостатокъ; и одновременные выпуски билетовъ вредитныхъ и билетовъ заемныхъ не только не переполнять чашу денежнаго обращенія, но будуть источниками умноженія народныхъ богатствъ. Все дёдо въ томъ, чтобы насъ принудить къ разработкё нашихъ совровищъ, и если война это исполнитъ, то милліоны, которые она поглотить, возвратятся къ намъ съ лихвою.

Франція произвела одинъ значительный заемъ и рёшилась учинить другой. Австрія приб'яла къ этому средству въ рязм'ярахъ огромвыхъ и Англія также готовится на подобную мѣру. Россія заняла 50 мил. рублей чрезъ посредство банкира Штиглица, выпустила насколько серій билетовъ казначейства и усилила на 50 мил. ревервный фондъ банковъ; но всёхъ этихъ денегъ едва должно быть достаточно на расходы истекающаго года, будущія же потребности войны остаются, кажется, непокрытыми. Къ какимъ средствамъ прибъгнетъ нынѣ правительство для полученія нужныхъ денегъ? Прибъгнетъ и оно къ усилению налоговъ, или къ внутреннему займу, вли къ выпуску кредитныхъ билетовъ, или къ пожертвованіямъ, или къ совокупности встахъ этихъ средствъ? Или, изъ опасеній финансовыхъ, ришится оно на миръ неславный?... Всъ эти опасенія терзають Россію, подавляють духъ ея и убивають ся промышленность и торговлю. Тайна нужна въ некоторыхъ военныхъ и дипломатическихъ дълахъ; но она есть гробъ для государственнаго кредита. Мы върямъ вполнъ людямъ и правительствамъ, которыхъ дъла намъ вполнъ извъстны. Какъ скоро они начинаютъ свои распоряженія прикрывать тайною, то дов'яріе наше слабветь и, наконець, изсякаеть. Доказательствь тому много и въ частной, и въ государственной жизни. Кто долженъ болъе Англін, и чей виъстъ съ тъмъ кредитъ крѣпче англійскаго? Почему? — потому что всѣ дѣйствія англійскаго правительства по финансовой части совершенно гласны. Могъ скрывать свои дъла Наполеонъ, стремившійся покорить міръ подъ свою державу и разорившій чрезъ то Францію и всю Европу; но Россія въ настоящей войнь стонть за дело святое, все сыны ея вполнѣ сочувствують въ этомъ своему царю и готовы отдать все для достиженія благой цёли настоящей войны. Правительство можеть сказать: мвѣ нужно столькото денегь и на такія-то потребности, — и Россія со всѣми ея фивическими, нравствевными и умственными силами окружить царя и составить ему противь европейскихъ домогательствъ оплоть несокрушимый! Какая вмѣстѣ съ тѣмъ жизнь разовьется во всей Имперіи: прекратится тяжкая неизътстность, убивающая нынѣ торговыя и промышленныя предпріятія; всякій, зная, что добывать деньги нужно, будеть изыскивать къ тому средства; съ ожнивившимся довѣріемъ къ правительству возникнуть у насъ новые фабрики и заводы; составится компаніи для устройства нужнѣйшихъ желѣзныхъ дорогъ, и внутренніе обороты такъ усилятся, что съ нанишкомъ вознаградять насъ за временное отсутствіе внѣшней торговли. Нужно для всего этого лишь одно довѣріе царя къ народу; народъ же съ своимъ довѣріемъ уже стремится къ нему на встрѣчу. Да утвердитъ Господь довѣріе между царемъ и народомъ и да будетъ оно для нихъ источникомъ крѣпости, богатства и славы!

Декабря 1854 года. Москва.



# ПРИЛОЖЕНІЕ ДВЪНАДЦАТОЕ.

Перечень лицъ, участвовавшихъ въ изданіи "Русской Бесѣды", съ указаніемъ сочиненій. "Бесѣды вышло: въ 1856 г.—IV части, въ 1857 г.—IV части, въ 1858 г.—VI частей, въ 1859 г. VI—частей и въ 1860 г.—II части.

#### I. Стихотворенія.

Аксаковь (И. С.). 1856: Не дай душѣ твоей забыть; Усталыхъ сняъ я долго не жалѣль; Добро-бъ мечты, добро бы страсти, І, 5-9.—1857: Отвѣтъ, І, 2-4.— 1858: на 1858 годъ, І, 1-2.—1859: Зачѣмъ душа твоя смирна; Отдѣлъ; Мовмъ друзьямъ; Опять тоска, опять раздоръ, V, 8-14; Пусть сгибнетъ все, къ чему сурово, VI, 2-3.—1860: Пророкъ, І, 133-136.

Аксаков (К. С.). 1856: Литераторы натуралисты, II, 58-60.-1895: Совёты, III, 2-4. Баратынскій (Е. К.). 1859: Спасибо здобё хдопотливой, II, 1.

Бериз (Н. В.). 1857: Легенда верхнихъ лужичанъ, IV, 82-85.—1858: Отрывовъ изъ "Коврада Валленродв", II, 7-10.

Вяземскій кн. (П. А.). 1856: На церковное строеніе, II, 54-56.—1858: Прага, Зонненштейнъ, III, 1—3.

В. В. 1857: Молодая Бреда, Хорутанская пѣсня, Сербская пѣсня, II, 147—152. Гроть (Я. К.). 1859: Царское Село, VI, 6-8, и Скальдъ, 9—10.

Жуховскій (В. А.). 1856: Розы, І, 12.—1859: Неизданное стихотвореніе, ІV, 1—2. Кирмевскій (П. В.). 1856: Сербская пісня, переводь, IV, 86—88; Русскія народныя пісни изъ "Сборника", І, 44—64; ІІ, 24—31.

Колановская. 1860: Нѣсколько русскихъ пѣсенъ, I, 41—132; Остатки боярскихъ пѣсенъ, II, 71—142.

Никитинко (И. С.). 1857: Пахарь, Нищій, IV, 79—82.—1858: пѣсия. П. 6—7; Опять знакомыя видёнья, Разговоры, Ночлегъ въ деревит, Въ чистомъ полт тёнь шагаетъ, Поминшь съ адыми краями, VI, 3—7.

Одоевский (А. И.). 1857: Съ съвера на югъ, II, 145.—1859: На смерть П. П. К., I, 3—4; Два образа, далекий путь, II, 2—5; Я—ну, раздълнышему со мною вътку съ могилы Лауры, III, 3; Славянския дъвы, IV, 10—11.

Павловой (К. К.). 1859: А. Д. Б-ой, IV, 11-12.

Шетровскій (М.). 1856: Съ чешскаго и илирійскаго, III, 104—108.—1857: Бывало, изъ Сырокомли, II, 145—147.—1859: Заря, Славянскій поэтъ русскому, Для чего намъ знать твои страданья, III, 12—16; Много, сынъ мой, разныхъ книгъ, съ чешскаго, IV, 12.

Побидоносцевь (К. П.). 1859: Старые листья, II, 7—8; Вѣчная память, Не говори мнѣ словъ мірскаго утѣшенья, Житейское море, V, 5—7. Полонский (Я. П.). 1856: И. С. Авсакову, III, 103-104.

Пушкинь (А. С.). 1859: Кн-нь Урусовой, III, 1.

Соколовъ (А.). 1858: Фарисъ, баллада Мицкевича, IV, 8-14.

Стаховичь (М. А.). 1856: Пъсни, Пъснь юности, Вечерняя пъсня, I, 9 — 11; степи, II, 56-57.

Гр. Толстой (А. К.). Лишь только одна я останусь съ собою; Станція; У приказныхъ воротъ собирался народъ; Не Божьимъ громомъ горе ударило; О честь ли то молодцу ленъ прясти; Ты невѣдомое, незнаемое, III, 146--150.--1858: Грѣшвица; Ты почто, злая кручниушка; Звонче жаворонока пѣнье; Разсѣвается, разстилается; Что ни день, такъ полымя со влагой, І, 82-90; Ты клонишь ликъ, о немъ упоминая; Вырастаетъ дума, словно зарево; Тебя какъ любятъ всѣ, одинъ твой тихій видъ; Хорошо, братцы, тому на свѣтѣ жить; Какъ бы знала я, какъ бы вѣдала; Ахъ ты гой еси, правда матушка; Когда былъ обвиненъ Старицкій воевода, III, 3-8.-1859: Іоаннъ Дамаскинъ, І, 5-30; Нѣтъ ужь мнѣ не вѣдать, братцы, ни сна, ни покою; Сижу да гляжу я все, братцы, вонъ въ эту сторонку; И. С. Аксакову, II, 5-7; Есть много звуковъ въ сердца глубинѣ; Къ страданьямъ чужимъ ты жалости полна; О еслибы ты могъ, хоть на единый мигъ, V, 4; Изъ Крымскихъ очерковъ, -4-7; Изъ Байрона; Исполать тебѣ жизнь, баба старая; Ты помнишь ли вечеръ, какъ море шумѣло.

Тютчевь (Ф. И.). 1857: Эти бёдныя селенья; Воть оть моря и до моря; О вёщая дума моя, II, 143—144.—1858: Она сидёла на полу; Надь этой темною толпой; Есть въ осени первоначальной; Въ часы, когда бываеть; Смотри, какъ роща зеленёеть; Живымъ сочувствіемъ привёта, II, 2—6; Въ альбомъ Ганкф, IV, 1—2.—1859: Осенней позднею порою, I, 2—3.

Хомяковъ (А. С.). 1856: Звёзды; Вечерняя пёснь; Ночь; Беззвёздная ночь дышала прохладой, І, 1-4; Какъ часто во мнё пробуждалось; Не гордись передъ Бёлградомъ, II, 52-56; 26 августа, III, 1-2.-1857: По прочтевін псалма, І, 1-2; Сербская пёснь, IV, 78-79. — 1858: Широка, необозрима, І, 2-3; Къ И. В. Кирёевскому, І, 4; Труженикъ, II, 1-2.-1859: Судъ Божій, І, 1-2; Подвигь есть и въ сраженьи, II, 1; Поде мертвыми костями все бёлёется кругомъ, III, 4; Спи, V, 1; Помнишь, по стезё нагорной, VI, 1-2.

Шевченко (Т. Г.). 1859: Два шалороссійскія стихотворенія, III, 4-6.

Языкова (Н. М.). 1859: Сіясть яркая полночная луна, Ш, 2-3; А. Н. Вульфу, IV, 7-10; Я помню, быль вессять и шумень мойдень; Къбаронессѣ Е. П. В., V, 1-4. О. С. А. 1859: Одичалый, Ш, 6-12.

#### II. Проза.

Аксаковъ (И. С.). 1858: Украннскія ярмарки, II, 87—158; ремесленный союзъ въ Ярославской губернія, II, 209 - 215.

Редакціонныя статьи. 1859: примёчаніе кл письму Милечевича наз Бёлграда, II, 145—50; предисловіе къ письмамъ Якушкина, IV, 1—4; примёчаніе къ статьё г. Безсонова о Типографской библіотекё, V, 104—105; примёчаніе къ статьё г. Якушкина "Проницательность и усердіе поковской полиціи", V, 106—108; послёдняя страница въ дёлё г. Якушкина съ псиовскою полиціею, VI, 101.

Аксаковь (К. С.). 1856: о русскомъ возврѣнія, I, 84-86; II, 139-147; богатыри временъ В. Князя Владиміра, IV, 1-167; критическія статьи. 1856: VI томъ "русской исторіи" Соловьева, IV, 1-53.-1857: обозрѣніе современной литературы, I, 1-39; возраженіе на статью Соловьева "Шлецеръ и антиисторическое направленіе", III, 104-141.-1858: разборъ VI тома "Исторіи Соловьева", II, 1-33; разборъ "Бѣдевской Вивліоенки, III, 14—46; о повѣсти г-жи Кохановской "Послѣ объда въ гостяхъ", IV, 141—144; замѣтка о переводѣ Тапита Кроненбергомъ, IV, 152—154.—1859: послѣсловіе къ разбору романа "Тысяча душъ" Писемскаго, II, 17—20; повѣсть о Бражникѣ, объясненіе, VI, 181—183; разборъ "исторической грамматики" Буслаева, V, 65; VII, 122.—1860: разборъ VIII т. "Исторіи Россіи" Соловьева, I, 1—34; о драмѣ Цисемскаго "Горькая судьбина", I, 133—134.

Князь Луповецкій, комедія, въ приложеніи.

Аксаковъ (С. Т.). 1856: отрывовъ изъ "Семейной хроннки", моледые въ Багровѣ, II, 1—51; литературныя и театральныя воспоминанія, IV, 1—52.—1857: дѣтскіе годы молодаго Багрова, IV, 1—33.—1858: литературныя и театральныя воспоминанія, I, 5—37; II, 52—84; III, 9—43; встрѣча съ мартинистами, I, 31—76.—1860: отрывовъ изъ повѣсти "Наташа", II, 1—20.

Аппельроть (Г. Я.). 1857: основное народное образование, IV, 64-99.-1858: I, 138-181.

Арсеній іеромональ. 1859: судьба православной греко-италійской церкви, VI, 53-94.

Бартенеев (П. И.). 1857: біографія И. И. Шувалова, І, 1—80; гр. Арк. Ив. Марковъ, IV, 1—77.—1860: біографическія воспоминанія о Хомяковъ, II, 23—38. Кромѣ того, Бартеневъ занимался изданіемъ "Записокъ Державина" и составилъ къ нимъ примѣчанія.

Безсоновъ (П. А.). 1856: крытическій разборъ "Описаніе славянскихъ рукописей Московской Синональной библіотеки", П, 1—90.—1857: Лазарица, сербскія предавія, II, 38—70; возраженіе на статью Соловьева "Шлецеръ и антиисторическое направленіе", ПП, 73—90.—1859: Типографская библіотека въ Москвѣ. V, 39—105; о горѣ и веселіи и царѣ Разумѣ, стихъ найденный въ рукописи съ объясненіями. VI, 11—26.— 1860: нѣсколько данцыхъ по поводу статьи г. Викторова о типографской библіотекѣ, I, 33—62; К. Ф. Калайдовичъ, біографическій очеркъ, II, 1—50.

Макс. Иван. Невзоровъ, біографическій очеркъ, 1856, II, 86-128.

Русское государство въ полованъ XVIII въка, рукопись временъ царя Алексъя Михайловача, открытая Безсоновымъ, — въ особомъ приложения.

Бибиковъ (М. П.). 1856: старый дворецкій, няня, Ц, 61—76; некрологъ его 1856 г., 129—130 \*).

Бобреневь (А.). 1858: зам'ятки русскаго офицера въ 1849 году, IV, 15-34.

Бильский (С.). 1856: о вліянім пронышлевности на земледіліе, IV, 102-128.

Бъляевъ (И. Д.). 1856: критическій разборь статьи Чичернна "Обзорь историческаго развитія сельской общины въ Россін", І. 101—146; еще о сельской общинѣ, отвѣть Чичерниу, II, 114—141; сочиненіе Гладкова "О вліяніи состоянія частныхъ ляцъ на право поземельной собственности", II, 91—113; критическій разборь сочиненія Лохвицкаго "Очеркъ церковной администраціи въ древней Россін", III, 44; споръ о сельской общинѣ С. Соловьева, IV, 115—123.—1857: историческій взглядъ на крѣностное состояніе въ Россіи, Вельтмава, II, 93—98; по поводу статьи Иванищева о сельскихъ общинахъ, III, 58—63; приходъ, III, 90—96; квартагъ, IV, 148—160.— 1858: критическій разборъ V тома лекпій и ивслѣдовавій Погодина, I, 28—45; замѣтва по поводу письма Лохвицкаго о рецензіи Бѣляева, I, 46—53; городъ, I, 197— 212; деревня, II, 189—208; разборъ Бѣлевской Вивліоевки, III, 1—12; разборъ сочиненія Лешкова "Русскій народъ и государство", IV, 35—72.—1859: крестьлне на

<sup>\*)</sup> Бибиковъ помѣщалъ свои очерки въ "Москвитянинѣ" и "Московскихъ Вѣдомостяхъ".

Руси, I, 33-86; II, 39-94; III, 65-104; IV, 51-112; V, 13-78; VI, 95-180. -1860: о круговой порукѣ на Руси, II, 1-100.

Биляесь (Ил. В.). 1856: борцы въ древней Руси, II, 57-71.-1858: разборъ сочиненія свящ. Флерова о православныхъ церковныхъ братствахъ, I, 1-12; объ историческомъ значенія дѣявій Московскаго собора 1551 г., IV, 1-34.

Вессловский (В. И.). 1859: очерки современной польской литературы и журналистики, III, 1-66 \*).

Вовчокъ Марко. 1859: Маша, III, 43-56.

Вышеславцевъ. Севастополь въ послёдніе мёсяцы осады, II, 47-96.

О. В. (изъ Венгріи). 1859: объ унін венгерскихъ русиновъ, IV, 1-50.

Гилифердини (А. Ф.). 1856: не вяданное свидательство современника о Владимір'я Святомъ и Болеславѣ Храбромъ, І. 1—34; народное воврожденіе сербовълужичанъ въ Саксонія, І. 1—35; о русской литературной дѣятельностя въ Галиціи, І. 35—41; юго-славянскіе разсказы. II. 29—56; извъстіе изъ Нижнихъ Лужицъ, П. 127—128.—1857: письмо изъ Бѣлграда. I. 89—93; о всеславянскомъ словарѣ Шумавскаго, І. 94—96.—1858: предисловіе св. Кирилла къ переводу Евангелія, І. 108—116; Боснія, І. 54—76; ІІ. 65—93; ІІІ. 64—97; ІV. 51—80.—1859: І. 99—138; ІІ. 57— 104; Боснія въ началѣ 1858 г., ІІІ, приложевіе; греческая служба Кириллу и Мееодію и житіе св. Наума Болгарскаго, ІІ. 127—144; письмо объ исторіи сербовъ и болгаръ, ІІІ. 105—160; ІV. 113—210; о книгѣ Іована Хаджича "Духъ церкви Сербской", V. 1—42; Венгрія и славане, ІІ. 1—42; чѣмъ поддерживается православная вѣра у южныхъ славянъ, ІІ. 1—28; о филологической дѣятельности Хомябова, II. 47—55.

Гиляровъ (Н. П.) (Н. Г-въ). 1856: разборъ сочиненія Аксакова "Семейная хроника и воспомвивнія", 1, 1—69; разборъ сказанія о странотвіи и путешествіи инока Пареенія, Ш, 1—45.—1857: новое объясненіе по старому спору о народности въ ваукѣ, IV, 171—194.—1858: нѣсколько словъ о механическихъ способакъ изсяѣдованія исторіи, І, 61—87.—1859: о брошюрѣ "Современныя иден православныя ли", І, 47—56; рапіоналистическое движеніе философіи новыхъ временъ, Ш, 1—64; разборъ "Исторіи русской церкви" Макарія, Ш, 1—36; о новой повѣсти г-жи Колановской "Изъ провинціальной исторіи портретовъ", Ш, 64—86—1860: о судьбѣ убѣжденій, по поводу смерти Хомякова, II, 61—88 (прил.).

Гоюцкій. 1857: "Віра", изъ философскаго лексикона, II, 1—18.

Грабовский (М. А.). 1858: Гр. Генрихъ Ржевусский, II, 1-32; III, 1-26.

Гриморьев (Ал. Ал.). 1856: о правдё и искренности въ искусстве, Ш, 1—78. Гриморьевь (В. В.). 1856: Т. Н. Грановский до его профессорства, Ш, 17—46; IV, 1—57.

Гроть (Я. К.). 1859: Мысля Як. Гриммь о національномъ словарѣ, VI, 1—52. Г-са (Н.). 1858: письмо петербургскаго жителя къ московскому пріятелю, І, 182—196.

Даль (В. И.). 1856: письмо къ издателю А. И. Кошелеву, III, 1--16; картины изъ русскаго быта: бредъ, варнакъ, кликуша, IV, 53-82.-1857: мертвое тёло, неизста съ площади, 109-142; IV, 34-77.-1860: о русскомъ словарѣ, рѣчь, I, 111-130.

Даскаловь (Х.). 1858: Возрожденіе болгарь, Ц, 1-65; переводь сь сербскаго льтописи Герцеговины 1831-1857 іеромонаха Прокофія Чокорилло, Ц, 93-121.

Державинь (Г. Р.). 1859: записки, І, 2—48; II, 49—120; III, 121—288; IV, 289—388; V, 389—502.

\*) Рядъ статей Веселовскаго о томъ же предметѣ въ "Московскихъ Вѣдомостяхъ" въ 1857 и 58 годахъ. Дестунись (Г. С.). 1859: обозрвніе д'ятельности независимыхъ грековъ въ 1858 году, II, 21—36.

Дестунись (Ю. С.). 1859: годось грека въ защиту Византін, II, 81-158.

Днитріевъ-Мамоновъ (М.). 1856: о фламандской живописи, I, 54-60; о томъ же, по поводу возраженій г. Фонъ-Крузе, III, 109-118.—1859: значеніе византійской живописи въ исторіи искусства, IV, 77-98.

Надежда (Д). 1859: чему мы женщены училесь, III, 21-50.

Еланинь (В. А.). 1858: мъсто венгровъ среди народовъ Европы, І, 117-168.

Ершовь (А. С.). 1856: желёзныя дороги, II, 63-89; обозрёніе высшаго техническаго образованія въ западной Европё, II, 30.

Жуковский (В. А.). 1856: о меданходии въ жизни и въ поезін, І, 13—27; нечто о привиденіяхъ, 28–43.—1859: письмо о браке съ девицею Фонъ-Рейтериъ, III, 17—42.

Журавскій (Д. П.). 1856 годъ на южномъ берегу Крыма, III, 47-78.

Иванищевъ (Н. Д.). 1857: о древнихъ сельскихъ общинахъ въ юго-западной Россін, III, 1—25.—1858: севадвия о началъ уни, III, 1—61.

Кирњевскій (И. В.). 1856: о необходимости и возможности новыхъ началъ для философіи, II, 1-48.-1857: отрывки найдевные въ бумагахъ Кирžевскаго, I, 1-24.-1858: островъ, II, 11.

Извѣстіе о смерти И. В. Кирѣевскаго 1856, IV.

Клунь. 1857: словенцы, III, 65-122.-1859: I, 87-120; II, 95-126.

Ковалевский (Евг. П.). 1858: путевыя замётке о славянскихъ земляхъ, І, 1-53.— 1859: V, 1-38.

Коколекинъ (Переселенецъ). 1859: разборъ соч. Утъщеновича "Семейная община южныхъ славянъ", IV, 1—32.—1860: о землевладъни въ Сибири, I, 119—132.

Кокоревъ (В. А.). 1858: путь севастопольцевъ I, 77.

Кононовъ (А. А.). 1860: Өед. Вас. Линденеръ, I, 61-76; на ординарцахъ у Суворова, I, 77-80.

Коссовичь (К.). 1860: нѣсколько словъ въ память А. Ст. Хомякова, II, 89— 98 (прил.).

Кохановская. 1859: степной двътокъ на могилу Пушкина, V, 11 — 64; отвътъ Г. Г-ву (Гилярову), VI, 123 – 152.

Кошелевь (Ал. Ив.). 1856: послѣсловіе къ разбору Бѣлаева статьи Чичерина "О сельской общинѣ", I, 146—147; соображенія касательно устройства желѣвныхъ дорогъ въ Россіи, I, 148—160; критическій разборъ сочиненій Абашева "Практическое руководство къ усовершенствованію сельскаго хозяйства" и С. Дмитріева "Оныть практическихъ вамѣчаній кинешемскаго земледѣльца, II, 142—163; еще соображенія касательно устройства желѣзныхъ дорогъ въ Россіи, III, 88—112.—1857: послѣсловіе къ статьѣ Ершова "О техническомъ образованіп", II, 60—61; еще нѣсколько словъ о способахъ ваготовленія провіанта и фуража для арміи и флота, III, 105—116; о замѣнѣ обязанной работы наемною и о поземельной общинной собствевности, IV, 109—171; шесть недѣль въ австрійскихъ славянскихъ земляхъ, IV, 1—18.—1858: нѣчто о грамотности, возраженіе Далю, I, 213—219.

Кривошалкинъ (М. Ф.). 1857: голосъ изъ Енисейска по поводу толковъ о народности въ наукъ, III, 63-80; отрывки изъ описанія Енисейскаго округа, IV, 135—147.

Крылов (Н. И.). 1857: критическія замізчанія на сочиненіе Чичернна "Областныя учрежденія въ Россін", І. 25—102; ІІ, 89—166.

Кры-въ (И.). 1856: разборъ сочинения Чичерина-"Областныя учреждения въ 10 Россія", III, 46-87; IV, 54-114; о народности въ древней русской литературѣ и искусствѣ. по поводу статьи Буслаева, IV, 79-108.

Кульник (П. А.) 1856: отрывокъ изъ "Записокъ о южной Руси", П, 49-62; IV, 68-101; Өеклуша, повъсть, III, 3-102.–1857: Черная рада, хроника 1663 г., II, 1-108; III, 1-122; объ отношении малороссийской позвін къ общерусской III, 122-145.–1859: Климентій, украинскій стихотворецъ временъ Мазецы, V. 79-140.

. Ламанскій (В. И.). 1858: о спошеніяхъ русскихъ съ греками, IV, 103-140. – 1860: рѣчь, произнесепная при защитѣ диссертаціи "О славянахъ въ Малой Азіи". I, 135-148.

Лешковь (В. Н.). 1858: критическій разборъ "Временника", кн. 25, 1857 г., I, 54—65.

Лобко (Л.). 1858: о переводахъ Свящевнаго Писавія, III, 129-136.

.Тонииновь (М. Н.). 1860: Хомяковъ, какъ предсъдатель Общ. люб. рос. словесности, II, 39-46 (прил.).

Лореръ (Н.). 1857: наъ воспоменаній русскаго офинера, III, 80-89.—1860: 1-48. Максимовичь (М. А.). 1856: дни и мъсяцы укранискаго селянина, I, 61—83; III, 73; филологическія инсьма въ Погодину, III, 78—139.—1857: укранискія письма къ Кулѣшу, I, 38—64; воспоминанія о Богданъ Хмельницкомъ, I, 65—80; отвѣтныя письма Погодину, II, 80-104; извѣстіе о южнорусскихъ лѣтописяхъ, кв. III; критическія замѣчанія, относящіяся до исторія Малой Россіи, IV, 22—78.—1858: I, 13-27.—1859: пріѣздъ Богдана Хмельницкаго въ Кіевь изъ-за Москвы, VI, 93—100.

Марковичъ (Ав. В.). 1857: воспоменанія о П. В. Кирѣевскомъ, П. 17. Мацьевскій (В. А.). 1859: голосъ изъ Польши, по случаю спора объ общинѣ,

- VI, 65-80.
- Миличевичь (М.). 1858: семейная община сербская задруга, III, 98—112.--1859: разсказъ очевидца о скуптшинѣ, I, 139—156; письмо изъ Бѣлграда, II, 140--115; сербская община, VI, 48-64.

Мордовцевъ (Д. Л.). 1860: самозванецъ Степапъ Малый, I, 15-50. Мстиславскій (В. В.). 1858: о поклепной вирѣ по Русской Правдѣ, III, 113-128. Н. М. 1857: о проповѣдяхъ, взданныхъ на малороссійскомъ языкѣ Гречулевичемъ.

111, 60-70.

Надеждинь (П. И.). 1857: о русскихъ народныхъ минахъ и сагахъ, III, 1–20, IV, 19—63.—1858: Грвгорій Черный, по разсказамъ очевидцевъ, IV, 19—50.

Ненадовичь, протојерей. 1859: записки, I, 1--53; II, 1--56.

М. Номисъ. 1858: отрывки изъ автобіографіи Балокопытенко, IV, 35-64.

Новиковъ (Е. П.). 1857: Гусъ и Лютеръ, IV, 1—70.—1858: I, 1—107; III, 152—304; IV, 1—116.

Ордынскій (Б. И. Филаллинъ). 1857: Адамантій Корай, просвѣтитель новыхъ грековъ, III, 1-64.–1860: отпаденіе Греція отъ Турція, по сочиненію Спиридона Трикупа, I, 131—184.

Островский (А. Н.). 1857: "Доходное мѣсто", комедія, І, 7-116.

Шаемовичь (С.). 1859: письмо изъ Вѣны о сербской церковной музыкѣ и о г. Станковичѣ, III, 51-57.

Иавловъ (И. М. Бицинъ). 1859: годы въ школѣ, II, 9-48; III, 56-74; IV, 33-96; V, 15-48; VI, 1-38.

Паплонский (И. И.). 1856: письма изъ Варшавы о польской литератури, III, 36-55.-1857: II, 62-74.

Петковичъ (К. В.). 1859: историческій очеркъ сербской православной общины въ Рагузъ, III, 1-120. Петровскій (М.). 1857: историческое зам'ячачіе, V, 105.—1859: библіографическій обзоръ современной славянской журналистики въ Австрія, III, 67—100.—1860: Мих. Иван. Веревкинъ, біограф. очеркъ, I, 1—24.

Поюдикъ (М. П.). 1856: отвѣтъ на филологическія письма Максимовича, IV, 124—141.—1857: отвѣтъ на два послѣднія письма Максимовича, III, 99—107.— 1858: Н. В. Шеншивъ, III, 137—138; должно ли считать Бориса Годунова основателемъ крѣпостнаго права, IV, 117—172.—1858: отрывокъ изъ писемъ о положеніи славянъ въ Европѣ, I, 53—88; итальяпскій вопросъ, III, 101—126; два слова по поводу современныхъ обстоятельствъ, IV, 13—20; Австрія, IV, 106—114.—1860: судъ надъ царевичемъ Алексѣемъ, I, 1—110; публичный диспутъ съ Костомаровымъ, I, 149—170; чешская литература, II, 29—46; воспоминанія о Хомяковѣ, II, 3—28; К. С. Аксаковъ, II, 1.

Побидоносцевъ (К. П.). 1859: XXI томъ Полнаго Собранія Законовъ, IV, 1—12. Поповъ (А. Н.). 1856: русское посольство во Францію въ 1668 г., I, 48—79; сокода и кречеты царя Алексъя Михайловича, II, 72-84.-1857: исторія возмущенія Стеньки Развиа, I, 47-104; II, 19.—1858: о построеніи корабля "Орда" царемъ Алексъемъ Михайловичемъ, IV, 1—18.

Попновичъ (В.). 1859: о болгарскихъ книжицахъ, II, 114 – 139; отрывокъ изъ разсказовъ моей матери, болгарская повъсть, VI, 77—102.

Протесть галициихъ руссиновъ противъ австрійскаго министерства—1859, VI, 81-92.

Де Пуле (М. Ф.). 1859: резборъ романа Писемскаго "Тысяча душъ", II, 1—46. Писяницкий (А. Ф.). 1859: недостатки и потребности современнаго просвъщенія, П, 1—38.

Рачинскій (А. Н.). 1857: нѣсколько словъ о просвѣщенія болгарскаго народа, IV, 160—170; походныя инсьма ополченца изъ южной Бессарабіи 1855—56 года—особое приложеніе.

Ризельнань (Н. А.). 1857. объ устройствѣ земледѣльческаго сословія въ Австрін, I, 105—136; критическій разборъ сочиненія Кулѣша "Записки о южной Руси", IV, 1—21.

Риттерсберь. 1857: новѣйшая дѣятельность въ чешской литературѣ, I, 40—48. Родолюбець. 1859: сербская церковная музыка и сербскій композиторъ Станковичъ, письмо изъ Вѣны, III, 57—64.

Саковичъ (П. М.). 1858: исторический обзоръ дѣятельности гр. Румянцева и его сотрудниковъ, II, 1-86; III, 61-151; IV, 172-260.

Самаринъ (Ю. Ө.). 1856: два слова о народности въ наукъ, I, 35-47; о народномъ обравованіи, II, 85—106.—1857: критическій разборъ сочиненія гр. Орлова "Трехнедѣльный походъ Наполеона противъ Пруссія въ 1806 году", I, 1—24; нѣсколько словъ по поводу историческихъ трудовъ г. Чичерина, I, 103-118; замѣтка противъ "Атенея", I, 220—222; воспоминанія о Д. П. Журавскомъ, II, 1—16; возрашеніе на статью Соловьева "Шлецеръ и анти-историческое направленіе", III, 90—103.— 1860: Хомяковъ и крестьянскій вопросъ, II, 55—60.

Себиновъ (А.). 1856: почему большею частью миніатюрны фламанскія картины, IV, 118.

Селивановъ (В. В.) 1856: годъ русскаго земледъльца-весна, П, 1-28; лъто, IV, 58-91.-1857: осень, III, 21-62; зама, IV, 100-134.-1858: день помъщика, I, 38-82.

Сидонскій, протолерей. 1857: слово при отпѣваніи Ив. В. Кирѣевскаго, II, 1, прилож. Смоляръ. 1858: голосъ заграничнаго книгопродавца объ устройствѣ русской книжной торговли, IV, 80—102. Соловьевь (С. М.). 1856: братчины, IV, 108-117.

Срезневскій (Изм. И.). 1857: критическій разборъ соч. Востокова, церковнославянскій словарь, П.

Старковь (Н. В.). 1858: Лужницкій приходъ, II, 121.

*Туловъ (М.).* 1858: что можетъ способствовать успѣху наукъ въ Россін, II, 165—174.—1859: I, 89—98; модный чиновникъ, III, 44—52.

Усеель (Wewell). 1858: о началахъ англійскаго уняверситетскаго образованія, пер. Евг. Н. Попова, II, 129—164; III, 1—63.

Ундольский (В. М.). 1856: новая редавція "Слова Данінла Заточника", II, 90—122.

Фатпевь (А. М.). 1859: день сдачи венгровь, IV, 98—106; солдатские разсказы, VI, 39—58.—1860: Л. 21—70.

Филиппов (Т. И.). 1856: критическій разборъ драмы Островскаго "Не такъ живи, какъ хочется", І, 70—100.

Хомяковъ (А. С.). 1856: въ читателю, предисловіе, І, І-VI; разговоръ въ подмосковной, II, 107—138; предисловіе и послѣсковіе въ біографіи лорда Метвальфа, II, 51—52, 79—84; Ив. Вас. Кирѣевскій, II, 3—8; письмо въ Т. И. Филиппову, IV 92—107.—1857: письмо изъ Тулы о желѣзныхъ дорогахъ, I, 81—85; по поводу отрывковъ найденныхъ въ бумагахъ Ив. Вас. Кирѣевскаго, I, 25—46; послѣсловіе въ проповѣдямъ Гричулевича, III, 70—72; возраженіе на статью Соловьева, Шлецеръ и анти-историческое направленіе", III, 141—158.—1858: предисловіе въ переводу статьи Уеведи о началахъ англійскаго университетскаго образованія, II, 127—129; о юридическихъ вопросахъ, II, 175—188; замѣтна по поводу Ридя (поди. Г—иъ), II, 216—221; картина Иванова, III, 1-22.—1859: о современныхъ явленіяхъ въ области философіи, I, 1—32; послѣсловіе въ статьѣ "Голосъ грека въ защиту Византіи", II, 150—164; С. Т. Аксаковъ, III, I—VIII; нѣсколько словъ о глаголицѣ, V, 1—12.—1860: рѣчъ произнесенная Хомяковныхъ въ Обществѣ любителей росс. словесности, I, 1—40; отзывъ о статъѣ С. Т. Аксакова "О собираніи бабочекъ", I, 62—63; письмо въ Ю. Ө. Самарину о философіи, II, 1—30; отрывовъ изъ записки о всемірной негоріи, 101—17;.

А. Н. Ц. 1859: о положительномъ и отрицательномъ направлении въ жизни и литературъ, l, 1-46.

Ки. Черкасскій (В. А.). 1856: обозрѣніе политическихъ событій въ Европѣ за 1855 г., І, 1—32; протоколы парижскаго конгресса, ІІ, 1—26; обозрѣніе внутренняго законодательства, ІІІ, 1—20.—1857: о книгахъ Монталамбера "Будущность Англін" и Токкевиля "Древній порядокъ и революція", ІІ, 23—88; тройственный союзъ 15 апрѣля 1836 г., ІІІ, 1-30.—1858: два слова по поводу восточнаго вопроса, ІV, 65—92.—1859: нѣсколько словъ по поводу книги "Исторія печати въ Англін и Соединенныхъ Штатахъ" Кюшевиль Клариньи, ІІ, 105.

Чижово (*Ф. В.*). 1856: Джіовани Анжелико Фіезольскій, IV, 131—218.—1857: замѣтки путешественника по славянскимъ землямъ, I, 1—37; II, 1—38.

Чихачевь (П. А.). 1856: байдарская ночь или прогулка съпластупами, I, 42—53. Чокорилло, см. Даскаловъ

Шевырев» (С. П.). 1858: разборъ сочиненія С. Т. Аксакова "Дётскіе годы Багрова внува", П, 63-92.—1856: обозрёніе свеккосахарнаго производства въ Россіи, III, 20-35.

Шишковъ (Н. П.). 1857: замътка по свеклосахарной промышленности, I, 86-88.-1858: о сохранени свекловичнаго сока при сахарномъ производствъ, I, 105-112.

Щедринъ (Салтыковъ, М. Евр.). 1859: госпожа Падейкова, IV, 13-32. Щуровскій (Гр. Е.). 1858: сплурскія и девонскія рыбы.

Якушкинь (П. И.). 1859: путевыя письма изъ Новгородской губернін, IV, 4-76;

**— 149 —** 

проинцательность и усердіе псковской губернской полиція, V, 108—122; путевыя зам'ятки изъ Псковской губернія, VI, 1—48.

Эрбень. 1857: письма о славянской мноологін, IV, 71-128.

- е-е. 1858: взглядъ на задачи современной критики, "Атеней", № 1, I, 84-88. Статьи не подписанныя:

1856 годъ: о Кургенсенской церкви, II, 26—29; зам'ятка на одно зам'ячание въ статът г. Буслаева, II, 188; біографія лорда Меткальфа, II, 37—39; Мих. Павл. Миклашевскій, прислана изъ Малороссін, I, 1—50 (прил.).

1857: письмо къ А. И. Кошелеву тамбовскаго пом'ящика о поставкѣ провіанта на армію, 111, 508-509.

1858: западные славяне, перев. съ французскаго, IV, 1 – 28; о переводъ римскихъ классиковъ, письмо изъ Аониъ, IV, 144 – 152.

1860: историческія бумаги XVIII вѣка, І, 179 – 258; воспоминанія о Штурѣ, І, 50 - 60. Въ отдѣльномъ приложеніи библіографія.

Акты и документы по дёлу о возмущение Стеньки Разина.

.

# приложение тринадцатое.

# Отрывокъ изъ дневника А. И. Кошелева во время путешествія по австрійскимъ славянскимъ землямъ въ 1857 году.

Праза 1857-10 г. іюля 6 (18). — Поутру рано я отправныся ходить по городу. Предесть какъ городъ живописенъ и сверхъ того съ послёдняго моего пребывания въ немъ онъ много украсился. Особенно промышленная часть значительно развилась: магазины хороши и более жизни на улицахъ. Въ 9 часовъ я отравился въ В. В. Ганки, котораго нашель свёжимь, бодрымь и отмённо радушнымь. Съ нимь мы долго бесёдовали, отъ него узналъ многое на счетъ умственнаго движенія въ Чехіи. Движеніе ндеть впередь; теперь оно глубже захватываеть. Послі пошель въ Шафарику, котораго я нашель въ болёзненномъ и крайне разстроенномъ положенія. Вядень еще отмённо умеый, исполненный потухающей жизни человёкь, но уже развалины того, что некогда было. Ему запрещено писать, читать и даже говорить о предметахъ, могущихъ его волновать. Доктора полагаютъ, что у него водяная въ головѣ. Послѣ обѣда я гудялъ по городу, посѣтилъ сады на Schützen и Sophien островахъ, а вечеромъ былъ въ "Чешской Бесбдъ". Меня ввелъ туда В. В. Ганка, и тамъ провелъ я время крайне пріятно, найдя тамъ истинно славянское радушіе и гостепріныство. Тутъ познакомнися я съ гг. Ербеномъ, Шумовскимъ, Томичекомъ, Запомъ и друг. Всего болѣе бесѣдовалъ я съ первими тремя. Въ Ербенѣ я нашелъ отмённо умнаго, просвёщеннаго, живаго, горячаго человёка, въ Шумовскомъ-умнаго и неутомимаго лексикографа, а въ Томичекъ-умваго, милаго и крайне добродушнаго человѣка; невольно что-то къ нему притягиваетъ. Много было разговоровъ о томъ и о семъ. Но я ихъ запишу завтра, ибо еще кое-что недостаточно объяснено. Насчеть цензуры, то хотя ся нёть, но постановлено, что всякая книга должна быть представлена въ полицію за три дня до выпуска въ продажу, такъ что всякая полиція сдільлась цензоромь. Газеты представляются до выпуска за 3 часа. Книга или газета воспрещается и конфискуется, и это особенная мидость (которую надобно выпрашивать), чтобы позволено было накоторые листы перепечатать. Вообще свободы книгопечатанія менёе, чёмъ при цензурв. Еще вещь замвчательная: въ Карлсбадь, въ Маріонбадь и въ Прагь я замьтиль, что всь австрійцы, какъ нъмцы, такъ и славяне, никогда не говорять свободно, не оглянувшись: не подслушиваеть зи вхъ кто-нибудь. Система доносовъ чрезвычайно сильно организована, и поживши въ Австрін, чувствуешь, что какой-то гнеть на вась лежить. Нельзя сказать, чтобъ австрійское правительство много княгъ конфисковало, но страхъ этой мѣрм таковъ, что писатели почти ничего не смёють писать, а издатели еще мение издавать, что могло бы быть конфисковано; но вообще въ Австріи народъ пишущій и издающій не богать, и такая мара для нихъ разорительна.

7 (19) іюля. -- Поутру съ г. Ганкою и московскимъ профессоромъ Матушенкозымъ им отправилесь сперва въ церковь Св. Тына (по-нёмецки Теуп), где было богослужение. Церковь прекрасная и богослужение отправлядось очень хорошо; органь очень благозвучный, проповѣдь - по-чешски. Потомъ пошли мы въ Градчины. Видъ Градчинъ и оттуда на Прагу чудо какъ хорошъ, но нъкоторыя церковныя башни въ городѣ уже уничтожены. Церквей такъ много, что нѣкоторыя уже заперты. Одна церковь въ Градчинахъ чисто византійской архитектуры. Г. Ганка, который свёжъ. молодъ и бодръ, несмотря на седьмой десятовъ, имѣетъ сильнѣйшее желаніе, чтобы въ Прагъ былъ русскій консулъ и чтобы одне изъ запертыхъ церквей отдана была Восточному правосдавію. Народъ здісь вовсе не Papistisch gesinn. Онь набожень, но въ немъ не видно тёсно-католическаго направленія. Въ Градчинахъ мы посётили чудный соборъ Св. Вита (Veit's Dom). Во дворецъ мы не пошли. Тутъ зимою живеть императоръ Фердинандъ, а лётомъ онъ въ своемъ замкв, который въ нёсколькихъ миляхъ отъ Праги. Его любятъ за его доброту; а нынътвяго императора шибко не жалують. Его не считають умнымь и говорять, что всёмь заправляеть его мать, которая умна и хитра. Какъ Градчины, такъ и самая Прага представляють видь города упадающаго. Чудные дворцы въ упадкѣ или пусты, или превращены въ казармы и богоугодныя заведенія. — Потомъ мы исходили малую часть города (die kleine Seite) и послѣ 4-часовой ходьбы возвратились домой. Г. Ганка все время быль на ногахь, ни разу не пристль и быль бодрь и живь. Онь всякій день купается и много плаваеть и вообще наслаждается полнымъ здоровьемъ. Послъ объда мы отправились въ экипажъ на прогулку въ Бубенгахъ. Садъ прекрасный и виды чудные. Оттуда мы повхали на народный праздникъ Св. Маргариты, установленный съ древнихъ временъ. На этомъ праздникъ народу было много, но какъ на**шли тучн, то многіе уже возвращались, когда мы туда бхали. Были качели, разныя** балаганныя представленія, но главное удовольствіе составляли танцы-вальсь. Вальсвровали чисто по-нёмецки. Этотъ праздникъ носитъ на себѣ, какъ и все въ Прагѣ, преимущественно характерь нёмецкій. Вечеромь быль я въ "Бесёдё".

8 (20) іюля. — Поутру ходиль въ Ганкѣ, Шумовскому, Томаку, Томичеку н, наконець, къ Шафарику. У послёдняго сегодня сидёль долёс, чёмъ въ первый разъ. Видны лишь развалины человѣка, но и въ развалинахъ замѣтна сила и умъ. Мы говорили довольно. Онъ самъ шелъ на разговоры серьезные, и я не имълъ духа его съ нихъ своротить. Онъ говорилъ, что теперь народное направление серьезиве и общве, чёмъ прежде, хотя въ немъ бодрости, силы и генія несравненно менфе. "Великая бёда наша, говориль онь, что у нась нёть денежныхь средствь, ибо всё наши вельможи во вражьемъ стану, - они всъ сдълались нъмцами, не живуть въ Прагъ, не говорять по-чешски и хотять быть австрійцами; оть чужихь, т.-е. изъ-за границы, принимать намъ пособіе есть дело чисто-невозможное. Эти деньги намъ сделають болье вреда, чёмь пользы. Какь бы секретно это дано ни было, правительство австрійское то узнасть, и оно насъ за это не накажеть явно, но будеть всячески притъснять, лишить со временемъ мъста и всячески вымъстить. Вы, русскіе, особенно Погодинъ, заявлядъ онъ, имъете всегда въ общеніяхъ съ нами какіе-то политическіе виды, — этимъ вы вредите и себъ, и намъ, и дълу. Не заботьтесь о насъ, заботьтесь о себѣ; встаньте сами на ноги; глядя на васъ, и мы постараемся быть чехами и делать общее "славянское дело". - "Русскихъ чеховъ, говорилъ онъ. теперь остается только одинъ Ганка; онъ - остатокъ прежняго движенія; теперь чехи хотять быть чепскими чехами. Мы не враждебны, — напротивъ, кротки, благорасположены къ русскимъ; но входить въ русские интересы мы не только не можемь, но даже и не желаемь. Движение народное продолжается, но оно идеть глубже.

Теперь во всёхъ чешскихъ школахъ учать по-чешски; чешскій языкъ между нами, не аристовратами, сдёлался общественнымъ языкомъ, чего прежде не было". Шафарику теперь 62 года (онъ родился въ 1795, Ганка въ 1791, а Палацкій въ 1798 году). Онъ собврается путешествовать. Теперь онъ библіотекаремъ, получаетъ жалованья 1.500 гудьденовъ, квартиру и отопленіе. Онъ не въ нуждъ. Палацкій въ деревнѣ, и я не могъ съ нимъ познакомиться. Я познакомился съ Шумовскимъ, издателемъ лексикона, съ Томичекомъ, переводчикомъ развыхъ русскихъ повѣстей, съ Запомъ, профессоромъ реальныхъ школъ, издателемъ археологическихъ "Памятокъ", съ Пуркимы, профессоромъ физіологіи, и съ Воцеломъ, профессоромъ археологіи. Къ сожалѣнію, не имѣлъ возможности познакомиться съ Томекомъ (ве засталъ его дома и не встрѣтилъ въ "Бесѣдѣ") и съ Рителсбергомъ, который въ большой бѣдности, котораго нигдѣ не встрѣтнъъ и о которомъ я, къ сожалѣнію, вспомнилъ только вечеромъ передъ отъѣздомъ. Послѣ обѣда пришли ко мнѣ Ганка и Ербенъ, и мы отправились съ послѣднимъ смотрѣть паровую мельницу, устроенную у заставы подъ Прагою.

9 (21) іюля. — Гапка пришель меня проводить и въ 7 часовъ я быль уже на желёзной дорогѣ. Мы пріёхали въ Вёну въ  $7^{1/2}$ , но цёлый часъ разбирались съ своими вещами и только къ 9 часамъ были въ гостиницѣ.

10 (22) іюля. — Все утро провель я у М. О. Раевскаго, говорили очень много и о весьма многомъ. Положение славянъ очень грустно: великая апатія; полное разъединение между славянскими народами. Дворянство славянское все превратилось въ нѣмецкое, и остальные славяне безъ денежныхъ средствъ ничего дёлать не могутъ. Сверхъ того, какъ только проявится между славянами замѣчательный, энергичный человѣкъ, то правительство тотчасъ даетъ ему какое-либо выгодное мѣсто и онъ делается австрійскимъ чиновникомъ. Чиновникамъ не позволено ничего печатать безъ согласія ихъ начальствъ; въ газетахъ же писать имъ безусловно запрещено. Славяне вообще бъдны и казенное мъсто доставляетъ имъ средство существовать, воть почему нёть почти никакого движенія въ славянстве. Ходили въ библіотеку къ Миклошичу, но не застали его тамъ. Возвратились въ городъ въ 7 часовъ, нашли у М. Ө. Раевскаго профессора и декана здёшняго лютеранскаго коллегіума славянь, Кузмани (Б. а. Л.). Очепь радь быль я съ нимъ познакомиться. Человъкъ онъ умный, живой в общительный. Мы говорили съ нимъ обо многомъ. "Матица" чешская самая дёятельная, моравская -- находится въ рукахъ католиковъ и они направили ее къ своей цёли, галидко-русская – во Львовъ и иллирійская — въ Загребъ (Аграмъ) дъйствуютъ порядочно; сербская-въ Пестъ и славянская-въ Клагенфурта чуть дышать. Вообще двятельности ихъ теперь очень слабы, по недостатку матеріальныхъ средствъ. Старые члены умираютъ, а новыхъ поступаетъ мало, ибо правительство смотритъ весьма подозрительно на всёхъ дёятельныхъ и новыхъ членовъ "Матицъ". Движевіе славянское вообще теперь слабо.

11 (23) іюля. — Въ 12 часовъ были съ Раевскимъ у Миклошича въ Публичной библіотекѣ и оттуда отправились къ Вуку Стефановичу Караджичу. Застали его дома; онъ старъ, но еще очень живъ; онъ говорилъ много, очень живо, былъ очень привѣтливъ. Онъ особенно работалъ надъ соединеніемъ славянъ. Къ нему пришли Кузминъ, съ которымъ я вчера познакомился, и Урбаръ, протестантскій священникъ, очень ревностный славянинъ. Оба они словаки. Въ половинѣ 10-го мы всѣ вышли отъ Караджича, пошли вмѣстѣ и зашли въ священнику Раевскому, у котораго просидѣли до 12-го часа. Словаки имѣютъ сильнѣйшее желаніе быть славянами; для нихъ одно литературное единеніе кажется недостаточнымъ, но какое же имъ иное? Не должно ихъ обманывать и слѣдуетъ проповѣдывать одно духовное единеніе, ибо оно одно возможно. — Урбаръ очень пламенвый человѣкъ и умный. Онъ сильно дѣйствуетъ на народъ. Славянская газета только одна издается въ Вънž Дихардомъ и имъетъ около 1.000 подписчиковъ.—Бъдово положение славянъ еще тъмъ, что изъ своей братьи они не знаютъ кому можно довъриться, ибо изъ нихъ безпрестанно переходятъ на сторону австрійцевъ.

12 (24) іюля. — Въ 1-мъ часу имѣлъ долгій разговоръ съ словакомъ Гурбакомъ. Ихъ не должно называть словаками; они себя называютъ словенами, а наръчіе — словенскимъ. Оно очень близко къ чешскому, такъ что чешское, моравское и словенское можно считать однимъ языкомъ. Руссинское всего ближе къ малороссійскому, шлезское (Wasser-Polaken) — къ польскому. Къ сербскому очень близки хорватское и словенское, т.-е. южныя наръчія. Изъ народнаго словенскаго (словацкаго языка) часть наръчія всего ближе къ чешскому, другая къ польскому, третья къ руссинскому. Мы весьма уговарили Гурбака издавать журналъ, но политическаго издавать онъ не можетъ, ибо нужно представить обезпеченіе въ Вънъ въ б тыс., а въ другихъ городахъ въ 3 т. гульденовъ: а чисто - литературный журналъ, гдъ нельяя разбирать и толковать объ общественныхъ вопросахъ, никто читать не будетъ. Теперь для новаго журнала минута не благопріятная, ибо австрійское правительство даже на нъмецкіе журналы все болъе и болъе налегаетъ. Бъда славянъ, что ръшительно у нихъ нѣтъ центра и что они всъ совершенно безъ сообщеній. "Русская Бесѣда" произвела здъсь вообще прекрасное дъйствіе.

Вечеромъ былъ у Расвскаго, гдъ познакомился съ докторомъ Клуномъ. Онъ живой, умный и пріятный въ обществъ человъкъ. Онъ объщался быть дъятельнымъ сотрудникомъ "Русской Бесъды". Мы много говорили о разъединеніи славянскомъ въ отношеніи въры, языка, политическаго и общественнаго быта. Онъ бодръ и говориль, что между южными славянами, т.-е. сербами, хорватами и словенцами, есть движеніе и что единеніе подвигается.

Digitized by Google



, **r** 

,

# ВАЖНЪЙШІЯ ОПЕЧАТКИ.

| Cmp.: | Строка:             | Hanevamano:                 | Смъдуетъ:               |  |  |  |
|-------|---------------------|-----------------------------|-------------------------|--|--|--|
| ΥÎ    | З св.               | немъ                        | нихъ                    |  |  |  |
| 30    | 1,                  | Lagramière.                 | Lagraneière.            |  |  |  |
| 43    | 1 и 2 сн.           | тоже ежедневно              | ежедневно               |  |  |  |
| 54    | 16 св.              | Кирѣевскихъ                 | К. Аксакова             |  |  |  |
| 74    | 20 "                | Еджеворта.                  | Еджевортъ.              |  |  |  |
| 77    | 1 сн.               | недавно                     | только что              |  |  |  |
| 122   | 7 "                 | высказаль                   | BLICKA3AJO              |  |  |  |
| 142   | 5,                  | Notre                       | Notice                  |  |  |  |
| 192   | 6 св.               | крестьянина христіанина     |                         |  |  |  |
| 230   | 15 сн.              | 5.000.000                   | 3.000.000               |  |  |  |
| 233   | 10 "                | просвъщенной                | просвъщенія             |  |  |  |
| 240   | 7—8 св.             | не испытанную               | ненасытимую             |  |  |  |
|       | 9 "                 | вывела его                  | вывела                  |  |  |  |
| 248   | 14 и 15 "           | so be or not so be          | to be or not to be      |  |  |  |
| 283   | 11 сн.              | одно                        | одно—                   |  |  |  |
| 288   | 17 "                | Чичерина                    | Моля                    |  |  |  |
| 295   | 4 "                 | изслёдывають                | изслёдуя                |  |  |  |
| 314   | 16 "                | иногда                      | никогда                 |  |  |  |
| 315   | 17 св.              | (292-294                    | (1 Соч. Акс. 292—294    |  |  |  |
| 334   | 12 "                | возвеличенію                | увеличенію              |  |  |  |
| 351   |                     | представится                | представляется          |  |  |  |
| 361   | 18 св.              | пользованіи экономіи этой   | пользованіи этой        |  |  |  |
| 383   | 11 "                | убъжденія                   | убѣжденіе               |  |  |  |
| 421   | 2,                  | считаемъ                    | считали                 |  |  |  |
| Пр    | и <b>мъчані</b> е н | апечатанное на 423 страницѣ | относится къ стр. 427 и |  |  |  |

наобороть.

Digitized by Google

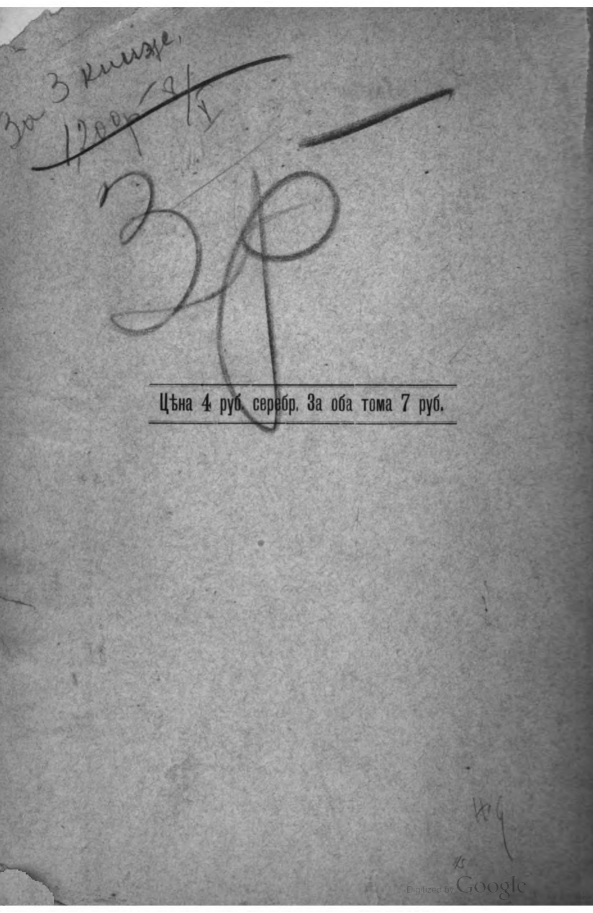
• '

٠ . 1 • ۰. ÷ •

·

Digitized by Google







Digitized by Google

٠

ι.

•

.

.



|       |       | THE NEW YORK PUBLIC LIBRARY<br>REFERENCE DEPARTMENT<br>This book is under no circumstances to be<br>taken from the Building |      |        |        |      |  |
|-------|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|--------|--------|------|--|
| -     |       |                                                                                                                             |      | che Bu | liding |      |  |
| -     |       |                                                                                                                             |      |        |        |      |  |
|       | N. IL |                                                                                                                             |      |        | 1      |      |  |
|       |       | _                                                                                                                           |      |        |        |      |  |
|       | 2.24  |                                                                                                                             | 2312 |        |        |      |  |
|       |       |                                                                                                                             |      | -      |        | 12.0 |  |
|       |       |                                                                                                                             | 1    |        |        |      |  |
|       |       |                                                                                                                             |      |        |        |      |  |
|       |       |                                                                                                                             |      |        |        |      |  |
|       |       | -                                                                                                                           |      |        |        |      |  |
|       |       | -                                                                                                                           |      |        |        |      |  |
| m 410 |       |                                                                                                                             |      |        |        |      |  |

Digitized by Google

100



