

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

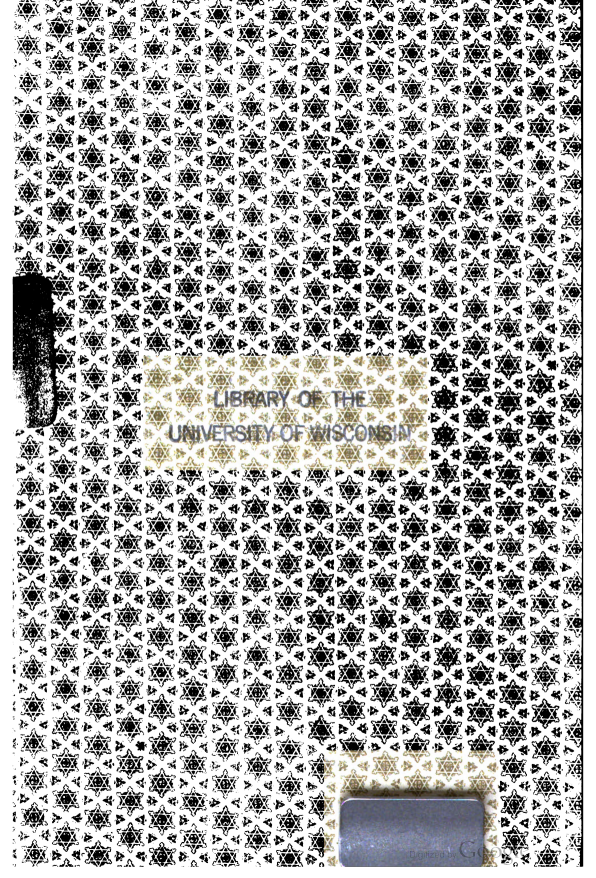
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Graetz, Heinrich Hirsch

## Д-ръ ГЕНРИХЪ ГРЕЦЪ.

# ИСТОРІЯ ЕВРЕЕВЪ

## ОТЪ ДРЕВНВЙШИХЪ ВРЕМЕНЪ ДО НАСТОЯЩАГО

ПЕРЕВОДЪ СЪ ПОСЛЪДНЯГО НЪМЕЦКАГО ИЗДАНІЯ

~>>

подъ редакціей

Д-РА ВЕНІАМИНА ШЕРЕШЕВСКАГО.

Отъ смерти Маймовида до изгнанія евреевъ изъ Испаніи и Португаліи (1496).

томъ восьмой

Изданіе книжнаго магазина ШЕРМАНА.

<del>ور کرک</del>ې سو

ОДЕССА. Типографія "Издатель" Я. Х. Шермана, Еврейская 19. 1907 г.

e and a





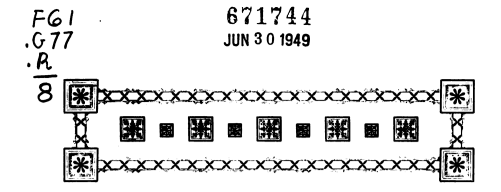
•

•

.

.

•



## Предисловіе.

X

Еврейскій народъ, лишенный политической самостоятельности и разстянный повсюду, сохранилъ, однако, свое органическое единство и цълостность и, въ теченіе трехъ въковъ отъ перваго средневъковаго религіознаго философа Саадіи до великаго реформатора мысли Маймонида, достигъ духовной свободы, да научной и поэтической плодотворности въ такой высокой степени, какой нельзя было ожидать отъ среднихъ въковъ. За этой эпохой богатой духовной жатвы послъдовала суровая, холодная, какъ ледъ, зима. Ввутреннія и витинія событія соединились для того, чтобы лишить еврейскую исторію ея прежняго великолъція и наложить на ея носителя, еврейскій народъ, печать ужасающаго рабства. Онъ палъ съ устремленной къ вебу вершины въ глубочайшую пропасть.

Развѣ современный человѣкъ въ состояніи представить себѣ страданія, которыя претериѣлъ этотъ народъ съ того времени, когда папство и обманутая имъ паства народовъ и князей заклеймили его позорнымъ пятномъ, чтобы всякій зубоскалъ оплевывалъ и всякій кулакъ истязалъ его, до изгнанія евреевъ изъ Пиренейскаго полуострова и дальше, вплоть до того времени, когда заря народной свободы взошла и надъ нимъ? Соберите все горе, которое свѣтская и духовная деспотія и ея палачи при-

чинили людямъ и народамъ; измърьте, если можете, тв ръки слезъ, которыя люди проливали изъ-за изломанной жизни, разбитаго счастья, разрушенныхъ надеждъ; возстановите въ своей памяти всв тъ муки, которыми возбужденная фантазія наполнила тысячи и десятки тысячь легендь о житы святыхъ для потрясенія вѣрующихъ душъ,--- и вы все же не исчеринете всвлъ твлъ ужасовъ, которые въ течение вековъ испыталъ этотъ народъ-мученикъ, безмолвно, съ мольбою на страдальческомъ лицѣ. Всѣ силы земли, какъ будто или дъйствительно сговорившись вырвать евреевъ изъ круга людей и превратить ихъ въ озверевшее стадо, издевались надъ ними. Къ ранамъ, кулачнымъ ударамъ, пинкамъ и кострамъ прибавилось издъвательство. И тв самые люди, которые обрекли Израиля на позоръ и смерть и волочили его по уличной грязи, признавали его высокое происхождение, прославляли его прошлое, ставили его пророковъ и праведниковъ наряду со своими "святыми", пѣли его иѣсни въ своихъ храмахъ, чернали изъ его ученія бодрость и утішеніе, но присвоили себі все это великолішіе. какъ будто оно изстари принадлежало имъ. Они сорвали вѣнецъ съ головы еврейскаго народа и возложили его на себя; они отобрали наслъдство отъ Израиля еще при его жизни. Исторія не должна умолчать объ этихъ ужасахъ; напротивъ, она должна ихъ описать и наглядно представить, не чтобы внести отраву въ души потомковъ замученныхъ жертвъ и не чтобы возбудить мстительныя чувства, а чтобы вызвать преклонение предъ величіемъ народа-страдальца и показать, какъ онъ, подобно своему праотцу, боролся съ богами и людьми и остался побъдителемъ.

Рука объ руку съ этимъ обезчещениемъ и порабощениемъ шло духовное разложеніе. Влестящіе листья и цв'яты великол'впнаго духовнаго развитія упадали мало-по-малу на землю и обнажили грубый, щелистый стволъ, обвитый безобразными отростками утрированной и лишенной живого духа набожности, умопомрачающей мистики и всякаго рода иныхъ наростовъ. Изсякъ цевнящійся источникъ мудрыхъ мыслей и глубоко прочувствованныхъ пѣсней; ослабѣло радостно бившееся отъ возвышеннаго 8**a**строенія сердце; установилась придавленность и забитость духа. Исчезли крупныя личности, задающія тонъ; казалось, что историческое творчество великихъ людей истощилось за тв ивсколько ввковъ, которые отдбляютъ Саадію отъ Маймонида. Вмёсто творческой силы, вызывающей къ жизни оригинальныя произведенія духа, болве преобладающимъ становится стремленіе сохранять и оберегать уже имѣющееся. Убожество мысли все болѣе распространяется, и мыслители, отъ времени до времени появляющиеся послъ смерти Маймонида, рѣдко прокладываютъ собственные пути, а болѣе либо цволяются за старое, либо блуждають по ложнымъ путямъ. Правда, еще долгое время въ еврействѣ сохраняются жрецы и дѣятели науки, но она

постепенно принижается до степени простого ремесла. Переводы и толкованія уже существующей литературы значительно превышають по количеству самостоятельныя произведенія. Вившиему позору соотивтствуеть внутреннее разложеніе.

Какъ ни однообразно теченіе исторіи въ періодъ времени отъ смерти Маймонида до возрожденія екрейскаго народа, въ ней все же можно замѣтить своего рода прогрессъ. Внѣшняя исторія началась съ систематическаго униженія евреевъ и посльдовательнаго изгнанія ихъ изъ всѣхъ честныхъ поприщъ дѣятельности и христіанскаго общества; обезчещеніе, все возрастая, доходитъ, наконецъ, до всеобщей рѣзни евреевъ по поводу черной смерти. Къ старымъ клеветническимъ нзмышленіямъ прибавляется еще ложь объ отравленіи ими колодцевъ и воздуха; евреи становятся предметомъ всеобщаго омерзенія. Въ видѣ заключительнаго акта этой потряслющей драмы, поцготовляется изгнаніе евреевъ изъ ихъ третьяго (наряду съ Іудеей и Вавилоніей) отечества, изъ Пиренейскаго полуострова.

Внутреннее разложение тоже постепенно распространялось. Оно начинается съ борьбы въры въ мертвую букву съ философскимъ просвътленіемъ іуданзма, доходитъ до презрѣнія ко всякой наукѣ со стороны безсмыслевной ортодоксій и кабалистической мистики и оканчивается прославленіемъ невѣжества, какъ единственнаго цути къ блаженству. Такимъ образомъ изгоняются изъ іуданзма творческія мысли, зародившіяся и нашедшія въ немъ самый внимательный уходъ. Свободные мыслители, какъ Герсонидъ, Нарбони, Хасдай Крескасъ и Илія дел-Медиго, ноявляются все ръже и слывутъ уже еретнками. Даже поверхностное направленіе Альбо и Абрабанела, примыкающихъ къ существующему вырожденію и даже защищающихъ его, не очень приходится по душѣ. Библейское слово теряетъ свою освѣжающую и возвышающую силу, такъ какъ вся вдствіе укоренившейся извращенности духа, оно отражаеть и подтверждаеть не истину, а заблужденія. Если бы Талмудъ не былъ тёмъ святымъ знаменемъ, вокругъ котораго силотились всв еврен востока и запада, сввера и юга, нхъ въ самомъ дѣлѣ постигла бы участь, уготовленная имъ врагами; Талмудъ охранилъ ихъ отъ отупвнія и правственнаго паденія.

Этотъ періодъ еврейской исторіи, время обратнаго движенія къ некультурности и постепеннаго разложенія, распадается на три эпохи:

Порвая эпоха: отъ смерти Маймонида до начала систематическаго унижения евреевъ въ Испании, 1205–1370.

Вторая эпоха: отъ начала униженія евреевъ въ Испаніи, до изгнанія ихъ изъ Пиренейскаго полуострова, и вызванныя этимъ горестныя послѣдствія, 1370—1496.

**Третья эпоха:** отъ изгнанія изъ Пиренейск. полуострова до Мендельсова или до начала эмансипаціи и возрожденія евреевъ, 1496—1750.





### Третій періодъ третьей эпохи иеріодъ постепеннаго упадка.

#### ПЕРВАЯ ГЛАВА.

Новое положение евреевъ въ христіанскомъ міръ.

Пустота, образованная смертью Маймонида. Авраамъ Маймуни и юсяфъ-ибнъ-Акнинъ. Папство въ борьбъ противъ јуданзма. Инокентій Ш и преслъдованіе альбигойцевъ. Переселеніе многихъ равиновъ въ Палестину. Великій датеранскій соборъ и позорное пятно евреевъ. Съёздъ равиновъ въ Майнцъ. Доминиканцы и начало инквизиціи. Арагонскій король, Янме, и его дейбъ-медикъ. Бахіель. Община. Майорки. Евреи въ Венгріи (1205—1232).

#### (1205-1232)

Маймонидъ, этотъ даровитвйшій равнеъ и глубоко религіозный философъ, стонтъ какъ бы въ зените средневековой еврейской истории; тотчасъ же после его смерти твин начинають сгущаться: солнечное сіяніе постепенно тускиветь, уступая место жуткому мраку. Плодотворныя мысли, оставленныя имъ въ наслидіе, вызвали глубокое раздвоеніе, KOTODOe раскололо еврейство и его вождей на два враждебныхъ стана и, ослабивъ его этой разрозненностью, способствовали нападкамъ со стороны враждебныхъ силъ. Церковь со все возраставшимъ рвеніемъ вмѣшивалась во внутреннія распри еврейства и прим'вняла противъ ненавистной ей синагоги то соблазнительныя приманки, то отпугивающія проклятія, то тайный ядъ, то пылающіе костры. Смерть Маймонида и всемогущество напы Инокентія III были для еврейства двумя бъдами, которыя постепенно низвели его съ высоты въ глубочайшую пропасть.

Смерть Маймовнда не только образовала пустоту и вызвала застой въ духовномъ развитіи евреевъ, но и лишила послѣднихъ достойнаго и могучаго вождя, который могъ бы собрать нхъ, разсѣянныхъ повсюду, подъ единое духовное знамя. Ему добровольно подчинялись общины Востока и Запада. Онъ во всякомъ трудномъ положеніи давалъ умный совѣтъ; послѣ же его кончины еврейство осталось безъ вождя, а іуданзмъ безъ авторитета. Правда, сынъ его, Абулмени Авраамъ Маймуни (род. 1185, ум. 1254), наслѣдовалъ отъ отца глубокую религіозность, мирный, кроткій характеръ, высокій санъ главы (нагидъ) египетскаго еврейства и званіе придворнаго врача при преемникахъ Саладина; однако духъ Маймонида и его энергія не перешли къ его сыну. Авраамъ Маймуни былъ свѣдущъ во врачебномъ искусствѣ, былъ лейбъ-медикомъ султана Алкамела, брата Саладина, и вместе со знаменитымъ арабскимъ историкомъ литературы, Ибнъ-Аби-Осайбіей, завѣдывалъ больницей въ Канрѣ'). Онъ былъ также свѣдущъ въ Талмудѣ, талмуднческимъ оружіемъ защищалъ своего отца отъ сомивній въ его учености и давалъ равинскіе отзывы. Онъ былъ философски образованъ и написалъ трудъ для примиренія агады съ философскимъ сознаніемъ того времени (Kitab Alkafia). Въ этомъ сочинении Авраамъ, при всемъ своемъ уважении ко всякому талму. дическому изреченію, обнаружилъ извѣстное свободомысліе при разборѣ агадическихъ сентенцій и разсказовъ. Онъ признаетъ, что послёдніе могуть быть отчасти разсматринаемы какъ фантастическія украшенія, фабулы или даже какъ преувеличенія<sup>2</sup>). Однако, вся мудрость Авраама Маймунн была болѣе благопріобрѣтенная, чѣмъ самобытная. Съ рабской вѣрностью слёдоваль онь по стопамь своего великаго отца и восприняль его идеи какъ бы цёной отказа отъ собственнаго мышлевія. Авраамъ сдёлалъ ученіе Маймонида своимъ не потому, что видѣлъ въ немъ истину, а потому, что глубоко почитаемый имъ отецъ и учитель думалъ именно такъ. Поэтому, то, что въ отцѣ было поразительной оригинальностью, въ сынѣ кажется тусклой коћіей и безсодержательной банальностью. Авраамъ Маймуни, хотя пользовался высокимъ и всеобщимъ уваженіемъ, ни въ коемъ случав не былъ вліятельнымъ и значительнымъ авторитетомъ.

Любимый ученикъ Маймонида, Іосифъ ибиъ-Акнинъ, болѣе чѣмъ на два дъсятилътія пережившій своего учителя, былъ еще менъе способенъ стать центромъ еврейства. Хотя великій учитель благословилъ Ибнъ-Акнина, освиилъ его своимъ духомъ и передалъ ему все богатство своихъ мыслей, однако ученикъ, послъ смерти Маймонида, какъ и при жизни его, оставался второстепенной фигурой. Онъ занималь высокое положение при дворѣ султана, Ацаира Гази изъ Дамаска. Обогатившесь во время своего путешествія на Востокъ до Индіи, онъ пріобрѣлъ имѣніе, читалъ лекцін по медицинів и философіи и былъ лейбъ-медикомъ у одного изъ сыновей Саладина. Онъ находился въ такой тесной дружот съ визиремъ и писателемъ Алкифти, что оба вступили въ соглашение, по которому тотъ изъ нихъ, кто раньше умретъ, долженъ послать оставшемуся въ живыхъ въсточку съ того свъта. Ибнъ-Акнинъ писалъ много о медицинъ, нравственной философіи и Талмудѣ »). Однако, и онъ былъ лишенъ творческаго духа, и онъ обладалъ лишь ваимствованными повнаніями и потому не могъ сдълаться вождемъ. Къ тому-же его ръзкій темпераменть, ръшн-

<sup>1</sup>) **У** Cacn Abdellatif стр. 490.

<sup>2</sup>) Отрывокъ изъ Alkafia нах. въ Kerem Chemed II, стр. 8 и след.

") Ср. объ Ибнъ-Акнинъ Мунка Notice sur loseph b.-lehouda.

тельная, упрямая защита учителя доставили ему много враговъ, и потому его вліяніе простиралось не далёе его мъстожительства. Остальные прямые ученики Маймонида имъли еще меньшее значеніе, и потому ихъ имена безслёдно исчезли. Не только въ Азіи, но и въ Европѣ по смерти Маймонида не было мужей съ могучей притягательной силой. Появились мъстные авторитеты, но не было общепризнанныхъ. Правда, еврейскій Провансъ и еврейская Испанія васчитывали миого ученыхъ мужей, но между ими не было ни одного, кто бы господствовалъ надъ знохой. Когда наступили плохія времена, ни одинъ мужъ не вовсталъ, не сказалъ въ надлежащее время могучаго слова, не предначерталъ колеблющимся вѣрнаго пути. Окажись преемникомъ Маймонида мужъ съ его умомъ и зарактеромъ, тогда распри между приверженцами буквы и духа закона не могли бы оказать такое разрушающее вліяніе, тогда пагубная мистика инкого ве привлекла бы въ свое лоно.

Къ этой осиротвлости іуданзма въ началѣ тринадцатаго вѣка присоединилось еще враждебное къ нему отношение со стороны всемогущаго властелина. Папа, Инокентій III (1198—1216), источникъ всъхъ несчастій, оть конхъ страдали европейские народы до лютеранской реформация, именно: тиранія римской церкви надъ князьями и народами, порабощенія в притупленія умовъ, преслѣдованія свободныхъ изслѣдователей, введенія нвквивицін, сожженія еретиковъ, т. е. людей, осм'влившился усомниться въ непогрѣшимости римскаго епископа, былъ также ожесточеннымъ BDALOMP евреевъ и јуданзма и нанесъ имъ такія глубокія раны, какняъ ие наносиль ему ни одинь изъ предшествовавшихъ ему враговь еврейства. Всемогущій властелинъ церкви, который возводилъ царей на троны и свергалъ изъ. распредвляль короны и земли и, съ помощью своей армін напскихь легатовь. шиюновъ, доминиканскитъ и францисканскитъ монатовъ съ итъ кровожадной набожностью, поработиль всю Евроиу отъ Атлантическаго океана до Константинополя, отъ Средиземнаго моря до ледяного пояса, ненавидълъ кучку евреевъ, бывшую у него, какъ бъльмо на глазу. Ибо эта горсточка людей съ яснымъ разсудкомъ, просв'ятленной върой, правственной силой и превосходящимъ образованіемъ являлась какъ бы безмолвнымъ протестомъ противъ римской надменности. Въ началъ своего правленія, Инокентій, какъ казалось, стремился, подобно своимъ предшественникамъ, если и не прямо покровительствовать евреямъ, то все же защищать изъ отъ несправедливостей. На очереди были сборы къ новымъ крестовымъ походамъ противъ, ослабъвшаго со смерти Саладина, египетскаго царства, владъвшаго священнымъ городомъ, и крестоносцы, благодаря полученному отпущенію грвловъ, могли говорить: "Мы можемъ совершать преступленія, ибо, пріавъ кресть, мы безгрёшны; мало того, намъ дано даже спасти души

грёщниковъ изъ чистиляща"; на очереди были также гоненія противъ евреевъ, насильственное крещеніе, грабежи, убійства. Евреи нуждались въ особенной защить, и обратились къ Инокентію съ мольбой о воспрецятствованія безчинствамъ крестоносцевъ. Онъ милостиво согласился на то, въ чемъ не могъ бы отказать и вождь сколько-нибудь прилично органивованной банды (сент. 1199), именно: евреевъ вн крестить насильственно, ни лишать имущества, ранить или убивать безъ суда, ни безпоконть въ нъ праздничные дни ударами хлыста или бросаніемъ камней, ихъ кладбища уважать, ихъ труповъ не выкапывать и позорить 1). Христіанскій міръ такъ низко палъ, что нуждался въ обнародованін такихъ законовъ, такой конституции для евреевъ (constitutio Judaeorum); а вожди христіанства настолько были ослешлены, что глава церкви установиль эти законы не изъ простого чувства справедливости и человѣчности, а изъ слѣдующаго ложнаго воззрѣнія: еврен должны быть не истреблены, а, напротивъ, сохранены для того, чтобы нѣкогда исполнилось чудо ихъ общаго обращенія въ христіанство.

Наученные тысячелфтнимъ опытомъ, евреи могли распознавать своихъ замаскированныхъ враговъ и друзей; они не ошибались и относительно истинныхъ чувствъ Инокентія. Когда Донъ-Шедро II, король арагонскій, возвратился изъ Рима (декабрь 1204), гдъ онъ былъ помазанъ и коронованъ пацой и получилъ свою землю въ васальное владение, арагонския общины съ большой тревогой ожидали грядущихъ событій. Донъ-Педро долженъ былъ поклясться, что будетъ преслъдовать въ своей странъ еретиковъ, защищать права и свободы церкви и повиноваться папѣ. Свободы церкви могли быть истолкованы въ томъ смыслѣ, что евреп должны быть изгнаны изъ страны или же отданы въ крѣпостничество. Арагонскіе евреи были въ большой тревогъ, возносили горячія молитвы къ своему Богу, установили всеобщій постъ и вышли на встр'вчу къ возвращающемуся королю со свиткомъ Торы въ рукахъ <sup>2</sup>). Однако на этотъ разъ изъ тревога не нивла основания. Донъ-Педро имвлъ только намврение укранить свою власть и не очень серьезно относился къ своей клятвъ о повиновеніи папъ; о преслѣдованіяхъ противъ евреевъ онъ и не думалъ. Тѣмъ болѣе, что онъ, нуждаясь постоянно въ деньгахъ, не могъ обойтись безъ евреевъ; онъ сталъ изъ должникомъ.

Между твиъ Инокентій зорко слёдилъ за князьями, чтобы не предоставляли евреямъ ничего, кромъ жизни. Французскій король, Филиппъ Августь, преслёдовавшій евреевъ, грабившій ихъ, изгнавшій изъ своей страны и только изъ упрямства и денежныхъ затрудненій призвавшій

<sup>1</sup>) Epistolae Jnnocentii III. изд. Baluz T. I. 540. № 302.

<sup>2</sup>) Еврейская хроника (ласт Ред.).

ихъ снова къ себѣ (Т. VII стр. 185), этотъ заклятый врагъ еврейства должевъ былъ выслушать отъ Инокентія (январь 1205) упреки въ симпатіяхъ къ евреямъ! Онъ писалъ Филиппу; "Его главъ оскорбленъ твиъ, что нівкоторые князья предпочнтають потомковь распявщихъ Христа віврующимъ въ него, будто сынъ рабыни можетъ быть наслёдникомъ сына свободной жены; онъ слышалъ, что еврен во Францін путемъ ростовшичества овладъли имуществомъ церкви и христіанъ, что они, вопреки рвшенію Латеранскаго собора при Александр'в III (т. VII стр. 208), держать въ своихъ домахъ христіанскихъ слугъ и кормилицъ, что, также вопреки постановленію того же собора, христіане не допускаются въ свидатели противъ евреевъ, что община Санса построила новую синагогу, которая выше сосёдней церкви и въ коей евреи молятся не тихо, какъ было до изгнанія ихъ, а, напротивъ, такъ громко, что мѣшаютъ ходу церковнаго богослуженія". Наконець, Инокентій порицаль францувскаго короля за то, что онъ предоставляетъ евреямъ слишкомъ бодьшую свободу, такъ что они повволяють себѣ въ Паслу появляться на улицахъ и въ деревняхъ, издёваться надъ вёрующими пристіанами за наъ поклоненіе распятому Богу и совращать ихъ съ истиниаго пути. Онъ съ негодованіемъ UOBTOрилъ ту дьявольскую клевету, будто еврен тайкомъ убивали христіанъ. Протявъ открытой, каждый день повторявшейся ризни евреевъ глава церквя не нашелъ такихъ ръзкихъ словъ. Онъ увъщевалъ Филиппа Августа проявить въ преслъдованіяхъ противъ евреевъ истинно христіанское рвеніе, и не вабылъ при этомъ вспомянуть еретнковъ, подлежащихъ уничтоженію '). Еврен и сретики не давали покоя духовному владыкъ Европы. Въ томъ же году (Май 1205) Инокентій написаль рёзкое пастырское иослание также и кастильскому королю, Альфонсу Благородному; последний, будучи покровителемъ евреевъ, не могъ допустить, чтобы духовенство силой отнимало у нихъ магометанскихъ рабовъ для окрещенія послёднихъ и забирало съ еврейскихъ и магометанскихъ полей въ свою пользу десятую часть урожая. Папа грозплъ гордому испанскому королю церковнымъ надзоромъ въ случав, если онъ будетъ продолжать покровительствовать сниагогв и ственять церковь <sup>2</sup>). Инокентій настояль на томъ, чтобы еврен отдавали десятую часть урожая съ земель, пріобритенных у христіанъ, духовенству, дабы послёднее, вся власть коего основывалась на деньгахъ, терпило убытковъ; папа писалъ по этому поводу епископу Оксера BO (май 1207 <sup>3</sup>). Принудительнымъ средствомъ для проведенія его мівръ было отлучение отъ церкви. Такъ какъ онъ не могъ отлучить евреевъ, то онъ

<sup>2</sup>) Т. же L. VIII № 5 въ изд. Baluz T. II. стр. 696 и елёд. <sup>3</sup>) Т. же L. X. № 61, изд. Baluz T. II. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Epistolae Innocentii VIII, Na 186. M23. Bréquigny BL ero Diplemata T. II. crp. 610 и слъд,

грозилъ отлученіемъ всякому христіанину, имѣвшему какія-либо сношенія съ евреями, которые не подчинились его апостольскому произволу.

Глубокая ненависть Инокентія къ еврейскому племени обнаруживается ярче всего въ усрожающемъ письмв, посланномъ имъ доброжелателю евреевъ, графу Неврскому (январь 1208). Этотъ графъ не отравлялъ жизни евреямъ, не обременялъ ихъ, и потому нана пишетъ ему: "еврен должны, подобно братоубійці Канну, бродить, не находя покоя, по всей землі, и ихъ лица должны быть покрыты позоромъ; христіанскіе князья ни въ коемъ случав не должны защищать изъ, а, напротивъ, должны обрекать изъ на рабство; и потому это позоръ, если христіанскіе князья пускаютъ ихъ въ свои города и села и пользуются ими, какъ ростовщиками, для выжиманія денегъ у христіанъ; они (князья) арестовываютъ христіанъ, задолжавшихъ евреямъ, они отдаютъ евреямъ въ залогъ христіанскіе города и села и, что хуже всего, лишають твмъ церковь слёдующей ей десятины; это скандалъ, что христіане даютъ евреямъ свой скотъ для убоя, свой виноградъ для выжиманія, чтобы еврен, лучшую часть забравъ себѣ и приготовивъ по своимъ религіознымъ обрядамъ, отдавали остатки христіанамъ; еще болѣе грѣшно приготовленное такимъ образомъ евреями вино употреблять при таинстве причастия; если духовенство наказываеть покровительствующихъ евреямъ христіанъ отлученіемъ ихъ отъ церкви и наложеніемъ интердикта на ихъ страну, то еврен только лишь посмѣиваются, радуясь, что ради нихъ церковныя арфы висятъ на ивахъ, а духовенство на время отлученія лишается своихъ доходовъ". Въ этомъ пастырскомъ иосланіи Инокентій угрожаетъ графу Неврскому и его единомышленвикамъ самыми тяжкими церковными карами, если онъ будетъ по прежнему покровительствовать евреямъ. Инокентій былъ первый папа, направившій противъ евреевъ всю желчную ярость и безчелов вчную свир вность кровожадной церкви. Все въ евреяхъ возбуждало его ненависть къ нимъ; онъ хотвлъ бы лишить ихъ даже воздуха и свъта, и только призрачиая надежда удерживала его отъ проновъди крестоваго и истребительнаго похода противъ евреевъ.

Инокентій очень хорошо сознаваль причины своей ненависти въ евреямъ и іуданзму. Онъ видълъ въ нихъ непрямыхъ борцовъ противъ вырожденія христіанства, на коемъ покоилась вся власть паиства. Еврен имъли извъстное вліяніе на богобоязненныхъ и нравственныхъ христіанъ, враждебно относившихся къ іерархіи, ея надменности, безиравственному образу жизни и ненасытной алчности. Признанные церковью еретиками альбигойцы въ южной Франціи, наиболъ ръщительно выступившіе противъ павства, почерпнули свой опозиціонный духъ отчасти изъ сношеній

<sup>1</sup>) T. же L. X, № 190 Baluz, T. II. стр. 123.

сь образованными евреями или изъ еврейскихъ сочиненій. Среди альбигойцевъ была секта, прямо признававшая: "законъ евреевъ лучше закона христіанъ".') Поэтому вниманіе Инокентія было направлено не только на альбигойцевъ, но и на евреевъ южной Франція, съ цилью уменьшить вліяніе посл'яднихъ на хрисгіанскіе умы. Графъ Тулузскій и С.-Жильскій, Раймувъ VI, прозванный трубадурами и современными певпами "добрымъ Раймуномъ", слылъ покровителемъ альбигойцевъ и былъ немилосердно пресл'язуемъ; папа считалъ его также другомъ евреевъ. Инокентій, перечисляя всё преступления, въ которыхъ онъ обвинялъ его, указываетъ также и на то что онъ въ своемъ государствъ допускаетъ еврейскихъ чиновниковъ и вообще покровительствуетъ евреямъ.<sup>2</sup>) Отъ кроваваго крестоваго похода, предприятаго папой противъ Раймуна и альбигойцевъ, пострадали еврейскія общины южной Франціи. Когда Раймунъ былъ сломнагишемъ, на привязи, подъ ударами бича былъ поволоченъ ленъ н папскимъ легатомъ, Мило, въ церковь, онъ принужденъ былъ, въ числъ прочихъ преступлений, сознаться и въ томъ, что довѣрялъ евреямъ общественныя должности. Тогда легать, угрожая лишеніемъ его званія, приказаль Раймуну покаяться въ своихъ прегрешенияхъ и поклясться въ томъ, что онъ удалить всвлъ еврейскихъ чиновниковъ въ его странв и никогда болве не довърять евреямъ ни общественныхъ, ни частныхъ должностей. Несчастный князь, къ груди котораго было приставлено остріе меча, принужденъ былъ нъсколько разъ повторить эту клятву (іюнь 1209). Тринадцать бароновъ, находившихся въ союзъ съ Раймуномъ и слывшихъ покровителями альбигойцевъ, между ними владъльцы Покьера и Люнеля и консулы города Аржантьера, были твмъ же Мило принуждены произнести клятву въ томъ, что они устранятъ своихь еврейскихъ чиновниковъ и болфе не будуть допускать ихъ ни на какую должность.<sup>3</sup>)

Между тёмъ противъ альбигойцевъ составилось фанатическое войско крестоносцевъ, возбуждаемое напой и кровожаднымъ монахомъ, Арнольдомъ изъ Сито, и предводимое честолюбивымъ и жаждущимъ земель графомъ, Симономъ изъ Монфора; оно направилось противъ вицеграфа, Раймуна Рожера, и его столицы, Безьеръ. Рожеръ былъ также вдвойнѣ ненавистенъ напѣ и его легату, въ качествѣ тайнаго покровителя альбигойскихъ еретиковъ и доброжелателя евреевъ. 22 іюля (1209) красивый Безьеръ былъ взять приступомъ, и произошла рѣзня BO имя Бога. Кровопійца Арнольдъ доносилъ папъ: "мы не щадили ни званія. ни пола, ни возраста; почти 20000 человъкъ погибло отъ острія меча; пос-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vaisette, histoire de Languedoc. T. III preuves crp. 378,

<sup>2)</sup> Epistolae Innocentii III. L. XII. № 108, изд. Baluz.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi Concilia T. XXII, стр. 770 и слѣд., 775, 782.

лі великой різвин городъ быль разграблень и сожжень; великолівна была бушующая месть Вога". Даже правовърные католики не были пощажены; на вопросъ крестоносцевъ, какъ имъ отличать католиковъ отъ еретиковъ?, Арнольдъ отвѣчалъ: "Рубите только, Богъ своихъ ужъ распознаетъ". При этихъ обстоятельствахъ цвётущая и образованная еврейская община Безьера могла темъ меньше разсчитывать на пошалу. Пвъсти евреевъ погнбло, многіе попали въ плёнъ. Годъ крестоваго похода противъ альбнгойцевъ еврен называють "годомъ скорби" 1).

Благодаря дипломатической побёдё надъ Раймуномъ Тулувскимъ и военной побъдъ надъ Рожеромъ Раймуномъ нзъ Безьера, нетерпиман цервосторжествовала не только въ южной Франціи, но и повсюду. KOBL Сывлая попытка независимыхъ умовъ составить себъ собственное мивніе о религін, св. Писаніи и о положеній духовенства была кроваво подавлева. Папа могъ теперь, по тогдашнему церковному выражению, цотрясать духоввымъ и свътскимъ мечами. Носители разумныхъ идей были убиты; 88 свободной мысли лежало клеймо преступленія. Ученики религіознаго философа, Амалариха изъ Бены, утверждавшие, что Рямъ подобевъ пороч-BOMY Вавилону, а папа — антихристь, живущій на "масличной горъ", т. е. питающійся соками власти, и всё, заявлявшіе, что сооружать алтари святымъ и почитать мощи мучениковъ-язычество, были сожжены въ Парижв за богохульство. Останки учителя Амалариха были выкопаны изъ могилы и разствяны среди навоза. Философскія сочиненія, которыя были привезены изъ Испаніи во Францію и могли оплодотворить христіанскую теологію, были отвергнуты парижскимъ синодомъ и запрещены для чтенія (1209 <sup>3</sup>); эта же судьба постигла и сочинение еврейскаго мыслителя Соломона Гебироля (т. VII, стр. 31,37), "Источникъ Жизни", переведенное по порученію архіепископа. Св'ять, только что озарившій народы Европы. былъ погащенъ представителями церкви. Евреи южной Франціи и Испаніи были теперь единственными жрецами высшей науки.

Но церковь не оставляла ихъ въ покот; она встан силами старалась уннанть ихъ. Руководимый панскимъ посланникомъ Мило, соборъ въ Авиньонть (сентябрь 1209), на которомъ графъ Раймунъ снова былъ подвергнуть отлученію, а противъ еретиковъ были приняты самыя суровыя мвры, постановиль: обязать всвиь бароновь и свободные города присягнуть въ томъ, что они не довѣрятъ евреямъ никакой должности н He допустять христіанской прислуги въ еврейскихъ домахъ. Уставъ этого собора запретилъ евреямъ не только работать въ воскресные дни и христіанскіе праздники, но и кушать мясо въ христіанскіе посты <sup>3</sup>). Всюду ев-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) שנת יגון, ד. פ. אורבוס 69=4969=1209 אינת יגון, ד. פ. אורבוס און, ד. פ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mansi concilia въ ук. м. стр. 801. Журденъ, Recherches 200. <sup>3</sup>) Mansi т. же стр. 785 и слъд. Canon II и III.

рен чувствовали на себѣ тяжелую руку паиства, которая могла безпрепятственно повергнуть ихъ въ прахъ.

Въ Англіи еврен нитали въ то время троякаго рода враговъ. Съ одной стороны, развратный, безсовъстный король *Іоаниъ* Безземельный, не останавливавшійся ни предъ чъмъ для выжиманія изъ нитъ денегъ (VII т. стр. 197); съ другой стороны, враждебные ему бароны, видъвшіе въ евреяхъ источникъ королевскихъ богатствъ и грабившіе. ихъ для того, чтобы лишить денегъ Іоанна; наконецъ, кардиналъ *Стефанъ Лангтонъ*, навязанный цапой въ качествъ кентерберійскаго архіецискоца и стремившійся привить въ Англіи духъ негерцимости и преслъдованій, которымъ отличалась церковь.

началь своего царствованія король Іоаннь очень дружелюбно Bъ отвосился къ евреямъ; похитивъ корону у своего племянника и имвя противъ себя Францію и часть англійскаго дворянства, Іоаннъ хотвлъ расположить къ себѣ обладающее деньгами населеніе. Онъ сдѣлалъ талмудиста Якова изъ Лондона верзовнымъ равиномъ надъ всёми англійскими общи-HAMH (presbyteratus omnium Judaeorum totios Angliae); BE OCOGONE AOKYменть онъ предостерегалъ встать своихъ подданныхъ, чтобы не смели покушаться на него, его имущество и честь 1), называлъ этого верховнаго равина, Якова, "своимъ дорогимъ другомъ") и выразился, что будетъ разсматривать всякое огорчение, причиненное Якову, какъ личное оскорбленіе. Онъ возобновнять и подтвердиять привилегіи и свободы евреевъ, цолученныя ими отъ Генриха I и включавшія одинъ поразительный параграфъ, по коему христіанинъ долженъ подать свою жалобу на еврея еврейскимъ судьямъ <sup>3</sup>). Правда, за эти широкія свободы еврен должны были платить и очень много, 4000 марокъ серебромъ '), но достаточно и того, что они хотя бы за деньги получали защиту и право свободнаго движенія. Когла лондонская червь безпоконла евреевъ, Іоанвъ издалъ собственноручный рескрипть къ представителямъ столицы, упрекалъ последнихъ въ томъ, что въ то время, какъ все остальные еврен въ Англін совершенно спокойны, лондонские еврен подвержены опасностямъ, и сдёлалъ ихъ отвътственными жизнью и имуществомъ за могущіе произойти у евреевъ убытки <sup>в</sup>). Когда же Іоаннъ, все чаще приходя въ столквовеніе со своими баронами, оказался въ затруднительномъ денежномъ положении, его милость къ евреямъ, и безъ того бывшая неестественной, прекратилась и даже перешла въ свою противоположность. Однажды онъ приказалъ заточить всёхъ евреевъ Англін съ цёлью выжать у нихъ деньги (1210), причемъ онъ у одного лишь бристольскаго еврея потребовалъ 10.000

<sup>1</sup>) Rymer foedera 1 crp. 95, Tovey Anglia judaica crp, 55, 61.

<sup>2</sup>) Т. же: dilectus et familiaris noster. <sup>3</sup>) Tovey въ ук. м. стр. 63. <sup>4</sup>) Т. же 65. <sup>2</sup>) Т. же 67, марокъ серебромъ. Такъ какъ этотъ заплатить денегъ не могъ или не хотълъ, Іоаннъ приказалъ ему вырвать вст зубы, одниъ за другимъ <sup>1</sup>).

Эта сокрушающая ненависть со всёхъ сторонъ, въ связи съ томленіемъ по Св. землѣ, возбужденнымъ поэтомъ Іегудой Галеви, побудила болѣе трехсотъ равиновъ Франціи и Англіп переселиться въ Іерусалимъ (1211<sup>3</sup>). Напболѣе извѣстными между ними были: *Іонатанъ Когенъ* изъ Люнеля, находившійся въ сношеніяхъ съ Маймонидомъ и принадлежавшій къ его почитателямъ (т. VII, стр. 178) и Симсонъ б.-Авраамъ, глубокомысленный тосафистъ и противникъ направленія Маймонида (т. VII, стр. 188). Всё переселенцы заѣхали по пути въ Канръ, чтобы познакомиться съ сыномъ Маймонида, который принялъ изъ съ большимъ почетомъ и былъ имъ глубоко радъ. И только р. Симсонъ б.-Авраамъ, представитель односторонйяго талмудизма, избѣгнулъ встрѣчи съ сыномъ человѣка, котораго онъ считалъ на половину еретикомъ. Братъ Саладина, султанъ Аладилъ, принялъ французскихъ и англійскихъ переселенцевъ съ большимъ почетомъ, и послѣдніе, получивъ привилегіи, сооружили въ Iерусалимѣ синагоги и школы п перенесли на Востокъ ученіе тосафистовъ.

Однако, въ священномъ городъ не было духовнаго оживленія даже въ области Талмуда. Съ того времени, какъ римскіе легіоны, подъ предводительствомъ Тита и Адріана, перебили великихъ сыновъ Іерусалима, послёдній сталъ совершенно безплоднымъ. Какъ будто проклятіе тяготёло надъ этимъ, некогда блестищимъ, а потомъ столь несчастнымъ, городомъ. Послѣ гибели Синедріона въ Іерусалимѣ не явился ни одинъ выдающійся мужъ. Этотъ городъ, какъ вся Палестина, былъ замечателенъ лиць своими мертвецами; набожные, полные томленія по роднять, равины постящали однѣ только гробницы, источниковъ жизни они не находили. Іонатанъ Когенъ и его товарищи добросовъстно посътили мъсто, гдъ прежде красовался храмъ, гробницы натріарховъ, царей, пророковъ и учителей Мишиы; они илакали и молчансь на развалинатъ погнбшаго великолъпія. Они встретились съ экзилархомъ Давидомъ изъ Мосуля, имевшимъ письмо отъ халифа Алназира Лединъ-Аллаха, которое открывало ему доступъ ко всёмъ достопримѣчательностямъ \*). На Востокѣ еврен сохранили хотя бы витинее достоинство; халифъ и султанъ, носители духовной и свътской власти, дозволяли имъ это, по крайней мъръ, за деньги. Въ Евроиъ напротивъ, раздуваемый фанатизмъ каждый день угрожалъ даже изъжизни.

Алмогадскій князь, Магометь Алназиръ изъ свверозападной Африки, призвалъ къ оружію всѣ, бывшія въ его распоряженія, полчища для свя-

- 2) Itinerarium sive epistola Samuelis b. Simson, Carmoly Itineraires crp. 127 H ca.
- <sup>3</sup>) Itinerarium въ указ. м.

<sup>&#</sup>x27;) Matthaeus Paris historia major годъ 1210. Tovey въ ук. м. 69.

#### ГОНЕНИК ЕВРЕВВЪ ВЪ ТОЛЕДЪ.

щенной войны противъ все возраставшей силы христіанства въ магометанской Испаніи и повелъ черезъ море въ Андалузію не менѣе полумилліона воиновъ. Укрѣиленный городъ Салватьера поцалъ въ руки магометанъ (сентябрь 1211), несмотря на храбрую защиту рыцарскаго ордена Калатравы. Еврейская община Салватьеры была, въ теченіе всей продолжительной осады, почти уничтожена; оставшіеся бъжали въ Толеду 1). Христіанскіе короли Испаніи, испуганные близкой опасностью, прекратили взаниную вражду, чтобы соединенными силами оказать сопротивление превосходящему врагу, Но такъ какъ народы Испаніи не чувствовали себя достаточно сильными, чтобы принять вызовъ магометанъ, то Альфонсъ Влагородный, король кастильскій, обратился къ Инокентію съ просьбою устроите всеобщій крестовый походъ противъ Полум'єсяца; папа охотно исполниль это желаніе. Такных образомъ, много европейскних воиновъ перешли черезъ Пиренен; между ними находился и кровожадный монахъ Арнольдъ (стр. 13) со своей бандой, которая всякаго рода безчелов'вчными насиліями надъ альбигойцами и евреями южной Франціи завоевала себ'в право на блаженство. Эти воины, называвшиеся въ отличие отъ испанскихъ ультрамонтанами, ненависть которыхъ ко всему не напски-католическому доходила до бъшеной ярости, были непріятно поражены сравнительно счастливымъ положеніемъ евреевъ въ столицѣ Испаніи, ихъ богатствомъ, свободою и вліяніемъ при дворѣ. Эти чужестранные крестоносцы, преисполненные яростнаго фанатизма Арнольда, внезапно напали на евреевъ Толеды и многихъ умертвили (Іюнь 1212); евреямъ пришлось бы худо, если бы благородный Альфонсъ не вступился за нихъ, и еслибъ христіянскіе рыцари и граждане Толеды, движимые чувствомъ чести, не отразили нападенія фанатиковъ 2). Это было первое въ Кастиліи гоненіе на евреевъ, правда воздвигнутое чужестранцами п порицаемое кореннымъ населеніемъ. Однако, церковь уже позаботилась о томъ, чтобы возбудить въ испанскихъ короляхъ и народахъ ненависть къ евреямъ.

Рѣшеніе парижскаго синода въ томъ же году показываеть, какой переломъ наступилъ въ отношеніяхъ къ евреямъ со времени восшествія на папскій престолъ Инокентія. Король Людовикъ VII и даже его сынъ, Филиппъ-Августъ, противились каноническому установленію, по которому евреи не могли имѣть христіанской прислуги<sup>3</sup>). Теперь же французскіе соборы, подъ руководительствомъ лапскихъ легатовъ и съ разрѣшенія короля, даже расширили этотъ уставъ, запретивъ не только христіанской

<sup>3</sup>) Гредъ т. VII, стр. 182

Томъ Учин, нед. Э. Шермана.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Еврейская хроника,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Annales Toledonos, y Florez Espana Sagrada T. XXII, crp. 395.

кормилицѣ кормить еврейское дитя, но даже и акушеркѣ подать помощь еврейской роженицѣ, нбо (такая была указана причина) христіане пріобрѣтають въ еврейскихъ домахъ склонность къ іудаизму <sup>1</sup>).

Поэтому извъстіе о созывъ собора естественно наполняло евреевъ величайшей тревогой; можно было опасаться новаго порабощенія. Когда папскій легать, Петръ изъ Беневента, назначиль въ Монпелье синодъ (въ началѣ 1211) и прпгласиль туда духовныхъ и свътскихъ людей съ цѣлью лишить графа Тулузскаго власти, передать отнятую у него землю Симону изъ Монфора и предпринять самыя крутыя мѣры противъ оставшихся альбигойцевъ, южно-французскіе евреи увидѣли въ этомъ великую опасность и предприняли шаги, чтобы оградить себя отъ нея. По требованію уважаемаго донъ-Исаака (Цагъ) Бенвенисти, лейбъмедика арагонскаго короля<sup>2</sup>), въ Монпелье прибыли по два депутата отъ многихъ еврейскихъ общинъ, чтобы употребить все свое вліяніе на свѣтскихъ и духовныхъ людей съ цѣлью носпрепятствовать новымъ ограничительнымъ законахъ противъ евреевъ. И, повидимому, эта мисія удалась, ибо соборъ въ Монпелье совсѣмъ не касался евреевъ.

Какъ только была устранена эта мъстная бъда, на горизонтъ появилась неая, более общая опасность, которая вызвала въ евреяхъ, знавшихъ о ней, глубокое отчаянье. Инокентій Ш, въ энциклическихъ настырскихъ посланіяхъ, созвалъ представителей всего христіанства ко всеобщему (вселенскому) собору въ Римф; этотъ соборъ долженъ былъ решить энергично продолжать крестовые походы противъ магометанъ въ Св. землѣ и на Пиренейскомъ полуостровѣ и противъ южно-французскихъ еретиковъ, санкціонировать лишеніе графа Тулузскаго его земель и передачу ихъ Симону изъ Монфора, а также провести реформу церкви, т. е. расширеніе ея власти по отношенію къ государствамъ. Южно-французскія общины, получившія св'єдінія о томъ, что на этомъ соборѣ готовятся тяжкіе удары и противъ евреевъ, были глубоко потрясены этимъ извъстіемъ. Исаакъ Бенвенисти пригласилъ поэтому еврейскихъ депутатовъ въ городъ Буръ-де-С.-Жиль для избранія вліятельныхъ и способныхъ людей, которые должны были отправиться въ Римъ и помѣшать крутымъ мѣрамъ, готовившимся противъ евреевъ <sup>3</sup>).

Имена посланныхъ съ этой цёлью лицъ остались неизвъстными, такъ какъ ихъ старанія были безуспѣнны. Четвертый великій вселенскій соборъ, руководимый Инокентіемъ, состоялъ болъе чѣмъ изъ 1200 духовныхъ и свътскихъ представителей многихъ христіанскихъ государствъ;



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi concilia T. XXI crp. 850. Canon II.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ср. Грецъ т. VII, стр. 302 № 21.

<sup>3)</sup> Т. же стр. 303 № 23.

#### латвранский соворъ при инокенти Ш.

властолюбивыя притязанія папства должны были дойти на этомъ соборѣ до апогея; на немъ должно было быть также положено основайе двумъ враждебнымъ свободѣ и кровожаднымъ орденамъ *доминиканцевъ* и *францисканцевъ*; этотъ соборъ, наложившій на христіанскую Европу позорныя оковы духовнаго рабства и вернувшій ее ко временамъ дикаго варварства, нанесъ глубокія раны и іудаизму. Въ день праздника Макавеевъ, когда сыны Израиля праздновали освобожденіе отъ сирійской тираніи, былъ закрытъ соборъ, наложившій на ихъ потомковъ ярмо глубочайшей приниженности (ЗО ноября 1315). Въ водоворотѣ огромныхъ міровыхъ событій паца и отцы собора не забыли и евреевъ. Изъ семидесяти каноническихъ установленій послѣдняго четыре посвящены евреямъ.

Одно установление требовало строгаго надзора со стороны христіанкнязей надъ евреями, дабы послѣдніе не брали слишкомъ СКНХЪ больпроцентовъ у своихъ христіанскихъ должниковъ. Хотя шяхъ христіане духовнаго и иного званія покровительствовали ростовщичеству евреевъ и эксплуатировали его и хотя цёлыя христіанскія общества, лаже какъ ломбарды и каорсины (называвшіеся также ультрамонтанами), занимались ростовшичествомъ въ самыхъ широкихъ размърахъ, все-же канонизированное ограничение евреевъ можеть быть хоть несколько оправдано, какъ церковь не считалась съ финансовыми такъ потребностями того времени и строго придерживалась текста Библін. Соборъ имѣлъ также въ свое время нікоторое право запрещать крещенымъ евреямъ сохраненіе еврейскихъ обрядовъ ("нбо св. Писаніе воспрещаетъ ношеніе платья, сотканнаго изъ шерсти и колста"): церковь, не отрекаясь отъ себя, не могла признать свободы совъсти. Если върно обвиненіе въ томъ, будто иные евреи въ Пасху издъвались надъ христіанскими процессіями, то представители церкви были отчасти вправѣ запретить евреямъ показываться на улица въ тотъ день, хотя справедливый законодатель не ограничилъ бы свободы цѣлаго племенн изъ-за несколькихъ невоспитанныхъ индивидуумовъ. Болве несправедливымъ было каноническое установление, согласно которому не только еврен должны были вносить десятую часть доходовъ со своихъ домовъ и земель, но кромѣ того всѣ еврейскіе отцы семействъ должны были вносить ежегодно къ празднику Пасхи шесть грошей (денаровъ). Католическое духовенство считало себя властелиномъ, которому еврен, какъ върноподданные, должны были платить дань. Но ужъ совершенно въ духѣ гонителя альбигойцевъ, Инокентія, былъ возобновленъ каноническій законъ, запрещавшій христіанскому князю довѣрить должность какому-нибудь еврею. Виновный подвергался отлученію, а еврейскаго новника христівне бойкотировали до тіхъ цоръ, покуда онъ съ позоромъ не складывалъ съ себя своего званія. Соборъ, однако, не былъ въ состо-

яніи привести какое-нибудь основаніе, хотя бы только призрачное, въ оправданіе этого закона; ни писанія Новаго завѣта, ни отцы церкви, несмотря на всю вражду къ евреямъ, не представляли примѣра, на который соборъ могъ бы сослаться, и ему пришлось указать на провинціальный соборъ въ Толедѣ, состоявшійся при первомъ католическомъ вестготскомъ королѣ, Рекаредѣ <sup>1</sup>), чтобы хоть сколько нибудь обосновать это поворное исключеніе евреевъ.

Hο величайшій позоръ для евреевъ заключался въ иостановлении собора о томъ, чтобы они во встать христіанскихъ странахъ и во всякое время носили платье, которое бы отличало ихъ отъ христіанъ. Какъ на причину было указано на то обстоятельство, что въ некоторыхъ местностяхъ. гдѣ еврев (и магометане) носили одинаковое съ христіанами нлатье, часто происходили позорные смѣшанные браки между приверженнами іуданзма и христіанства. Софистическимъ украшеніемъ закона было указаніе на то, что Монсей запов'ядаль евреямъ особое платье, которое отличало бы ихъ отъ другихъ. Поэтому всѣ евреи мужскаго пола, начиная съ 12-ти лѣть, должны были посвть на своихъ шляпахъ, а еврейскія женщины на своихъ покрывалахъ особаго цвѣта значекъ 2). Еврейское позорное нятно было изобрѣтеніемъ паны Инокентія и четвертаго вселенскаго римскаго собора.

Собственно изобрѣтеніемъ этого нельзя назвать, ибо напа позаимствоваль это клеймящее нятно у фанатическихъ магометанскихъ властели-Алмогалскій повелитель Африки н южной Испанія. A6y - Ivновъ. суфъ Якубъ Алмансуръ, даже приказалъ евреямъ, вынужденно IIDH-(томъ VII), одвть нявшимъ магометанство особый уродливый нарядъ: тяжелое платье съ длинными рукавами, доходившими почти д0 ногъ, и, вивсто чалмы, грубое покрывало безобразнѣйшей формы "Если бы я зналъ", говорилъ вислив последовательно этотъ фанатикъ, "что обращенные евреи искренно перешли къ Исламу, я бы имъ позво. лилъ слиться съ мусульманами путемъ смѣшанныхъ браковъ; если бы я былъ убъжденъ, что они остались невърующими, то я бы приказалъ ихъ изрубить, ихъ дътей отдать въ рабство, а имущество отобрать; но я колеблюсь въ этомъ пунктв, и потому пусть этотъ безобразный нарядъ сдвлаетъ ихъ обособленными". Его преемникъ, Абу-Абдала Магометъ Алназиръ, отчасти внялъ просьбамъ и замънилъ этотъ безобразный нарядъ для мнимо-магометанъ желтыми платьемъ и чалмой; въ первое десятилѣтіе тривъка, въ марокскомъ царствъ алмогадовъ по этому цвъту налиатаго

') См. Грецъ т. Vl. стр. 63.

<sup>2</sup>) Параграфы или Cauones латеранскаго собора, касающіеся евреевъ, у Mansi <sup>В</sup>ъ указ. м. т. ХХП, стр. 1055 и сл'яд.

узнавали тотъ классъ народа, который съ вибшней стороны былъ мусульманскимъ, съ внутренней же оставался еврейскимъ 1). Пана Инокентій перевяль это варварское отношение къ евреямъ. Ихъ глубочайшая приниженвъ Европѣ въ теченіе шести вѣковъ начинается съ 30 ность ноября 1215 года.

Съ тѣхъ поръ провинціальные соборы, собранія сословій и княжескіе кабинеты занимаются, на ряду съ исключениемъ евреевъ изъ встать почетныхъ и иныхъ должностей, еще и этимъ еврейскимъ значкомъ, краску, форму, длияу и ширину коего они опредъляютъ съ педантической тщательностью. Еврейскій знакъ, каковъ онъ ни былъ, четыреугольный ли или круглый, шафрано-желтаго ли или иного цвъта (Signum circulare, rota), носился ли на шляп'в или на верхнемъ платът, былъ какъ бы вызовомъ уличнымъ мальчуганамъ издъваться надъ евреями и забрасывать нхъ грязью, былъ приглашеніемъ тупой черни нападать на нихъ, избивать или даже умерщвлять иль, и даже для высшихъ сословій былъ поводомъ считать нтъ за отбросы челов'вчества, пресл'ядовать и изгонять вкъ 113.12 страны. Еще ужаснье этого внышняго позора было вліяніе этого знака на самихъ евреевъ. Они мало-по-малу привыкали къ своему жалкому состои постепенно теряли собственное достоинство и самоуважение. oliar Они не заботились о своемъ визинемъ видъ, такъ какъ они въдь составляли презр'вниую, безчестную касту, не имъвшую никакого права притязать на честь. Они не интересовались своимъ языкомъ, такъ какъ они не имъли доступа въ образованные круги, а между собой они могли объясняться и на тарабарскомъ нарѣчін. Они такимъ путемъ лишились вкуса и пониманія прекраснаго и мало-по-малу д'влались отчасти такими презр'внными людьми, какими ихъ хотъли видъть ихъ враги. Они потеряли мужество и храбрость, такъ что уличный мальчуганъ могъ ихъ привесть въ ужасъ. Угроза пророка Исаіи \*) дому Іакова осуществилась дословно: "Приниженный, ты будешь говорить изъ-подъ земли, и будешь шептать рѣчь свою изъ-подъ праха". Глубокое горе средневъковья начинается для евреевъ лишь съ папы Инокентія III; въ сравненіи съ этими ужасами всѣ предыдущія страданія евреевъ съ того времени, какъ христіанство стало міровой силой, кажутся невинными шутками.

Правда, евреи не такъ легко примирились съ ношеніемъ навязан. наго имъ позорнаго иятна. Общины Испаніи и южной Францін, привыкшія къ своему почетному до того времени положенію, не могли бевъ борьбы дать себя унизить. Способные евреи пользовались еще вліяніемъ при дворахъ Толеды и Сарагосы, одни въ качествѣ пословъ при чужихъ дво-

<sup>1</sup>) Абудвагидъ у Мунка, Notice sur Joseph ben-Jehuda стр. 40 и слъд. \*) XXIX, 4. *Ped*.

рахъ, другіе въ качествѣ казначеевъ (Алмоксарифы) королевскихъ кассъ. Они пустили въ ходъ всѣ средства, чтобъ помѣшать вступленію въ силу постановленія о ношенія позорящаго знака. Когда Инокентій III умеръ (1216), и престолъ Петра занялъ сравнительно мягкій папа, Гонорій III, еврен надѣялись добиться отмѣны этого каноническаго закона. Въ этомъ направленін дѣйствовалъ, какъ кажется, тотъ Исаакъ Бенвенистп, который еще и раньше старался отразить направленный противъ евреевъ ударъ. Евреямъ удалось задержать выполненіе этого каноническаго постановленія. По крайней мѣрѣ король Леона, Альфонсъ IX, не заставлялъ евреевъ своего государства исполнять этотъ законъ. Это вынудило папу Гонорія напомить епископу Валенсіи и двумъ другимъ епископамъ объ исполненіи того постановленія и объ удаленіи евреевъ со всѣхъ почетныхъ должностей (1217<sup>1</sup>).

Южно-французскія общины поэтому съ радостью смотрѣли на побѣды не разъ ужъ проклятаго Раймуна VII Тулузскаго надъ войскомъ крестоносцевъ и Симономъ Монфорскимъ, потому что съ побѣдой альбигойцевъ было связано и ихъ благополучіе. Герцогъ Тулузскій и его бароны вопреки данной ими присягѣ продолжали давать евреямъ должности, такъ какъ управленіе послѣднихъ приносило имъ пользу.

Въроятно, вслъдствіе скрытой и открытой приверженности евреевъ къ Раймуну, супруга Симона Монфорскаго, графиня Алиса Монморанси, которой порученъ былъ надзоръ надъ тулузскими евреями, велъла ихъ всёхъ вмёстё съ женами и дётьми арестовать и предоставитъ имъ лишь выборъ между смертью и крещеніемъ (1217); это она сдѣлала, несмотря на то, что ея мужъ и его брать раньше объщали евреямъ безопасность жизни и свободу въроисповъдания! Одновременно Алиса приказала отнять еврейскихъ двтей моложе шеста лътъ у ихъ родителей и передать ихъ священникамъ для крещенія и христіанскаго воспитанія. Безчувственная женщина не обращала никакого вниманія на материнское горе еврейскихъ женщинъ. Тъмъ не менъе большинство членовъ тулузской общины отказалось принять кристіанство и безстрашно смотрѣло въ глаза смерти. Лишь 57 человъкъ были на столько слабы, что дали себя крестить. Когда же Симовъ Монфорскій узналь объ этомъ несправедливомъ преслѣдованіи евреевъ со стороны своей жены, онъ приказалъ освободить заключенныхъ и разрѣшить имъ свободно исповъдывать ихъ религію. Велика была радость несчастныхъ, когда они узнали объ этомъ избавленіи (І Ава-7 Іюля), но она была смѣшана съ скорбью, потому что крещенныя уже дѣти не возвращались ихъ родителямъ; такъ постановилъ кардиналъ-легатъ Бертранъ.

1) Посланіе Гонорія у Baronius (Raynaldus) въ его annales ecclesiastici ad an. 1217 № 86.



Послѣдній потребовалъ также ношенія еврейскаго знака. Между тѣмъ снова прибыло другое предписаніе папы не слишкомъ строго настапвать на знакѣ, и никто не зналъ, съ какой стороны повѣялъ благопріятный для французскихъ евреевъ вѣтеръ. Въ Арагоніи евреи освободились отъ тягостнаго еврейскаго знака при помощи неутомимаго Цага (Исаака) Бенвенисти, лейбъ-медика короля Яиме I (Якова). Бенвенисти оказалъ такъ много услугъ королю, что послѣдній съ согласія епископовъ страны настоятельно рекомендовалъ его папѣ и добивался признанія его со стороны цапскаго престола. Гонорій сверхъ ожиданія согласился и прислалъ Исааку Бенвенисти дипломъ со словами: "такъ какъ онъ не занимался ростовщичествомъ и ревностно помогалъ католикамъ, онъ не долженъ быть инкоимъ образонъ обиженъ". По мнѣнію цапы, евреевъ не надо цринуждать носить знакъ (1220<sup>1</sup>).

Какъ благожелателенъ на былъ Гонорій въ этомъ вопросъ, онъ далеко не одобрялъ отдаваніе почетныхъ должностей евреямъ. Въ посланіи того же года онъ поучалъ короля Янме Арагонскаго не довърять евреямъ посольскаго места при какомъ нибудь магометанскомъ дворе, такъ какъ невъроятно, "чтобъ тв, которые интають отвращение къ христіанской върв. могли оказаться върными приверженцамъ послъдней". Папа поручилъ архіепископу Тарагоны, епископамъ Барселоны и Илерды подвйствовать на арагонскаго короля и церковнымъ князьямъ Толеды, Валенсін, Бургоса, Леона и Цаморы повліять на королей Кастиліи, Леона и Навары, чтобъ ни въ коемъ случав не употреблять евреевъ для дипломатическихъ иорученій и прекратить столь непріятный, полный опасности для христіанства примерть 2). Какъ мало нана зналъ непоколебимую верность евреевъ къ своимъ государямъ и ихъ любовь къ своей родинъ! Далекіе отъ мысли злоупотреблять дарованнымъ имъ довъріемъ, еврейскіе послы прп чужниъ дворалъ пускали въ ходъ всв усилія, чтобъ успѣшно исполнить данное имъ порученіе. Но со времени Инокентія Ш основнымъ положеніемъ церкви стало обезчещивать и унижать евреевъ. Хотя Гонорій и разрвшилъ арагонскимъ евреямъ не носить еврейскаго пятна, твмъ не менъе онъ настанвалъ, чтобъ еврен Англін не были освобождены отъ этого (1221 \*).

Посл'я смерти сумасшедшаго тирана, Іоанна Безземельнаго, во время малол'ятства его сына, Генриха III, Англіей правилъ назначенный Инокентіемъ III архіеинскопъ кентерберійскій, Стефанъ Лангтонъ. Посл'ядній такъ властвовалъ, какъ есл ибъ онъ былъ носятелемъ короны. На оксфордскомъ собору, который онъ созвалъ (1222), было обнародовано также изсколь-

<sup>1</sup>) Посланіе Гонорія у Baronius (Raynaldus) въ ero annales ecclesiastici годъ 1220 № 49.

²) Т. же № 49.

<sup>a</sup>) T. **ж**е г. 1221 № 48.

ко параграфовъ, имъвшихъ цълью униженіе евреевъ: послъдніе не должны ныть христіанскую прислугу, не могуть болже строить новыя синагоги; они обязаны вносить согласно постановлению Латеранскаго собора десятую часть своей жатвы и налогъ въ пользу духовенства; но прежде всего евреевъ нужно заставлять носить клеймящій знакъ, именно шерстяную нолоску на груди другого цвета, чёмъ платье; полоска должна быть длиною въ четыре пальца и шириной въ два; еврен не имфютъ права переступать порогъ церкви и твыъ менве прятать, какъ до твхъ поръ было принято, въ церквахъ свои драгоценности, чтобъ сохранить ихъ отъ разбойничьихъ набѣговъ дворянства и черин 1). Всѣ эти ограниченія были постановлены для евреевъ, по словамъ собора, въ качествѣ наказанія за какое-то ужасное преступленіе и неблагодарность 2). Но BЪ чемъ преступление, не указывается. Можетъ быть, заключалось ИХЪ имъ Англія было поставлено BЪ BHHY. что ВЪ ΒЪ томъ же году олинъ льяконъ перешелъ въ іудейство; позже подобный переходъ повлекъ за собой изгнание евреевъ изъ Англии; на этотъ разъ дьяконъ изъ-за своего отпаденія былъ просто сожженъ на костр'в »). Церковь не знала тогда другого болѣе дѣйствительнаго способа опроверженія возраженій противъ ся ученія, чёмъ пылающій огонь.

Удивительно, что враждебныя евреямъ мѣры папства мевѣе всего имѣли тогда успѣхъ въ Германіи, и евреп въ царствованіе императора Фридриха II чувствовали себя тамъ относительно хорошо. Они, правда, были и также назывались государственными и коронными рабами; тѣмъ не мевѣе князья, въ особенности эрцгерцоги австрійскіе <sup>4</sup>), часто поручали имъ важныя должности. Еврен, имѣвшіе доступъ къ княжескимъ дворамъ, стремились освободиться отъ императорскаго или княжескаго налога на евреевъ и добивались привилегій отъ своихъ покровителей. Въ германскихъ общинахъ господствовалъ тогда обычай раскладывать налоговую сумму на всѣхъ членовъ общины сообразно величинѣ имущества каждаго. Когда болѣе богатые и знатные еврен освобождались отъ налога, бѣдные считали себя обиженными и жаловались на это современнымъ имъ равинскимъ авторитетамъ. Съѣздъ равиновъ, происходившій въ Майнцю (Тамузъ—іюль 1223 <sup>5</sup>), занялся справедливымъ урегулированіемъ и этого

<sup>1</sup>) Concilium Oxoniense y Mansi Concilia T. XXII стр. 1172 и слёд.

<sup>2</sup>) T. me Canon 29. <sup>3</sup>) T. me crp. 1168.

\*) Cpb. Kypgs, Oesterreich unter Ottokar und Albrecht. r. II crp. 21.

י) Постановленія этого синода (ועד ותקנות שום) находятся въ респонвахъ Менра язъ Ротенбурга въ концѣ стр. 112, въ респона. Монсея Менда № 202, отчасти танже № 10 стр. 18 и въ коментарія Соломона Лурье (ים של שלמה) къ Јевашот IV № 18.



#### майнцский съвздъ равиновъ.

вопроса. На этомъ собраніи, состоявшемъ болёе, чёмъ изъ двадцати членовъ, присутствовали видибишіе равины Германіи: Давидъ б.-Калонимосъ изъ Мюнценбурга (въ Гесенѣ Дармштадскомъ), нёмецкій тосафисть'); Барухъ б.-Самуилъ изъ Майнца, составитель талмудическаго сочиненія <sup>2</sup>); Хизкія б.-Рувимъ изъ Бопарда, храбрый защитникъ своихъ преслёдуемыхъ единовёрцевъ<sup>3</sup>); Симха б.-Самуилъ пзъ Шпейера, также талмудическій инсатель <sup>4</sup>); Эліезеръ б.-Іоэль Галеви, названный по его талмудическимъ сочпненіямъ Ави-Эзри (также Ави-Асафъ<sup>5</sup>); наконецъ, нёмецкій кабалистъ, Элеазаръ б.-Істуда изъ Вормса (названный Рокеахомъ), илодовитый писатель, внесшій своимъ тайнымъ ученіемъ и свою лецту для затемненія свётлыхъ ндей въ еврействѣ.

Этотъ майнцскій съѣздъ равиновъ возобновилъ много постановленій временъ р. Тама (Т. УП. 158 159) и создалъ новыя. Ръшенія этого съйзда зарактеризують положение измецкихъ евреевъ въ началъ 13-го стольтія. Съвздъ постановиль: нельзя евреямъ обманывать христіанъ н заниматься поддёлкой монеть; доносчикъ обязанъ полностью возмфстить всв убытки, которые онъ нанесъ своимъ доносомъ; тв, которые бываютъ у короля (или императора), все-таки обязаны внести общинныя повинности для взноса податей; кто принимаеть на себя отъ христіанскихъ властей какую либо духовную должность, долженъ быть отлученъ; въ синагогахъ должны господствовать благоговъніе и тишина; шуринъ долженъ безъ промедленія совершить обрядъ освобожденія отъ брака съ нимъ овдовввшей невъстки, не вымогая у нея денегь и не причиняя ей непріятности; не подчиняющіеся распоряженіямъ сътяда и не считающіеся съ отлученіемъ должны быть передаваемы свътской власти; въ спорныхъ случаяхъ ръшеніе должно выноситься равинатами и общинами Майнца. Вормса и Шиейера, какъ старъйшими среди пъмецкаго еврейства. Всъ эти и многія другія предписанія называются постановлевіями Шума, т. е. Шиейера, Вормса и Майнца, трехъ главныхъ общинъ Германии.

Несмотря на многократныя усилія образованных евреевъ, стремившихся избавиться оть позорнаго еврейскаго значка, папская нетерпимость все болѣе и болѣе брала верхъ, и эдиктъ Латеранскаго собора 1215 года все болѣе входилъ въ употребленіе. Даже самъ императоръ, Фридрихъ II, умиѣйшій и просвѣщеннѣйшій германскій государь, чье правовѣріе было болѣе, чѣмъ соминтельно, долженъ былъ пойти на встрѣчу желаніямъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Давидъ б.-Калонимосъ упоминается въ Тосафотъ Ketubot 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sefer ha-Chochma. Cp. Asulai crp. 38, Nº 45, 46.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Срв. Грецъ Т. VII, респонзы Chajim Elieser Or sarua 39.

<sup>\*)</sup> Авторъ кн. Seder Olam, Азулан стр. 95 № 14.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Asulai sub voce.

папства и ввести при помощи закона еврейскій значекъ въ своихъ наслёдственныхъ земляхъ. Неаполѣ и Сициліп. Французскій король, Людовикъ VШ, сынъ тирана Филиппа Августа, едва ли облегчалъ въ этомъ направлевіи евреевъ своей страны; онъ былъ приверженцемъ церкви и не могъ обойтись безъ дружбы напы и духовенства, чтобъ имъть возможность присоединить къ своему государству роскошныя земли графа Тулузскаго. И безъ напоминаній напы онъ не очень благожелательно относился къ евреямъ. Его указы противъ нихъ имѣли характеръ насилія. Вмѣстѣ со многими баронами своей страны Людовикъ VIII постановилъ (ноябрь 1223): всѣ существующія болѣе пяти лѣтъ долговыя обязательства по отношенію къ евреямъ болве не двйствительны; по долгамъ-же болве поздняго времени не надо платить никакихъ процентовъ; впредь долговыя свидътельства должны властями заноситься въ книгу; нечати евреевъ нельзя върить. Этоть король ограничиль также свободу передвиженія евреевь. Еврен, переселившіеся изъ владеній одного государя во владенія другого, должны быть выданы по требованію барона, въ чьей власти они первоначально жили 1).

Въ южной Францін, вслёдствіе войны противъ альбигойцевъ духовенство чуть ли не вдвое сильнёе, чёмъ въ остальномъ христіанскомъ мірѣ, жаждало преслёдованія иновёрцевъ. Злёсь эдикты Инокентія III, направленные къ обезчещенію и униженію евреевъ, нашли слишкомъ ужъ ревностныхъ защитниковъ. На Нарбонскомъ соборѣ (1227) не только были утверждены каноническія мёропріятія противъ евреевъ, именно: запрещеніе полученія процентовъ и принятія должностей, ношеніе еврейскаго значка (круглой формы на груди), внесеніе подати въ пользу духовенства, но и были возобновлены давно забытыя козни мрачныхъ временъ королей Меровинговъ, именно: на Пасху евреи не должны показываться на улицахъ и вообще они совсѣмъ не имѣють права оставлять въ эти дни свои жилища<sup>2</sup>).

Въ слѣдующемъ году кончилась война противь альбигойцевъ, и начались ужасы слѣцой, жаждавшей мести и крови, реакціи. Свободомыслящій Раймунъ VII былъ побѣжденъ и долженъ былъ, чтобъ вернуть себѣ милость, торжественно объявить и поклясться, что онъ во всемъ будетъ повиноваться папскому престолу и оставитъ свои мерзкія преступленія. Къ послѣднимъ принадлежало также его облегченіе положенія евреевъ. Раймунъ долженъ былъ отдѣльно свято обѣщать, что лишитъ еврейскихъ фогтовъ (Baillis) ихъ должностей и впредь не будетъ назначать евреевъ ни на какую подобную должность (апрѣль 1228 <sup>1</sup>). Вскорѣ началась

<sup>1</sup>) de Lauriére, Ordonnances des rois de France de la troisiéme race т. l, стран. 47 и савдующія.

<sup>2</sup>) Concilium Narbonense y Mansi concilia XXIII, crp. 21.

кровавая работа дътища напы Инокентія III. проклятой никвизицій доордена. лиць, признанныхъ миниканскаго противъ еретиками. запотозреннихе вь этомъ или даже безъ основанія обвиненныхъ. Монахи-процовѣдники, ученики Доминика, прославляли христіанство UDH помощи мучительныхъ пытокъ и костровъ. Даже лица, лишь владвишія Библіей на романскомъ (провансальскомъ) языкв, попадали въ качествъ еретиковъ на судъ доминиканцевъ, который имѣлъ исключительную привилегію на кровавыя пресл'ядованія. Ихъ сотоварищи, францисканцы или монахи-минориты, члены орденовъ, также основанныхъ Инокентіемъ III, помогали имъ въ ихъ работв. Прошло немного времени, н эти ангелы смерти въ монашескихъ рясахъ протянули свои когти также къ сынамъ laкова.

Въ одно и то же время на врену исторіи выступило четыре человъка, съ печальной серьезностью и энергіей взявшихся за дёло христіанства, притомъ дристіанства, жаждавшаго преслівованій, немилосерднаго и безчеловѣчнаго, и превратившихъ въ различныхъ странахъ жизнь евреевъ въ невыносимый адъ. Первымъ былъ напа Григорій IX, нылкій старикъ, смертельный врагь императора Фридриха II, человёкъ, не имѣвшій другихъ интересовъ, кромѣ расширенія нанской власти и уничтоженія своихъ враговъ, бросившій факель раздора въ германскую имперію и разрушившій ея единство и величіе. Вторымъ былъ французскій король, Людовикъ IX, пріобрѣвшій себѣ имя "Святого", простодушный и слабоумный, послушвое орудіе въ рукахъ хитрыхъ поповъ, почитатель реляквій, предложившій за гвоздь съ воображаемаго креста Христа лучшій городъ своего государства, сливой обожатель босоногихъ монаховъ, носившийся съ мыслью о возложении на самаго себя монашеской рясы, охотно помогавший пресл'вдованіямъ еретиковъ и такъ основательно ненавидъвний евреевъ, что онъ не въ состояніи быль ихъ видѣть 1).

Виоляв достойнымъ его современникомъ былъ Фердинандъ III Кастильскій, наслёдовавшій и корону Леона; онъ также былъ признанъ церковью святымъ, потому что собственноручно сжигалъ еретиковъ. Наконецъ, генералъ доминиканцевъ, Раймундъ де-Пенжафорте (Penaforte), самый неистовый гонитель еретиковъ, всячески старался обратить въ христіанство евреевъ и магометанъ, вліяя въ этомъ направленіи на арагонскаго и кастильскаго королей, и устранвалъ семинаріи, гдѣ преподавались еврейскій и арабскій языки, чтобъ получить научныя силы для обращенія евреевъ и сарацинъ<sup>3</sup>). Такимъ немплосерднымъ, жаждавшимъ преслёдованій, всесильнымъ врагамъ евреп были предоставлены во власть.

<sup>1</sup>) Шиндтъ, Исторія Франціи I, стр. 507.

<sup>2</sup>) Acta Sanctorum къ 27 января т. I, стр. 212, 419.

Григорій IX въ посланія къ епископу Валенціи требовалъ принять міры противъ заносчивости евреевъ по отношенію къ христіанамъ, какъ будто церкви грозила изъ-за этого величайшая опасность 1). Поэтому въ царствование Янме I, короля арагонскаго, положение евреевъ измѣнилось въ Арагоніи и въ принадлежащихъ къ ней областяхъ. Движимый церковнымъ фанатизмомъ и жадностью къ деньгамъ, король этотъ объявилъ евреевъ своныя кліентами, т. е. извѣстнымъ образомъ государственными рабами. Когда же онъ отнялъ островъ Мајорку у магометанъ, онъ сталъ обращлься также и съ тамошними евреями, какъ съ побъжденными врагами, едва-ли они оказывали ему сопротивление. Короля сопровождалъ котя извѣстный еврей изъ Сарагосы, Бахіель (Бахія<sup>2</sup>) б.-Моисей Алкон-0.1885 стантини, его лейбъ-медикъ, служивший ему также переводчикомъ при сношеніяхъ съ арабскимъ населеніемъ острова. Тъмъ не менъе Яиме враждебно относился къ его единовърцамъ въ городъ Пальмъ на островъ Мајоркв. Крупная еврейская община этого города владъла большимъ количествомъ земель, принадлежавшихъ всей общинѣ. Одна изъ городскихъ носила еврейское имя Горы Сіона (Monte Zion), на этой улицѣ уляцъ была выстроена' болыпая свнагога, кром'в того на ней находилась еше меньшей величины молельня. Огдъльные евреи и еврейскія общества влапомъстьями около Пальмы. При взятіи послъдней Янме отобраль у лвли общины и у отдёльныхъ лицъ изкоторыя владения и подарилъ ихъ доминиканскому ордену. Большая спнагога была также отнята у нихъ и превращена въ церковь. Это былъ первый случай на испанской почвѣ, когда государство вторглось въ самыя святыя для евреевъ дёла.

Да и новсюду враждебное евреямъ направленіе, получившее свое начало у Инокентія и распространенное доминиканцами, вылилось въ рядъ суровыхъ законовъ противъ нихъ. Враждебныя евреямъ рѣшенія Латеранскаго собора были подтверждены на двухъ французскихъ церковныхъ собраніяхъ, въ Руанѣ и Турѣ (1231 <sup>3</sup>). Кромѣ того на послѣднемъ собраніи было принято еще одно ограниченіе, запрещавшее допущеніе евреевъ въ качествѣ свидѣтелей противъ христіанъ, "такъ какъ еврейскія показанія приносятъ много вреда". Это было повтореніе варварскихъ временъ испанскихъ вестготовъ (см. т. VI стр. 63) но то, что тогда преднавначалось для крещеныхъ евреевъ, теперь было распространено на всѣхъ вообще евреевъ. Въ это время евреи тѣмъ тяжелѣе цереносили постигшее ихъ униженіе, что они стояли на болѣе высокой ступени культуры и обладали большимъ самосознаніемъ, чѣмъ раньше.

<sup>2</sup>) Этотъ Бахіель встръчается во всъхъ хроникахъ, гдъ говорится о Яиме I или объ осадъ Мајорки. <sup>3</sup>) Мавзі есисіііа т. XXIII етр. 229 № 49 и стр. 239 № 31—33.

<sup>1)</sup>Baronius annales къ году 1229 № 60.

Бездушное, враждебное евреямъ направленіе церкви, всл'ядствіе расширившейся со времени Инокентія власти папства, имёло вліяніе на судьбу даже тыхъ евреевъ, которые жили на берегахъ нижняго Цуная и Тисы. Въ Венгріи они поселились очень рано (т. VI) и прибыли туда изъ византійскаго и хазарскаго царствъ. Такъ какъ среди коренныхъ мадьяръ было много язычниковъ и магометанъ, то короли должны были относиться къ нимъ теринмо; кромъ того ихъ христіанское исновъданіе было лишь поверхностнымъ и не проникло еще въ ихъ образъ мыслей и убъждения. Поэтому въ Венгрін еврен издавна арендовали монетное дѣло страны и имѣли сношенія со своими нѣмецкими братьями). Вилоть до XIII столѣтія еврен и магометане являлись арендаторами соляныхъ промысловъ и откупщиками налоговъ страны и вообще завѣдывали королевскими учрежденіями<sup>2</sup>). Такъ какъ церковь еще не утвердилась прочно въ этой странъ, то тамъ часто происходили смѣшанные браки между евреями и христіанами. Панство не могло терить такого почетнаго положенія евреевъ въ странъ, хотя-бы на половину христіанской; это было для него б'вльмомъ въ глазу. Поэтому, когда король Андрей, находившійся во вражать съ магнатами страны и вынужденный дать хартію вольностей, обратился за помощью къ нанъ Григорію IX, послъдній въ посланіи къ Роберту, архіенископу Грана, потребовалъ заставить короля отнять у евреевъ и магометанъ общественныя должности<sup>3</sup>). Андрей вначал' удовлетворилъ панское желаніе, но не усердствоваль въ этомъ направленія, можеть быть я потому, что онъ не могъ обойтись бевъ еврейскихъ чиновниковъ и арендаторовъ. За это и за другія церковныя обвиненія архіепископъ Грана, по приказанію пацы, отлучилъ короля и его приверженцевъ отъ церкви (въ началѣ 1232<sup>4</sup>). Подъ вліяніемъ всевозможныхъ мученій, Андрей вывужденъ былъ, наконецъ, сдаться и, подобно Раймуну Тулузскому, торжественно об'вщать (1233): виредь не допускать евреевъ и сарацинъ къ занятію должностей, не теризть, чтобъ они имъли христіанскихъ крепостныхъ, не разрешать смепанныхъ браковъ и, наконецъ, заставлять ихъ носить значекъ. По приказанію папскаго легата, ту же клятву пресл'ядовать пнов'ярцевъ должвы были дать крониринцъ Бела, король Славоніи, всѣ ея магнаты и сановники .).

- <sup>1</sup>) Респонзы р. Менра изъ Ротенбурга № 903. 904, сравни Цуица zur Geschichte und Literatur стр. 537.
  - <sup>2</sup>) Посланіе короля Андрея, Baronius annales къ году 1233 № 52.

3) Т. же 1231 № 34, 41. 4) Т. же 1232 № 18.

<sup>3</sup>) T. же 1232 № 52, 54.

#### ВТОРАЯ ГЛАВА.

#### Внутренній разладъ и его послёдствія.

Противники Маймонида. Раздъленіе на маймонистовъ и антимаймонистовъ. Менръ Абулафія и его отецъ, Тодросъ. Аронъ 6.-Мешудамъ изъ Люнели. Шешетъ Бенвенисти. Самсонъ изъ Санса. Даніилъ 6.-Саадія. Различіе характеровъ Іосифа 6.-Акцинъ и Авраама Маймонида. Религіозный индиферентиямъ и закоспѣлые талмудисты. Соломонъ изъ Мопшелье и его ученики. Ихъ анаеема противъ сочиненій Маймонида. Присоединеніе къ этой партіи равиновъ сѣверной Франціи. Общины южной Франціи становятся на сторону Маймонида. Стараніе Давида. Кимхи въ пользу Маймонида. Нахманидъ, его характеристика и главныя учепія Его отпошеніе къ Маймонида. Ибнъ-Эзрѣ и кабалѣ. Его участіе въ спорѣ за и противъ Маймонида. Бахіель Алконстантини и община Сарагосы. Толеда и Ибнъ-Алфахаръ. Сатирическія стрѣлы за и противъ. Поэтъ Мешуламъ Энвидасъ Дафіера. Самуилъ Шапорта. Перемѣна мпѣнія французскихъ равиновъ. Посредничество Нахманида въ спорѣ. Отчаяніе Соломона; онъ вступаетъ въ сношеніе съ доминикациами и инквизиціей. Доносчики и постигшая ихъ кара. Моисей изъ Куси.

(1232 --- 1236)

Рѣдко несчастье приходить одно, но чаще оно тянеть за собой друris; къ идущимъ извиъ обезчещенью и униженію евреевъ присоединились расколь и ослабление внутри него. Внутренний раздоръ удивительнымъ образомъ связывался съ Маймонидомъ, всю свою жизнь стремившимся созданию единения и сплоченности еврейства и іудаизма. КЪ Имѣя лншь въ виду философски освътить идеи іудаизма, онъ выставилъ положенія, не заключавшія въ себѣ ничего еврейскаго и ни въ коемъ случав не согласовавшияся съ библией и особенно съ талмудомъ. Завзятые талмудисты не желали ничего знать о философскомъ изслъдовании іздаизма, всякое занятіе науками, направленное даже на пользу еврейства, они считали гръхомъ и правильно или неправильно примъняли къ этому талмудическое изречение: "Держите своихъ дътей подальше отъ размышленій" 1). Мыслящіе и философски образованные люди также признали, что Маймонидъ, въ своемъ стремлении примирить религию съ современной философіей, подчинилъ первую послёдней и властительницу душъ превратилъ въ рабыню. Религіозныя положенія и библейскіе стихи, которыхъ нельзя философски обосновать, по ученію Маймонида, не им'вютъ никакого значенія. Онъ готовъ былъ отказаться даже отъ признанія творенія изъ ничего, этого осцовного положенія іуданзма, если бъ философская мысль въ

וגם אם אחד ברורו מלאו לבו ללמוד חכמות. אם אחד ברורו מלאו לבו לאמוד חנמשאם אחד ברורו מלאו לבו ללמוד הכמות. הנמצאות בלשון אחרת המועירות להשלים כונת התורה יחשב לו הלמוד ההוא לעון אצל רוב בני דורו, ונותנים מעם לדבריהם ממה שאמרו ז׳׳ל מנעו בניכם מן ההגיון וכן מה שהזהירו שלא ללמוד תכמה יונית.

#### маймонисты и антимаймонисты.

состоянія была доказать противоположное. Подобныя сужденія должны были вызвать противниковъ. Послъдніе нашли сочиненія Маймонида въ высшей степени вредными для религія; если эти сочиненія съ одной стороны какъ будто и укрѣпляютъ основу религіи, зато съ другой они ее колеблютъ<sup>1</sup>). Маймовидово ученіе не всё чудеса признавало таковыми; скорѣе оно старалось свести ихъ по возможности на естественныя явленія. а стихи, гдъ говорится о чудесахъ, толковало раціоналистически. Пророчества и непосредственнаго общенія съ Божествомъ въ томъ видъ, какъ оно описано въ священномъ Писаніи, не существовало для Маймонида; онъ считаль ихъ душевными проявленіями, вліяніями возбужденной фантазіи или сновидѣніями<sup>2</sup>). Его ученіе о безсмертій находилось въ не меньшемъ иротиворѣчія съ вѣрованіями талмудическаго іуданяма. Оно отрицаеть существование рая и ада, допускаетъ возвращение душъ праведниковъ къ иервичному духу, т. е. растворение въ немъ и исчезновение, и обыкновенную гибель чувственно-плотскихъ душъ грѣшниковъ. Особенный протесть вызвалъ его взглядъ на многіе обрядовые законы, такъ какъ последніе получаютъ ввъ-за этого преходящее значеніе<sup>3</sup>). И, наконецъ, одна ужъ манера обращенія Маймонида съ агадой, составной частью Талмуда, которую онъ то перетолковывалъ, то презрительно отбрасывалъ, когда она не допускала перетолкованія—все это являлось не только для завзятыхъ талмудистовъ, но и для многихъ болъе образованныхъ людей еретическимъ нападеніемъ на іуданзмъ, которое надо энергично отразить.

Такимъ образомъ, наряду съ фанатическими почитателями Маймонида, съ вѣрой принимавшими его мудрость, какъ новое откровеніе, появилась партія противниковъ, которая возражала на его сочиненія, особенно на "Путеводитель заблудшихъ" (Morê) и первую часть его религіознаго кодекса (Madda). Равины и вообще представители еврейскихъ общинъ въ Европѣ и Азіи распались, поэтому, на маймонистовъ и антимаймонистовъ. Изъ послѣднихъ современники Маймонида, находясь еще цѣликомъ подъ сильнымъ впечатлѣніемъ его личности и дѣятельности, отдавали должное ему лично и его набожности и порицали или осуждали лишь его взгляды и заключавшія ихъ сочиненія.

Еще при жизни Маймонида начались возраженія противъ его философскихъ ученій, но съ ними выступали тихо и боязливо, не имѣя возможности изъ-за энтузіазма его поклонниковъ достаточно проявить ихъ. Мо-

י ואינה כדאי הכמה יונית לעקיר את ונית אנאצא וואינה כדאי הכמה יונית לעקיר את ווינית אינה באי הכמה יונית לעקיר את אינה היונית וינית לעקיר את אינה היוניתו (שר מורה נבוכים) מחזקת Meaps Adyлaфia въ пославів къ Нахманнду: הכל הנה יונקתו (שר מורה נבוכים) מחזקת ייניתו שרשי הדת ומסעפת מארותית: <sup>2</sup>) Второе пославіе Іегуды Алфахара.

<sup>3)</sup> Авр. Маймуни въ Milchamot стр. 24: (מדברי של ר׳ שלמה מן ההר) גכר מדבריו (מדברי של ר׳ שלמה מן ההר) אינם נכונים בעיניו. שאותן המעמים (מעמי מצות של הרמבם) אינם נכונים בעיניו.

лодой, талантливый в образованный человъкъ, Меиръ б.-Тодросъ Галеви Абулафія (род. въ 1180 г., ум. въ 1244 г.) изъ Толеды, раньше другихъ опубликовалъ свои религіозныя сомятнія противъ теоріи Маймонида въ послания къ "Люнельскимъ мудрецамъ", предназначавшемся къ обнадолованию. Главнымъ пунктомъ для нападокъ служило маймонидово ученіе о безсмертін. Но его посланіе произвело мало впечатл'янія. Хотя Менръ Абулафія, происходя изъ очень знатнаго семейства, и пользовался довольно большой извёстностью, однако даже въ своемъ кругу онъ стоялъ одиноко изъ-за своего враждебнаго наукѣ направленія, ведущаго къ застою въ іуданзмѣ. Кромѣ того, безгранично высокомѣрный, онъ не былъ пригоденъ для привлеченія сторонниковъ и организаціи партіп. Его гордость доходила до того, что онъ послѣ того, какъ занялъ высокое положение въ толедской общинъ, не хотълъ навъстить въ Бургосъ своего образованнаго и высокочтимато отца, Тодроса Абулафію, чтобъ какъ-нене уронить своей чести. Этотъ отецъ, пользовавшійся такой избуль въстностью, что поэтъ leryda-6.-Исаакъ Галеви, врачъ въ Барцелонъ, прославиль его въ одномъ романь, гдъ онъ выступаетъ судьей въ споръ мудрости съ богатствомъ, этотъ Тодросъ былъ не таковъ; онъ разыскалъ своего гордаго сына, не желавшаго къ нему прійти. Вмъсто привлеченія сторонниковъ, Менръ Абулафія былъ ръзко раскритикованъ, и кажется отъ имени единомыслящаго круга, научно и талмудически образованнымъ Арономъ б.-Мешуламъ нвъ Люнеля, восторженнымъ приверженцемъ Маймонида. Аронъ б.-Мешуламъ считалъ дерзостью, что Абулафія, незрълый годами и мудростью, могъ отважиться высказывать суждевія о величайшемъ человъкъ своего времени.

Тёмъ не менёе Менръ Абулафія остался на всю свою жизнь противникомъ направленія и науки Маймонида. Свою литературную дёятельность онъ сконцентрировалъ на Талмудё (изъ котораго онъ разъяснилъ пёкоторые трактаты) и на масорё Пятикнижія или библейской ореографін, которую онъ впервые собралъ въ видё обзора и сдёлалъ доступной для пользованія переписчикамъ '). Если онъ и не былъ кабалистомъ, то все-таки онъ приготовилъ теплое гиёздышко для юнаго птенца тайнаго ученія. Вь свое время онъ считался главою обскурантовъ. Старый Шешетъ Бенвенисти изъ Барцелоны, который до своей старости оставался вёрнымъ другомъ свободнаго изслёдованія, написалъ противъ него язвительную эпиграмму.<sup>2</sup>)

> Друзья, вы спрашиваете: почему имя этого мракобъса "Просвётитель" (Менръ), а опъ ненавидитъ свётъ?

מסורת סיג לתורה (י

<sup>2</sup>) Taam Sekenim crp. 70,



Называють же мудрецы ночь "свътомъ" ; Такова двусмысленность словъ.

Противъ посланія Абулафіи къ люнельской общинѣ Шешеть Бенвенисти направилъ апологетическое письмо къ той-же общинѣ, чтобы заранѣе предотвратить появленіе враждебнаго настроенія противъ Маймонида. И другой поэть пускалъ въ Абулафію стрѣлу остроумія при помощи сатиры, остроты которой не переводимы <sup>1</sup>). Вообще маймонисты далеко превосходили своихъ противниковъ знаніями и ловкостью языка, могли выставлять враговъ просвѣщенія на посмѣшище и привлекать на свою сторону любителей посмѣяться.

На Востокъ гоговился къ борьбъ противъ главы просвътителей нереселившійся въ Палестину французскій тосафисть, Самсонь изь Санса, который раздѣлялъ съ Менромъ Абулафіей его враждебное наукѣ направленіе; въ посланіи къ послъднему онъ познакомилъ его съ этимъ <sup>2</sup>). Въ теченіе всего своего путешествія Самсонъ изъ Санса ни разу не хотвлъ встрѣтиться съ Авраамомъ, сыномъ Маймонида. Такъ какъ онъ совершенно не обладаль никакими научными знаніями, то онъ могъ пользоваться въ борьбѣ противъ Маймонида исключительно лишь Талмудомъ. Онъ написалъ сочипротивъ него, которое однако на столько не имѣло вліянія, что неніе и вкоторые соми ввались въ самомъ существованіи этого сочиненія з). Такимъ образомъ и на Востокъ выступило враждебное Маймониду направленіе. Ученикъ того Самуила б.-Али, который такъ коварно обошелся съ Фостатскимъ мудрецомъ (VII т. стр. 269), Даніилъ б.-Caadiя, талмудистски образованный человъкъ, поселившійся въ Дамаскъ, былъ препсполвенъ духа и направленія своего учителя, враждебнаго маймонистскому, и считалъ для себя необходимымъ продолжать его вражду. Сначала Даніилъ раскритиковалъ талмудические выводы Маймонида, желая этимъ лишить его извъстнымъ образомъ почвы, на которой и покоился его авторитетъ; ибо его философскія и, какъ говорили его противники, еретическія ученія именно потому и получили такое признаніе и распространеніе, 9TP онъ былъ равинскимъ авторитетомъ. Тъмъ не мънъе Даніилъ счелъ иолезнымъ держаться тона, полнаго благоговънія передъ твмъ, съ къмъ онъ хотвлъ бороться; онъ даже послалъ свое полемическое сочинение Аврааму Маймуни для просмотра. Послёдній, имѣвшій самое высокое миѣніе о талмудической учености своего отца, старался опровергнуть критические выводы Даніила '), и его отв'яты не были свободны отъ раздраженія; но онъ до-

<sup>3</sup>) Авраамъ Маймуни, Milchamot стр. 10.

<sup>4</sup>) Респонзы Авраама Маймуни къ Даніялу изданы теперь Гольдбергомъ подъ заглавіемъ Birkhat Abraham (Лыкъ 1870).

Томъ 🖤 Шермана

3,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) T. же. <sup>2</sup>) Codices de Rossi, № 772, 7.

статочно любилъ истину, чтобъ признать, что его отецъ не былъ непогрѣшимъ и могъ, конечно, въ иныхъ случаяхъ ошибаться. Позже Даніилъ позволилъ себѣ въ одномъ экзегетическомъ сочиненіи скрытые нападки на иравовѣріе Маймонида и упрекалъ его въ томъ, что онъ не вѣрилъ въ существованіе злыхъ духовъ. Но дѣло было собственно не въ существованіи или несуществованіи демоновъ; оно сводилось исключительно къ тому, что Маймонидъ не считаетъ сужденія, высказанныя въ Талмудѣ, безусловно правильными и истинными и, слѣдовательно, является еретикомъ.

Почитатели Маймонида были такъ чуствительны къ этимъ нападкамъ, что его главный ученикъ, Іосифъ ибиъ-Акнинъ, хотълъ, чтобъ напавшій былъ за это подвергнутъ суровому наказанію. Онъ настоятельно просилъ Авраама Маймуни подвергнуть Даніила б.-Саадія анавемѣ. Но Авраамъ Маймонидъ, наслъдовавшій отъ своего отца его любовь къ справедливости и безпристрастие, не могъ на это согласиться. Онъ высказался по этому поводу съ замѣчательной безпартійностью: "Онъ считаетъ несправедливымъ отлучение Даниила, на котораго онъ смотрить какъ на нравственно-религіозную личность съ благородными уб'яжденіями и который ошибся лишь въ одномъ вопросѣ; къ тому же онъ самъ является заинтересованной стороной въ этомъ спорѣ и не считаетъ себя поэтому призваннымъ подвергнуть анавемѣ нѣкоторымъ образомъ личнаго противника". Но почитатели Маймонида и въ частности Ибнъ-Акнинъ не были столь благоразумны. Они воздъйствовали на экзиларха, Давида изъ Мосуля, чтобы онъ изъ общины Дамаска безпорочнаго, уважаемаго ученаго. исключилъ пока послѣдній, раскаявшись, не отречется отъ своихъ словъ противъ Маймонида. Даніиль умеръ изъ-за этого отлученія съ горы<sup>1</sup>). Посл'я этого замолкли на изкоторое время всё нападки на Маймонида. Азіатскіе еврен находились еще подъ сильнымъ впечатлѣніемъ его личности, и имъ въ голову не приходило объявлять его еретикомъ. Кромъ того, они не были настолько образованы, чтобъ понять значеніе различныхъ идей Маймонида и увидѣть ихъ несовмѣстимость съ міророззрѣніемъ талмудистовъ. Его почитатель, Іонатанъ Когенъ, переселившійся въ Палестину одновременно съ Самсономъ Санскимъ (стр. 16), также, въроятно, создалъ благопріятное Маймониду настроеніе въ кругу набожныхъ п одержалъ поб'вду надъ враждебной ему партіей Самсона Санскаго.

Иначе сложились обстоятельства въ Европъ и въ частности въ южной Франціи и Испаніи. Здъсь идеи Маймонида получили распространеніе и покорили людей науки и большинство вліятельныхъ въ общинахъ лицъ; отнынъ на Библію и Талмудъ смотръли съ точки зрънія маймонидова освъщенія. Набожные испанскіе и провансальскіе евреи при помощи толкова-



нія старались сгладить по возможности противорѣчіе, если они его вообще усматривали, между талмудическимъ іудаизмомъ и маймонидовымъ ученіемъ. Менъе върующіе видъля въ ученій Маймонида оправданіе своего равнодушія къ соблюденію религіозныхъ законовъ, свободнѣе высказывались о Библін и Талмудь, пренебрегали многими предписаніями и собирались выкроить себѣ собственный, благоразумный іуданзмъ 1). Индифферентизмъ къ закону въ еврейскихъ общинахъ Испанія дошелъ до того, что не мало лицъ вступило въ смившанный бракъ съ христанками и магометанками 2). Особенно набожные, которые жили и дышали Талмудомъ, смёшивая причину со слъдствіемъ, смотрѣли на цечальныя для нихъ явленія, какъ на жатву философскаго посѣва п предсказывали гибель іудаизма. если распрострастранятся. Темъ не менее въ течение взгляты Маймонила продолжительнаго времени никто не осмѣливался рѣшительно выступить противъ его идей. Равины стверной Франціи, единомышленники Самсона Санскаго, были мало знакомы съ философскими сочиненіями Маймонида ихъ вліяніемъ, а завзятые талмудисты изъ южной Франціи и Испаніи H въроятно, опаснымъ и безполезнымъ стать на пути распрострасчитали. няющимся стремленіямъ свободнаго духа.

Поэтому, когда одинъ наивно-в'рующій равинъ открыто и, ни на не обращая вниманія, объявилъ войну сторонникамъ Маймонида, на 4TO смотрёли, какъ на смёлый въ высокой степени шагъ. Это былъ 3TO Соломонъ б.-Авраамъ изъ Монпелье, набожный, честный, равниски образованный человъкъ, но съ превратными понятіями, міръ котораго состояль исключительно изъ одного только Талмуда, внё чего для него не было никакой истины. Для Соломона являлись неопровержимыми истинами не только религіозно-законодательныя постановленія Талмуда, но и агадическія пзреченія въ ихъ голой буквальности; критиковать ихъ-это уже являлось для него ересью. Онъ и его товарищи представляли себ'я Божество обладающимъ глазами, ушами и другими человѣческими органами, сидящимъ на небѣ на возвышенномъ тронѣ, окруженномъ мракомъ и облаками. Рай и адъ они рисовали себъ агадическими красками: набожныхъ BЪ небесномъ саду Эденѣ будутъ угощать мясомъ Левіавана и старымъ виномъ, храннымъ въ небесныхъ кладовыхъ со временъ сотворенія міра, а безбожниковъ, еретиковъ, нарушителей закона будутъ въ геенъ съчь, мучить И жечь BЪ адскомъ огнѣ. Равины этого сорта ни въ коемъ случав допускали несуществованія злыхъ духовъ; это принадлежало къ изъ He

<sup>3</sup>) Монсей изъ Куси, Семагъ\*). Заповёди № 3, конецъ; запрещения № 112, конецъ: \*) Ред.

י) Адфахаръ называетъ въ своемъ первомъ посланін маймонистовъ עוברים על רת, также Мевръ Абулафія и Мешуламъ б.-Калонимосъ.

символу въры, такъ какъ талмудическая агада признаеть ихъ существованіе ').

При такомъ грубомъ, антропоморфическомъ міросозерцанін Соломонъ изъ Монцелье долженъ былъ почти каждое слово въ сочиниятя Маймонила считать нееврейскимъ и ерстическимъ. Онъ не вправѣ былъ молчать объ этомъ, въ теринмости къ идеямъ Маймонида онъ виделъ раздушеніе іуданзма, и онъ кинулся въ бой противъ нихъ, противъ наъ представителей и защитниковъ. Но съ какимъ оружіемъ? Среднев ковье не знало иного действительнаго средства уничтожить мысли, кажущіяся вредными, чёмъ анавема. Того, кто стояль головой выше своего времени и думаль о религія иначе, чемъ безсмысленяая толпа, оно хотело принудить при помощи исключения изъ общенія съ единов'єрцами похоронить въ себ'є свои идеи или даже забросить ихъ, какъ грубыя заблужденія. Такъ, въ это же время цаца Григорій IX объявиль Парижскому университету, бывшему до появленія доминиканцевъ и францисканцевъ носителемъ свободнаго философскаго духа, чтобъ тотъ въ своихъ лекціяхъ строго держался канона Латеранскаго соборя и не пользовался запрещенными этимъ соборомъ сочиненіями; за исполнение этого онъ грозилъ отлучениемъ. Это происшествие, помимо зелотски страстнаго характера Соломона, можеть быть и побудило посл'вдняго ввести также у свреевъ цензуру мысли и подавить при помощи отлученія маймонидову ересь. Но выступить одному противъ многочисленныхъ, овладъвшихъ общественнымъ мизніемъ маймонистовъ, не имъло бы никакого значенія. Соломонъ сталъ искать союзниковъ; но въ южной Францін онъ не нашель ни одного равина, который хотвлъ бы участвовать въ клейменіи маймонистскаго направленія. На его сторонѣ было лишь два его ученика: Іона б.-Авраамъ Герунди (старшій) изъ Героны, такой же слёпой фанатикъ, какъ и его учитель, и Давидъ б.-Саулъ. Эти трое предали проклятію (въ началъ 1232 г.) всъхъ читающихъ сочиненія Маймонида и именно ихъ философскія части (Moré и Madda), занимающихся какой-либо наукой, кром'в Библін и Талмуда, перетолковывающихъ ясный смыслъ словъ св. Писанія и, вообще, нначе разъясняющихъ агаду, чвиъ Раши). Въ одномъ посланія Соломонъ и его товарищи изложили причины своего обвинительнаго приговора и болѣе всего подчеркивали положеніе, что воззрънія Маймонида подкапывають талмудическій іудаизмъ. Они не погнумногоуважаемаго мудреца лично: "Если вѣрно, что шались затронуть когда-то онъ велъ строгую талмудически-религіозную жизнь, то есть же примъръ, когда еще болѣе великіе, чѣмъ онъ, отступили отъ закона на <sup>1</sup>) Взгляды Соломона изъ Моннельс и сдѣланныя имъ возраженія на сочиненія Маймонида извістны изъ ки. Milchamot Авраама Маймуни.

<sup>2</sup>) Слѣдуеть изъ посланія сарагосской общины, изъ большаго письма Нахманида и письма Самуила Сапорты.

Digitized by Google

старости лѣтъ"). Соломонъ уже съ самаго начала думалъ призвать въ крайнемъ случаѣ на помощь свѣтскія и христіанскія власти для подавленія свободнаго духа. Пока же онъ искалъ себѣ единомышленниковъ среди равиновъ сѣверной Франціи. Послѣдніе, почтп всѣ вмѣстѣ принадлежа къ остроумной, но односторонней тосафистской школѣ, посѣдѣвъ на Талмудѣ и не имѣя никакого представленія о потребности оправдать іудаизмъ съ точки врѣнія науки и разума, въ большинствѣ примквули къ анаеемѣ и стали противниками маймонистовъ<sup>3</sup>). Самымъ извѣстнымъ равиномъ сѣверной Франціп былъ тогда *lexieль б.-locuфъ изъ Пари.жса*, ученикъ набожнаго leryды Сира Леона (т. VII, стр. 189), авторитетный талмудистъ, но ограниченный умъ вродѣ Соломона. Хотя ни одивъ источникъ прямо не сообщаетъ, что этотъ равинъ присталъ къ антимаймонистамъ, однако, судя по его воззрѣніямъ и положенію, въ этомъ нельзя сомнѣваться.

Эта анаоема, опала науки, клевета на Маймонида возбудили сильнівній гибвъ его почитателей. Они смотріли на это, какъ на пощечных, какъ на неслыханное насиліе, какъ на безпримізрную наглость. Три главныхъ общины Прованса, Люнсль, Безьеръ и Нарбона, въ которыхъ главенствовали маймонисты, возстали противъ этой дерзости мракобѣсовъ, наложили съ своей стороны анавему на Соломона и его двухъ учениковъ и поспѣшили отправить въ остальныя общины Прованса посланіе съ просьбой примкнуть къ нимъ для спасенія чести великаго Монсея. Въ самомъ Монпелье община раскололась на двъ части; невъжественная масса стала на сторону своихъ равиновъ, образованные же отказались отъ послушанія имъ, и дошло даже до насильственныхъ двяствій и дракъ между обѣнми партіями 3). Пламя раздора все болѣе разгоралось и распространилось на общины Прованса, Каталоніи, Арагоніи и Кастиліи. Споръ съ об'вихъ сторонъ велся съ ожесточенной страстностью и не всегда съ благороднымъ оружіемъ. Наивная въра и философское міровозарѣніе, до сихъ цоръ такъ недурно сносившія другъ-друга, вступили теперь въ противоръчіе, грозившее повести къ полному разрыву и распаденію на секты. Хуже всего было то, что объ стороны имъли свои справедливыя основанія; об'в могли ссылаться на старыхъ уважаемыхъ авторитетовъ: одна въ доказательство того, что Библія и Талмудъ должны быть приняты съ върой и безъ умствованій, другая-что и въ религіозныхъ вопросахъ долженъ играть роль разумъ.

Въ этомъ страстномъ споръ участвовало два человъка, имена кото-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Авраамъ Маймуни Milchamot стр. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Слѣдуетъ изъ тогдашнихъ полемическихъ сочиненій.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Посл. Гиледа изъ Вероны въ Тааш Sekenim и Chemda geuusa.

рыхъ пользуются большой извъстностью въ еврейской литературѣ: Давидъ Кимхи и Нахманидъ. Первый, уже старикъ и на высотѣ своей славы, какъ еврейскій языков'ядъ и толкователь Виблія (т. VII, стр. 176), принадлежалъ къ восторженнымъ почитателямъ Маймонида и защитникамъ свободнаго изслъдованія. Вслъдствіе этого онъ внушалъ подозръніе мракобъсамъ, и равины съверной Францін, какъ кажется, предали анаеемъ также его за истолкование въ маймонистскомъ, такъ сказать философскомъ, духъ Іезекіелева видънія о Божьей колесницъ И утвержденіе, 4**T**O галахические споры въ мессіанския времена не будутъ имѣть значения, т. е. что Талмудъ вообще не можетъ претендовать на непреходящее значеніе. Поэтому Кимхи темъ решительнее выступиль въ защиту Маймонида, что онъ одновременно защищалъ и свое собственное дело. Несмотря на свою старость и слабость, онъ все-таки не побоялся предпринять путешествіе въ Испанію, чтобъ лично побудить тамошнія общины присоединиться къ провансальцамъ и возбудить ихъ противъ Соломона изъ Монцелье.

Второй, задававшей тонъ, личностью въ этомъ спорѣ былъ Моисей б.-Нахманъ или Нахманидъ (Ramban) Герунди, сверстникъ, землякъ и родственникъ Іоны Герунди (род. 1195 г., ум. 1270 г.). Нахманидъ, или какъ его называли на мъстномъ языкъ Бонастрюкъ де-Порта, представляль собою яркій и цельный характерь со всеми препмуществами и недостатками такового. Полный правственно яснаго міросозерцанія и искренней религіозности, съ кроткой душой и острымъ умомъ, онъ весь былъ во власти вѣры въ авторитеты. Ему казалось: "мудрость древнихъ не была да и не можетъ быть превзойдена; не слъдуетъ ни сомнъваться въ върности ихъ изречений, гдъ послъднія не двусмысленны, ни критиихъ; кто углубляется въ ученіе древнихъ, тотъ пьетъ старое ковать вино" 1). Въ этомъ Нахманидъ былъ твердо убъжденъ. Вся мудрость младшихъ поколеній заключается, по его миенію, исключительно въ томъ, чтобъ они постигли мысля древнихъ передовыхъ людей, усвоили себъ ихъ и сдълали своей руководящей нитью. Для Нахманида были образцовыми и непогрешимыми авторитетами не только св. Писаніе во всемъ своемъ объеме и не только Талмудъ на всемъ своемъ протяжении, но и гаоны и ихъ непосредственные ученики вплоть до Алфаси. Внутри талмудисто-равинскаго круга онъ имълъ остроумные взгляды, высказывалъ правильныя сужденія и свѣтлыя иден, но онъ не могъ подняться надъ этимъ кругомъ и вообще принять свободную точку зрѣнія. Пахманидъ былъ врачемъ, занимался, слъдовательно, немного естественными науками, вообще былъ образованъ и знакомъ съ философской литературой. Но метафизическая спеку-

<sup>1</sup>) Nachmani, Milchamot къ Baba - batra стр. 9

38 ·

ляція оставалась для него чёмъ-то чуждымъ; углубляться въ нее онъ не хотвлъ или не могъ ч). Талмудъ былъ для него всѣмъ; въ его освѣщенія онъ смотрѣлъ на міръ, на событія прошедшаго и на будущее. Это направленіе привили ему, какъ кажется, его воспитаніе и среда. Однимъ изъ его главныхъ учителей былъ *Гуда б.-Якаръ*, извѣстный талмудистъ и приверженецъ молодой кабалы, сдѣлавшій своего ученика воспріимчинымъ къ ней. Соломонъ изъ Монцелье былъ другомъ его юности. Образцомъ для него служилъ Алфаси, для котораго все, что не касалось Талмуда, было чуждымъ.

Уже въ юности любимымъ занятіемъ Нахманида было изученіе Талмуда и спасеніе чести авторитетовъ, подвергшихся нападенію. На иятнадцатомъ приблизительно году (1210) онъ разработалъ нѣкоторые отрывки Талмуда практически-религіознаго значенія виолиѣ по образцу Алфаси и даже въ его стилѣ. Въ предпосланномъ халдейскомъ стихотвореніи Нахманидъ извиняется въ своей смѣлости, что онъ, юнецъ, отваживается браться за столь высокія вещи: "Небо легко можеть и незрѣлаго годами одарить серьезностью и достоинствомъ"<sup>а</sup>).

Въ этихъ сочиненіяхъ Нахманидъ показываетъ такое поразительное знакомство съ Талмудомъ, что ихъ, еслибъ это не было засвидѣтельствовано, ни въ коемъ случаѣ нельзя было-бъ принять за юношескія работы; они отмѣчены печатью совершенной зрѣлости, виолнѣ обнимаютъ вопросъ н открывають проницательный умъ. Не менъе великолъпна въ своемъ родѣ его вторая юношеская работа (Milchamot), въ которой онъ старался защитить талмудическіе выводы Алфаси, касающіеся гражданско-правовыхъ и брачно-правовыхъ трактатовъ Талмуда отъ нападокъ Зерахін Галеви Герунди (т. VII 172). Онъ не пожалблъ никакихъ трудовъ, чтобъ раздобыть себя лучшіе списки сочиненія Алфаси, чтобъ имять возможность опровергнуть всв направленныя противъ него возражения. Въ своемъ юношескомъ цылу и рвеніи на пользу своего любимця, "великаго и святого учителя Алфаси", Нахманидъ безпощадно выступалъ противъ Зерахіи, хотя послёдній считался авторитетомъ въ талмудической области. И это сочиненіе показываеть, что авторъ въ состояній быль вѣрно плыть по "морю Талмуда" и знакомъ былъ съ мелями и скалами его. Онъ защищалъ работы Алфаси также противъ возраженій не менье извъстнаго Авраама б.-Давидъ (т. VII стр. 180). Въ болѣе зрѣломъ возрастѣ, когда Нахманидъ продолжаль эту работу и для остальныхь трактатовь, онь любезно и скромно выразниъ сожалёніе по поводу своей юношеской дерзости противъ Зерахіи и обращался съ нимъ деликатите. Онъ вообще былъ безпристрастнымъ

י Зерахія Шалтіель Хенъ въ Посл. къ Гилелу изъ Вероны говорить: והאיש משה : בר נחמן ז״ל לא ידע מבע המציאות כלל כל שכן מבע דברי הפילוסופים ולא ידע איזה הדרך ישכן אור

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Хълдейское стихотворение во введении къ его соч. Hilchot Bechorot.

человѣкомъ, далекимъ отъ какой-либо жажды спора. Въ двадцатыхъ годахъ своей жизни (1217----23) Нахманидъ уже успелъ написать коментаріп ко многимъ талмудическимъ трактатамъ и неутомимо продолжалъ эту свою д'ятельность до т'язъ поръ, пока онъ не снабдилъ разъясненіями большую часть Талмуда (Chiduschim). Какъ ни значительны были труды Нахманида въ этой области, однако творцомъ въ ней онъ ни въ коемъ случай не былъ. Онъ могъ лишь вступить въ соревнование съ тосафистами, нъкоторымъ образомъ въ качествѣ испанскаго "Тосафиста", но превзойти изъ онъ не могъ. Талмудъ въ теченіе столттій со временъ Раши и Алфаси былъ слишкомъ основательно изученъ, чтобъ Нахманидъ или кто-либо другой могъ выставить изчто совершенно новое. Маймонидъ своимъ объемлющимъ умомъ постигъ, что наступило время перестать коментировать Талмудъ, высказаться за или противъ и привести все къ концу. Нахманидъ же не обратилъ на это вниманія, для него не существовалъ исполинскій религіозный кодексъ Маймонида; также п въ прежнихъ своихъ работахъ онъ лишь въ высшей степени ръдко считался съ нимъ, какъ бы съ не достаточнымъ авторитетомъ. Онъ находилъ еще удовольствіе въ дискуссій, ему вравились еще частности, именно потому, что ему недоставало универсальности и систематическаго ума Маймонида. Хотя Нахманидъ очень хорошо понималь, что въ талмудической области, даже напрягая всю остроту ума, нельзя добиться какихъ-вибудь неопровержимыхъ истинъ, какъ напримъръ въ математикъ, и что все еще постоянно остаются поводы для возраженій и опроверженій <sup>1</sup>), однако это сознаніе ему не мішало пойти по извилистой дорогъ галахическихъ споровъ, чтобы добыть, какъ онъ самъ призналъ, по крайней мъръ въроятность.

Если онъ не соглашался съ Маймонидомъ въ его отношенін къ Талмуду, то еще значительно менѣе они сходились въ своихъ религіознофилософскихъ взглядахъ. Маймонидъ исходилъ изъ философіи и повсюду для оцѣнки іудаизма прилагалъ масштабъ разумнаго, очевиднаго, понятнаго. Нахманидъ же, наоборотъ, бралъ, подобно Іегудѣ Галеви, исходнымъ пунктомъ исторію іудаизма, включая въ нее и разсказы, переданные въ Талмудѣ. Маймониду библейскія чудеса не внушали довѣрія, и онъ, по скольку могъ, старался низвести ихъ на естественныя явленія; талмудическими разсказами о чудесахъ онъ совсѣмъ даже не занимялся. Для Нахманида же вѣра въ чудеса являлась фундаментомъ, на которомъ покоятся три столба іудаизма, *твореніе* изъ ничего, *всевпъдпьніе Божье* и Божсественное провидльніе<sup>2</sup>). Однимъ словомъ, для Маймонида философія была пробнымъ камнемъ для испытанія ис-

<sup>1)</sup> Введеніе къ Milchamot.

<sup>2</sup>) Пахманидъ, Derascha изд. Іелинека стр. 16, коментарій къ кп. 10ва, введ.

тины, для Нахманида Библія и Талмудъ были слишкомъ убъдительны, чтобы ихъ слёдовало оправдывать предъ судейскимъ кресломъ разума. Между тёмъ, несмотря на то, что Нахманидъ держался вдали отъ современной ему философін, онъ все-таки выставилъ новыя идеи, не доказанныя имъ логическими формулами и твмъ не мънъе заслуживающія вниманія. Этическая философія, приверженцемъ которой былъ Маймонидъ, указывая человѣку на его высокое происхождение и будущее блаженство, хотвла поднять его надъ случайностями жизни и вооружить равнодущіемъ какъ къ радости, такъ и къ горю. Нахманидъ, стоя на талмудической точкъ зрвнія, очень сильно боролся противъ этого философскаго или стоическаго равнодушія и нечувствительности и противоставлялъ ей ученіе іуданзма, согласно которому человѣкъ "долженъ радоваться въ день счастья и илакать въ день горя" <sup>1</sup>). Маймонидъ вмѣстѣ съ философами считалъ чувственное влечение стыдомъ для человъка, призваннаго къ духовной жизни. Нахманидъ былъ рѣшительнымъ противникомъ этого взгляда. Онъ полагалъ: "разъ Вогъ, совершеннѣйшій, создалъ этотъ земной міръ, какъ есть, хорошъ, и ничего въ немъ нельзя считать безто онъ, условно негоднымъ и уродливымъ; поэтому, даже инстинктъ воспроизведенія, напоминающій животные инстинкты, является не стыдомъ, но мудрымъ установленіемъ предусмотрительнаго Божества; только философамъ могла прійти въ голову мысль, что въ челов'яческомъ организм'я существуеть нівчто безусловно постыдное и безнравственное, потому что они отрицають создание вселенной Божествомъ и утверждають ся вѣчность испоконъ въковъ; наоборотъ, іуданзмъ, который признаетъ и провозглашаеть Бога ея господиномъ, отвергнуть такое мнѣніе; творцомъ И долженъ нбо BCe. OTP создано DAKOЮ Бога, хорошо, хороши поэтому и органы воспроизведенія, и половое влеченіе; Богь не могъ создать чего-либо абсолютно плохого и негоднаго; лишь по тому, какъ ими пользуются, они являются нравственными или безнравственными, достойными или недостойными человъка".

Изъ этой предпосылки Нахманидъ въ одномъ маленькомъ сочиненія развилъ своеобразную теорію, которая во всякомъ случав представляеть наиболбе оригинальное изъ всего того, что онъ когда-либо написалъ. Это сочиненіе<sup>3</sup>) имъло видъ посланія къ другу о *святости* или о значеніи брака и содержитъ, помимо шаткаго, много истиннаго и достойнаго вниманія: "До грвхопаденія, первая человъческая пара совершенно не знала чувства стыда, и органами, которые суровая философія сочла столь предосудительными, пользовалась такъ же спокойно, какъ глазами, руками и ногами; лишь въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Введеніе къ соч. Нахмапида Torat ha - Adam.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) lggeret ha - Kodesch.

результать гръха и вслъдствіе дурныхъ мыслей, которыя человъкъ воспрянялъ, онъ отмътилъ эти органы, какъ нѣчто противное; если-же ими правильно пользуются, то они могутъ даже получить высокую святость; такъ какъ призваніе евреевъ заключается въ подражанія своему Богу во всёхъ Его совершенствахъ, для чего они и были избраны Его милостью, то они и обязаны стать святыми, а эту святость могуть они проявить особенно въ бракъ, при произведения дътей; ни при какой человъческой дъятельности вліяніе фантазін не сказывается въ такой сильной степени, какъ именно при этомъ яко бы животномъ актъ; если согласиться съ этимъ, то непосредственно следуеть, что въ томъ случае, когда фантазія чиста, когла она полна возвышенныхъ идей, величія Бога и правственно святой міровой цёли, она можеть внушить зародышу, изъ котораго развивается человѣкъ, стремленіе къ хорошему и святому и создать ребенку съ самаго его зарожденія такой характеръ, который даетъ міру святыхъ людей; поэтому мудрецы-талмудисты такъ настоятельно подтверждаютъ предписаніе, согласно которому мужъ и жена именно въ данномъ случав должны освятить себя, т. е. наполнить умъ и фантазію чистыми помыслами и не пускать къ нимъ низкихъ животныхъ представленій; если прибавить къ традиціовную (кабалистическую) теорію, что человъческая **JTOMV** еще часть первичнаго духа, и ОТР человъкъ въ состояния душа есть при помощи концентрации своей душевной силы соединиться съ этимъ духомъ, то изъ этого видно, какое значеніе можеть имѣть святость фантазіи при произведении дътей; тогда именно можно привлечь часть первичнаго духа, т. е. совершенно чистую, незанятнанную душу, и связать ее съ матеріальнымъ твлеснымъ зародышемъ, т. е. произвести совершеннаго человъка; и точно также ясно, что грѣшные, погрязшіе въ животности, родители должны произвести на св'ять порочныхъ д'ятей, т. е. привлечь для оживленія ребенка нечистыя души".

Нахманидъ, который такимъ образомъ исходилъ изъ совершенно иныхъ точекъ зрѣнія, имѣлъ поэтому лишь очень мало общаго съ Маймонидомъ. Если бъ они были современниками, то они именно вслѣдствіе этого различія вѣроятно были бы привлекательны другъ для друга. Если для Маймонида іудаизмъ былъ культомъ *мысли*, то для Нахманида онъ являлся религіей чувства. Для перваго въ іудаизмѣ не было тайны, которую нельвя было бъ открыть при помощи мышленія, для второго какъ разъ мистическое, тайное было въ іудаизмѣ самымъ святымъ, отъ котораго мысль профана должна держаться подальше. Противоположность ихъ различныхъ міросозерцаній лучше всего характеризуется ихъ противоположнымъ отношеніемъ къ вѣрѣ въ демоновъ. Для Маймонида приписывать злымъ духамъ власть— это не только суевѣріе, но даже язычество. Наоборотъ, Нах-

**\_**\_\_\_

Digitized by Google

манидъ твердо върнтъ въ это и отводитъ демонамъ широкое мъсто въ своемъ міровоззрѣніи <sup>1</sup>). Между тъмъ, какъ онъ лишь изрѣдка высказывалъ свое неодобреніе взглядамъ Маймонида, къ нему же лично относился съ безусловнымъ уваженіемъ, онъ рѣшительно не переносилъ Ибнъ-Эзры. Этотъ экзегетъ, съ его скептической усмѣшкой, язвительными шутками и невѣроятной игрой въ таинственность, былъ прямо противенъ Нахманиду; въ борьбѣ съ нимъ Нахманидъ не могъ сохранить кротость своего характера и употреблялъ противъ него рѣзкія выраженія <sup>2</sup>). Ибнъ-Эзра являлся для него представителемъ невѣрія.

Ho сколь сильно ни боролся Нахманидъ съ современной ему философіей, какъ съ противоположностью откровенія іудаизма, и сколь сильно онъ ни осуждалъ Аристотеля, какъ главу лжеучителей, однако онъ не былъ склонень къ слёпой вёрё и къ невниманію въ религіозныхъ вопросахъ разумнымъ мятніямъ. Онъ не раздѣлялъ взгляда тѣхъ, КЪ которые утверждали, опираясь на Талмудъ, что прединсания издаизма нужно принимать, какъ декреты короля, что въ ихъ основаніе не положена никакая цаль. Нахманидъ былъ скорве убъжденъ, что всъ законы Пятикнижія имъютъ высокую цёль, которая лишь скрыта для сленыхъ глазъ толиы »). Этимъ овъ отличался отъ равиновъ свверной Франціи, строго талмудическому направленію которыхъ онъ въ остальномъ слѣдовалъ; онъ не отказывался прислушиваться къ словамъ философовъ. Слишкомъ онъ ужъ былъ, какъ сынъ Испаніи, окруженъ извъстнымъ образомъ философской атмосферой, чтобъ сумѣть прогнать метафизическое изслѣдованіе, какъ назойливую и болтливую дввчонку. Влагодаря своему светлому уму и образованію, Нахманнать не могъ слъдовать во всемъ евреямъ съверной Франціи, и понимать въ буквальномъ смыслѣ агаду со всѣми ея антропоморфическими, унизительными и неприличными изреченіями. Но въ этомъ пунктѣ онъ встуинлъ въ противоръчіе съ самимъ собой. Совершенно отвергнуть агадическія изреченія онъ не могъ; для этого онъ слишкомъ былъ во власти вѣры въ авторитеты и благоговѣнія къ представителямъ Талмуда. Если онъ нѣсколько разъ и вынужденъ былъ заявлять, что на нъкоторыя агадическія сентенція нужно смотр'ять лишь какъ на ораторскія метафоры, на матеріалъ для проповѣдей (sermones), вѣрить въ которыя не является религіозной обязанностью <sup>4</sup>), то это не было его твердымъ убъжденіемъ. Но какъ же? Если не върить въ агады буквально, то ихъ нужно перетолко-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Собрапіе респонзовъ Нахманида, Pesponsum къ lou<sup>3</sup>ь Герунди № 283 и Derascha стр. 9 -- 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Часто въ коментарін къ Пятикнижію и въ друг. соч.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Т. же къ отдѣлу Kedoschim.

<sup>4)</sup> Диспутъ (Wekuach) съ Fra Pablo Christiani изд. Конст. стр. 3, 4.

вать. Но это снова значило бы дѣлать уступки маймонистскому направленію, противъ котораго протестовало все міровоззрѣніе Нахманида. Для того, чтобъ выбраться изъ этого затруднительнаго положенія, Нахманиду такимъ образомъ не осгавалось другого выхода, какъ прибъгнуть также къ толкованію агады; только оно не должно производиться по способу Маймонида. Но лично онъ не могъ придумать какого-либо новаго метода, создать какое-либо новое понимание; для этого онъ былъ недостаточно одигиналенъ или слишкомъ придерживался традиціи. Тогда удивительно кстати для него, чтобъ успокопть его смущение относительно щекотливыхъ агадъ, появилось новое тайное ученіе, которое вкралось подъ видомъ очень древняго божественнаго преданія, Кабалы. Ученикъ кабалиста, Іегуды б.-Якаръ, землякъ главныхъ учителей тайнаго ученія, Азріеля и Эзры, онъ уже въ юности былъ посвященъ ими въ это новое ученіе и смотрялъ на него, какъ на божественную мудрость. Благодаря этой мистической теоріи, то, что на первый взглядъ въ буквальномъ пониманія кажется безнравственнымъ или, по крайней мере, безсмысленнымъ и ребяческимъ, получало для него глубокій, тавиственный, богатъйшій смыслъ. Онъ не постёснялся защищать безсмыслицу, что весь текстъ Торы слѣлуетъ разсматривать какъ буквенные элементы, изъ которыхъ могутъ быть составлены мистическія имена Бога 1). Такъ онъ бросился въ объятія этого кабалистическаго лжеученія и сталь не только его сторонникомь, но и опорой. Онъ сильнъйшимъ образомъ содъйствовалъ кабалъ тъмъ, что прикрывалъ ее своимъ авторитетомъ, и такимъ образомъ способствовалъ затемнѣнію и порчѣ іуданзма.

Ко времени, когда были подвергнуты анавемѣ философскія сочиненія Маймонида, Нахманиду едва-ли было 40 лёть, но онъ уже польвовался такой извъстностью, что даже самъ гордецъ, Менръ Абулафія (стр. 32), большой инталъ къ нему уважение. Такимъ образомъ онъ могъ своимъ голосомъ равина геронской общины поддержать ту или другую партію. Онъ рѣшилъ стать на сторону своего друга, р. Соломона, и своего дяди, Іоны 2). Какъ только онъ узналъ, что послъдній подвергнутъ анавемъ провансальскими общинами. не зная еще точно всего хода дѣла, онъ поспѣшилъ отправить общинамъ Арагоніи, Навары и Кастиліи посланіе, въ которомъ предлагалъ не давать себя увлечь "лицемърными, лживыми" маймонистами противъ Соломона, ЯO подождать, пока не выскажутся ихъ противники. Нахманидъ, UDABда, выражалъ въ этомъ послании свое сожалѣние по поводу того, что существовавшее съ незапамятныхъ временъ во всёхъ странахъ разстянія единство јудаизма вслѣдствје вспыхнувшаго спора грозитъ смѣниться глу-

<sup>1</sup>) Коментарій къ Пятикнижію, введеніе.

2) 0 родствѣ Нахманида съ юною см. Resp. Salomo Duran № 291.

бокимъ расколомъ, и рекомендовалъ, поэтому, осмотрительность и спокойное размышленіе. Но онъ самъ не оставался безпартійнымъ, а склонялся болѣе на сторону враждебной наукѣ партіи. "Когда французскіе наставники, источники мудрости, затемняютъ въ ясный день солнечный свѣть и закрываютъ луну, то имъ не слѣдуеть возражать"; такъ онъ выразился въ самомъ началѣ.

Но большинство испанскихъ общинъ не дали себя затемнить. Главобщина Арагонін со своимъ руководителемъ, лейбъ-меликомъ RAS и фаворитомъ короля Янме, Бахіелемъ, ибнъ-Алконстантини (стр. 28), рѣшптельно высказалась за Маймонида и наложила анавему на Соломона и его двухъ товарищей до тъхъ поръ, нока они не бросятъ своихъ превратныхъ идей. Бахіель, его брать, Соломонъ, и еще десять извъстныхъ лицъ и главарей отправили (Авъ-Августъ 1232) общинамъ Арагоніи послание съ просьбой присоединиться къ нимъ и исключить изъ общины твхъ, "которые осмѣлились выступить противъ великаго человѣка, извлекшаго насъ изъ пучины невъжества, заблужденія и безумія". Въ качествъ основанія маймонисты изъ Сарагосы указывали, что противники науки находятся въ противоръчіи съ Талмудомъ. "Наши мудрецы строго предписывають намь философски разумьть единство Божье. Mы лолжны знать св'ятскія науки, чтобъ сум'ять бороться съ прогивникомъ религіи. Мы не можемъ изучить изъ Талмуда астрономію, геометрію и другія дисциплины, которыя такъ необходимы самой религіи. Члены верховнаго совітта, великаго синедріона, должны были обладать общими знаніями. Патріархъ р. Гамаліплъ пользовался телескопомъ для того, чтобъ астрономически обосновать праздничный календарь. Великій учитель Самуплъ выразился: "Пути звъздъ ему такъ же хорошо знакомы, какъ и улицы его родного города". Изъ всего этого следуеть, что пріобретать общія знанія является религіозной обязанностью. И вдругъ выступаютъ трое губителей и совратителей народа, подкапываютъ славу великаго Маймонида, хотятъ затемнить общины и запрещаютъ чтеніе его философскихъ сочиненій и вообще изучение научныхъ спеціальностей". Бахіель ибнъ-Алконстантини, какъ нанболѣе вліятельный человѣкъ Арагоніи, въ сопроводительномъ письмѣ требовалъ съ своей стороны отъ общинъ, чтобъ онѣ рѣшительно выступили противъ тъкъ, которые не върять въ Бога и его слугу, Монсея (Маймонида). Вслёдствіе этого четыре большихь общины Арагоніи, Гуэска. Монцонь, Калатаюдь и Лерида, согласились съ сарагосской общиной предать проклятію Соломона и его двухъ помощниковъ. Онъ ясно заявили, что онв это двлають вследствіе настоятельнаго требованія двухъ великихъ братьевъ, Бахіеля и Соломона.

Но взоры маймонистовъ и ихъ противниковъ были обращены на об-

щину Толеды, которая была самой большой, богатой, извѣстной и образованной въ Испаніи. Ея різшеніе могло заставить стрізлку візсовъ наклониться въ ту или иную сторону. Здъсь главную роль игралъ lezyda 6.-loсифь изъ весьма почтенной семьи Ибнъ-Алфахаръ, бывшій, візроятно, лейбъ-медикомъ короля Фердинанда III. Онъ до сихъ поръ не отозвался ни на приглашеніе Нахманида, ни на приглащевіе провансальцевъ, но хранилъ разумно молчаніе. Зато громко поднялъ свой голосъ ревностный равинъ Толеды, Менръ Абулафія Галеви, старый противникъ маймонистскаго направленія. Онъ отвѣтилъ на посланіе Нахманида и геронской общины: "они могутъ быть спокойны; онъ и его друзья не выслушаютъ "провансальскихъ нарушителей закона"; въ толедской общинѣ существуетъ, правда, не мало лицъ, которыя любять Маймонида и его философскія сочиненія; измѣнить ихъ образъ мыслей онъ ни въ коемъ случаѣ не можетъ; но если они выскажутся противъ Соломона изъ Монпелье, то онъ совершенно отречется отъ нихъ и прекратитъ съ ними всякія сношенія; онъ считаеть весьма похвальнымъ поступкомъ выступленіе Соломона, предавшаго анаоемъ тъхъ, которые столпились подъ знаменемъ Маймонида, замѣнили религію философскимъ богопониманіемъ, но съ религіозными обязанмало считались; ибо, если авторъ великолбинаго кодекса заностями коновъ и былъ вѣрующимъ, то тѣ, которые его считаютъ своимъ вождемъ, оказываются нарушителями законовъ; онъ самъ давно уже понялъ негодность ученій, которыя Маймонидь изложиль въ своемъ "Путеводитель заблудшихъ"; они, правда, укръпляютъ стволъ религіи, но колеблютъ его вътви, починяють трещины зданія, по срывають его ограду; на ихъ устахъ прославленіе Бога, но ядъ и смерть на языкѣ у нихъ; онъ всегда держался вдали отъ этой безпочвенной ереси и более 30 летъ тому назадъ написалъ послание къ Люнельской общинъ для того, чтобъ подавить восхищение Маймонидомъ, но его презрительно отвергли".

Помимо этой войны объихъ партій съ помощью тяжелыхъ орудій, обоюднаго признанія еретиками и посылки стрълъ проклятія, происходила еще легкая перестрълка колкими, насмъшливыми стихотвореніями. Противъ Маймонидова "Путеводителя" и его сторонниковъ какой-то противникъ написалъ слъдующую язвительную пъсенку:

"Молчи, замолкии, вожакъ слбиыхъ, неслыханы твои ученья!

Грѣшно превращать Писаніе въ фабулу, пророчества въ сновидѣньа"1). На это маймонистъ отвѣтилъ:

"Молчи и запри ты самъ свой ротъ!

Недоступны твоему попиманію ни фабула, ни пророчество").

Другая эпиграмма направлена уже противъ самого Маймонида:

<sup>1</sup>) Элеазаръ Ашкенази, Dibre Chachamim ст. 80. <sup>2</sup>) Т. же.



"Сынъ Амрама! Пе обяжайся, что безбожника зовутъ твоимъ именемъ;

Въдь принято называть духомъ, какъ святой, такъ и злой"1).

Къ антимаймонисткой партіп наполовину принадлежалъ поэтъ Мешуламъ 6.-Соломонъ Энвидасъ Дафіера<sup>2</sup>), вѣроятно, изъ южной Франціи, написавшій по поводу этого спора два большихъ стихотворенія. Мешуламъ Дафіера совершенно не думалъ объявлять еретикомъ самого Маймонида, даже считалъ его безусловно праведнымъ, н на. его "кодексъ законовъ" даже вмість съ философской его частью смотрълъ, какъ на святую книгу; но "Путеводителя" въ еврейскомъ переводъ онъ считалъ еретическимъ сочиненіемъ и проклиналъ поэта Харизи. сдѣлавшаго его доступнымъ при помощи своего перевода. И онъ вѣрилъ буквально въ разсказы о чудесахъ не только Библін, но и Талмуда, хотвлъ, чтобъ не было отвергнуто человвкоподобное описаніе Вога и существование демоновъ. Въ одномъ стихотворении, въ илохихъ стихахъ онъ насмѣхается надъ еретиками, сдѣлавшими въ маймонидовомъ смыслѣ разумъ судьей надъ религіей и подвергшими сомнѣнію вслѣдствіе этого многіе талмудическіе разсказы. Въ частности онъ объявляетъ войну общии Безьера п призываеть евреевъ Франціи предать се проклятію.

Но маймонисты были значительно болъе дъятельны, чъмъ ихъ противники; они не жалѣли никакихъ трудовъ, чтобы съ одной стороны отвлечь французскихъ равиновъ отъ Соломона, съ другой стороны привлечь на свою сторону главную общину Испаніи. Молодой ученый, Самуиль 6.-Авраамъ Сапорта, написалъ ръшительное посланіе къ французскимъ равинамъ, въ которомъ онъ старался уб'вдить ихъ, что, признавая Маймонида, его сторонциковъ и сочивенія еретическими, они совершили слишкомъ посифиный шагъ вслъдствіе увлеченія Соломономъ изъ Момпелье. "Раныпе, чъмъ вы вынесли свое ръшеніе, вы должны были тщательно изучить его сочиненія; но вы, какъ кажется, совстмъ не знаете тъхъ сочиненій, которыя вы осудиля. Ваша спеціальность — галаха, разрабатывать постановленія о религіозно запрещенномъ и разрѣшенномъ. Почему вы выходите изъ круга вашей спеціальности и высказываетесь по вопросамъ, которыхъ вы совершенно не понимаете? Въ ващемъ поклонении буквъ вы божество представляете себъ, какъ язычники, въ образъ человъка »). Какое право вы имъете называть насъ еретиками и отрицателями Вога, разъ мы такъ же, какъ и вы, твердо в'вримъ въ Тору и традицію? Среди насъ совсъмъ нътъ, какъ вы думаете, лжеучителей, ложныхъ пророковъ, совращающихъ еретиковъ, учениковъ

<sup>а</sup>) Самундъ Сапорта въ своемъ первомъ послапіи къ французскимъ равинамъ выражаетъ это пориданіе по-еврейски такъ: היש בתבלי הגוים מנשימים כבו

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) T. axe. <sup>1</sup>) T. axe 78.

безвѣрія. Какъ можете вы только говорить съ такимъ презрѣніемъ о Маймоиндѣ, когда со времени р. Аши не было ни одного равнаго ему, котораго восхищало ученіе іудаизма, чьи золотыя сочиненія многихъ колеблющихся вернули къ вѣрѣ!"

Пославіе Сапорты, какъ и другія еще вліянія, произвели на нѣкоторыхъ французскихъ равиновъ столь глубокое впечатлѣніе, что они отреклись отъ Соломона. Объ измѣненіп своего образа мыслей они извѣстили провансальскія общины. Большое вліяніе имѣлъ на это навѣрное р-Моисей изъ Куси (род. 1200, ум. 1260 '), одинъ изъ наиболѣе молодыхъ тосафистовъ, который, хотя и былъ шуриномъ враждебнаго Маймониду Самсона Санскаго и ученикомъ набожнаго Сира Леона изъ Парижа, однако питалъ къ Маймониду большое уваженіе и сдѣлалъ его галахическія сочиненія предмстомъ своего изученія.

Нахманидъ былъ очень огорченъ этой перемѣной во взглядахъ; онъ глубоко скорбѣлъ о все увеличивающемся расколѣ и носился съ проектомъ посредничества, который, какъ ему казалось, въ состояния возстановить миръ. Съ этой цёлью онъ написаль общирное и доброжелательное, но напыщенное посланіе къ французскимъ равинамъ, въ которомъ онъ заявляеть: "онъ недоволенъ твыъ, что они предали проклятію читателей сочиненій Маймонида; пусть они примуть во внимание, что Маймонидъ съ оружиемъ философи боролся противъ невърія и оказалъ іуданзму блестящія услуги; одинъ изъ французскихъ равинскихъ авгоритетовъ, Авраамъ б.-Давидъ, выступилъ, правда, съ критикой труда Маймонида, во его ни въ коемъ случав не осудилъ; если и казалось полезнымъ принять строгія мёры противъ нёкоторыхъ слабо върующихъ общинъ, то почему включили въ разрядъ проклятыхъ и общины Навары, которыя очень уважають Талмудъ, но ставятъ высоко н Маймонида? Если находятъ кой какіе недостатки въ "Шутеводителъ" Маймонида, то почему же предавать проклятію и его книгу Madda, которая полна истиннаго благочестія?" Нахманидъ защищаетъ въ этомъ посланіи Маймонида отъ нападокъ, согласно которымъ послъдній отрицалъ наказанія въ аду и вообще существованіе ада. Онъ порицаетъ французскихъ равнновъ: "они, уцъпившись за буквы агады, создають себъ человъческія представленія о Божеств'я; уже гаоны боролись противъ такого униженія Божества, и даже самъ талмудическій строгій Элеазаръ изъ Ворыса въ одномъ изъ своихъ сочиненій предостерегалъ оть того, чтобы Богу давать члены и челов вческіе органы; но если вы фигуру, уже разъ держались взгляда, что сочиненія Маймонида необходимо признать еретическими, то почему часть вашей группы теперь отказывается отъ постанов-

<sup>1)</sup> См. о немъ Carmoly, la France israèlite стр. 100 и слъд.

ленія, какъ будто она расканвается въ этомъ шагѣ? Развѣ хорошо своевольничать въ такихъ важныхъ вопросахъ? Сегодня хвалить одного, завтра другого?"

Въ концѣ Нахманияъ выступаетъ со своимъ предложениемъ посредничества: "Съфялософской части маймонидова религіознаго кодекса проклятіе должно быть снято, но зато усилено противъ занятій "Путеводителемъ" и лицъ, презирающихъ агаду и талмудическое толкование Писания; но это проклятіе не должно исходить отъ одной стороны; наоборотъ, пусть будуть привлечены къ его подкрѣпленію также и провансальскіе равины и даже сынъ Маймонида, набожный Авраамъ; такимъ образомъ будетъ ирегражденъ путь неудовольствію и невѣрію". Нахманидъ заключаетъ свое послание слёдующями словами: "хорошо обращайтесь съ монмъ "другомъ" Соломономъ: я слыщалъ, что противники встрѣчаютъ его съ руганью и преврѣніемъ: во всякомъ случав это несправедливо, такъ какъ онъ знатокъ Талмуда". Нахманидъ надвялся, что и этотъ последній, благодаря кроткому обращению, откажется отъ своей страстности. Онъ ошибся въ немъ, какъ и не цоняль въ своей половинчатости, что оба возбудившихъ противъ себя вражду сочинения Маймонида составляють единое целое, и что невозможно, такныть образомъ, одно признять еретическимъ, а другое канонизировать. Наконецъ, Нахманидъ заблуждался и въ томъ, что считалъ возможнымъ поставять преграды свободному философскому изслъдованию. Оба направленія, одинаково им'ввшія право на существованіе, должны были бороться другъ съ другомъ, и споръ долженъ былъ быть доведенъ до конца и не могъ быть ослабленъ какниъ-либо соглашеніемъ. Поэтому представители обонаъ направленій, нисколько не считаясь съ предложеніемъ Нахманида, продолжали борьбу. Чвить дольше она шла, твить более она возбуждала умы и темъ больше участниковъ она вовлекала.

Старый Давидъ Киман хотвлъ отправиться въ Толеду для того, чтобъ склоннть, наконецъ, эту главную общину присоединиться къ анаеемв противъ Соломона изъ Монцелье и его приверженцевъ и совершенно Прибывъ въ Авилу, онъ заболвлъ, разбить изъ. такъ сильво **4TO** былъ отказаться 0тъ путешествія; HO, вынужденъ лежа BЪ постели, дрожащей рукой онъ написалъ чрезъ своего племянника главному предсвдателю толедской общины, leryge нонъ-Алфахаръ, осуждалъ его упорное молчаніе въ вопросѣ, столь глубоко возбудившемъ французскія н испанскія общины, и настоятельно просиль его склонить свою общину маймонистовъ. 88 CTODORY Ho тутъ онъ 88 неподпопалъ ходящаго человъка. Істуда Алфахаръ внутренно ръшительно сталъ на сторону антимаймонистовъ и Соломона, чей поступокъ онъ скорбе одобряль, чёмъ порицаль. Онъ основательно изучиль систему Маймонида и

Томъ УЧЕЕ, над. Э. Шермана

нашелъ, что она можетъ постепенно привести къ уничтоженію іуданзма. Ибнъ-Алфахаръ былъ мыслящимъ человѣкомъ съ болѣе проницательнымъ и прозорливымъ умомъ, чѣмъ Нахманидъ. Слабости маймонидова міровозврѣнія для него были совершенно ясны; только и онъ былъ ослѣпленъ мечтой о возможности изгнать этотъ духъ при помощи проклятій. Алфахаръ столь сильно считался съ проклятіемъ, произнесеннымъ французскими равннами, что сначала совсѣмъ даже не хотѣлъ возражать Кимхи, и когда онъ, наконецъ, рѣшился на это, то въ своемъ отвѣтномъ письмѣ онъ обошелся съ нимъ такъ презрительно, что маймонисты, ждавшіе изъ Толеды помощи, были въ полномъ недоумѣніи. Алфахаръ заявилъ: "будучи далекимъ отъ того, чтобъ проклинать Соломона и его сторонниковъ за ихъ поступокъ, онъ долженъ похвалить ихъ за то, что они рѣшились выстуинтъ въ защиту Вога и противъ презирающихъ законъ; о "Путеводителѣ" Маймонида лучше молчать, чѣмъ говорить". Въ концѣ онъ убѣждаетъ Кимхи возстановить въ общинахъ нарушеный миръ и единеніе.

Вывсто нападенія, Киман долженъ былъ теперь въ своемъ второмъ посланіп огравичиться защитой: "онъ и провансальскіе приверженцы Маймонида не принадлежатъ къ нарушителямъ законовъ; они, наоборотъ, какъ теоретически, такъ и практически признаютъ Талмудъ; они спокойно могуть отдать свои религіозныя воззрізнія на судъ Талмуда, и они будуть имъ оправданы". Это посланіе составлено более слезливо, чемъ убедительво; оно дало поводъ Алфахару написать второй, грозно звучавшій, отвъть, лучшее произведение изъ всей той, богатой полемическими сочиненіями, литературы, которая предназвачалась для публики и находила большое распространение. Въ этомъ отвътъ Алфахаръ ръшительно высказался противъ маймовидовой системы примиревія: "Послёдняя хочеть тёсно связать, какъ "близнецовъ", двѣ несовмѣстимыя противоположности, греческую философію и іуданзмъ. Но онъ не могутъ ужиться одна съ другою: Тора можетъ сказать своей противницѣ: "Твой сынъ мертвый, а мой сынъ живой"; философія, строющаяся на силлогизмахъ, легко приводить къ софистическимъ, ложнымъ заключеніямъ; поэтому ся нельзя принять съ той достов'врностью, которую даеть намъ откровеніе; пріему Маймонида низводить чудеса на степень естественныхъ явленій безусловно противор'вчить ясный смыслъ написаннаго; высказался же Маймонидъ открыто: если бы вѣчное существованіе міра было философски доказано, онъ перетолковалъ бы ясно изложенное въ Писаніи твореніе изъ ничего, не смотря на то, что святость субботы поконтся на этомъ религіозномъ догматв; "Путеводитель" безусловно содержить великольнныя мысли, но и вредныя, и было бы лучше, если бъ онъ совсемъ не былъ составленъ; противъ набожности Маймонида ничего нельзя сказать, во могъ же онъ, какъ чело-

въкъ, дълать ошпбки; но вы, его почитатели, ставите его выше пророковъ; это не хорошо, и онъ самъ встрътилъ-бы это съ большимъ неудовольствіемъ; главная вина надаетъ на Самуила ибнъ-Тибонъ, который своимъ переводомъ "Путеводителя" на еврейскій языкъ способствовалъ большему распространенію этихъ, не всякому доступныхъ, мыслей".

Между твиъ симпатін извъстныхъ лицъ, Алфахара, Нахманида и Менра Абулафін, къ Соломону все-таки принесли мало пользы его борьбъ. Общественное мизніе у него на родинъ и въ Испаніи было настроено противъ него. Французскіе равины, на чью помощь онъ болѣе всего разсчитываль, все более переставали участвонать въ споре, значение котораго ови лишь позже узнали. и который грозиль стать опаснымъ для его участниковъ. Одниъ изъ върныхъ союзниковъ Соломона, Давидъ б.-Саулъ, счель себя даже вынужденнымъ, чтобъ не имъть противъ себя общественнаго мибнія, отказаться отъ одного предосудительнаго утвержденія или по крайней мъръ ослабить его, какъ недоразумъніе. Въ одномъ собственномъ сочинения онъ защищаетъ себя и своего учителя и указываетъ, что они не считали божество имѣющимъ фигуру и члены, хотя смыслъ словъ Писанія и агады говорить за это. Но, желая съ одной стороны исправить, онъ испортилъ съ другой подчеркиваніемъ, что Богъ сидитъ BЪ неб'в на тронѣ, и темная перегородка отдѣляеть Его отъ Его созданій). Такой грубой и неумълой оппозиціей взглядамъ образованныхъ эта партія отчуждалась даже оть тыхъ, которые раздъляли мизніе вредности для народа сочниеній Маймонида. Если Соломонъ изъ Монцелье жаловался, что никто, кромѣ двухъ его учениковъ, ему не помогалъ 2), то одной изъ иричнить этого была неумълость, съ которой онъ велъ дъло. Такъ, оставленный встами, сильнтайшимъ образомъ ненавидимый въ своей общинт, онъ ратинися сдалать шагь, имавшій чечальныя посладствія не только для его собственной партін, но и для всего еврейства.

Какъ разъ въ это время папа Григорій IX, желавшій совершенно уничтожить оставшихся еще альбигойскихъ еретиковъ въ Провансѣ, учредилъ постоянную инквизицію (апрѣль 1233) и назначилъ въ нее въ качествѣ судей доминиканскихъ монаховъ; епископы же, которые до того времени занимались преслѣдованіемъ альбигойцевъ, дѣйствовали, по его миѣнію, не достаточно строго. Во всѣхъ болѣе крупныхъ городахъ южной Франціи, въ которыхъ существовали доминиканскіе монастыри, также въ Монпелье, появились кровавые суды, приговаривавшіе еретиковъ или лишь подозрѣваемыхъ въ ереси, часто даже совершенно невинныхъ къ вѣчному тюремному заточенію или къ сэкженію. Монаха-проповѣценки,

<sup>1</sup>) Авраамъ Маймуни Milchamot стр. 25. <sup>2</sup>) Т. же.

Петръ Целани, Вилгельмъ Арнольди, в другіе кровоційцы этого ордева исполняли свои обязанности съ безпошадной строгостью.

Съ этими убійцами вступилъ въ сношеніе равинъ Соломонъ, сторонникъ Талмуда и голой буквы закона; при помощи инквизиціи онъ хотвлъ провести свое дело. Соломонъ и его ученикъ, Іона, сказали доминиканцамъ: "Вы сжигаете своихъ еретиковъ, преслъдуйте также и нашихъ; большинство евреевъ Прованса совращено еретическими сочиненіями Маймонида; если вы повелите публично и торжественно сжечь эти сочнаения, то этоть акть явится устрашающимъ средствомъ, которое отдалить отъ низъ евреевъ". Они также прочитали судьямъ сретиковъ рискованныя места изъ сочнееній Маймоница 1), чтобъ слепые фанатики-монахи охвачены были священнымъ трепетомъ. Доминиканцевъ и францисканцевъ не надо было дважды приглашать къ такому дѣлу. Папскій кардиналъ-легать, такой же ревностный фанатикъ, какъ и Григорій IX (до или посл'я декабря 1233), охотно согласился на это. Доминиканцы, можеть быть, боялись, что огонь маймонистской ереси можетъ поджечь и изъ собственный домъ. "Путеводитель" уже въ цервой половинъ XIII-аго стольтія былъ неизвъстно къмъ переведенъ на латинскій языкъ. Этоть переводъ былъ въроятно сдъланъ въ южной Франціи, которая являлась второй родиной этого философкаго сочиненія, и гдѣ образованные евреи понимали по-латыни. Вовможно, что этотъ переводъ былъ составленъ при помощи христіанскаго ученаго Яковомъ Анатоли, придворнымъ философомъ императора Фридриха II (см. ниже). Мысли Маймовида, облеченныя въ язывъ науки и церкви, во всякомъ случав могли нанести тогда вредъ христіанскому правовѣрію, такъ какъ философскія идеи, библейски окрашенныя еврейскимъ ученикомъ Аристотеля, были родствениве и доступиве для христіанскихъ мыслителей, чвиъ тв же иден въ передачв арабскихъ философовъ; въ нхъ изложеніи онв представляли мало точекъ соприкосновенія съ церковнымъ въроученіемъ. Такимъ образомъ Маймонидъ со своей философіей по справедливости могъ казаться стражамъ католическаго правовърія заслуживающимъ проклятія. Да я вообще обсуждать религію считалось тогда въ офиціальномъ христіанствё равнымъ совершенію смертельнаго грёха. Еслибъ власть инквизиторовъ распрострянялась уже тогда и на евреевъ, то маймонистамъ пришлось бы очень плохо; но пока преслѣдованію подверглись лишь пергаменты. Сочиненія Маймовида были разысканы, по крайней мізріз въ Монпелье, въ еврейскихъ домахъ, я публично сожжены. И въ Парижѣ, подъ вліяніемъ Іоны Герунди, былъ съ этой цѣлью зажженъ костеръ, а огонь для него былъ будто бы взятъ отъ свѣчи съ

Digitized by Google

<sup>&#</sup>x27;) Третье посланіе Кимхи, посланіе Авраама б.-Хасдай въ собр. писемъ Маймонида; Гилелъ изъ Вероны въ Таат Sekenim, стр. 81.

алтаря главной церкви '). Враги еврейства радовались, что оно, до тѣзъ поръ единое и тѣсно сплоченное, обречено на расколъ и идетъ такимъ образомъ на встрѣчу своей гибели. Но антимаймовисты не остановились на этомъ. Увѣренные въ поддержкѣ со стороны церкви, они оклеветали своихъ противниковъ передъ властями, и вслѣдствіе этого многіе члены общины Монпелье находились въ большой опасности <sup>3</sup>).

Эти происшествія по справедливости привели въ ужасъ всёхъ евреевъ по эту и по ту сторону Пиренеевъ. Всеобщій приговоръ осужденія раздался противъ Соломона и Іоны. Призывать на помощь для преслѣдованія свётскія власти и къ тому же преисполненныхъ ненавистью къ евреямъ служителей церкви--это по справедливости считалось въ еврейскихъ кругахъ наглёйшей измёной; и доминиканцевъ сдёлать судьями того, что согласно съ іуданзмомъ или ему противоръчить---это для евреевъ тогда было такниъ же поступкомъ, какъ введеніе языческаго врага во святая святыхъ храма. Полный возмущенія, Самунлъ Сапорта писалъ объ этомъ французскимъ равинамъ. Авраамъ б.-Хасдай изъ Барселоны, фанатическій почитатель Маймонида, уже и раньше осуждавшій Іегуду Алфахара за его оскорбительное обращение съ Книхи и за его поддержку Соломона, вытесть со своимъ братомъ по этому поводу составилъ полное негодованія посланіе къ общинамъ Кастилін, Арагонін, Навары и Леона. Когда Кимхи, бывшій тогда уже на обратномъ пути въ Бургосъ, узналъ объ этомъ, онъ обратился къ Алфахару съ вопросомъ, думаетъ-ли тотъ еще и теперь брать подъ свою защиту доносчика и измѣнника, Соломона. Благоразумные приверженцы послёдняго, Нахманидъ и Менръ Абулафія, молчали отъ стыда. Алфахаръ въ отвътномъ нисьмъ въ Кимхи старался ивкоторымъ образомъ извинить Соломона, указывая, что послёднему тёснямому со всёхъ сторонъ, не оставалось иного выхода. Но и онъ былъ доволенъ, когда одно видное лицо изъ Нарбоны, Мешиламъ б.-Калонимосъ, указало ему, что не слѣдуетъ такъ безиощадно относиться къ Кныхи, почтенному старому человъку. Алфахаръ могъ съ честью вложить мечъ въ ножны. Общественное же мивніе уже осудило Соломона и защищаемое имъ дъло. Поэтъ изъ маймонистской партіи написалъ по этому случаю очень краснвую эпиграмму:

> Они сожгля драгоцённыя книги, Но не изгнали же этимъ ихъ духа. Ихъ ученія—очистительный огонь, Какъ могло пламя пожрать огонь! Они лишь вознеслись въ огненной колесницё, Какъ Тишби \*), какъ ангелъ въ пламени \*\*) \*).

<sup>1</sup>) Гилелъ изъ Вероны въ ук. м. <sup>2</sup>) Т. же.

<sup>3</sup>) Dibre Chachamim erp. 80. \*) Haps II, II, 11. \*\*) KH. cygen XIII, 20. Ped.

Неизвъстныя происшествія за кулисами положили въ Монцелье доносамъ, которымъ подвергались при номощи лжесвидътелей конепъ приверженцы Маймонида. Болѣе десяти сторонниковъ Соломона, уличенныхъ въ оклеветания своихъ враговъ, были жестоко наказаны: ямъ выртвзали Лишь слегка удается освѣтить мракъ, въ который окутаны эти языки і). происшествія. Король Янме Арагонскій, при двор'я котораго пользовались любовью братья, сторонники Маймонида, Бахіель и Соломонъ ибнъ-Алконстантини, былъ также владъльцемъ города Монцелье, который онъ наслъдоваль оть своей матери. Братья Алконстантини, возмущенные Соломономь, навърное не пожалъли усилій, чтобъ помочь своимъ страдающимъ единомышленникамъ въ Монцелье. Осенью (1234) арагонскій король, Янме, былъ въ южной Франціи и, по изкоторымъ источникамъ, даже въ Монцелье »). Подъ вліяніемъ, вѣроятно, неустанныхъ просьбъ своихъ еврейскихъ любямцевъ онъ велълъ строго разслъдовать процессъ въ Моннелье, благодаря чему фанатическіе клеветвики могли быть разоблачены. Что стало съ Соломономъ, виновникомъ всёхъ этихъ событій, остается неизв'єстнымъ. Маймонисты съ нёкоторымъ злорядствомъ смотрёли на суровую кару, постигшую ихъ противниковъ въ Монпелье. Какой-то поэтъ, въроятно, Авраамъ б.-Хасдай, написаль по этому поводу эниграмму, которая вскор'в была у встать на устать:

> Лживая шайка возвысила голосъ Противъ путеводителя къ правдъ, Кара скоро настигла ее. Она подняла свой языкъ противъ неба, Теперь же лежитъ енъ во прахъ<sup>3</sup>).

Этотъ трагическій исходъ все еще не завершилъ спора. Стороны были теперь озлоблены одна противъ другой болѣе, чѣмъ когда либо. Разоблачали семейныя тайны, чтобъ какъ-нибудь запятнать другъ-друга '). Страхъ передъ антимаймонистскими доносчиками въ Монцелье былъ еще такъ великъ, что нѣкоторыя лица, пославшія въ Канръ Аврааму Маймониду отчетъ объ этихъ событіяхъ, просили его не открывать ихъ именъ ').

Когда Авраамъ Маймуни съ ужасомъ узналъ о враждебномъ настроеніи къ его отцу и о нечальныхъ нослѣдствіяхъ возникшаго спора, онъ написалъ по этому новоду небольшое сочиненіе подъ заглавіемъ:

<sup>1</sup>) Авраамъ Маймуни Milchamot стр. 12, Гилелъ изъ Вероны въ Таат Sekenim и Chemda genusa.

<sup>2</sup>) Vaisette, histoire generale de Languedoc III, crp. 398.

<sup>3</sup>) Авраамъ Маймуни въ указ. м. Гилелъ изъ Вероны; ср. Chemda genusa введение стр. XXIV. Тутъ удачное примънение стиха Псалмовъ \*): שתו בישמים מיהם זהם (אווג איז) XXIII, 9. Ped.

\*) Chemda Genusa введ. стр. XXV.

<sup>5</sup>) Авраамъ Маймуни въ ук. м.

"Войны во имя Бога" (Milchamot), чтобъ отразить нападки на вѣрованіе его отца и заклеймить образъ дъйствій его противниковъ. Это сочиненіе, въ формъ посланія къ Соломону б.-Ашеръ (вь Люнелъ?), защищаетъ ученіе Маймонида; помимо своихъ историческихъ свѣдѣній, оно не имѣетъ какой-либо особой цѣнности.

Попытка Соломона при помощи средствъ насилія не допустить распространенія свободнаго духа изслёдованія въ области религіи потериёла крушеніе и закончилась весьма печально. Тогда другой французскій равинъ сь кроткимъ характеромъ и мягкой религіозностью попытался избрать иной путь, который ему лучше удался. Моисей изъ Куси (стр. 48) хотя и воспитанный на тосафистскомъ направлении, но съ глубокимъ уваженіемъ относившійся къ Маймониду, взялся снова усилить при помощи пропов'вдей и наставленій ослабленную в'вру в'ь Провансь и Испаніи. Побудняъ Монсея изъ Куси къ этой попыткъ, безъ сомевнія, примъръ монаховъ-доминиканцевъ, которые стремились преодолѣть и частью преодолѣкъ римской проповѣдями вали недовѣріе церкви въ различныхъ мъстностяхъ. Равинъ изъ Куси также обътвжалъ общины южной францін и Испаніи (1235) и былъ названъ, поэтому, "проповѣдникомъ". Но какая разница между еврейскимъ законоучителемъ и католическимъ орденомъ проповедниковъ! Тотъ выступалъ въ истивномъ простосердечии, безъ честолюбивыхъ заднихъ мыслей, съ кротостью на устахъ и мягкостью въ душѣ. Доминиканцы-же, наоборотъ, выставляли лишь на показъ свою обдность п смиреніе, за которыми стоялъ дьяволъ высокомфрія; въ пропов'єдяхъ они льстили своимъ покровителямъ и безпощадно унижали своихъ противниковъ; при помощи происковъ получали наслъдства и наполняли свои монастыри сокровищами; возбуждали кровавый фанатизмъ и стремились къ власти и вліявію <sup>1</sup>).

Монсею изъ Куси удалось побудить къ раскаянію и покаянію много тысячъ людей, не обращавшихъ вниманія на нѣкоторые обряды (Tefillin) или инкогда ихъ не исполнявшихъ, и привлечь ихъ къ выполненію послѣднихъ 2). Въ Испанін онъ добился даже того, что тв, которые вступили въ смѣшанные браки съ христіанками и магометанками, расторгли ихъ (1236 э). Правда, этому внезанному обращению способствовали не проповѣди, но и суевѣрный только его страхъ передъ **ДУРНЫМИ** небесными явленіями, который обуялъ необыкновенными тогла n

1) Такъ описываетъ доминиканцевъ современникъ Matthaeus Paris въ своей historia maior г. 1243 стр. 649 и Petrus de Vineis, секретарь Фридриха II въ epistolae L. I. N. 37.

<sup>2</sup>) אדול (Semag: зановъди . Ve 3 въ концъ.

<sup>3</sup>) Т. же запрещения 112.

евреевъ и христіанъ <sup>1</sup>). Монсей изъ Куси однако проповѣдовалъ не только исполнение обрядовъ, но и соблюдение честности и искреиности въ сношеніяхъ съ неевреями. "Кто обманываетъ или обкрадываетъ Reebneевъ, тотъ оскверняетъ имя Вожье: неевреи тогда думаютъ, что у евреевъ нять религія, между твмъ какъ остатокъ Израиля не долженъ двлать несправедливости, говорить неправду, замышлять обманы". Въ такомъ духѣ онъ проповѣдовалъ въ Испаніи и другихъ христіанскихъ странахъ. "Еврен призваны держаться подальше отъ всего преходящаго и пользоваться лишь печатью Божьей, правдой и искренностью; если тогда Богу угодно будетъ освободить Израиля, то народы согласятся съ этныъ, потому что онъ--народъ честности. Если-же евреи при сношеніять съ христіанамя обманывають иль, то послёдніе справедливо будуть насмёхаться надъ твых, что Богъ выбралъ себѣ обманщиковъ и воровъ 2). Въ своихъ рѣчахъ съ амвона Монсей изъ Куси внушалъ добродътедь скромности, которая темъ более подобаетъ сынамъ Израиля, что они постоянно должны видъть предъ своими глазами Бога, а Онъ ненавидить горделивыхъ и любить скромныхъ <sup>3</sup>). Далекій отъ того, чтобъ возбуждать фанатизмъ, онъ нсключительно говорилъ слова миролюбія и терпимости. Онъ дъйствовалъ также успоконтельно, признавая величіе Маймонида и ставя его на ряду съ гаонами 4).

## третья глава.

## Тайное ученіе кабалы.

Недавнее происхожденіе кабалы. Исаакъ Слёпой и его ученики: Азріель, Эзра, Іегуда б.-Якаръ. Причины возникновенія кабалы. Ея ученіе. Энъ-софъ и десять сефиръ. Душа и ея сила виё тёла. Примёненіе кабалы къ практическому іудаизму. Ученіе о возмездіи и странствованіи душъ. Время Мессіи и будущій міръ. Яковъ б.-Шешетъ Герунди. Геропа- первопачальный центръ кабалы. Кабалистическая кинга Багиръ. Нахманидъ- сторонинкъ тайнаго ученія. Нёмецкіе кабалисты, Элеазаръ изъ Вормса и его ученикъ Менахемъ. Послёднія искры новоеврейской совзіи. Сатирическій романъ, Алхаризи, Іоснфъ б.-Сабара и Іегуда б.-Сабатай. Васнописецъ Берахія-Криспія. Книга Яшаръ. Іоснфъ Эзови. Ибрагимъ ибнъ-Сагалъ. Упадокъ наукъ.

## (1232 - 1236)

Маймонндъ хотълъ придать іуданзму цѣльный, стоящій выше всякихъ сомнѣній, характеръ, и онъ принесъ ему раздоръ; онъ хотѣлъ добиться безусловной ясности и общенонятной простоты его и далъ поводъ

- <sup>2</sup>) Т. же запрещения № 2 въ концѣ, заповѣди № 73.
- <sup>2</sup>) Т. же запрещенія № 64. <sup>4</sup>) Сравни введеніе къ Semag.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Т. же заповѣди № 3.

лишь къ его помутитию и запутыванію; онъ хотель создать мирь и вызваль войну. Такъ мало въ состояния предусмотръть послъдствия своитъ даже самый мудрый изъ смертныхъ. Его система еврейской реявяствій лисія внесла разладъ въ умы, разобщила наивно върующихъ отъ мысляевреевъ и создала возбуждение, зашедшее въ своей страстности шнхъ далеко за границы благоразумія. Въ образовавшуюся въ ізданзмѣ вслѣдствіе борьбы за и противъ Маймонида брешь втиснулось одно лжеучение, выдававсебя. несмотря на свою юность, за древнѣйщую премудрость. шее seсмотря на свой не-еврейскій характеръ, за истинное ученіе Израиля и, несмотря на свое ложное основание, за единственную истину. Происхождевіе кабалы или тайной науки (Chochma Nistara 1), которая такъ се-HA36BA.18. потому что хотёла слыть древнёйшимъ тайнымъ предабя ніемъ, совпадаетъ по времени съ маймонистскимъ споромъ, и липь благодаря этому завоевала себя существование. Вванмная вражда была матерью этого уродливаго илода, и поэтому онъ все время действоваль разлучающе и разлагающе. Впервые кабала въ систематическомъ внањ первой четверти XIII-го столътія. Она сама не выступила BЪ могла принисать себѣ болѣе старый возрасть. Когда по-совѣсти спрашивали болѣе старыхъ приверженцевъ этого тайнаго учевія: "Отъ кого вы его впервые получили?", они прямо отв'язли: "Отъ слипого р. Исаака или, во всякомъ случать, отъ его отца, Авраама б.-Давидъ изъ Покіера", борна иротивъ Маймоннда. Они чистосердечно также признавали, что кабалистическое учение не упоминается ни въ Шитикнижии, ни въ Пророкахъ, ин въ Гагіографахъ, ни въ Талмудъ, а поконтся на едва замътныхъ намекахъ<sup>2</sup>). Отъ кабалистическихъ сужденій этого основателя кабалы, Исаака Сливного (1190-1210), сохраннянсь яниь обрывки, изъ которыхъ можно лишь мало извлечь. Но извъстно, что онъ много занимался мистической "Книгой творенія" (Sefer Jezira), толковаль и истолковываль ся темный тексть. Въ чемъ ему отказывалъ его ослѣншій глазъ, то, должно быть, часто пополняло его внутреннее чувство. Онъ принялъ за догматъ ввры столь сильно осужденное и осмѣянное странствованіе душъ. Ero ученики разсказывали, что онъ могъ различать въ людяхъ, обладаютъ-ли они новой, пришедшей прямо изъ небеснаго, духовнаго міра, душой, или старой, находящейся въ странствовании изъ одного твла въ другое, которая еще должна добиться очищенія. Довольно подозрительно происхожденіе кабалы, если ся первымъ основателемъ или даже только посредникомъ былъ этотъ слипой, подверженный фантастическимъ представленіямъ, учитель. Впервые въ связную систему привели кабалу два

1) потр. сокр потр. Нахманидомъ.

<sup>2</sup>) Такъ выражается кабалисть четырнадцатаго столётія, авторь ліпти сцигся.

его ученика, Азріель и Эзра, оба изъ Героны и оба настолько единомыслящіе, что ихъ часто смѣшивали другь съ другомъ, приписывая одни и тѣ же сочиненія и положенія то одному, то другому. Эта пара, можеть быть, братьевъ считается поэтому въ исторіи кабалы лишь за одну личность; они пополняютъ другъ друга. Кабалистъ Іегуда б.-Якаръ, учитель Нахманида, вышелъ навърное также изъ этой школы.

Обстоятельства жизан этой пары окутаны мракомъ неизвъстности, и лишь объ одномъ изъ нея (опять таки неизвёстно о комъ, объ Эзрё ли вли Азріелѣ) говорять, что онъ умеръ по крайней мѣрѣ семидесяти лѣтъ роду, лишь черезъ итсколько лътъ послѣ возникновенія 0ТЪ маймонияскаго раскола (1238). Оба не были честны, ибо одну или нъсколько изъ составленныхъ ими работъ они принисали более древнимъ авторитетамъ. чтобъ приложить къ своему лжеученію печать древности. Азріель о себѣ нѣсколько больше. Онъ разсказываетъ: "съ молодыхъ говорилъ л'ять онъ перейзжаль изъ одного м'яста въ другое, въ поискахъ тайной иремудрости, которая дала бы удовлетворительныя объясненія о Богів и творенія; его научили этой мудрости люди, которымъ передали ес предки, и онъ въ истинности ея твердо убъжденъ; онъ самъ развивалъ кабалистическое учение въ общинахъ, которыя онъ посттилъ во время своего странствованія, но въ Испаніи (Севильъ?) былъ высмѣянъ философски образованными людьми, такъ какъ послѣдніе лишь то признавале истиенымъ, что строгій логическій способъ доказательства устанавливалъ, какъ незыблемое, и, наоборотъ, совсъмъ ве считались съ перешедшимъ 01 преданію тайнымъ ученіємъ, мысли котораго были для нихъ совершенно новы". Такимъ образомъ одинъ изъ первыхъ мистиковъ признался, что при первомъ своемъ выступлении наткнулась на противодъйствие, кабала и что содержание ея учения ни въ коемъ случат не было признано древ-Но Азріель и Эзра не остановились предъ этимъ противорѣчіемъ, янмъ. а старались распространить и утвердить свое ученіе. Свою своеобразную теорію они развили въ толкованіяхъ къ агадамъ, молитвамъ и Цесни ивсней, представляющей кладъ для всякаго рода мистики. Авріель пытался убъдить въ истинности кабалы и философски образованныхъ людей и заставляль ее говорить языкомъ логики. Но, какъ только тайное ученіе выходить изъ окружающаго се мрака на свъть солнца, оно показываеть свою наготу и уродливость.

Какъ бы то ни было, но безусловно извъстно, что кабала при нозникновении хотъла создать протявовъсъ поверхностной философін маймонистовъ. Ихъ миъніе, что іуданзмъ заключаеть въ себъ лишь аристотелеву философію, было ужасомъ для тъхъ, которые въ глубокой набожности смотръли на каждое слово Библіи и Талмуда, какъ на божественную

нстину. Существуетъ способъ, благодаря которому можно совствиъ избавиться отъ философскаго раздумья о Богъ и іуданзмъ и все принимать съ наявной вфрою. Этотъ способъ, предложенный нъмецкими и съверофранцузскими равинами, заключался въ строго тосафистскомъ направленін. Но набожные люди въ южной Францін и Испаніи, жившіе н'вкоторымъ образомъ въ философской атмосферѣ, не могли помириться съ такой вѣрою въ букву; ихъ не удовлетворилъ бы јудянзмъ, еслибъ онъ не быль проникнуть глубокими идеями. По ихъ мивно, религіозныя предписанія, обряды, безусловно должны ям'ять бол'ве высокій смысль, который лишь недоступенъ пониманію безсмысленной толпы, мыслителю же ясенъ. Даже антимаймонисты заимствовали у Маймовида мизвіе, что предписанія іуданзма отнюдь не своевольные приказы деспота, но, какъ божественныя постановленія, имъють осмысленное основаніе; какъ повидимому мало значущіяся библейскія прединсанія и темные стихи Писанія, такъ и агадическія сентенціи Талмуда должны им'ять бол'я высокое значеніе, иначе они безсмысленны. Но набожнымъ приходилось оправдывать и защищать еще много книгь, кром'в агады. Старая мистическая литература, откровенія сдѣлавшагося ангеломъ Еноха-Метаторона (томъ VII), раньше доступныя лишь отдельнымъ лицамъ, въ это время нашли себѣ широкій кругъ читателей. Въ этомъ кругу считались уже святыми сочинениями не только "Книга творения", но и то исчадие дикой фантазін, которое представляло Бога Израиля въ видѣ фетиша съ головой, руками и ногами громадной величины, Schiur Koma. Маймонидъ въ своей чистой религіозности правда съ негодованіемъ отвергалъ всякую отв'етственность іуданзма за эту низкую литературу, клеймилъ ее какъ плодъ грубаго невѣжества въ религіозныхъ вопросахъ и языческаго образа мыслей и утверждалъ, что заслуживаеть сожженія 1). Но этого было недостаточно для того, чтобъ школа Исаака Сленого прямо отбросила изображеніе гигантскихъ органовъ Бога; въдь сочиненія, откуда оно взято, принисываются р. Изманлу и прославленному р. Акив'. Эти сочиненія разсматривались этой школой скорве, какъ составная часть агады, какъ древить пшее откровение, какъ существенная часть іуданзма. Но какъ ей было смотрять на указанные тамъ громадные размъры? Ея религіозное сознание было все-таки слишкомъ прояснено, чтобъ она могла воспринять смѣшную мысль, что борода Вога, напримѣръ, имѣетъ въ дляну 10500 парасангъ (Parsa 2)! Съ другой стороны провансальские и испанские набожные евреи вродъ Исаака, Азріеля и Эзры не могли примириться

<sup>1</sup>) Responsum Маймонида въ Nite Naamanim стр. 17; Франкля Monatsschrift г. 1859, стр. 67 п слёд.

<sup>2</sup>) Schiur-Коша въ кн. Rasiel изд. Амстерд. 1701 стр. 37.

съ мыслью, что всё эти затруднительныя части іудаизма должно раціоналистически истолковывать или перетолковывать, какъ это дёлали маймонисты. Поэтому, по ихъ убъжденію, агада и древне-мистическая литература, какъ всё обряды іуадизма, должны им'ёть очень глубокій, полный значенія, тайный смыслъ, они должны содержать идеи, которыя охватывають небо и землю, міръ духовный и твлесный. Кабала—посл'ёдствіе затруднительняго положенія; ея система являлась выходомъ, чрезъ который можно было выбраться изъ тисковъ между наивной, неуклюжей, антропоморфистской в'ёрой въ букву и маймонидовымъ упрощевіемъ.

Поэтому, тайное ученіе, впервые полно разработанное неразлучною парою, Эзрой и Азріелемъ, выставляетъ, если не новую, то во всякомъ случать своеобразную философію религія или правильнье теософію, которая, переходя оть одной непостижимости къ другой, подъ конецъ забирается въ такую туманную область, гдъ прекращается всякое мышленіе и гдъ сама фантазія должна опустить свон крылья. Это ученіе исходило изъ положенія, съ которымъ тогдашніе мыслители безусловно соглашались, по выводило изъ него смѣлыя заключенія, которыя снова опрокидывали его основной принципъ. Такимъ образомъ единство вдругъ превратилось въ множество, Въ самомъ началѣ кабала выставила слѣдующія основныя положенія: Божество возвышается надъ всѣмъ. даже надъ бытіемъ и мышленіемъ; поэтому нельзя выражаться, что Вожество говорить, делаеть, мыслить, хочетъ илн намвревается; всъ эти свойства, которыя человѣка украшають, являются ограничивающими, а Божество BO встать отношениять неограничено, такъ какъ совершенно; ему можно лишь единственный атрибуть, неограниченность **Приннсыват**ь H безконечность. Поэтому кабала даетъ Богу имя неограниченный или безконечный (по-еврейски Эн-софъ'); это было ся первое новпество. Въ этой своей необъятной всеобщности Богъ или Эн-софъ совершенно скрыть и потому извъстнымь образомь не существуеть. Ибо то, что не можеть быть узнано и постигнуто мыслящими умомъ, для него являнесуществующимъ. Всеобщее бытіе, Эн-софъ, равняется ется такимъ образомъ небытію (Ajin<sup>2</sup>). Для проявленія же своего существованія онъ долженъ былъ или хотелъ сделаться открытымъ и узнаваемымъ; онъ долженъ былъ дъйствовать и творить, чтобъ его существование стало извъстеммъ.

Но Энъ-софъ не могъ произвести или создать низшій міръ съ его подавленностью и тлённостью, ибо безграничный и совершенный не мо-

<sup>1</sup>) אין סוף. Уже словообразованіе указываетъ на позднѣйшее происхожденіе. <sup>2</sup>) אין

жетъ непосредственно воспроизвести ограниченное и несовершенное. На Божество, следовательно, не надо смотреть, какъ на непосредственнаго создателя міра; наобороть, акть творенія нужно представлять себѣ совсѣмъ иначе. Энъ-софъ, благодаря своему безконечному обилію свъта, излучилъ нзъ себя духовную субстанцію, силу, которая, какъ происходящая непосредственно оть него, является частью его совершенства и безконечности. Съ другой стороны это лученспускание не можетъ во всемъ походить на Энъ-софа, свой источникъ, ибо оно ужъ не первичное, а производное. Такимъ образомъ потенція, исшедшая отъ Энъ-софа, не равна ему, во лишь подобна, т. е. помимо неограниченной она имъетъ еще и ограниченную сторону. Это первое духовное дитя Энъ-софа кабала называеть первой сефирой<sup>1</sup>), причемъ она одновременно думала, можеть быть, и о числю, и о сферь вліянія. Оть этой первой духовной потенціи нсходить снова другая сила, отъ послёдней-третья, и всего такимъ образомъ проявились или стали дъйствовать десять духовныхъ субстанцій или силь или посредствующихь существь или органовь (такъ неопредъленно выражаются кабалисты). Эти десять потенцій кабала называеть десятью сефирами.

Эти десять субстанцій образують между собой и съ Энъ-софомь строгое единство и представляють лишь различныя стороны (или лица) одной и той же сущности, приблизительно какъ огонь одновременно производить иламя и искры, которыя, хотя и кажутся глазу различными, всетаки имѣють одно и то же значеніе. Десять сефиръ, отличающіяся одна оть другой, какъ различные цвѣта одного и того-же свѣта, являясь изліяніями Божества, сами не самостоятельны и слѣдовательно ограничены. Онѣ могуть безконечно дѣйствовать лишь по стольку, по скольку Энъ-софъ даеть имъ обиліе силы. Эта ихъ дѣятельность проявляется сначала въ томъ, что онѣ создають душевный и тѣлесный міры и именно по своему подобію. Затѣмъ овѣ непрерывно поддерживають міръ, съ которымъ онѣ находится въ нѣкоторой связи, и постоянно приносять ему дары и милости божественной жизни.

Совокупность десяти сефиръ кабала дълить на три группы по три въ каждой. Первая высшая группа раньше всего вліяеть на *духовный міръ*; въ нее входять: *недостижимая высь* или впьнецъ (Rum-Mala, Keter), творящая мудрость (Chochma) и воспринимающій разумъ (Binah). Оть первой сефиры исходить Божья сила, оть второй—ангельскія существа, а также откровеніе іуданзма (Тора), отъ третьей—пророческое вдохновеніе. Вторая группа воздъйствуеть на *душевный міръ* и нрав-

<sup>1</sup>) אווא א סטירה (ד. א., א סטירה Bu אווסאג.

ственный порядокъ вещей. Первая сефяра этой группы представляеть безконечную божественную Любовь (Chesed), вторая-строгую божественную справедливость, сулящую, всесокрушающую Силу (Geburah Pachad), а третья-связывающую объ противоположности Красоту (Tiferet). Третья группа вліяеть на чувственный мірь, на природу. Первая сефира этой группы представляеть Кръпость (Nezaoh), вторая—Benukonmie (Hod, форму?), а третья—связывающую обѣ противоположности, Основу (Jesod). Достаточно было, слѣдовательно, девять сефиръ; но кабала дотвла удержать число десять; оно было для нея слишкомъ важно. Много тантъ въ себъ это число: десять заповъдей. десять изреченій, при помощи которыхъ, согласно агадъ, созданъ міръ, десять сферъ. Древная "Кинга творенія" уже говорила о десяти сефирахъ, хотя она и понимаеть подъ ними сначала числа, а Ибнъ-Эзра велъ съ числомъ десить математически-мистическую штру. Кабалѣ трудно было отказаться отъ этого числа, но она не могла соотвътствующимъ образомъ помъстить десятую духовную потенцію въ группировку, даже если-бъ еще болье готова была не считаться со строгимъ ходомъ мыслей; поэтому съ самаго начала появились различныя мизнія. Одни присчитывали Энъ-софа, и такимъ образомъ получались лищь девять сефиръ. Другіе прибавляли къ этому еще десятую, въ которой концентрировались особевности исвхъ остальныхъ. Они называли эту Господствомъ (Malchut) и этимъ хотвли назвать Провидение или сделавшееся видимымъ Божество (Schechinah), которое пребываеть среди Израиля, сопровождаеть его во всёхъ его странствованіять и изгнаніяхь и защищаеть его. Строгое мышленіе-не двло кабалы, она удовлетворяется фантастическими картинами и именами, какъ бы безсодержательны они ни были.

Теперь съ этимъ десяткомъ сефиръ она ведетъ произвольную игру. Она дълитъ его на три высшія и семь низшихъ п различаетъ еще три или четыре среднихъ (Вънецъ, Красота, Основа и Господство), которыя она называетъ Средней колонной (Ammud Emzai<sup>1</sup>). Передачу милостей отъ Бога чрезъ духовныя потенціи видимому міру происходить, по ея представленію, при помощи Каналовъ (Zigorol<sup>2</sup>), которыхъ она насчитываетъ *двпьнадцать*.

При помощи сефиръ Богь можетъ сдълаться видимымъ или также олицетвориться. Когда же въ св. Писаніи говорится: Богь сказалъ, сиустился на землю, ввошелъ на верхъ, то это пе слъдуетъ приписывать, какъ думаютъ рабы буквы, агадисты, самому Божеству или возвышенному Энъ-софу, а сефирамъ. Запахъ жертвы, подымавшійся съ алтаря и превращавшійся въ благоуханіе, обонялся не Божествомъ, а посредствующими

צינור ת 🔅 🥄 עמוד אנצעי 🖞



существами. Кабала думала, что она при помощи такихъ пріемовъ одолѣла трудности, которыя представляють понятіе о чистой духовности Бога и библейскій способъ изображенія Бога. Божество во всякомъ случаѣ безтѣлесно и безконечно; оно не создаетъ ничего всщественнаго, и ничто матеріальное его не касается. Но сефиры, имѣющія помимо безконечной еще и конечную, нѣкоторымъ образомъ тѣлесную, сторону, могутъ выполнять и тѣлесныя функція и вступать въ сношенія съ тѣлеснымъ.

Кабала въ своей фантастичности идеть еще дальше, утверждая слъдующее: Семь низшихъ сефиръ сконцентрировались или олицетворились въ библейскихъ натріархахъ и въ особенно набожныхъ людяхъ. Такъ любовь воплотилась въ Авраамъ, Строгость—въ Исаакъ, Красота—въ Іаковъ, седьмая сефира \*) —въ Монсеъ, восьмая \*\*)—въ Арояъ, девятая \*\*\*)—въ Іосифъ, десятая\*\*\*\*)—въ Давидъ. Сефиры образуютъ Вожью колесницу (Merkaba), и относительно этого агада говорить: "предки образуютъ Вожій тровъ".

Теорія кабалы о творенія такъ же фантастична, какъ и ея духовный міръ. Богъ или Энъ-софъ совдалъ видимый міръ не непосредственно, а исключительно при помощи сефиръ. Поэтому всъ вещи въ визшемъ міръ, не только роды, но и отдельныя существа, имеють свои прообразы (Dugma, Dephus, типъ) въ высшемъ мірѣ; такимъ образомъ ничто на землѣ не маловажно, но все ниветь болве или менве высокое значение. Вся вселенная походить на вётвистое и многолпственное гигантское дерево, корни котораго образуетъ духовный міръ сефиръ; или она представляетъ собою тесно замкнутую цёнь, послёднее кольцо которой подвёшено къ высшему міру; или-большое море, постоянно пополняющееся изъ в'яно быющаго источника. Человъческая душа, въ частности, настоящая обитательница высшаго міра и находятся въ непосредственной связи со встми сефирами. Она можетъ, поэтому, воздъйствовать на нихъ и на самое Божество, своимъ правственнымъ и религіознымъ поведеніемъ душа можетъ способствовать или задерживать благословенія Божьи, идущія чрезъ посредствующія сущности и каналы. Своими хорошими поступками она создаеть безпрерывный притокъ милостей, дурными діяніями---изсяканіе послвднияъ.

Въ частности, народъ Изранльскій призванъ способствовать обилію милостей и слѣдовательно сохраненію міра. Для этого онъ получилъ откровеніе, Тору съ ея 613 религіозными постановленіями, чтобъ каждымъ своимъ религіознымъ поступкомъ воздѣйствовать на сефиры и нѣкоторымъ образомъ вынуждать ихъ къ благодѣяніямъ. Поэтому обряды имѣютъ глубоко мистическое значеніе и непреходящую цѣнность; ени представляютъ магическое средство для сохраненія всей вселенной и для на-

Ред.

שלכות (\*\*\*\* יסוד (\*\*\* רוד (\*\* נצה (\*

правленія къ ней благословеній. "Набожный образуеть основу міра" 1). Въ частности, храмъ и культъ жертвоприношеній имѣли необыкновенно важное значеніе, состоявшее въ подрерживанія живой связи между высшимъ и низшимъ міромъ. Земной храмъ соотвътствовалъ небесному храму (сефирамь). Благословение священниковъ, обычно произносившееся одновременно съ приподнятіемъ десяти нальцевъ, нобуждало десять сефиръ изливать свои благословенія на низшій міръ. Послѣ разрушенія храма молитва замвнила жертвоприношение: поэтому она имветь особенную мистическую важность. Предпясанныя молнтвы производять безусловное действіе, если молящійся умфеть по тому или пному поводу обратиться къ соотвътствующей сефирь, ноо не прямо къ Богу, а лишь къ ней слъдуеть направлять молнтвы. Тайна молитвы (Sod ha-Telila) занимаеть въ кабаль видное мъсто. Каждое слово, даже каждый слогъ въ молитвенныхъ формулахъ, каждое динжение во время молитвы, каждый примъненный при этомъ случаъ ритуальный символъ кабала истолковываеть въ связи съ строеніемъ и сушествованіемъ высщаго міра. Такъ какъ благоговъйное углубленіе во время молитвы въ сущность сефиръ являлось практически примѣнимой частью кабалы, то первые кабалисты заботились о коментаріи къ молитвамъ. Они начали также составлять мистическое толкование религиозныхъ законовъ іуданзма. Въ немъ былъ центръ тяжести ихъ теоріи. Этимъ они могли выступить противъ маймонистовъ. Послъдніе, исходя изъ философской точки зрънія, объявили нъкоторыя постановленія іуданзма не имъющими значенія и устар'ялыми; мистики же превозносяли ихъ важность и значеніе. Онп считались, поэтому, спасителями іудаизма.

Ученіе о возмездін и вопросъ о состоянін души послѣ ся земнаго существованія считались, благодаря Маймоннду, слипкомъ важной составной частью іуданзма, чтобъ кабала не вовлекала и изъ въ кругъ своей теоріи. Но она высказала по этому поводу собственное мивніе, которое она, конечно, также выдавала за очень древнее, но оно не могло скрыть своей юности и происхожденія изъ другой области. Кабала, исходя изъ своего ученія о душѣ, согласно которому души въ духовномъ мірѣ издавна заранные созданы, учила, что всѣмъ душамъ предназначено вступить въ земную жизнь, погрузиться въ тѣла и оставаться связанными съ ними въ теченіе непродолжительнаго времени. Въ своей земной жизни душа какъ бы подвергается испытанію, сумѣетъ ли она, несмотря на связь съ тѣломъ, остаться чистой отъ земныхъ наслоеній. Если это ей удается, то она послѣ смерти подымается просвѣтленной въ духовное царство и принимаетъ участіе въ мірѣ сефиръ. Если жъ она, наоборотъ, запятваетъ себя вемнымъ, то ей приходится снова и неодвократно (но не болѣе трезъ разъ,

צדיק יסוד עולם (י

Digitized by Google

возвращаться обратно въ тёлесную жизнь, нока она сумѣеть полняться чистой посл'в повторныхъ испытаній. На странствованіи душъ (Ibbur, Gilgul), важномъ пунктѣ своемъ, кабала постропла свое ученіе о возмездія. Страдания, какъ-булто незаслуженио постигающия на землъ и набожныхъ, служатъ исключительно для очищения души. Душа Сиев перешла къ Монсею. Такимъ образомъ не слъдуетъ винить Бога RЪ неспраживегся на землѣ илохо, а безбожникамъ ведливости, если набожнымъ -хорошо. Подтверждение своей теорія странствованія душъ кабала нашла въ преднисании іуданзма, согласно которому братъ умершаго бездѣтнымъ долженъ жевиться на его вдовѣ, чтобъ при помощя этого брака душа умершаго могла вновь родиться и закончить свой жизневный путь. Вообще кабалисты смотр'вли на бракъ, какъ на мистическій институть, потому что входигь въ твлесный благодаря ем₹ душа міръ. Большинство своего пребыванія на зечлѣ погрязаюгъ дущъ во время BЪ чувственность, забывають о своемъ пебесномъ происхожденія и подвержены, слёдовательно, многократнымъ странствованіямъ чрезъ новыя тёла; поэтому въ большинствъ рождаются старыя души, т. е. такія, которыя уже раньше сопли на землю, и лишь рёдко является на свёть новая душа. Изъ-за прупности людей. олнъ и ть же души постоянно снова BCTYпають въ твла, п задерживается великое спасеніе: новыя души не могуть начать жить, потому что міръ населенъ почти исключительно старымя. А время, великой благодати, духовное завершение міра, не можеть наступить раньше, чёмъ всё заранюе созданныя души не родятся на землѣ. Также душа Мессін, пребывающая, подобно другныъ, въ духовномъ мір'в сефиръ, не можетъ явиться раньше, чёмъ всв души встунять въ свою телесную жизнь. Она будетъ последней изъ душъ, и Мессія явится, слѣдовательно, лишь въ концть дней. Тогда наступить великій юбилей (lobel ha-gadol), когда всё души очищенными и просвётленными будуть возвращены съ земли на небо. Облегчение и ускорение наступления этого великаго спасенія зависить, такимъ образомъ, отъ набожныхъ, отъ ихъ благоразумія и поведенія. Какое важное значеніе пріобрѣтають этимъ аденты кабалы! Имъ приходится отвёчать не только за Изранля, но и за весь міръ, такъ какъ своимъ поведеніемъ они могутъ ускорить рожденіе души Мессів, послёдней въ хранилищё душъ.

Кабала могла хвастаться тёмъ, что она проникла въ тайну іуданзма (Sod Torah) значительно глубже, чёмъ Маймонидова философія религін и указала его связь съ высшимъ міромъ и будущимъ порядкомъ вещей. Какое широкое поле она имѣта теперь для толкованій! Въ своихъ извращеніяхъ священнаго Писанія она оставила далеко, далеко позади себя александрійскихъ алегористовъ, агадистовъ, отцовъ церкви и еврейскихъ

TOND VIII.

5-180.

и христіанскихъ философовъ религіи. Азріель, по крайней мѣрѣ, заигриваль съ философіей и старался сдѣлать кабалу пріемлемой для мыслителей. Но другой кабалисть этого времени, Яковь б.-Шешеть Герунди изъ Героны (писалъ 1243 или 1246 г.), прямо противопоставлялъ свое тайное ученіе взглядамъ философовъ. Онъ презонтельно отвергъ всякіе споры съ ними. Онъ упрекалъ ихъ: "они своими воззръніями бросаютъ истину на землю; они утверждають, что религіозные законы пытьють исключительно вемную цёль, лишь способствовать телесному благонолучію, основать государственное право и охранять лицъ и собственность отъ ущерба; они отрицають загробное награждение и наказание; они даже думають, что молитва имфеть лишь внутреннюю цённость, заключающуюся въ просвётленія мыслей и чувствъ, я совсѣмъ не нуждается въ произнесенін устами". Якову Герунди не хватаетъ достаточно ругательствъ для философскихъ "еретиковъ и хулителей закона", и онъ преувеличиваетъ въ своихъ обвиненіяхъ противъ маймонистовъ. Чтобъ предостеречь народъ отъ ихъ ученій, онъ палагаетъ свою кабалистическую теорію ризмованной прозой въ сочинении, которое лишь обнаруживаетъ его скудоумие. Раньше, чъмъ кабала достаточно окрылилась, первымъ ея теплымъ гитздышкомъ была Герона, родной городъ Эзры, Азріеля, Якова б.-Шешеть, Нахманида и. можеть быть, также Іегуды б.-Якаръ.

Эта, столь гордо выступающая, тайная премудрость поконлась исключительно на обманъ, въ лучшемъ случаъ, на самообманъ ея основателей. Ея теорія не стара, за каковую она себя выдавала, но очень молода, или, если она существовала въ старину, то все-таки не въ еврействѣ, а въ греческой философіи времени упадка. Кабала-карякатура, одинаково уродующая и еврейскія, и философскія идеи. Допущеніе идеальныхъ потенцій, духовныхъ посредствующихъ существъ между преисполненнымъ сіянія Вожествомъ и тусклымъ міромъ, предсуществованія души, странствованія душъ, магическаго воздъйствія челов'вческихъ дъйствій на высшій міръ александрійскихъ принадлежить къ міровоззрѣнію неоплатониковъ. Какимъ путемъ первые кабалисты, Исаакъ Слѣпой или Азріель и его друзья, пріобрѣли хотя и поверхностное знакомство съ элементами неоплатовизма? Связь навѣрное не была непосредственной и не должна была быть таковой. Многое изъ ученія неоплатониковъ было какъ разъ въ это время извъстно во Франціи. Христіанскій философъ религів, Давидъ де-Динанто въ Парижъ, выставилъ принципы, сходные съ кабалой, именно: Богъ самъ образуется и проявляется въ трехъ различныхъ сферахъ, въ мірѣ духа, души и матеріи<sup>1</sup>). Христіанскому философу, сочи-



<sup>1)</sup> Ср. Ритеръ, Geschichte der christlichen Philosophie III, стр. 628 и слъд.

невія котораго были осуждены и сожжены, нужны были *три* принципа, чтобъ этимъ оправдать христіанскую Троицу; кабала же руководилась другими соображеніями и приняла *десять* потенцій. Содъйствовало кабалѣ въроятно и ученіе Ибиъ-Гебироля, богатое идеями неоплатониковъ. Во всякомъ случаѣ ученіе о странствованіи душъ было принято въ гаонейское время въ нѣкоторыхъ еврейскихъ кругахъ, и постольку можно было бы эту часть кабалы считать старой; но въ то же время она настолько нееврейская, что гаонъ Саадія съ негодованіемъ отвергъ ее <sup>1</sup>).

Хотя Азріель и старался доказать, что идея Энъ-софа и сефиръ обоснована въ Библін и Талмудъ, однако же для понимающихъ онъ доказалъ лишь обратное. Кабалу смущало то, что она выдавала свои теоріп за очень древнія тогда, какъ въ талмудическихъ писаніяхъ нельзя най-TH 11 слѣла нат; HOOTOMY она выпустила BЪ свѣтъ сочиненіе въ сларой формь, подъ видомъ агады, въ которомъ она влагаеть въ уста талмудическихъ авторитетовъ, р. Нехуніи б.-Гакана и другихъ, кабалистическія идеи. Это подложное сочиненіе кабалисты назвали Багиръ (блескъ; другое название: Мидрашъ Нехунии б.-Гакана). Кто былъ авторомъ послъдняго, не удается точно установить. Можеть быть неразлучеая нара кабалистовъ, братья Азріель и Эзра. Этотъ подкидышъ такъ иптро былъ введенъ въ среду јуданзма, что даже осмотрительные равины почитали его, какъ настоящій древній отпрыскъ іуданзма, к вършли его лживымъ словамъ. Напрасно высокоуважаемый человѣкъ, Менръ б.-Симовъ изъ Нарбоны, разоблачилъ этотъ подлогь<sup>2</sup>), напрасно онъ предостерегаль общины, съ согласія замізчательнаго по своей набожности и талмудическимъ познаніямъ равина, Мешулама б.-Монсей изъ Безьера <sup>з</sup>), не давать себя обманывать этимъ лживымъ сочиненіемъ, какъ и потокомъ посланій герундійскихъ братьевъ, и даже уничтожать ихъ, потому Кабалистическое 9TP ересь. сочивеніе ОНИ содержать лживое твердилось H послужило поздивишимъ кабалистическимъ фокусникамъ свидътельствомъ въ пользу ихъ ученій. Мистика могла утвердиться только съ помощью подложныхъ (апокрифическихъ) писаній. Въ самомъ дѣлѣ, такъ какъ она не можетъ доказать своего ученія ясными Доводами, то ей приходится ссылаться на авторитеты, а если она такихъ не находить, то она ихъ сочиняетъ. Пропаганда въ пользу кабалы, которую вели во время своихъ странствований Азріель и въроятно также Эзра, цолучила значительную поддержку въ появившемся мистическомъ сочинения Вагиръ. Кабалисты утверждали: Палестина родина этой первой кабалис-

- <sup>2</sup>) Cp. Ренанъ (Нейбауеръ) Les Rabbins français стр. 561.
- <sup>3</sup>) Т. же стр. 515, 733.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Saadia Emunot VI. 7.

тически-апокрифической книги; оттуда она уже издавна попала въ руки набожныхъ людей въ Германіи, а отъ нихъ она перешла къ равинскимъ авторитетамъ Прованса '); ея содержавіе въ теченіе очень долгаго времени переходило отъ одного гаона къ другому. Этой баснѣ повѣрили. Хотя ни одинъ изъ гаонейскихъ или равинскихъ иисателей до XIII столѣтія даже не намекнулъ на существованіе этого мистическаго сочиненія, тѣмъ не менѣе даже самъ Нахманидъ призналъ его очень древнимъ, призваннымъ талмудическими авторитетами, основнымъ сочиненіемъ тайваго ученія. Влагодаря послѣднему онъ также углубился въ кабалу.

Старанія Азріеля и Эзры въ пользу тайнаго ученія имѣли бы, можетъ быть, незначительный успѣхъ, если бы подъ ихъ знамя не сталъ Нахманидъ. На первый взглядъ, правда, трудно понять, какъ могъ этотъ ясный, строгій мыслитель, умѣвшій въ талмудической области освѣщать каждое темное мѣсто, проницательно открывшій въ религіозно-философскихъ идеяхъ Ибнъ-Эзры и Маймонида нееврейское и противорѣчащее іудаизму, послѣдовать за заблужденіями кабалы и стать ея приверженцемъ. Но при болѣе глубокомъ вниканіп въ его способъ мышленія исчезаетъ загадочность этого явленія. Нахманидъ принадлежалъ къ тому многочисленному классу мыслящихъ людей, которые могутъ очень правильно оцѣнить единичное, но не въ состояніп постичь цѣлое во всей его совокупности. Философскій способъ пониманія у Маймонида былъ непріятенъ духу Нахманида своей трезвостью; кабала, наобороть, ему какъ разъ нравилась, потому что его вѣра въ чудеса и авторитеты нашла себѣ въ ней поддержку.

Такъ какъ онъ, набожный равинъ и глубокій знатокъ Талмудапризналъ истинность кабалы, то ея значеніе было обезпечено. Если Нахманидъ безусловно ей довѣрялъ, то менѣе даровитые боялись въ ней сомнѣваться Поэтому поэтъ Мешуламъ Энъ-видасъ Дафіера (стр. 47), противникъ маймонистовъ, выставилъ его, какъ Эзру и Азріеля, въ качествѣ защитниковъ истинности тайнаго ученія 2).

> "Для насъ сыпъ Нахмана — падежная крѣпость, Эзра и Азріель научили насъ безъ обмана, Они мон священники, опи озаряютъ мой алтарь, Они — мои звѣзды, которыя не меркнутъ. Они могутъ измѣрять величіе Бога, Лишь молчатъ они изъ страха предъ еретиками".

Такъ Нахманидъ сталъ главной опорой кабалы; онъ высказывался о ней мимоходомъ отдъльными замъчаніями и болъе говорилъ намеками, чъмъ открыто. Его учителемъ въ кабалъ былъ, должно быть, Азріель или

<sup>1</sup>) Исаакъ Когенъ изъ Сеговім (въ концѣ 13 ст.) въ книгѣ Emunot Шемъ-Това, стр. 94, 19.

<sup>2</sup>) Dibre Chachamim crp. 77.



Эзра; однако, онъ ее могъ воспринять еще въ юности отъ своего учителя по Талмуду, Икова б.-Икаръ (стр. 39), также занимавшагося ею. Въдь раскинула она въ Геронъ, родинъ Нахманида, свою первую палатку.

Позже, чтобъ доказать побёдоносную силу кабалы, разсказывалось: "спачала Нахманидъ питалъ безусловное отвращеніе къ ней, несмотря на усилія одного престарёлаго кабалиста, направленныя къ его обращенію; какъ-то разъ этотъ кабалистъ былъ застигнутъ въ одномъ постыдномъ домѣ и приговоренъ къ смерти; въ субботу передъ казнью онъ пригласилъ къ себѣ Нахманида, который лишь неохотно пришелъ къ нему и упрекалъ его въ недостойномъ поведеніи; кабалистъ удостовёрялъ свою невиновность и увърялъ Нахманида, что онъ послѣ казни еще въ тотъ-же день придетъ къ нему и раздѣлитъ съ нимъ субботную трапезу; это увѣреніе оправдалось, такъ какъ кабалистъ при помощи тайныхъ средствъ добился, чтобъ вмѣсто него былъ казневъ оселъ, и онъ вдругъ вошелъ въ комнату Нахманида; съ этого момента Нахманидъ увѣровалъ въ кабалу и далъ себя посвятить въ нее ')".

Тайное ученіе геронской школы въ томъ видѣ, какъ его проповѣдывали Азріель, Эзра, Яковъ бенъ - Шешетъ и Нахманидъ, нмѣло по крайней м'вр'в подобіе осмысленнаго основанія и изв'ястное оправданіе въ противовъсъ доведенному до чрезмърности упрощенію іуданзма со стороны вѣкоторыхъ маймонистовъ. Оно могло, поэтому, найти откликъ въ мистически настроенныхъ умахъ и заглушить сомнёние тёхъ, которые въ тискахъ между философіей и грубой вѣрой въ букву стали колебаться. Совсѣмъ ннымъ было тайное ученіе въ нъмецко-еврейскомъ кругу, главнымъ представителемъ котораго былъ Элеазаръ б.-Іегуда изъ Вормса (mi-Garmiтакже по его главному труду Rokeach; род. 1160 г., Z8, называемый вормскій мистикъ (ученикъ умеръ 1230). Хотя этотъ Іегуды Хасида изъ Регенсбурга) и освободился отъ представленія о твлесности Божьей въ агадическомъ и мистическомъ смыслѣ, даже строго подчеркивалъ въ согласіи съ Саздіей и другими еврейскими мыслителями духовность Бога и посвятилъ развитію этой мысли противъ антропоморфистовъ собственное сочинение 2), однако ему было не совсѣмъ ясно, что ему дѣлать съ человъкоуподобляющими агадами и съ ученіемъ о гигантской величинъ органовъ Бога. Онъ представлялъ себъ Бога въ видъ короля въ небесномъ дворців, окруженнаго толпами ангеловъ. Его мистическій методъ заключался въ перестановкъ буквъ въ именахъ Бога и стихахъ Писанія, въ переводъ ихъ въ цифры или въ разсматривании ихъ какъ сокращения многозначи-

<sup>1)</sup> Гедалія ибиъ-Яхія въ Schalschelet ha-Kabbala.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) שערי סוד היחוד והאמונה

тельныхъ словъ (Ziruf, Gematria<sup>1</sup>), Notaricon). Элеазаръ изъ Вориса былъ, какъ кажется, причастенъ и къ практической кабалѣ (Kabbala Maassiot), о которой испанско-провансальское тайное учение ничего не знало и которое заключалось въ творении чудесъ при помощи написанныхъ на бумагв извъстныхъ Божьнхъ и ангельскихъ именъ. Зато нъмецкая мистика еще не знала системы сефиръ, даже выраженія Энъ-софъ. Элеазаръ изъ Вориса имълъ большое вліяніе на своихъ современниковъ и на послъдущія поколвнія не столько своей талмудической ученостью и глубиною мысли, сколько своею сердечностью. Даже талмудические отрывки онъ разбиралъ не сухо, а съ привлекательною проникновенностью. Онъ и во всякомъ случат его учитель. Ісгуда Благочестивый изъ Регенсбурга, считались среди измецкихъ евреевъ "отцами кабалы", какъ Исаакъ Слепой и его отецъ среди провансальскихъ и испанскихъ. Когда эти два различныхъ тайныхъ ученія: основанное на буквахъ и числахъ и исходящее изъ сефиръ слились и смѣшались другъ съ другомъ, они произвели еще болѣе ужасную нутаницу въ головахъ и убили здравый смыслъ. Создали это сліявіе, вѣроятно, ученики Элеазара изъ Вормса и среди нихъ извъстный Менахемъ Нѣмепъ.

Такъ въ теченіе едва ли четырехъ десятилѣтій послѣ смерти Маймонида возвикли три партіи, и это было началомъ движенія назадъ къ упадку.

Наступило раздъление между приверженцами философии <sup>2</sup>), кабалы '). Первые, провозгласнвшіе Талмуда ) H своимъ Маймонида, раціоналистически обрабатывали іуданзмъ, либо вождемъ останавливались на ero положеніяхъ, либо выводили изъ его цервыхъ посылокъ смѣлыя заключенія, которыя онъ упустилъ изъ виду или хотель оставить незатронутыми, и наполовину разорвали съ Талмудомъ. Строгіе талмудисты занимались исключительно галахическими спорами и знать совершенно не хотвли о философскихъ изслъдованіяхъ; они питали отвращение ко всякой наукъ и изслъдованиямъ на религиозной почвъ и понимали агады въ ихъ голой буквальности; они избъгали также кабалы. Наконецъ, кабалисты были одинаково предубъждены, какъ противъ талмудическихъ буквовдовъ, такъ и противъ маймонистскихъ раціоналистовъ. Однако они относились дружелюбно къ закоснѣлымъ талмудистамъ, такъ какъ число ихъ вначалѣ было незначительно, и имъ еще неясны были противорвчащіе іуданзму выводы ихъ системы. Ведь приходилось имъ



бороться противъ одного общаго врага. Поэтому кабалисты сначала обратились исключительно противъ маймонистовъ. Но раньше, чѣмъ кончилось это сголѣтie, кабалисты и строго набожные уже иерессорились другъ съ другомъ, и обѣ партiи начали такъ ожесточенио нападать одна на другую, какъ на своихъ общихъ противниковъ, философовъ.

Послъдствія, явившіяся результатомъ, съ одной стороны, обезчещенія евреевъ панствомъ, съ другой, раздоровъ внутри еврейства, скоро дали себя знать и послужили причиной ряда непріятныхъ явленій. На долгое, очень долгое время исчезли беззаботность, веселое настроеніе, радость творчества, создавшія въ связи съ духовной живостью столь красивые цвізтки. Выбсто всего этого и у испанскихъ, и у провансальскихъ евреевъ воцарилась нечальная серьезность, какъ бы свинцовыми гирями придавливавшая каждый порывъ души. Какъ-то сразу исчезли веселые певцы, какъ будто ледяное дыханіе печальной современности вдругъ заморозило ихъ теплую кровь. Какъ могъ еврей съ позорнымъ значкомъ на груди пѣть веселыя **иъсни!** Новоеврейская цоззія, создавшая въ течевіе трехъ столѣтій такія прелестныя произведенія, умерла или выпускала еще лишь увядшіе листья. Сатиры и эпиграммы, которыми метали другъ въ друга маймонисты и ихъ противники, были послъднями произведеніями ново-еврейско-исцанской музы. Но она ужъ болѣе ни смѣялась, ни хихикала, а резонировала и Она не была похожа, какъ во времена дискутировала. расцвѣта. на дружески болтающихъ молодыхъ дёвушекъ, но на сварливыхъ, старыхъ бабъ. У нея выраженіе морщинистаго, злого и педантичнаго лица. Послъдніе поэты сами чувствовали, что силы ново-еврейской поэзін истощены, и лишь чахли въ воспоминаніяхъ о золотомъ въкъ.

Послѣдними представителями новоеврейской поэзін, иерешедшими изъ маймонидовой эпохи въ настоящую, были, кромѣ *lezydu Aлхаризи*, неутомимаго переводчика, горячаго приверженца Маймонида, еще *locuфъ б.-Сабара* и *lezyda б.-Сабатай*. Всѣ трое, какъ бы по общему уговору, писали *camupuческie романы*, полные риторическими узорами на канвѣ различныхъ превращеній. Въ этихъ произведеніяхъ больше вымученнаго остроумія, чѣмъ пріятнаго искусства. Поэтъ *locuфъ б.-Сабара* (вѣроятно, врачъ въ Барцелонѣ) въ своемъ ромавѣ: "Забавы" (Schaaschuim 1) поступалъ точно такъ же, какъ Алхаризи въ своемъ ромаиѣ *Тахкемони*, гдѣ онъ среди маскированій Хевера Кенитянина и въ діалогахъ его съ поэтомъ (подъ именемъ *Емана Эзрахитянина*) приводитъ въ риемованной прозѣ поцеремѣнно со стихами много шутливаго и серьезнаго и вилетаетъ иебольшіе эинзоды. Въ романѣ "Забавы" роль съ маскированіями и превра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эршъ и Груберъ, Энциклопедія т. П., стр. 39 и слёд.

щевіями играеть демонъ, по имени Энанъ, ведущій съ поэтомъ оживленный разговоръ; у обопхъ сыплются какъ изъ рога изобилія маленькія новеллы, басни и притчи въ ризмованной прозъ и въ стихахъ изъ талмудической и арабской литературъ. Ибиъ-Сабара былъ не только современникомъ и товарищемъ по искусству съ Алхаризи, но и его товарищемъ по страданіямъ. Какъ и послёдній, онъ велъ жизнь приключеній; но въ своихъ путешествіяхъ онъ не зашелъ такъ далеко и получалъ поддержку отъ богатаго нокровителя искусства, Шешета Бенвенисти въ Барселонъ, который былъ поэтомъ и приверженцемъ Маймонида, и которому онъ посвятель свой романь. Третій поэть этой категоріи, Іегуда б.-Исаакь б.-Сабатай, тоже изъ Барселоны, причисляется, правда, даже самимъ Алхаризи къ лучшимъ художникамъ '); но его труды отнюдь не оправдывають отвыва. Его "Діалогъ между Мудростью и Богатствомъ" 2). комилименть по адресу Тодроса Абулафія Галеви (стр. 32), очень обденъ поэтическими оборотами. Не многимъ лучше его сатирическій романъ "Врагъ женщинъ" »); онъ совсѣмъ не имѣлъ широкаго плана современныхъ поэтовъ этого рода и вообще стоитъ позади ихъ. Замыселъ не свидвтельствуеть о большомъ даровании. Отецъ героя романа, Зераха, на своемъ смертномъ одрѣ заклинаетъ сына совершенно избѣгать прекраснаго пола, который цолонъ коварства. Въ теченіе нѣкотораго времени Зерахъ добросовестно следуеть отцовскому наставленію и еще къ тому же хвастаеть своей ненавистью къ женщинамъ. Но одна умная женщина устрапваеть заговоръ противъ него. По ея просьбѣ, миловидныя дѣвушки прельщають его очаровательными стихами, и онъ не можетъ имъ противостоять. Зерахъ влюбляется въ одну изъ нихъ; его злоба превращается въ страстное стремленіе, его насмѣшка-въ умоляющее воркованье. Онъ встрѣчаеть взаимность; но, вмёсто красавицы, онъ видить образець уродства. Хитрыя женщины злорадствують надъ его униженьемъ и наказаніемъ. Сатира "Врагъ женщинъ" слишкомъ ръзка и груба, краски слишкомъ густо нанесены. Хорошій вкусъ такъ быстро выродился, что безплодный поэть, Хаимъ б.-Самхунъ, позаимствовалъ изъ этого романа стихи, выдаль ихъ за свои и имълъ благодаря имъ усивхъ \*).

Упадокъ ново-еврейской поэзін скоро наступилъ. Послѣ смерти этихъ поэтовъ она становилась все болѣе и болѣе сиротливой, и прошло цѣлое столѣтіе, пока снова появился достойный преемникъ. Такъ какъ способность къ поэтическому творчеству изсякла, то тѣ, которые знали языкъ и



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тахкемони 46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) אלחמת החכמה והעשר, ванис. 1214, изд. внервые въ Константиноподъ 1543

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) деля висрые въ Константинонолѣ.

<sup>\*)</sup> Minchat Jehuda въ Taam Sekenim, стр. 12.

умѣли сносно подбирать риомы, занялись подражаніемъ прежнимъ произведеніямъ. Авраамъ б.-Хасдай, сторовникъ Маймонида, изъ Барселоны, переработалъ на еврейскій ладъ арабскій переводъ дидактической бесѣды свѣтски мыслящаго съ кающимся (исторія о Варлаамѣ и Іосафатѣ, первоначально написанная по-гречески) и назвалъ: "Принцъ и назирей" (Ben ha-Melech W' ha-Nazir 1).

Бъдный переписчикъ книгъ, Берахія б.-Натронай Накданъ, изъ южной Франціи, прозванный на местномъ языке Криспія (1230-1245), писалъ въ любимой древними евреями формъ басенъ. Но у него не хватало ума для выдумыванія драматическихъ разговоровъ звѣрей; онъ, поэтому, въ большинствъ случаевъ обрабатывалъ въ ново-еврейской формѣ произведенія болѣе старыхъ баснописцевъ, индійскаго Бидпаи, греческаго Эзопа, арабскаго Локмана, а также и такія басни, которыя встр'ячаются въ талмудь. Изъ его ста семи басень о лисицахь (Mischle Schualim) лишь въсколько онъ самъ придумалъ. Берахія хотвлъ подержать веркало передъ своими современниками, "которые повернулись спиною къ правдѣ, а лжи протянули золотой скипетръ". Растенія и животныя должны были сделать наглядными лживость и испорченность людей. Ценность басевъ Берахіи, какъ и дидактической книги "Привцъ и дервишъ" Авраама б.-Хасдай заключается единственно лишь въ удачномъ подражавія библейскому стилю и въ умфломъ применени библейскихъ стиховъ въ чуждомъ ниъ ходъ мыслей. Благодаря этому ихъ языкъ представляетъ для знающаго вѣчто необыкновенно остроумное, привлекательное и пикантное. Берахія-Криспія ум'єль въ этомъ держаться м'єры больше, чёмъ его непосредственные предшественники временъ Харизи. Онъ не доходилъ до бьющаго ключомъ набора словъ и остерегался шаржа, къ которому прибъгало много его товарищей по искусству, потому что они, какъ и онъ, постоянно имѣли предъ собой весь запасъ библейскихъ словъ и выражевій. Еврейскій баснописецъ изъ южной Франціи смыслилъ вемного въ философін и переработалъ въ видъ конспекта религіозную систему Саадіи.

Изъ недостатка въ взобрѣтательности какой-то незнакомый современный поэтъ подражалъ библейскому разсказу, разукрашивая его содержаніе сказками и вставками. Бывшій, по всей вѣроятности, изъ Испаніи, составитель книги Яшаръ ваписалъ исторію отъ Адама вилоть до Судей въ видѣ хронологически выдержаннаго эпоса и вилелъ между историческими фактами часто героическіе отрывки изъ агады, корана и другихъ сочиненій (въ особенности изъ такъ называемой Хроники Моисея).

יו המלך והמיר (י, אבן המלך והמיר אין איז. виервые въ Копстантинополъ 1518, перевед. на иъмецкий яз. подъ заклавіемъ "Принцъ и дервишъ" Мейзелемъ, Пештъ 1860.

Книга Яшаръ (также Toldot Adam 1) имбетъ лишь значеніе удачнаго подражанія библейскому историческому стилю. Нужно ли времени также n locudoa **Эзо-**КЪ поэтамъ этого причислять ви? Его стихамъ оказываютъ ужъ слишкомъ много чести, если ихъ назыново-еврейской поэзін. н тамъ, гдъ идеть рѣчь 0 ваютъ такъ, бы обойтя ніъ полнымъ молчаніемъ. если бъ OHN нужно было вслъдствіе многочисленныхъ списковъ, нечатныхъ оттисковъ и переводовъ на латинскій и французскій языки не привлекли къ себѣ вниманія историковъ литературы и не добились своего рода знаменитости. Іосифъ Эцови (или Эзови) б.-Хананъ изъ Оранжа или Вэзона (у Авиньона, 1230-1250), переселившійся изъ своей родины въ Пераиньянъ, послалъ своему сыну, Самуилу, въ качествъ подарка свадебное стихотвореніе "Серебряная чаша" (Kaarat Kesef), въ которомъ онъ сообщаеть ему наставленія и правила жизни. Между прочимъ онъ ему совътовалъ: "держаться подальше отъ греческой мудрости, подобной виноградной лозъ Содома и вредной душ'я, заниматься еврейской грамматикой и Библіей, но особенно Талмудомъ". Одно это уже характеризуетъ этого человъка и его духовный обликъ. Стихи Іосифа Эзови обнаруживаютъ его знаніе языка, но нътъ въ нихъ ни удачнаго выбора выраженій, ни изящества. Онъ принадлежитъ къ ловкимъ риемоплетамъ, дюжинами появлявшимся какъ разъ въ это время въ Провансѣ.

Лишь одинъ истинный поэтъ появился въ это время, но его пѣсни не касались еврейства и звучали не на его національномъ языкѣ. Абу-Исхакъ Ибрагимъ ибнъ-Сагалъ, еврей (al-Israeli) въ Севильѣ (род. 1211, ум. 1250 г.), считается магометанскими историками литературы однимъ нзъ любимъйшихъ пъвцовъ на ихъ языкъ, стихотворенія котораго они съ благоговѣніемъ собирали. Ибнъ-Сагалъ иѣлъ большей частью пѣсни любви. Когда однажды спросили какого-то магометанскаго знатока искусства, почему это Ибнъ-Сагалъ умъетъ такъ чарующе и трогательно изть, тогда тотъ отвѣтилъ: "онъ объединяетъ въ своемъ сердцѣ двухъ родовъ кротость, кротость любящаго и кротость еврея". Эти пѣсви такъ высоко цѣнялись, что арабы платили за одинъ экземиляръ ихъ десять золотыхъ, свитокъ же корана продавался въ десять разъ дешевле. По этому поводу философъ Авероесъ (или одинъ изъ его учениковъ), какъ говорятъ, замвтилъ: "государство должно погибнуть, когда въ немъ святая книга продается ПО дешевой цѣвѣ, легкомысленныя же иѣсни-такъ дороги".

Позднѣе арабы много спорили о томъ, оставался ли Ибнъ-Сагалъ до своей смерти евреемъ, или перешелъ въ исламъ. Между тѣмъ оба

<sup>1)</sup> О срави. Цупца Gottesdienstliche Vorträge стр. 158.

мебеія вбрны. Въ Севильб господствовали тогда еще алмогады, не териввшіе евреевъ (и христіанъ). Тв, которые не хотвли взяться за странническій посохъ, для вида принимали исламъ, произносили его формулу посвщали мечети, но въ душъ своей все-таки оставались върными іуданзму, соблюдали, когда не были подъ надзоромъ, его религіозныя предписанія и вели д'вла со своими единоплеменниками. Такимъ образомъ Ибнъ-Сагалъ былъ, по всей въроятности, магометаниномъ среди магометанъ, но въ еврейскомъ кругу оставался евреемъ. Притомъ, какъ ясно V 10стоввряють, онъ былъ представителемъ еврейской общины въ Севильв. Говорять, что нѣкоторые набожные единовѣрцы дѣлали ему за его любовныя пѣсни упреки, которые онъ отвергъ въ красивыхъ стихахъ. О его смерти существують противоръчающія другь другу свъдбнія. Одни разсказывають, что онъ былъ отравленъ своими единовърцами за свои легкомысленныя сочиненія; другіе же передаютъ, что онъ погибъ во время морского путешествія при кораблекрушеній, и, когда дошла въсть о его смерти въ волнахъ, другой еврейскій поэтъ сказалъ: "Жемчужина возвратилась въ свою раковныу" 1).

Въ послѣмаймонидово время еще болѣе, чѣмъ поэтическое творчество, упали науки. Какъ могла расцвътать здоровая экзегетика тамъ, гдъ философы и кабалисты наперерывъ стремились къ тому, чтобы 110 своему истолковать смыслъ священнаго Писанія или прямо его искажать для пріобритенія кажущейся библейской опоры ихъ теоріи? Выйсти съ экзегетикою гибла и еврейская грамматика. Она исчезла отъ философскихъ и кабалистическихъ затъй. Блестящіе труды предыдущаго времени были забыты. Давидъ Кимхи былъ послёднимъ экзегетомъ и грамматикомъ для продолжительнаго промежутка времени. Нахманидъ, правда, занимался толкованіемъ Писанія, довольно часто прибъгалъ также къ помощи грамматики и обнаруживалъ правильное пониманіе языка, однако это не являлось для него самоцълью, но служило для заранъе составленнаго митнія, въ частности для опроверженія взглядовъ противника. Такъ, постепенно терялъ свои листья красивый вѣнокъ изъ еврейскихъ наукъ, сплетенный еврейско-испанскими мыслителями и изслѣдователями.

<sup>1</sup>) Объ Ибнъ-Сагалѣ сообщаютъ Алмакари и Левъ Африканский.

## **Γ**JIABA IV.

## Коварные споры и костры для сожженія Талмуда.

Увеличившіяся преслѣдованія евреевъ. Папа Григорій IX. Благосклонность къ евреямъ, купленая за деньги. Императоръ Фридрихъ II и его придворные еврейскіе ученые, lerуда ибнъ-Матка и Яковъ Анатоли. Нерасположение Фридриха къ евреямъ. Уставъ Фридриха австрійскаго о евреяхъ. Мученики изъ Фульды и постановленіе императора. Мучепики изъ Аквитаніи и папа Григорій IX. Непріязць къ евреямъ французскаго короля, Людовика Святого. Заговоръ противъ Талмуда. Въроотступникъ Николай Донинъ. Осуждение Талмуда. Диспутъ при французскомъ дворъ между р. lexieлемъ изъ Парижа и Николаемъ Донинымъ. Первый костерь въ Парижь для сожженія Талмуда. Раскаяніе Іоны Герунди. Еврен и монголы. Мученики во Франкфурть на Майнь. Синодъ равиновъ. Церковь противъ практики еврейскихъ врачей. Монсей ибиъ-Тибонъ и Шемъ-Товъ-Торторзи. Папская булла въ пользу евреевъ противь обвиненія въ употребленін ими христіанской крови. Новое осужденіе Талмуда. Изгнаніе евреевъ изъ одной части Франціи и ихъ возвращеніе. Посл'ядніе французскіе тосафисты, Самуилъ изъ Фалеза, Эліезеръ изъ Тука, Моисей изъ Эвре, Исаакъ и Перецъ изъ Корбейля. Лиглійскіе евреи. Великіе равним; еврейскій парламентъ. Евреи въ Испаніи. Севильская община. Менръ де-Малеа и его сыновья. Альфонсъ Мудрый. Еврейскіе астрономы: допъ Іуда Когенъ и донъ Цагъ ибнъ-Саидъ при дворъ Альфонса. Его законы, враждебные евреямъ. Евреи въ Арагонія. Доминиканскій гепераль де Пеньяфорте и въроотступникъ Павель христіани. Нахманидъ и религіозный диспуть въ Барселонѣ. Миссіоперскія путешествія Павла Христіани и новыя обвиненія противъ Талмуда. Первая цензура Талмуда. Нахманидъ объявляетъ подробности диспута и преслёдуется напой и королемъ. Нерессление его въ Палестину. Монголы и производимыя ими опустошенія въ Святой земль. Печаль Пахманида по поводу ея опуствнія. Его послъднія дъйствія, вліяніе и смерть. Танхумъ изъ Іерусалима. Каранмы. Князь Абулфадлъ Соломонъ и Аронъ б.-Істуда изъ Константинополя.

## (1236 - 1270)

Во время внугренныго раскола, ядовитыя съмена, посъянныя панствомъ, дали обильную жатву. Гоненія на евреевъ, бывшія до этого времени единичными, сгали учащаться и, перебрасывансь съ мъста на мъсто, какъ зараза, дълались изъ года въ годъ все болъе кровавыми. Правда, Инокентій Ш совершенно не имълъ въ виду убивать евреевъ, а желалъ единственно изъ приниженія. Онъ хотълъ только поставить изъ еще ниже деревенскихъ кръпостныхъ такъ, чтобы всъ сословія средневъкового общества, князья, высшая и низшая аристократія, духовенство всъхъ ступеней, горожане, крестьяне, легли на нихъ бременемъ и превратили ихъ въ жалкія существа. Чернь же съ удовольствіемъ видъла людей, еще ниже

ихъ стоящихъ, на которыхъ можно было поупражнять свое тупое краснорѣчіе и развернуть свои тяжелые кулаки; ея отнюдь не удовлетворяло одно только обезчещение евреевъ. Заклейменные церковью и обществомъ, они казались сбитому съ толку народу извергами, которыхъ нужно убивать безъ зазр'внія сов'єсти, какъ собакъ. Взевозможныя преступленія приписывались евреямъ и находили въру. Натравливанія на нихъ по обвиневію въ дѣтоубійствѣ повгорялись отъ времени до времени, то туть, то тамъ 1), съ такой самоувфренностью, что даже благомыслящие христіане начинали довърять лживымъ росказнямъ. Между Лаудой и Бишофсгеймомъ (въ Баденъ) былъ найденъ трупъ христіанина. Кто быль убійцей? Конечно, еврей. Вслѣдствіе этого, ничѣмъ не доказаннаго, обвиненія подверглись нападенію и были убиты, до суда, чернью и духовенствомъ еврен этихъ двухъ городовъ, въ томъ числъ и женщины и дъти. Цослъ этого только привлекли къ суду восемь ученыхъ и набожныхъ мужей по обвинению въ убійстве христіанина (2 и 3 Января 1235); они были пытаемы, и послѣ вымученныхъ у нихъ подъ пыткою признаній, вѣроятно, казнены. Грабежъ еврейскихъ домовъ былъ вензмѣннымъ спутникомъ подобной ръзни. Сосъдніе евреи обратились тогда къ напъ Григорію IX, умоляя о защите отъ кровожаднаго произвола черни и безумствующихъ судей. Онъ согласился на ихъ просьбу и издалъ папскую буллу (отъ З Мая 1235), гдъ повторялъ и подтверждалъ установленія наны Инокентія III (стр. 10). Нѣкоторые полагали, что намѣстникъ Христа былъ подкупленъ значительной суммой со стороны евреевъ и поэтому издаль свою буллу<sup>2</sup>); такъ мало было развито тогда чувство справедливости. Но была ли эта напская булла выпущена изъ корыстолюбія или даже по доброй волѣ, все равно она, какъ многія прежнія, осталась безъ вліянія въ пользу евреевъ. Духъ нетерпимости и ненависти къ евреямъ, который внушался въ школахъ и проповъдывался съ амвона доминиканцами, нерешелъ въ кровь, такъ что и благороднъйшія натуры не могли отдълаться отъ него. Какую пользу принесло евреямъ, что они выдълили изъ своей среды относительно много ревнителей науки, которые сделали ее доступною христіанамъ либо переводами и объясненіями иностранныхъ сочиненій, либо собственными трудами, преимущественно въ области медицины? Какую пользу принесло евреямъ то, что они снабжали какъ торговыя мѣста товарами, такъ и книжные рынки продуктами своего ума? Христіане не благодарили ихъ за это или въ награду разбивали имъ головы.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Избіенія евреевъ 1221 въ Эрфуртъ, 1225 въ Мекленбургъ, 1226 въ Бреславять, 1235 въ Лаудъ, 1236 въ Фульдъ, 1241 въ Франкфуртъ на Майиъ, 1243 въ Белицъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Baronius (Raynaldus) annales ecclesiastici къ г. 1235 № 20.

Яркимъ показателемъ отношенія къ евреямъ въ средніе въка можетъ служить обращение съ ними величайшаго и образованитишаго итмецкаго императора. Фридрихъ II, послёдній императоръ изъ Гогенштауфеновъ, быль геніальнійшимь, свободнійшимь оть предразсудковь, монархомь въ иервой половинѣ XIII столѣтія. Будучи больше сициліанцемъ, чѣмъ нѣмцемъ, онъ любилъ науку и поддерживалъ мужей науки съ княжеской щедростью. Онъ велѣлъ перевести съ арабскаго языка сочиненія по философіи и астрономія и привлекъ также къ этому знающихъ евреевъ. Императоръ находился въ перепискѣ съ однимъ молодымъ еврейскимъ ученымъ. Ісгудой б.-Соломонъ Когенъ ибнъ-Матка, изъ Толеды (родился въ 1215 г. писалъ 1247 г. <sup>1</sup>). Хотя Іегуда понъ-Матка былъ ученикомъ Менра Абулафін (стр. 32), противника Маймонида, и склоненъ былъ къ появившейся тогда кабалѣ, все же "Путеводитель" Маймонида сумѣлъ направить его къ философскимъ занятіямъ, которымъ онъ серьезно отдался. Впослъдствіи за нимъ были заслуги, какъ за способнымъ переводчикомъ, но къ самостоятельнымъ научнымъ трудамъ его занятія, очевидно, не привели. Несмотря на это, его знанія такъ внушали къ себѣ уваженіе, что императоръ Фридрихъ предлагалъ ему научные вопросы и очень доволенъ былъ его отвѣтами; Фридрихъ, вѣроятно, способствовалъ его цереселенію въ Италію (Тоскану). Іегуда вбиъ-Матка имѣлъ доступъ ко двору, вѣроятно, благодаря своимъ знаніямъ по астрологіи, которая интересовала императора.

Другого еврейскаго ученаго, Якова Анатоли (Анатоліо), императоръ пригласилъ изъ Прованса въ Неаполь, назначилъ ему годовое содержаніе для того, чтобы тоть обязался перевести арабскія сочиненія научнаго содержанія <sup>3</sup>). Яковъ Анатоли, полное имя котораго было Яковъ б-Аба-Мари б.-Симонъ или Самсонъ (отъ 1200—1250), былъ зятемъ плодовитаго переводчика, но безплоднаго сочинителя, Самуила ибнъ-Тибонъ, котораго благословляли маймонисты и проклинали завзятые талмудисты. Анатоли походилъ на него, какъ сынъ на отца, и явился въ нѣкоторомъ родѣ его продолжателемъ. Онъ, какъ и тотъ, не обладалъ творческимъ духомъ, но былъ, такъ сказать, ремесленникомъ философіи; онъ ограничивался переводами сочиненій философскаго содержанія съ арабскаго на еврейскій языкъ. Подъ руководствомъ своего тестя и своего друга, Михаила Скотуса <sup>3</sup>), христіанина, Анатоли сдълался искуснымъ переводчикомъ. Онъ такъ высоко

<sup>1</sup>) Авторъ научнаго сочиненія астрологическаго משפטי הכוכבים.



יהיה גדול בבית המלך ושמעו בכל :Яковъ 6.-Махиръ разсказываетъ о немъ (часта сабрати сабрати сабрати сабрати сабр

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Анатоли его цитируетъ часто въ своемъ Соч. Малмедъ и въ иредисловія: לא היו לי רק שני מורים בחכמות, חותני ר׳ שמואל אבן תבון וההכם הגדול מיכאל הנוצרי.

чтилъ Маймонида, что ставилъ его на ряду съ пророками, и былъ полонъ негодованія противъ его обвинителей въ ереси. "Если бы Давидъ и Асафъ жили въ это время, то и они были бы осуждены злостными занжами" 1), думалъ Яковъ Анатоли. Овъ толковалъ св. Писаніе съ философской точки зрѣнія въ духъ Маймуни и всякое чудо стремился свести къ естественному происшествію; словомъ, онъ былъ однимъ изъ тѣхъ, которые упрощали іудейство. Въ этомъ духѣ онъ публично читалъ лекціи по субботамъ и праздничнымъ днямъ, а затѣмъ собралъ ихъ въ одну книгу (Малмедъ <sup>3</sup>), которая, несмотря на посредственность, сдѣлалась любимой книгой раціоналистовъ провансальской общины.

Во время оживленнаго спора о Маймуни въ Провансъ, Анатоли былъ вдали отъ мъста споровъ и пребывалъ въ Неанолъ, куда его призвалъ императоръ Фридрихъ. Послъдний предложилъ ему перевести сочиненія Аристотеля съ коментаріями арабскаго философа, Авероеса (Ибиъ-Рошда), которыя были еще неизвъстны христіанству. Христіанскій ученый, въроятио, придворный астрологъ императора, Михаилъ Скотусъ, перевелъ эти сочиненія на латинскій языкъ, по всей въроятности, подъ руководствомъ Анатоли.

Следовало бы ожидать отъ императора Фридриха благожелательнаго настроенія къ евреямъ. Въдь онъ не очень върилъ въ догмы христіанства и, если хоть часть обвиненій, возведенныхъ на него современниками противъ его правовърія, была справедлива, то ясво, что онъ совершенно не былъ убъжденъ въ истинъ христіанской въры. Пана Григорій IX, бывшій, безъ сомнѣнія, его смертельнымъ врагомъ, такъ сказалъ о немъ: "императоръ выразился, будто міръ введенъ былъ въ заблужценіе тремя обманщиками: Монсеемъ, Інсусомъ и Магометомъ, изъ которыхъ двое умерли славной смертью, третій же окончилъ жизнь на крестѣ; только глупцы могли повёрить, что духъ неба и земли произошелъ на свётъ отъ атвы" <sup>з</sup>). Слъдовательно, невъріе евреевъ не могло императора Фридриха сильно трогать; несмотря на это, онъ былъ иочти не менће враждебно настроенъ къ евреямъ, чёмъ его антинодъ, ханжа, Людовикъ Святой изъ Франціи. Будучи смертельнымъ врагомъ панства, мѣшавшимъ встять его предпріятіямъ, Фридрихъ все же провель во встахъ своихъ владъвіять каноническое різшеніе, по которому еврен не допускались къ казен-

כי הוא (הרמכם) דבר ברוח הקרש ובדרך חכמה כל "T. же въ отдъяв Bot (י מה שדבר בענינים האלה, כי הוא הלך בדרך דברי הנכיאים והכתובים ואלו היה דור ואסף בדורותיני היו מדברים עליהם הרעים האלה מה שדברו על הרב רבינו לפי שהם בני דלי לב.

<sup>2</sup>) Minchat Kenaot № 39 и 68.

<sup>3</sup>) Gregorii IX epistolae ad omnes principes у Mansi Concilia т. XXIII, стр. 786 п Раумеръ, Исторія Гогенштауфеновъ IV, стр. 36.

нымъ должностямъ 1), за исключениемъ одного писца въ монстномъ дворѣ Месины. Въ своей столицъ, Палермо, онъ отвелъ евреямъ гето <sup>2</sup>); такая нетерпимость превосходила нетерпимость папъ того времени. Въ же TO время въ Австріи при Бабенгерскихъ владътельныхъ князьяхъ евреп были допускаемы кь должностямь. Эрцгерцогъ Фридрихъ I Влинственный, который стремился проводить міровую торговлю между Востокомъ, Венеціею и Езропой преямущественно черезъ свою страну, понялъ значение евреевъ для промышленности, и передаль завъдываніе своими финансами еврейскимъ чиновникамъ з), причемъ даровалъ имъ почетные титулы. Два брата, Люблинъ и Пекело, офиціально назывались камерграфами австрійскаго герцога \*). Императоръ Фридрихъ II далъ вѣнской общинѣ тоже BULL вродъ защитительной привилеги (1238); но чго содержала въ себъ эта привилегія, которая выражала, что императоръ взялъ евреевъ подъ свое покровительство? Прежде всего, что они государственные рабы и имъ обезпечивается безопасность противъ убійствъ и насильственнаго крещенія; но она не содержить ни слова о правахъ евреевъ и ни разу не упоминаетъ о томъ, что евреи могутъ держать христіанскихъ слугъ 5). Образъ мыслей императора, проникнутый нетерпимостью, выступаетъ особенно ярко, если сравнить данную имъ привилегію со статутомъ, который былъ шесть лѣть сиустя (1244) данъ евреямъ Эрцгерцогомъ Фридрихомъ; статутъ прониквуть быль любовью къ справедливости, гуманностью и являлся примѣромъ для твхъ князей, которые хотёли защигить евреевъ отъ несправедливости и дурного обращенія. Этоть статуть <sup>•</sup>), состоящій изъ 30 параграфовъ, поставилъ австрійскихъ евреевъ въ безопасность отъ убійствъ и пораненій. Христіанинъ, убившій еврея, наказывался смертью, ранившій еврея наказывался большимъ денежнымъ штрафомъ или лишался руки. Если улики въ совершении преступления противъ убійцы еврея были недостаточны, то родные или друзья покойнаго могли вызвать обвиняемаго на дуэль. Христіанинъ, поднявшій руку на еврейку, лишался своей руки. Тяжелыя обвинения противъ личности или собственности еврея не могля рѣшаться, если въ числѣ свидѣгелей не было ни одного свидѣтеля еврея, который бы подтвердилъ поступокъ обвиняемаго. Христіанинъ, похитившій сврейскаго ребенка (для насильственнаго крещенія), подвергался, какъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Раумеръ въ ук. м., стр. 450.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Jovanni l'ebraismo in Sicilia, crp. 310.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Хроника Регенсбурга 1, стр. 336.

<sup>4)</sup> Менцель, исторія пѣмцевъ III, стр. 392.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Стобе въ ук. м. 297.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Раухъ, Scriptores rerum Austriacarum I, стр. 204 и слъд. Стобе т. же стр. 297 и слъд.

## пмивраторъ фридрихъ II и евреи.

воръ, оштрафованію. Статуть Фридриха Вониственнаго разрѣшаль евреямъ собственную судебную власть, такъ что государственные судьи не имъли возможности оказывать на них давление. Еврейския сивагоги и кладбища должны были быть уважаемы христіанами, нападенія на таковыя тяжело наказывались. Статутъ разрѣшалъ далѣе евреямъ свободный проѣздъ и торговлю во всей странь, а также привилегію на производство денежныхъ операцій подъ залогъ. Хотя ростовщичество было нѣсколько ограничено. все же допускался довольно высокій проценть. Право евреевъ давать деньги подъ залогъ охранялось съ особенной заботливостью, какъ будто это составляло для герцога и евреевъ самое важное. Статутъ стремился обезпечить евреевъ отъ взятокъ со сторовы христіанъ также при переносѣ еврейскихъ труповъ съ одного мѣста на другое. Эрцгерцогъ Фридрихъ при этомъ замътилъ, что онъ даетъ эти права евреямъ, чтобы и они "стали причастим къ его милости". Этотъ статуть пригодился и евреямъ другихъ странъ и уже черезъ два десятилътія былъ введенъ въ Венгріи, Богеміи, Великой Польшѣ, Мейсенѣ и Тюрангій, а позже и въ Силезіи <sup>1</sup>).

Незначительный герцогъ показалъ примъръ защиты евреевъ помощью законовь. Могущественный же императорь, Фридрихь II, запретилъ Фридрику Воинственному его дружеское отношение къ евреямъ; тоть, кто былъ отвергнутъ церковью, издалъ законъ, по которому еврен не допускались къ должностямъ, чтобы они, которые осуждены на вѣчное рабство, не могли притеснять христіанъ своей чиновнической властью <sup>2</sup>). Съ особеннымъ удовлетвореніемъ онъ подчеркиваетъ, что еврен вездѣ состоятъ государственными рабами <sup>3</sup>). Онъ такъ строго придерживался кановическихъ законовъ Латеранскаго собора о свреяхъ, что ревноствве испанскихъ королей настанвалъ на пошеніи евреями его наслъдственныхъ земель спеціальнаго знака 4); онъ вообще угнеталъ ихъ высокими налогами. Правда, онъ позволялъ евреямъ, которые бѣжали вслѣдствіе фанатизма алмогадовъ изъ Африки въ Сицилію, тамъселиться; но въ то время, какъ онъ другихъ переселенцевъ освобождалъ на десять лёть отъ налоговъ, еврейскихъ пришлецовъ тотчасъ облагалъ тягостными налогами и допускалъ ихъ только къ занятію хлѣбопашествомъ <sup>5</sup>). Особенную защиту онь объщаль своимъ государственнымъ рабамъ; но относился къ нимъ, какъ къ презрѣнному классу людей.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ 1251 г. скопировалъ его венгерскій кородь, Беда IV; въ 1254 богемскій, Отокаръ, въ 1264 Болеславъ ІІій, герцогъ Калиша и Великой Польши; въ 1265 князь Генрихъ для Мейсена и Тюрингіи.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Курцъ, Австрія при Отокар'в и Альбрехт'в І. II стр. 32.

<sup>\*)</sup> Петръ де Виненсъ epistolae Frederici imperatoris IV. Nº 12.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) У Муратори antiquitates italianae стр. 152 г. <sup>5</sup>) Раумеръ въ ук. м. 497.

Образъ мыслей Фридриха, полный предразсудковъ по отношенію къ евреямъ, хорошо освъщается печальнымъ происпествіемъ въ Фульдъ. Пять малолітних сыновей одного мельника были убиты за городомъ (1235) въ день Рождества, когда родители ихъ отлучились въ городъ. Подозрѣніе пало на двухъ евреевъ, и вскорѣ распространился слухъ, будто еврен собрали кровь убитыхъ дѣтей въ вощенные мѣшки, чтобы сохранить до Пасхи. Трудно сказать, кого слёдуеть болёе сожалёть, ослёцленныхъ ли безумцевъ или ихъ жертвы. Возбужденные этимъ подозрѣніемъ, собравшіеся въ Фульдъ (28 декабря) крестоносцы и горожане напали и убили тридцать четырехъ евреевъ, мужчинъ п женщинъ, между пими ивкоторыхъ выходцевъ изъ Франціи, переселившихся оттуда во время гоненія Филиппа Августа. Если бы итсколько гуманныхъ горожанъ и магистратъ He вступились за евреевъ, число мучениковъ было бы значительно больше. Еврен пожаловались на это императору, и онъ, который долженъ былъ вступиться за своихъ государственныхъ рабовъ, доставлявшихъ ему деньги, обвиниять во всемъ происшедшемъ аббата Конрада де Мулькоца. Последній, желая оправдать убійцъ евреевъ, привезъ къ императору въ Гогенау трупы мальчиковъ. Такъ какъ евреи жаловались на насильственныя дъйствія со стороны христіанъ, а христіане изъ Фульды со своей стороны на убійства, совершаемыя евреями, то императоръ вынужденъ былъ назначить комисію изъ ученыхъ мужей для пзслѣдованія и разрѣшенія вопроса, въренъ ли слухъ, что евреи употребляютъ христіанскую крордля пасхальной транезы. Въ случат втрности слуха онъ бы истребилъ встахъ евреевъ своей страны. Судьба нёмецкихъ и итальянскихъ общинъ зависёла такимъ образомъ отъ безпристрастности судей. И ови рѣшили безпристрастно. Текстъ рѣшенія гласилъ, что они ничего опредѣленнаго не могли рѣшить относительно того, пьютъ ли дѣйствительно евреи христіанскую кровь. Гитвъ императора утишился. Несмотря на это, онъ все же вытянулъ у евреевъ значительную сумму, какъ штрафъ за то, 0TP была пролита невинная кровь ихъ братьевъ. Въ памятные списки мучениковъ въ въмецкихъ общинахъ были внесены имена новыхъ мучениковъ изъ Фульды; еще много мѣста въ этихъ спискахъ потребуется для внесенія туда именъ еще многихъ, многихъ! Еще только приближаются кровавыя столётія для бъднаго дома Іакова. Три могущественныя силы христіанства: князья, церковь и народъ сплотились воедино, чтобы погубить слабийшее племя.

Когда папа Григорій IX сталъ пропов'ядывать новый крестовый походъ, святые воины, собравшіеся въ Аквитаніи, напали на еврейскія общины въ Авжу, Пуату, Бордо, Ангулем'в, Сентв и другихъ городахъ, чтобы принудить ихъ къ принятію крещенія. Такъ какъ евреи оставались непоколебимыми въ своей вър'я, то крестоносцы расправились съ ними

82

Digitized by Google

съ неслыханной жестокостью; они затоптали многихъ изъ нихъ копытами своихъ лошадей, не щадя ни дътей, ни беременныхъ, оставили трупы изъ непогребенными на съёденіе дикимъ звёрямъ и птицамъ, изорвали свитки св. Писанія, сожгли дома евреевъ и овладівли ихъ имуществомъ. Поя этомъ (лѣтомъ 1236) погибло болѣе трехъ тысячъ человѣкъ и свыше патисоть перешло въ христіанство. Снова пожаловались оставшіеся еврен папь на перенесенныя страданія отъ жестокостей. Послѣдній вынужденъ быль тогда обратиться съ посланіемъ (сент. 1236) къ князьямъ церкви изъ Бордо, Ангулема и другихъ епископствъ, а также и французскому королю, Людовику IX, съ осуждениемъ происшедшаго и разъяснениемъ, что церковь не стремится ни къ истребленію евреевъ, ни къ насильственному врещенію ихъ. Но что въ состоянія были сдѣлать эти случайныя увѣцевающія посланія противъ воспитаннаго церковью отвращенія къ евреямъ? Король Людовикъ IX, во всемъ остальномъ благородный и добросердечный, быль такъ прочикнуть этимъ отвращеніемъ, что не могъ видёть евреевъ. Онъ относился благожелательно къ крещенію евреевъ всякимъ путемъ и приказалъ отбирать дътей крестившихся отцовъ огъ оставшихся върными еврейству матерей ихъ 1). У евреевъ было только 0180 едниственное средство, которымъ они могли унимать возбужденное неистовство, именно деньги. Такимъ путемъ англійскіе евреи добились у короля Генриха Ш объявленія черезъ герольдовъ, что никто не смѣетъ обижать евреевъ. Но это средство было обоюдоострымъ мечомъ, обращавщимся часто противъ твъъ, кому долженъ былъ принести пользу. Чтобы добывать много денегь, еврен принуждены были брать чрезмёрные проценты, а также обманывать. Эгимъ они вызывали ненависть населенія И находились въ опасности быть подверженными оскорбленіямъ. Частыя жалобы на ихъ ростовщичество вынудили короля Людовика ограничить разывръ процента и по временамъ освобождать отъ части долговъ. Когда же король серьезно рѣшилъ не допускать ростовщичества, то бароны, созванные для совѣщанія, заявили, что крестьяне и купцы не могуть обойтись безъ займовъ у евреевъ и что лучше терпъть еврейскихъ росговщиковъ, нежели христіанскихъ, притёсняющихъ христіанскихъ должниковъ еще болѣе тяжелыми ростовщическими процентами<sup>2</sup>).

Но, при всёхъ этихъ многихъ мученіяхъ, гнусностяхъ и преслёдованіяхъ, у евреевъ оставался одинъ уголокъ, гдё они почти блаженствовали, чувствовали себя свободно и забывали о своихъ страданіяхъ. Школа, куда сходился сгаръ и младъ для изученія Талмуда, являлась для

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Шмидтъ, Исторія Франція I стр. 504.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Depping, histoire des juifs au moyen age crp. 124.

нихъ мъстомъ отдолновенія. Углубляясь въ духовныя матерія, обучающіеся Талмуду забывали про вибший міръ съ его ядовитой ненавистью, коварными законами и мученіями пытки. Зд'есь они были принцами, величіе мысли озаряло ихъ лобъ, а удовлетворение духовной двятельностью преображало черты наъ лица. Разръшить какое-нибуль затруднение въ Талмудѣ, пролить свѣтъ вя какое-нибудь темное мѣсто п. наконецъ, найти что-нибудь новое, что было пропущено предшественниками,---все это составляло для нихъ блаженство. Они не ожидали ни должности, ни какоголибо званія за свою умственную работу и никакой осязаемой награды они не получали за ночныя бодрствованія. Они удовлетворяли только свое стремленіе къ знанію, выполняли свой религіозный долгъ и желали обезнечнть себ'в небесное воздаяние. Самымъ важнымъ долгомъ для всвяъ считалось ученіе, а цвѣтомъ учености-Талмудъ. Едва только дити научалось лепетать, какъ его въ праздникъ Пятидесятницы утромъ вели въ синагогу или "школу" съ укуганнымъ лицомъ, чтобъ его глазъ не увидвлъ ничего дурного. Тамъ прочитали ему еврейскую азбуку BЪ прямомъ и обратномъ порядкъ и соотвътствующіе стихи. Въ награду давали медовый пирогъ и яйцо, исписанные стихами св. Писанія '). День, когда ребенка приводили къ ученію, быль днемъ радости для родителей и всей общины. Если ребенокъ былъ не совсемъ тупымъ, онъ переходилъ отъ Библін къ Талмуду. Особенно почетное положеніе занимали обучающіеся Талмуду; участь же неуча считалась позорной (Am ha-Arez). Прилежный юноша проводиль въ этой школѣ много лѣтъ, вилоть до женитьбы, и до конца жизни считалъ своей главной цълью изученіе Талмуда н второстеченнымъ дѣломъ снискиваніе себѣ пропитанія. Эти всепоглощающія занятія Талмудомъ были, безъ сомнѣнія, односторонни, но они все же содержали въ себъ нъчто идеальное. Въ эту внутреннюю святыню евреевъ еще не проникала враждебная рукя. Свътской власти было мало дѣла до этого, духовенство же не имѣло никакой власти надъ внутренними дѣлами евреевъ, гдѣ церковное проклятіе отскакивало безъ всякаго явиствія.

Но и этотъ внугренній миръ евреевъ былъ также нарушенъ. Они были также изгнаны изъ пріюта мыслей. Это произошло подъ вліяніемъ одного крещенаго еврея, который подстрекалъ и свътскихъ, и дуговныхъ лицъ противъ своихъ бывшихъ единовърцевъ. Одинъ человъкъ, по имени Донинъ (Дунинъ), изъ Ларошеля въ съверной Франціи, знатокъ Талмуда, дошелъ въ своихъ мысляхъ до того, что сталъ сомиъваться въ обязательности Талмуда и вообще устиаго ученія. За это онъ былъ отлученъ

<sup>1</sup>) Элеазаръ изъ Вормса, Rokeach № 296



французскими равинами. Не им'я опоры ин въ христіанскомъ, ни въ еврейскомъ кругу, Донинъ рѣшилъ креститься и принялъ имя Николая. Проникнутый ненавистью къ Талмуду и равинамъ, этотъ вфроотступникъ рфшилъ отомстить имъ. Побуждаемый, въроятно, къ тому же духовенствомъ, онъ разжигалъ чернь противъ евреевъ и ихъ сочиненій и вызвалъ кровавыя преслёдованія евреевъ крестоносцами въ Анжу и Пуату 1). Но этныть не удовлетворено было его чувство мести. Онъ отправился затёмъ къ цапѣ Григорію IX и выступилъ какъ обвинитель Талмуда, указывая, что въ немъ коверкаются слова Виблін, что въ его агадическихъ частяхъ содержатся предосудительныя понятія о божествѣ, что онъ почитается равнами еще более, чемъ св. Писание, и, наконецъ, что онъ полонъ поношеній противъ основателя христіанской религіи и его матери. Николай Донниъ доказывалъ папѣ, что только Талмудъ поддерживаетъ упорство евреевъ въ нежелании принять христіанство; безъ этого они бы оставили свое невъріе. Пристрастный Григорій охотно пошель на встрёчу этимъ обвиненіямъ, совершенно не задумываясь надътѣмъ, что вѣроотступники не представляють собой безпристрастных свидътелей по отношенію къ своимъ прежнимъ единовърцамъ. Онъ тотчасъ же разослалъ къ князьямъ церкви Франція, Англія, Кастилія, Арагонія и Португалія собственноручныя письма, гдъ изложилъ въ двадцати пяти пунктахъ возведенныя Донинымъ обвинения и приказалъ: въ первую субботу поста утромъ, когда еврен соберутся въ синагогу для утренней молитвы, конфисковать всѣ экземпляры Талмуда и передать ихъ доминиканцамъ и францисканцамъ. Королямъ этихъ странъ онъ также написалъ объ этомъ, причемъ приглашалъ итъ поддержать своей свётской властью духовенство. Начальникамъ монашескихъ орденовъ, въ рукахъ которыхъ была никвизиторская власть надъ книгами и убъжденіями, папа поручиль изслёдовать содержаніе талмудическихъ сочиненій и публично сжечь экземпляры Талмуда, если обвиненія Николая Донина подтвердятся (Май-Пюнь 1239). Такъ приближался новый истребительный ударъ для еврейства: ибо, если бы панскій приказъ былъ послѣдовательно проводнмъ, то духовная жизнь евреевъ, поконвшаяся тогда единственно на Талмудъ, находилась бы въ оцасности. Папа передаль особое письмо Николаю для парижскаго епископа, Вилгельма, съ наставленіемъ: твердо выступнть противъ Талмуда во Францін, средоточін талмудической учености, родинѣ тосафистовъ.

Но при проведени паискаго приказа въ жизнь обнаружилось, что мнимый намъстникъ Бога на землъ, даже на венитъ своего могущества, не былъ такъ могущественъ, какъ это казалось. Только когда затрагива-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Срв. Левинъ въ Monatsschrift 1869 стр. 101.

лись интересы ихъ, князья становилисъ орудіями папскаго насилія; BL другихъ же случаяхъ, если они не были особенно лицемърными, они также въ Средніе въка обходили молчаніемъ папскіе декреты. Въ Испанія и Англін на приказы Григорія о конфискація Талмуда не обратили никакого вниманія, по крайней мірі ніть никакого извістія о какомъ-либо враждебномъ дъйствіи противъ Талмуда въ этихъ странахъ. Только во Францін, гдѣ только что началъ управлять король Людовикъ IX, находившійся подъ сильнымъ вліяніемъ духовенства, была не на шутку произведена конфискація экземпляровъ Талмуда. Домпниканецъ Генрихъ изъ Кельна проявлялъ при этомъ рвеніе, свойственное его ордену. Евреевъ принуждали подъ угрозой смерти выдавать экземпляры Талмуда. Потомъ стали судить Талмудъ. Засѣдалъ трибуналъ изъ Вальтера (Готье), санскаго архіепископа, царижскаго епискоца, Вилгельма, доминиканца Жофруа изъ Бельвелы, королевскаго каплана, и разныхъ другизъ духовныхъ лицъ. Христіанскіе теологи понимали въ Талмулѣ, конечно, ровно столько, сколько въ Новомъ завъть на первоначальномъ языкъ. Какъ могли они вынести самостоятельное убъждение во вредности Талмуда? Они пригласили тогда нъсколько равиновъ, представили имъ цитаты изъ Талмуда, указанныя Николаемъ Донивымъ, и спросили, вёрны ли таковыя. Равины иныя изъ нихъ признали, иныя защищали и утверждали главнымъ образомъ то, что Талмудъ является святой, божественной книгой, которая делаетъ возможнымъ понимание и примънение св. Писания, особенно Торы (Пятикнижия). Талмудъ былъ присужденъ цензурнымъ трибуналомъ къ сожженію; но это еще было далеко до приведенія приговора въ исполненіе. Евреи упросили, какъ утверждають христіанскіе источники, помощью подкупа одного архіепископа, стоявшаго близко къ королю, уничтожить приговоръ и отдать экземпляры Талмуда ихъ владъльцамъ. Французскіе евреи, обрадованные столь неожиданнымъ, благопріятнымъ исходомъ столь важнаго для нихъ дъла, присоединили тотъ день, когда Талмудъ избъгъ сожженія, къ числу другихъ праздничныхъ памятныхъ дней. Они возликовали, однако, еше слишкомъ рано.

Ханжескій образъ мыслей Людовика былъ возбужденъ однимъ случайнымъ событіемъ снова противъ Талмуда. Тотъ же архіепископъ, который вступился за Талмудъ, внезапно скончался въ присутствіи кородя при сильныхъ мученіяхъ. Духовный отецъ короля не замедлилъ, конечно, настрашить и уговорить слабоумнаго Людовика, что тотъ прелатъ пострадалъ въ наказаніе за свое, достойное проклятья, благоволеніе къ евреямъ. Доминиканецъ Геврихъ и въроотступникъ Николай Донинъ стали неутомимо дъйствовать, чтобы привести приказъ папы въ исполненіе. Послѣ этого король назначилъ новую комисію, гдъ засѣдалъ также канцлеръ

86

Digitized by Google

парижскаго университета, Одо, и устроилъ диспутъ между Николаемъ и четырьмя французскими равпиами, чтобы еще одинъ разъ подтвердить обвинительные пункты.

Эти четверо равиновъ, которые были приглашены въ качествъ защитниковъ Талмуда, были: р. Ісхісль изъ Парижа, р. Монсей изъ Куси, который возвратняся изъ своего миссіонерскаго путешествія по Испаніи (стр. 56), р. Ісугда б.-Давидъ изъ Мелуни и р. Самуилъ б.-Соломонъ изъ Шато-Тьерн. Р. Ісхіель былъ избранъ ораторомъ, пбо онъ болѣе своихъ колегъ обладалъ даромъ слова 1). Диснутъ происходилъ въ королевскомъ дворцѣ (понедѣльникъ, 20 тамуза = 24 іюня 1240) въ присутствія умной королевы-матери, Бланшъ, которая вела государственныя дёла. Сначала р. Ісхісяь не хотблъ вовсе вступать въ споръ, ссылаясь на конституцію папъ, гдъ евреямъ упрочена была независимость въ своихъ внутреннихъ дълахъ. Онъ замѣтилъ, что Талмудъ является изъ жизненною стихіею, за которую всѣ еврен готовы умереть. Королева успокоила его, говоря: изъ жизни не угрожаеть никакая опасность, и она будеть иль защищать; пусть онъ только отвѣтить на всѣ поставленные ему вопросы. Когда Николай потребоваль, чтобы р. Iexieль даль присягу отвёчать по чистой совёсти, дабы не нужно было бояться, что онъ пустыми толкованіями и увертками будеть уклоняться отъ истины, р. lexieль отказался отъ присяги. Онъ замътилъ, что онъ еще никогда въ своей жизни не клялся и что не желаетъ называть имени Бога всус. Королева освободила его отъ присяги. Споръ велся вокругъ двухъ пунктовъ: встричаются ли въ Талмуди выражевія, гришащія противъ Бога и нравственности, и содержатся ли въ немъ поношенія противъ Інсуса. Р. lexieль старался опровергнуть обвиненія въ богохульственныхъ в безнравственныхъ выраженіяхъ. По отношенію ко второму пункту онъ подтверждалъ, что въ Талмудъ разсказывается нѣчто гнусное объ Інсусъ, сынъ Пантеры, но что это относится не къ Інсусу изъ Назарета, а къ его тезкѣ, который жилъ задолго до того. Р. lexieль привелъ въ доказательство вѣрности своихъ словъ также между прочимъ то, что отецъ церкви, Іеронимъ, и другіе учители церкви, знавшіе Талмудъ, не утверждали, будто онъ содержитъ нѣчто враждебное христіанству. По мнѣнію Ісхісля, съ такимъ ложнымъ обвиненіемъ выступилъ впервые лишь Николай, дышащій злобой и чувствомъ мести противъ своихъ бывшихъ единовфрцевъ, которые его исключили изъ еврейской общины вследствіе неверія.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ Disputatio Jechielis cum Nicolao, въ рукопнев, р. lexieль говоритъ: והנפלא ממני ידוע לאחרים כי יש גדולים ממני ואני הצעיר מכולם אך לא נסו לצאת ולבא אך לא נסיתי לצאת ולבא—. Въ изд. Вагензейля ошибочно сказаво: לפני הגלחות כמוני כמוהם.

Конецъ этого дпспута неизвъстенъ; пзвъстно только то, что цензурная комисія осудила Талмудъ къ сожженію. Но онъ былъ, какъ это ни странно, только спустя нъсколько лътъ сожженъ. Подъ вліяніемъ монаха Генриха, стали снова во всъхъ частяхъ Франціи отыскивать экземпляры Талмуда и родственныя ему сочиненія и силой забирать ихъ у владѣтелей; двадцать четыре ') телѣги, наполненныя этими книгами, были собраны въ одно мъсто въ Парижъ, гдъ ихъ предали огию (пятница, Тамузъ—Іюнь 1242). Два молодыхъ человѣка, провансалецъ и нѣмецъ, Авраамъ Бедареси и Менръ изъ Ротенбурга, сочиннли по поводу этого событія плачевныя пѣсни <sup>а</sup>). Людовикъ при этомъ издалъ декретъ, что всюду, гдѣ бы ни были найдены экземпляры Талмуда, они должны быть сожжены, а евреи, не желавшіе пхъ выдать—изгнаны. Страданія французскихъ евреевъ вслѣдствіе этого были очень велики. Это было такъ же больно, какъ если бы у нихъ вырвали сердце. Набожные отнынѣ въ день сожженія постились.

Только одно хорошее вліяніе нивло это сожженіе Талмуда; оно обезоружило отчасти антимаймонистовъ и успокоило разгоръвшіяся страсти враждебныхъ партій. Изъ главныхъ противниковъ маймонистскаго направленія жилъ только одинъ Іона Герунди, который не задолго до того (какъ говорять, за 40 дней до сожженія Талмуда) предаль огню черезъ доминиканцевъ и францисканцевъ сочинения Маймонида. Когда же Іона увидвлъ всю гнусность, проявляемую инквизиторскимъ монашескимъ орденомъ противъ высоко почитаемаго имъ Талмуда, онъ глубоко расканвался въ своемъ поступкъ; въ сожжени Талмуда рукой доминиканцевъ онъ видълъ Божеское наказаніе за вызванное имъ сожженіе сочиненій Маймонида при иомощи тѣхъ же доминиканцевъ. Онъ былъ такъ удрученъ своей несправедливостью, что публично въ синагогъ покаялся въ этомъ и сообщилъ о своемъ ръшеніи паломничать на могилу Маймуни, чтобы тамъ, въ траурномъ облачения, пасть ницъ и въ присутстви десяти человъкъ просить прощенія у тіни великаго, набожнаго человіка. Для этой ціли онъ тотчасъ же приступилъ къ повздкъ, оставилъ Парижъ и посътилъ Мониелье, гдв также въ синагогъ публично покаялся ) въ своемъ поступкъ противъ Маймуни. Этотъ шагъ умиротворилъ враждовавшихъ. Противники оставили свою ненависть и познали другъ въ другѣ братьевъ. Іона Герунди не могъ, однако, исполнить свой планъ, потому что его убъдительно просили сначала барселонская община, а затёмъ толедская остаться у

1) Schibole Leket.

<sup>2</sup>) Авраамъ Бедаресн, диванъ (рукоп.) у Цунца zur Geschichte стр. 462; пъснь Ротенбурга אולי שרומה.

<sup>э</sup>) Гилелъ изъ Вероны, Посланіе.

нихъ и преподавать Талмудъ, которому угрожаетъ большая оцасность; онъ остался. Въ своихъ лекціяхъ онъ произносплъ имя Маймуви всегда съ благоговѣніемъ, какъ будто имя какого нибудь святого. Такой поворотъ оказалъ темъ большее давленіе, что Іона былъ равинскимъ авторитетомъ н авторомъ многниъ талмудическихъ сочиненій, которыя пользовались уваженіемъ. Также въ этихъ сочиненіяхъ онъ давалъ знать о своемъ почитаніи Маймуни. Такъ какъ онъ особенно глубоко ощутилъ вліяніе покаянія, то онъ написалъ два сочивенія "о раскаяній и покаяніи" 1) по талмудической нормѣ. Даже смерть Іоны содъйствовала умиротворенію нартій. Онъ свою повздку на могилу Маймуни постоянно откладываль и, когда онъ неожяданно умеръ отъ ръдкой болъзни, даже друзья его и ученики были убъждены въ томъ, что его постигла небесная кара вслъдствіе невыполненія имъ своего обѣта. Вслѣдствіе раскаянія Іоны въ своихъ дѣйствіяхъ противъ Маймуни, авторитетъ послъдняго все болъе признавался также французскими равинами, а воззрѣнія Маймуни, хотя оспаривались ваучно, никогда болѣе ни обвинялись въ среси, ни осуждались.

Хотя бдительный глазъ французскаго духовенства слёдилъ за тёмъ, чтобы еврен не владёлн ни однимъ экземпляромъ Талмуда<sup>2</sup>), они сумёли все-таки отвлекать эту бдительность и углублялись въ изученіе Талмуда, какъ раньше; они не могли его оставить: онъ былъ дыланіемъ ихъ жизни. Имъ навёрное стоила много денегъ возможность занпматься Талмудомъ втайнѣ. Но папѣ Инокентію IV сообщили, что евреи тайно пользуются отвергнутыми церковью сочиненіями, я онъ, могущественнѣйшій киязь, ничего болѣе важнаго не нашелъ сдѣлать, какъ увѣщевать францускаго короля дѣйствовать строгостью я приказать отыскать экземпляры Талмуда Пря случаѣ онъ постарался обновить законъ, дышащій ненавистью, по которому христіанскія кормилицы не имѣли права кормить еврейскихъ дѣтей.

Такіе ограннчительные законы, чередуясь съ кровавыми преслѣдованіями евреевъ, повторялись отнынѣ то тутъ, то тамъ, преимущественно въ Германіи, гдѣ кроткій по природѣ народъ былъ обращенъ въ тигровъ нетерпимой церковью. Когда же монголы и татары, дикіе воины Чингизъхана, подъ предводительствомъ его внуковъ совершили завоевательное нашествіе изъ Китая на Европу, опустошили Россію и Польшу, дошли до германо-славянской границы, сожгли Бреславль и пожелали, наконецъ, проникнуть въ глубь Германіи, евреевъ обвинили въ томъ, что они тайно помогали этимъ врагамъ христіанства. Вмѣсто того, чтобы обвинить имие-

<sup>1</sup>) Iggeret ha-Teschuba H Schaar ha-Teschuba.

<sup>2</sup>) Revue des Etudes juifes III. crp. 214 № 26 o r. 1250, crp. 216 № 40 o r. 1269.

ратора Фридриха и папу, которые, вслёдствіе своей упорной вражды, допустили движеніе впередъ дикихъ опустошителей, народное бевуміе возвело ни на чемъ не основанныя обвиненія на евреевъ Германіи. Были, правда, между монголами и еврен, независимыя племена изъ Хоросана или, какъ говорило преданіе, остатки десяти колѣнъ, которые сохранились въ Каспійскихъ горахъ. Возможно, что нѣкоторыя татарскія и куманскія илемена исповѣдовали іудейство. Знали ли еврен о свохъ соплеменникатъ между монгольскими ордами? Находились ли они съ ними въ тайномъ соглашеніи? Въ Германіи говорили: евреи, подъ предлогомъ доставки имъ отравленной пищи, доставляли монголамъ оружія всѣхъ родовъ въ закрытыхъ бочкахъ; строгій пограничный сторожъ, который настоялъ на томъ, чтобы открыть бочки, открылъ измѣну. Послѣ этого многіе евреи Германіи подверглись строгой карѣ 1).

Bo Франкфурть на Майнь, гдъ позднъе всъхъ рейнскихъ городовъ возникла еврейская община, именно, приблизительно въ концъ двънадцатаго стольтія, когда изгнанные Филипомъ Августомъ евреп искали себѣ новую роднну, произошелъ споръ между евреями и христіанами, потому что родители одного несовершеннолѣтняго еврейскаго мальчика не допускали его перейти въ христіанство (24 Мая 1241 г.). Это повело къ рукопашной саваткъ между еврейскими и аристіанскими жителями этого города, гдѣ погибло изъ послѣднихъ нѣсколько, а изъ первыхъ 180. Евреи подожгли свои собственные дома и такимъ образомъ полгорода сдълалось жертвой пламени. Остальные евреи находились подъ страхомъ смерти; поэтому часть ихъ (двадцать четыре) и среди нихъ одинъ равинъ перешли въ христіанство. Другая часть обратилась къ нѣмецкому королю, Конраду II, сыну императора Фридриха II, который отнесся къ этому событію не безучастно, не потому, что была пролита невинная кровь, а потому, что государство лишилось многихъ своихъ рабовъ, плательщиковъ налоговъ. Начался процессъ, который кончился тѣмъ, что, нѣсколько лѣть спустя, Конрадъ далъ франкфуртцамъ амнистію за заслуги наъ предъ императорскимъ дворомъ и объщалъ утверждение ся со стороны императора ')

Насильно крещенные, при всякомъ удобномъ случав возвращалисъ, конечно, къ еврейству. Одна еврейская двушка, которая была крещена вмъстъ со своей сестрой, будучи невъстой, возвратилась въ лоно своей религіи. Ея женихъ между тъмъ въ Вюрцбургъ женился на другой. Когда невъста хотъла осуществить свое право на жениха, возникъ споръ между въмецкими равинами. Нъкоторые изъ нихъ: Давидъ б.-Шалтіель, Мешу-

<sup>1)</sup> Matthäus Paris historia maior къг. 1241.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Böhmer, Codex Moeno-Frankfurtii 1. 76.

ламъ б.-Давидъ и Іегуда б.-Моисей Когенъ изъ рейнской области выска-Зались въ пользу невъсты, вмевно: она, какъ насильно крещенная, достойна и ни въ коемъ случат не должна быть лишена права вступить въ еврейскій законный бракъ, ея бывшій женихъ долженъ разойтись съ своей женой и жениться на той. Исаакъ б.-Монсей Ор-Заруа 1) изъ Богемін (ученикъ Іегуды Сира Леона изъ Парижа), самый уважаемый равонскій авторятеть того времени, который пересадиль на нёмецкій востокь методь ученія тосафистовъ, былъ противоположнаго мивнія. Онъ упорно защищалъ его равинистскими доводами, говоря, что крещеная, какъ обезчещенная, не можетъ быть допущена къ браку съ евреемъ »). Черевъ два года послѣ рѣзня во Франкфурть многіе евреи въ Китцингенѣ (Баваріи), а среди нихъ и лица слабаго пола подверглись по неизвъстному поводу, въроятно по обвинению въ употреблении крови въ Пасху, пыткъ, а затъмъ казен (1243, 17 Тамуза—5 Августа <sup>з</sup>). Трупы колесованныхъ мучениковъ оставались въ теченіе четырнадцати дней на колесь и только по прошествіи атого времени они могли быть преданы землё въ Вюрцбурге. Спустя годъ многіе еврен взъ Пфорцгейма покончили самоубійствомъ (20 Тамуза 1244-28 Іюня \*). Ихъ послѣ смерти колесовали.

Несмотря на всё эти жестокія преслёдованія, нёмецкіе равины не падали духомъ, исполняли свои обязанности и нядавали постановленія. Равины изъ Шпейера, Майнца и Вормса, Давидъ б.-Шалтіель и его два товарища, далёв Исаакъ б.-Авраамъ и канторъ Іоснфъ б.-Монсей Когенъ объединились въ одинъ синодъ (въ одномъ изъ трехъ городовъ) въ 1245 году, возстановили старинныя установленія временъ р. Гершома, р. Тама и Майнцскаго синода, бывшаго за двадцать лѣтъ тому назадъ, н прибавили новыя: ип равинъ безъ согласія общины, ни община безъ согласія равина не имѣетъ права предавать кого-либо проклятію; даже тогда, когда вмѣстѣ съ городскимъ равиномъ и нѣсколько иногороднихъ равиновъ постановять объ этомъ, ихъ постановленіе не имѣетъ силы до тѣхъ поръ, пока община не присоединится къ нимъ '). Какая глубокая пропастъ между синагогой и церковью! Тутъ съ общиной не считаются, она—покорная раба духовенства; тамъ она имѣетъ тѣ же права, что и духовные руководители ея.

Какъ будто считая, что еврен еще недостаточно ограничены въ правалъ, представители церкви захотъли ихъ лишить еще и послъдней вліятельной позиціи въ христіанскомъ обществъ. Медицину изучали пре-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По имени его сочиненія: אור זרוע.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Resp. Chajim Elieser Or-Serua (сынъ Исаака) изд. Лейпцигъ 1860. № 221.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Майнцская памятная книга. <sup>4</sup>) Т. же.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ респонсахъ р. Менра изъ Ротенбурга въ концъ.

имущественно евреи; почти каждый князь и вельможа имълъ своего лейбъмедика, который пользовался большимъ или меньшимъ вліяніемъ на духъ того, чье твло довврено было его личенію. Поэтому представители церкви, рѣдко кроткіе, какъ голуби, но часто хитрые, какъ змѣи, не желали допускать такого вліянія евреевъ на властителей. Церковный соборъ въ Безьерѣ обратилъ прежде всего вняманіе на то, чтобъ евреямъ-врачамъ запрещалось заниматься практикой среди христіанъ. Подъ предсидательствомъ нарбонскаго архіенископа, этотъ соборъ, строившій козни противъ альбигойскихъ еретиковъ, вовстановилъ всё старые ограничительные законы относительно евреевъ: имъ запрещено брать чрезмфриме проценты, держать христіанскихъ слугъ и кормилицъ, занимать казенныя должности, выходить во время Страстной недбли; они обязаны ежегодно платить въ церковь по шести динаровъ за каждую семью и носить спеціальный знакъ (изображеніе колеса) на груди; наконецъ, нельзя имъ заниматься продажею мяса публично. Къ этимъ законамъ было прибавлено новое каноническое постановленіе: христіане подъ угрозой отлученія не должны допускать леченія наъ врачами (Май 1146 1). Это ограничение было повторено еврейскими на другомъ южно-французскомъ соборѣ. Еврен довели врачебное искусство въ южной Франція до процвътанія. Тибониды, дъдъ, сынъ и внукъ, были учителями христіанскихъ врачей, и теперь третій Тибонидъ, Моисей (дъйствовалъ въ 1245-1275), переводчикъ философскихъ и медицинскихъ сочиненій, долженъ былъ пріостановить пользованіе своимъ искусствомъ больныхъ христіанъ! Другой писатель по медицинѣ и практикующій врачъ, Шемъ-Товъ б. Исаакъ изъ Тортозы (род. 1206, пис. 1261 до 1264), былъ учителемъ врачебнаго искусства въ Марсели для христіанскихъ слушателей и знакомилъ ихъ съ произведеніями арабской школы. Этоть врачъ можеть служить поучительнымъ примѣромъ усердія евреевъ къ учевію. Въ юности онъ изучалъ только Талмудъ, поздибе оставилъ его, чтобы заняться торговыми делами; для этой цели онъ совершилъ далекія путешествія, перевхалъ за море и достигъ Жанъ д'Акра (Ако), послѣдняго остатка бывшаго христіанскаго королевства въ Ієрусалимів. Здівсь одинъ изъ единовѣрцевъ, занимавшійся математикой, упрекалъ его въ томъ, что онъ предпочелъ торговлю наукѣ. Шемтовъ Тортози, хотя ему уже было подъ тридцать, измѣниль вслѣдствіе этого свой образъ жизни, посиѣшилъ изъ Ако въ Барселону и, сдълавъ учение главнымъ, а заботу о деньгазъ второстепеннымъ дъломъ, изучилъ медицину такъ, что сумълъ перевести сочиненія лучшихъ арабскихъ медиковъ, Раци и Цагарави, и вообще читать лекціи по медицинь. Эти и многіе другіе еврейскіе врачи были

<sup>1</sup>) Mansi concilia T. XXIII, crp. 701, canones 37-43.

удалены изъ храма врачебнаго искусства всябдствіе решенія собора въ Безьер'в, въ то время какъ ключи этого храма находились почти единственно въ плъ рукалъ!

Между тёмъ, какъ церковь плёняла и затемняла души вёрующихъ, твла ихъ требовали своего вопреки церкви и ся постановленіямъ. Поэтому, каноническій законъ о врачахъ и не могъ долго держаться. Заболѣвая, даже ханжествующій христіанинъ старался отыскать лучшаго еврейскаго врача. Когда Альфонсъ, графъ изъ Пуату и Тулузы, брать фанатическаго короля Людовика IX, подъ покровительствомъ котораго происходилъ юдофобскій церковный соборъ въ Безьерѣ и Альби, заболѣлъ глазами, онъ долженъ былъ молить о помощи талантливаго глазного врача-еврея, Авраама изъ Арагоніи. Владѣлецъ Люнеля долженъ былъ употребить много усилій и даже прибъгнуть къ содъйствію своего придворнаго агента-еврея, чтобы получить у богатаго и независимаго еврейскаго врача объщание лѣчить французскаго принца 1). Въ Монпелье, гдѣ находилась высшая медицинская школа, еврейскіе врачи еще долгое время допускались къ экзаменамъ, практикъ, а также учебной кафедръ <sup>2</sup>).

Такъ часто происходившія убійства евреевъ въ Германіи и Франдія въ теченіе одного десятилѣтія, въ большинствѣ случаевъ подъ мнимымъ предлогомъ наказанія евреевъ за убійство христіанскихъ младенцевъ, побудили нѣмецкія и французскія общины обратиться за защитой къ паив Инокентію IV и объяснить ему, что всѣ обвиненія въ употребленіи ими человѣческой крови и сердецъ не что иное, какъ ложная выдумка, изобрѣтенная единственно для того, чтобы получить возможность убивать и грабить. Инокентій жилъ тогда наполовину въ изгнанія въ Ліонъ, куда его привелъ споръ съ императоромъ Фридрихомъ II. Онъ снизощелъ къ ходатайству евреевъ, можетъ быть, потому, что считалъ необходимымъ казаться справедливымъ во время борьбы почти со всёми свътскими властями, или потому, что евреи дали ему средства, до которыхъ онъ былъ очень жаденъ, чтобы побъдить своихъ непримиримыхъ враговъ. На его жадность къ деньгамъ была сочинена ѣдкая сатира ») слѣдующаго содержанія: богиня Пекунія \*) управляеть міромъ; церковь не закрываеть предъ ней своихъ объятій, а папа всегда охотно ее принимаеть. Инокентій IV разослаль нзъ Ліона (5 Іюля 1247 г. ) князьямъ церкви Франціи и Германін слѣдующую булу, въ которой *впервые офиціально* опровергались часто

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vaisette, histoire de Languedoc T. IV preuves CTP. 499. Nº 302.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) de Lauriêre, ordonances des rois de France T. II crp. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Раумеръ, Исторія Гогенштауфеновъ IV стр. 157. Ред.

<sup>\*)</sup> Леньги

<sup>4)</sup> Baronius annales ecclesiastici къ г. 1247. № 84.

повторяемыя, безсмысленныя и дьявольскія обвиненія противъ евреевъ: "Нькоторые духовныя лица и князья, дворяне и власть имущіе въ вашніъ земляхъ, желая несправедливымъ образомъ присвоить себѣ имущество евреевъ, изобрѣтаютъ противъ нихъ безбожныя обвиненія, изыскиваютъ поводы... Они ложно утверждають, будто евреп при насхальной транез и дилять между собой сердце убитаго младенца. Христіане полагають, что это повелѣваеть еврейскій законь, между тѣмь какь послѣдній прямо говорить противоположное. Они изъ злыхъ умысловъ приписываютъ евреямъ всякій гдѣ бы то ни было найденный трупъ. На основанія такой или другой выдумки, они неистовствують противъ евреевъ, грабять ихъ имущества до суда и слъдствія, не добившись ни уликъ противъ обвиняемыхъ, ни ихъ признанія своей виновности. Вопреки милостиво дарованнымъ евреямъ папскимъ престоломъ привилегіямъ, вопреки Богу и Его сираведливости, они морять евреевъ голодомъ, подвергають заточенію и другимъ пыткамъ и притесненіямъ; они налагаютъ на нихъ всевозможныя наказанія и приговаривають нередко къ смерти. Такимъ образомъ евреи, живя подъ властью христіанскихъ князей, чувствуютъ себя значительно хуже, чёмъ ихъ предки въ Египтѣ подъ властью фараоновъ. Евреямъ приходится оставлять нищими страну, въ которой предки изъ жили съ незапамятныхъ временъ. Такъ какъ мы не желаемъ ихъ мучить, мы приказываемъ вамъ относиться къ нимъ привътливо и благожелательно. Если вы услышите о подобныхъ незаконныхъ притесненіяхъ, то старайтесь остановить ихъ и не допускайте, чтобы въ будущемъ ихъ притесняли такимъ или подобнымъ образомъ. Притвснители евреевъ будутъ наказаны отлученіемъ церкви". 0ТЪ Нужно было бы думать, что такое рѣшительное осужденіе обвиненій евреевъ въ употребленія ими крови поведетъ къ тому, что разъ навсегда будеть покончено съ этимъ предразсудкомъ. Но папство уже успѣло такъ сильно привить ненависть къ евреямъ, что одно синскодительное слово того или другого цапы разлетвлось, какъ дымъ по ввтру.

Францускіе еврея, пользуясь благосклоннымъ отношеніемъ паны Инокентія, ръшили похлопотать также объ уничтоженіи инквизицін противъ Талмуда и о возвращения забранныхъ книгъ. Въ своемъ прошения, поданномъ папъ, они заявили, что безъ Талмуда имъ нельзя ни толковать Библію, ни выполнять религіозные обряды. Инокентій, вопреки своему прежнему поведенію, согласился также и на эту просьбу и написалъ осторожно канцлеру и кардиналу-легату парижскому, Одо, о томъ, что слъдуетъ еще разъ изслёдовать Талмудъ и, если только въ немъ не задёвается христіанская религія, тери**ѣт**ь ero B возвратить ero экземпляры. Вслѣдствіе этого Одо составилъ снова новую комисію, состоявшую изъ свыше сорока цензоровъ, между которыми былъ также доминиканецъ



Альбертъ Великій, который многимъ былъ обязанъ еврейской наукъ. Еврейскіе мыслители не только путемъ переводовъ философскихъ сочиненій съ адабскаго, но также и собственными произведеніями дали ему возможность проложить новый путь въ христіанско-схоластической философія. Исаакъ Израэли, Гебироль (Авицебронъ) и особенно Маймонидъ открыли ему глаза, конечно, настолько, насколько повязка его слёпой церковной въры не закрывала ихъ. Несмотря на это, доминиканецъ Альбертъ въ глубинѣ души ненавидѣлъ евреевъ и Талмудъ. Само собою разумѣется, что почтенные члены комисіи. включая и Альберта Великаго. ничего не понимали въ Талмудъ. Они осудили его, однако, какъ книгу, полную ваблужденій, невърія, богохульствъ и нельпостей. Канцлеръ Одо сообщилъ тогда Инокентію результаты изслёдованія, напомнилъ ему о событіяхъ при Григорін IX, такъ ревностно принявшемъ участіе въ осужденін Талмуда, и далъ ему слегка понять, что онъ, папа, введенъ въ заблужденіе евреями. Какъ кардиналъ-легать, овъ издалъ декреть, коимъ предписалъ ни въ коемъ случай не терпёть Талмуда и не возвращать конфискованныхъ экземпляровъ ихъ собственникамъ (май 1248 <sup>1</sup>). Безъ сомнѣнія, въ это время снова зажигались костры для сожженія Талмуда.

Во время правленія Людовика IX, французскіе еврен вообще нагодились въ тяжеломъ положения. Его слабый умъ позволялъ собой располагать для всякних враждебных дуйствій противь евреевь и еврейства; онъ былъ въ этомъ отношенія ревностиве самого папы. Больше всего онъ возмущался ростовщическими процентами, которые брали нёкоторые богатые еврен, но не потому, что населеніе было противъ или страдало отъ этого, а потому, что церковь принципіально осуждала взиманіе процентовъ, хотя на дълъ неръдко покровительствовала ростовщикамъ. Когда Людовику пришла на мысль авантюристкая идея предпринять новый крестовый походъ, онъ конфисковалъ имѣнія нѣкоторыхъ евреевъ, чтобы имъть деньги для войны. Въ Египтъ король попался въ плънъ (апръльмай 1250); надъ нимъ стали подтрунивать магометане, указывая ему на то, что онъ, нанболже в врный христіанству король, терпить въ своей странѣ враговъ Христовыхъ. Тогда онъ издалъ приказъ объ изгнаніи нзъ его наслёдственныхъ владеній всёхъ евреевъ, исключая промышленниковъ. Едва ли его умная мать, королева Бланшъ, исполнила этотъ безсмысленный приказъ. Послѣ смерти своей матери и по возвращении изъ похода (декабрь 1254), Людовикъ серьезно принялся за изгнание евреевъ 2). Онъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подробно у Quetif и Ekhard Scriptores ordinis praedicatorum т. I, стр. 122 и сивд. и 166 и слёд.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) de Lauriere, ordonances des rois de France, I crp. 75 № 32. Mansi concilia XXIII, crp. 882 № 23.

отобраль у нихъ ихъ недвижнымыя имънія, синагоги и кладбища. Что Филипъ Августь сделалъ изъ мнимыхъ государственныхъ питересовъ, то Людовикъ Святой совершилъ изъ фанатизма. Но, какъ и тогда, изгнаніе евреевъ не распространилось широко и не было продолжительнымъ. Оно коснулось опять только тёхъ, которые жили въ собственно-королевскихъ областяхъ, причемъ изъ числа ихъ оставлены были жившіе работою своихъ рукъ. Н'есколько лётъ спустя изгнанникамъ было дозволено возвратиться и получить обратно синагоги и кладбища 1).

Но удивительное явление: несмотря на всъ мучения, дъятельность французскихъ свреевъ въ области остроумнаго тосафистскаго толкованія Талмуда не только не остановилась, а, наоборотъ, развивалась еще долгое время, какъ будто безирепятственно. Хотя Талмудъ былъ сожженъ, а изученіе его запрещено Людовикомъ, все же какъ разъ въ это время р. Монсей изъ Куси, набожный странствующій проповѣденкъ, издалъ свою великую книгу законовъ (Sepher Mizwot Gadol \*); принявъ въ основание религіозный кодексъ Маймонида, онъ изложилъ въ своей княгь перечень талмудическихъ элементовъ и присовокупилъ библейскія религіозныя предписанія. Другой значительный талмудисть, Самуиль б.-Соломонь Сирь Морель изъ Фалезы, составилъ въ это, опальное для Талмуда, время (1242-59 3) новый сборникъ Тосафотовъ (части котораго вошли въ общеупотребительный сборникъ), несмотря на то, что онъ не имълъ книгъ Талмуда •), отобранныхъ у него доминиканскими сыщиками, и принужденъ былъ поэтому цолагаться на свою память. Р. Ісхіель изъ Парижа им'яль еще въ своей школѣ триста учениковъ, обучающихся Талмуду 5), которымъ онъ читалъ лекціи, очевидно, тоже на память. Однако, такая двятельность, въ виду многнаъ препятствій, не могла долго продолжаться. Французскія общины объднъли вслъдствіе частыхъ взятокъ и конфискацій имущества. Въ то время, какъ Франція посылала деньги для вспомоществованія азіатскимъ евреямъ, р. lexieль принужденъ былъ направить въ Палестину и сосвднія страны посланника, чтобы собрать деньги для поддержанія его школы <sup>6</sup>). Р. Iexieль вынужденъ былъ затёмъ оставить свою родину и иеревхать въ Палестину (Jean d'Acre) въ 1259 г. '). Онъ былъ однимъ изъ послѣднихъ представителей тосафистовъ. Эта школа, которая проявила столько остроумія и критическаго духа, шла постеченно къ упадку. Цер-

<sup>4</sup>) Resp. Менра изъ Ротенбурга № 250.

7) Semag Заповѣди № 184.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) де Lauriere въ ук. м. стр. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Это соч., сокращ. наз. 2"20, написано между 1245 и 1250г.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сравни о немъ Цунца zur Geschichte стр. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) T. же <sup>5</sup>) Carmoly ltineraires crp. 183.

кви удалось подавить талыудическій духъ во Францін, гдѣ онъ сосредоточныся. Послёдніе отпрыски школы тосафистовъ во Франціи занимались собираниемъ и приведениемъ въ порядовъ задолго до того составленныхъ произведеній. Исаакъ б.-Іосифъ изъ Корбейля, ученикъ и зять р. Іехіеля изъ Парижа, движимый тёмъ фактомъ, что изученіе Талмуда ослабёваеть, и сами равины не знають корошо своего дёла, составиль краткое руководство для такилъ религіозныхъ обязанностей, которыя нытьли практическое значеніе еще и въ разсѣявіи (Amude Gola, Semak 1). Онъ старался, насколько возможно было, сдёлать всю книгу популярной и удобопонятной, потому что не могъ больше разсчитывать на всеобщее легкое уразумёніе; вскорѣ послѣ того онъ издалъ посланіе къ французскимъ и нѣмецкимъ общинамъ, гдъ проснлъ позаботиться о синсывании и распространении его сочиненія. Р. Мойсей изъ Эвре, р. Эліэзеръ изъ Тука (Нормандія), р. Перецъ б.-Илія изъ Корбейля и другіе также составили сборники Тосафотовъ <sup>2</sup>), но не внесли ипчего существенно-новаго. Тосафистическое направо Франціи остановилось всл'ядствіе фанатизма вленіе нишенствующниъ монаховъ и ханжества короля Людовика IX.

Почти болве неузъшительнымъ было положение евреевъ въ Англи въ ту же эпоху при долго правившемъ королъ Генрихъ III (1216-1272). Генрихъ не былъ, правда, тпраномъ, какъ его отецъ, Іоаннъ Безземельный, а вначаль даже очень мягкных и ласковымь по отношеню къевреямъ. Пока Генрихъ былъ несовершеннолѣтнимъ, и бразды правленія были въ рукахъ регента, графа Марескаля, къ евреямъ относились мягко. Приказы о защите ихъ отъ дурного обращенія со стороны народа шли къ шерифамъ, духовенству же было убъдительно разъяснено, что имъ не принадлежить никакая власть надъ евреями »). Иностраннымъ евреямъ Генрихъ или регентъ разрѣшалъ совершенно свободное переселеніе по вствить англійскимъ областямъ, мъстнымъ же онъ запрещалъ, върно не изъ особенной и жности, переселяться въ другую страну 4). Генрихъ, какъ и его отецъ, назначилъ на пожизненный постъ верховнаго равина для всъхъ англо-еврейскихъ общинъ (presbyter Judaeorum) сначала Iouea (Іосяфъ?), потомъ Арона изъ Іорка и, наконецъ, Илію изъ Лондона ). Англійскій верховный равинъ пользовался очень значительной властью надъ членами общины. Онъ былъ вмѣстѣ съ тѣмъ королевскимъ сборщекомъ (justitiarus) доходовъ короля со стороны евреевъ и долженъ

7-182



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сокращенно ספר מצוות קטן.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сравни Цунца zur Geschichte стр. 38, 39, 41.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Документь у Tovey Anglia Judaica стр. 77-79 оть 1217 г.

<sup>\*)</sup> Т. же стр. 81 отъ 1218 г.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Т. же стр. 55, 61, 137.

былъ заботиться совмъстно съ нъкоторыми еврейскими и христіанскими колегами о внесенін въ реестры (rotuli) недвижимаго имущества англійскихъ евреевъ, о доставления еврейской подати въ казну (exchequer of the Jews) и объ удержании въ пользу послѣзней имуществъ тѣзъ, которые умерли, не оставивъ наслъдниковъ. Если верховный равинъ не захотълъ бы заниматься денежными делами, то онъ долженъ былъ бы назначить равноправнаго замѣстителя 1). Онъ имѣлъ право предавать проклятію того, кто бы не пожелалъ подчиняться его распоряженіямъ или сдёлать взносъ иля налобностей общины 2). Проявленія нетериимости духовенства Генрихъ III вначалѣ наэгойчиво не допускалъ. Когда однажды кентерберійскій архіепископъ, желая помѣшать общенію христіанъ съ евреями, издалъ декреть, конмъ предписывалъ, подъ угрозой отлученія оть церкви, не продавать никакихъ кушаній евреямъ, король отмѣнилъ интердиктъ <sup>3</sup>). Когда французскіе евреи были ограблены и изрублены собравшимися крестоносцами, онъ заботился о томъ, чтобы этотъ фанатизмъ не распространялся и на его владенія ").

Такое отношение, проникнутое уважениемъ, длилось между тъмъ не долго. Беззаботное легкомысліе Генриха Ш, его расточительность и преданность друзьямъ, вытягивавшимъ изъ него всѣ соки, именно папскимъ легатамъ и сборщикамъ, присланнымъ папою для эксплуатаціи богатой Англін, дъйствовали на нее такъ же губительно, какъ долго длящееся бъдствіе, и вызвали волненія и гражданскую войну. Съ одной стороны, король чувствовалъ сильную нужду въ деньгахъ И въ большихъ леньгахъ. а съ другой, вліяніе духовенства на государство BCe болѣе успливалось. Чтобы пополнить CBOЮ, всегда пустующую, Генрихъ подушную подать 5) даже обязалъ евреевъ вносить кассу, 88 каждаго новорожденнаго. Часть каждой денежной сдѣлки, 82ключенной между христіаниномъ и евреемъ, должна была быть отчислена въ пользу королевскаго казначейства. Вслъдствіе этого стали контролировать и подозрительно наблюдать за денежными операціями евреевъ, чтобы они не могли ввести въ обманъ короля. Долговыя обязательства должны были быть снабжены многими удостов вреніями, а копіи ихъ находиться въ городскомъ архивѣ ). Но регулярныя подати евреевъ надолго не могли удовлетворить такъ сильно задолжавшагося и расточительнаго

- <sup>1</sup>) Т. же стр. 55.
- <sup>2</sup>) T. же стр. 117.
- <sup>3</sup>) Т. же стр. 81.
- 4) см. выше стр. 83.
- 5) Tovey ctp. 148.
- •) Много документовъ у Раймера foedera и у Tovey.



короля. Въ той или другой формъ съ еврейскихъ общинъ то и дъло взыскивались значительныя суммы. О поводать заботилось духовенство. То евреямъ приписывалось истребленіе крещеныхъ евреевъ, то совершеніе обряда обръзанія надъ христіанскими мальчиками. За такія обвиненія арестовывались отдёльныя личности или даже цёлыя общины, но выпускались на свободу только за большой выкупь<sup>1</sup>). Все это было не ново. Оригинально, однако, то, что этоть король созваль еврейскій парламенть. Онъ издалъ приказъ ко всёмъ англійскимъ общинамъ явиться къ нему въ Ворчестеръ въ воскресенье предъ постомъ; изъ каждой большой общины выбиралось по шести уважаемыхъ членовъ, а изъ каждой маленькой-що два. Еврейскій царламенть въ Ворчестерѣ насчитывалъ свыше ста депутатовъ. Въ своемъ послании къ парламенту, король заявилъ евреямъ, что они собраны для совѣщанія объ ихъ обоюдной пользѣ. Но еврен врядъ ли ожидали отъ него свободъ. Генрихъ обычно сзывалъ только тогда парламенть, когда очень нуждался въ деньгахъ. Также и еврейскій парламенть быль имъ созванъ только для того, чтобы еврен доставили ему болыція суммы. Что могли еврен возразить на это? Парламенть избраль. наконецъ, довъренныхъ людей, которые должны были распредълить количество необходимыхъ денегъ пропорціонально величнит общинъ и собрать нхъ. Собиратели обязались, подъ угрозой заключенія въ тюрьму ихъ, а также дётей и женъ ихъ, доставить требуемую сумму<sup>2</sup>). Когда Генрихъ выжаль изь евреевь достаточно денегь и стыдился снова выжимать изъ няхъ деньги, онъ переуступилъ ихъ на время своему брату, Ричарду, который еще менъе того щадилъ наъ 3).

Къ этому присоединилось еще духовенство съ своимъ каноническимъ живодерствомъ. Оно настояло у короля, который былъ игрушкою въ его рукатъ, о томъ, что евреи не должны строить новыхъ молитвенныхъ домовъ, громко молиться въ своихъ синагогахъ, что они должны носить особые знаки на платьяхъ <sup>()</sup>) и т. п. Жизнь, вслѣдствіе двойной тираніи, свѣтской и духовной, сдѣлалась столь невыносимой, что верховный равинъ съ другими коллегами дважды заявляли королю отъ имени общинъ: "они не могутъ уплачивать требуемые у нихъ постоянно налоги; пусть король разрѣшитъ имъ эмигрировать <sup>()</sup>); какъ ни печально для нихъ переселеніе изъ своей родины, они все же предпочитаютъ это тому несчастному положенію, въ которомъ они находятся". Но ничто не помогло. Евреи противъ

- <sup>2</sup>) Т. же стр. 110. Документь оть 1241 г.
- <sup>а</sup>) Т. же стр. 137, 145, 157.
- 4) Т. же стр. 148 отъ 1253 г.
- <sup>\*</sup>) Matthäus Paris historia major г. 1254 стр. 887 н г. 1255 стр. 902.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Tovey стр. 98, 108, 127 и слѣд.

желанія должны были остаться въ Англін, отдавать послѣднюю копейку, ростовщичествовать, чтобы пополнягь постоянно выжатую губку. Одинъ сохранившійся документъ даетъ понятіе о тѣхъ взяткахъ, которыя были взысканы съ евреевъ Генрихомъ III. Въ теченіе семи лѣтъ они должны были доставить 422000 фунтовъ стерлинговъ (почти три милліона талеровъ 1). Одинъ еврей, Аронъ изъ Іорка, долженъ былъ заплатить королю 30000 марокъ серебромъ, и сверхъ того королевѣ 200 марокъ золотомъ. Верховнаго равина, *Илію*, Генрихъ смѣстилъ съ должности, такъ какъ тотъ недостаточно въ интересахъ короля обиралъ членовъ общины. Онъ предоставилъ затѣмъ за деньги евреямъ самимъ выбирать себѣ верховнаго равина<sup>1</sup>).

Между тёмъ въ Англіи, какъ и всюду, были возведены на евреевъ обвиненія объ убійствѣ ими христіанскихъ дѣтей. Доминиканцы своимъ ядовитымъ красноръчіемъ призывали къ наказанію евреевъ. Многіе изъ нихъ были заключены въ тюрьмы, но францисканцы освободили ихъ оттуда. Злостный современникъ, монахъ Матеей Парисъ, написалъ: "злые языки говорять, что монахи-минориты \*) заставили себе заплатить за свое дружелюбіе къ евреямъ" <sup>э</sup>). Этоть слухъ не подтверждаеть причастности евреевъ къ убійству дътей, а указываетъ лишь на то, что и францисканцевъ разъ удалось привлечь на защиту праваго дѣла. Клевета фанатическихъ доминиканцевъ противъ евреевъ внушила народу глубокую ненависть къ еврейскому племени. Когда въ Англіи народъ вцервые законно выступилъ, какъ третья власть въ государстве \*\*), и возсталъ противъ королевскихъ притязавій, то одновременно съ этимъ онъ напалъ на евреевъ въ Лондонъ, разграбилъ ихъ имущество и умертвилъ изъ нихъ 1500. (Святая недвля 1264 года \*). Остальнымъ евреямъ удалось спастись въ Тоуэръ, гдъ ихъ защитилъ король. Дома евреевъ достались однако разбойничьимъ баронамъ. Вслъдствіе этого евреи такъ объднъли, что не могли вносить регулярныхъ податей, и Генрихъ, чтобы не довести ихъ до иолнаго объднънія, далъ имъ на три года отсрочку (1268 <sup>в</sup>). Одновременно съ этимъ король и нарламенть запретили имъ покупать у христіанъ дома и ленныя помъстья (1270 6). При такихъ обстоятельствахъ

- <sup>1</sup>) Лордъ Кокъ у Точеу стр. 237.
- <sup>3</sup>) T. ase 58.
- \*) Францисканцы. Ред.
- 3) Mattahäus Paris къ г. 1257 стр. 922.
- \*\*) въ лицъ нижней палаты Ред.
- \*) Источники у Pauli Исторія Англін III, стр. 764.
- 5) Tovey crp. 167.
- 7) Т. же стр. 188.

неудивительно, что англійскіе еврен не проявили никакой дъятельности въ литературъ. Писатель Монсей, сынъ Исаака (сынъ князя?) изъ Англін или Лондона, который составилъ въ то время еврейскую грамматику и словарь (Sepher ha Schoham '), былъ, безъ сомивнія, изъ Францін, потому что онъ объяснялъ на французскомъ языкъ слова Библін.

Если поверхностно посмотрёть и сравнить жизнь евреевъ въ Испанін съ положеніемъ ихъ братьевъ въ Англін, Францін и Германін, то она покажется намъ раемъ. Въ Кастилии управлялъ тогда король Альфонсъ Х, который еще современниками былъ прозванъ Мудрымъ; онъ споспѣшествовалъ наукѣ, которую дѣйствительно любилъ, и стремился идти по стонамъ своихъ магометанскихъ предінественниковъ, Абдерахмана III и Аллакема. Хотя его отецъ, Фердинандъ Святой (прозвище это уже указываеть на его нетолерантность), не особенно благоволилъ къ евреямъ, все же казалось, что сынъ его, который вообще не сходился съ нимъ, пойдеть по другому направленію. Въ походѣ противъ Севильи, которымъ онъ руководилъ еще будучи кронпринцемъ, находились также еврен въ его войскв. При взятія этого города и при надъленія борцовъ землями, инфантъ Альфонсо не забыль также и евреевь. Онь уделиль имъ поля въ деревнъ, которая должна была принадлежать исключительно имъ (Aldea de los Judios). Евреямъ Севильи онъ далъ три мечети, которыя были обращены ими въ синагоги; евреи, въроятно, способствовали его завоеванію, нбо подъ властью алмогадовъ, считаясь лжемагометанами, они влачили печальное существование. Вольшая часть города, отделенная стеной оть остальной части, принадлежала евреямъ (подъ именемъ parternilla de Ios Judios 2). Севильская община неъ благодарности къ побъдителю преподнесла ему цённый, искусно сдёланный ключъ съ надинсью на еврейскомъ и испанскомъ языкахъ: "Король королей откроетъ, король земли войдеть" э). Когда Альфонсо достигь власти, онъ довърилъ евреямъ многія важныя должности. Донъ Меиръ де Малеа, свътски образованный и знающій Талмудъ, былъ королевскимъ казначеемъ и носилъ титулъ алмошарифа \*). Онъ, по всей въроятности, очень добросовъстно относился къ своей должности, такъ какъ она перешла затемъ къ его сыну, Донъ Цагу (Исааку). Долго оставался въ Кастиліи нензмѣнный обычай выбирать евреевъ въ казначен не только потому, что они хорошо и лучше понимали въ финансовыхъ дблахъ, чбмъ въ рапирахъ испанскихъ рыцарей, а

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дукесъ, lewisch Chronicle 1849 стр. 296. Renan, Les Rabins francais du commencement du XIV siècle стр. 484.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zuniga annales n de la ciudad de Sevilla T. I. CTP. 136.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) T. же стр. 47.

<sup>•)</sup> Кайзерлингъ, Исторія евреевъ въ Наваръ стр. 117.

еще и потому, что они были преданиве и относились добросоввстиве. Другіе еврен имѣли также доступъ ко двору Альфонса. Его лейбъ-медикомъ былъ еврей, донъ Іуда б-Моисей (не Мозка) Когенъ, состояв. шій одновременно астрономомъ и астрологомъ. Король очень в'врилъ въ астрологію и алиныю; онъ предложиль знающимь евреямь перевести астрономическія сочиненія и сочиненіе о свойствахъ нѣкоторыхъ камней съ арабскаго языка на кастильский. Христіанскихъ ученыхъ, знающихъ арабскій языкъ, было, какъ и въ прежнее время, очень мало, несмотря на то, что ихъ окружали арабы; еврен тутъ, какъ и всюду, должны были сдёлаться посредниками. Клерикалы перевели затъмъ кастильскій переводъ евреевъ HA латинскій языкъ. Король именовалъ одного синагогальнаго кантора 88Ъ Толеды "своимъ мудрецомъ". Это былъ донъ Цагъ (Исаакъ) ибнъ-Сидъ, одинъ изъ значительнъйшихъ астрономовъ того времени. Альфонсъ поручилъ этому кантору, донъ Цагу, составить астрономическія таблицы, которыя прославили имя короля болѣе, чѣмъ его военныя дъйствія и государственная мудрость. Вилоть до астрономическихъ открытій воваго времени, спеціалистамъ служили пособіемъ "альфонсовы таблицы", которымъ надлежало быть названными "цагскими" пли "сидскими". При дворъ Альфонса находился еще третій естествоиспытатель, Самуилъ Галеви (Абулафія Алави ?), имя котораго связано съ искусными водяными часами, приготовленными имъ по порученію короля. Пристрастіе Альфонса къ наукѣ о звѣздахъ и къ представителямъ этой науки было такъ ярко pasyкрашено въ легендахъ, что въ исторіи оно выступаеть, какъ неоспоримая дъйствительность. Разсказывалось: "король созвалъ конгрессъ астрономовъ, которые засвдали пять лютъ сряду; членами его были христіане, магометане и еврен, среди которыхъ lerуда Когенъ и Самуплъ Галеви; всътъ было свыше пятидесяти человѣкъ; на этомъ конгрессѣ подъ предсѣдательствомъ короля или замъстителя въ его отсутствіи разбирались и ръшены быля важнівні астрономическія проблемы; король быль такъ доволень работами своихъ астрономовъ, что освобдилъ ихъ и потомковъ ихъ отъ государственныхъ податей". Весь этотъ разсказъ поконтся на вымыслѣ кого-то, который кое-что слышаль объ арабскихъ и еврейскихъ астрономагъ, также о пристрастіи Альфонса къ этой наукѣ. Стремясь также 8 очистить и улучшить испанский языкъ, который, вслъдствіе смъшенія романскихъ и арабскихъ элементовъ, пріобрѣлъ характеръ жаргона, Альфонсъ будто велѣлъ евреямъ перевести наряду съ другими сочиненіями также и Ветхій Завѣтъ съ первоначальнаго языка на кастильскій. Между твмъ и это извъстіе не пмъетъ никакого дъйствительнаго основанія. Опредѣленіе евреевъ на придворныя должности при Альфонсѣ было, конечно, непріятно сердцу представителей церкви, и папа Николай Ш

поэтому спльно укорялъ короля, указывая, что многія несчастія произойдуть отгого, что еврен предпочитаются христіанамъ <sup>1</sup>).

Однако положение кастильскихъ евреевъ подъ его управлениемъ было вовсе не такных хорошных, какъ можно было предполагать на первый взглядъ. Оно не соотвѣтствовало тому, какъ сильно онъ привлекалъ KO двору образованныхъ и способныхъ евреевъ и, такъ сказать, пользовался нъталангами. Онъ также не былъ свободнымъ отъ предразсудковъ своего времени противъ евреевъ. Духъ ненависти къ евреямъ, внушенный Инокентіемъ III, овладѣлъ Альфонсомъ, какъ императоромъ Фридрихомъ П, преемникомъ котораго онъ былъ избранъ одной партіей въ Германіи. Альфонсъ заслужилъ почетный титулъ "Мудраго" только въ узкомъ смысл'в этого слова, нбо въ полнгическихъ делахъ действовалъ совсемъ не мудро, а по отношенію къ церкви далеко не былъ такимъ просвъщеннымъ, какъ Фридризъ II. Альфонсъ былъ больше романтикомъ, который не могъ справнться съ реальными дълами своего времени, гонялся за несбыточными мечтами, строялъ въ мысляхъ собственный міръ, для осуществленія котораго у него не хватало однако силь. Мудрый Альфонсь былъ собственно мечтателемъ и слабымъ человѣкомъ, имѣвшимъ неясныя стремленія и никакой твердсй воли. Когда одна, очень властолюбивая, партія среди німецкихъ князей избрала его німецкимъ императоромъ, онъ запустилъ свои отечественныя дёла, и всетаки не имёль достаточно силъ, чтобы овладъть Германіей. Онъ удовлетворялся веденіемъ малыхъ интригъ съ духовенствомъ и папой, чтобы достигнуть цёли, но они, какъ более умные, перехитряля Альфонса и водили на помочахъ. Изъ любви ли КЪ духовенству или тоже изъ ханжескаго образа мыслей, онъ ограничивалъ много разъ евреевъ законодательнымъ путемъ и поставилъ ихъ въ низкое положение. Правда, есть сомивние въ томъ, что имъ или его отцомъ переведень на кастильскій языкь вестготскій сводь законовь (Forum Judicum, fuero juzgo), въ который были внесены двъ главы враждебныхъ евреямъ законовъ, изданныхъ королями отъ Рекареда до Эгики, и изъ котораго нспанцы всосали неискореняемую ненависть къ евреямъ; но ужъ не подлежитъ никакому сомнѣнію то, что Альфонсъ въ одномъ, имъ самимъ изданномъ, законодательствѣ замышлялъ унизить евреевъ.

Онъ составилъ на кастильскомъ языкъ общирный кодексъ (1257— 1266) для всъхъ народовъ своего государства, въ семи большихъ частяхъ, гдъ трактовалось также о евреяхъ; имъ даже посвящалась тамъ цълая глава<sup>3</sup>), гдъ значится: "Хотя евреи отвергаютъ Христа, ихъ все же териятъ во всъхъ христіанскихъ земляхъ только для того, чтобы они вызывали

<sup>1)</sup> Baronius (Raynaldus), Annales eccles. ad an. 1279 Nº 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) B<sub>5</sub> 7 vactu, 24: de los Judios.

у всвиъ воспоминание о происхождении ихъ отъ племени, распявшаго Інсуса. Такъ какъ они только терпимы, то они должны держать себя тихо, безшумно, не должны ни публично процовъдывать іудейство, ни цытаться обращать кого-либо въ свою религію". По закону Альфонса, назначалась даже смертная казнь за обращеніе христіанъ въ іудейство. Далѣе тамъ говорится, что прежде еврейское племя было почитаемо, еврейскій народъ назывался Божьемъ, но съ тѣхъ поръ, какъ они совершили преступленіе противъ Інсуса, они лишились своего преимущества, а потому никакой еврей не долженъ имять честь занимать офиціальную должность въ Испаніи 1). Всв ограничения, какия только были созданы челов вконенавистнымъ фанатизмомъ. Альфонсъ включнаъ въ свой сводъ законовъ. Заковъ запрещалъ строить новыя синагоги, держать христіанскихъ слугъ и смфшиваться съ христіанами. Еврен и еврейки должны были носить особые знаки на головномъ уборѣ; встрѣченный безъ нихъ платилъ десить мараведи золотомъ (дукаты); если же онъ былъ бъденъ, то публично получалъ десять ударовъ плетью э). Еврен не должны совмёстно съ христіанами ни ёсть, ни купаться <sup>3</sup>). Альфонсъ включилъ также п то огравичение, по которому евреи не имѣли права публично показываться въ Страстную цятницу •). Мудрый Альфонсъ вѣрилъ лживой баснѣ, что еврен ежегодно въ Страстную пятницу пригвождають ко кресту христіанскаго ребенка, и поэтому постановилъ всякаго виновнаго въ этомъ или въ распятіи восковой фигуры въ этотъ день предать смерти 3). Напрасно папа Инокентій IV убъждалъ въ лживости этого обвиненія, напрасно доказывалъ онъ невинность евреевъ (стр. 93). Въ непогрѣшинмость папы, когда овъ говорияъ въ пользу евреевъ, не вѣрили даже достаточно освѣдомлевные короли, которые сносились съ евреями. Едва можно повѣрить, что король, имѣвшій лейбъмедика еврея, издалъ законъ, по которому христіанинъ не долженъ былъ принимать лѣкарство, если оно изготовлено было евреями ). Выло уже достаточно много, если по законодательству Альфонса нельзя осквернять спнагоги евреевъ, принуждать ихъ къ насильственному крещенію, заставлять являться на судъ въ праздничные дни и подвергать при присягъ унизительнымъ церемовіямъ <sup>7</sup>). Еврейскіе законы, изданные Альфонсомъ, не имѣли, правда, въ то время какого-нибудь практическаго значенія: его кодексъ вошелъ въ законодательную силу значительно позже, ибо города

и кортесы съ большимъ упрямствомъ держались своихъ местныхъ обычаевъ.

<sup>1</sup>) Т. же § З. <sup>3</sup>) Т. же § 8. <sup>5</sup>) Т. же. <sup>-</sup> <sup>7</sup>) Т. же н § 4-6.

 $\Box >$ 

<sup>2</sup>) Т. же § 11. <sup>4</sup>) Т. же § 2. <sup>9</sup>) Т. же н § 8. конецъ.



Дов вряя должности евреямъ, Альфонсъ самъ отступалъ отъ своихъ законовъ. Однако же его кодексъ въ семи частяхъ все-таки имълъ печальное значение для испанскихъ евреевъ, ибо, примъняя къ евреямъ церковноканонический масштабъ, овъ способствовалъ тому, что ихъ рай превратился въ адъ. Еще и по сию пору въ силъ законы Альфонса въ испанской Америкъ въ то время, когда его астрономическия таблицы давно забыты.

Арагонское королевство относилось къ евреямъ своей страны еще значительно хуже. Къ ухудшению ихъ положения содъйствовали влияния съ двухъ сторонъ. Долго царствовавшій король, Янме (Іаковъ I), имель владънія въ южной Францін и часто сходился съ ханжескимъ королемъ Людовикомъ IX и его совѣтниками. Отъ нихъ онъ заимствовалъ теорію обращения съ евреями. Изъ со встани изъ имуществами онъ также считалъ своей собственностью, своими, въ нёкоторомъ роде, государственными рабами. Поэтому никакому еврею не разръпалось отдавать себя подъ покровительство дворянъ. Такое воззрѣніе имѣло, правда, и свою хорошую сторону, ибо еврен такимъ образомъ не подлежали суду духовныхъ. Одинъ нэъ изданныхъ Явме законовъ, между прочимъ, замъчаетъ, что къ евреямъ отнюдь не должно относиться, какъ въ плѣннымъ яли крѣпостнымъ <sup>1</sup>). Однако же они вовсе не менће подвергались проязволу владѣтелей, не ограниченныхъ ни законами, ни обычаями. Другое вредное вліяніе шло со стороны церкви и ея слёпыхъ ревнителей. Генералъ доминиканцевъ, Раймундъ де Пеньяфорте, собиратель папскихъ декреталій, все мышленіе котораго было направлево къ тому, чтобы возвысить власть панства и непогрѣшимой церкви надъ властью свѣтскихъ владѣтелей, предшественникъ Вицента Ферера, Капистрано и Торквемады, мрачный монахъ, былъ духовнымъ отщомъ короля Янме. Арагонскій король много любплъ и много гръпняъ; онъ поэтому постоянно нуждался въ духовномъ отцѣ и находился въ зависимости отъ него. Если онъ не всегда цвиствоваль согласно его желаніямь, то по отношенію къ евреямь и магометанамъ онъ охотно дѣлалъ уступку своему духовнику. Ценьяфорте замышлялъ обратить евреевъ и магометанъ въ христіанство. Поэтому онъ велёль высшимь школамь, управляемымь доминнканцами, изучать также еврейскій и арабскій языки, чтобы монахи-пропов'ядники пріобр'яли тімъ самымъ орудіе для успѣшнаго обращенія евреевъ въ христіанство.

Первымъ миссіонерскимъ проповѣдникомъ къ обращенію евреевъ въ христіанство былъ крещеный еврей, ученикъ этого ордена, Павелъ Христіани изъ Мовпелье э). Разъѣзжая по южной Франціи и другимъ мѣ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эршъ и Груберъ, энцпклопедія т. 27. стр. 211.

<sup>2)</sup> Главный источникъ для этихъ событій соч. Нахманида וכוח הרמכין עם שראי שולו

стамъ, онъ приглашалъ евреевъ на дисиуты и хотѣлъ доказать нмъ, что мессіанство Іисуса и его божественность утверждаются въ Библіи и Талмудѣ. Но такъ какъ его миссія увѣнчалась незначительнымъ успѣхомъ или вовсе не имѣла успѣха, то Пеньяфорте пришло на мысль устроить при королевскомъ дворѣ публичную религіозную бесѣду о христіанствѣ и іудействѣ между Павломъ Христіани и внаменитѣйшимъ въ Испаніи равиномъ, Моисеемъ Нахманидомъ; онъ разсчитывалъ при этомъ, что, если Нахманидъ будетъ обращенъ въ христіанство, то, безъ сомиѣнія, всѣ еврейскія общины перейдуть туда же. Нахманидъ получилъ послѣ этого пригласительное письмо отъ короля Янме явиться въ Барселону на торжественный диспуть (1263).

Нахманидъ явился и долженъ былъ вопреки своему желанію приступить къ диспуту. Онъ сдёлалъ это однако съ достоинствомъ и защитилъ еврейство предъ христіанскимъ королемъ такъ же хорошо, какъ Филонъ изъ Александріп предъ языческимъ императоромъ за тысячу двѣсти лътъ до того. Предварительно Наиманидъ заявилъ Янме и его духовному отцу, Ценьяфорте, что приступить къ диспуту только подъ условіемъ полной свободы слова, наравит со своимъ противникомъ. Король согласился на это условіе. Когда же Пеньяфорте при этомъ замістиль, что не слівдуетъ только злоупотреблять этой свободой для поношеній христіанства. Нахманидъ съ достоинствомъ возразилъ, что онъ также знаеть правила приличія. Диспуть между Нахманидомъ и Павломъ Христіани, если его сравнить съ диспутомъ между р. lexieлемъ и Николаемъ Донинымъ, ясно показываетъ, какъ значительно далеко пошли впередъ испанскіе евреи относительно своихъ свверо-французскихъ братьевъ. Парижскій равинъ и доминиканецъ Донинъ боролись, какъ два простыхъ кулачныхъ бойца, которые наступають другь на друга кулачными ударами и сопровождають ихъ ругательствами; равинъ изъ Героны и доминиканецъ Павелъ, напротивъ, выступили какъ два высокообразованенать благороднытъ человъка, которые направляли очень вѣжливо другъ на друга удары и съ соблюденіемъ благородныхъ пріемовъ.

Четыре дня длился этоть диспуть въ Барселонѣ (отъ 20 юля <sup>1</sup>) во дворцѣ короля въ присутствіи всего двора, многихъ лицъ высшаго духовенства, рыцарей и людей изъ народа. Слушателями должны были быть также многіе еврея. Нахманидъ съ самаго начала намѣтилъ себѣ ясно поле дѣйствія. Онъ былъ такого миѣнія: "спорныхъ пунктовъ между іудействомъ и христіанствомъ такъ много, что онъ предлагаеть обратить вниманіе только на существеннѣйшіе; прежде всего нужно разо-

<sup>1</sup>) Время диспута Нахманидъ обозначаетъ въ своемъ соч.: 1195 со времени разрушенія храма=1263.

брать, появился ли уже Мессія; затвыть долженть ли Мессія, согласно библейскому пророчеству, разсматриваться какъ Богъ или какъ родившійся оть простыхъ смертныхъ; наконецъ, кто правъ въ своей въръ, еврен или христіане". Король п всё участники согласились съ предложеніемъ Нахманида. Интересно слёдующее сопоставление: Николай Донниъ обвинялъ Талыудъ въ томъ, что въ немъ содержатся поношенія противъ Інсуса и христіанъ; Павелъ Христіани же утверждалъ противоположное, будто Талмудъ признаеть Інсуса Мессіей. Это Нахманиду было очень легко опровергнуть. Главное доказательство Павла основывалось на агадическихъ (гомилетико-алегорическихъ) положеніяхъ, которыя были еще въ началѣ поколеблены заявлевіемъ Нахманнда, что онъ не върнть ни въ эту, ни въ другія агады. Домнинканецъ упрекнулъ тогда равния въ такомъ еретическомъ признанія, какъ будто онъ больше понямалъ, что составляетъ въ еврействѣ невѣріе и что правовѣріе. Его еврейскій противникъ, однако, не смутился и отв'ятилъ: еврей в'фритъ въ истину Библіи и въ талмудическое толкованіе ся постольку, поскольку оно касается религіозной практики; агадическое же толкованіе, какъ проповѣдь (Sermones), онъ можетъ либо признать, либо отвергнуть, смотря по тому, соотвётствуеть ли или противорѣчитъ оно его духу. На другой, смѣло брошевный ему, упрекъ, что христіанскій король ему дороже Мессін, Нахманидъ возразиль, что для него, какъ и для всёхъ евреевъ, гораздо больше заслугъ въ томъ случаф, если они въ плфну, подъ властью христіанскаго короля, при униженіяхъ и оскорбленіяхъ, исполняють законы еврейства, чёмъ еслибы они дѣлали то же самое подъ властью могущественнаго еврейскаго короля при нолномъ благополучіи и свободъ. Ибо Мессію нужно разсматривать, какъ короля изъ плоти и крови. Нахманидъ не упустилъ изъ вниманія, конечно, и слѣдующее сильное возраженіе противъ мессіанства Іисуса, которое приводилось еще старыми полемистами: "Согласно предсказаніямъ всваъ пророковъ слёдуетъ, что ко времени пришествія Мессін люди подымутся до нравственной высоты, а войны и кровопролнтія прекратятся; между тѣмъ съ появленіемъ Христа, на землѣ еще чаще, чѣмъ раньше, стали проявляться несправедливость и насилія, христіане особенно настроены воннственно, т. е. готовы проливать кровь". Обратившись затёмъ къ королю, Нахманидъ сказалъ: "Тебъ, о король, и твоимъ рыцарямъ было бы трудно разстаться съ военнымъ ремесломъ, какъ того требуетъ наступлевіе мессіанскихъ временъ".

Такъ какъ Нахманидъ въ цервые три дня говорилъ о христіанствъ смъло, хотя держался съ большимъ достоинствомъ, барселонскіе еврен стали оцасаться преслъдовавій со стороны доминиканцевъ и потому просили Нахманида пріостановить диспутъ. Рыцьри и духо-

венство также предостерегали его оть того, чтобы онъ не CJRIDкомъ увлекался, говоря о христіанствѣ. Съ своей стороны ОЛИНЪ выдающійся францисканскій монать, Фрай де Генова, завидовавшій вліянію доминиканцевъ на короля, тоже уговаривалъ Нахманида прервать диспуть. Наконецъ, барселонскіе мищане--- христіане, привимавшіе участіе въ евреякъ, старались не допускать до раздраженія. Нахманидъ сообщилъ объ этомъ королю; но, по настоянію послёдняго, словесный турнпръ продолжался. Въ результатв Нахманидъ вышелъ побъдителемъ, ибо стоялъ значительно выше Павла Христіани. Въ частной аудіенція король, коснувшись Нахманида, замѣтилъ, что викогда еще не слыхалъ такой умвой защиты неправаго дѣла. Доминиканцы же старались распространять молву: "Павелъ Христіани такъ ствснилъ своего противника, что тотъ глубоко пристыженный тайно сбъжаль. Наиманидъ между тъмъ оставалоя еще въ Барцелонъ свыше восьми дней, ибо онъ слыхалъ, что король и доминиканцы намъреваются въ слъдующую субботу посътить синагогу. И дъйствительно, они пришли: де Пеньяфорте пытался возобновить диспуть въ синагогъ. Желая пояснить догмать Троицы, онъ указаль на вино, которое, представляя запахъ, вкусъ и цвътъ, составляетъ единство. Опроверженіе такого и подобныхъ ему неудачныхъ сравненій было для Нахманнда дёломъ совсёмъ нетруднымъ, и онъ вынудялъ духовняка короля высказать онасную мысль: догматъ Троицы-такая глубокая мистерія, что она непостижима даже для авгеловъ. На это Наиманидъ вамътилъ, что нечего въ такомъ случай упрекать людей, если они не понимаютъ того, чего не постигають даже ангелы. Передъ своимъ отътздомъ, Нахманидъ былъ еще разъ на аудіенція у короля, который дружелюбно съ нимъ разстался. Онъ получилъ отъ короля почетный подарокъ въ триста мараведи.

Но не такъ хороши были послѣдствія барцелонскаго диспута. Де Пеньяфорте долго лелѣялъ мысль объ обращеніи евреевъ въ христіанство, и ничто не могло остановитъ его. Онъ тотчасъ же выхлопоталь охранную грамоту (отъ 29 Августа 1263 г.) для покровительствуемаго имъ Павла Христіани, котораго посылалъ объѣвдить страну съ миссіонерской цѣлью; тѣмъ самымъ евреи предоставлялись произволу еврейскаго домивниканца. Что не удалось въ Барцелонѣ съ такимъ противникомъ, какъ Нахманидъ, то легко могло удаться гдѣ-нибудь въ иномъ мѣстѣ съ менѣе умѣлыми противниками. Общинамъ Араговіи и привадлежащей къ ней полосы южной Франціи было строго указано, что ови обязаны являться на диспуты, устраиваемые Павломъ Христіани, въ синагогѣ ли или въ другомъ мѣстѣ, спокойно его выслушивать, смвренно отвѣчать на его вопросы и доставлять книги, нужныя ему для представленія доказательствъ. Издержки по этому путешествію покрывались евреями, которымъ предоставлено было зачесть ихъ при взносъ королевскихъ податей. Всъмъ чиновинкамъ вмънялось въ обязанность помогать доминиканскому миссіонеру и наказывать противниковъ изъ евреевъ '). Можно себъ представить отчаяніе евреевъ при подобныхъ требованіяхъ. Побъждая или оставаясь побъжденными, они все равно подвергались бы притъсненіямъ.

Не найдя хорошаго пріема у своихъ бывшихъ единовърцевъ, несмотря на покровительство короля, Павелъ Христіани рѣшилъ цойти по стопамъ Николая Донина и обвинилъ Талмудъ въ томъ, что онъ содержить враждебныя выраженія противъ Марін и Інсуса. Павелъ Христіани явнися къ папѣ Клименту IV, повторилъ свои обвиненія противъ Талмуда и выхлопоталь у него буллу къ тарагонскому епископу (1264<sup>2</sup>) о конфискаціи книгъ Талмуда и сожженіи ихъ, если Талмудъ, послѣ изслѣдованія его доминнканцами и францисканцами, будеть найдень оскорбительнымь для христіанства. Эта, враждебная Талмуду, булла была передана лично Павломъ. Король Янме приказалъ послѣ того (1264) изслѣдовать Талмудъ и зачеркнуть въ немъ предосудительныя выраженія. Въ составъ цензурной комиссін вошли: барцелонскій епископъ, де Пеньяфорте и три другихъ доиненканца, Арнольдъ де Сигара, Петръ де Януа и Раймундъ Мартинь, который, какъ христіавинъ, изучилъ довольно основательно въ доминиканской школѣ арабскій, халдейскій и еврейскій языки, но направилъ свою ученость въ сторону преслъдованій еврейства и ислама. Павелъ Христіани также вошелъ въ составъ комиссіи. Послѣдняя обозначила мёста, которыя должны были быть вычеркнуты въ Талмуде. Это была нервая цензура Талмуда со стороны доминиканцевъ въ Испанія. Но въ Арагоніи она была болѣе снисходительной, чѣмъ во Франціи, гдѣ присужденъ былъ къ сожжению весь Талмудъ целикомъ. Этою относительною милостью евреи обязаны ученому доминиканцу, Раймунду Мартину, въсколько позже издавшему два юдофобскихъ сочиненія, который былъ убъжденъ въ томъ, что нъкоторыя мъста въ Талмудъ свидътельствуютъ объ истанности кристіанской в'вры и исходять отъ Монсея, и потому Талмулъ не долженъ быть уничтоженъ <sup>3</sup>).

Этимъ однако не закончились печальныя послёдствія диспута Нахманида. Ихъ испыталъ тотъ самый человѣкъ, который составлялъ центръ испанскаго еврейства въ помаймонидово время. Въ виду миссіонерскихъ выходокъ Павла Христіани и лживаго хвастовства доминиканцевъ о поо́в̀дѣ, одержанной пми на происходившемъ во дворцѣ диспутѣ, Нахманидъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вагензейлъ, Введеніе къ диспуту Нахманида.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Введеніе Карицова къ pugio fidei Мартина стр. 92, 105.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Raymundi Martini pugio fidei adversus Mauros et Judaeos, изд. впервые въ Парижъ 1651.

счелъ съ своей сгороны нужнымъ огласить для своихъ единовъ̀рцевъ истинную правду о происшедшемъ въ Барцелонъ̀.

Онъ дѣлалъ это не тайно, а, наоборотъ, прислалъ копію геронскому енископу, когда тотъ попросилъ его объ этомъ. Конін описанія этого диспута были распространены по различнымъ странамъ, гдъ проживали еврен (1264). Само собою разумвется, что твых самымь онь еще болве возстановилъ "кроткихъ" противъ себя. Одна изъ тѣхъ коній попалась въ руки Павла; онъ, понимая по-еврейски, выудилъ оттуда грубѣйшія поношенія противъ христіанства и сообщилъ о нихъ своему начальнику, бывшему генералу доминиканцевъ, де Пеньяфорте '). Послъдній совмъстно съ однимъ колегой по ордену создалъ изъ этого уголовное преступленіе и представилъ королю формальное обвинение противъ этого сочинения и автора его. Донъ Янме долженъ былъ считаться съ этой жалобой; однако, какъ бы не довъряя суду, состоявшему изъ доминиканцевъ, онъ созвалъ экстренную компсію, въ которую входили барцелонскій епископъ, другіе духовные, а также и юристы, вызвалъ Нахманида или Вонастрюка де Порта для дачи объясненій и постановиль, чтобы дёло разбиралось ßЪ его присутствия. Нахманиять находился въ очень непріятномъ положенія, но онъ не могъ отречься отъ истины и сказалъ: "въ своемъ описание онъ выразился нисколько противъ христіанства, но во всякомъ С.1748В ве больше и не меньше того, сколько онъ говорилъ на диснутѣ въ присутствін короля, которымъ ему была предоставлена и безусловно выдержана свобода слова; следовательно, его не следовало ни привлекать къ отвётственности, ни обвинять за тв выраженія о христіанствв, которыя 08Ъ употреблялъ безпрепятственно при уствой защитъ".

Король и комисія признали справедливость его доводовъ; не желая, одна:: о, раздражать доминиканцевъ и въ частности де Пеньяфорте, они постановили изгнать Нахманида на два года изъ его родпны, а его сочиненіе—сжечь. Инквизиція еще не была всемогущественной. Доминиканцы, ожидавшіе болъе суроваго наказанія, были недовольны этимъ, слишкомъ мягкимъ, приговоромъ. Повидимому, они намъревались привлечь Нахманида къ своему собственному трибуналу и, конечно, строго осудить его. Такому стремленію, однако, энергично воспротивился король Янме. Онъ передалъ Пахманиду охранную грамоту, въ которой содержалось, что обвиненія противъ него по этому дѣлу должны разбираться только въ присутствіи короля (Апрѣль 1265 г.). Доминиканцы, конечно, очевь возмущались мягкостью короля и якобы вмѣшательствомъ его въ изъ право изрекать приговоры. Они апелировали къ папѣ Клименту IV, указывая на

110



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пеньяфорте съ 1240 г. не былъ уже генераломъ доминиканцевъ.

### монголы.

то, что король оставилъ безнаказаннымъ составителя антихристіанскаго сочныенія. Цана, у котораго накопилнсь къ тому времени еще и другія обвинения противъ арагонскаго короля, отправилъ ему строгое послание, въ которомъ порицалъ его и приказывалъ лишить еврейскихъ чиновниковъ ихъ должностей, а также строго наказать того нечестивца, который опубликовалъ религіозное собествдованіе, втроятно, для чествованія побъды, одержанной заблужденіемъ (1266). Неизвістно, отразились ли требованія папы на отношенін короля къ Нахманиду. Какъ бы то ни было, Нахманидъ былъ присужденъ къ наказанію, по всей вѣроятности, къ изгнанію изъ своей страны. Семидесятилётнымъ старцемъ Нахманидъ оставилъ родину, двухъ сыновей, школу, друзей и почитателей и отправился въ Палестину, по которой онъ страстно тосковалъ, какъ и его единомышленникъ, Ісгуда Галеви. Онъ даже утверждалъ, что цереселеніе въ Іудею составляеть религіозный долгь каждаго еврея 1). Судьба пошла навстойчу его завѣтной мечтѣ; онъ исцѣлился отъ тоски и исполнилъ одну изъ заповѣдей. Нахманидъ выѣхалъ на кораблѣ и прибылъ въ Жанъ д' Акръ (1267), который принадлежалъ тогда еще христіанамъ. Оттуда онъ направился въ Іерусалимъ (9 элула-12 августа<sup>2</sup>).

При ознакомлении съ положениемъ Палестины, Нахманидъ испытывалъ глубоко горестныя ощущенія. Онъ еще больше Іегуды Галеви ошибся въ своихъ надеждахъ. Монголы или татары подъ властью Гулаги за нъсколько лътъ до того (1260) произвели тутъ ужаснъйшія опустошенія. Неожиланныя, стремительныя завоеванія монголовъ ошеломили евроцейскіе и азіатскіе народы. Въ то время, когда они истощали свои силы малыми войнами и коварными переговорами, тв успели основать государство, не знавшее себѣ равнаго по протяженію, и пробирались все дальше впередъ. Набожные христіане, глубоко скорб'ввшіе о раскол'в въ христіанств'ь, вызванномъ раздорами папы съ императоромъ, видѣли въ монголахъ бичъ Божій, виспосланный имъ за гръзи. Нъкоторые видъли въ нихъ антихриста съ народами Гога и Магога, что предвъщало будто бы скорое появленіе Інсуса. Великій ханъ Гулагу завоевалъ Багдадъ, уничтожилъ абасидское залифатство и основалъ новое государство: персидское или иранское ханство: Обративъ внимание на египетский султанать, онъ завоевалъ приевфратскія крѣпости, Дамаскъ, Алепо, Баалбекъ, затѣмъ двинулся въ Палестину, штурмомъ взялъ городъ Наблусъ (Сихемъ) и, перейдя Хевронъ и Бейть Гебринь (Беть-Гебринь), достигь Газы. Іерусалимь обратился въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Примъчанія Нахманида къ Sefer ha-Mizwot Маймонида, изд. въ Берлинъ, стр. 80 и коментарій его къ Пятикнижію, кн. Чиселъ XXXIII, 53 и Второзаконіе.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Посланіе Нахманида въ концѣ коментарія къ Пятикнижію и посланіе его къ сыну.

груду развалинъ; всѣ жители оставили его (1260). Евреи также связали эти необычайныя происшествія съ надеждами на Мессію. "Безобразные люди съ востока", которые покорили принѣснителей (почитателей Інсуса и Магомета) евреевъ, могли принести Израилю избавленіе. Одинъ мечтатель сообщилъ: изъ откровенія столь много разъ использованнаго тайнымъ ученіемъ Симона б.-Іохан ему извѣстно, что всѣ эти опустошенія суть не что вное, какъ тѣ страданія, которыя должны предшествовать пришествію Мессіи. Эта надежда, подобно многимъ другимъ, не осуществилась. Несмотря на то, что большинство восточныхъ евреевъ было на сторонѣ монголовъ и совершенно не оказывало противодѣйствія имъ, первые все же подверглись обычному безпощадному обращенію побѣдителей съ побѣжденными.

Нахманият, прітхавшій въ Палестину черезъ нісколько літь послі изгнанія монголовъ египетскимъ султаномъ, нашелъ тамъ еще много рушнъ описалъ ихъ слёдующимъ образомъ: "Чёмъ священие мёсто, тёмъ н больше ся запуствніе; Іерусалных запушенъ болье остальной Іуден, а послѣдняя запущена болѣе Галилен. Члены общины въ Іерусалпыть были частью убиты, частью разогнаны, свитки же Торы спасены бъжавшими въ Сихемъ. Въ Іерусалимѣ находилось тогда 2000 магометанъ и триста христіанъ; евреевъ же тамъ жило одно или два семейства, которыя арендовали красильни. Находились мраморные своды и строительный матеріаль со временъ крестовыхъ походовъ, никому не принадлежавшіе". По настоянію Нахманила. еврейскіе палаграмы, прибывшіе тула ПЗЪ Capia. построили изъ этого матеріала синагогу. Стоя на Масличной гор'в противъ развалинъ бывшаго храма, Нахманидъ выразилъ глубокую скорбь по поводу запуствнія свящевнаго города; но то была не сіонида. Нахманиду не досталась въ удёлъ поэзія Ісгуды Галеви, этотъ даръ Божій, который можеть заселять пустыни, возрождать разрушенныя государства, облегчать страданія. Онъ цёль плачевныя цёсни другнать 1).

Изгнанный изъ Испаніи въ страну, которую онъ привыкъ давно ужъ считать своей родиной, Нахманидъ тамъ построилъ синагоги, организовалъ общины, а также основалъ одно учрежденіе для еврейской науки, пришедшей въ упадокъ еще со временъ завоеванія Іерусалима крестоносцами. Къ нему со всѣхъ сторонъ стекались слушатели, приходили даже съ цриевфратской мѣстности з), и около Нахманида образовался такимъ образомъ кругъ учениковъ. Среди нихъ были также и караимы, а между ними Аронъ б.-Іосифъ Старшій з), сдѣлавшійся впослѣдствіи зна-

<sup>1</sup>) Посланіе Нахманида къ сыну Нахману.

- <sup>2</sup>) Коментарій Нахманида къ кн. Бытія XI, 28.
- <sup>3</sup>) Илія Башяци во введенін къ его соч. אדרת אליהו.



менатымъ. Нахманилъ не былъ другомъ свободной науки: талмулическій іуданзыть поглощалть его цтликомть. Однако, какть сынть Испанія, онть воспринялъ столько общихъ знаній, что могъ оплодотворить ими пустыню восточныхъ евреевъ. Даже кабалистическая теорія Назманида. которую онъ первый пересадилъ въ Палестину, дала обильные ростки; она устаточки зрѣнія, о которыхъ не имѣли представленія его тамошніе новила единоплеменники, невъжественные или охваченные талмудической OJHOсторонностью. Стремясь дать безразсудному разумное объяснение, онъ боролся противъ тупоумія и безсмысленности. Особенно онъ побуждалъ восточныхъ евреевъ заниматься до того чуждою имъ библейской экзегетикою. Для этой цёли Нахманидъ обработалъ свои коментаріи къ Библіи, особенно свое главное произведение, объяснения къ Пятикнижию. Въ этихъ работахъ огражался его оригинальный умъ, его теплый и мягкій характеръ, его свътлыя мысли и мистическія мечтанія. Какь безчисленное множество людей до и послѣ него, Нахманидъ нашелъ свое міросоверцаніе въ Книгь книгъ и освѣщалъ ее, исходя изъ этой точки зрѣнія. Однако коментарія къ Пятикнижію, составленныя Нахманидомъ, существенно отличаются отъ предшествующихъ сочинений того же рода. Его не интересовали частности, какъ объясненія словъ; грамматика и простое объясненіе были для него второстепеннымъ дѣломъ, средствомъ для познаванія высшаго рода, въ то вреия какъ для другихъ они являлись главной цёлью. Ему важно было удержать во внимании связь цълаго. Каждой книгъ Пятикнижія онъ предпосылаль коротенькое сжатое оглавление для того, чтобы читатель имель постоянно въ виду цѣлое и не терялся въ подробностяхъ. Въ своихъ коментаріяхъ онъ поставилъ себѣ задачей указывать на ту чрезмѣрную мудрость, которая, по его мизнію, заключалась въ каждомъ предложенін, словѣ и даже слогѣ. Нахманидъ, не отступая оть прямого объясненія словъ, старался согласовать съ этимъ талмудическое изложение законовъ, свою собственную теорію откровенія и измышленія кабалы. Онъ былъ убъжденъ: текстъ св. Писанія заключаеть внѣшнее и внутреннее, простое и возвышенное, общепонятное и мистическое; то и другое истинно, одно не должно вытеснить другое. Наиманидъ хотелъ исполнить невынолнимое.

Глава объ исторіи сотворенія міра была для него источникомъ знанія о Богѣ и человѣкѣ, представляющимъ на поверхности красивое зеркало, а въ глубинѣ золотое ядро непостижимой мудрости. Въ сравнени съ этой мудростью гордая философія—ничего не говорящее общее мѣсто. "Въ книгѣ Бытія Богъ открылъ своему пророку, Моисею, сорокъ девять вратъ знаній, начиная съ природы металловъ и растительнаго міра и кончая сферой душевной жизни, демоновъ и ангеловъ; закрытыми остались только врата, ведущія къ познаванію сущности Бога. Всѣ эти знанія о много-

113

образія вселенной выражены въ Торѣ либо совершенно ясно, либо на нихъ намекается посредствомъ словъ, чиселъ, фигуръ и вѣнчиковъ буквъ ч). Тора гораздо убъдительнъе неба возвъщаеть о могуществъ и величествъ Божества. Религія И цивилизація образованныхъ народовъ стть плоды Торы; варварскія народности, турки, татары и цабіи, стоять на низкой ступени, ибо ихъ не коснулся еще лучъ откровения. Вслъдствіе этого они приближаются къ животнымъ<sup>2</sup>). Шесть дней сотворенія міра обозначають развитіе челов'ячества въ шесть тысячь л'ять благодаря откровенію Торы, этого живительнаго солнца. Начало шестого тысячелътія (начиная съ 1358 г.)-начало высшаго развитія челов'вчества, благодаря большему участію народовъ въ божественномъ откровенія; это также начало мессіанскаго времени »). Тора даеть разъясненія не только относптельно этого пункта, но и неизвестныхъ естесственно-научныхъ вопросовъ, Haприм'тръ, о животной жизни, на чемъ основаны запрещенія объ употребленіп нікоторой пищи \*). Она указываеть далье на существованіе рая для безгрѣшныхъ душъ и ада съ всепожирающимъ пламенемъ, гдѣ понесутъ наказаніе преступавшіе законы и творившіе несправедливости »). Тора учить, наконець, тайной мудрости, заключающейся въ букваль текста св. Писанія. Буквы обладають смысломъ не только тогда, когда они читаются въ прямомъ порядкѣ; располагая ихъ въ другомъ порядкѣ, мы получаемъ высшее кабалистическое значение. Поэтому буквы имъютъ такой въсъ, что какая-вибудь легкая ошибка делаетъ свитокъ Торы ведопустимымъ для публичныхъ чтеній. Даже вѣнчики буквъ, ихъ фигуры со встрѣчающимися въ нихъ неправильностями имѣютъ глубокое значеніе \*). Нахманидъ въ своемъ многословія дошель до вздора, затемнившаго нѣсколько его славу. въ своихъ коментаріяхъ не углублялся въ кабалу, Онъ a касался ея только слегка; но именно этимъ онъ ее еще болѣе возвысилъ. Ограниченные и мечтательные умы копались въ его кабалистическихъ намекахъ гораздо болве, чёмъ въ его свётлыхъ мысляхъ, вложенныхъ туда же. Нахманидъ своимъ толкованіемъ не изб'ягь, конечно, нареканій современниковъ, твмъ болѣе, что онъ нападалъ на Маймонида и въ особенности на Ибиъ-Эзру. Почитатель философіи и ея двухъ преданныхъ учениковъ написалъ опровержение, причемъ предпослалъ сатиру, гдъ осмъпвалъ мистику Нахманида 7). Набожные, напротивъ, почитали Нахманида,

- ') Т. же введеніе къ кн. Бытія.
- <sup>2</sup>) Ero Derascha crp. 1 5.
- 3) Ком. къ Пятикнижію къ 2, 3 и Derascha 31.
- \*) Т. же къ отд. Schemini и Achre; Derascha 29.
- 5) Schaar ha-Gemul изд. Венецін стр. 87, Derascha 26 и слѣд.
- •) Введ. въ ком. къ Пятикнижію, Derascha 30.
- 7) Журналъ Chaluz II, Конецъ.



какъ особенно върующаго равина; его коментаріи были любимыми занятіями мистиковъ, и читались въ общемъ такъ же усердно, какъ и его талмудическія произведенія.

Нахманидъ, живя свыше трехъ лётъ въ Палестинё, поддерживалъ сношенія съ своей родиной и такимъ образомъ сильно сблизилъ Іудею съ Испаніей. Онъ посылалъ сыновьямъ и друзьямъ свои произведенія и сообщалъ въ письмахъ о положении постоянно преслъдуемой несчастьемъ лервоначальной родины. Онъ пробудилъ этимъ снова тоску по Святой землё, которая манила къ себё людей съ горячныть темпераментомъ. Нахманить умеръ семидесяти лётъ отъ роду (въ 1270), а его кости похоронены въ Хайфъ рядомъ съ товарищемъ по судьбъ, р. Ісхіслемъ изъ Парижа, который переселился въ Палестину до него. Было бы чудомъ, если бы не было создано причудливой легенды о върнвшемъ въ чудеса. Нахманидъ. Содержаніе ся таково: ученики, провожавшіе Нахманида при отъёздё, потребовали у него указанія прим'яты, которая обозначить день его смерти; онъ указалъ тогда, что въ день его смерти на надгробномъ камив его матери появится трещина; спустя три года послё его отъёзда, ученики нашли памятникъ истресканнымъ <sup>1</sup>). Нахманидъ вліялъ на современниковъ я потомковъ болѣе своей личностью, чѣмъ произведеніями. Его многочисленные ученики и значительнийшій изъ нихъ. Соломонъ бенъ-Адретъ, сдблали господствующимъ нахманидово направленіе среди испанскихъ евреевъ. Восторженная и непоколебимая привязанность къ еврейству, глубокое почитание Талмуда и полная преданность ему, дилетантское знакомство сь современными внаніями и философіей, признаніе тайнаго ученія очень древнимъ, заслуживающимъ уваженія, но не углубленія въ него, — все это сплошь и рядомъ встрѣчается среди послѣдующихъ испанскихъ равиновъ я представителей еврейства. Съ того времени пспанские равины рѣдко заникались серьезно философіей или другой наукой, а въ особенности библейской экзегетикой. Ихъ мышленіе было исключительно сосредоточено на Талмудь. Науками занимались люди, не принадлежавшие къ (равинскому кругу. Простое толкование Библин въ томъ видъ, въ какомъ оно производилось Ибнъ-Эзрой и Кимхи, было вообще запущено.

Исторія литературы знаеть одного единственнаго толкователя Талмуда того времени, іерусалимца, *Танхума*, сына одного ученаго мужа, *Іосифа Іошуи*, который быль побуждень къ изслъдованію Библіи Нахманидомъ (1265-1280). Танхумъ изъ Іерусалима изложилъ самымъ безыскуственнымъ образомъ все свящ. Писаніе на арабскомъ языкъ для восточныхъ соплеменниковъ, говорящихъ по арабски. Его върные буквъ коментарія

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эта легенда сохранилась въ Schalschelet Ибиъ-Яхіи.

основывались на строгой граматичности и имъли въ началъ каждой кииги сжатое введеніе, подобно коментаріямъ къ Пятикнижію Нахманида. Танхумъ такъ же, какъ немногіе изъ его предшественниковъ, принималъ во вниманіе библейскую хронологію; онъ имълъ, слъдовательно, понятіе о научной и основательной обработкъ экзегетики. Онъ написалъ еще сочиненія, но имълъ мало вліянія на окружающихъ, такъ что нъсколько столътій его имя было совершенно неизвъстно.

Каранмы, которые должны были бы сделать толкованіе Писанія центромъ своей духовной дѣятельности, почти ничего не произвели въ этомъ направлении въ этомъ столътии. Послъ Іегуды Гадаси и Іефета б.-(Т. VII) не выдвигалось у нихъ ни одной личности, Санть хоть сколько инбудь значительной. Честолюбцы изъ мірскихъ интересовъ принимали исламъ 1), мыслители переходили къ рабанитамъ, ибо ученіе каранмовъ давно потеряло почву подъ собой и не возбуждало никакого полета мысли. Несмотря на обиліе литературы у караимства во время его расцвізта, оно не создало ни одного руководства о религіозныхъ обязанностяхъ, которое могло бы удовлетворить ученыхъ и быть доступнымъ неученымъ. Спорвые пункты, раздълявшіе караимовъ: степени родства для брака, начало мъсяцевъ и праздниковъ и друг., все еще не были улажены. Два караныскихъ учителя, глава египетскихъ и глава константинопольскихъ общинъ, оба не высокаго полета, вступили въ эту эпоху снова въ споръ о степеняхъ родства. Абулфадлъ Соломонъ (б-.Давидъ), который носилъ титулъ князя (Nazi al Rais) и жилъ въ Канръ (1250—1270<sup>2</sup>), разбиралъ въ сотый разъ этотъ пунктъ совмъстно съ мало извъстнымъ каранмскимъ учителемъ, Арономъ б.-leryda изъ Константинополя. Первый написалъ сочиневіе о запретныхъ бракахъ и о ритуалѣ ръзки скота, а послъдній-проповъди. Но оба сочиненія были, в'вроятно, такія мало-значущія, что не сохранились даже среди единовърцевъ.

لوالو الدار الرالو الرالو الوالو



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мункъ въ Annalen Іоста г. 1841 стр. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Likute Kadmonijot IIнискера, введение стр. 233.

# ГЛАВА V.

## Эпоха Бенъ-Адрета и Ашери.

Новые мученики въ Германіи. Послёднее проявленіе юдофобства Людовика Святого и первое—его сына. Евреи въ Венгріи и Польшћ. Церковный соборъ въ Офеић. Испанскіе евреи. Альфонсъ Мудрый и донъ-Цагъ де-Малеа. Донъ-Санхо и еврейская подать. Численность евреевъ въ Кастиліи. Португальскіе евреи. Соломонъ 6.-Адретъ; его характеръ и значеніе. Давидъ Маймуни и египетскія общины. Аронъ Галеви. Раймундъ Мартинъ, противникъ іуданзма. Бен-Адретъ, аподогетъ іуданзма. Повое движеніе противъ маймопистскаго направденія. Монсей Таку. Менръ изъ Ротенбурга. Содомонъ Петитъ и его происки противъ сочиненій Маймопида. Экзилархъ Іншай 6.-Хизкія. Итальянскіе евреи. Еврейскіе лейбъмедики, Фарагъ и маэстро Гайо. Равинскіе авторитеты Италіи, Ісшая де-Трани и другіе. Ученая женщина Паула. Гилелъ изъ Вероны. Зерахія 6.-Шалтіель. Новое осужденіе сочиненій Маймонида въ Ако. Ожесточенныя столкновенія въ Ако подавлены князьями изгнанія. Соломонъ Петитъ заклейменъ.

### (1270-1327)

Еслибъ еврейская исторія хотвла придерживаться хроникъ, памятных книгь и мартпрологовъ, тогда ей приплось бы заполнить свои стравицы описаніями потоковъ крови и выступить въ качествъ обвинительницы ученія, превратившаго князей и народы въ палачей и кровопійцъ. Съ тринадцатаго по шестнадцатое столътія преслъдованія п ръзня евреевъ ужасно усилились и чередовались лишь съ нечеловѣческими духовными в свѣтскими законодательствами, стремившимися унизить евреевъ, опозорать ихъ и принудить ихъ къ самоубійству. Пророческое описаніе мучевичества раба Божьяго, мессіанскаго народа, осуществилось или повторилось съ ужасной точностью: "онъ былъ истязуемъ и при своихъ страданіягь не открывалъ своихъ устъ; какъ агнецъ, ведомый на закланіе, и какъ овца передъ стригущими ее безгласна, такъ и онъ не отверзалъ своихъ усть. Его лишили господства и права; отъ грѣховъ народовъ ему прииодили мученія" 1). Европейскіе народы устроили форменное состязаніе въ причинении евреямъ жестокостей, и возбуждало эту бевпочвенную ненависть постоянно духовенство, действовавшее во имя религія любви. Существовало-ли строгое правительство или анархія, евреи страдали отъ перваго не меньше, чѣмъ отъ второй.

Въ Германіи ихъ убивали тысячами изъ-за смутъ, возникшихъ между гибелинами и вельфами послъ смерти императора Фридриха II и продолжавшихся до коронованія императора Рудольфа Габсбургскаго. Ежегод-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) lemas LIII, 7 8.

но гибли мученики то въ Вейсенбургъ, Магдебургъ, Арнштадтъ, то въ Кобленци, Зинциги, Эрфурти и въ другихъ мъстахъ. Въ Зинцигѣ въ субботу вся община была сожжена въ синагогѣ 1). Находились христіанско-нізмецкія семейства, которыя видізли свою славу въ сжиганін евреевъ и съ гордостью называли себя Iudenbreter (ludenbrater<sup>2</sup>). Представители церкви съ своей стороны заботились о томъ, чтобъ ихъ духовныя чада не увидѣли бы въ нихъ людей и не начали бы сожалѣть нхъ. Въ Вюню во время смутъ въ германской имперіи происходило большое церковное собрание (12 мая 1267) подъ предсъдательствомъ напскаго легата, Гудео. Большинство нёмецкихъ князей церкви принимало въ немъ участіе и позаботилось также о евреяхъ. Они торжественно подтвердили тѣ законы, которые Инокентій III и его преемники ввели для опозоренія евреевъз). Евреямъ запрещалось держать христіанскую прислугу, занимать государственную должность, встр'вчаться съ христіанами въ интейныхъ домахъ и баняхъ, а христіанамъ запрещалось прянимать отъ евреевъ какія-нибудь приглашенія и диспутировать съ ними. Какъ будто нъмцы хотели показать, что они могуть превзойти остальные народы въ презренін къ евреямъ. Члены В'єнскаго собора не удовлетворились постановленіемъ, согласно которому нѣмецкіе евреи должны были носить на верхнемъ плать в пятно, но они навязали имъ еще для того, чтобъ ихъ легче было узнавать среди христіанъ, уродующій, вызывающій насмѣшки уличныхъ мальчишекъ головной уборъ: остроконечную съ рогами шляну или шанку (Pileum cornutum). Кровавыя преслъдованія были естествевными послъдствіями такого исключенія. Въ Вейсенбургь снова подвергли пыткамъ и убили семь набожныхъ евреевъ безъ малъйшей вины съ ихъ стороны (13 Тамуза=23 іюня 1270 г.). Поэть Іоэць б.-Малкіель воздвигь этимъ мученикамъ памятникъ въ жалобной пѣснѣ.

Во Францін духовенству не приходилось при помощи угрозъ побуждать князей къ униженію евреевъ. Святой Людовикъ самъ заботился объ этомъ. За годъ до своего авантюристскаго похода на Тунисъ, гдѣ онъ и погибъ, по совѣту своего возлюбленнаго Павла Христіани, еврейскаго доминиканца, онъ подтвердилъ каноническій эдиктъ о ношеніи знака и приказалъ изготовлять этотъ знакъ изъ краснаго войлока или шафраножелтаго сукна въ видѣ обода и носить его на верхнемъ платьѣ на груди и синнѣ, "дабы заклейменные могли быть узнаны со всѣхъ сторонъ". Каждый еврей, который былъ бы застигнутъ безъ этого знака, долженъ былъ

3) Mansi concilia XXIII стр. 1174 и слъд.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Майицская намятцая книга, въ Арнштадтъ 1264, въ Коблевцъ 1265, въ Зинцигъ 1266, см. Stobbe въ ук. м. стр. 282.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Герцогъ, Эльзасская хроника VI, стр. 180.

на первый разъ поплатиться своимъ верхнимъ платьемъ, а при вторичномъ нарушения этого закона уплатить въ казну въ видё штрафа 10 ливровъ серебра (марть 1169 г.<sup>1</sup>). Еврен сѣверной Франція, привыкшіе къ притвсненіямъ и некоторымъ образомъ притупленные, покорились этому; но не таковы были провансальские евреп; будучи образованы и находясь въ тёсномъ общения съ образованными христіанами, они не могли снести этого позора. До того времени имъ удавалось освобождаться отъ знака, и они над'ялись, что и на этотъ разъ они сумъютъ избавиться отъ него. Поэтому южно-французскія общины послали депутатовъ для совмѣстнаго обсужденія, а послёдніе выбрали двухъ извёстныхъ лицъ: Мардохая б.-Іосифъ изъ Авиньона и Соломона изъ Тараскона, которые должны были направиться ко двору и выхлопотать отмёну закона. Сначала еврейскимъ делегатамъ повезло, и они вернулись съ радостной въстью объ отмѣнѣ эдикта относительно ношенія знака. Но преемникъ Людовика, такой же лицемфрный и ограниченный, Филиппъ III, черезъ годъ послъ восшествія на престоль возстановиль его (1271). Доминиканцы слёдили за темь. чтобъ его не переступали. Нъкоторые извъстные еврен, Мардохай изъ Авиньона и другіе, которые не хотѣли подвергнуться этому позору, были арестованы. Съ этого времени еврейскій знакъ и во Франціи оставался въ силѣ вплоть до изгнанія евреевъ изъ этой страны.

До границъ Европы съ Азіею церковь преслёдовала сыновъ Іакова своею ненавистью. Венгрія и Польша, не потерявшія еще своей природной дикости и буйной воинственности, нуждались въ евреяхъ значительно больше, чъмъ народы и государства средней и западной Европы. Благодаря своему промышленному характеру и искусной практичности, евреи стали разрабатывать естественныя богатства страны на нижнемъ Дунав, на Вислѣ и по обѣ стороны Карпатъ, сдѣлали ихъ полезными и придали имъ цѣнность. Несмотря на рвеніе, съ которымъ панство старалось сдѣлать невозможнымъ предоставление евреямъ должностей, соляной и монетной арендъ, откупа налоговъ (стр. 29), оно не могло вытёснить ихъ изъ этого положенія, потому что они были незамѣнимы, иначе богатства оставались-бы неиспользованнымп. Венгерскій король, Бела IV, преемникъ Андрея II, снова привлекъ еврейскихъ откупщиковъ, къ чему его привела необходимость, такъ какъ страна обнищала изъ-ва опустошеній, произведенныхъ монголами. Бела ввелъ и для евреевъ своихъ странъ тотъ статутъ австрійскаго Фридриха Воинственнаго, который имѣлъ въ внду охранить ихъ отъ произвола черни и духовенства и дать имъ собственные суды и внутреннее самоуправление 2). Но папство направило

<sup>1</sup>) De Laurière, ordonances des rois I, 294.

<sup>2</sup>) См. стр. 81. Jura Frederici были введены въ Венгріи 5 Дек. 1251 г.

свои взоры на карпатскія страны, отчасти чтобъ возбудить крестовый походъ на монголовъ, отчасти чтобъ привлечь при помощи хитростей и насилій схизматическихъ приверженцевъ православной церкви на сторону римскаго престола. Оно послало туда свои церковныя полчища, доминиканцевъ в францисканцевъ, сообщившихъ свою фанатическую нетерпимость равнодушнымъ до того времени къ въръ мадьярамъ. Въ Офень засъдалъ также (сентябрь 1279 г.<sup>1</sup>) большой церковный соборъ, состоявшій изъ венгерскихъ и южно-польскихъ княвей церкви; подъ предсвдательствомъ Филипиа, панскаго легата для Венгрін, Польши, Далмаціи, Кроацін, Славонін, Лодомерін и Галицін, онъ наложилъ на евреевъ этихъ странъ оналу, которую церковь старалась провести съ желъзною настойчивостью. Евреи и другіе жигели страны, не принадлежавшіе къ римскокатолической церкви, не должны были допускаться къ какой-либо арендъ или должности. Епископы и другіе высшіе или низшіе духовные чивы, сдавшіе доходъ со своихъ земель въ аренду некатоликамъ, должны были лишиться сана, а свътскіе, какого бы ни было положенія, оставаться отлученными отъ церкви до твлъ поръ, пока они не удалять еврейскихъ арендаторовъ и служащихъ и не поручатся, что впредь они больше не примуть подобныхъ, "нбо весьма опасно то, что еврен живутъ вмѣстѣ съ христіанскими семействами и встрѣчаются съ ними въ дворахъ и домахъ". Офенскій соборъ принялъ также постановленіе, согласно которому еврен обонаъ половъ въ венгерскияъ областяяъ (Венгрія и южно-польскія провинцій) должны были носить на верхнемъ платьт, на груди съ лувой стороны кружокъ изъ краснаго сукна и никогда не появляться безъ него. Если встр'ятятся евреи посл'я опред'яленнаго срока безъ этого пятна, то христіане должны, подъ страхомъ тяжелаго церковнаго наказанія, не давать имъ огня и воды и вообще прервать съ ними всякія сношенія. Исключеніе евреевъ изъ христіанскаго общества въ Венгріи и Польшѣ не имѣло тогда никакого значенія, такъ какъ они дълили это исключеніе не только съ магометанами, но и съ схизматиками греческаго исповъданія. Послъднихъ также цельзя было допускать ни къ какой должности<sup>2</sup>). И магометане должны были носить знакъ, но не краснаго, а желтаго цвъта. Но мадьяры и поляки не были еще тогда подъ такимъ сильнымъ вліяніемъ церкви, чтобъ соглашаться на ненавистническія хитрости бѣлаго и чернаго духовенства и не давать огня и воды тёмъ, кто не носилъ краснаго или желтаго пятна. Лишь полувѣкомъ позже этотъ дурной посѣвъ далъ ядовитые плоды. Послѣдній король изъ рода Арпадовъ, Ладиславъ IV, утвердилъ эти исключительные соборные статуты для Вевгріи.

<sup>1</sup>) Baronius (Raynaldus) anuales eccles. въ концѣ т. XXII.

<sup>2</sup>) Т. же № 114.

120



Такое же положение было и на крайнемъ западъ Европы, на Пиренейскомъ полуостровѣ. Такъ какъ и здѣсь помимо дристіанъ жили еврен и магометане, то церковь не могла удовлетворять своей нетерпимости и не въ состоянін была такъ легко унижать евреевъ. Здёсь имёло еще значение то обстоятельство, что евреи, благодаря своей высокой образованности и участію во всізь внутреннихь и внішнихь ділахь, могля выступать протявъ своихъ протявниковъ. Альфонсъ Мудрый, король кастильскій, самъ, правда, ввелъ въ свой сводъ законовъ статью объ искиюченія евреевъ изъ всёхъ государственныхъ должностей. Тёмъ не менёе продолжалъ предоставлять евреямъ важныя должности. Дона Цага 0НЪ (Исаака) де-Малеа, сына дона Менра, (стр. 101), онъ назначилъ королевскимъ казначеемъ. Хотя нана Николай III его сильно упрекалъ за это (1279), все-таки онъ не лишилъ изъ-за этого должностей. Если онъ н былъ разъ озлобленъ противъ дона Цага и далъ почувствовать свое неудовольствіе вообще евреямъ, то это произошло не изъ внимасія къ церкви, а явилось результатомъ несчастныхъ семейныхъ отношеній. У дона Цага хранилясь значительныя суммы денегъ, принадлежавшихъ казиъ и предназначенныхъ королемъ для похода противъ мавровъ въ Андалузіи. Инфанть донъ-Санхо, враждебно настроенный къ своему отцу и ставшій на сторону своей, разошедшейся со своимъ супругомъ, матери, принудилъ еврейскаго казначея передать ему казенныя деньги, которыя онъ хотвлъ использовать въ интересахъ своей матери. Король Альфонсъ, страшно раздраженный этимъ, въ наказаніе сыну, веліялъ внезапно арестовать дона Цага, заковать его въ цвпи и въ такомъ видѣ провести по улицамъ того города, гдъ находился тогда инфантъ. Напрасно донъ Санхо старался освободить еврейскаго алмошарифа, невинно страдавшаго ради него; но именно по этому Альфонсъ и вел'влъ его казнить (1280 1). Онъ даже заставилъ всёзъ кастильскихъ евреевъ поплатиться за его неудовольствіе поступкомъ одного пать единоплеменника, который едва ли можно считать проступкомъ. "Мудрый" король Альфонсъ приказалъ посадить изъ въ субботу всёзъ витесть въ тюрьму и обязалъ ихъ вплоть до извъстнаго срока ежедневно выплачивать въ видъ штрафа 12000 мараведи<sup>2</sup>). Еврейскія общивы должны были такимъ образомъ наполнить опуствешую казну. Между темъ василіе надъ дономъ Цагомъ имѣло для короля дурныя послѣдствія. Его сывъ былъ такъ сильно озлобленъ противъ него и чувствовалъ себя личво столь сильно оскорбленнымъ истязаніемъ и убійствомъ дона Цага, что онъ возсталъ противъ отца и привлекъ на свою сторону большую часть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) de Mondejar memorias del rey Don Alfonso el Sabio crp. 366. Zuniga annales de Sevilla I, crp. 297.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) de Mondejar въ ук. м. стр. 367.

дворянства, народа и духовенства. Несчастный король, лел'явшій при своемъ восшествін на престолъ столь высокія мечты и над'явшійся основать въ качеств'я избраннаго германскаго императора міровую монархію, чувствовалъ себя на старости столь покинутымъ, что онъ съ плачемъ обра-. тился къ одному магометанскому князю, прося оказать ему помощь, "такъ какъ въ собственной странт онъ не находитъ никакой защиты и ни одного защитника".

Положение евреевъ въ царствование дона Санхо, вступившаго BB престоль послѣ умершаго съ горя отца, было сноснымъ, но находилось въ зависимости отъ прихотей. Онъ, кажется, отдалъ должность алмошарифа сыну убитаго дона Цага<sup>1</sup>). Эготъ король приказалъ сначала урегулировать еврейскія подати (Iuderia) вь общинахъ Новокастиліи, Леона, Мурціи и вновь пріобрѣтенныхъ провинцій въ Андалузіп (la Frontera). До того времени каждый еврей платилъ за себя и свою семью подушную подать (Encabezamiento) въ размъръ трехъ мараведи (ЗО динеровъ, около половины нъмецкаго талера) въ память виновности въ смерти Іисуса изъ-за тридцати серебрениковъ. Донъ Санхо велълъ собраться въ Гуэть депутатамъ отъ назначилъ среднюю сумму, которую каждая часть страны общннъ, ДОЛжна была вносить въ королевскую кассу и предоставилъ самимъ депутатамъ установить степень участія общинъ и семействъ BЪ сборѣ этой суммы (сентябрь 1290 г.). Комиссія для вновь пріобр'втенныхъ частей Андалузіи состояла изъ четырехъ человѣкъ, дона Якова Ягіона (въроятно изъ Севильн), дона Цага Абенацота изъ Хереса, дова Авраама Абенфара изъ Кордовы (имя четвертаго пропущено). Если бъ эти лица не могли прійти къ соглашенію относительно распредѣленія, то нужно было обратиться къ помощи главы общины (Aljama) Толеды, именно стараго Давида Абударгама, должно быть уважаемой тогда Евреи королевства Кастилін, число душъ которыхъ равнялось личности. тогда приблизительно 850000, уплачивали 2.750.000 мараведи (около 460.000 талеровъ) налоговъ, частью нодушнаго, частью служебнаго (Servicio?). Въ этихъ странахъ тогда существовало болѣе восьмидесяти еврейскихъ общинъ, изъ которыхъ самая значительная была въ столицъ Толедъ; вмъстъ съ маленькими вблизи лежащими городами она насчитывала 72000 евреевъ п ежегодно должна была вносить 216,500 мара-Большія общины были еще въ Бургость приблизительно 29,000 веди. душъ (съ подушнымъ налогомъ въ 87760 мараведи), въ Каріони-24000 душъ, затѣмъ въ Куэнкѣ, Вальядолидѣ, Авилѣ. Въ Мадридѣ, не

י) Resp. Ben-Adret I, № 1159, какъ кажется, относится къ казин дона Цага: ראיבן היה גובר המלך ולבסוף תפסו המלך והרגו ותפס כל אשר לו ולאהר שהמית אותו קס מלך הרש ושמעון בן ראובן נכנס בעבודת המלך.

122



нивышемъ тогда еще никагого значенія, также уже жило болве 3000 евреевъ. Особенно покровительствуемыхъ евреевъ король обыкновенно освобождалъ отъ подати, но это давало поводъ къ спорамъ, такъ какъ исключеніе такихъ, обыкновенно состоятельныхъ, лицъ падало бременемъ на всю общину и мало имущихъ.

Въ средніе вѣка, несмотря на сильную вѣру, деньги не менѣе были движущямъ нервомъ всего пропсходящаго, и, такъ какъ финансовыя дёла государствъ не были упорядочены, то король бралъ деньги тамъ, гдѣ онъ ихъ находилъ. Кортесы изъ Вальядолида (1293) жаловались, что евреи собрали въ свои руки много земельной собственности и что казна страдаеть оть этого. На это Санхо издаль декреть, согласно которому евреямъ запрещалось пріобр'втеніе земельныхъ участковъ у христіанъ и прединсывалось въ теченіе одного года продать даже тв имвнія, которыя уже были имъ оставлены за долги <sup>1</sup>). По предложенію тваъ же кортесовъ и прокураторовъ Леона, донъ Санхо постановилъ также, чтобъ еврейскія общины этого королевства не имѣли больше собственныхъ судей (Alcaldes), но были подчинены трибуналу страны 2). Но оба постановленія просуществовали не долго. Испанскіе еврен пользовались еще столь большимъ вліяніемъ, что могли добиться отмвны такихъ непріят-НЫХЪ ЗАКОНОВЪ.

Въ это время положеніе евреевъ было благопріятно въ молодомъ королевствѣ Португалін подъ властью короля Альфонса III (1248—1279) н Диница (1279—1325). Они не только были освобождены отъ каноническихъ законовъ, уплаты десятины въ пользу дуговенства и ношенія знака, но выдающіеся люди среди нихъ были даже допущены къ занятію высшихъ должностей. У короля Диница былъ еврейскій казначей, по имени *Луда*, главный равинъ Португаліи (Arraby moor), который былъ столь богатъ, что могъ выдать впередъ значительную сумму для покупки одного города. Правда, и здѣсь также не было недостатка въ интриговавшихъ священникахъ, которыхъ папство подстрекало къ измѣненію законовъ страны согласно каноническимъ постановленіямъ, что вызвало ожесточенную борьбу между королевской властью и духовною. Евреямъ и магометанамъ поручалось исполненіе приговоровъ. Чтобы жить однако въ мірѣ со сварливой церковью, король Диницъ покорился и ввелъ каноническіе законы, но не строго слѣдилъ за ними.

Такъ, несмотря на усиливавшееся вмъ̀шательство церкви, несмотря на ея злое желаніе унизить евреевъ и вопреки фанатическимъ проповъ-

<sup>2</sup>) de Asso т. же.

<sup>1)</sup> de Asso y del Rio discurso crp. 154. Lindo crp. 114.

лямъ и диспутамъ нищенствующихъ монаховъ, евреи на Пиренейскомъ полуостровъ все еще стояли значительно выше евреевъ остальныхъ европейскихъ странъ. Здъсь пульсировала духовная жизнь все еще сильнъе всего, отсюда щло развитие іудаизма, здёсь поднимались важные вопросы, обсуждались, страстно разслъдывались и ръшались. Здъсь спорили о предметахъ іуданзма, и пріобр'втенія испанскихъ евреевъ лишь постепенно переходили къ евреямъ остальныхъ странъ и частей свъта. Благодаря равных, обладавшему огромной силой ума, Испанія снова, какъ въ домаймонидово время, стала центромъ еврейства въ теченіе двухъ столітій. равивомъ былъ Соломонъ б.-Авраамъ Бенъ-Адретъ Этнмъ Барцелоны (сокращенно Рашба, род. 1242, ум. 1310). Онъ обладалъ острымъ и свътлымъ умомъ, нравственной серьезностью, внутренней, непоколебимой вѣрой. кроткимъ нравомъ и при томъ энергичнымъ характеромъ, благокоторому онъ настойчиво проводилъ то, что считалъ хорошимъ. годаря Онъ соединялъ въ себѣ мягкость Нахманида съ непоколебимостью р. Іовы Герунди, его двухъ главныхъ учителей. Талмудъ, съ его лабиринтами и темными углами, со всѣми разъясненіями и дополненіями испанской и французско-тосафистской школъ, былъ для него ясенъ, какъ дътскій букварь, и онъ владелъ этимъ труднымъ матеріаломъ съ легкостью, возбуждавшей удивление его современниковъ. Но его логический умъ защитилъ его отъ того софистическаго умничанія, которое уже начинало входить въ моду при занятіяхъ Талмудомъ. Бенъ-Адретъ при талмудическихъ изслёдованіяхъ всегда проникалъ въ корень вопроса, не отклоняясь въ сгорону. Какъ урожденный испанецъ, онъ не совсемъ лишенъ былъ общихъ знаній и относился съ уваженіемъ къ философін, правда, лишь до тъхъ поръ, пока она выступаетъ скромно, признаетъ ученіе религіи и не принимаеть на себя первенствующей роли. Онъ чувствовалъ въ себв потребность освобождать некрасивыя агады отъ изъ грубаго способа изложенія и разумно ихъ толковать; его объясненія имѣють частью философскую окраску. Но, если философію онъ готовъ былъ лишь терпѣть, то къ кабалѣ онъ питалъ глубокое уважение уже потому, что его учитель, Нахманидъ, былъ ей такъ сильно преданъ. Онъ, однако, признавался, что мало въ ней смыслитъ, и утверждалъ, что его современники, занимавшіеся ею, такъ-же мало свъдущи въ ней и что мивніе о происхожденія ся отъ предковъ является пустымъ хвастовствомъ. Онъ хотѣлъ, чтобъ кабалу хранили лишь въ тайнѣ (эзотерически) и не преподавали ся открыто <sup>1</sup>). Однако сила Бенъ-Адрета была въ Талмудъ; послъдній былъ для него, какъ и для его учителей, началомъ и концомъ всей премудрости. Въ немъ онъ жилъ всей душою своею. По его мнѣнію, каждое талмудическое сужденіе

<sup>1</sup>) Сравни Respp. 1. 94, 220, 423; III. 12, 40.

источникъ недосягаемо глубочайшаго знанія, и необходимо вполнѣ цогрузиться въ него, чтобъ его изследовать. Галахическая часть Талмуда была для него значительно важнѣе агадической; къ большинству талмудическихъ трактатовъ онъ написалъ коментаріи (Chiduschim), отличающіеся глубиной и ясностью. Въ преклонномъ возрастѣ для удовлетворенія практяческой потребности онъ составилъ общирное сочинение. Въ течение столътия со времени составленія Маймонидомъ его религіознаго кодекса галахпческій матеріалъ, благодаря работамъ тосафисткой школы и подконецъ Нахманида и р. Іоны, снова столь сильно возросъ, расширился, былъ настолько исправленъ и разъясненъ, что не только сборникъ галахъ, составленный Алфаси, но даже и болѣе общирный трудъ Маймонида были признаны недостаточными. Равнны средняго пошиба, не имвише самостоятельнаго мабнія, правда, все еще пользовались общеупотребительными сборниками законовъ 1). Но самостоятельно мыслящіе талмудисты хорощо понимали, что существовавшія до того времени пособія не достаточны и что необлодимо прибавить выводы трудовъ тосафистовъ. Чувствовалась потребность въ новомъ кодексѣ законовъ. Этой нуждѣ хотѣлъ помочь Соломонъ б.-Адреть. Онъ составилъ перечень галахъ относительно законовъ о пищѣ, бракѣ и субботѣ, основательно считаясь съ Талмудомъ и равинистскими предшественниками и критически взвѣшивая всѣ доводы за и противъ <sup>2</sup>).

Таковы свъдънія о человъкъ, на долю котораго выпала задача въ глубоко смутное время нести впередъ знамя іуданзма и отражать нападки обънхъ сторонъ, философской и кабалистической. Въ теченіе сорока лътъ равинъ Барцелоны считался въ еврействъ не только Испаніи, но и Ос**та**льной Европы, Азін и Африки высшимъ авторитетомъ въ религіозныхъ вопросахъ. Къ нему обращались съ вопросами изъ Франціи, Германін, Вогемін, Италін, даже изъ палестинскаго Сенъ-Жанъ-д'Акра (Ако) и Африки. У его ногъ сидъли ученики изъ Германіи <sup>3</sup>), желавшіе услышать его толкование Талмуда; это тёмъ болёе удивительно, что нёмецкіе равины гордились своею, полученной ими въ наслѣдство, мудростью и ни одной странъ не хотъли отдать предпочтение предъ своими школами. Когда внукъ Маймонида, Давидъ, попалъ въ нужду, онъ обратился къ Бенъ-Адрету съ просьбой о помощи. Египетскій султанъ, Килавунь, пересталъ придерживаться введевнаго со временъ Саладина правила, допускать евреевъ и христіанъ къ занятію должностей. Онъ издалъ распоряженіе, согласно которому запрещалось предоставлять имъ мъста въ какой бы то ни было административной отрасли, служащихъ

<sup>1</sup>) Ср. ресц. Ашери, отд. XXI № 9, XLIII, № 8.

<sup>3</sup>) Respp. 1 № 395.

уже тамъ пряказывалось уволить 1). Лишь его жадность превосходила его нетериямость. Давида Маймуни (1223—1300 <sup>2</sup>), бывшаго, полобно своему отцу и деду, представителемъ (Nagid) всёхъ египетскихъ общинъ, оклеветали предъ султаномъ и обвинили въ неизвёстномъ проступкв. Онъ предалъ, правда, проклятію клеветниковъ, ЯO ничего, кажется, не достигъ этимъ. Во всякомъ случаћ, Давидъ больше разсчитывалъ на деньги, которыя успоконли бы султана. Онъ обратился, поэтому, къ Бенъ-Адрету и жаловался ему на свое горе; послёдній тотчась же согласился помочь ему. Онъ послалъ сборщика, Самсона б-Меиръ изъ Толеды, съ письмомъ къ испанскимъ общинамъ; эти общины охотно собрали значительныя суммы денегъ для внука столь высоко чтимаго Маймонида <sup>с</sup>). Гдѣ бы среди еврейства ни произошло важное событіе, отовсюду обращались къ Бенъ-Адрету, чтобъ испросить его совъта или заручиться его содъйствіемъ.

Нераздъльное уваженіе, которымъ пользовался равниъ Барцелоны, не могло имѣть своего основанія въ однихъ только его общирныхъ равпискихъ знаніяхъ, такъ какъ въ это же время было много самостоятельныхъ ученыхъ равиновъ, и Испанія тоже имѣла равныхъ ему. Его товарищъ и землякъ, Аронъ Галеви, былъ столь же хорошій талмудисть, написаль также талмудическія сочиненія и въ другихъ областяхъ знанія былъ такъ-же свъдущъ, какъ и онъ. Аронъ б.-Іосифъ изъ Барселоны, родомъ изъ извъстнаго семейства, потомокъ Зерахіи Галеви изъ Люнеля и ученикъ Нахманида (род. 1235, ум. 1300), написалъ коментаріи къ Талмуду и къ Алфаси и критиковалъ практическо-галахические труды (Bedek ha-Bajit) Бенъ-Адрега, щадя его почтенный возрасть. Тёмъ не менёе послёдній былъ столь чувствителенъ, что въ сочинении, написанномъ въ защиту своихъ трудовъ (Mischméret ha-Bajit), онъ не очень деликатно обошелся со своимъ литературнымъ противникомъ. Аронъ Галеви въ своихъ коментаріяхъ къ Талмуду также старался сдёлать агады пріемлемыми и осмысленными. Въру въ воскресение мертвыхъ онъ изложилъ слъдующимъ своеобразнымь, мало подходящимь тому времени, образомь: Такъ какъ человъкъ состоить изъ твла и души и вив твла даже не можеть быть мыслимь, то нужно допустить, что ко времени воскресенія мертвыхъ умершіе снова получать твла и вообще сгануть жить по-человически, владия всѣми органами чувствъ; но тело, по достижения высокой ступени духовнаго развитія, видоизм'внится и, сбросивъ съ себя кожу, станетъ тонкою матеріею какъ эопръ, такъ что душевно и твлесно просвътленный человъкъ сумъетъ по-

- <sup>2</sup>) Dei Rossi Meor Enajim r.1. 25, Asulai s. v.; Carmoly B5 Annalen locta 1. 55-
- <sup>3</sup>) Minchat Kenaot № 67.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Источники, у Вейла, Исторія Халифовъ XI, стр. 173.

### АРОНЪ ГАЛЕВИ И РАЙМУНДЪ МАРТИНЪ.

добно Ильѣ стоять вблизи Бога и созерцать небесное великолѣпie <sup>1</sup>). Аронъ Галеви также пользовался большой популярностью и былъ избранъ равиномъ крупнѣйшей общины Испаніи, но въ Толедѣ онъ пробылъ лишь короткое время и въ преклонномъ возрастѣ былъ призванъ къ занятію мѣста равина Монцелье и окрестностей. Онъ собралъ также вокругъ себя иного очень талантливыхъ учениковъ. Но все-таки одинъ только Бенъ-Адретъ оставался главой близлежащихъ и далекихъ общинъ. И это пренмущество досталось ему за его неутомимое рвенie, съ которымъ онъ стремился защищать іудаизмъ отъ нашадокъ, откуда бы послѣднія ни шли, извнутри ли еврейства или извнѣ.

Ужасныя тучи, которыя должны были двумя столетіями повже разразиться надъ евреями Пиренейскаго полуострова, уже цри Бенъ-Адретъ начали собираться въ мрачныя полосы. Средства для обращенія евреевъ, иридуманныя фанатическимъ доминиканскимъ генераломъ, Раймундомъ де-Пеньяфорте, начали вступать въ жизнь. Опыты вестготско-испанскаго періода, съ одной стороны, вліять на князей и законодателей при помощи юдофобскихъ сочиненій, а, съ другой, отвлекать евреевъ отъ своей въры должны были повториться въ большемъ размерев. Изъ института, основавнаго Раймундомъ де-Пеньяфорте для ознакомленія доминиканскихъ монаховъ съ еврейской и арабской литературами, какъ средствомъ для обращенія въ свою вѣру, вышелъ монахъ, который впервые въ Европѣ прибъгъ къ оружію учености въ борьбъ противъ іуданзма. Раймундъ Мартинъ, долго жившій въ одномъ барцелонскомъ монастыръ, написалъ двѣ полныхъ вражды къ іудаизму книги, которыя уже своими названіями указывають, что противъ его приверженцевъ должны быть пущены въ ходъ палка и мечъ; одна изъ нихъ носитъ названіе: "Узда для евреевъ" (capistrum iudaeorum), другая: "Кинжалъ въры" (pugio fidei 2). Мартинъ былъ хорошо знакомъ съ Библіей и равинистской литературой, которую онъ изучилъ навърное при помощи крещенаго еврея, можеть быть Павла Христіани, и вообще онъ былъ первымъ христіаниномъ, знавшимъ еврейскій языкъ еще лучше отца церкви. Іеронима. Онъ свободно читалъ агады, сочиненія Раши, Ибнъ-Эзры, Маймонида и Кимхи и ИЗВлекалъ ИЗЪ НИХЪ ТО, ЧТО ЕМУ КАЗАЛОСЬ ПОЛЕЗНЫМЪ ДЛЯ ДОКАЗАТЕЛЬСТВА положенія, по которому Інсусъ объявляется Мессіей и сыномъ Божьимъ не только въ Библін, но и въ равинистскихъ сочиненіяхъ. Раймундъ Мартвеъ подчеркивалъ, конечно, утверждение, согласно которому еврейские законы, хотя и даны Богомъ, но не на в'яныя времена и ко времени при-

<sup>2</sup>) Pugio fidei соч. въ 1278 г.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Цитата изъ его объясненій агады наход. въ Іккагіт Альбо IV. 30.

шествія Мессіи вообще должны потерять значеніе; призрачные доводы въ пользу этого онъ приводилъ изъ талмудо-агадической литературы 1). Онъ утверждалъ также, что талмудисты поддѣлали текстъ Библін <sup>3</sup>), и обосновывалъ это обвиненіе смѣшнымъ доводомъ, указаніемъ на слѣдующее простое примѣчаніе Талмуда ко многимъ библейскимъ стихамъ: ихъ смыслъ слѣдуетъ не такъ понимать, какъ это выходитъ по тексту; послѣдній былъ сознательно измѣненъ соферами, сотрудниками Эзры, для того, чтобъ не употреблять оскорбительныхъ и неприличныхъ выраженій о Богѣ (Tikkun Soferim).

Хотя "Кинжалъ въры" Раймунда Мартина былъ не совсъмъ корошо и остро оточенъ, даже больше того, это сочинение было столь бездарно, что оно даже не могло д'бйствовать совращающе, темъ не менее оно произвело большое впечатлѣніе своей ученостью. Благодаря приложенному латинскому переводу еврейскихъ текстовъ, христіане впервые были введены въ среду еврейскаго міра мысли, бывшаго для нихъ до того времени недоступной тайной. Жаждавшіе борьбы доминиканцы взяли себь оружіе изъ этого богатаго арсенала и стали наноснть имъ удары, которые поверхностному наблюдателю могли казаться ударами по воздуху, но Соломонъ б.-Адретъ считалъ ихъ не безопасными. Онъ часто велъ бесёды съ теологически образованными христіавами и, какъ кажется, съ самимъ Раймундомъ Мартиномъ, слышалъ всевозможныя утвержденія и доказательства въ пользу божественности христіанства, въ пользу мибнія, что послёднее вполиб побѣдило іуданзмъ и уничтожило его, и онъ сталъ бояться, что слабые духомъ и неспособные правильно разсуждать могуть вслёдствіе этого дать себя вовлечь къ уходу отъ іудаизма. Для того, чтобъ воспрепятствовать этому, овъ составилъ маленькое сочинение, гдв въ короткихъ положеніяхъ онъ опровергъ все то, что тогда выставлялось съ христіанской стороны противъ іуданзма. Раныпе всего Бенъ-Адретъ обосновалъ положеніе, согласно которому христіане, если они признають синайское откровеніе исторической правдой и не отвергають его, подобно философамъ, не имѣютъ никакого права отчасти ограничивать дѣйствіе законовъ іуданзма, какъ данныхъ лишь на опредѣленный промежутокъ времени (до иришествія Інсуса), и отчасти лишать ихъ естественнаго ихъ смысла и перетолковывать ихъ въ алегоріи. Онъ разбилъ призрачные доводы, приводившіеся изъ талмудической литературы Раймундомъ Мартиномъ и другими въ пользу положенія, согласно которому религіозные законы іуданзма когданибудь будутъ лищены силы, и многократно подчеркивалъ, что во многихъ мъстахъ Библіи особенно отмъчается ихъ въчное значеніе. Ни въ коемъ

1) Pugio III, 3, 11.

<sup>2</sup>) T. же III, 3, 9.

#### БЕНЪ-АДРЕТЪ КАКЪ ПОЛЕМИСТЪ.

случав нельзя смотрвть на продолжительность страданій Изранля со временн разрушенія второго храма, какъ на наказаніе за непризнаніе Іисуса. Удачнве, чвыть защита Бенъ-Адрета, были его нападенія на манеру Раймунда Мартина доказывать христіанскія догмы на основаніи Библіи и Талмуда. Когда Раймундъ утверждалъ, что въ словахъ: "Слушай Израиль, Егова, Богъ нашъ, Егова единъ" излагается триединство, п ссылался на одно мъсто изъ агады ') въ подтвержденіе этого, Бенъ-Адрету не трудно было обнаружить безсмысленность такихъ доказательствъ. Въ этомъ спорв Бенъ-Адретъ проявилъ достойное удивленія добродушіе и спокойствіе; у нёго не вырвалось ни одного ръзкаго и страстнаго выраженія.

Зато судовѣе полемика его съ однимъ магометанскимъ писателемъ который выступиль съ безпощадной критикой всехъ трехъ религий, іудаизма, христіанства и ислама, и довольно удачно направилъ свои удары противъ слабыхъ ихъ пунктовъ. Этотъ неизвёстный критикъ между прочных утверждаль: "Тора въ теченіе слишкомъ тысячи лёть совсёмъ не была въ рукахъ всего народа, а лишь исключительно въ рукахъ первосвященниковъ; израильскіе цари въ это время не только преслѣдовали пророковъ, но изуродовали и исказили Тору; она и была совершенно забыта, пока ее лишь Эзра снова сдълалъ доступной народу; такимъ образомъ основа іуданзма цоконтся только на едивичныхъ свидѣтеляхъ и вообще она сомнительнаго свойства; современный іудаизмъ имфеть совсьмъ не такой видъ, какой имълъ во времена царей и существованія храмя; съ этных соглашаются даже еврен; какъ извѣстно, молитва совсѣмъ не предписана Торой, но сдёлана была обязательной лишь въ болёе позднее время". Бенъ-Адретъ не принадлежалъ къ числу самодовольныхъ равиновъ которые презрительнымъ молчаніемъ обходятъ нападки противъ ихъ религіп. Онъ мужественно отвѣтилъ и на этотъ вызовъ и написалъ по этому поводу сочинение (Maamar al Jsmael). Его опровержение основано на той точкъ зрънія, которая ръзче всего была подчеркнута школой Нахманида, а именно: первое проявление іудаизма, синайское откровение, покоится не на одномъ единственномъ свидетеле, на провозглашения одного пророка, но на слишкомъ 600,000 свидътеляхъ, всемъ народъ, воспринявшемъ десять заповѣдей на Синаѣ своими органами чувствъ и своимъ умомъ и убъдившемся въ то же время въ достовърности посланія Моисея: основнымъ же характеромъ іуданзма является то, что помнмо вѣры онъ требуеть еще и провърки и доказательства, что онъ не допускаеть безусловной вѣры въ одного единственнаго свидѣтеля, хотя имъ былъ бы и нспытаннъйшій пророкъ, если его заявленіе не было бы убъдительно дока-

<sup>1</sup>) Pugio II. 1, 3.

Томъ **УЧНИ** пад. Шермана.

зано инымъ образомъ. Но защита Бенъ-Адрета слаба; она доказываетъ истинность Библія на основаніи самой Библіи и борется съ критикою противника талмудическимъ оружіемъ. Тутъ онъ все время двигался въ кругу; на этотъ разъ онъ не правдноваль блестящей побѣды.

Диятельность Бенъ-Адрета внутри еврейства имила большее значение. чёмъ внё его. Время Бенъ-Адрета было глубоко тревожное; тогда сталъ замътнъе совершаться процессъ отдъленія науки отъ въры, набожность все болѣе и болѣе отдѣлялась отъ мышленія, мышленіе все болѣе и болфе отграничивалось отъ религіи. Въ горячій бой мифній и взглядовъ на въру визшалась также и кабала, постепенно все смеле выступавшая, и отбросила свою тёнь на полуосвёщенную основу іуданзма. Снова былъ поднять спорный вопрось о томъ, писалъ ли Маймонидъ ереси или нѣтъ, слёдуеть ли избёгать его философскихъ сочиненій или даже проклясть ихъ и предать сожженію, или они заслуживають привътствія въ качествъ превосходнаго образца еврейско-религіознаго сознанія. Возгорфвшись, этоть спорный вопросъ снова раскололъ умы. Въ Испаніи и южной Франціи борьба, правда, закончилась торжественнымъ раскаяніемъ прежняго противника, р. Іоны І. Съ того времени равины этихъ общинъ были полны уваженія къ Маймониду и для усиленія религіи болёе или менёе удачно и толково пользовались его идеями, какъ неоспоримыми. Даже наиболѣе Испаніи и Прованса, когда имъ нужно строго-вѣрующіе талмудисты было развивать религіозные взгляды, говорили языкомъ Маймонида. Но борьба за и противъ Маймонида появилась совсѣмъ въ доугомъ мѣстѣ. Въ нѣмецкихъ и итальянскихъ общинахъ этотъ споръ снова разжегъ страсти, оцять докатился до Палестины и вовлекъ въ свой кругъ извѣстнымъ образомъ все еврейство. Нѣмецкіе евреи, не проявлявшіе до той поры даже никакой склонности къ наукѣ, ограничивавшіе свое мышленіе узкимъ кругомъ Талмуда, совершенно не знавшіе о духовномъ движеніи въ Монпелье, Сарагосѣ и Толедѣ и никогда не предиолагавшіе, что Маймонидъ, помимо своего религіознаго кодекса (который они признавали), оставилъ послѣ себя также сочиненія двусмысленнаго содержанія, эти нѣмецкіе евреи были выведены изъ своего состоянія блаженной дремоты и вынуждены были призадуматься надъ значеніемъ религіозной философія Маймовида.

Виновникомъ новаго возбужденія умовъ былъ ученый талмудисть, *Моисей б.-Хасдай Таку* (1250-90); онъ жилъ въ Регенсбургѣ и Нейштатѣ у Вѣны, гдѣ онъ и умеръ. Для него, удивительнѣйшимъ образомъ вѣрившаго въ букву, философское и идейное пониманіе іудаизма равнялось отряцанію Торы и Талмуда. Таку говорилъ: "Библія и агада говорятъ о божествѣ, какъ о существѣ съ опредѣленнымъ видомъ; поэтому безъ колебаній о немъ можно говорить, какъ о существѣ двигающемся,

ходящемъ, стоящемъ, гиввающемся и благоволящемъ; кто это отрицаетъ, тоть еретикъ" 1). Таку былъ очень послёдователенъ въ своей опозиція. Овъ призналъ еретикомъ не только Маймонида (съ философскими взглядами котораго онъ познакомплся даже не на основании "Путеводителя", но исключительно изъ отрывковъ религіознаго кодекса) и не только Ибиъ-Эзру, но также гаона Савдію, о когоромъ Таку говорилъ слъдующее: "онъ своими философскими сочиненіями впервые проложиль путь этому направленію; отъ него изошло это новое ученіе, до его времени не слыханное въ еврейскихъ кругахъ<sup>2</sup>); изъ его философскихъ сочинений лишь поздиъйшіе почеранули невѣріе<sup>3</sup>); онъ скудоумный отрицатель словъ Писанія и Талмуда ")". Таку ставилъ, поэтому, Саадію и Маймонида съ Ибиъ-Эзрой въ одниъ рядъ и говорилъ о нихъ, что они ввели въ заблуждение людей и свели съ пути даже набожныхъ .). Руководимый правильнымъ инстинктомъ. онь также утверждаль: "эти лица избрали путь каранмовъ •); поэтому каждый набожный еврей, върующій въ писанное и устное ученіе, долженъ держаться подальше отъ изъ безумія 7)". Зато Таку отвергалъ мистическія сочиненія, книгу объ изытеренін Бога (Schiur-Koma), грубо воплощающую Божество, считалъ подложной, такъ какъ въ Талмудѣ на это не обрашено никакого вниманія, и допускаль, что караимы тайкомъ ввели ее въ еврейство изъ злобы <sup>\*</sup>). Моисей Таку со своими удивительными взглядами былъ навърное не одинокимъ среди въмецкихъ равиновъ.

Онн, вскормленные той же грудью, безъ сомнѣнія были вполнѣ съ нимъ согласны; лишь не всѣ имѣли мужество пли умѣніе вступить въ борьбу съ грозными представителями философскаго направленія. Самымъ виднымъ изъ нихъ былъ р. Меиръ б.-Барухъ изъ Ротенбурга на Тауберѣ<sup>9</sup>), воспріявшій еще послѣдніе лучи заходящей тосафистской школы. Онъ былъ ученикомъ Самуила сира Мореля изъ Фалэза (стр 96) и Исаака Оръ-Заруи изъ Вѣны и имѣлъ связи съ учениками сира Леона изъ Парижа. Онъ былъ первымъ офиціальнымъ главнымъ равиномъ Германіи, назначеннымъ на эту должность, можетъ быть, даже императоромъ Рудольфомъ, первымъ изъ дома Габсбурговъ <sup>10</sup>). Р. Менръ (род. 1230, ум. 1293), будучи равиномъ, жилъ въ Ротенбургѣ, Костницѣ, Вормсѣ и подъ конецъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ketab Tamim Bb Ozar Nechmad III, crp. 59, 63, 63, 73, 79.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Т. же стр. 75, 77, 83. <sup>3</sup>) Т. же 65, 68. <sup>4</sup>) Т. же 68, 69, 70.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Т. же 82. <sup>6</sup>) Т. же 80, 81.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) T. as e 75. <sup>8</sup>) T. as e 61.

<sup>\*)</sup> Респонзы Израиля Исерлина № 142.

יוהוא (ר׳ מאיר מרוטנבורק) היה ראים Xанмъ Оръ-Заруа, респонзы № 191: היה ראים היה (ר׳ מאיר מרוטנבורק) היה המלכות ומנהיגו.

въ Майнцъ 1). Онъ написалъ много талмудическихъ сочиненій и, какъ исключеніе, занимался также масорой <sup>2</sup>). Хотя его наполовину причисляютъ еще къ тосафистамъ, однако его работы более указываютъ на объемлющую ученость, чъмъ глубокій умъ. Съ Бенъ-Адретомъ его нельзя и сравнивать. Тъмъ не менъе въ Германіи и съверной Франціи онъ Считался авторитетомъ. Поэтому къ Менру изъ Ротенбурга изъмногихъмъсть поступали вопросы. Его набожность была уже чрезытрной. Французскіе равины разрёшили отапливать зимою по субботамъ комнаты при помощи христіанъ. Менръ изъ Ротенбурга не хотблъ также косвеннымъ образомъ допускать нарушевіе святости субботы. Онъ даже запиралъ печныя дверцы въ своемъ домѣ, чтобъ не допустить предупредительную поислугу, нѣсколько разъ уже самовольно топившую ему нечь <sup>3</sup>). Нѣмецкіе еврен вообще были значительно болѣе набожны, чѣмъ еврен другихъ странъ, и постъ Суднаго дня продолжался у нихъ два дня подрядъ 4). Въ его время равинской знаменитостью для восточной Германіи быль Авигедорь 6.-Илія Когенъ въ Вынъ, шуринъ Монсея изъ Куси (стр. 48), бывшій также ученикомъ французскихъ равиновъ. Онъ писалъ тосафоты, собиралъ нтъ и давалъ совѣты, какъ уважаемый авторитетъ. Очень хорошо отозвался о немъ р. Менръ изъ Ротенбурга въ отвѣть на запросъ, сдѣланный у него вънской общиной: "Въ лицъ Когена вы имъете въ своей средъ кивотъ завѣта и наперсникъ первосвященника; зачѣмъ вамъ сдѣлать запросы?"5)

Хотя въть точныхъ свъдъній о томъ, какъ относились нъмецкіе равины къ вновь возбужденному Монсеемъ Таку вопросу объ осужденіи науки и Маймонида, однако это прямо явствуетъ изъ происшествія, вызвавшаго въ другомъ мѣстѣ много огорченій. Переселившійся изъ Франція или прирейнской области въ Жанъ д'Акръ (Ако) кабалистъ, по имени Соломонъ Петить, былъ преисполненъ почти еще большаго рвенія, чъмъ Монсей Таку. Цѣлью его жизни было предать огню сочиненія Маймонида и на могилѣ философіи водрузить знамя кабалы. Въ Ако онъ имѣлъ кругъ учениковъ, которыхъ онъ знакомилъ съ тайнымъ ученіемъ и которымъ разсказывалъ странныя исторійки для того, чтобъ навлечь подозрѣніе на философію. Когда кто-то разъ сталъ удивляться глубокомыслію основателя философіи (Аристотеля) и сказалъ, что тотъ былъ почти Вожьимъ человѣкомъ, тогда Соломонъ Петить разсказалъ о немъ басню, ко-



<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Ср. респонаы Меира иаъ Ротенбурга изд. въ Львовѣ № 368, респ. Ашери (XCVIII), респонаы Хаима Ор-Зарун № 163.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Франкль и Грецъ, Monatsschr. 1887 стр. 1 38.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Респонзы Менра изъ Ротенбурга, № 94; респ. Хаима Ор-Заруи № 199.

<sup>•)</sup> Реси. Менра изъ Ротенбурга № 76.

<sup>5)</sup> Т. же № 102.

торую онъ выдалъ за фактъ: "Аристотель такъ мало походилъ на Божьяго \_ человѣка, что онъ своей безнравственностью, наоборотъ, унизился почти до состоянія животнаго; онъ былъ влюбленъ въ жену своего воспитанияка, царя Александра Македонскаго, и дълалъ ей неприличныя предложевія. Для того, чтобы его пристыдить, она об'вщала ему удовлетвореніе его страсти подъ условіемъ, что онъ будеть ползать по землё на четверенкахъ; Аристотель согласился на это и былъ застигнутъ въ этомъ постыдномъ положении Александромъ, котораго жена пригласила посмотръть это представленіе". Выдумалъ ли Соломонъ Петитъ эту сказку или разсказалъ съ чужнаъ словъ, это безразлично; это было сделано нарочно для возбужденія отвращенія въ слушателяхъ къ философін, главный представитель которой питаль нецёломудренныя чувства, недостойныя мудреца. Ако являлось тогда гнёздомъ кабалистовъ и мракобесовъ, среди которыхъ нервое итсто занимали ученики Нахманида. Хотя дни этого города были уже сосчитаны (онъ былъ единственно оставшимся владъніемъ христіанскаго королевства Іерусалима), однако мистики вели себя тамъ такъ, какъ будто имъ была дана вѣчность. Соломонъ Петитъ считалъ себя на такой твердой почвъ, что могъ осмълнться выступить съ планомъ объявленія новаго проклятія сочиненій Маймонида, запрещенія изученія наукъ и отлученія отъ синагоги сторонниковъ свободнаго изслѣдованія. Его фанатизмъ былъ направленъ особевно противъ "Путеводителя" (More) Маймонида; онъ заслуживалъ, по мивнію Соломона Петита, изъятія изъ употребленія, подобно еретическимъ сочиненіямъ. Для этого осужденія онъ вербовалъ себѣ сторонниковъ въ Палестивѣ. Кто отказался бы подчиниться, когда раздался голосъ Святой земли? Кто захотвлъ бы защищать то, что она прокляла? Но ревнитель Соломонъ Петитъ встрътилъ неожиданное сопротивлевіе.

Во главѣ общинъ Востока стоялъ тогда энергичный человѣкъ, *Іишай-б.-Хизкія*, сумѣвшій достать себѣ у власть имущихъ титулъ *князя* в экзиларха (Resch-Galuta). Общины Палестины, по скольку послѣдняя находилась подъ властью магометанъ и египетскаго султана, Килавуна, принадлежали, конечно, къ округу Іишая, и онъ требовалъ повиновенія также отъ общины Ако, хотя она была въ рукахъ крестоносцевъ. Князь изгнанія, Іишай, былъ преисполненъ уваженія къ Маймониду и былъ въ дружбѣ съ его внукомъ, египетскимъ княземъ Давидомъ (стр. 125). Какъ только онъ узналъ о замыслахъ Соломона Петита, мистика изъ Ако, онъ послалъ ему угрожающее письмо и написалъ, что предастъ его проклятію, если онъ впредь произнесетъ хотя бы лишь одно слово порицанія Маймониду и его сочиненіямъ. Многіе равины, которыхъ Іишай пригласилъ присоединиться, высказались въ томъ же смыслѣ. Но Соломонъ Петитъ не принадлежаль къ тёмъ людямъ, которые останавливаются предъ препятствіями. Онъ предпринялъ далекое путешествіе въ Европу, останавливался въ болве крупныхъ общинахъ, развивалъ предъ равинами и видными людьми мысли о вредности сочиненій Маймонида, импонироваль имъ своимъ кабалистическимъ, тайнымъ ученіемъ и сумѣлъ убѣдить ихъ присоединиться къ нему и въ собственноручно подписанныхъ документахъ заявить, 970 философскія сочиненія Маймонида заключають въ себ' ереси, заслуживають ивъятія или даже сожженія, и ни одинъ еврей не долженъ ихъ 4Nтать. Нигдъ Соломонъ Петитъ не встрътилъ столько сочувствія, какъ ВЪ средѣ вѣмецкихъ равиновъ, которые враждебнымъ наукѣ сочиненіемъ Мовсея Таку были настроены противъ Маймонида и своболнаго изслёдованія. Ему помогали посланіями даже тв, которые прежде соглашались съ экзилархомъ Іншаемъ <sup>1</sup>).

Увъренный въ поддержкъ въмецкихъ и въкоторыхъ французскихъ равиновъ, Соломонъ Петитъ повхалъ обратно чрезъ Италію, где онъ также старался навербовать сторонниковъ; но здъсь онъ встрътнлъ меньше всего сочувствія; въ то время, какъ Маймонидъ нашелъ новыхъ противниковъ въ Германін, онъ нашелъ новыхъ и горячихъ почитателей въ Италін. Итальянскія общины, состязявшіяся до того времени съ нѣмецкими во всякаго рода невъжествъ, какъ разъ тогда пробудились и первый изъ взглядъ направился къ свѣту, важженному Маймонидомъ. Ихъ политическое положение не было неблагопріятнымъ; во владъніяхъ престола Петра имъ жилось тогда даже лучше, чёмъ евреямъ въ средней Европф. Подобно тому, какъ нѣмецкіе императоры изъ дома Гогенштауфеновъ, вслѣдствіе своего постояннаго смотрѣнія въ сторону Италія, мало сживались съ Германіею и пользовались тамъ небольшимъ вліяніемъ, такъ и папы, чязъза своего вѣчнаго вмѣшательства въ мірскія дѣла, теряли свое значевіе въ собственныхъ своихъ владенияхъ. Канонические законы нигде такъ прямо не игнорировались, какъ въ Италія. Маленькія государства и области, на которыя тогда распадалась страна, слишкомъ ревниво относились въ своимъ вольностямъ, чтобъ разрѣшать духовенству вліять на внутреннія двла. Такъ, напримвръ, городъ Ферара издялъ статутъ относительно евреевъ, дававшій имъ много правъ и содержавшій дополнительную статью, согласно которой ни папа, ни кто иной не могъ разрѣшить магистрату (podestà) отнять эти права<sup>2</sup>). На канонические законы противъ евреевъ обращали мало вниманія; никто не принуждалъ евреевъ носнть отличительный знакъ. Сицилійскій король, Карлъ Анжуйскій, имфлъ лейбъ-медика еврея, Фарага ибнъ-Соломонъ, пользовавшагося въ качествъ уче-

- <sup>1</sup>) Анафема экзиларха Іншая и общины Сафета въ Kerem Chemed III стр. 170.
- <sup>2</sup>) Muratori Antiquitates italianae dissertatio 16 crp. 827.

наго (подъ именемъ Фарагута) хорошей извъстностью также въ христіанскихъ кругахъ<sup>1</sup>). Но не только онъ, но и самъ напа нарушилъ каноническое постановление о запрещени принимать какое-либо лекарство отъ евреевъ. Одниъ изъ четырехъ напъ, правившихъ въ течение короткаго промежутка времени въ тринадцать лътъ (1279 до 1291 г.), довърилъ свое святое тъло уходу еврейскаго лейбъ-медика, Исаака б.-Мардохай, названнаго маэстро l'айо<sup>3</sup>).

Влагосостояніе, въ которомъ находилась Италія благодаря обширнымъ торговымъ сношеніямъ, и склонность къ искусству и поэзіи, начавшая тогда, въ эпоху юности поэта Данте, появляться, повліяли также на итальянскихъ евреевъ и вывели ихъ изъ полусоннаго состоянія, въ которомъ находились до того времени.

И въ Италін начатки высшей еврейской культуры развились пвъ углубленія въ изученіе Талмуда. Лишь въ этомъ столѣтіп птальянскіе евреп начали ревностно ваниматься Талмудомъ, и благодаря этому появился цълый рядъ выдающихся талмулистовъ. Больше всего побудилъ къ глубокому изученію Талмуда въ Италіп Іешая да-Трани старшій (1232-1270), написавшій тосафистскіе коментаріи къ Талмуду и занимавшійся также толкованіемъ Библін. Позднѣйшіе считали его высокочтимымъ авторитетомъ въ равинскихъ рѣшеніяхъ. Его дѣятельность продолжали его образованный сынъ. Давидъ, и сынъ его дочери, *leшая* младшій, относительно котораго онъ пророчески объявилъ, что этотъ будетъ его наслёдникомъ въ талмудическомъ знаніи <sup>2</sup>). Потомки его оставались върны этому нзученію вплоть до семнадцатаго столѣтія. Меиръ б.-Моисей въ Римѣ, и Авраамъ б.-locuфъ въ Песарѣ имѣли въ своихъ школахъ очень много учениковъ по Талмуду \*). Въ Римъ обучали Талмуду потомки знаменитаго Натана Роми, составителя талмудическаго лексикона Aruch (т. VII стр. 62), Авраамъ и lexieль deu Манси, оба въ то же время врачи. Одинъ изъ сыновей перваго, по имени Цидкія б.-Авраамъ, составилъ сборникъ ритуальныхъ законовъ Schibole ha-Leket 3), включенный въ кругъ ученыхъ занятій и считавшійся цвнвымъ источникомъ. Пилкія б.-Авраамъ имѣлъ оживленныя сношенія съ нѣмецкими равинами, съ Менромъ изъ Ротенбурга и Авигедоромъ Когеномъ въ Вѣнѣ <sup>6</sup>). Даже

- <sup>1</sup>) Amari, La guerra del vespero Siciliano (Флоренція 1851) l, 65.
- <sup>3</sup>) Второе посланіе Гилела изъ Вероны имбетъ слъдующее заглавіе: درد ששלר слъдующее заглавіе: слъдующее саглавіе: слъдующее са - слъдующее саглавіе: - с - слъдующее саглавіе: - с
- \*) Гедалія ибиъ-Яхія Schalschelet.
- <sup>4</sup>) Ср. Шора въ Zion, II стр. 112.
- 5) Т. же стр. 44.
- •) Въ הגאונים אברהם כהן צרק , рукоп. Бодлеяны, сказано: הגאונים אברהם בן אברהם כהן צרק , שלותי אליו שאלות עם שאלות אהרות מענין דיני להרב אביגדור כהן צרק.

женщина изъ этого образованнаго семейства ден-Манси, Паула, дочъ Авраама и жена нѣкоего lexieля, обладала библейскими и талмудическими знаніями и переписывала коментаріи къ священному Шисанію (1288) чистымъ и красивымъ почеркомъ, еще и понынѣ вызывающимъ удивленіе .).

Философскія сочиненія Маймовида цовліяли на умы итальянскихъ евреевъ и способствовали развитію высшаго знанія. Въ это время итальянскіе евреп начали серьезно заниматься "Путеводителемъ"; знающіе люди читали доклады объ этой глубокомысленной книгв<sup>2</sup>). Хотя начало и положилъ еще Анатоли (стр. 79), Гилелъ изъ Вероны считается основателемъ и распространителемъ научнаго способа мышленія среди итальянскихъ евреевъ. Наиболве горячимъ почитателемъ Маймонида былъ этотъ прямодушный, энергичный, немного ограниченный, но очень милый человъкъ. Гилель 6.-Самуиль изъ Вероны (род. 1220 г., ум. 1295), ревностный ученикъ въ области Талмуда р. Іоны Герунди (стр. 36), былъ очень далекъ отъ нетеринмости своего учителя и его страсти обвиненія въ ереси. Онъ былъ свидътелемъ его чистосердечнаго раскаянія въ своихъ обращевіяхъ къ доминиканцамъ противъ сочиненій Маймонида и съ того времени овъ исполнился почти обожествляющаго уваженія къ Маймониду. Гилелъ преодолёль талмудическую односторонность и занялся также общими науками. Латинскій языкъ онъ такъ хорошо изучилъ (рѣдкое исключеніе въ то времи среди евресвъ), что могъ пользоваться имъ въ своей литературной дівятельности; онъ перевелъ одно хирургическое сочинение съ латинскаго на еврейскій. Даже еврейскій стиль Гилела находился подъ вліяніемъ латинскаго синтаксиса. Онъ писалъ красивую, проникновенную прозу, которую онъ освободилъ отъ ничего не говорящей фразистости и излишнихъ риторическихъ украшеній тогдашней манеры писать. Его письма и сочиненія представляють собой образцы яснаго, плавнаго, чисто отражающаго мысли стиля. Онъ занимался практической медициной сначала въ Римѣ, потомъ въ Капуѣ, Ферарѣ и на старости въ Форли.

Гилелъ цъликомъ углубился въ религіозно-философскія сочиненія Маймонида; однако онъ не уклопился отъ точки зрвнія ввры, а, наобороть, упорно держался ея. Для него разсказы о чудесахъ въ Библін н Талмудв не превращались въ воздушныя алегоріи, а сохраняли свой характеръ фактовъ. Гилелъ считалъ еретиками даже твхъ, которые отрицали разсказанныя въ Талмудв чудеса. Онъ старался примирить агадическія

ותכל Руконись Бреславльской семинарін № 27. Въ заключенін сказано: עבודת זה הפירוש על ידי אני פולה בת ר׳ אברהם הסופר בר יואב מכני בניו של ר׳ נתן בעל הערוך ואשתו של ר׳ יתיאל. הערוך ואשתו של ר׳ יתיאל.

2) Ср. сообщеніе Авраама Абулафія въ чих у !езинека, Bet ha-Midrasch III ввеленіе XLI

чудеса съ разумомъ 1) и сощелся въ этомъ во многихъ пунктахъ съ Авраамомъ Маймонидомъ. Примиряющая точка зрънія Гилела въ одномъ ивсть отдавать предпочтевіе свободному мышлевію, въ другомъ----въръ въ чудеса не ивбъгла, правда, порицанія твяъ, которые, будучи, подобно ему, воспитаны на философіи Маймонида, стремились къ послёдовательности и считали невъроятнымъ каждое чудо, даже библейское. Такихъ послъдовательныхъ мыслителей въ Италіи тогда было два: одинъ-урожденный итальянецъ, Сабатай б.-Соломонъ изъ Рима<sup>2</sup>), очень извѣстный въ свое время человѣкь; другой-нереселявшійся въ Римъ испанецъ, Зерахія б.-Исаакъ, изъ знаменитаго барцелонскаго семейства бенъ-Шалтіель Хенъ 3) (Граціанъ?). Именно посл'ядній, какъ врачъ и знатокъ аристотелевской философіи, и былъ страстнымъ противникомъ въры въ чудеса. Зерахія Хенъ не побоялся высказать то, что самъ Маймонидъ себѣ не вполнѣ выясниль, а именно: "нужно строго отграничить религіозно-философское мышленіе отъ божества откровенія (и талмудической агады), такъ какъ они не совмъстимы другъ съ другомъ; смътшение этихъ двухъ совершенно различныхъ способовъ понимания ведеть къ грубымъ ошибкамъ \*)". Трезвый, хотя и не оригинальный, мыслитель Зерахія хот'яль всі чудеса, переданныя въ Библін въ видъ фактовъ, раціоналистически свести на естественныя явленія. Изъ-за этого онъ вступиль въ ожесточенный споръ съ Гилеломъ изъ Вероны, считавшимъ чудеса дъйствительными происшест-"Если ты", замѣчаеть онъ съ насмѣшкой противъ Гилела, віями. "гочешъ противоставить свободному изслъдованію букву, то брось книги о природъ и философіи, закутайся въ молитвенное облаченіе, изучай инстическія сочиненія и углубись въ тайны Кинги творенія и въ чудовищности Книги о твлесной величинв Бога (Schiur-Koma ')". Въ этомъ дуит Зерахія б.-Шалтіель толковаль священное Писаніе <sup>6</sup>); онь заставляль его повсюду говорить языкомъ современной философіи. Какъ ни ложно его толкование Библии, однако оно въ свое время пользовалось въ Италія большой популярностью. Видныя лица изъ римской общины заказыва-

<sup>1</sup>) Въ его соч. תגמולי הנפש אולי

<sup>2</sup>) Упоминается Зерахіею бенъ-Шалтіель въ посланіи къ Гилелу Ozar Nechmad II, стр. 141 и слъд., Цунцемъ въ кн. Ашера Веніаминъ изъ Туделы II, стр. 20. <sup>2</sup>) Сравни о немъ Ozar Nechmad т. же стр. 120 и слъд., стр. 229 и слъд. и III, 110.

4) Ozar Nechmad II, стр. 125, 129.

שוב אל ארץ אבותיך וקרא השטליך הצריכים טבילה ועטוף טלית :T. axe crp. 142 ( ותפלין וקרא ספר יצירה וס' בן סירא ועיין בשיעור קומה וספר הרוים ועזוב ספרי הטבעים וחכטת הלטודים וכו.

•) Онъ коментировалъ Пятикнижіе (или часть его), Притчи Соломона (1289) и ки. Іова (1290).

ли себѣ копіп съ него 1). Какъ ревностно птальянскіе еврен старались получить знанія, показываеть анекдоть, разсказанный съ большимъ юморомъ однимъ итальянско-еврейскимъ поэтомъ. Какой-то еврейскій ученый изъ Толеды прибылъ въ Перуджію, нмвя съ собой восемьдесять книгъ научнаго содержанія, значительную для того времени библіотеку; для того, чтобъ облегчить себъ дальныйшее путешествіе, онъ, запечатавши ихъ, передалъ на храненіе; лишь только онъ убхалъ, жажда знанія не могла удержаться отъ того, чтобъ не взломать ящекъ и не расхватать лежавшія въ немъ духовныя сокровища<sup>2</sup>). Молодой поэть, Эмануиль Роми, прянимавшій, можеть быть, участіе въ этомъ, со всёмъ жаромъ своей ювой души поглощалъ соки, добытые для итальянскихъ es-Гилеломъ изъ Вероны и Зерахіею Хеномъ изъ реевъ маймонидовыхъ сочиненій.

При такомъ направлении умовъ въ итальянскизъ общинахъ IIOBATно, что кабалисть Соломонъ Петить, во время своего путешествія съ цѣлью пріобр'всти сторонниковъ осужденія Маймонида, не встр'втилъ въ Игаліи никакого сочувствія. Этотъ фанатикъ былъ также достаточно уменъ, чтобъ тамъ ни однимъ словомъ не заявить о своемъ намѣреніи »), и вообще онъ оставался тамъ не долго. Когда Соломонъ Петитъ, везшій съ собой враждебныя Маймовиду посланія німецкихь равиновь, прибыль въ Жанъ д'Акръ (Ако), онъ поспѣшилъ снова ободрить своихъ единомышленниковъ, напуганныхъ угрозой дамасскаго равина-князя, посляние наъ къ новой борьбъ и склонить къ объявленію проклятія философскимъ сочиненіямъ Маймонида. Кабалисты этой общины охотно согласились Ha это, приговорили маймонидовъ "Путеводитель" къ сожженію на кострѣ и предали проклятію всёхъ тёхъ, кто будетъ продолжать ваниматься имъ. Молодая кабала чувствовала себя уже настолько сильной, что воображала для себя возможнымъ изгнать такъ крѣпко вкоренившійся въ іуданэмв духъ изслёдованія. Эти кабалисты, какъ кажется, были ивиціаторами оскверненія надгробнаго памятника Маймониду въ Тиверіадъ. Выфсто прославляющей надписи была поставлена другая: "Моисей Маймонидъ, еретикъ и отлученный \*)". Между темъ не вся община Ако была согласна съ этимъ нечестивымъ осужденіемъ; и тамъ были горячіе почитатели Маймонида и решительные противники непризнанной страсти къ

סימת הו לכבוד עם הקודש קהל רומא ההכמים :Конецъ коментарія къ Притчамъ (י והאדירים אשר קבלוהו ממני והעתיקות.

- 2) Эмануилъ Роми въ своемъ соч. Machberet № 8.
- <sup>3</sup>) Слѣдуетъ изъ перваго посланія Гилела къ маэстро Гайо.

י) Гедалія нбнъ-Яхія въ Schalschelet: המסיתים ההם תקנו המצכה שהיה כתוב עליו (י) רפдалія нбнъ-Яхія въ Schalschelet נכתר האנושי, וכתבו: ר' משה מימון מוהרם ומין.

138



проклятіямъ. Вслёдствіе этого внутри самой общивы возгорѣлся ожесточенный споръ, приведшій къ насиліямъ 1). Извѣстіе объ этомъ быстро распростравнлось по странамъ, имѣвшимъ связи съ Палестиной, и вызвало всеобщее возмущеніе. Гилелъ изъ Вероны, бывшій свидітелемъ пагубныхъ послъдствій борьбы за и противъ Маймонида во Франціи, сталъ энергично дёйствовать для предупрежденія повторенія этого. Сначала онъ написалъ посланіе къ лейбъ-медику папы, маэстро Исааку Гайо, о которомъ онъ предполягалъ, что тотъ самъ противникъ маймонистскаго направленія и что онъ можеть повліять на римскую общину въ смыслё присоединенія къ осуждавшимъ кабалистамъ изъ Ако. Въ яркомъ описанія онъ представилъ ему ужасныя послёдствія, которыя имёло въ Провансё шестьдесять лёть тому назадъ осуждение маймонидовыхъ сочинений. Гилелъ разсказывалъ ему, какое глубокое раскаяніе овладѣло ревностнѣйшимъ противникомъ Маймонида, р. Іоной Герунди. Онъ заклиналъ его вступиться ва спасеніе чести Маймонида и бралъ на себя обязанности удовлетворительнымъ образомъ разъяснить тв места изъ "Путеводителя", которыя возбуждають сомевнія и якобы противорвчать Библіи и Талмуду. Гилелъ отправилъ посланіе также къ Павилу Маймониду H общенамъ Египта Вавилонін (Ирака) Н предложилъ имъ разъ И пламя раздора, загорѣвшееся 88 всегда 88.ДУШИТЪ надъ сочиневіями Маймовида и такъ часто снова всиыхивающее. Его п.18.НЪ къ слѣдующему: виднѣйшіе равины евреевъ сводплся Востока должсобраться въ Александрію и призвать къ суду អស были нъмецкихъ равиновъ, поддержавшихъ Соломона Петита; если ихъ доводы будутъ признаны основательными, т. е., что философскія сочиненія Маймонида действительно содержать ереси и противоречать Библін и Талмуру (что, по его мивнію, нельзя доказать), тогда пусть эти сочиненія будуть осуждены и незаты изъ обращения; если же измецкие равины не сумеють доказать основательность ихъ приговора, тогда ихъ нужно принудить подъ страхомъ отлученія подчиниться всеобщему мивнію о достоинствв маймонидова "Путеводителя" и не возбуждать болѣе своимъ проклятіемъ спора и раскола; ръшеніе должны были вынести вавилонскіе равины, издавна пользующіеся авторитетомъ. Гилелъ имѣлъ въ виду лично прииять самое жив'вйшее участіе въ этомъ предложенномъ имъ собранін<sup>2</sup>). Одному своему родственнику въ Ако, сдълавшемуся сторонникомъ Соломона Петита, онъ посылалъ убъдительныя письма, чтобы тотъ отказался отъ поддержки дурного дѣла ).

- <sup>1</sup>) Посланіе Гилела מרון (שלמה פטיט) בקהל עכו ושם חרב איש באהיו Ilocaanie (שלמה פטיט).
- <sup>2</sup>) Первое его посланіе къ маэстро Тайо.
- <sup>3</sup>) Второе послание.

Между тёмъ для того, чтобъ разстроить замыслы мракобѣсовъ RЪ Ако, совствить не надо было предложения изъ Европы и вообще такого судорожнаго усилія. Какъ разъ на Востокъ Соломонъ Петить и его кабалистическіе приверженцы были одиноки. Какъ только Давидъ Маймонидъ узналъ о заклейменіи своего дъда, онъ повкалъ въ Ако '), гдъ встрѣтилъ поддержку въ той части общины, которая питала отвращение къ фанатической страсти осужденія. Онъ также повсюду отправилъ посланія съ просьбой вступиться за честь его дёда противъ еврейскихъ доминиканцевъ, обвиняющихъ въ ереси, свътоненавистниковъ-кабалистовъ и въ частности противъ Соломона Петита. И онъ повсюду встрѣтилъ сочувствіе. Князь изгнанія изъ Мосуля, по вмени Давидъ б.-Даніилъ, ведпій свой родъ отъ царя Давида, глава общинъ по ту сторону Тигра, пригрозилъ Петиту самымъ страшнымъ проклятіемъ, если тотъ не прекратить своихъ происковъ (Іяръ 1289). Онъ обвинилъ его въ честолюбіи и властолюбін. Одиннадцать членовъ колегін подписали эту угрову проклятія акскому ищейкъ еретиковъ. Дамасский князь изгнания. Іишай б.-Хизкія (стр. 133), уже раныше предостерегавшій подканывавшихся подъ Маймонида, также энергично выступилъ противъ Соломова Петита. Вмѣстѣ двѣнадцати человѣкъ онъ предалъ проклятію со своей колегіей **Н8**.Р (тамузъ-іюнь 1289 г.) не прямо Соломона Петита и его сторонниковъ, но встать твать, кто оскоробительно будетъ отзываться о Маймонидъ и осуждать его сочиненія. Кто имѣлъ враждебныя Маймониду рукописи, долженъ былъ поскорве отдать ихъ Давиду Маймониду или его сыновьямъ, дабы этими вещами никто не злоупотребилъ. Если кто-либо H8Ъ тогда жившихъ въ Ако или тъхъ, которые перетхали бы туда позже, не подчинился бы рѣшенію князя изгнанія и его колегія, то по отношенію къ такому лицу каждому еврею разрѣшалось примѣнить всѣ средства для того, чтобъ обезвредить его и даже воспользоваться для этого помощью свътскихъ властей.

Къ этому проклятію въ пользу Маймонида присоединилось уже тогда значительная община Цефаса. Ея равинъ, Моисей б.-lezyda Когенъ, вмѣстѣ со своей колегіей и частью общины Ако повторили на могилѣ Маймонида въ Тиверіадѣ формулу проклятія тѣмъ, которые будуть упорно продолжать враждебно относиться къ Маймониду, не выдадуть сочнненій, осуждающихъ его, и вообще не подчинятся рѣшеніямъ князя изгнанія. "Ибо тѣ, которые сѣютъ раздоръ въ общинахъ, отрицаютъ Тору, проповѣдующую миръ, и издѣваются надъ Богомъ, который есть миръ 2)". Всѣ об-

<sup>2</sup>) Kerem Chemed III crp. 172.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сл'ядуетъ изъ того же посланія Chemda genusa стр. 21.

щнны и равины Палестины стали на сторону Маймонида 1) Въ томъ же духв высказались также представители багдадской общины, блиставшей тогда высокопоставленнымъ еврейскимъ сановникомъ, и глава тамошней школы Самуиль Когень б-Даніиль (типри-сент. 1289). Кабалисты Ако были осуждены общественнымъ мятяніемъ. Дамасскій князь изгнанія позаботныся о томъ, чтобы и европейскія общины были освѣломлены объ этомъ. Документы въ пользу Маймонида были отправлены въ Барцелону, въроятно къ Соломону бенъ-Адретъ. Много писавшій философъ и поэтъ, Шемъ. Товъ Фалакера, воспользовался благопріятнымъ случаемъ, чтобъ выпустить апологію Маймонидову "Путеводителю" и намекалъ, что лишь немногіе, очень немногіе, быть можеть лишь одинь тоть, кто можеть прочесть этоть религіозно-философскій трудь въ оригиналь, въ состояніи его оцвинть. Но въ Испаніи Маймонидъ уже не нуждался въ какомъ-либо адвокать; тамъ ръдко кто осмъливался суживать его значеніе. Хотя набожные по временамъ и находили нъкоторые недостатки въ его взгляотносились къ нему съ большимъ уважениемъ. все-таки 1ахъ. OBII

## ГЛАВА VI.

## Эпоха Бенъ-Адрета и Ашери.

### (продолжение).

Императоръ Рудольфъ Габсбургскій и евреи. Выселеніе евреевъ вмёстё съ р. Менромъ изъ Ротенбурга изъ прирейнской области. Великій ханъ Аргунъ и его сановникъ Саадъ-Аддаула. Арестъ Менра изъ Ротенбурга и конфискація недвижимостей выселившихся евреевъ. Страданія евреевъ въ Англіи. Доминиканецъпрозелитъ Робертъ де Редингджъ и послёдствія его перехода въ іудаизмъ. Изгнаніе евреевъ изъ Англіи и Гаскони. Возвышеніе и паденіе Саадъ-Аддаулы. Несчастныя послёдствія его паденія для евреевъ Востока. Паденіе Ако. Исаакъ изъ Ако.

#### (1270 - 1327).

Нѣмецкимъ равинамъ, поддержавшимъ Соломона Петита, некогда было печалиться объ исходѣ спора изъ-за Маймонида. Они слишкомъ ужъ были заняты своими собственными дѣлами. Въ царствованіе императора Рудольфа Габсбургскаго на нѣмецкія общины обрушились столь тяжкія страданія, что многія изъ нихъ рѣшили прибѣгнуть къ массовому выселенію. Этотъ императоръ, изъ бѣднаго рыцаря превратившійся во властелина германской имперіи, не покушался на ихъ жизнь, но тѣмъ болѣе стремился къ ихъ деньгамъ, такъ какъ его касса съ самаго начала была

141

Schem tow Falaquera Apologie, прим. 8.

пуста, а онъ нуждался въ средствахъ, чтобъ сломить гордыхъ князей и утвердить могущество дома Габсбурговъ. Еврен дали, правда, впередъ значительныя суммы денегъ этому бѣдному рыцарю, которому неожиданно досталась императорская корона; его кредиторомъ былъ, между прочимъ, *Амшель Опенгеймеръ*. Но эта добровольная предупредительность не удовлетворяла его и не мѣшала ему также вымогать у нихъ болѣе крупныя суммы. Каждой льготѣ, которую онъ имъ предоставлялъ, и каждой защитѣ, которую онъ имъ оказывалъ, всегда предшествовалъ значительный денежный подарокъ. Такъ какъ Рудольфъ постоянно имѣлъ въ виду лишь свою выгоду, то всегда за проявленіемъ благоволенія къ евреямъ слѣдовало ограниченіе, чтобъ можно было ихъ всегда держать въ свонхъ рукахъ.

Онъ подтвердилъ старой регенсбургской общинѣ ея привилегія, которыми она издавна пользовалась, состоявшія въ томъ, что она, между прочимъ, имѣла собствевный судъ для гражданскихъ дѣлъ и что никого изъ ея членовъ нельзя было обвинить въ преступлении безъ привлеченія еврейскаго свидътеля 1). Но, по предложенію епископа, онъ издалъ также приказъ, согласно которому евреи должны были во время Пасии оставаться въ своихъ домахъ, не показываться къ "позору христіанской вѣры" на дорогахъ и улицахъ и держать закрытыми двери и окна<sup>2</sup>). Для австрійскихъ общинъ императоръ Рудольфъ подтвердилъ *"еврейскій* статуть" ) эрцгерцога Фридриха Воннственнаго, который долженъ былъ защищать евреевъ отъ мученій и избіеній (стр. 80). За то годомъ позже онъ предоставилъ вънскимъ горожанамъ привилегию, которая торжественно провозглашала недопущение евреевъ къ занятию общественныхъ должно-Папа Инокентій IV снялъ съ евреевъ обвиненіе въ убійствѣ дѣстей. тей во время Пасии (стр. 94). Папа Григорій X (1272-78) по просьбѣ евреевъ издалъ буллу, въ которой запрещалъ насильственное изъ крещеніе и посягательство на ихъ жизнь и имущество. Императоръ Рудольфъ подтвердилъ содержание объихъ буллъ, прибавляя: "неправда, что еврен въ день Пасхи вдятъ части сердца мертваго ребенка". Для того, чтобъ евреи могли спокойно жить подъ защитой его императорской милости, онъ, подтвердивъ и повторивъ всѣ изданные напами указы въ пользу евреевъ, постановиль, что еврен могуть быть осуждены исключительно лишь послё засвидвтельства евреевъ и христіанъ. Онъ защищалъ ихъ также коннаго

<sup>1</sup>) Böhmer въ ук. м. стр. 66 № 123 отъ 16 октября 1874.

<sup>2</sup>) Gemeiner, Regensburgische Chronik I. crp. 417. Pertz Monumenta Germaniae, leges II, crp. 426.

<sup>3</sup>) Курцъ, Австрія подъ управл. Оттокара и Альбрехта I, т. П. стр. 185, прил. № 11, отъ 4 марта 1277.

142



кое-гдѣ н наказалъ нѣкоторыхъ убійцъ невинныхъ евреевъ въ Лорхѣ <sup>1</sup>). Тѣмъ не менѣе въ его царствованіе, вслѣдствіе еще старой привычки нѣмцевъ къ анархіи, было очень много кровавыхъ обвиненій и погромовъ, которые императоръ частью оставилъ безнаказанными, частью даже одобрялъ.

Передъ Пасхой около Майнца былъ найденъ мертвый христіанскій ребенокъ, и снова разнесся ложный слухъ, что майнцскіе евреи убили его. Для большей достовърности было прибавлено: христіанская кормилица продала имъ его. Родственникъ ребенка, рыцарь Гербальдъ Рингъ, съ его трупомъ на плечахъ и съ нѣсколькими своими товарищапоявился около Майнца для мщенія евреямъ, убійцамъ MH ребенка. Напрасно архіепископъ Вернеръ изъ Майнца, верховный канцлеръ имперін, прилагалъ всѣ усилія, чтобъ успоконть возбужденную толиу, 88чать правильный судебный процессъ противъ обвиненныхъ и открыть виновниковъ. Христіане, дошедшіе до изступленія при видѣ трупа, на второй день Пасхи (въ предпослъдній день нашей Пасхи 19 апръля 1283 г.) напали на своитъ еврейскитъ сосъдей, убили десять человъкъ и разграбили еврейскіе дома. Преслёдованіе было бы еще болёе кровавымъ, еслибъ архіепископъ Вернеръ не выступилъ энергично въ защиту своихъ евреевъ. Императоръ Рудольфъ, какъ говорять, позже разслѣдовалъ это дѣло, утвердилъ приговоръ и оправдалъ майнцскихъ горожанъ. Ограбленное у евреевъ имущество онъ, какъ передаютъ, велѣлъ конфисковать, но не для своей собственной кассы, а для раздачи его бъднымъ. Онъ не хотель пользоваться денызами, пріобрётенными ростовщичествомъ, И нe желалъ также употреблять ихъ на церковныя цѣли <sup>2</sup>). Въ другихъ случаяхъ императоръ Рудольфъ совстмъ не былъ такъ совтстливъ. Въ тотъ же день, что и въ Майнцъ, въ Бахарахъ было убито двадцать шесть евреевъ, среди нихъ юноша Хизкія, отецъ котораго нѣсколькими годами раньше палъ мученикомъ въ Лорхв <sup>2</sup>). Нъсколькими днями позже въ Брюкенгаузенть было убито шестнадцать евреевъ, а на тря велѣли раньше была сожжена часть общины Мульрихштата (Франконія ). Двумя годами позже (11 октября 1285 г.) на общину Мюнхена <sup>5</sup>) обрушилось душураздирающее горе. И здъсь ложное обвинение гласило, что евреи откупили у одной старой женщины христіанскаго ребенка и убили его. Не ожидая приговора надъ преступникомъ, разъяренная толпа напала на евреевъ и убила всваъ попавшихся ей въ руки. Остальные убъжали въси-

- <sup>3</sup>) Майвцская намятная книга.
- •) Т. же 2 нисана.

5) Eberhard Altahensis y Böhemer.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Böhmer въ ук. м. стр. 77 № 261, отъ 6 іюля 1276 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Annales Hirsaugenses II, ctp. 45.

нагогу. Тогда приверженцы религіи любви пригащили горючій матеріалъ, подожгли молитвенный домъ и сожгли въ немъ сто восемьдесятъ человѣкъ взрослыхъ и дѣтей. Нѣсколько времени спустя были безъ всякой вины убиты болѣе сорока евреевъ изъ Обервезеля около Бахараха и нѣкоторые въ Бопардѣ (1286). Обвиненіе противъ нихъ гласило: они тайнымъ образомъ отцѣдили кровь у одного набожнаго человѣка, котораго народъ называлъ "добрымъ Вернеромъ" <sup>1</sup>). Легковѣрные даже утверждали, что отъ его трупа исходило сіяніе, и этотъ, такъ называемый, святой сталъ объектомъ пилигримства въ той мѣстности. Но императоръ Рудольфъ позже объявнаъ недѣйствительными какъ святость этого человѣка, такъ и обвиненіе евреевъ въ его смерти.

Ежегодно повторявшіяся пресл'ядованія, неув'яревность въ своемъ существовании, безотрадное положение-вотъ, вфрифе всего, причины, побудившія евреевъ многихъ общинъ отряхнуть съ своихъ ногъ прахъ Германія и выселиться съ женами и дътьми. Много семействъ изъ городовъ Майниа, Вормса, Шпейера, Опенгейма и другихъ въ Ветерау оставили свои недвижимыя имущества для того, чтобъ перевхать за море. A **B**0 главѣ ихъ стоялъ видиѣйшій равниъ Германін, р. Меиръ изъ Ротенбурга, котораго почитали какъ святого. И онъ перетзжалъ со вставъ своимъ семействомъ, направляясь въ Сирію (Палестину) (весною 1286 г.). Передавали, что тамъ появился Мессія для спасевія несчастнаго Израиля. Повърнли ли евреи этому? Нашелъ ли кабалистическій мечтатель, Авраамъ Абулафія, выступавшій въ то время въ Сициліп въ качествѣ пророка и мессіи, мессіанскій откликъ въ сердцахъ нѣмецкихъ евреевъ? Или они узнали о томъ счастьъ, въ которомъ жили ихъ братья подъ властью монгольскаго хана, ценившаго ихъ более, чемъ магометанъ, и привлекавшаго способныхъ изъ нихъ къ государственнымъ дъламъ?

Востокъ тогда съ удивленіемъ смотрѣлъ на еврейскаго государственнаго дѣятеля, виднѣйшаго человѣка при дворѣ монгольскаго великаго хана, владѣнія котораго простирались отъ нижняго Евфрата и границъ Сиріи до Каспійскаго моря. Монголы или татары основали большое государство въ Персіи, которое лишь номинально было подвластно ханству Монголіи п Кчтая. Послѣ Гулагу, основателя этого государства, и Абаки (Abagha), его сына, на престолъ вступилъ его второй сынъ, перешедшій въ исламъ и принявшій имя Ахмедъ. Но этимъ были недовольны персидскіе монголы; Ахмедъ былъ свергнутъ и убитъ, а его преемникомъ въ персидско-монгольскомъ государствѣ сталъ Аргунъ, сынъ Абаки (1284-91). Аргунъ питалъ спльное отвращеніе къ исламу и особенную любовь

<sup>1</sup>) Т. же.

къ евреямъ и христіанамъ. У этого великаго хана или илъ-хана былъ лейбъ-медикъ, Саадъ-Аддаула (можетъ быть, Мардохай ибнъ-Алхарбія), человъкъ съ богатыми знаніями, проницательнымъ умомъ, политической прозорливостью и безукоризненнымъ характеромъ '). Такъ какъ онъ имвлъ много двлъ съ монголами, то, помимо арабскаго, онъ зналъ и въъ языкъ. У него была красивая фигура, привлекательныя манеры и гибкость дипломата. Онъ понималъ также поэзію и науки и позже сталъ ихъ покровителемъ. Въ качествъ врача Саадъ-Аддаула жилъ въ Багдадъ, гдъ Аргунъ часто останавливался со своимъ дворомъ. Его колеги разъ пожаловались на него великому хану, указывая, что Саадъ-Аддаула спокойно живеть, въ то время, какъ они должны сопровождать повелителя повсюду, куда его зовутъ государственныя дёла. Тогда Аргунъ велёлъ призвать его къ себѣ въ палатку, и это была первая ступень на пути къ его счастью и повышенію въ положеніи. Когда великій ханъ разъ забольль и затьмъ выздоровёль, онь бесёдоваль о государственныхь дёлахь сь лейбъ-медикомъ, которощу былъ обязанъ своимъ выздоровленіемъ, и узналъ отъ него вещи о положени доходовъ, которыя намфстники и придворные нарочно изъ корыстолюбія скрывали передъ ханомъ. Съ того времени Саадъ-Аддаула сталъ его любимцемъ и совътникомъ и постепенно подымался до иолученія чина высшаго государственнаго чиновника.

Много состоятельныхъ евреевъ прирейнской и примайнцской областей уже выселилось, р. Менръ изъ Ротенбурга прибылъ уже со своимъ семействомъ въ Ломбардію. Онъ ожидалъ только прибытія еще многихъ членовъ общины, чтобъ вмъстъ съ ними и другими переселенцами взойти въ Италіи на судно, которое ихъ должно было отвезти на Востокъ, въ гавань спокойствія. Къ несчастью, р. Менра узналъ какой-то крещеный еврей (Книпе?), провзжавшій чрезъ этотъ же городъ въ свитв базельскаго епископа. По приказанію епископа, капитанъ Мейигардъ изъ Герца арестовалъ р. Менра и выдалъ его императору Рудольфу, а тотъ велѣлъ его заключить въ Энзиссеймскую (въ Эльзасв) башею (4 тамуза-19 іюня 1286 г.). Императору не важно было наказать бѣжавшаго равниа; онъ хотълъ лишь помъстить его въ надежномъ мъстъ, чтобъ помъшать ему выселиться, такъ какъ онъ боялся, что вслъдствіе массоваго выселенія евреевъ сильно пострадають императорскіе доходы оть государственныхъ рабовъ. Поэтому заключение р. Мепра не было суровымъ. Онъ могъ принимать гостей, заниматься съ учениками и выполнять всё равинскія обязанности; онъ не имѣлъ лишь права покидать это мѣсто. Дома и земли выселившихся евреевъ Майнца и другихъ городовъ между тёмъ

<sup>1</sup>) d'Ohsson histoire de Mongoles III гл. II, стр. 31 и слъд.; Вейлъ Исторія Халифовъ IV стр. 148 и слъд. горожане присвоили себѣ, какъ доставшееся имъ наслѣдство. Но императоръ смотрѣлъ на нихъ, какъ на свою собственность, какъ на наслѣдство отъ принадлежавшихъ ему государственныхъ крѣпостныхъ. Поэтому онъ написалъ (6 декабря 1286 г.) старостамъ Майнца, Вормса, Шпейера, Опенгейма и Ветерау, чтобъ они передали для него имущества убѣжавпихъ за море евреевъ въ руки майнцскаго архіепископа, Генриха, и графа Эбергарда изъ Каценеленбогена. Но майнцскiе граждане не соглашались на это и отстаивали свое право на "еврейское наслѣдство", состоявшее изъ пятидесяти четырехъ домовъ.

Нѣмецкіе еврен не могли помириться съ тѣмъ, что ихъ высокоуважаемый глава долженъ былъ оставаться въ заключения, и послали денутатовъ къ императору Рудольфу, когда тотъ (въ 1288 г.) былъ BЪ прирейнской области. Такъ какъ онъ тогда, по обыкновению, нуждался въ деньгахъ, то онъ вступилъ съ ними въ переговоры. Еврен предложили ему 2000 марокъ серебромъ, если онъ накажетъ убійцъ евреевъ Обервезеля и Вонарда (стр. 144), освободить изъ подъ ареста р. Менра и обезпечить имъ безопасность оть насилій со стороны черни. Императоръ согласился на это, и обложилъ гражданъ Обервезеля и Бонарда штрафомъ въ 2000 марокъ и поручилъ майнцскому архіепископу проповѣдывать, чтобъ тѣло убитаго въ Обервезелѣ Вернера было сожжено, а его пепелъ разсвянъ. Но этого человъка ужъ многіе христіане стали считать мученикомъ и чудотворцемъ. Поэтому архіенископъ, боясь народнаго возмущенія, окружилъ себя, какъ говорять, 500 вооруженными евреями. Однако р. Менръ не былъ освобожденъ; неизвъстно, потому ли, что императоръ хотвлъ извлечь себв пользу изъ уваженія евреевъ къ своему равнну и вымогать у нихъ возможно большую сумму, или, какъ передаютъ, потому, что р. Менръ не хотълъ быть освобожденнымъ подобнымъ образомъ. Онъ боялся, что этотъ случай, выжиманіе денегъ при помощи ареста равина, можеть вызвать подражание; поэтому онъ оставался въ заключении еще пять лётъ. Здёсь онъ составляль отвёты на всё обращенные къ нему вопросы и написалъ много сочинений; подъ его руководствомъ одинъ изъ его многочисленныхъ учениковъ, Самсонъ б.-Цадокъ, написалъ трудъ объ обрядахъ. Р. Менръ умеръ въ заключенін; преемники Рудольфа въ теченіе еще четырнадцати лють оставляли его твло непогребеннымъ, чтобъ такимъ образомъ вымогать у общинъ деньги. Лишъ одному бездѣтному человѣку изъ Франкфурта, Зискинду Александру Вимпфену, удалось выкупить его твло за большую сумму денегъ и похоронить въ Вормсв. Единственная награда, которую себѣ выговорилъ этотъ благородный Вимифенъ, состояла въ томъ, что его кости будутъ положены рядомъ съ набожнымъ раби. Тамъ, гдѣ жадность князей не му-

. . . . . .

146

Digitized by Google

чела евреевъ до смерти, тамъ это дълалъ фанатизмъ. Въ Шампани, котор**ая тогда была объединена съ Франціей, въ город**ѣ Труа, гдѣ школа Раши дала могущественный толчекъ развитію мысли, разыгралась ужасная сцена, возбудившая неудовольствіе даже у французскаго короля. Въ предвослёдній день христіанской Пасхи (26 марта 1288 г.) много христіанъ напало на домъ богатаго, виднаго и талмудически образованнаго челоика, Исаака Гителейна, и поволокли его со всёмъ его семействомъ на судъ доминиканцевъ, въроятно вслъдствіе ложнаго обвивенія въ убійствъ христіанскаго ребенка. Христіане прямо сказали, что они хотъли отомстить еврею за смерть Христа. Инквизиція доминиканскихъ монаховъ приговорила торда тринадцать евреевъ Труа, мужчиеъ, женщинъ и дътей, къ смерти на кострѣ. Черезъ четыре недѣли (24 апрѣля) они всѣ вмѣстё со словами еврейской молитвы на устахъ взошли на костеръ, не желая слушать предложеній монаховъ о спасенія своей жизни крещеніемъ. Многіе поэты написали еврейскія элегіи на мученическую смерть ЭТНІЪ тринадцати "святыхъ", а одинъ изъ нихъ, Яковъ б.-lezyda изъ Лотарингін, восп'яль нать въ 16 строфаать на французскомъ языків въ прочувствованныхъ, хорошо написанныхъ стихахъ 1). Послѣ этого король Филиппъ Краснвый издалъ особое постановленіе (17 мая 1288 г.), которое запрещаеть монахамъ преслѣдовать французскихъ евреевъ по чьей либо жалобъ безъ предшествовавшаго разслъдованія, произведеннаго королевскимъ чиновникомъ »).

Немногимъ позже этотъ суровый рокъ постигъ англійскихъ евреевъ. Они были еще болёв несчастны, чёмъ нёмецкіе евреи. Раньше, чёмъ они были нагнаны, они должны были пройти всё ступени бёдствій. При восшествіи на престолъ новаго короля, Эдуарда I, они стали очень надёяться на безопасность своей жизни, такъ какъ послёдній, въ противоположность своему отцу, былъ строгь, но и справедливъ, ничего имъ не дарилъ, но и не собирался ихъ высасывать и во всякомъ случаё могъ защитить ихъ отъ нападеній со стороны ослёпленной черни. Эдуардъ, правда, не разрёшилъ имъ поселиться въ городахъ, гдё прежде евреи совсёмъ не жили, и прогналъ тёхъ, которые поселились въ Винчелезеть до его коронованія, но внушилъ при этомъ чиновникамъ, чтобъ ни жизни, ни имуществу евреевъ не было причинено никакого вреда<sup>3</sup>). Онъ велёлъ, правда, самымъ строгимъ образомъ собирать еврейскую подать н разрёшилъ экзекуторамъ немилосердно изгонять изъ страны должниковъ

<sup>1</sup>) Arsène Darmstetter, extrait de la Roumania 1874. Ш стр. 443 и слёд. Renao, les Rabbins français стр. 475 и слёд.

<sup>2</sup>) Ordonances des rois de France T. I, CTP. 317.

3) Rymer foedera (изд. въ Лондоцъ 1861) т. П. ч. П. стр. 516.

и медлящихъ платить вмъств съ женами и дътьми 1); но онъ былъ также снисходительнымъ тамъ, гдѣ не подозрѣвалъ какого-либо злонамѣреннаго сопротивленія. Об'вднѣвшимъ семействамъ, которыя не могли ему платить подати, онъ оставлялъ столько, сколько имъ необходимо было, чтобъ коекакъ прожить. Когда общины Гаскони, принадлежавшей еще Англіи. вслёдствіе непом'єрной дороговизны не могли выработать на уплату податей, онъ приказалъ своему констаблю щадить ихъ виредь до дальнъйшаго распоряженія <sup>2</sup>). Эдуардъ строго слѣдилъ за тѣмъ, чтобы евреевъ его страны не мучили и позорили по произволу. Запрещалось причинять какой бы то ни было вредъ какъ имъ, такъ и ихъ имуществу »). Въ такомъ приниженнномъ положения, изнемогая подъ тяжестью налоговъ и стараясь при помощи ростовщичества удовлетворить ненасытные аппетиты королевскаго казначейства, они могли бы прожить еще довольно долгое время, еслибъ не маловажный случай, сдълавшій ихъ объектомъ жгучей ненависти M0нашескаго міра.

Въ Лондонъ жилъ доминиканецъ, Робертъ де Редингджъ, увлекавшій всёхъ своямъ церковнымъ краснорѣчіемъ. Онъ занялся также еврейскимъ языкомъ, знакомство съ которымъ со временъ третьяго генерала ордена, Раймунда де Пеньяфорте (стр. 105) очень строго предписывалось для того, чтобъ им'вть возможность уб'вждать евреевъ доводами изъ ихъ собственныхъ сочиненій. Но вмѣсто того, чтобы обращать евреевъ въ христіанство, обратился самъ пропов'вдникъ монахъ, Робертъ де Редингджъ, въ іудейство. Онъ проникся столь сильной любовью къ іудаизму, что велёлъ себя обрёзать, принялъ имя Хагай и женился на красивой еврейкѣ (лѣто 1275 г.). Когда у него потребовали объясненій по поводу его отпаденія, онъ сталъ горячо защищать свою новую въру. Король Эдуардъ предоставилъ архіепископу Кентеберійскому наказать его. Что СЪ нимъ стало, неизвъстно; однако кажется, что ему удалось благополучно убъжать со своей женой. Но доминиканцы были взбъшены этимъ. HOTOMY что на переходъ одного изъ своихъ сочленовъ они смотрёли, какъ на позорное иятно на своемъ орденѣ. Осмѣяннные самымъ чувствительнымъ образомъ народомъ и еще болѣе глубоко ихъ ненавидъвшими соперниками, францисканцами, доминиканцы старались выместить все на евреяхъ. Онн не могли непосредственно повліять на короля; поэтому они стали вліять на лицемврную, жадную королеву-мать, Элеонору, и это имъ удалось. Ненависть доминиканцевъ къ евреямъ она сдълала своимъ личнымъ дъломъ и не успокоилась до тъхъ поръ, пока англійскіе евреи до дна не нсинли чашу страданій. Сначала, въ томъ же еще году, она изгнала ев-

<sup>1</sup>) T. же 518. <sup>2</sup>) T. же 523,

<sup>3</sup>) T. же 598.

реевъ изъ принадлежавшаго ей города Кембриджа и лично поддерживала во всей странъ, особенно среди христіанскаго купечества, враждебный еврейству духъ.

Тогла начался почти вопреки волё короля пёлый ряль такихъ мученій, которыя казались бы невѣроятными, если бъ не были подтверждены достовърными документами. До того времени нарламенть совсъмъ не занимался евреями; они считались людьми короля, надъ которыми народъ и дворянство не имѣють никакой власти. Въ это же время палата 06щинъ, которую подстрекали доминиканцы и королева-мать, приняла статуть (statute of Judaism 1), полный враждебнаго церковнаго духа. Евреямъ было совершенно запрещено заниматься ростовщичествомъ. Жить разрѣшалось имъ лишь въ королевскихъ городахъ и замкахъ. Если имъ нужно было взыскать долги судомъ, то они не имѣли права брать у должника больше, чёмъ половину его имущества. Каждый еврей, начиная съ двѣнадцатилѣтняго возраста, долженъ былъ платить королю на Пасху три пенса. Кто этого не исполнялъ, того должны были изгнать изъ страны впредь до слѣдующей llacxн. llaлата общинъ постановила затѣмъ ношеніе еврейскаго значка, опредвлила величину и цвёть послёдняго (желтый вытьсто бълаго) и запретила имъ всякаго рода сношенія съ христіанами. Король однако себъ выговорилъ, что они, какъ подвластные лишь ему одному, имъютъ право покупать дома и дворы, брать въ аренду земли и вести торговлю. Когда одинъ англійскій писатель справедливо замъчаеть, что къ евреямъ въ Англін относились точно такъ же, какъ къ ихъ предкамъ въ Египте, липь вместо киринчей имъ нужно было доставлять золото<sup>2</sup>), то его сравнение вѣрно и въ томъ отношении, что ничто имъ не разрѣшалось безъ жертвъ, и все таки отъ нихъ требовали уплаты полностью всёхъ налоговъ. Даже право на веденіе торговли они должны были выхлопотать у короля в за это уплатить ему »).

Вскорѣ врагамъ евреевъ представился благопріятный случай для выступленія противъ нихъ съ тяжкимъ обвиненіемъ. Въ Англіи циркулировали фальшивыя монеты, которыя были ввезены изъ-за границы, и мѣстныя монеты часто были обрѣзаны. Обвиненіе пало на евреевъ, будто онн одни изготовляли и расцространяли фальшивыя монеты. Вслѣдствіе этого въ одинъ день (въ пятницу 17 ноября 1278 г.) были арестованы всѣ евреи съ женами и дѣтьми и посажены въ тюрьму, а въ ихъ квартирахъ были произведены обыски. Вслѣдъ за тѣмъ, правда, выяснилось, что въ выдѣлкѣ фальшивыхъ монетъ были виновны также многіе христіане и да-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сообщ. у Точеу стр. 200.

<sup>)</sup> Т. же стр. 207.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Т. же стр. 199.

же Лондонская знать, и что во всей странь въ этомъ преступления было уличено всего только 293 еврея. Тъмъ не менъе изъ-за этого должны были страдать болѣе 10000 евреевъ и въ то время, какъ обвиненные христіане, всё кром'я трехъ, были присуждены лишь къ денежному штрафу, эти 293 еврея были повѣшены, другіе были осуждены на вѣчную каторгу, остальные же были изгнаны изъ страны, а ихъ имущества были конфискованы <sup>1</sup>). Но ненависть не успоканвалась; все еще продолжали сынаться обвинения на евреевъ, что они имъютъ фальшивыя монеты. Старалнсь подбросить имъ такія деньги. Безсов'єтные христіане пользовались ихъ испугомъ, чтобъ, подъ угрозой доноса на нихъ, вымогать у нихъ деньги. Эдуардъ, который узналъ объ этихъ интригахъ, издалъ заковъ (май 1279 г.), согласно которому жалобы по новоду фальшивыхь монеть могутъ быть подаваемы лишь до мая слёдующаго года, и этимъ онъ поставилъ границы доносительству »).

Но враги евреевъ, не уставая, ковали противъ нихъ новыя обвиненія. То объявлялось, что еврен въ Нотгемитовъ распяли христіанскаго ребенка. Изъ-за этого много евреевъ Лондона было истоптано лошадьми, а трупы ихъ были повѣшены (2 апрѣля 1279 г.<sup>3</sup>). То заявлялось, что еврен поносили кресть, католическую религію и богоматерь. Тогда король издалъ законъ (1279), согласно которому поносители должны были наказываться смертью. Но такъ какъ Эдуардъ зналъ своихъ людей, то онъ прибавилъ, что наказание должно послёдовать лишь послё того, какъ обвиняемые будуть уличены въ этомъ проступкъ безпристрастными, солидными лицами \*). Дли того, чтобъ подстрекнуть евреевъ къ поношенію католицизма, доминиканцы придумали дьявольскую уловку. Они обратились къ королю съ просъбой разрѣшить имъ читать евреямъ проповѣди для обращенія ихъ въ христіанство, будучи увѣрены, что кто-нибудь изъ евреевъ, увлекшись защитой своей религи, произнесеть какое-либо оскорбительное слово. По ходатайству пріора, Эдуардъ далъ прямое разръшение (1280) и объявилъ евреямъ, чтобъ они слушали проповѣди доминиканцевъ тихо, безъ шуму, возраженій и оскорбленій '). Король даже DDHнесъ денежныя жертвы, чтобъ способствовать обращенію евреевъ. **Jay**ардъ частью отмёнилъ удивительный законъ, согласно которому еврен, принимавшие христианство, лишались своего имущества, которое поступало въ государственную казну, и постановилъ, что они могуть оставлять себѣ половину его. Онъ велѣлъ также построить пріютъ для бѣдныхъ кре-

<sup>5</sup>) T. же 215.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Паули, исторія Англіи IV, стр. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Rymer foedera crp. 570.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Florenz of Worcester, crp. 222.

<sup>4)</sup> Tovey crp. 208,

стившихся евреевъ (house of converts) и предназначилъ для этого суммы, которыя однако большей частью попадали въ карманы главнаго инспектора 1). Схоластическій философъ того времени предложилъ еще другой сиособъ обращенія евреевъ. Знаменнтый францисканскій монахъ. *Дунсъ* Скотусъ (професоръ въ Оксфордъ, позже въ Парижѣ и Кельнѣ), питавшій свой умъ идеями еврейскаго философа Гебироля, высказалъ слѣдующее мивние: "если бъ король хотвлъ проявить свое христіанское рвеніе, то онъ обязанъ былъ бы насильно отнять у еврейскихъ родителей ні дітей и веліть воспитать ніть въ христіанской вірі; даже вполнѣ допустимо и должно угрозами и запугиваніемъ заставить и самихъ родителей принять крещение »)". Но какое уважение питали евреп къ иристіанству свётски мыслившихъ и жаждавшехъ власти цапъ, насильниковъ-князей и сладострастныхъ монаховъ, показываетъ любопытвый случай. Какая-то еврейка пожаловалась разъ королю, что ея мужа и ее враги оскорбительно назвали крещеной, и она просила помочь ей противъ этого поношенія »).

Въ то время, какъ мать короля, Элеонора, по порученію домининиканцевъ старалась возстановить короля и народъ противъ евреевъ, королева, также названная Элеонорой, благоволила къ нимъ. Она просила короля предоставить свободное мъсто главнаго равина англійскихъ общинъ ея любимцу, Хагину (Хаиму) Делакресу. Король согласился на это и назначилъ послъдняго главнымъ равиномъ, предоставивъ ему всъ права и преимущества, которыми пользовались его предшественники въ Англін (15 мая 1281 °).

Когда король утверждалъ этого главнаго равнна Англін, онъ еще не думалъ объ изгнанін евреевъ. Но партія лицемъровъ и его мать постеценно пріобрътали все большее вліяніе на него и затуманивали его ясное сознаніе. Эта англійская партія, въроятно доминиканцы, выстуцила предъ новоизбраннымъ папой, Гоноріемъ III, съ тяжкими обвиненіями противъ евреевъ, именно въ томъ, что они не только ведуть дружбу съ христіанами, но и способствуютъ возвращенію крещеныхъ евреевъ въ іуданзмъ, приглашаютъ христіанъ по субботамъ и праздничнымъ днямъ въ синагогу, заставляютъ изъ падать на колѣни предъ Торой и вообще заманиваютъ изъ къ исполненію своихъ обычаевъ. Тогда папа издалъ посланіе къ архіепискому lopкскому и къ своему легату, чтобъ тѣ всѣми средствами старались не допускать этого безчинства (ноябрь 1286 <sup>5</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) T. ase 216, 218.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Duns Scoti quaestiones in libros IV. Sententiarum L. IV quaestio 9 § 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Tovey crp. 231. <sup>4</sup>) T. ase 59. Rymer crp. 591.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Була Гонорія IV у Baronius (Raynaldus) annales eccles. г. 1286 № 28, 29.

16 Априля 1287 г. въ Эксстери происходило церковное собрание, которое повторило всё ненавистныя каноническія постановленія противъ евреевъ <sup>1</sup>). Четырнадцатью днями позже (2 мая) король приказалъ снова арестовать всёхъ евреевъ Англіи съ нхъ жевами и дётьми, и никто не зналъ причины этого. Лишь за значительную сумму денегъ онъ возвратилъ имъ свободу. Черевъ три года (1290) Эдуардъ собственною властью, безъ согласія парламента, пздалъ подъ вліявіемъ матери эдикть объ изгнаніи всёхъ евреевъ изъ Англіп. До перваго ноября они должны были продать свое имущество; кто же позже быль бы застигнуть еще на англійской почвѣ, того должны были повѣсить. Они обязаны были однако еще раньше этого всв заклады христіанскихъ должниковъ возвратить ихъ владъльцамъ. Чувствовали ли себя англійскіе евреи слишкомъ несчастными вслёдствіе изгнанія? Ихъ столь спльно притесняли, что изгнаніе стало, можеть быть, для нихъ желательнымъ. Эдуардъ былъ еще настолько снисходителень, что строжайшимъ образомъ приказалъ своимъ чиновникамъ не создавать трудностей для евреевъ при ихъ выселении и запретилъ корабельщикамъ пяти портовыхъ городовъ глумиться надъ ними<sup>2</sup>). Хотя срокъ истекалъ лишь перваго ноября, однако уже девятаго октября 16,511 англійскихъ евреевъ оставили страну, въ которой ихъ предки жили болѣе четырехъ столѣтій. Недвижимыя имущества, которыхъ оци не могли продать, перешли во владение короля. Вопреки предостережению короля изгнанные евреи все-таки подвергались всякаго рода притъсненіямъ. Капитанъ одного судна, которое должно было перевезти по Темзъ къморю нъсколько семействъ, посадилъ судно на мель и велѣлъ имъ высадиться, пока не наступить приливъ. Когда жъ онъ начался, капитанъ и матросы взошли на судно и отплыли и, насмѣхаясь, обратились къ впавшимъ въ отчаяніе евреямъ, предлагая имъ призвать Монсея, переведшаго ихъ предковъ сухими чрезъ Красное море, чтобъ тотъ доставилъ ихъ на сушу. Несчастные погибли въ волнахъ <sup>2</sup>). Этотъ случай сталъ извъстнымъ судьъ, и виновники были повѣшены, какъ убійцы. Какъ много подобныхъ случаевъ могло произойти и пройти безнаказанными? Евреи Гаскони, принадлежавшей къ Англін, также были высланы въ это же время. Изгнанники направились въ ближе всего лежащую Францію. Здъсь они были сначала приняты Филиппомъ IV, Красивымъ. Но вскоръ былъ изданъ общій приказъ отъ короля и парламента, согласно которому высланные изъ Англія и Гаскони евреи должны были до средины великаго поста (1291) оста-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mansi conciliar. XXIV, crp. 830 canon 49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Rymer ctp. 736. Tovey ctp. 242.

<sup>3)</sup> Tovey crp. 247.

вить францувскую територію <sup>1</sup>). Такъ пришлось пмъ снова взяться за странническій посохъ; одна часть ихъ направилась въ Германію, другая — въ свверную Испанію.

Злой рокъ, подобно тѣни, по пятамъ преслѣдовалъ сыновъ Іакова и не оставляль ихъ ни на одинъ моменть. Кратковременный лучъ счастья, согрѣвавшій евреевъ Азін, благодаря Саадъ-Аддаулѣ (стр. 145), въ это же время исчевъ къ ихъ гибели. Этотъ лейбъ-медикъ великаго хава Персіи обратилъ внимание на плутия финансовыхъ чиновниковъ и былъ поэтому сначала назначенъ комисаромъ и посланъ въ Багдадъ для разслёзованія положенія доходовъ и для требованія отчета у лживыхъ 81министраторовъ (конецъ 1288). Въ теченіе короткаго времени Саадъ-Аддауль удалось такъ урегулировать доходы, что онъ могъ сдать великому хану, Аргуну, крупныя суммы, на которыя тоть не разсчитываль. Аргунъ, любившій девьги, былъ въ высшей степени доволенъ еврейскимъ комисаромъ и отличилъ его всякаго рода почестями. Онъ вручилъ ему даже кубокъ, знакъ необыкновеннаго благоволенія у монголовъ. подарилъ почетную одежду и назначилъ главнымъ сборщикомъ багдадскаго округа. Такъ какъ Саадъ-Аддаула дъйствовалъ безкорыстно и думалъ лишь объ интересахъ своего господина, то онъ могъ доставлять ему постоянно все большія суммы и пріобрѣталъ себѣ этимъ все большее п большее его расположение. Наковецъ Аргунъ назначилъ его министромъ финансовъ для всего иранскаго (персидскаго) государства и присвоилъ почетный титулъ Саадъ-Аддаулы, опоры государства ем⊽ (3810 1288 г.). Онъ получилъ предписание о назначения на должности лишь евреевъ и христіанъ, такъ какъ великій ханъ возненавидѣлъ магометанское населеніе за его мятежный характеръ. Понятно, что Саадъ-Аддаула обратилъ при этомъ особенное вниманіе на своихъ родственниковъ, такъ какъ отъ наъ рвенія онъ могъ ожидать наилучшей поддержки въ своей трудной должности. Сборщикомъ Ирака онъ назначилъ своего брата, Факра-Аддаулу, затёмъ въ Діарберкиръ и его окрестности другого брата, Амда-Аддаулу, а въ Фарсъ (персидская провинція), Тебрисъ и Адгербегиъ свонхъ родственниковъ, Шемса-Аддаулу, Абу-Мансура и Лебида. Онъ предоставилъ должности и другимъ евреямъ, во пользовался также и христіанами. Саадъ-Аддаула, благодаря преданности, съ которой служилъ своему господниу, добился столь большого довърія, что почти всъ государственныя дёла проходили чрезъ его руки, и онъ могъ рёшать вхъ даже безъ предварительныхъ переговоровъ съ великимъ ханомъ. Въроятно, благодаря его посредничеству и сов'яту, Аргунъ завязалъ диплома-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) de Lauriere, Ordonances des rois de France de la troisiême race I, crp. 317

тическія сношенія съ Европой и даже съ папой. Съ помощью европейцевъ магометане должны были быть изгнаны изъ передней Азіи и въ частности изъ Палестины. Папа же льстилъ себя надеждой, что Аргунъ пожелаетъ быть принятымъ въ лоно католической церкви.

Еврейскій министръ заслуживаль то высокое благорасиоложеніе, которое дарилъ ему Аргунъ. Онъ ввелъ порядокъ и законность въ такос царство, где до того времени господствовали произволь и злоупотребленія силой. Населеніе церсидскаго ханства состояло изъ меньшинства поб'ядоносныхъ монголовъ и большинства поб'яжденныхъ магометанъ; изъ-за этого господствовало непрерывное, глухое военное положение. Монгольские вонны, полагаясь на свой мечъ, насмѣхались надъ судебными учрежденіями. Сами судьи не могли безпристрастно разбирать дела, такъ какъ они жили въ вѣчномъ страхѣ предъ большими и малыми тиранами. Саадъ-Аддаула старался уничтожить это положение, и ему удалось возстановить извёстный норядокъ въ этомъ, въ течение долгаго времени безпорядочномъ, государствѣ. Военнымъ комендантамъ было запрещено вмешиваться въ судопроизводство, а судебнымъ учрежденіямъ было приказано защищать слабыхъ и невинныхъ. У монголовъ еще не было какого либо правового кодекса; Саадъ-Аддаула ввелъ въ употреблевіе магометанскіе заковы, по скольку они относятся къ гражданскому и уголовному судопроизводству. Мирный народъ благословлялъ его за безопасность жизни и имущества, которой они были ему обязаны. Саадъ-Аддаула покровительствовалъ также наукъ, назначалъ ученымъ и поэтамъ богатое содержаніе и поощрялъ изъ къ литературнымъ трудамъ. Онъ былъ поэтому воспѣтъ и прославленъ въ стихахъ и прозѣ 1).

Евреи Востока, благодаря возвышенію ихъ единоплеменника до выспей ступени господства, чувствовали себя хорошо и счастливо. Изъ отдаленнвйшихъ странъ еврен стекались къ персидскому ханату, чтобъ погръться на солнцѣ милости еврейскаго министра. Они всѣ, какъ одинъ человѣкъ, говорили: "Вонстину Богъ возвысилъ въ послѣднее время этого человѣка, чтобы быть спасителемъ и надеждою для евреевъ". Новоеврейская поэзія, возникшая на Востовѣ, но, изъ за недостатка въ достойномъ матеріалѣ, опустившаяся до уродливой болтовии или совсѣмъ замолкшая, въ его время, какъ кажется, снова поднялась, чтобъ возвѣстить его славу. Неизвѣстный поэтъ полонъ хвалы Мардохаю ибнъ алъ-Алхарибіи, занимавшему высокое положеніе. Онъ воспѣлъ его, возвращающагося послѣ осмотра монетнаго двора (въ Багдадѣ).

"Мардохай-блестящій князь.

Властный правитель, любимецъ короля и вельможъ,

1) д' Ohsson, bistoire де Mongoles Ш. гл. П.



Онъ выйзжаеть въ княжескомъ блескъ, Пъвцы встрвчають его пъснями. Своими крыльями онъ защищаетъ цародъ Божій И покрываетъ его своими облаками--Его имя въ устахъ большихъ и малыхъ. Богъ вручилъ въ его дни господство святому народу".

Но Саадъ-Аддаула введеніемъ строгой администрація и любовью къ справедливости и порядку нажилъ себѣ много сильныхъ враговъ. Магометане, будучи исключены изъ всвхъ должностей, съ затаенной злобой смотрѣли на господствовавшихъ евреевъ и христіанъ, которыхъ они привыкли презирать какъ невѣрныхъ псовъ. Къ тому же духовенство и ученые возбуждали въ нихъ глубочайшую ненависть къ еврейскому государственному д'яятелю, котораго они считали виновникомъ своего позора. Былъ пущенъ слухъ. что Саадъ-Аддаула имфетъ въ виду основать новую религию и провозгласить хана Аргуна религіознымъ законодателемъ и пророкомъ. Для того, чтобъ еще больше возбудить ихъ фанатизмъ, передавали: Саадъ-Аддаула подготовляется къ походу на Меку, чтобъ святую Каабу превратить въ языческій храмъ и заставить магометань снова стать язычниками. Орденъ измаилитскихъ убійцъ, асасины, созданный для истребленія дъйствительныхъ и воображаемыхъ враговъ ислама, уже готовился къ тому, чтобъ убрать съ дороги Саадъ-Аддаулу и его родственняковъ. Но покушение было раскрыто и разстроено. И среди монголовъ еврейскій министръ имѣлъ много враговъ. Военные коменданты были настроены противъ него за то, что онъ ограничилъ ихъ произволъ и заставилъ ихъ подчиниться порядку и закону. Въ монгольскихъ кругахъ также устроили заговоръ противъ еврейскаго министра. Распространяли слухъ, что онъ отправилъ въ Хорасанъ еврея, Неглибъ-Эдина, съ цёлью убить двёсти знатибищихъ монголовъ, а своему родственнику, правителю Шираса, онъ поручилъ расправиться и убрать съ дороги многихъ изъ духовенства и сановниковъ этого города.

Къ несчастью, Аргунъ тяжело заболѣлъ (ноябрь 1290 г.). Его болѣзнь послужила сигналомъ для недовольныхъ къ заговору противъ Саадъ-Аддаулы и покровительствуемыхъ имъ. Напрасно министръ пускалъ въ ходъ всё средства для ускоренія выздоровленія хана; онъ понималъ, что смерть хана повлечетъ за собой и его смерть. Онъ тайно отправилъ также посла къ сыну Аргуна, чтобъ послѣдній поспѣшилъ къ двору для занятія престола тотчасъ же послѣ смерти отца. Во время этихъ приготовленій монгольскіе вельможи, замѣтившіе, что Аргунъ приближается къ смерти, ускорили приведеніе въ исполненіе своего заговора. Они отрубили Саадъ-Аддаулѣ голову (май 1291) и убили вообще всѣхъ любимцевъ Аргуна. Семью днями позже умеръ Аргунъ. Тогда заговорщики отправили пословъ во всѣ провинціи съ приказаніемъ заковать въ цѣпи родственниковъ Саадъ-Аддаулы, конфисковать ихъ имущество, а женъ и дътей ихъ сдълать рабами. Магометанское население также напало на евреевъ во всъхъ городахъ, мстя имъ за унижения, перенесенныя отъ монголовъ. Въ Багдадъ дошло до борьбы съ оружиемъ въ рукахъ между магометанами и евреями, и съ объихъ сторонъ были убитые и раненые.

Двумя мѣсяцами позже большая еврейская община С. Жанъ д'Акра (Ако), недавно до этого приведенная въ возбужденіе Соломономъ Петитомъ (стр. 132), была совершенно уничтожена. Египетскій султавъ, Алмалекъ Алашрафъ, предпринялъ походъ съ цѣлью изгнать изъ Сиріи и Палестины послѣднихъ крестоносцевъ. Больше мѣсяца онъ осаждалъ укрѣпленный городъ и взялъ его штурмомъ (18 мая 1291 г.). Не только всѣ христіане, но и много евреевъ, бывшихъ тамъ, были убиты. Другіе были взяты въ плѣнъ и среди нихъ Исаакъ изъ Ако (Demin Aкко), ревностный, но бездарный кабалистъ, въ своей искренности противъ своего желанія показавшій, что сіяющая корона божественности, которую надѣла на себя кабала, есть не больше, чѣмъ маскарадъ. Въ своей наивности овъ раскрылъ наготу своей матери.

## ГЛАВА VII

-----

## Дальнъйшее развитіе кабалы и опала науки.

Кабала и ея успёхи. Тодросъ Галеви и его сыновья. Поэтъ Авраамъ Бедареси. Исаакъ Аллатифъ и его кабалистическое ученіе. Авраамъ Абулафія, его фантазіи и приключенія; выступленіе его Месісй. Бенъ-Адретъ, его противникъ. Пророки изъ Анлона и Авилы. Бенъ-Адретъ и пророкъ изъ Авилы. Іосифъ Гикатила и его занутанная кабалистика. Обманщикъ Моисей де Леонъ. Фальсификаціи кабалистовъ. Происхожденіе Зогара. Сущность его ученія и значевіе его. Алегористы и лжефилософы. Шемъ-Товъ Фалакера и его дъйствія. Исаакъ Албалагъ и его значеніе. Леви изъ Вилефранша и его вліяніе. Самунлъ Сулами и Менри. Аба Мари и его чрезмърное рвеніе. Яковъ 6.-Махиръ Профацій и споры о дозволительности науки. Ашери и его переселеніе въ Испанію. Преслъдованія евреевъ въ Германіи Риндфлейшемъ. Сильное вліяніе Ашери. Проклятіе и противопроклятіе. Поэть Іедан Бедареси.

## (1270-1338).

Таинственное учевіе кабалы, которое сначала выступало очень скромно и носило безобидный характеръ, стало со времени Бенъ-Адрета разжигать умы, затемнять здравый смыслъ и вводить въ заблужденіе слабыхъ. Отсутствіе истинности и убѣдительности кабалистическое ученіе пыталось замѣстить громкимъ выступленіемъ и обманомъ. Сосредоточившись издавна въ Геронѣ и на сѣверѣ Испаніи, кабала успѣла далеко расши-

рить свои предълы и, перейдя черезъ Сеговію на югь Испаніи, дошла до кастильской столицы, Толеды, еврейская община которой раньше упорно боролась съ затемненіемъ умовъ. Кабала сделалась столь почитаемой, что одинъ писатель, Бахія б.-Ашерь (изъ Сарагосы?), при составленія (1291) сборника коментаріевъ, долженъ былъ включить въ него и кабалистическое толкованіе; мистическое и раціоналистическое, какъ это ни странно, были изложены имъ рядомъ. Кабала нашла въ Толедъ много горячихъ сторонниковъ; одинъ изъ нихъ, благодаря своему благородному происхожденію, княжескому виду, высокому положенію, богатству и учености, оказалъ ей сильную поддержку. То былъ Тодросъ б.-Іосифъ Галеви, происходившій отъ знатной толедской фамилія Абулафіи (род. 1234), ум. 1304<sup>1</sup>). Его вліяніе еще не оцівнено по достоянству. Тодросъ Абулафія былъ племянникомъ того Менра Абулафіи, который являлся упорнымъ противникомъ Маймонида и вообще всякаго разсудочнаго мышленія (стр. 32). Племянникъ послёдовалъ примёру своего дяди, благословившаго его въ глубокой старости, и Тодросъ занялся пзученіемъ Талмуда и тайной науки; онъ былъ также свёдущъ и въ свётскихъ дёлахъ, ибо занималъ почетное положеніе при двор' Санхо IV и считался любимымъ врачомъ или финансистомъ умной королевы, Маріи де Молины. Еврен уважали его и почитали своныть княземъ (Насп). Когда испанская королевская чета повлала въ Вајону для свиданія съ Филипиомъ Красивымъ, чтобы устранить возникшія между ними недоразумѣнія (1290), Тодросъ Абулафія находился въ числѣ свиты. Онъ встрѣтилъ со стороны южно-французскихъ евреевъ весьма лестное отношение къ себь. Многословный ноэтъ, Авраамъ Ведареси изъ Безьера, посвятилъ Тодросу дифирамбъ, въ которомъ находилось такое обращение:

"Поозія замираеть въ твоемъ присутствіи

"И вѣшаеть арфу на вѣтви ивы у ручья".

Тодросъ Галеви пріобрѣлъ вмѣстѣ съ тѣмъ нечальный опыть въ смыслѣ непостоянства расположеній и прихотей двора. Однажды онъ былъ заключенъ въ тюрьму своимъ королевскимъ покровителемъ и присужденъ къ смерти. По какому поводу это свершилось, неизвѣстно. Во снѣ Тодросу, какъ говорятъ, пришло на мысль стихотвореніе, которое возвѣщало ему скорое освобожденіе:

> "Отчего твое сердце преисполнено грусти? "Не потому ли, что короли обрекли тебя на смерть? "Небо заступается за невинпаго, "Если земные короли несправедливо осуждаютъ" 1).

Тодросъ, какъ и его дядя, былъ рѣшительнымъ противникомъ философіи и ея учениковъ. Онъ не находилъ достаточно сильныхъ словъ, кото-

<sup>1</sup>) Гавизонъ Omer ha-Schickcha стр. 125.

рыми можно было бы упрекнуть тёхъ умниковъ, которые признаютъ невозможнымъ, неввоятнымъ все то, что не соотввтствуетъ законамъ логики. "Они блуждають въ темноте и не могуть постичь существование неземныхъ духовъ; еще меньше того они постигають существование высшаго духа, недоступнаго человвческому разуму" 1). Онъ сильно негодовалъ на тъкъ. которые принисывали законамъ Торы матеріальныя цёли и давали низкое толкованіе культу жертвоприношеній. При всемъ своемъ почтеніи къ Маймониду, Тодросъ порицалъ его за разсматривание воскуриванья въ храмѣ. какъ средства для очищенія воздуха и жертвоприношеній, какъ уступки явыческому мышленію народа <sup>3</sup>). Онъ страстно боролся съ философіей, которая отрицала существование злыхъ духовъ; это равносильно было, по его мивнію, отрицанію существованія ангеловъ 3). Посвященный въ сущность тайнаго ученія старымъ кабалистомъ, образовавшимъ собственную школу, въроятно, Яковомъ изъ Сеговін, Тодросъ считалъ тайное ученіе божественной мудростью, приподнятие завъсъ которой сопряжено съ опасностью для людей несвёдущихъ •). Новаго слова въ кабалё Тодросъ не сказалъ. Онъ стремплся только къ тому, чтобы найти въ талмудической агадѣ доказательства въ пользу кабалнстическихъ общихъ мѣсть о десяти духовныхъ субстанціяхъ (сефиры), о вліяній ихъ на высшій и низшій міръ и о переселеніи душъ для очищенія ихъ, что представлялось ему неоспоримыми истинами ізданзма. Какъ и всёмъ кабалистамъ до и послё него, Тодросу пришлось прибъгать къ перетолковываніямъ и искаженіямъ простого смысла. Съ этою цёлью въ преклонномъ возрастё онъ сочинилъ книгу (Ozar ha-Kabod). Тодросъ былъ талмудически образованъ; онъ составилъ чисто талмудическое сочиненіе<sup>5</sup>), что придавало большой вѣсъ его выступленію въ защиту кабалы.

Признаніе тайнаго ученія столь выдающейся и прославленной личностью не могло остаться безъ вліянія. Двое сыновей его, *Леви* и *Іосифъ*, также углубились въ нее. Двое изъ четырехъ кабалистовъ, современниковъ Тодроса Абулафіп, которые двинули кабалу дальше, присоединились къ нему и посвятили ему свои сочиненія. Эти четыре кабалиста, которые создали болѣе или менѣе удачныя теоріи, былп: Исаакъ ибнъ-Латифъ, Авраамъ Абулафія, Іосифъ Гикатила и Моисей де—Леонъ, всѣ испанцы. Туманностью и запутанностью своего ученія, они затемняли тотъ свѣтлый духъ, который поддерживался всѣми сильными мужами отъ Саадіи до Маймонида. Свѣтлой вѣрѣ въ Бога противопоставлялась экзальтированная, даже богохульственная химера. Помраченіе еврейства послѣ-

<sup>3</sup>) Т. же 39.

~

158

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ его кабалистическомъ соч. Озаг ha-Kabod стр. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) T. se 16.

<sup>4)</sup> Многократио въ т. же соч. 5) עלית יבטות (י.

дующихъ столѣтій нужно считать до нѣкоторой степени плодомъ этого ученія. Умышленнымъ или невольнымъ фиглярствомъ, они вводили въ заблужденіе современниковъ и потомковъ; вредъ, нанесенный ими еврейству, чувствуется еще по сю пору.

Изъ этихъ четырехъ Исаакъ б.-Авраамъ ибнъ-Латифъ илн Аллатифъ (род. 1220, ум. 1290 ч) былъ наиболѣе невиннымъ; родомъ онъ былъ изъ южной Испаніи и потому свѣдущъ въ арабскомъ языкѣ. О его жизни ничего не извѣстно, за исключеніемъ того, что онъ находился въ общеніи съ Тодросомъ Абулафіей, которому посвятилъ одно изъ своихъ произведеній.

Его сочиненія написаны такъ, какъ будто авторъ пхъ, по замѣчанію одного поздивишаго писателя, "стояль одной ногой въ философіи, а другою въ кабалъ". Онъ блисталъ философскими формулами, сущности которыхъ, повидимому, не постигалъ. Онъ не творилъ идей даже въ области кабалы, хотя стремился создать и вчто новое и все уклонялся обычнаго кабалистическаго языка <sup>2</sup>). Онъ не былъ свободнымъ отъ притворства. Аллатифъ тоже стоялъ на той точкв зрвнія, что философское пониманіе іуданзма "не есть правильный путь къ святости" 3), такъ что нужно стремиться къ познаванію высшаго рода. Вмѣсто того, чтобы выяснить этотъ новый путь. Аллатифъ окуталъ его пустыми толкованіями и ничего не значущими фразами. Сильнъе своихъ предшественниковъ Аллатифъ подчеркивалъ мысль, выражающую тесную связь и внутреннюю зависимость между чувственнымъ и духовнымъ міромъ, между Богомъ и Его твореніями: Богъ находится во всемъ и все находится въ Богъ '); въ прочувствованной молитвѣ человѣческій духъ возвышается до мірового (Sechel ha-Poel), соединяется съ нимъ въ "одномъ поцѣлуѣ", вліяетъ тогда на Божество и получаеть возможность доставить благодать низшему міру; но не каждый смертный способенъ произнести молитву, столь прочувствованную, столь вліятельную; просить за народъ въ молитвахъ могутъ только наиболее совершенные люди, пророки ·); ибо они одни знають силу молитвы. Проявленія Божества въ мірѣ духовъ, сферъ и тѣлъ Исаакъ Аллатифъ наглядно изображалъ въ видѣ математическихъ формулъ: Богъ относится къ міру, какъ точка къ линія, линія къ иоверхности, а поверхность къ болѣе протяженному и плотному тѣлу \*).

<sup>6</sup>) Ginse ha-Melech. Cp. Kerem Chemed VIII, crp. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ книгъ Аллатифа напечатаны въ полномъ объемъ: коментаріи къ кн. Когелеть, чист на узіса, коментаріи къ кн.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Срв. вѣрное сужденіе о немъ въ Respp. Исаака б.-Шешетъ № 157 къ концу.

<sup>3)</sup> Zurat ha-Olam.

<sup>4)</sup> Ginse crp. 13. Zeror ha-Mor гл. 6: (יריעת הש״ת מחיבת). (יריעת הש״ת מחיבת).

<sup>`)</sup> Zeror т. же.

Такая идея дала снова возможность производить различныя комбинація; кабалисты постоянно смѣшивали образъ съ понятіемъ и сущностью, считая ихъ пдентичными. Впослѣдствіи они оперировали точками и черточками такъ же, какъ раньше числами и буквами. Исаакъ ибнъ Латифъ можетъ однако считаться трезвымъ мыслителемъ, если его сравнить съ современникомъ его, фантазеромъ, Авраамомъ Абулафіей, который мечталъ объ измѣненіи мірового порядка при посредствѣ кабалистическихъ пріемовъ.

Авраамъ б.-Самунлъ Абулафія (род. 1240 въ Сарагосъ, ум. въ 1291 <sup>1</sup>) былъ эксцентричной натурой, полонъ сумасбродныхъ идей и падкимъ къ авантюризму. Будучи одареннымъ отъ природы живымъ духомъ, обладая знаніями выше средняго уровня, онъ измѣнилъ здравому смыслу и ринулся въ сферу фантазій. Вся его жизнь, начиная съ его возмужалостп, --- цвиь необычайныхъ приключеній. Когда Аврааму Абулафіи было восемнадцать леть, онъ потерялъ отца, обучавшаго его Талмуду и Библів. Два года спустя онъ предпринялъ странное путешествіе съ целью, какъ онъ самъ разсказывалъ<sup>2</sup>), отыскать легендарную рѣку Сабатіонъ или Самбатіонъ и живущихъ на берегу ся потомковъ переселившихся туда древ. не-израильскихъ колвиъ. Онъ это сделалъ, безъ сомивнія, съ мыслью о выступленіи, какъ месія. Направляясь въ Палестину, онъ посѣтилъ Грецію, гдѣ, по легкомыслію своему, женился. Какъ истый авантюристь, онъ оставилъ свою молодую жену и направился въ Ако. Такъ какъ въ это время монголы опустошали Сирію и Палестину, то Авраамъ Абулафія долженъ былъ отказаться отъ своего намфренія проникнуть въ глубь Авіндо рѣки Самбатіонъ. Онъ вернулся, отыскалъ свою жену, поѣхалъ съ нею въ Италію, гдѣ сѣлъ на школьную скамью. При помощи Гилела изъ Вероны (стр. 136), котораго онъ засталъ въ Капуѣ, онъ изучилъ сущность философіи Маймонида, въ которую такъ ревностно углубился, что скоро былъ въ состояніи читать лекціи по этому вопросу.

Пробывъ въ Италіи нъсколько лътъ, онъ возвратился въ Испанію. На тридцать третьемъ году своей жизни онъ припялся серьезно за изученіе кабалы (въ Барцелонѣ); онъ началъ съ "Книги творенія", сравнилъ двѣнадцать различныхъ коментаріевъ къ ней, которые для объясненія ея приводили цѣлый рядъ общихъ мѣстъ то философскаго, то мнстическаго характера, и былъ полонъ туманныхъ, по собственному его признанію, мыслей. Онъ видѣлъ въ воображеніи фантастическія картины и чудесныя видѣнія; его духъ находился въ безпрестанномъ упоеніи. Онъ

1) Объ Авраамѣ Абулафін см. Orient. Litbl. 1845 № 24.

<sup>2</sup>) Ero автобіографія אוצר ערן גנוז.

стремился къ ясности, но все глубже погружался въ безтолковщину и фантасмагоріи. Между тѣмъ одно сдѣлалось ему ясно, что философія, которой онъ много занимался, не даеть никакой увѣренности, а поэтому и никакого удовлетворенія религіозному чувству, добивающемуся истины. Даже обыкновенная кабала съ ея ученіемъ о сефирахъ не удовлетворяла его духу, и онъ видѣлъ какъ въ философіи, такъ и въ кабалѣ лишь пищу для самомиѣнія. Считая себя кабалистомъ, онъ тѣмъ не менѣе такъ правильно и остроумно ') доказывалъ неосновательность мистической теоріи, что приходигся только удивляться тому, какъ могь онъ дойти до еще болѣе сумасбродныхъ идей. Авраамъ Абулафія искалъ чего-то высшаго, пророческаго откровенія, которое одно могло бы ему открыть источникъ истины безъ труднаго пути постепеннаго изученія.

Наконецъ, Абулафія рѣшилъ, что нашелъ то, чего искалъ. Онъ началъ върить: путемь божественнаго вдохновенія онъ дошель до выстией кабалы, по отношенію къ когорой низшія тайныя ученія и философія являются лишь прислужницами; единственно эта высшая кабала представляетъ возможность придти въ общеніе съ міровымъ духомъ и пріобрѣсть пророческое ясновидение; такое средство не является чемъ-то совершенно новымъ, но онъ твердо убѣжденъ въ силѣ такого средства и часто обращается къ нему; средствами, при помощи которыхъ можно было придти въ общение съ царствомъ духовъ, были: разложение словъ свящ. Писания на буквы, а въ особенности святвйшаго имени Вога, принятіе ихъ, какъ самостоятельныхъ понятій (Notaricon), различныя сочетанія составныхъ частей словъ, дающія возможность составить новыя слова (Ziruf), и разсматривание буквъ, какъ числа (Gematria); но этого не достаточно; желающій быть достойнымъ пророческаго откровенія, долженъ стать аскетомъ, держаться въ отдалении отъ свътскихъ треволнений, запереться въ тихой каморкв, освободить свой духъ отъ мелочныхъ заботъ, облачиться въ бвлыя одбянія, носить молитвенное облаченіе и филактеріи и благоговбино сосредоточиться такъ, какъ будто ему предстать предъ Богомъ для разговора съ Нимъ; при этомъ онъ долженъ произноспть буквы имени Божьяго въ большихъ или меньшихъ паузахъ съ модуляціями голоса или написать наъ въ извёстномъ порядкё, производить напряженныя движенія, кривлянія и поклоны, пока не закружится голова и воспламенится сердце: тогда наступаеть сонъ, и получается ощущение, будто душа отделилась отъ твла; въ этомъ состоянии, если оно отъ упражнений становится продолжителенымъ, божественная благодать переливается въ человъческую душу, нею "въ одномъ поцёлуъ", и естественнымъ слъдобъединяется съ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. его критику кабалы въ его ки. Imre Schefer.

Т. УЛИ изд. Э. Шермана

ствіемъ является пророческое откровеніе <sup>1</sup>). Этотъ способъ приводить себя въ состояніе экстаза Абулафія испробовалъ, по всей въроятности, на самомъ себъ, и его пылкое воображеніе дошло до сумасбродства. Свою кабалу онъ считалъ пророческимъ вдохновеніемъ, при помощи котораго онъ одинъ лишь можетъ провикнуть въ таинства Торы; "ибо простое, буквальное значеніе словъ и простое исполненіе религіозныхъ предписаній нужны лишь неврълымъ, какъ молоко дътямъ, зрълые же находитъ высшую мудрость въ числовыхъ значеніяхъ буквъ и въ различныхъ сочетаніяхъ словъ.

Въ этомъ духѣ онъ проповѣдывалъ свою кабалу въ противоположность поверхностной и низшей, которая занимается сефирами и устанавливаеть, какъ онъ подтрунивалъ надъ нею, нъчто вродъ decятиединства<sup>2</sup>) вивсто христіанскаго *тріединства*. Онъ выступиль съ этимъ въ Барцелонь, Бургось и Мединь-Сели. Умы были ужъ такъ помрачены, что этоть полусумасшедшій мечтатель сумбль привчечь и молодыхь, и старыхь слушателей. Два его ученика, Іосифъ Гикатила и Самуилъ, такъ называемый пророкъ, оба изъ Медины-Сели, выдавали себя впослъдствии за пророковъ и чудотворцевъ »). По всей въроятности, онъ въ Испани вызвалъ противъ себя неудовольствіе пли, по крайней мѣрѣ, не нашелъ отклика и, оставивъ ее вторично, онъ направился снова въ Италію, гдъ разсчитываль на большее количество приверженцевь. Въ Урбино онъ выступилъ (1279) съ пророческимъ сочиненіемъ, гдѣ указывалъ, что съ нимъ говорилъ Богъ. Въ сочиненіяхъ времени своего сумасбродства онъ называлъ себя Разіилемъ, ибо числовое значевіе его имени (Авраамъ, 248) тождественно было числовому значенію имени Разіиля. На томъ же основанія онъ въ другомъ мѣстѣ называетъ себя Захаріей. Два года онъ скитался по Италіи, поучая и инсательствуя. Затёмъ ему пришла въ голову безумная мысль обратить напу Мартина IV въ еврейство (1281). Абулафія дорого поплатился за эту попытку: его арестовали два дня спустя въ Римъ, продержали 28 дней въ заточенія и чуть не сожгли на кострв. Онъ избъгъ костра, по его словамъ, благодаря тому, что Богъ далъ ему двойныя уста (двойной языкъ?). Очень возможно, что онъ указалъ папѣ на свое ученіе о тріединствѣ. Онъ былъ освобожденъ. Изъ Рима Абулафія въ сопровожденія вѣрнаго своего ученика, Натроная изъ Францін '), поѣхалъ на островъ Сицилію. Въ Месинѣ

<sup>1</sup>) Весь этотъ вздоръ онъ развиваетъ въ אור השכל н въ אור השכל .

ולפיכך אודיעך שבעלי הקבלה הספירות חשבו ליחר Исолание къ leryдъ Салмону ( את השם ועשרוהו וכמו שהגוים אומרים שהם שלשה והשלשה אחד כן מקצת בעלי הקבלה מאמינים ואומרים כי האלוהות עשר ספירות והעשרה הם אחד.

) Ozar Eden ganus.

его радушно приняли; тамъ онъ завербовалъ шесть ученнковъ, наъ которыхъ больше всвът выдвлялъ *Caadiю Cereлмеси* (Африка). Въ Сицилін имъ овладвла мысль, что онъ не только пророкъ, но и Месія. Въ своемъ сочиненіи (ноябрь 1284) онъ написалъ о томъ, что Богъ открылъ ему конецъ изгнанія и начало месіанскаго избавленія, которое должно наступить въ 1290 г. Мистика была всегда почвою, на которой пышно разростались месіанскія фантазіи.

Своимъ строго нравственнымъ поведеніемъ, аскетической жизнью, откровеніями, окутанными таинственными формулами, и, вфроятно, также иривлекательнымъ видомъ и смѣлостью, Авраамъ Абулафія нашелъ въ Сициліи приверженцевъ, готовыхъ къ возвращенію въ Святую землю. Разсудительные люди сицилійской общины не рвшались присоединиться къ нему. Они обратились поэтому къ Соломону бенъ-Адретъ за свёдёніями объ Авраамѣ Абулафіи. Варцелонскій равинъ, знавшій Абулафію, какъ фантазера и мистификатора, отправилъ къ палерыской общинв и къ тамошнему равнич, Ахитуву, серьезное посланіе, въ которомъ онъ осуждалъ ложнаго Месію, называя его полузнайкой и опаснымъ мистификаторомъ <sup>1</sup>). Абулафія не могъ остаться равнодушнымъ и выступилъ противъ Венъ-Адрета. Въ своемъ посланіи къ бывшему ученику, Іегудъ Салмону въ Барцелонѣ, онъ старался доказать основательность своей пророческой кабалы и отвергалъ направленныя противъ него поношенія Бенъ-Адрета, которыя такъ недостойно выражены, что многіе считають посланіе полябльнымъ. Это, однако, не оказало действія. Другія общины и равины, побоявшіеся пресл'ядованія изъ-за фантазерства Абулафін, тоже высказались противъ него<sup>2</sup>). Вслёдствіе преслёдованій, ему пришлось оставить Сацилію и перебхать на малый островъ Комино у Мальты (1288). Здёсь онъ издалъ несколько мистическихъ сочинений, где продолжалъ утверждать, что хочеть принести Изранлю избавленіе. Однако преслѣдованія его раздражали, и онъ горько жаловался на своихъ соплеменянковъ, не увъровавщихъ въ него. "Въ то время, какъ христіане върятъ монмъ словамъ, еврен упорствуютъ въ невърін, не обращаютъ вниманія на счетъ буквъ въ имени Божьемъ, а предпочитаютъ счетъ денегъ" <sup>3</sup>). Объ отдавшихся исключительно изученію Талмуда Абулафія отзывался, какъ о людяхъ, одержимыхъ неизлечимой болъзнью и стоящихъ значительно ниже внатоковъ высшей кабалы '). Авраамъ Абулафія составилъ, кромѣ двадцати шести другихъ сочиненій, по крайней мірів двадцать двів, такъ называемыхъ, пророческихъ 5), которыя, хотя были плодомъ воспаленнаго во-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Посланіе Авр. Абулафін къ Гегудѣ Салмону въ Барцелонѣ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Респонзъ Бенъ-Адрета № 548.

ישבע נתיבות (<sup>5</sup> אכירי שפר (<sup>4</sup> ס. האות אות ספר זכריה (<sup>2</sup>

ображенія, въ достаточной мѣрѣ использованы позднѣйшими кабалистами. Чѣмъ кончилъ этотъ пророчествующій и месіанствующій мистикъ и авантюристъ, неизвѣстно.

Его сумасбродныя идеи оказали свое пагубное, заразительное вліяніе уже на современниковъ. Около того же времени въ Испаніи выступили два фантазера, одинъ въ городѣ Аилонѣ (въ провинціи Сеговіи), другой въ большой общинѣ Авилы. Первый-пророкъ Самуилъ (стр. 162), но всей въроятности, ученикъ Авраама Абулафіи. Оба, выдавая себя за пророковъ, возвѣщали въ мистическихъ образахъ о близкомъ наступленіи месіанскаго царства. Оба нашли приверженцевъ. Почитатели пророка изъ Авилы разсказывали о немъ: онъ не умълъ ни писать ни читать; ангелъ являлся ему то во снѣ, то на яву и одинъ разъ сообщилъ ему силу составить объемистое сочинение мистического содержания подъ заглавиемъ "Чудеса мудрости" съ пространнымъ коментаріемъ (безъ коментарія себѣ не могли представить ни одной почтенной книги). Жители Авилы и дальнихъ общинъ были этимъ сильно поражены. Одинъ нѣмецкій странствующій талмудическій ученый, по имени р. Данъ, который находился въ то время въ Авилъ, подтверждалъ чудеса невъжественнаго пророка изъ Авилы. Это происшествіе привлекло вниманіе всёхъ, и представители общины обратились къ авторитету того времени, Соломону бенъ-Адретъ, съ просьбой указать имъ, слёдуетъ ли или не слёдуеть вёрить въ это новое пророчество.

Варцелонскій равинъ, который, хотя былъ наполовину приверженцемъ тайнаго ученія, върилъ только въ библейскія и талмудическія чудеса, отвѣтилъ слѣдующее: "Онъ считалъ бы событіе съ пророкомъ **ВЗЪ** Авилы злостнымъ обманомъ, если бы оно не подтверждено было и засвидътельствовано достовърными людьми; но онъ не можетъ признать ero пророкомъ, нбо нѣтъ основныхъ условій, при которыхъ по Талмуду это допускается; пророчество невозможно виѣ Палестины; далѣе современное поколѣніе не можетъ быть удостоеннымъ пророческихъ откровеній; наконецъ, духъ пророческій не могъ быть внушенъ невѣждѣ; невѣроятно, чтобы кто-нибудь легъ спать идіотомъ и проснулся бы пророкомъ; эта исторія нуждается въ тщательномъ, безпристрастномъ пзслѣдованін; въ богатое чудесами и милостью время, во время выступлевія Монсея въ Егнитв, израильтяне сомнѣвались въ томъ, дѣйствительно ли онъ посланъ имъ Богомъ, и Монсей долженъ былъ чудесами доказать это; если это было необходимо тогда, то во сколько разъ болеве необходимо изследовать это событіе въ нашу "сиротливую" эпоху, особенно въ послѣднее время, когда иоявилось много обманщиковъ, авантюристовъ и чудотворцевъ?"

Несмотря на предостереженія, которыя дѣлались уважаемымъ равяномъ, пророкъ изъ Авилы продолжалъ свои пророчества и обозначилъ

послъдний день четвертаго мъсяца (Тебета или Тамуза? 1295) началомъ месіанскаго избавленія. Легковърная, невъжественная толпа приготовилась къ этому дию, постилась, щедро раздавала милостыню, чтобы удостонться вступленія въ месіанское царство и принятія въ немъ участія. Въ назначенный день легковърные еврен, облачившись, какъ въ Судпоспѣшили въ синагогу, надвясь услышать тамъ ввуки ный день. месіанскаго рога. Но ни Месія, ни знакъ его приближенія не uoказывались. Вмёсто этого они, какъ говорятъ, замётили у себя на одеждахъ маленькіе крестики; однихъ это устрашило, другихъ отрезвило. Возможно, что это было умышленно сделано противниками лже-Месіи либо съ цёлью пошутить надъ легков в рыми, либо желая обратить внямание ихъ на то, къ какому концу приведетъ, наконецъ, месіанское ослѣиленіе. Послёдствіями этого происшествія явилось то, что нёкоторые крестились, другіе внали въ меланхолію, нбо никакъ не могли понять появленіе этихъ крестиковъ. Что сталось съ этими пророками, или обманутыми обманщиками изъ Аилона и Авилы, неизвъстно. Они, какъ и Авраамъ Абулафія, куда-то исчезли и имъютъ значеніе лишь какъ порожденія болѣзненной эпохи.

Возможно, что п другой ученикъ Абулафін, Іосифъ Гикатила, который слылъ также чудотворцемъ и жилъ неподалеку отъ Аилона, принималъ участіе въ безумномъ, или плутовскомъ дёдё пророковъ изъ Анлона и Авилы. Госифъ 6.-Авраамъ Гикатила (род. въ Медина-Сели, ум. въ Пеньяфіелѣ въ 1305 г.), будучи двадцатияѣтнимъ юношей, слушалъ туманное ученіе Абулафія. Въ то время, когда послёдній еще находился въ Испаніи, Іосифъ Гикатила составилъ сочиненіе "Орѣховый садъ", въ которомъ онъ выражаетъ такія же странныя сужденія, какъ и его учитель. Онъ такъ же, какъ и тотъ, занимался изученіемъ мистическихъ значеній буквъ и чиселъ и буквенныхъ сочетаній. Начатую Абулафіею пгру съ гласными значками, которымъ также придавалось мистическое значение, Гикатила продолжилъ и повелъ дальше. Іосифъ Гикатила дошелъ до того, что приводилъ различныя имена Бога въ Библіи въ связь съ ученіемъ о десяти сефирахъ. Для доказательства своей кабалы, онъ издалъ массу сочиненій. Для характеристики Іосифа Гикатилы было бы достаточно сказать, что полусумасшедшій, осужденный общинами и Бенъ-Адретомъ, Абулафія его похвалилъ: "онъ повналъ его ученіе, но изъ собственнаго рвенія еще много къ нему приложилъ". Въ дъйствительности, сочинения Іосифа Гикатилы были отражениемъ фантавии Авраама Абулафіи: тотъ же вздоръ.

Но значительно сильнъе и вреднъе, чъмъ эти три кабалиста, Аллатифъ, Абулафія и Гикатила, вліялъ на современниковъ и послъдующія по-

колѣнія Монсей де-Леонъ, которому, несмотря на сдѣланное современнякомъ и спеціалистомъ разоблаченіе его действій, удалось ввести въ еврейскую литературу княгу, давшую кабалѣ твердую опору и широкое распространение и, однимъ словомъ, увѣнчавшую ее. Моисей б.-Шемъ-Товъ де-Леонъ родился въ Леонъ 1250 г., умеръ въ Аревало 1305 г. Это былъ человъкъ, относительно котораго можно лишь сомитваться, былъ ли онъ корыстнымъ или набожнымъ обманщикомъ; но ввести въ заблужденіе и обмануть онъ навърное хотълъ. Поэтому онъ стоитъ значительно няже Абулафін, который въ своемъ безумін быль во всякомъ случав нанвенъ и честенъ. Полузнайка, никогда основательно не занимавшійся Талмудомъ, ни науками, онъ обладалъ лишь одной способностью, а именно умѣніемъ ловко использовать то немеогое, что онъ зналъ, легко и плавно писать, связывать отдалениташия вещи со стихами изъ Писания, какъ они были нагромождены въ его памяти, и скленвать изъ игривой шуткой. Даже сама кабала не представлялась ему въ видъ системы: онъ зналъ лишь одит ся формулы и лозунги и ловко перерабатывалъ ихъ.

Безпечный расточитель, тратившій все, что онъ имѣлъ, не задумываясь о слидующемъ дий, Монсей де-Леонъ использовалъ ставшую модной кабалу для литературнаго выступленія въ этой области, чтобъ этимъ путемъ совдать себѣ богатый источникъ дохода. Онъ велъ скитальческую жизнь, долгое время жилъ въ Гвадалаксарть, затёмъ въ Виверо, въ Вальядолидть и подъ конецъ въ Авилть. Сначала онъ издавалъ свои литературныя произведенія подъ собственнымъ именемъ (1285 1). Въ обширномъ трудѣ Монсей де Леонъ изложилъ основы и цѣли религіовныхъ законовъ іуданзма <sup>2</sup>), конечно не въ духѣ Маймонида и уже съ мистическимъ налетомъ, но все еще свободномъ отъ кабалистики. Этотъ трудъ онъ иосвятилъ Леви Абулафии, сыну Тодроса Абулафии (стр. 157). Тремя годами позже (1290) онъ издалъ новый трудъ съ болёе кабалистическимъ содержаніемъ <sup>3</sup>). Въ немъ онъ, полемизируя противъ философовъ, заявляющихъ, что іудаизмъ то же, что философія, говоритъ: "если бъ это было такъ, то зачемъ нужно было дать синайское откровение среди возмущенія природы, грома и молніи, разъ оно не сообщило больше, чтыть Аристотель объявилъ бевъ такого шума". Моисей де-Леонъ утверждалъ: еврейскіе философы совстить не были увтрены въ соотвтатствіи іздаизма и философін; они хотъли только ввести въ заблужденіе массу и заставить ее вфрить, что Тора не находится въ противоръчи съ философіей, чтобъ тайкомъ ввести послѣднюю. Онъ-же говоритъ: "Тора имѣетъ совер-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Первое его соч. ספר שושן העדות.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) מצוות לא תעשה א מצוות עשה :. צ B ספר הרמון.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) ספר המשקל אזא ספר נפש החכמה.

шенно иное содержание, она-мысль Божья; съ каждымъ словомъ, съ каждымъ разсказомъ, съ каждымъ предписаніемъ Торы связано существованіе міра" 1). Но какъ только Монсей де-Леонъ приступалъ къ выясненію этого возвышеннаго содержанія, онъ обнаруживаль убожество мысля, характерное для кабалистовъ; онъ умѣлъ лишь прикрыть его потокомъ словъ и облачить въ тогу таниственности. Его общія фразы о душѣ, "какъ объ отражении небесяаго прообраза", о ея происхождение изъ первоисточника святости, о ея способности низводить благодать съ неба на землю и о ея состояния послѣ смерти, его учение о будущемъ мирѣ, странствованія душъ и тайвахъ той или другой запов'яди не представляють собой, съ какой-бы то ни было стороны, чего-либо новаго или оригинальнаго. Въ такомъ же родѣ его книга, составленная двумя годами позже и посвященная тому-же кабалисту, Тодросу Галеви. Это липь повторенія своихъ и чужних лозунговъ, нельзя сказать мыслей »). Еще годомъ позже онъ написалъ "Книгу тайнъ" или "Скинія свидетельства" <sup>3</sup>), въ которой онъ снова копируетъ и повторяетъ себя самого и другихъ. Новымъ въ ней является описание рая, заимствованное имъ пзъ апокрифической книги Геноха, которую онъ нашелъ на еврейскомъ языкъ или въ переводъ съ арабскаго (съ книги Идрисъ-Генохъ).

Но на все его писательство до сего времени недостаточно обращалось вниманія, и оно доставляло ему мало славы и денегь. Тогда Монсею де-Леонъ пришло въ голову болѣе дѣйствительное средство для широкаго раскрытія сердець и кошельковь. Онъ принялся за писательство подъ чужимъ, уважаемымъ именемъ. Если онъ вложитъ въ уста древняго, высокоуважаемаго авторитета изъ блестящаго прошлаго уже широко распространенныя ученія кабалы, копечно въ должномъ освѣщенін и должной окраскв съ признаками древности, мыслимо ль, чтобъ такое сочинение не бралось на раслвать? Развѣ его не вознаградять богато, если онъ докажеть, что обладаеть такимъ драгоценнымъ сокровищемъ? Монсей де-Леонъ зналъ легковфрность твхъ, которые глубоко или поверхностно знакомились съ кабалой, какъ они прислушивались къ каждому слову, которое имъ преподносилось въ качест--ве сказаннаго еще въ древности. Въ самомъ дѣль, съ того времени, какъ тайное учение открыто выступило и стало добиваться признания, кабалистически звучащія ученія подсовывались старымъ и извѣстнымъ именамъ и такимъ образомъ принимались. Хотя послёдній гаонъ, Гай, проявилъ безусловное нерасположеніе ко всякаго рода мистическимъ уродствамъ (т. УП, стр. 8) и не могъ имъть какого-либо представленія о молодой кабалѣ, однако одинъ поддѣлыватель вложилъ ему въ уста много кабали-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Въ послвди. соч. № 2.

стическихъ выраженій, въ формѣ отзывовъ, въ частности мнимое примиреніе десяти первичныхъ субстанцій (сефиръ) съ тринадцатью свойствами Бога, которыя подчеркиваются талыудической агадой. Другіе придумывали неизвъстныя, старивно и мистически звучащія имена, которыхъ называли носителями кабалистическихъ ученій, какого-то раби Хамая, раби Кашишу, раби Негорая, конечно іерусалимцевъ или вавилонянъ, и подсовывали имъ мистическія положенія и молитвы. Страсть къ поддѣлыванію зашла у кабалистовъ такъ далеко, что они объявили кабалистомъ самого Маймоннда, этого, рвущагося къ ясности и свъту, духа, неумолимаго противника всякой мистики, и принисали ему отречение отъ своихъ философскихъ взглядовъ, "цотому что они лишь сбиваютъ съ толку умы, тогда какъ тайное ученіе представляеть высшее познаніе на болѣе удобномъ путн. Почему нельвя было бы какому нибудь мистику подделать также нѣчто вродѣ кабалистическаго Талмуда пли мишны 1), разъ онъ могъ не бояться у своихъ легковфрныхъ единомышленниковъ возраженія или разоблачения? И въ дъйствительности было написано кабалистическое сочинение въ мишнаитско-агадическомъ стилъ, п оно получило распространеніе.

Но значительно ловче, чёмъ всё эти фальсификаторы, поступнаъ Моисей де-Леонъ. Для роли носителя тайнаго ученія онъ нашелъ наиболѣе подходящую личность, противъ которой мало или ничего нельвя возразить. Танай Симонъ б.-Іохай, проведшій одиноко и въ глубокомъ размышленін тринадцать лёть въ пещерів, которому уже древняя мистика приписываеть получение откровений чрезъ ангела Метатрона, казался подходящных авторитетомъ для кабалы. Но онъ не долженъ былъ говорить или писать по-еврейски, такъ какъ въ этомъ языкѣ кабалисты узна. ли бы эхо своего собственнаго голоса. Нёть, онъ долженъ былъ выражаться по-халдейски, на полутемномъ, подходящемъ для тайнъ и какъ бы изъ пного міра звучащемъ языкѣ Итакъ цоявилась кабалистическая книга, книга Зогарь (Влескъ), въ теченіе вѣковъ въ еврейскихъ кругахъ прямо обожествлявшаяся, какъ небесное откровеніе, и разсматривавшаяся также христіанами, частью и теперь разсматривающаяся, какъ древнее наслъдіе предковъ. Конечно, ръдко столь открытая фальсификація такъ хорошо удавалась. Но Монсей де-Леонъ сумълъ также произвести сильное впечатлъніе на легковърнаго читателя. Онъ заставилъ Симона б.-Іохай выступить въ книгѣ Зогаръ въ ослѣпительномъ блескѣ съ лучезарнымъ вѣнцомъ и сообщить свои откровенія кругу избранныхъ учениковъ (то дв'внадцати, то шести), "знатокамъ, которые тогда блествли, какъ небесное сіяніе". "Когда они собрались для составленія Зогара, пророку Илін, всёмъ членамъ небесной академін (Ме-

נוסכת אצילות (י.

tibta), всъмъ ангеламъ, духамъ и болте возвышенвымъ душамъбыло разрѣшено согласиться съ ними, а десяти духовнымъ субстанціямъ (сефирамъ) было поручено открыть имъ глубоко секретныя тайны, оставленныя для временъ Месін". Или въ иной формф: "Симонъ б.-Іохай созываетъ своихъ окружающихъ на большое собрание (Jdra rabaa) и слышитъ хлопание крыльевъ небесныхъ сонмовъ, также собравшихся для того, чтобъ прислушаться въ объявленію тайнъ, остававшихся до того времени неизвёстными даже ангеламъ 1)". Зогаръ чрезмѣрно прославляетъ своего автора. Онъ называеть его "святымъ свѣтиломъ" (Bozina Kadischa), стоящимъ еще выше, чёмъ самъ величайшій пророкъ, Монсей, "вѣрный пастырь" (Raaja Mehemna). "Клянусь святымъ небомъ и святою землею", восклицаетъ, согласно Зогару, Симонъ б.-Іохай, "что я теперь вижу то, чего не видаль еще ни одинъ смертный послѣ того, какъ Монсей вторично взошелъ на Синай, да, я вижу еще больше него; Монсей не зналъ, что его ликъ сіяеть, я же знаю, что мое лицо сіяеть"<sup>2</sup>). Богъ азъ любви къ нему, автору Зогара, удостоилъ его въкъ, открывъ тайныя до того времени истины. "Горе тому поколѣнію, отъ котораго Симонъ б.-Іохай уйдетъ"<sup>в</sup>). Въ Зогарѣ его почти боготворять. Его ученики разразились разъ восторженной хвалой ему, говоря, что онъ, какъ никто до него, взошелъ на стуценьки къ божественной премудрости, и о немъ это говорится въ Писавія: "Всѣ мужчины пусть предстануть предъ лице Господа", именно, предъ лице Симона б.-Іохай" 4). Это чрезмърное прославленіе, это самообожествление (которое уже само выдаеть поддёлывателя) вплетено не безъ умысла. Оно | должно было предупредить возраженіе: какъ же это кабала, такъ долго остававшаяся неизвестной, которую осторожные кабалисты держали въ тайнъ, такъ какъ боялись что-либо сообщить изъ нея, какъ эта тайная премудрость теперь сразу могла открыто появиться п опубликоваться для свёдёнія каждаго. Зогаръ часто такъ оправдываетъ себя самого: время, въ которомъ жилъ Симонъ б.-Іохай, было особенно достойное и благодатное; теперь бливко время месіи; поэтому долженъ быть снять такъ долго скрывавшій покровъ. Очень ловко также сообщено, какъ составилась книга. Симонъ б.-Іохай училъ, нѣкій р. Аба (жившій значительно позже) записываль, а остальные слушатели размышляли объ этомъ 5).

Трудно найти литературный памятникъ, который имѣлъ бы столь большое вліяніе, какъ Зогаръ, и который сравнился-бы съ нимъ въ причудливости содержанія и формы. Книга безъ начала и конца, относительно которой неизвѣстно, представляла ли она когда-либо единое цѣлое,

- <sup>1</sup>) Зогаръ III 127 и слъд. <sup>2</sup>) Т. же 132, 144.
- <sup>•</sup>) Т. же II. 86, 149, 154. <sup>•</sup>) Т. же II. 38. <sup>•</sup>) Т. же III. 287.



принадлежали ли ей первоначально тенерь существующія ея части или онъ были позже прибавлены, и не существовало ли прежде еще больше частей. Она состоить изъ трехъ частей: собственно "Зогара". Впорнаго пастыря (Raaja Mehemna) и Тайнаго мидраша (Midrasch Neëlam), которыя въ своемъ ныябшнемъ видб часто сливаются одна съ другою и имъютъ много прибавленій: Книгу тайнь, Тайны ученія, Дополненія, Разъясненія (числомъ семьдесять и еще больше 1), относительно которыхъ неизвъстно и врядъ ли будетъ извъстно, какъ они относятся къ основнымъ частямъ. Эгою безформенностью, этимъ хаосомъ дана возможность того, что извёстныя мёста были позднёе поддёланы<sup>2</sup>). Такъ легко и такъ заманчиво подражать этому дикому и все-таки звучному стилю. Такъ была сфальсифицирована фальсификація. Не извѣстно также хорощо, слѣдуетъли смотрёть на Зогаръ, какъ на непрерывный коментарій къ Пятикнижію, или какъ на учебникъ теософіи, или, наконецъ, какъ на собраніе кабалистическихъ проновъдей. И его содержание такъ-же причудливо, безпорядочно и дико, какъ и визшняя форма. Зогаръ вызств со своими побочными частями и дополненіями совстмъ не развиваетъ какой-либо кабалистической системы, какъ, напримъръ, Азріель (стр. 58), не выводить также какой-нибудь иден, какъ Авраамъ Абулафія, но нѣкоторымъ образомъ играеть кабалистическими формулами, какъ счетными марками, играеть Энъ-софомъ, числомъ сефиръ, пунктами и штрихами, знаками гласныхъ и удареній, божьные именами и перестановкой ихъ буквъ, какъ и библейскими стихами и агадическими сентенціями, смешиваетъ нхъ въ постоянныхъ повтореніяхъ и такпиъ образомъ выводить самыя несообразныя вещи. Мъстами Зогаръ намекаетъ на какую-либо мысль, но не успъещь опомниться, какъ онъ расилывается въ лихорадочныхъ фантазіяхъ или превращается въ дътскую игру.

Главвая мысль Зогара (если примѣнительно къ нему вообще можно говорить о мысли) основывается на томъ, что Тора со своей исторіей и религіозными законами безусловно не носитъ обыкновеннаго характера, но представляетъ нѣчто болѣе высокое, тайное, сверхчувственное. "Мыслимоли", заставляетъ Зогаръ восклицать одного изъ окружавшихъ Симона б.-Іохай, "мыслимо ли, чтобъ Богъ не могъ сообщить какихъ-либо болѣе святыхъ вещей, чѣмъ всѣ эти обыкновенные разсказы объ Исавѣ и Агари, Лаванѣ и Іаковѣ, Валаамовой ослицѣ, о зависти Балака къ Израилю и о распутствѣ Зимри? Заслуживаетъ-ли сборныкъ такихъ разсказовъ, понимаемыхъ дословно, имени Торы? И можно ли о такомъ откровения



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) שבעים תקוני זוהר, תוספתא, סתרי תורה, ספרא דצניעותא.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Одинъ изъ составителей примѣчапій къ Зогару замѣчаетъ (I, стр. 22): בכאן עד דף פ"ם אינו סהזהר והלשון יוכיה לרגיל בו.

сказать, что оно является истинной правдой? Если бъ. замичаетъ Симонъ 6.-Іохай (или Монсей де-Леонъ). Тора содержала только такія веши. тогда мы и теперь могли бы составить такую книгу, даже, можетъ быть, еще лучшую. Нътъ, нътъ, болъе высокій мистическій смыслъ Торы заключается въ ея правдѣ; каждое слово указываеть на нѣчто высшее, Bceобщее. Библейскіе разсказы скорѣе походять на красивое платье, которое такъ сильно восхищаетъ глупцовъ, что они больше ничего ва нимъ не ищуть. Но это одъяніе прикрываеть тело, т. е. законы, а это послёднее -душу, высшую душу. Горе провянившимся, которые утверждають, что Тора содержитъ только обыкновенныя исторійки, и видятъ, такимъ образомъ, лишь платье. Блажены набожные, отыскивающіе истинный смыслъ ученія. Вино—не кувшинъ, такъ и Тора не въ исторійкахъ" <sup>1</sup>). Такимъ образомъ тайное ученіе Монсея де-Леонъ получило конечно полный просторъ все и каждое перетолковывать и принисывать ему высокое значеніе и такимъ образомъ способствовать появленію лже-ученія, являющагося не только безсмыслевннымъ, но иногда прямо нечестивымъ и безиравственнымъ. По этому ученію, всѣ законы Торы слѣдуетъ разсматривать, какъ части и члены высшаго міра; они распадаются на тайны мужского и женскаго порядка (позптивныя и негативныя); когда объ части C10дятся, тогда лишь возникаеть высшее единство; поэтому кто не соблюдаеть однеъ изъ законовъ, тотъ затемняеть сіяющую картину высшаго Mipa 2).

Едва ли возможно представить, какъ злоупотребляетъ Моисей де-Леонъ толкованіемъ Писанія и какъ онъ извращаетъ смыслъ словъ. Въ стихѣ \*): "Поднимите свои глаза къ небу и посмотрите, кто это создалъ" скрыта, по его миѣнію, глубокая тайна, которую пророкъ Илія узналъ въ небесной академіи и открылъ Симону б.-Іохай. Суть въ томъ, что Богъ до сотворенія міра пребывалъ во мракѣ и неизвѣстности, иѣкоторымъ образомъ существуя и все-таки не существуя; Онъ былъ *Кто* (неизвѣстный субъекть); Его самопроявленію принадлежить п твореніе; лишь твореніемъ Онъ засвидѣтельствовалъ себя, какъ Бога<sup>8</sup>).

Въ двухъ торжественныхъ собраніяхъ (ldra 4), предчувствуя свою смерть, Симонъ б.-loxaй сообщаетъ кругу своихъ учениковъ нослъднее слово и ядро тайнъ въ видъ миимо возвышенныхъ поученій. Но это не больше, чъмъ отважныя мистическія разъясненія той нечестивой книги, которая описываетъ исполинскіе члены Божьи (Schiur Koma), съ пышно-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Зогаръ Ш стр. 148, 152.

<sup>\*)</sup> lemas XL, 26. Ped.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) T. же II стр. 162. <sup>3</sup>) T. же I, 2.

<sup>\*)</sup> אדרא זובא Зогаръ III, 127 н אדרא זובא ד. же 287.

стью звучныхъ словъ, смѣсью возвышеннаго и нелѣпаго. "Святой, Превтчный (Богъ) представляетъ собою самое незнакомое; Онъ внѣ видемаго міра н все-таки не вив его, пбо все связано съ Нимъ, а Онъ связанъ со всёмъ. Онъ имѣетъ форму и не имѣетъ ея; оформленъ постольку, поскольку Онъ содержитъ въ себъ все, и не оформленъ, потому что недоступенъ воспріятію. Когда онъ принялъ форму, онъ создалъ девять свътильниковъ, свътящихъ Его свътомъ и распространяющихся во всъ стороны. Онъ вмѣстѣ съ ними составляетъ единое цѣлое; они являются созданными ступенями, въ которыхъ открывается святой Превъчный; это-Его голова, или скорће его три головы, средоточје велиero формы. чайшей мудростя, которая вначалѣ скрыта, такъ что о ней можно сказать, что она ничего не знаетъ и неизвъстна, что она не обладаетъ ни знаніемъ, ни невнаніемъ. Поэтому Древнъйшему дано вмя Ничто <sup>1</sup>). Волосы, идущія изъ этой головы, различные пути премудрости. Лобъ Бога-Его милость. Когда она открывается, повсюду проявляется доброта и благоволеніе, всѣ молитвы въ низшемъ мірѣ тогда бывають услышаннымп, строгій судъ смолкаеть X ирячется; это наступаетъ какъ разъ въ субботу и въ особенности при послѣобѣденной молитвѣ. Поэтому въ субботу человъкъ долженъ вкушать три объда"<sup>2</sup>). Такъ въ пространномъ объяснении, отъ возвышеннаго переходя къ дѣтскому, что часто ввучить столь же гнусно, сколь и смѣшно, мистически истолковываются глаза, носъ, борода, уши Божьи.

Охотные всего Зогаръ занимаетъ фантазію той стороной человыка, которая для самого человѣка остается вѣчной загадкой, душой, ея происхожденіемъ и концомъ. Вмѣстѣ съ болѣе старыми кабалистами также и Зогаръ принимаетъ, конечно, предсуществованіе душъ въ свѣтломъ мірѣ сефиръ. Онъ тамъ укутаны въ духовное одъяніе и увлечены созерцаніемъ божественнаго сіянія. Когда души хотять войти въ земной міръ, онѣ надъвають на себя земную одежду, тело. Но какъ только онъ должны покинутъ землю, ангелъ смерти снимаетъ съ низъ земную одежду. Если душа жила на землъ благочестиво и нравственно, то она получаетъ свое прежнее небесное одъяніе и снова можетъ наслаждаться блаженствомъ радости въ сіянін Вожьемъ; если нѣтъ, т. е. если она ушла съ земли нераскаявшейся, то она, нагая и покрытая позоромъ, блуждаетъ до тёхъ поръ, пока она не очистится въ аду 3). Описывать наготу души, рай и адъ въ фантастистическихъ, причудливыхъ и ужасныхъ картинахъ-это тема, надъ которой Зогаръ часто и олотно останавливается. Ему нравится также описывать, что происходить съ душой во время сна. Она вырывается изъ

Digitized by Google

 <sup>1)</sup> T. גופ 288 ובגין כך עתיקא קרישא אקרי אין דביה תלייא אין 128.
 2) T. געפ II, 150.

твла, рветь кругомъ въ безпредвльномъ пространствв и понадаетъ на веріъ. Во время своего отдвленія отъ твла и ночного блужданія, смотря по своей жизни, она узнаетъ изъ духовнаго міра правду или ложь. Грёшная и опороченная душа попадаетъ во власть злыхъ духовъ, летающихъ по мріу, она связывается съ ними и узнаетъ также конечно будущія событія, но въ нечнстой формъ. Демоны насмѣхаются надъ ней и сообщаютъ ей небылицы. Непорочная же душа спокойно пролетаетъ чрезъ толпы демоновъ, которые вынуждены уступить ей дорогу, достигаетъ мѣстопребыванія чистыхъ духовъ и узнаетъ тамъ будущее во всей его правдивости и истинности. Это и есть сны, которые, смотря по поведенію души, могутъ возвыситься до степени пророчества <sup>1</sup>).

Мрачная сторона жизни, грѣхи, порочность въ мелочахъ и крупных вещахъ-все это также представляеть любнмую тему Зогара, къ которой онъ очень часто и въ различныхъ формахъ и повтореніяхъ возвращается. Одному изъ более старыхъ кабалистовъ пришла въ голову мысль, что помимо высшаго міра, міра свёта, святости и ангеловъ, существуетъ ръзкая ему противоположность, міръ мрака, нечестивости, сатаны, однимъ словомъ, принципъ искони дурного. При міросозиданіи это искони дурное также приняло десять степеней (сефиръ). Оба міра, несмотря на свое различіе, одного происхожденія, образують лишь противоположные полюсы и относятся другъ къ другу, какъ правая сторона къ лѣвой. Поэтому дурное на языкъ кабалистовъ называется лювой или также другой стороной (Sitra Achara). Иначе представляють кабалисты парство сатаны. На границъ свътлаго міра образуется міръ мрака, окружая первый, какъ скорлупа ядро плода. Поэтому кабала метафорически называеть дурное съ ея десятью степенями скорлупой (Kelifa). Эта сторона является теперь любимой темой Зогара; ибо здѣсь ему удобно **ИЗЛАГАТ**Ь свое смитлое толкование Писания. "Подобно миру святости существуеть также міръ грѣховности, какъ обрѣзаніе противоположно крайней плоти. "Десять сефиръ лѣвой стороны или сатанинскаго царства перечисляются и носять варварски звучащія имена. Эти имена походять на имена демоническихъ князей въ Книгю Геноха и, въроятно, оттуда заимствованы: Самаель или Саміель, Азаель, Ангіель, Саріель, Картіель (Катріель) и другіе. "Это—десять скорлупъ къ ядру десяти (свѣтлыхъ) сефиръ". Всвяъ влодъевъ и нечестивцевъ въ Библіи Зогаръ идентифицируеть съ дурнымъ принципомъ "скорлупъ" (Kelifot), именно: древнѣйшій змѣй, Каннъ, Исавъ, фараонъ, затѣмъ также царство Исава. Римъ и на насилія и безправін покоющаяся государственная и церковная власть христіанства въ средніе въка. Изранль же и благочестивые принадлежатъ къ

<sup>1</sup>) T. ase I, 130, 183.

свѣтлому міру правыхъ сефиръ "Кто идетъ въ лѣвую сторону (грѣшить) и порочить свой образъ жизни, тоть привлекаеть къ себе нечистыхъ духовъ; они привязываются къ нему и не покидаютъ его" 1). Законы Торы ц упражненія, согласно Зогару, не имбють другой цёли, кромё достиженія связи души со свётлымъ міромъ. Каждое наъ нарушеніе приводить ее въ міръ мрака, къ злымъ духамъ и порочности. Внутреннюю связь дусвѣтомъ или съ тьмой Зогаръ грубо чувственно представши CO ляетъ ΒЪ видъ брачнаго сожительства, какъ и вообще онъ признаеть существование мужского и женскаго принципа также и въ высшемъ мірь, даже въ Божествь<sup>2</sup>). Благодать существуетъ лишь тамъ, гдъ есть мужское и женское 3), и только тамъ существуетъ единство, гдв происходить внутренняя связь обонхъ, ибо мужское безъ женскаго представляетъ лишь половину существа, а половина не-цълое. Когда же связываются обѣ половины, тогда онѣ образують замкнутое единство. И отношеніе души къ міровому духу или къ Богу Зогаръ не рисуеть, подобно Исааку Аллатифу и Абулафін, целомудреннымъ, чрезъ поцелуй, но грубымъ, въ видѣ брачнаго сожительства. Лишь благодаря этой связи происходить истинное божественное единство. Пока Израиль живеть въ изгнанін, божественное единство нарушено; Богъ станетъ единымъ лишь въ тв дин, когда госпожа (Matrona) сбливится съ Царемъ 4).

Монсей де-Леонъ оставилъ бы пробълъ, если бъ не заговорилъ также о месіанскомъ времени, этомъ красугольномъ камив кабалы, и не предсказалъ его. Основывалось же внезапное раскрытіе этого, столь долго въ тайнъ скрываемаго, ученія на предположенін, что время месін близко. Но здъсь поддълыватель выдаеть себя. Вытесто того, чтобы намътить время или годъ для пришествія месін, соотвѣтствующій эпохѣ Симона. б.-Іохай (во второмъ столѣтіи), Зогаръ вымудрилъ при помощи игры буквами и числами, что пришествіе произойдеть въ началѣ четырнадцатаго столѣтія, т. е. еще въ его время. "Когда шестидесятый или шестьдесять шестой годъ переступить порогъ шестого тысячельтія міра (5060-66, т. е. 1300 до 1306), тогда появится месія"; но пройдеть еще нѣкоторое время, пока Изранль будеть собрань, и всв народы побъждены <sup>5</sup>). Месія будеть вызванъ изъ своего тайнаго жилища въ раю, изъ птичьяго *гни*зда, гдѣ онъ искони пребываеть въ блаженствѣ, ДЛЯ того, чтобъ появиться на землъ. Кровавая борьба возгорится тогда на землъ. Эдомъ и Изманлъ (христіанскіе и магометанскіе народы) будутъ страшно бороться другъ съ другомъ и, наконецъ, оба будутъ уничтожены третыныъ,

- <sup>3</sup>) Т. же I стр. 182.
- 5) Зогаръ II стр. 7 и слъд. III 196.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Зогаръ I, стр. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Т. же Ш стр. 290. <sup>4</sup>) Т. же Ш стр. 7.

болѣе могущественнымъ, завоевательнымъ народомъ. Предшествовать этому будуть знаменія и чудеса; воскресеніе мертвыхъ и всеобщее распространевіе кабалистическаго познанія Вога составять конецъ. Моисей де-Леонъ хотѣлъ ожнвить въ своихъ современникахъ надежду на то, что онн увидятъ еще своими тѣлесными глазами время месіи. Можетъ быть, онъ былъ такъ же охваченъ месіанскимъ экстазомъ, какъ и Авраамъ Абулафія.

Какъ сильно ни старается Зогаръ поднять существующій равинистскій іуданзыть и придать при помощи мистическаго обоснованія особенную священность и высшее значеніе каждому, даже мелкому, незначнтельному обычаю, въ такой же степени онъ, однако, осуждаеть и критикуеть Талмудъ и его методъ обученія; делаеть онъ послёднее, конечно, скрытно, двусмысленно и съ невинитией гримасой. Онъ утверждаеть: "занятіе кабалой значительно выше занятія Талмудомъ и даже "Библіей; кабала обладаеть энергіей и въ состояніи слёдовать за Божествомъ въ Его тайномъ твореніи и управленія, у Талмуда же и занимающихся имъ подръзанныя крылья, они не могуть подняться до высшаго познанія; Мишна (Талмудъ) подобна простой рабынѣ, кабала же-властной госпожѣ; первая ныветь дело съ второстепенными вопросами: "чисто ли или нечисто, разрѣшено ли или запрещено, годно ли или негодно"; она господствуетъ во время разсвянья Израиля, "и земля содрогается оттого, что рабыня властвуеть вмѣсто повелительницы"; пока господствуеть эт**а** жевщива CO "то чистой, то нечистой кровью", до тъхъ своею поръ He MOпроизойти соединение отца СЪ матроной (Bora СЪ Израпжетъ лемъ); въ месіанское же время, когда высшее познаніе пробудится н укрѣпится, тогда кабала снова начнетъ господствовать надъ рабыней (Талмудомъ), какъ во времена законодателя Монсея; пзученіе Талмуда подобно твердой, безплодной скалъ, дающей, когда по ней ударяють, итсколько скудныхъ капель воды, изъ-за которыхъ затёмъ возникаютъ еще споры и дискусіи; зато кабала походить на богатый водою источникъ, которому нужно сказать лишь слово, чтобъ онъ излилъ свое освѣжающее и живительное содержимое".

Когда Зогаръ, или Мидрашъ Симона б.-Іохай, былъ опубликованъ, онъ возбудилъ величайшее изумленіе среди кабалистовъ. Съ жадностью они хватались за него. Монсей де-Леонъ во множествъ получалъ заказы на доставленіе копій съ него. На вопросъ, откуда сразу появилось столь обширное сочиненіе стараго таная, сочиненіе, относительно котораго до того времени абсолютио ничего не извъство было, отвъчали такъ: Нахманидъ отыскалъ его въ Палестинѣ и переслалъ своему сыну въ Каталонію; сильнымъ вътромъ оно было занесено въ Арагонію

или Аликанте (Валенція) и попало въ руки Моисея де-Леонъ, который одинъ только и обладаетъ первоначальной рукописью. Слухъ о найденномъ кабалистическомъ сокровнщѣ распростравился по всей Испаніи. Кружокъ Тодроса Абулафін (стр. 157) сейчасъ же призналъ Зогаръ и смотрѣлъ на него, какъ на несомиѣнно настоящій. Желанія Монсея де-Леонъ были еще превзойдены. Были, конечно, также кабалисты, сомиввавшиеся въ происхождения Зогара отъ Симона б.-Іохай и его кружка; тёмъ не менъе они чтили эту книгу, какъ чистый источникъ для кабалы. Послъдніе думали: Монсей де-Леонъ составилъ его, конечно, самъ, однако не на основанія собственнаго вымысла, а по внушенію свыше, благодаря знанію мистическаго имени Божьяго, которое пробуждаеть боговдохновенныхъ писателей 1). Кабалисть Іосифъ Абулафія, сынъ Тодроса, подвергъ Монсея де-Леонъ испытанію. Говоря, что у него процала одна книжка Зогара, онъ просилъ его дать ему другую коцію; онъ хотелъ сравнить ихъ, чтобъ при могущей встрётиться разницё иметь возможность поймать его на обманѣ. Но Монсей де-Леонъ былъ на сторожѣ. Когда прибылъ въ Испанію Исаакъ изъ Ако, спасшійся отъ избіенія при завоеванія этого города (стр. 156), и увидълъ Зогаръ, онъ былъ изумленъ и тъмъ болъе стремился разузнать, является ли эготъ мнимо древній, изъ Палестины идущій, трудъ настоящимъ, что онъ родился и воспитывался въ Св. землѣ, встрѣчался съ учениками Назманида и не слыхалъ объ этомъ ви одного звука. Когда онъ встрътился въ Вальядолидъ съ Монсеемъ де-Леонъ, послёдній свято клялся ему, что въ своемъ домѣ въ Авилѣ онъ имѣетъ древній экземпляръ, писанный рукою Симона б.-Іохай, и объщалъ представить его на испытание Исааку изъ Ако. Между твиъ Моисей де-Леонъ по дорогѣ на свою родину заболѣлъ и умеръ въ Аревало (1315). Изъ-за этого покровъ надъ тайной появленія Зогара сталъ еще гуще. Два извъстныхъ человъка изъ Авилы, Давидъ Рафанъ и Іосифъ де-Авила услыхали во всякомъ случав отъ жены и дочери Монсея де-Леонъ голую правду. Когда Іоснфъ де-Авила, богатый человѣкъ, узналъ, что Монсей де-Леонъ оставилъ свою семью безъ средствъ, то онъ, чтобъ узнать тайну, об'вщалъ его женъ руку своего сына для ея дочери, если она согласится передать ему первоначальный тексть Зогара, съ котораго ея мужъ яко-бы изготовлялъ копін. Тогда жена и дочь заявили: онв не имѣютъ такого экземиляра; Монсей де-Леонъ совсѣмъ не имѣлъ подобнаго текста, но самъ изъ собственной головы составилъ Зогаръ и собственноручно его писалъ. Жена чистосердечно разсказала: она часто сирашивала своего мужа, почему онъ свое собственное литературное произведеніе издаеть подъ чужимъ именемъ; на это онъ ей возразиль, что Зогаръ из-

ישם הכותב (<sup>1</sup>

даннный подъ его личнымъ именемъ, не принесъ бы никакого дохода, подъ именемъ же Симона б.-Іохай онъ сталъ для него богатымъ источникомъ дохода.

Итакъ, жена и дочь, не сознавая значенія своего неоспоримаго заявленія, изобличили Монсея де-Леонъ, какъ фальсификатора. Однако же Зогаръ встрётнлъ безусловное одобреніе кабалистовъ, такъ какъ онъ отвѣчалъ потребности: если бъ онъ не былъ придуманъ, его нужно было бъ выдумать. Кабалистическое ученіе, пріобрѣвшее уже столь крупное значеніе, до того времени не имѣло прочной опоры; оно не обладало какимъ-либо авторитетомъ, кромъ весьма сомнительнаго Исаака Слъпого (стр. 57). Къ тому же кабалисты, не имъя какого-либо основного текста для своихъ теорій, стали расходиться другъ съ другомъ. Они уже свли также на мель со своимъ ученіемъ и не могли сдёлать его болёв плодотворнымъ. Теперь же достойный уваженія образъ учителя мишны въ оживленномъ разговоръ съ духами умершихъ и небесными сонмами, ангелами и сефирами подтверждаеть имъ истины, которыя многими тогда подвергались не только сомнѣнію, но и осмѣянію. Не должны ли они были уцвинться и поручиться за это? То, что Монсей де-Леонъ вложилъ въ уста Симона б.-Іохай, а именно, "что многіе будуть толинться вокругъ книги Зогаръ, когда она станетъ извѣстной, и питать имъ свой умъ на закать двей", въ дъйствительности осуществилось вскорь посль его смерти. Хотя Зэгаръ и не сообщилъ кабалистамъ ничего существенно новаго, однако знакомое имъ онъ изложилъ въ столь своебразной формв, что они были поражены этимъ. Въ немъ все разсчитано на то, чтобъ произвести эфекть, создать илюзію, плѣнить фантазію. Длинные разговоры, которые ведеть Симонъ б.-lozañ съ окружающими или съ "вѣрнымъ настыремъ" \*), полны драматической силы; особенно сильна сцена, гдв онъ въ предчувствія своей скорой земной кончины еще разъ сообщаеть не разъ возвівщенное 1). Эфектны и на върующіе умы дъйствують захватывающе и потрясающе частыя въ Зэгаръ восклицанія: "Горе, горе тъмъ, которые върятъ въ то-то и то-то, или не върятъ, или не соблюдаютъ!" Въ нъкоторыхъ местахъ въ текстъ вплетены коротенькія молитвы, составленныя вдохновенно и возвышенно; онъ способны наполепть душу такиственнымъ трепетомъ <sup>2</sup>). Въ немъ есть короткіе и длинные разсказы и исторійки въ столь своебразной формъ, что они должны были нравиться и привлекать людей того времени. Зогаръ очень умѣло рисуетъ прошлое въ столь оригинальномъ освѣщеніи, что просвѣчивали событія тогдашней современности: "Ни одинъ народъ не презираетъ такъ сильно Изранля и не

<sup>1</sup>) Іdra Suttra Зогаръ III, стр. 287 и слѣд. \*) Монсеемъ *Ред.* <sup>2</sup>) Особенно молитва כריר שביה Зогаръ II, стр. 206.

12-187

плюетъ ему такъ нагло въ глаза, какъ сыновья Эдома (христіане 1)". "Существуеть классъ людей, двлающихъ добро лишь изъ тщеславія, строющихъ синагоги и школы, украшающихъ свитки Торы, надъвающихъ на нихъ драгоцённыя короны не изъ набожности, а для созданія себё имени. Существують другіе, которые оставляють своихъ единовърцевъ въ нуждъ; несмотря на то, что они могутъ имъ помочь, они бросаютъ ихъ п проявляють свое великодушіе лишь по отношенію къ иновѣрцамъ"<sup>2</sup>). Паже своебразныя обозначенія, введенныя Зогаромъ для употребительныхъ кабалистическихъ формулъ, равсчитаны на возбуждение интереса своей двусмысленностью. Онъ обозначаетъ Бога и высшія духовныя субстанціи (сефиры) въ ихъ совокупности или въ отдёльныхъ частяхъ и действіяхъ словами отець, мать, первый человькь, невьста, матрона, бълая голова, большое и малое лицо, зеркало, высшее небо, высшая земля, лилія, яблочный садъ и многими подобными. Набожные были привлечены на сторону Зогара, потому что каждому религіозному обычаю, каждому упражненію онъ придаеть высшую священность и таинственное дъйствіе.

Такъ на лоно іуданзма пробралась новая основная книга для религін, которую кабала, бывшая столѣтіемъ раньше еще неизвѣстной, поставила рядомъ съ Библіей и Талмудомъ и нѣкоторымъ образомъ еще выше. Зогаръ, правда, принесъ съ одной стороны ту пользу, что онъ противопоставилъ юридической сухости талмудическихъ занятій извѣстный размахъ, возбудилъ фантазію и чувство и создалъ настроеніе, явившееся противов'всомъ д'яятельности разсудка. Однако вредъ, принесенный имъ іудаизму, вначительно превосходить эту пользу. Зогаръ усилилъ и распространилъ дикое суевфріе, укрѣпилъ въ умахъ царство сатаны, злыхъ духовъ и привидъній, которые прежде были лишь изкоторымъ образомъ теринмы въ еврейскомъ кругу, благодаря же ему пріобрѣли высшее подтвержденіе. Изъ суевѣрія Зогаръ запрещаеть, напримѣръ, женитьбу на вдовѣ 3). Онъ выдумалъ или освятилъ заблуждение, лишившее жизни боязливыхълюдей, именно, что всякій, кто въ ночь на Гошана-раба при лунномъ сіяніи не замѣтитъ своей тѣни, умретъ въ томъ же году <sup>•</sup>). Своими, нерѣдко чувственными, даже граничащими съ распутными, выраженіями <sup>5</sup>), въ противоположность целомудренной, стыдливой еврейской литератури, онъ вызваль нечистыя побужденія и этимъ позже создаль секту \*), не обращавшую вниманія на цёломудріе. Зогаръ, наконецъ, прямо притупилъ стремление къ обыкновенному и истинному и создалъ миръ гревъ, въ ко-

Ред.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Т. же П стр. 188. <sup>2</sup>) Т. же стр. 25. <sup>3</sup>) Т. же стр. 162.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Т. же 12. <sup>5</sup>) Сравни особенно I, 44.

<sup>\*)</sup> Сабатая Цеви.

торомъ души твхъ, которые имъ серьезно занимались, убаюкивались какъ бы въ полусив и теряли способность отличать правильное отъ невврваго. Его безграничныя перетолковыванія Писанія привели кабалистовъ и другихъ, которые заразились этой манерой, къ извращеніямъ стиховъ и словъ Библіи и превращенію ея въ арену для причудливъйшяхъ и безумиъйшихъ выдумокъ. Содержитъ же Зогаръ даже выраженія, благопріятно звучащія для христіанской догмы о тріединности Божества <sup>1</sup>).

Если мистики по частямъ коверкали красивый образъ священнаго Писанія, сумасбродно играли имъ и притупляли стремленіе къ истинѣ, то такъ называемые философы не уступали имъ въ это время на въ чемъ. Методъ Маймонида, состоящій въ приспособленіи іуданзма и его религіозной литературы къ разуму, въ придаванія слишкомъ різкимъ библейскимъ стихамъ философскаго или по крайней мѣрѣ сноснаго смысла, въ нахожденін пріемлемой понятной цёли для религіозныхъ предписаній, воодушевилъ полуобразованныхъ къ объясненію темъ же путемъ решительно всего. Мавера алегоризировать Писаніе, агаду и обряды дошла, BЪ это время до безграничнаго и невъроятнаго. Лжефилософы лишали исторію творенія и патріарховъ ея историческаго характера и толковали ее какъ философское общее мѣсто, при чемъ они такъже играли аристотелево-маймонидовыми формулами, какъ Зогаръ-кабалистическими. Напримъръ, Авраамъ и Сара означали для этихъ алегористовъ матерію и форму вещей, Фараонъ-дурное желаніе, Египеть-твло, страна Гошенъ -сердце, Моисей-божественный духъ, а уримъ и тумимъ, которые первосвященникъ въ храмв носилъ на груди, --астролябію астрономовъ для высчитыванія съ ея помощью дней, часовъ, долготы и широты миста 2). Если бъ тогда были еврейскіе мыслители перваго ранга, какъ во времена расцвита, то они серьезнымъ словомъ не допустили-бы этихъ дитскихъ, будь-то кабалистическихъ, будь лжефилософскихъ, занятій. Но эпоха Бенъ-Адрета была какъ разъ бъдна глубокими умами. Даже два главныхъ представителя философіи того времени, Шемъ-Товъ Фалакера и Исаакъ Албалагъ, не выдавались надъ посредственностью и сами были захвачены ошнбками своего времени.

Шемъ-Товъ б.-Іосифъ Фалакера, уроженецъ южной Испанін (род. 1225, ум. позже 1290<sup>3</sup>), изъ жизни котораго извѣстно лишь, что что онъ жилъ въ нуждѣ, былъ знакомъ еще съ арабскимъ языкомъ и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сравин Зогаръ II, 43.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Такія толкованія алегористовъ находятся въ кн. Minchat Kenaot, особенно на стр. 153.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Годъ своего рожденія онъ сообщаеть въ началь своей кн. מכקש; два его соч. רוכות אגרת הוכות переведены на латинскій яз.

очень основательно зналъ ученія магометанскихъ философовъ и изъ нихъ греческую философію. Еврейско-философскіе труды Гебироля, Маймонида и другихъ во всемъ своемъ объемѣ были ему доступны, какъ никому другому въ его время. Но метафизика была для него болѣе дѣломъ учености и памяти, чёмъ самостоятельнаго мышленія. Его умъ подчинился философскимъ авторитетамъ и прямо изнемогалъ подъ тяжестью чужихъ мыслей. Фалакера былъ собственно лишь живой энциклопедіей тогдашнихъ наукъ п очень вѣрной, дававшей основательныя свѣдѣнія по каждому вопросу, съ которымъ къ нему не обратились бы. Но онъ даже не обладалъ достаточной способностью различать и распредвлять различные элементы своего энциклопедическаго знанія по временамъ и системамъ. Для Фалакеры Платонъ, Аристотель, Авицена, Авероесъ, остальные арабскіе философы, Тора и талмудическая агада учили одному и томуже или почти одному и тому же и говорили всв однимъ языкомъ. Онъ видълъ лишь сходство и не замѣчалъ различія. Фалакера былъ глубоко убѣжденъ, что взгляды истинныхъ философовъ совпадаютъ съ ученіями іуданзма и, конечно, также Талмуда. Это единомысліе, по его митнію, собственно даже не удивительно, такъ какъ старые философы восприняли свои ученія у Сима. Евера, Авраама и Соломона 1). Фалакера естественно очень высоко цвнилъ философское изслёдовлые, съ помощью котораго, по его мизнію, человёкъ можетъ достичь блаженства. Въ ръзкихъ выраженіяхъ онъ оспаривалъ боязливыхъ, видъвшихъ въ научномъ изслъдованіи сопервичество іуданзму. Еще въ юношескомъ возрастѣ онъ доказывалъ въ діалогѣ между талмудистомъ и приверженцемъ философіи <sup>2</sup>) безвредность и необходимость философія для религін, опровергалъ доводы перваго и оставилъ побѣду второму. Фалакера написалъ также нѣчто вродѣ романа подъ названіемъ "Ищущій" (ha-Mebackesch), чтобъ доказать мысль о томъ, что метафизическое знаніе стоитъ выше всего, выше богатства и храбрости, и что науки: математика, естествовъдъніе, даже знаніе Торы и сухой талмудической традиція являются исключительно подготовительными ступенями къ высшему знанію. Шемъ-Товъ Фалакера, писавшій очень много, разъяснялъ, конечно, священное Писаніе и, безъ сомитнія, въ любимой тогда формъ толкованія, именно философской. О простомъ, собтвѣтствующемъ слову и смыслу, истолковании вообще не могло быть и рѣчи ни у него, ни у его современниковъ. Весь міръ смотрѣлъ тогда на текстъ Бпблін сквозь окрашенныя любимой теоріей очки. Фалакера сильно хвасталъ также своимъ поэтическимъ талантомъ. Съ юности до поздней старости онъ сочинилъ много стихотвореній; но ставшіе извѣстными его стихи довольно плохо свидѣтельствують о его ноэтическихъ способностяхъ; его проза во всякомъ случаѣ лучше. Изъ его

<sup>1</sup>) Введеніе къ пачті (рукоп.).

многочисленныхъ философскихъ и стилистическихъ трудовъ цѣнность имѣютъ лишь два: его коментаріи къ "Путеводителю" Маймонида (Morè ha-Moré<sup>1</sup>) и его переработка философія Гебироля. Изъ пропавшихъ его сочиненій слѣдуетъ пожалѣть лишь объ утратѣ одного, содержавшаго историческія свѣдѣнія<sup>2</sup>).

Второй представитель философіи, Исаакъ Албалагъ, въроятно, также уроженець южной Испаніи, знавшій арабскій языкъ (писаль 1292 пли 1294), какъ его современникъ Фалакера, былъ, правда, талантливее и глубокомысленнъе послъдняго, но также не самостоятельнымъ. Онъ еще цъликомъ былъ поглощенъ аристотелевой философіей въ ея арабскомъ изображенія, выводы которой были для него столь уб'ёдительны, что онъ ради нея призналъ истинность изначальности вселенной и старался согласовать съ этныъ исторію творенія. Между твиъ Албалагъ сознавалъ все-таки, что ученіе іуданзма и теорія философія въ существенныхъ пунктахъ расходятся но онъ самъ признавалъ, что не можетъ заполнить пропасть между ними. Онъ былъ также достаточно проницательнымъ, чтобъ понимать, что для соединенія несоединимаго необходимо рискованное толкованіе и извращеніе Библін. Такъ какъ ему не удалось составить изъ іуданзма и философіи ивчто единое, то онъ раздвоилъ свое сознаніе на знаніе и въру. Въ качествъ философа онъ былъ убъжденъ въ одномъ, въ качествѣ еврея онъ впорилъ въ противоноложное <sup>3</sup>). Въ немъ было такъ мало послѣдовательности и ясности, что вздоръ кабалы онъ также принималъ за истину и за древнее откровеніе, частью затерявшееся лишь всявдствіе неблагопріятныхъ временъ и оставшееся только у немногихъ нзбранныхъ, именно у Тодроса Абулафіи (стр. 157), у Исаака изъ Сеговіи и въ особенности у пхъ ученика, Моисея б.-Симонъ изъ Бургоса '). Онъ не находилъ въ кабалѣ недостатковъ, онъ порицалъ псключительно только манеру нёкоторыхъ кабалистовъ, извращавшихъ ради своей теорія Писавіе, игравшихъ цифрами, переставлявшихъ буквы, составлявшихъ причудливыя имена Божьи и фабриковавшихъ амулеты 5). . Албалагъ боролся болѣе съ злоунотребленіемъ кабалы, чѣмъ съ ней самой. Несправедливо объявили его позже еретикомъ за изкоторыя противоръчащія іуданзму выраженія. Албалагъ совсъмъ не былъ еретикомъ; у него липь была путаница въ головъ, и въ ней уживались самые противор'вчивые взгляды. Врядъ ли онъ также былъ нарушителемъ закона, а

1) Составлено 1280.

<sup>2</sup>) Mebakesch מגלת הוכרון זכרתי בה העתים שעכרו עלינו: Mebakesch.

ועל דרך זו תמצא דעתי בדברים רבים הפך אמונתי כי :Chaluz IV. 93 תקון הדעית (י אני יודע מצד המופת כי זה אמת על דרך מבע. ואני מאמין בדברי הנכיאים כי תפכו אמת על דרך נס.

4) Chaluz IV, стр. 88.

\*) Chaluz T. ase.

181



практически соблюдалъ, должно быть, іуданзмъ во всей строгости. Онъ не былъ достаточно глубокимъ мыслителемъ, чтобъ имъть мужество не обращать на это вниманія.

Но въ это время были болве смелые люди, выводившіе изъ философскихъ предпосылокъ вредныя для іуданзма заключенія. Какъ ихъ предтечи, александрійскіе алегористы, всл'ядствіе ложнаго толкованія ц'яли религіозныхъ прединсаній перестали исполнять обряды іуданзма, такъ поступаль въ это время и иной последовательно мыслящій. Такъ какъ цель обрядовъ должна заключаться исключительно въ возбуждении извъстныхъ религіозныхъ, философскихъ или нравственныхъ представленій, то достаточно иметь такія мысли, быть проникнутымъ ими, постоянно заниматься ими въ своемъ умѣ; выполвеніе религіозныхъ предписаній въ этомъ случаѣ, наобороть, излишие. Для чего это нужно, такъ спрашивали эти алегоринадввать молитвенные ремни (филактеріи, Tefillin), если они не сты, имѣють какой-либо другой цѣли, кромѣ создавія воспріимчивости головы и сердца для извѣстныхъ истинъ, разъ эти истины уже восприняты совнаніемъ? Нѣкоторые изъ этого направленія не признавали въ Монсет пророческаго зарактера, считали его только обыкновеннымъ законодателемъ, подобныхъ которому имъли также и другіе народы, и отнимали такимъ образомъ у Торы ся Божественность. Одинъ изъ этихъ алегористовъ проповъдывалъ въ синагогъ предъ многочисленной общиной: запрещение ъсть свивину не имфеть никакого смысла; оно было издано лишь въ предположении, что ея употребление вредить здоровью; но основательные медицинские опыты не подтверждають этого предположенія <sup>1</sup>). Такъ лжефилософы подвергли сомитию весь іудлизмъ; этимъ они вызвали противодъйствіе, и у многихъ отбило охоту къ свободному изслѣдованію.

Во главѣ этой школы алегористовъ стоялъ очень образованный человѣкъ, но полный причудъ, и, не желая этого, онъ вызналъ ожесточенныя столкновенія. Это былъ *Леви б.-Хаимъ* нзъ Вилефранша близъ Тулузы (род. 1258?, ум. послѣ 1305<sup>3</sup>). Происходя изъ знатнаго, образованнаго семейства, онъ былъ начитанъ въ Талмудѣ; но еще болѣе привлекали его философія Маймонида и астрологія Ибнъ Эзры; къ вѣрѣ послѣдняго во вліяніе звѣздъ на человѣческую судьбу онъ былъ особенно расположенъ. Леви б.-Хаимъ не вполнѣ понималъ отремленіе Маймонида. Іудаизмъ растворялся для него въ однихъ только философскихъ общихъ мѣстахъ; какъ глупо и ребячески они ни звучатъ для насъ, но довольно поразительно, что современники смотрѣли на нихъ съ удивленіемъ, какъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сравни объ этомъ Minchat Kenaot № 81 стр. 153.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сравни о немъ Carmoly La France israèlite стр. 46 и слѣд. S. Sachs Kerem Chemed VIII, стр. 198. Chaluz II, стр. 17. Ozar Nechmad II, стр. 94.

## ЛЕВИ ИЗЪ ВИЛВФРАНША.

на глубокую мудрость. Будучи вынужденъ вслёдствіе любовнаго приключенія выселиться и находясь въ стёснительныхъ условіяхъ, онъ поддерживалъ свою жизнь въ Мониелье съ помощью преподаванія и лекцій; тамъ же познакомился съ Мопсеемъ ибнъ-Тибонъ (стр. 92), благодаря онъ въ своемъ алегорическомъ образъ мыс-KOTODOMY былъ подкрѣнленъ лей. Онъ являлся распространителемъ того поверхностного способа мышленія, который витсто мыслей довольствовался формулами. У него было два главныхъ труда 1), одянъ въ стихахъ, другой въ прозъ, въ которыхъ изложилъ заимствованную у Маймонида теорію въ 0875 видъ энзнанія. пиклопедіи всѣхъ отаћловъ Въ нихъ онъ перетолковываетъ историческіе библейскіе разсказы въ философскія фразы. объявляеть остановку движенія солица при поб'єд'є Інсуса Навина естественнымъ явленіемъ и вообще даеть Библін и агадѣ толкованіе, сила котораго заключается въ софистическомъ извращении словъ. Леви изъ Вилефранша, правда, протестовалъ противъ намъренія превратить законы въ алегоріп, самъ называлъ алегористовъ сретиками и считалъ нужнымъ, поскольку возможно, сохранять фактичность библейскихъ разсказовъ. Однако вполна искрение онъ такъ никогда не думалъ; ибо, подобно своему образцу Ибнъ-Эзрь, онъ имълъ обыкновение сохранять въ тайнъ свои крайния убъжденія, такъ что даже его знакомые не могли добраться до существа его міровоззрѣнія<sup>2</sup>). Этому, богатому философскими перетолковываніями, іудаизму обучали не только частнымъ образомъ, но его проповѣдывали и въ синагогалъ.

Гивздомъ этихъ лжефплософскихъ наростовъ была довольно значительная община Перпиньяна, главнаго города области Русильонъ, принадлежавшей къ королевству Арагоніи. Хотя у евреевъ этого города былъ совсёмъ незавидный удёлъ, и они вынуждены были жить въ самой жалкой части города, на площади для прокаженвыхъ<sup>3</sup>), тёмъ не менѣе они сохранили стремленіе къ наукѣ и изслёдовавію и жадно прислушивались къ новымъ идеямъ, проповѣдывавшимся коментаторами и преемниками Маймонида. Здёсь бёдный Леви изъ Вилефранша нашелъ убѣжище у одного богатаго и виднаго человѣка, дона Самуила Сулами или Сенъ Эскалита<sup>4</sup>), чья набожность, ученость и щедрость чрезвычайно прославлялись современниками: "Отъ Перпиньяна до Марсели иѣтъ никого, кто сравнился бы съ Самуиломъ Сулами въ знанін законовъ, благотворительвости, религіозности и скромности; свои благодѣянія овъ совершаеть въ

<sup>1)</sup> נרי הנמש соч. 1276 א לוית הן въ поздивйшее время.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Minchat Kenaot Nº 17 crp. 47.

<sup>»)</sup> Кайзерлиягъ: Geschichte der Juden Navarras стр. 137.

<sup>•)</sup> Escalita отъ Escala, на романскомъ яз. вм. Scala, лестница.

тайнь; его домъ открытъ для каждаго странника; онъ неутомимо пріобрѣтаеть сочиненія для своей библіотеки" 1). Съ Бенъ-Адретомъ онъ велъ ученую переписку и питересовался философскимъ толкованіемъ Библін и агады.-Даже самъ равниъ Перпиньяна былъ другомъ свободнаго мышленія и непримиримымъ врагомъ безсмысленной, прячущейся за букву, религіозности и окаменфлой ортодоксіи. Это быль мало известный въ свое время, но все-таки имъвший большое вначение, донъ Видалъ Менахемъ б.-Соломонъ Меири (род. въ элулъ 1243 г., ум. между 1317 н 1320<sup>2</sup>). Онъ совсѣмъ не былъ новаторомъ, но представлялъ пріятное явленіе. Онъ обладалъ тъмъ, чего такъ сильно недоставало почти всъмъ его еврейскимъ современникамъ: чувствомъ мѣры и тактомъ. Это сказывается раньше всего въ стилъ Менри. Всъ еврейскіе писатели Испаніи и Прованса писали свою прозу или свои стихи съ такимъ многословіемъ и такою наиыщенностью, какъ будто думали исчериать все богатство словъ Библій для выражевія даже самой тощей мысли. Прославленный образецъ этого времени, поэтъ-моралистъ, Іедая Бедареси, отличался такимъ многословіемъ, что нужно пробъжать цълыя страницы его защитительной ръчи, размышленій и вообще его литературныхъ произведеній, чтобъ натолкнуться на сносную мысль. Излюбленный мозанчный стиль благопріятствовалъ этому, ничего не говорящему, красноръчію. Совстыть иначе инсалъ Менри. Онъ говоритъ не больше того, что онъ хочетъ сказать, а сжато и SCHO.

Столь же умѣренъ онъ былъ въ своемъ толкованіп Талмуда. Почти всѣ тѣ, которые теоретически или для практической жизни обрабатывали Талмудъ, писали къ нему коментаріи или составляли самостоятельвые труды, какъ будто стремились къ тому, чтобъ еще больше запутать этотъ вапутанный клубокъ. Они такъ терялись въ мелочахъ, что забывали исходный иуиктъ и суть вопроса. Даже глубоко мыслящіе талмудисты совершали эту ошибку и изъ-за мелочей не замѣчали цѣлаго. Донъ Видалъ Менри представляетъ похвальное псключеніе для своего времени и еще значительно большее для послѣдующаго. Въ своихъ коментаріяхъ къ талмудическимъ трактатамъ для практической жизни з) онъ поступаетъ всегда *методически*, переходитъ отъ общаго къ частному, располагаетъ все ясно и вмѣсто того, чтобъ запутать читателя, старается дать ему возможность оріентироваться. Во введеніи онъ даетъ руководящій обзоръ всего содержанія, какъ человѣкъ, знающій всю эту область. Въ этомъ пунктѣ

<sup>1)</sup> Такъ характеризуетъ его Крескасъ Видалъ въ Minchat Kenaot Nº 12.

<sup>2)</sup> Годъ его рожденія сообщенъ имъ самимъ въ его Bet ha-Bechira къ Abot въ началѣ и концѣ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) сконч. 1300.

Менри слѣдовалъ образцу Маймонида. Если прошелъ бы его методъ толкованія Талмуда, тогда изученіе послѣдняго не приняло бы того софистическаго характера, при помощи котораго можно было приводить мнимые доводы въ пользу положительнаго и отрицательнаго отвѣтовъ, а для отвѣта на простѣйшій вопросъ нужно было пробираться чрезъ густой терновый кустарникъ другъ друга обгоняющихъ мнѣній. По справедливости хвалилъ методъ Менри поэтъ *Гуда ибнъ-Сабара*, правда, въ плохихъ стихахъ, но съ правильнымъ пониманіемъ:

> Сочипеній безъ числа составлено для разъясненія Талмуда; Одно слишкомъ растянуто, другое слишкомъ кратко. Всѣ безъ мѣры. Пока Менахемъ Мепри Не выступилъ и показалъ правильную дорогу<sup>1</sup>).

Столь же разсудительнымъ былъ Менри въ коментаріи къ священному Инсанію. Философы и мистики постоянно хотёли находить въ немъ нѣчто высшее; обыкновенное представлялось слишкомъ ничтожнымъ для ихъ ума; поэтому они вкладывали въ него ужасную безсмыслицу. Не такъ поступалъ Мепри. Онъ, правда, также допускалъ, что въ священномъ Инсаніи существуютъ нѣкоторые заповѣди и разсказы, указывающіе на вѣчто высшее, но большинство ихъ должно быть понимаемо совсѣмъ буквально<sup>3</sup>). Меири не былъ расположенъ къ цикому суевѣрію своего времени, хотя оно и поддерживалось авторитетомъ Талмуда<sup>3</sup>). Слѣдуеть считать совсѣмъ не маловажной заслугой то, что человѣкъ остался трезвымъ среди безпочвенной мечтательности. Естественно, что Мепри былъ недоволенъ веумѣренной манерой алегористовъ; но изъ-за выливанія воды выбросить ребенка изъ купелп изъ-за злоунотребленія наукою запрещать самую науку—это было чуждо ему<sup>1</sup>).

Не такъ спокойно смотрѣли на эти происшествія нѣкоторые ревнители, коренные жители Мониелье, того города, откуда вышелъ мракобѣсъ Соломонъ, осудитель Маймонида и его сочиненій (стр. 35), который вызвалъ такъ много раздоровъ и бѣдъ. Хотя лжефилософскіе наросты ни въ коемъ случаѣ не были вреднѣе кабалистическихъ балагурствъ, однако охранители Сіона предоставили послѣднимъ иолную свободу, противъ первыхъ же начали ожесточенную войну, чѣмъ они придали имъ больше значенія, чѣмъ тѣ сами по себѣ имѣли. Они чуть не зажгли пламя раздора въ іудаизмѣ. Первый зачинщикъ этого несвоевременнаго рвенія и спора принадлежалъ къ тому классу людей, которые хотѣли бы ограничить религіозную область одной совершенно примой линіей и къ тому же соотвѣтственно ихъ собственной нормѣ и предать анаоемѣ, какъ ересь, каждое движеніе и мнѣніе, выходящее за эту линію и видѣть его уничтоженвымъ

<sup>1</sup>) Штериъ, введеніе къ паста стр. XIV.

- <sup>2</sup>) Коментарій къ Abot III. стр. 18.
- •) Сравни Minchat Kenaot № 93 стр. 172.

<sup>3</sup>) Chaluz II, стр. 15.

анавемою и, гдё возможно, огнемъ и мечемъ, и у которыхъ нельзя отграничить фанатическаго рвенія отъ своего рода эгонзма. Этимъ зачинщикомъ былъ Аба-Мари 6.-Монсей изъ Монпелье, съ его вяжнымъ именемъ донъ Астрюкъ Энъ-Дюранъ де Люнель 1), происходившій изъ виднаго семейства и имъвшій большое значеніе въ главномъ городъ Лангедока. Аба-Мари донъ Астрюкъ былъ не безъ образованія, питалъ также большое уваженіе къ Маймониду и его сочиненіямъ; но овъ разъ навсегда изготовилъ себѣ іуданзмъ по выкройкъ Нахманида и возмущался, когда ктолибо осмѣливался прилагать къ іудаизму иной масштабъ. Въ библейскихъ и талмудическихъ чудесахъ Аба-Марн находилъ подтвержденіе вѣры въ особенную ваботливость Бога объ еврейскомъ народъ. Онъ поэтому не находилъ ничего страннаго во множеств чудесныхъ разсказовъ; наоборотъ, чёмъ больше, тёмъ лучше. Выводы философін и естествознанія, приводившіе къ невѣроятности чудесъ, ему не мѣшали. Въ выборѣ между Моисеемъ и Аристотелемъ или между авторитетомъ Талмуда и представителями философіи онъ ни на моменть не оставался въ раздумьи, кого ему предночесть. Такая точка зрѣнія во всякомъ случаѣ пмѣетъ полное право на существованіе; но Аба-Мари хотіль навявать ее всімь другимь и хотіль, чтобъ тв, которые нначе объ этомъ думають, преслъдовались. Онъ возмущался не только открыто проповѣдуемымъ алегорическимъ способомъ толкованія, но и вообще изученіемъ св'ятскихъ сочиненій, какъ причиною этого заблужденія. Онъ очень сожалѣлъ, что нельзя ужъ болѣе расиолагать налкой п кнутомъ, чтобъ положить конець проискамъ наполнявшихъ свой умъ онасной для религіи наукой 2).

Но Аба-Марн не имѣлъ достаточно авторптета, чтобъ выступить противъ Леви изъ Вилефранша и его единомышленниковъ; онъ обратился (1304), поэтому, къ видиѣйшему равину того времени, къ Бенъ-Адрету изъ Барцелоны, и формулировалъ обвиненіе, сводившееся къ тому, что философы своими ложными идеями приведутъ къ гибели іудаизма, если имъ не будетъ положенъ предѣлъ. Онъ убѣдительно просилъ его возвысить свой вліятельный голосъ противъ этого. Бенъ-Адретъ точно также, конечно, счелъ достойнымъ сожалѣнія то обстоятельство, что "чужіе проникли во врата Сіона". Онъ рекомендовалъ Аба-Мари объединиться съ единомышленниками для борьбы съ этимъ заблужденіемъ, но рѣшительно отказался принять въ этомъ участіе, такъ какъ онъ не хочетъ вмѣшивать-

<sup>1</sup>) Всёми этими именами онъ себя пазываеть въ свопхъ инсьмахъ, находящихся въ Minchat Kenaot.

2) Т. же № 80 стр. 106.

<sup>3</sup>) Время начала спора вытекаетъ изъ словъ Бенъ-Адрета Resp. I № 416: пп слиса по въ 1306 г.

ся въ дъла чужнаъ общинъ. Но другіе ревнители взялись за это дъло; среди нихъ были донъ Бонафушъ Видалъ (Шалтіель) изъ Барцелоны и его брать, донъ Крескасъ Видалъ, переселившийся въ Перпиньянъ, оба очень извѣстные и образованные люди, но столь нетерпимые, какъ и Аба-Мари. Донъ Крескасъ сдълалъ предложение, встрътившее большое одобреніе: занятіе науками и вообще чтеніе св'ятскихъ книгъ должно быть запрещено еврейской молодежи вплоть до тридцатилѣтняго возраста; лишь зрѣлые люди, "наполнившіе уже свой умъ Библіей и Талмудомъ, могутъ гръться у чужого огня философія и естествознанія"; отъ такихъ можно не ожидать какихъ-либо выходокъ1). Хотя Бенъ-Адретъ не былъ склоненъ къ принятію мітръ противъ изученія наукъ, тімъ не меніве онъ считалъ своимъ долгомъ преслёдовать виновника столь большихъ огорченій. Леви изъ Вилефранша. Онъ сердился на благочестиваго Самуила. Сулами за то, что послѣдній пріютилъ въ своемъ домѣ этого еретика и тѣмъ далъ ему возможность распространять свои вредные взгляды. Напрасно оправдывалъ ревнитель, донъ Крескасъ Видалъ, не только покровителя, но и протеже и увѣрялъ, что Леви въ жизни строго придерживается талмудическихъ узаконеній и до сихъ поръ не повиненъ ни въ одномъ нарушенія ихъ. Напрасно Леви самъ защищался въ посланіи къ Бенъ-Адрету 2). Послёдній твиъ не менъе такъ спльно мучилъ Самуила Сулами и доставилъ ему столь много душевныхъ страданій, что этоть, какъ разъ не совсвять сильный характеромъ, человѣкъ сталъ сомнѣваться въ своихъ прежнихъ убѣжденіяхъ. Поэтому, когда у него умерла дочь, онъ рашилъ, что это результатъ его прегръшения и отказалъ Леви въ гостеприимствъ <sup>3</sup>). Но многіе члены общины Перпиньяна были озлоблены противъ этого вынюхиванія еретиковъ и такъ какъ они знали Бенъ-Адрета, какъ безупречнаго человъка, то все свое недовольство они направили противъ зачянщика Аба-Мари, которому они приписывали неискреннія, заднія мысли и личныя побужденія \*).

Аба-Мари и его товарищи, чуствовавшие себя безпомощными безъ сильной поддержки, непрерывно дъйствовали въ томъ направлении, чтобъ возбудить гитвъ у барцелонскаго равината, дабы онъ запретилъ свободное изслъдование и пзучение наукъ. Они легкомысленно объщали при этомъ согласие всей общины Монпелье, которая, будучи авторитетной въ южной Франціи, повлечетъ за собой другія общины. Бенъ-Адретъ и его колегія, воображая на основании преувеличеннаго описанія Аба-Мари, что іуданзму

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Minchat Kenaot № 12 crp. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. журналъ Chaluz, II стр. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Minchat Kenaot № 12-17. <sup>4</sup>) T. же № 18-19.

<sup>187</sup> 

грозить величайшая опасность, почувствовали себя, наконецъ, вынужденными согласиться на это; но они хотёли, чтобъ раныше было узнано, дёйствительно ли община Монпелье склонна была бы присоединиться къ объявленію анавемы изученію наукъ. Послё того Бенъ-Адреть, члены равината и другія лица послали два одинаковыхъ посланія къ Аба-Мари и къ *Тодросу* изъ *Бокера* для прочтенія ихъ членамъ общины, если они найдутъ, что послёдніе склонны къ присоединенію<sup>1</sup>). Но вышло совсёмъ обратное. Какъ только сталъ извёстенъ планъ осужденія науки, среди виднёйшей части общины поднялся рёшительнёйшій протестъ противъ этого.

Въ Монпелье жилъ тогда человѣкъ, пользовавшійся, благодаря семьѣ, положенію, богатству и знаніямъ, большимъ вліяніемъ и всосавшій въ себя вѣкоторымъ образомъ съ молокомъ матери любовь къ наукамъ. Яковъ 6.-Махиръ Тибонъ, пзвъстный въ христіанскихъ кругахъ подъ именемъ дона Профіата или Профація (род. 1245, умеръ между 1312 и 1322 г.), происходиль съ одной стороны отъ прославленнаго Мешулама изъ Люнеля<sup>2</sup>), бывшаго нервымъ насадителемъ болѣе здороваго духа въ южной Францін (VII т., стр. 178), а съ другой стороны онъ находился въ родствъ съ тибонидами; съ самаго начала онъ научился смотръть на јуданзмъ и науку, какъ на двухъ родныхъ сестеръ, очень хорошо уживающихся одна съ другою. Подобно всѣмъ образованнымъ евреямъ того времени, онъ основательно зналъ еврейскую письменность, Библію и Талмудъ; медицивой онъ занимался, какъ професіональною наукой, но съ особеннымъ рвеніемъ онъ изучалъ математику и астрономію. Его точныя наблюденія надъ отклоненіемъ земной оси извѣстные астрономы позже положили въ основаніе своихъ изсл'ядованій. Такъ какъ онъ изучилъ также арабскій языкъ, то онъ могъ перевести съ этого языка на еврейскій полезные научные труды. Якова Тибона, какъ человъка науки, такъ сильно уважали, что медицинскій факультеть въ Монпелье избраль его, еврея, своимъ регентомъ (деканомъ). Богатыя знанія не служили для него средствомъ къ удовлетворенію тщеславія или честолюбія, но онъ смотрѣлъ на нихъ, какъ на украшение человъка, съ помощью котораго онъ достигаетъ своего истиннаго значенія. Онъ думалъ: въ счастливое время еврейскаго народа науки были въ его средъ, какъ дома; но изгнаніе и страданія довели евреевъ до невѣжества, и прежніе учителя въ наукѣ должны были теперь сдвлаться учениками для того, чтобъ познакомиться съ произведеніями чужихъ народовъ. При своихъ научныхъ работахъ Яковъ б.-Махиръ ставилъ себѣ очень благородную цѣль. Онъ хотѣлъ возвысить своихъ единовфрцевъ въ глазахъ христіанскаго міра и заставить умолкнуть поноше-**~** ----

¹) № 20-21.

2) № 39 стр. 85; № 21 стр. 62.

нія наъ враговъ, насмѣщливо кричавшихъ имъ, что они лишены всякихъ знаній <sup>1</sup>).

Отъ этого человѣка теперь потребовали, чтобъ онъ помогъ изгнать науку взъ еврейскихъ круговъ. Если Аба-Мари хотёлъ провести въ Монпелье свой планъ удержанія вдали отъ изученія наукъ даже лишь молодежи, то менње всего онъ могъ обойти Якова б.-Махиръ. Последній, бла-ГОДАДЯ СТОЛЬ МНОГНМЪ ДОСТОПНСТВАМЪ И ЗАСЛУГАМЪ, ПОЛЬЗОВАЛСЯ ВЪ СВОЕЙ общинь почетной извъстностью и наибольшимъ вліяніемъ на имъвшихъ право голоса членовъ общины. Въ дъйствительности Аба-Мари ему первому открылъ поддержанное барцелонскимъ равинатомъ намърение выступить протявъ изученія свётскихъ наукъ и разсчитываль на его содействіе. Профіать самымъ серьезнымъ и рѣшительнымъ образомъ не только отказался отъ участія, но обратилъ еще вниманіе ревнителя на печальныя послёдствія столь серьезнаго шага и уб'яждаль его отказаться оть публичнаго прочтенія посланія Бенъ-Адрета. Т'ємъ не менте Аба-Мари и Тодросъ изъ Бокера настапвали на своемъ ръшении и пригласили членовъ общины на важное сов'ящание въ субботу въ синагоги (элулъ-августъ 1304 3). Однако, вскорѣ выяснилось, что ревнители ошиблись или преувеличили, заявляя, что вст еврен Моннелье, какъ одинъ человтакъ, присоединятся къ осужденію науки. Часть общины совстмъ не явилась на совъщание, и Яковъ б.-Махиръ заявилъ ръшительный протестъ противъ этого требованія порабощенія духа. Дошло до різкихъ споровъ, и собраніе разоплось безъ рѣшенія. Скоро вокругь достойнѣйшаго представителя науки, Якова Тибона, образовалась партія, состоявшая частью изъ почитателей науки, частью изъ друзей, сторонниковъ и изъ блюдолизовъ почтеннаго вождя. Мракобѣсы и недалекіе люди присоединились къ Аба-Мари, такъ что община раздълилась на партін<sup>3</sup>). Объ партіи вербовали приверженцевъ внутри общины и внѣ ея.

Для Аба-Мари привести это дёло къ благопріятному въ его смыслё концу было вопросомъ чести, такъ какъ вслёдствіе пораженія онъ былъ выставленъ въ дурномъ свётё предъ Бенъ-Адретомъ и барцелонской общиной. Послё неблагопріятнаго для него исхода перваго совёщанія въ синагогё, онъ едва ли также осмёлился отвётить тому, котораго онъ увёрялъ во всеобщемъ благопріятномъ пріемё его предложенія. Онъ поэтому очень сильно старался собрать по крайней мёрѣ двадцать пять подинсей членовъ общины, чтобъ доказать Бенъ-Адрету, что онъ является не совсёмъ одинокимъ въ скоемъ рвеніи. Но и для Якова Тибона было дёломъ чести недопущеніе запрета наукъ. Онъ и тибониды думали, что нападки

<sup>•)</sup> Введ. къ элементамъ Эвклида.

<sup>&#</sup>x27;) Minchat Kenaot, Nº 21.

направлены непосредственно противъ ихъ уважаемыхъ предковъ. Самупла ибиъ-Тибонъ и Якова Анатоли, такъ какъ книга проповъдей Малмедь послъдняго (стр. 79) впервые дала толчекъ развитію пріемовъ упрощенія библейскихъ разсказовъ и религіозныхъ законовъ и была использована тогда въ извѣстныхъ кругахъ для субботнихъ поученій<sup>1</sup>). Во всякомъ случаѣ, по предложению Аба-Мари, Бенъ-Адретъ съ неуважениемъ отнесся къ любимцу тибонидовъ, Анатоли<sup>2</sup>). О Самуилѣ ибиъ-Тибонъ, переводчикѣ и распространител' маймоницовыхъ идей, завзято-набожные были также дурного мивнія. Поэтому его правнукъ, Іуда б. Монсей, составляль душу партін<sup>3</sup>), которую можно назвать тибонидской, противодъйствовавшей плану Аба-Мари. Чтобъ привлечь съ своей стороны также вдали стоявшихъ приверженцевъ, тибониды распустили слухъ, что противняки науки снова злоумышляють осуждение Маймонида и его сочинений, а Аба-Мари хочеть повторить Соломона изъ Монцелье (стр. 35). Это былъ очень удачный цартійный маневръ; противники Аба-Мари привлекли на свою сторону также такихъ, которые вообще равнодушно относились къ злободневному вопросу, потому что даже эти считали своимъ долгомъ вступиться за честь Маймонида. Къ Якову б.-Махиръ и его партіи присоедпинлся очень вліятельный человѣкъ, Соломонъ де-Люнель, очень популярный врачъ, приведшій съ собой своихъ друзей. Но Соломонъ де-Люнель не выказывалъ, какъ кажется, большого интереса къ спорному вопросу, а исключительно изъ вражды къ Аба-Марп присоединился къ его противникамъ").

Успленная такимъ образомъ тибонидская партія сначала отправила рёшительное и грозное посланіе къ Бенъ-Адрету и барцелонцамъ, чтобъ побудить ихъ измёнить свое намёреніе. Она, правда, не могла представить какіе-нибудь убёдительные доводы въ пользу допустимости науки внутри іудаизма; но доказательства, выставленныя ею, были достаточны для тогдашнихъ поверхностныхъ воззрёній. Она ссылалась на мудрость царя Соломона, "говорившаго о растеніяхъ, отъ кедра, что на Ливанѣ, до иссопа, вырастающаго на стёнѣ", что было ни чёмъ инымъ, какъ естествознаніемъ, и отмёчала научныя знанія въ Талмудѣ. Она не могла согласиться съ возраженіемъ, что не вообще изслѣдованіе, но лишь таковое для незрѣлой молодежи должно быть запрещено. Это, по ея мнѣнію, представляетъ исключительно только обходъ главнаго вопроса, такъ какъ тотъ, кто до тридцатилѣтняго возраста не ознакомился съ наукой, тотъ уже болѣе не воспріимчивъ къ ней и не можетъ наверстать пропущенное. Тибониды

<sup>1)</sup> Minchat Kenaot № 26 crp. 70, № 39 crp. 85, № 68, crp. 139.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сравни т. же № 9 съ № 68, стр. 149 вцизу.

<sup>&</sup>lt;sup>-</sup>) Т. же 21 стр. 62.

<sup>4)</sup> Т. же № 30 стр. 75, № 36 стр. 80, № 69 стр. 139.

вообще протестовали противъ того, что ихъ объявляли еретиками за то, что они помимо Торы чтили также и свътскія науки. Они не могли привнать ничьего верховенства въ вопросахъ благочестія и правовърности. По ихъ миѣнію, алегорическій способъ толкованія, относительно котораго такъ много шумять, примѣняется такъ рѣдко, что нѣть никакого основанія для изгланія ради него всякой науки. Къ концу тибониды увѣщевали Бенъ-Адрета и его колегію вложить обратно въ ножны мечъ осужденія и раздора').

Этоть мужественный и требовательный тонъ со стороны Якова б.-Махиръ в его друзей разсердилъ барцелонцевъ сильнѣе. чѣмъ это можно было предполагать. Напряжение вслёдствие этого еще болёе повысилось. Бдкія и злобныя посланія легьли туда и обратно. Об'є партін старались пріобрѣтать новыхъ приверженцевъ въ остальныхъ общинахъ и привлекать на свою сторону колеблющихся. Общины Аржантьера, Экса, Авиньона и Люнеля чрезъ своихъ представителей дали знать о своемъ согласія съ Аба-Мари и его партіей<sup>3</sup>). Въ *Перпиньяню*, главномъ центрѣ столь ненавистнаго просвъщенія, въ пользу Аба-Мари возбуждаль умы его додственникъ, по имени Моисей б.-Самуилъ. Тому особенно хотвлось добиться присоединенія человъка, пользовавшагося, благодаря своему благородному происхожденію и почетному положенію въ Перпиньявъ и виъ его, значительнымъ вліяніемъ, того Калонимоса б.-Тодросъ изъ Нарбоны, который считался отпрыскомъ дома царя Давида. Калонимосъ сначала, повидимому, не былъ склоненъ принять участіе въ осужденія науки: но Аба-Мари съ одной стороны и Бенъ-Адретъ съ другой такъ сильно осаждали его, что овъ, наконецъ, объщалъ свое согласіе и содъйствіе<sup>3</sup>). Но такъ какъ и тибонидская партія тёмъ временемъ нашла новыхъ сторонниковъ, то самъ Бенъ-Адретъ не рѣшался произнести послѣднее слово въ этомъ спорномъ деле и не хотелъ выступить съ провозглашениемъ анаоемы раньше, чѣмъ рѣшительно не выскажутся за это, по крайней мѣрѣ, двадиать общинъч).

Въ то время, когда въ споръ за и противъ допустимости научныхъ занятій среди евреевъ южной Франціи и Испаніи стрълка въсовъ склонялась то на одну, то на другую сторону, для нъмецкихъ общинъ наступили ужаснъйшія событія, загнавшія въ Испанію человъка, давшаго перевъсъ ръшенію осудить и изгиать всякое свободное изслъдованіе. Это былъ человъкъ высокой нравственности и ръдкаго безкорыстія, чистыхъ стрем-

¹) T. me № 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) T. же № 44, 45, 47, 54.

<sup>3)</sup> Т. же № 56, 57, 63.

<sup>\*)</sup> Т. же № 63 стр. 135, № 68 стр. 139.

леній, внутренней религіозности и основательнъйшей талмудической учености, но исполненный фанатической ненависти противъ сиътскаго знанія, какъ его земляки или даже болъе ихъ. Съ переселеніемъ Ашери или р. Ашера изъ Германіи въ Испанію наступаетъ неблагопріятный поворотный пунктъ для культурныхъ стремленій испанскихъ и провансальскихъ евреевъ.

Ашерь б.-lexieль (род. 1250, ум. 1327 г.<sup>1</sup>) изъ прирейнской мвствости происходилъ отъ предковъ, видъвшихъ весь міръ въ Талмудъ. Его отець быль извъстнымъ талмудистомъ и отличался столь необыкновенной религіозностью, что легенда разсказывала о немъ чудеса<sup>2</sup>). Ученикъ прославленнаго Меира изъ Ротенбурга (стр. 131), Ашери, усвоилъ себъ остроумный тосафистскій методъ обученія, составляль тосафистскія сочиненія, но имълъ больше склонности къ методичности и порядку, чъмъ имъла эта школа. Послѣ смерти своего учителя (тьло котораго безсовъстный имцераторъ Адольфъ Насаускій не хотёлъ безвозмездно выдать для цогребенія), Ашери сталь причисляться къ выдающимся равинскимъ авторитетамъ Германія<sup>3</sup>). Вь его время снова наступиль пароксизмъ гоненій на евреевъ въ Германіи"), значительно превзошедшихъ таковыя эпохи крестовыхъ походовъ; они отняли жизць у тысячъ невинныхъ людей или бросили ихъ въ объятія нищеты, значительно худшей, чёмъ смерть. Гражданская война, свирвистновавшая тогда въ Германии вслъдствие борьбы между Адольфомъ Насаускимъ и Альбрехтомъ Австрійскимъ за безсодержательный блескъ германскаго императорскаго престола, создавала безнаказанность для дерзкихъ нападеній на презираемыхъ церковью п обществомъ евреевъ. Поводъ былъ найденъ. Распустили слухъ: евреи городка Ретингена (во легко Франконія) будго бы осквернили просвиру и истолкли ее въ ступкъ; изъ нея потекла кровь. Дворянинъ этой местности, по имени Риндфлейшъ, вступился за мнимо оскверненную просвиру, заявиль, что онъ призванъ небомъ для того, чтобъ стереть съ лица земли проклятое еврейское илемя, и собираль вокругь себя легковърную, отупъвшую чернь въ качествъ помощницы вь его кровавомь начинании. Сначала онъ и его шайка сожгли членовъ общины Ретингенъ (воскресенье 7 іяра-20 апръля 1298 г.). Отсюда эта свора еврейских убійць подъ предводительствомъ Риндфлейша стала ходить изъ города въ городъ, включала въ свои ряды единномышленниковъ и убивала всёхъ попадавшихся ей въ руки евреевъ, за исключеніемъ принявшихъ христіанство. Риндфлейшъ, движимый неустрашимой отвагой и ложнымъ воодушевленіемъ, прямо принуждалъ жителей городовъ свирваствовать противъ своихъ еврейскихъ согражданъ. Большая община

- <sup>1</sup>) Годь его смерти сообщаеть Закуто.
- <sup>3</sup>) Респоизы Ашери IV № 6, LI № 5.
- \*) Майнцская памятная кн.

192

<sup>2</sup>) Закуто.

Вюрибурга была совершенно уничтожена (12 ава=24 іюля). Въ Нюрибергв еврен сначала убъжали въ цитадель, но, подвергшись и тутъ нападенію, ови съ помощью человѣчно настроенныхъ христіанъ взялись ва оружіе и въ концѣ концовъ были, конечно, побѣждены и всѣ убиты (22 ава=1 августа). Родственникъ и товарищъ Ашери по ученію, Мардохай б.-Гилель, составившій очень ценный талычдическій сборникь, какъ мученикъ погибъ въ то время<sup>1</sup>) вмъсть съ женой и иятью дътьми. Многіе родители, боясь, что ихъ дѣти изъ страха предъ смертью не останутся върными своей религіи, бросали ихъ собственными руками въ огонь, и сами кидались за ними. Въ Баваріи избъгли ръзни липь общины Регенсбурга и Аугсбурга. Въ первомъ изъ этихъ городовъ, гдѣ еврен издавна пользовались правами, магистрать) защищаль иль съ большой настойчивостью. И въ Аугсбургв магистратъ и граждане защищали изъ отъ разбойника Риндфлейша и его орды. Изъ благодарности аугсбургские еврен обязались построить за собственный счеть предъкладбищемъ ствиу для защиты города и составили относительно этого документь, снабженный ихъ печатью, имъвшей еврейскую и латинскую надинсь и въ качествѣ эмблемы двуглаваго орла съ шапкой надъ нимъ»).

Это кровавое преслѣдованіе перекатилось изъ Франконіи и Баваріи въ Австрію, погубило болѣе ста сорока общинъ и сто тысячъ евреевъ и длилось почти полгода •). Всѣ евреи Германіи дрожали и ждали вѣрной гибели <sup>5</sup>). И въ дѣйствительности дошло бы до этого, если бы гражданская война въ Германіи не окончилась, благодаря смерти императора Адольфа и избранію Альбрехта •). Второй Габсбургъ, энергично возстановившій нарушенный маръ страны, привлекъ къ отвѣтственности провинившихся предъ евреями и оштрафовалъ принявшіе въ этомъ участіе города <sup>7</sup>) уже изъ того соображенія, что его казна пострадала изъ-за потери его "государственныхъ крѣпостныхъ и изъ имущества". Евреямъ онъ обѣщалъ снова защиту государства <sup>8</sup>) въ томъ видѣ, какъ она была для нихъ раньше обезпечена и письменно подтверждена королями и императорами. Долговыя требованія убитыхъ евреевъ, въ большинствѣ случаевъ не оставившихъ наслѣдниковъ, онъ присвоилъ себѣ или предоставилъ главному канцлеру государства, архіепископу Майнцскому, съ принадлежащихъ

- <sup>1</sup>) Berit Abraham Ayap6axa crp. 15.
- <sup>a</sup>) Gemeiner, Regensburgische Chronik I, 449.
- <sup>3</sup>) Sigillum Judaeorum Augustae.
- 4) Респонзы Іегуды Ашерв I, I, стр. 51: גלוי ומבואר שלא נותרה פלימה ביום הרג.
  רב מכל אותם שהיו\_במקום הגורות זולת הממירין.
  5) Т. же стр. 50
  4) Готфридъ изъ Энсмингела.
- <sup>s</sup>) Т. же стр. 50 <sup>7</sup>) Chronicon Florianense.
- <sup>8</sup>) Würfel crp. 4.

Томъ **VIII** изд. Шермана

13, 188

ему областей '). Большинство крестившихся изъ страха евреевъ вернулось назадъ въ іудаизмъ; кажется, что императоръ, а также и представители церкви смотрѣли на это сквозь пальцы. Послѣдствія этой рѣзни были также довольно печальны. Жены тѣхъ, которые погибли, не могли доказать еврейскими свидѣтелями достовѣрность смерти своихъ мужей, потому что не осталось ни одного мужчины, который могъ бы дать такое свидѣтельство. Онѣ могли ссылаться исключительно лишь на показайіе крещеныть евреевъ, а послѣднихъ иѣкоторые равины, согласно талмудическимъ брачнымъ законамъ, не хотѣли считать достовѣрными свидѣтелями, такъ какъ они отреклись отъ своей религіи. Но Ашери былъ достаточно разсудителенъ для того, чтобъ не заботиться въ этомъ случаѣ о строгости буквы; онъ сослался на древнихъ авторитеговъ и разрѣшилъ несчастнымъ вдовамъ вновь выйти замужъ на основаніи свидѣтельства прежде крещенныхъ, но затѣмъ возвратившихся въ іудаизмъ евреевъ <sup>3</sup>).

Но Ашери послѣ этой кровавой рѣзни плохо себя чувствовалъ въ Германія, или ему даже угрожала опасность со стороны императора Альбректа. Передаютъ, что императоръ потребовалъ у него сумму денегъ, которую евреи должны были заплатить въ качествѣ выкупа за арестованнаго Мепра изъ Ротенбурга, за что поручился Ашери<sup>3</sup>). Послѣ этого онъ оставилъ Германію (лѣто 1303) и перевзжалъ со своей женой и восмью сыновьями и внуками изъ страны въ страну. Сначала онъ хотелъ поселиться въ Савойъ, гдъ общины съ большимъ почетомъ встрътили его. Когда же Ашери узналъ, что тогдашній герцогъ Савойи подвластенъ германскому императору, и можетъ его выдать, онъ направился въ южную Францію, гдъ повсюду и въ частности въ Монпелье, еще до возникновенія спора, благодаря предшествовавшей славѣ, ему оказывали большой почеть. Поселился онъ, наконецъ (январь 1305), въ Толеда, самомъ большомъ городъ Испаніи. Съ радостью толедская община назначила его, уже знаменитаго тогда немециаго равина, на освободившееся равинское масто. Но вывств съ Ашери въ испанскую столицу переселился духъ мрачной, враждебной знанію набожности.

Ашери не скрывалъ своего отвращенія къ каждому свётскому знанію. Онъ не могъ понять, какъ даже благочестивые еврен въ южной Франціп п Исцаніи могутъ заниматься чёмъ либо инымъ, кромё Талмуда. Съ явнымъ презрёніемъ онъ смотрёлъ на стремленіе пспанскихъ и провансальскихъ евреевъ, чёмъ послёдніе такъ гордились. Онъ благодарилъ Творца за огражденіе его отъ порчи науки '). Даже въ знаніи Талмуда

<sup>1)</sup> Pertz, Monumenta Germaniae IV, crp. 471.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Респонзы № 92.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Гедалія нбиъ-Яхія въ Schalschelet.

онъ не признавалъ за свреями южной Франціи и Испаніи никакого совершенства и утверждалъ, что одни липь еврен Германіи и сѣверной Франціи обладають, благодаря старинному преданію, наслѣдственной мудростью со временъ разрушенія храма, которой нѣтъ у общинъ другихъ странъ '). Такой человѣкъ, не понимавшій значенія наукъ и преисполненный отвращенія ко всему, что не называется Талмудомъ, долженъ былъ оказывать враждебное наукѣ вліяніе. Въ сравненіи съ нимъ даже Соломонъ б.-Адретъ являлся на половину свободнымъ духомъ.

Аба-Мари тотчасъ же использовалъ этого человѣка, отъ котораго онъ ожидалъ д'вительнѣйшей поддержки своего дѣла. Онъ обратился къ нему съ просьбой высказаться по поводу влободневнаго вопроса. Конечно, Ашери чрезвычайно одобрялъ его рвеніе, но думалъ, что дѣло было еще недостаточно широко начато, что предложеніемъ о возможности ваниматься науками только въ зръломъ возраств вло не можеть быть уничтожено; пбо ядъ ереси слишкомъ распространенъ, всѣ заражены имъ, такъ что даже набожные смотрѣли на это сквозь пальцы. По его мнѣнію, долженъ быть устроенъ съёздъ, на которомъ нужно принять рёшеніе заниматься исключительно лишь Талмудомъ, науки же изучать только въ то время, когда ни день, ни ночь, т. е. почти инкогда <sup>2</sup>). Эта исключительная въра въ Талмудъ, совсъмъ не допускавшая уступокъ какого бы то ни было рода, питаемая энергичной вравственно чистой личностью, производила сильнвищее внечатлвніе на немного неустойчивые умы пспанскихъ евреевъ. Самъ Бепъ-Адретъ, до того времени все еще медлившій и не хотвешій стать во главі, сразу ваявиль: онь готовь объявить анавему: пусть только Аба-Мари и князь Калонимосъ изъ Нарбоны составять для этого формуду<sup>3</sup>). Ревностный и готовый къ услугамъ, Самсонъ б.-Менръ, ученикъ Бенъ-Адрета, вызвался собрать подписи двадцати сочувствующихъ общинъ. При этомъ разсчитывали на Толеду, которая уже находилась подъ вліяніемъ духа Ашери, и затёмъ вообще на Кастилію, обычно получавшую направление изъ главной общины и руководствовавшуюся имъ 4).

Но насколько это рвеніе было искусственнымъ и какъ мало оно соотвётствовало настроенію большинства, проявилось въ общинё Мониелье, которую абл маристы выдавали за крёпость Сіона. Въ этой общинё ревнители не рёшались даже собирать подинси за принятіе анавемы. Какъ бы въ насмёшку одинъ изъ тибонидовъ заявилъ, что онъ въ субботу прочтеть лекцію изъ книги проповёдей Анатоли, и тотчасъ же нашлись

<sup>•)</sup> Resp. Ашери XX № 20.

<sup>2)</sup> Minchat Kenaot Ne 52 и Ne 66.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) T. see № 65. <sup>4</sup>) T. see № 67, 69.

многочисленные слушатели <sup>1</sup>). Аба-Мари, все время выдававшій себя предъ Бенъ-Адретомъ за сильную опору и обманывавшій его вътомъ, что на его сторонѣ вся община, кромѣ нѣсколькихъ ослѣпленныхъ и совращенныхъ тябонидомъ Іудой, долженъ былъ ему теперь наполовину привиаться, что на Мониелье въ этомъ вопросѣ нельзя много разсчитывать. Сознавая, что ихъ партія въ южной Франціи находится въ меньшинствѣ, оба главныхъ вождя, Аба-Мари и Калонимосъ изъ Нарбоны, составили формулу анавемы, сверхъ ожиданія мягкую, какъ по формѣ, такъ и по содержанію. Она, во-первыхъ, запрещала лишь чтеніе квигъ по естествознанію и метафизикѣ, всякій же другой отдѣлъ науки ясно разрѣшала; во вторыхъ, вообще сочиненія *еврейскихъ* авторовъ, если они даже и разбираютъ вопросы естествознанія и метафизики, она освобождала отъ запрета <sup>3</sup>). Уже раньше Аба-Мари изъ вниманія къ противникамъ сдѣлалъ предложеніе ограничнъ время и разрѣшнъ изученіе каждой науки не съ тридцатаго года жизни, а уже съ двадцать иятаго <sup>3</sup>).

Но Бенъ-Адретъ, не допускавшій двусмысленности и отступленія, сталъ теперь гораздо строже. Онъ, котораго прежде нужно было подстрекать и заставлять, теперь самъ сталъ подстрекателемъ. Въ этомъ случаѣ нельзя не признать вліянія Ашери. Въ нечальную субботу, день восноминанія о разрушенія Іерусалима, онъ вмёстё со своимъ совётомъ велёлъ прочитать при торжественной церемонии со свиткомъ Торы въ рукахъ проплятіе изученію наукъ (4 ава=26 іюля 1305 г.). Кто читалъ раньше двадцатилѣтняго возраста какое бы T0 ни было научное сочинение, въ оригиналѣ или въ переводѣ на еврейскій языкъ, долженъ былъ подвергнуться строжайшей анавемь. Эта анавема должна была длиться полстолѣтія. Философскіе коментаторы священнаго Писанія были присуждены къ пребыванію въ аду на томъ св'ятв, на этомъ же св'ятв преданы анаеемъ, а ихъ сочиненія были приговорены къ сожженію на костръ \*). Такъ какъ не сдълано было никакого исключения для составленныхъ на еврейскомъ языкѣ научныхъ сочиненій, то опалѣ подвергались, согласно построенію формулы анавемы, не только книга пропов'ядей Анатоли, но в философскія сочиненія Маймонида. Бенъ-Адреть и его колегія разрѣшили исключительно только изучение медицины на томъ основании, что въ Талмудъ допускается занятіе послёдней. Эго быль первый неквизиціонный трибуналь въ еврейскомъ кругѣ, и Бенъ-Адретъ стоялъ во главѣ его. Доминиканцы нашли въ еврействъ понятливыхъ послъдователей. Но, согласно средневъковому общинному устройству, каждая община была самостоятельна, и по-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) T. zee № 68. <sup>2</sup>) T. zee № 70, 71. <sup>3</sup>) T. zee № 62. <sup>4</sup>) Resp. Ben-Adret № 415, 417, Minchat Kenaot № 71, 81.

### АНАӨЕМА И ПРОТИВОАНАӨЕМА.

становленія одной ни къ чему не обязывали другую. Поэтому произнесенное проклятіе до тѣхъ поръ, пока другія общины не присоединились къ нему, имѣло силу исключительно въ Варцелонѣ. Но Бенъ-Адретъ старался, чтобъ оно было принято и другими общинами. Формула проклятія, подписанная Бенъ-Адретомъ, его двумя сыновьями, Исаакомъ и Іудой, и болѣе, чѣмъ тридцатью виднѣйшими членами барцелонской общины, была разослана общинамъ Испанія, Лангедока, сѣверной Франціи и Германіи<sup>1</sup>).

Между темъ принятіе проклятія удавалось не такъ легко, какъ барцелонцы воображали. Яковъ б.-Махиръ и его друзья еще раньше получили извъстіе, что въ Барцелонъ подготовлялся ударъ, и они съ своей стороны подготовили обратный ударъ. Этотъ послёдній долженъ былъ съ самаго начала уничтожить дёйствіе анавемы противъ изученія науки. Въ Моннелье они приняли рѣшеніе, содержавшее три важныхъ пункта: Прокляты должны быть тѣ, которые изъ религіозныхъ сомнѣній *мпьшали* или удерживали своихъ сыновей, въ какомъ бы они ни были возраств, отъ изученія какой бы то ни было науки на какомъ бы то ни было языкѣ; затёмь тё, которые высказывали бы непочтительныя, осуждающія великаго Маймонида, слова; наконецъ, тв, которые поносили бы религіознаго писателя за его философскій ходъ мыслей 2). Послёдній пункть быль внесень ради памяти Анатоли, оскорбленной противниками. Итакъ, анаеема противъ анавемы. Яковъ Тибонъ и его друзья въ лучшей формъ опубликовали въ синагогъ постановление въ пользу науки и ея носителей, и большая часть общины Мониелье присоединилась къ нему<sup>3</sup>). Но партійное рвеніе побудило тибонидовъ сдѣлать неразумный шагъ, который могъ привести къ тѣмъ же неблагопріятнымъ посл'ядствіямъ, какія были вызваны мракоб'всами во время перваго спора въ Монпелье. Такъ какъ Яковъ б.-Махиръ Профацій и другіе изъ его партіп пользовались большимъ уважевіемъ у губернатора этого города, то они котъли заручиться его поддержкой на тотъ случай, если ихъ противники попробовали бы насильно ввести барцелонскую анаеему. Но губернаторъ объявилъ имъ: его интересуетъ одинъ только пункть, чтобъ еврейской молодежи не мѣшали читать другія, не талмудическія, книги; онъ будетъ строго слѣдить, чтобы имъ не доставляли огорченій изъ-за наъ занятій неталмудической литературой, потому что, какъ онъ откровенно выразился, онъ не допустить, чтобъ у нихъ анасемой были отняты средства къ возможному ихъ обращенію въ христіанство; остальные же пункты для него безразличны \*)



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Слёдуеть изъ апологетическаго посланія Іедан Бедареси.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Minchat Kenaot Nº 76, crp. 150, Nº 94.

<sup>\*)</sup> Т. же № 73. \*) Т. же.

Аба-Мари и его небольшая партія были въ отчаяній изъ за энергія враждебной партін. Анавема въ пользу неограниченнаго изученія науки, принятая большинствомъ общины, по равинскимъ законамъ, была обязательна и для меньшинства и слёдовательно также для его вожаковъ, и они по закону не имёли права присоединиться къ проклятію, произнесенному въ Варцелонъ. Какъ разъ имъ, ревнителямъ и виновникамъ спора, были связаны руки, они были опутаны собственной стью. Они сатлали то, что могли сдёлать; сначала они протестовали противъ анаеемы, объявленной тибонидами, и оповъстили всъхъ о своемъ протестъ. Но они не могли скрыть своего пораженія, и должны были разсирашивать авторитетовъ, обязательно ли рёшеніе тибонидовъ и для нихъ или нізтъ. Бенъ-Адреть изъ-за этого также поналъ въ затруднительное положение. Партія Якова б.-Махиръ считала или делала видъ, что считаетъ, запретъ барцелонцевъ относительно недопущенія молодежи къ чтенію научныхъ сочиненій относящныся также и къ трудамъ Маймоннда. Благодаря этому она пріобр'вла уваженіе какъ за то, что вступилась за честь Маймонида, такъ и вообще за то, что боролась за прославление іуданзма, въ то время, какъ ея противники, включая Бенъ-Адрета, вслъдствіе своей односторонности и неподвижности подвергли іуданзыть въ глазахъ образованныхъ христіанъ неуваженію и насмъшкъ. Дружественная наукъ партія, повидимому, все болве и болве завосвывала общественное мивніе.

За нее выступилъ также молодой поэтъ, чья красноръчивая, вдохновенно наинсанная апологія обратила въ то время па себя всеобщее вниманіе и дала в'ярную картину настроеній и волненій, которыми были тогда полны приверженцы науки; она поэтому еще теперь представляеть интересъ. Скромно, но мужественно говорилъ поэтъ Бенъ-Адрету правду, которую послёднему не приходилось слышать въ своемъ кругу. Этимъ молодымъ поэтомъ, прославившимся своимъ посланіемъ болѣе, чемъ всеми своими стихами, былъ ledaя Энъ Бонетъ-б.-Авраамъ, болве извъстный подъ именемъ Бедареси (изъ Безьера) и подъ поэтическимъ прозвищемъ Пенини (род. 1280, ум. 1340 г.). Іедая Шенини, сынъ наныщеннаго цоэта, Авраама Бедареси (стр. 157), имвлъ больше поэтическаго таланчёмъ его отецъ. Онъ обладалъ живой фантазіей и неистощимымъ Ta. богатствомъ словъ; ему недоставало только чувства мёры и достойной, встахъ интересующей и трогающей сердца, цъли для позвін. Но именно этоть недостатокъ и превратилъ его произведенія въ пустую риторику и ничего не говорящую вычурность. Онъ страдалъ наслёдствевнымъ недостаткомъ своего отца, неумвніемъ подчинить полноту языка правиламъ красоты. Оль также слишкомъ много мудрилъ и морализировалъ выёсто того, чтобъ возвышать и ублекать. Іедая Бедареси на семнадцатомъ году жизни

198

составняъ книгу морали (Pardes) и еще въ болѣе ранней юности, при жизни своего отца, написалъ молитву въ сто, приблизительно, стиховъ, въ которой каждое слово начинается съ одной и той же буквы (Bekaschot ha-Memin '); хотя она очень понравилась его отцу и, можетъ быть, также современникамъ, тѣмъ не менѣе она лишена вкуса. Почитатель Маймонида и Ибнъ-Эзры, Ведареси младшій ставилъ науку и философію такъ же высоко, какъ и іудаизмъ, или они растворялись для него, какъ и для большииства мыслителей того времени, другъ въ другѣ. Онъ коментировалъ коментаріи Ибнъ-Эзры къ священному Писанію и ставилъ Маймонида еще выше гаоновъ.

Ведареси чувствовалъ себя глубоко оскорбленнымъ въ своихъ убежденіяхъ анавемой Бенъ-Адрета. Онъ также думалъ, что проклятіе направлено собственно противъ имени Маймонида. Поэтому онъ не могъ быть спокойнымъ и не сказать строгаго слова осудителямъ. Такъ какъ онъ жилъ въ Мониелье<sup>2</sup>) и, навёрное, принадлежалъ къ партіи Якова б.-Махиръ, то, можеть быть, по настоянію послёдняго, онъ и составиль свое посланіе къ Венъ-Адрету, защищающее Маймонида и науку (декабрь 1305 или январь 1306 г.). Это послание, какъ и большинство написанныхъ по поводу даннаго спорнаго вопроса, было разсчитано не только на лицо, къ которому оно направлялось, но и на всю читающую еврейскую публяку. Это были памфлеты, которые во множеств' переинсывались и распространялись. Въ этомъ послания Бедареси, высказавши свое уважение къ энергичному и ученому барцелонскому равных, зам'вчаеть: "онъ и его друзья возмущены не анавемой, такъ какъ наука неуязвима и не можеть пострадать отъ проклятия; они лишь чувствовали себя оскорбленнымя твых, что Бенъ-Адретъ заклеймплъ всяхъ евреевъ общинъ южной Франціи, какъ полуеретиковъ и отступенковъ, и выставилъ ихъ въ своемъ посланіи на презрѣніе многихъ общинъ и странъ; Бенъ-Адретъ допустилъ взять себя на буксиръ Аба-Мари и принять муху за слона; въ южно-французскихъ общинахъ есть лишь очень мало лицъ, которымъ нравился бы алегорическій способъ толкованія ІІнсанія и агады, и сами виновники совсёмъ не имёли такилъ дурныхъ намъреній, чтобъ заслужить проклятія; издавна, со времени Саадін, наука въ іуданзыв была не только терпима, но ее лелвили и развивали, потому что ея польза для религіознаго познанія неоспорима; осудители поступили также непослёдовательно: они освободили медициву отъ проклятія въ то время, какъ она такъ же, какъ всв другіе отдвлы науки, имветъ сторову, борющуюся противъ религія; какъ они могли только осмелиться посягнуть

<sup>1)</sup> Цунцъ zur Geschichte 467 н Вейсъ въ предисловіи къ списи унісь.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Слёдуеть изъ заключенія его апологетическаго посланія.

на сочиненія Маймонида, чья блестящая личность затмеваеть всёхь великихь предшественниковъ! Къ концу Іедая Бедареси замёчаеть: "въ Монцелье уже вспыхнула ожесточенная вражда между обёнми партіями; не хотёли ли бы они еще дальше ее подстрекать, чтобъ христіане могли злорадствовать по поводу еврейскихъ раздоровъ? Мы не можемъ отказаться отъ науки, она наша жизнь; даже еслибъ всталъ Інсусъ Навинъ и запретилъ ее намъ, мы не могли бы исполнить это, потому, что превосходящій насъ всёхъ Маймонидъ рекомендовалъ и предписалъ ее намъ; Мы готовы пожертвовать для нея имуществомъ, дётьми и даже жизнью нашей". Подъ конецъ онъ предлагаетъ Бенъ-Адрету уговорить своихъ друзей въ Монпелье отказаться отъ страсти осужденія и не раздувать еще болёе огня раздора.

Въ это же время и въ церкви вспыхнули горачіе споры между королемъ Филиппомъ IV французскимъ и папой Бонифаціемъ VIII; но здъсь споръ шелъ не изъ-за идеальныхъ цънностей, не изъ-за науки и свободнаго изслъдованія, а исключительно изъ-за власти, силы и денегъ. Главы объихъ партій ненавидълп другъ друга не на жизнь, а на смерть. Король обвинялъ иапу въ ереси, продажъ должностей, алчности, клятвопреступленіи и развратъ. А папа освободилъ подданныхъ отъ присяги наслъдственному королю и подарияъ его государство. Еврейскіе споры не имъли этого значенія, но и не вытекали также изъ такой безграничной испорченности.

Бенъ-Адретъ и нъкоторые другіе, подинсавшіе анавему, Моисей Искафать Мелесь и Соломонь Граціань, были столь непріятно задъты посланіемъ Бедареси и такъ сильно боялись его вліянія, что они пособщили выпастить объяснение, что они ни въ коемъ случав не имфли въ виду сочиненій Маймоняда, котораго они также въ высшей степени уважають. Они даже уговаривали партію Аба-Мари примириться на зло еврейскимъ врагамъ со своими противниками '). Но споръ уже не былъ такой невинный, чтобъ онъ могъ быть мирно улаженъ. Взаимное озлобленіе было слишкомъ сильно и слишкомъ уже перешло на личности. Каждая партія хотвла также остаться правой на своей точкі зрізнія и не могла согласиться ни на какое посредничество и ни на какія уступки. Об'в поэтому настаивали на своемъ принцииѣ; одна хотѣла провести свое рѣшеніе: наука должна быть свободна; другая доказывала законность своего протеста: молодежь должна быть до врелаго возраста защищена отъ вреднаго яда познанія. Въ то время, какъ аба-маристы еще гнались за авторитетными поддержками для того, чтобъ объявить проклятіе, произнесен-

') Minchat Kenaot 82 - 89.

**-** - ,

ное противниками, неправильнымъ <sup>1</sup>), наступило печальное событіе, разогнавшее, подобно вихрю, друзей и бросившее другъ противъ друга враговъ.

# ГЛАВА VIII.

#### Первое изгнание евреевъ изъ Франции и его послъдствия.

Филиниъ Красивый и его деспотическій указъ. Своеобразная любовь германскаго императора къ евреямъ. Полное разграбление и изгнание. Горе изгнанныхъ. Эстори Пархи; Аронъ Когенъ. Жалобы поюта Бедареси. Мученикъ Эліезеръ изъ Шиноиз. Частое возвращение и изгнание французскихъ евреевъ. Продолжение борьбы за и противъ научныхъ занятій послъ изгнанія. Аба-Мари снова споритъ со своими противниками. Побёда Ашери. Смерть Бенъ-Адрета. Строго-равинистское направление въ Испании. Исаакъ Израели II. Любимецъ Самундъ и королева Марія де-Молина. Ея казначей, донъ Моисей. Регентъ донъ-Жуанъ Эмануилъ и его любимецъ, Іегуда ибиъ-Вакаръ. Приглашение евреевъ обратно во Францию. Пастушескія преслѣдованія во Францін и сѣверной Испапіи. Обвиненіе въ подговаривания прокаженныхъ къ отравлению колодцевъ и гонение во Франция. Высылки и аресты; Мелесъ де-Марсель и Астрюкъ де-Невесъ. Римские евреи. Благоволение къ евреямъ короля Роберта Неанолитанскаго. Возвышение итальянскихъ и въ частности римскихъ евреевъ. Римская община и маймонидовъ коментарій къ миший. Опасное положеніе римскихъ евреевъ. Напа и его сестра. Спасеніе евреевъ. Калонимосъ б. Калопимосъ, его литературные труды и сатиры. Сатирикъ Эмануилъ и Данте. Поэтъ lerуда Сициліано. Леоне Романо и король Роберть. Шемарія Икрити и король Роберть. Попытка къ примиренію равинистовъ и каранмовъ. Положение караимства. Аропъ и караимский молитвенникъ.

## (1306-1328).

Филинить IV, красивый, тогдаший король Франціи, одинъ изъ тіхъ монарховъ, которые ввели въ Европі надменный, упрямый в бездеспотизмъ, вдругъ издалъ тайный приказъ (21 іюня 1306) совѣстный своимъ высшимъ и низшимъ чиновникамъ во всемъ государствѣ, съ укаваніемъ на строжайшую его секретность, о неожиданномъ и внезапномъ аресть въ одинъ и тотъ же день всъхъ евреевъ Франціи. Когда евреи, едва еще успѣвшіе оправиться отъ поста въ нечальный день воспоминанія о разрушении Іерусалима, думали только приняться за свои повседневвыя дѣла, появились полицейскіе и тюремщики, саватили наъ и новолокли въ тюрьму старъ и младъ, женщинъ и дътей (10 ава 22 іюля). Тамъ имъ было объявлено: въ теченіи мѣсяца они должны оставить страну, свое имущество и свои долговыя требования; кто изъ нихъ броснвъ этого срока былъ бы еще встръченъ во Франціи, TOLO должны позже были казнить. Что могло побудить этого, болёе умнаго, чёмъ церковно

1) T. me Ni 81- 89.

настроеннаго, короля внезапно язычить свое отношение къ евреямъ, его, который раньше защищаль ихъ отъ духовенства ')? Это безусловно не проявленіемъ церковной нетерпимости, на также уступкой было ни народному желанію. Французы уже п въ средніе въка не были столь фанатичны, а удаленіе евреевъ, какъ избавление отъ ростовщиковъ, не соотвътствовало ихъ желанію. Вначалъ побудительной причныей того, столь суроваго, приказа была жадность къ деньгамъ. Борьба Филиппа съ цапой и его войны съ возставшими фламандцами такъ сильно истощили его кассу и сделали необходимымъ столь безжалостное выжимание денегъ, что "курица въ горшкѣ", какъ народныя пѣсни тогда острили, "не была обезпечена отъ когтей короля". Филиппъ хотвлъ снова наполнить свою казну еврейскимъ имуществомъ. Но еще другое обстоятельство привело его, должно быть, къ этому жестокому рѣшенію.

Германскій императоръ, Альбрехтъ, бывшій тогда не въ особенно хорошихъ отношенияхъ съ Филиппомъ, предъявилъ требование о передачъ ему королевства Арля, затёмъ, о выдачё мнимаго терноваго вёнца Інсуса, хранившагося въ качествѣ реликвін въ одномъ изъ французскихъ монастырей, в наконецъ, о признанія за нимъ, какъ преемникомъ императоровъ Веспасіана, Тита и Карла Великаго, верховныхъ правъ надъ французскими евреями, т. е. отдать ему часть доходовъ отъ тяжкихъ еврейскихъ трудовъ. Тогда Филипиъ спросилъ своихъ правовъдовъ, кому принадлежать верховныя права надъ евреями. Когда правов'язы признали изъ за германскимъ имиераторомъ, ему пришла въ голову мысль отнять у евреевъ все наъ имущество и прислать Альбреату крѣпостныхъ короны голыми и босыми<sup>2</sup>). Французскій король прикрасиль свой, стольже нечелов'яный, сколь и неполитичный, актъ насилія сл'вдующимъ обвпненіемъ: неслыханная дерзость евреевъ настоятельно требовала ихъ изгнанія. Однако то, что онъ мътилъ въ еврейскія имущества, онъ доказалъ своимъ безжалостнымъ разграблевіемъ. Чиновники не оставили этимъ несчастнымъ ничего, кромв платья, которое они посили на твлв, и каждому, какъ бы онъ ни быль раньше богать, дали не больше, чёмъ считалось нужнымъ на проинтаніе въ теченіе одного дня (12 gros Tournois). Цёлыя повозки, переполненныя еврейскимъ имуществомъ, золотомъ, серебромъ, драгоценными камнями, были отвезены къ королю; менъе цънныя вещи были проданы за гроши. Современный составитель рифмованныхъ хроникъ, Отокаръ фонъ-Горнекъ, разсказываетъ объ этомъ въ плохихъ стихахъ:

"Платье, что каждый носиль на тёлё, ныъ оставили.

<sup>2</sup>) Отокаръ Горнскъ.

<sup>1)</sup> de Lauriére, ordonances des rois de France I, crp. 317.

Другія вещи, золото, серебряная посуда, кольца и все, въ чемъ могло быть немного серебра, собирались и днемъ и ночью отсылались на повозкахъ къ королю.

Платье в жемчугъ, домашняя утварь и все, что пепадалось подъ руку, продавались за грони.

И какъ бы ин былъ кто богать, ему оставляли изъ всего его имущества не болъ̀е 12 турией на расходы".

Такъ къ определенному сроку (сентябрь 1306) они были изгнаны въ количествѣ около 100,000 душъ-) изъ страны, которую изъ предки населяли частью еще во времена римской республики, задолго до проникновенія христіанства во Францію. Нікоторые не могли бросить свои ниущества и страну, которую они любили, и церешли въ христіанство. Вся тулузская община была яко-бы повинна въ этой трусости»), что едва ли вфроятво. Знаменитыя мъста, гдъ нъкогда проявлялось такъ много ума, школы Раши, р. Тама, тосзфистовъ въ Труа, Парижѣ, Сансѣ, Шинонѣ, Орлеанъ, также ть учрежденія, въ которыхъ высшая культура устропла свои храмы, въ Безьеръ, Люнелъ, Мовпелье (гдъ борцы за п противъ науки равно стали инщими), всё эти мёста и синагоги въ странё были проданы предложившимъ наибольшую сумму или подарены. Германскій или англійскій король во всякомъ случав разрушилъ бы святыя для евреевъ мёста. Французъ, какъ король Филиппъ Красивый, подарилъ парежскую сниагогу своему кучеру. О деньгахъ, которыя получилъ король благодаря изгнанію и ограбленію евреевъ, можно себ'я приблизительно представить, если принять во внимание, что отъ продажи еврейскихъ имуществъ въ одномъ лишь орлеанскомъ округѣ было выручено 337.000 франковъ <sup>3</sup>).

Какъ много изгнанниковъ погибло въ нищетъ отъ тягостей переселенія! Еще теперь грустно и трогательно звучать отголоски жалобъ тъ́хъ, которыхъ постигло это тяжкое горе. Родственникъ Якова б.-Махиръ, Эстори Пархи \*), тогда юноша съ большими знаніями и благороднымъ сердцемъ, родители котораго переселились изъ Испаніи въ южную Францію, такъ описываетъ свое горе: "Они меня вырвали изъ школы; голымъ долженъ былъ я въ юношескіе годы покинуть свой отцовскій домъ и странствовать изъ страны въ страну, отъ одного народа къ другому, языки которыхъ были митъ чужды" \*). Лишь въ Палестинъ Пархи нашелъ себъ мъсто отдохновенія. Другой бъглецъ, ученый Аронъ Когенъ пзъ Парбоны \*), жаловался

203

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Герсонндъ въ ком. къ кн. Лев. гл. XXVI, преувеличивая, говоритъ, что число изгнанныхъ было вдвое больше числа вышедшихъ изъ Египта, т. е. 1, 200,000.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Schebet Jehuda crp. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Depping histoire des Juifs au moyen-age, crp. 147.

<sup>\*)</sup> Авторъ הירה נפרה למחיר אושרה לפחיר אושרה לים אושר.

Авторъ талмудической кн. энго липи.

по этому поводу: "Я, несчастный, видълъ бъдствія изгнанія сыновъ Іакова, которыхъ разогнали какъ стадо; изъ почетнаго положенія я былъ выброшенъ въ мрачную страну" '). Внезапная перемѣна судьбы, превратившая богатыхъ въ нищихъ и поставившая въ условія суровыхъ лишеній привыкшихъ къ удобствамъ жизни и нъжныхъ, навела плодовитаго поэта, Іедаю Бедареси (стр. 198), на мрачныя размышленія. Его "Испытаніе міра" (Bechinat Olam), написанное на основаніи личныхъ впечатлѣній и горькаго опыта, яркими красками рисуетъ трудность и мучепіе жизни, безпомощность и ничтожность человѣка; книга производнтъ мрачное и удручающее впечатлѣніе, но вѣрно передаетъ удрученное настроеніе жестоко пострадавшихъ.

> "Пе хвастай деньгами, Малость, и злой духъ разсѣиваеть твое добро, И оно превращается въ ничто, За каковую цѣну ты продалъ свою душу. Превратное время лишаетъ твой домъ чести, Небесный огонь спускается И пожираетъ тебя съ твоими тысячами"<sup>2</sup>).

Въ одномъ необыкновенно искусномъ стихотвореніи, каждое слово котораго начинается одной и той же буквой (алефъ), Іедая Бедареси горько жаловался на безпомощность и бъдствіе своихъ единоплеменниковъ: "Врагъ говоритъ: я хочу отнять у тебя то, что собрали твои предки, и хочу разсъять тебя во всъ концы міра. О Боже! куда миъ бъжать? Еслибъ я поднялся въ высь, и тамъ я также нашелъ бы жестокихъ враговъ").

Ужасное изгнаніе евреевъ пзъ Франціи жестокимъ Филиппомъ Красивымъ также не прошло безъ кроваваго мученичества. Тѣ, которые проиустили срокъ выселенія п отвергли требованіе креститься, были наказаны лишеніемъ жизни. Какъ о мученикѣ этого времени, упоминаютъ объ Эліэзергь 6.-Іосифъ пзъ Шинона, ученомъ и благородномъ человѣкѣ, кореспондентѣ Бенъ-Адрета, учителѣ многихъ выдающихся учениковъ, а также молодого Пархи, одномъ изъ послѣднихъ представителей тосафистской школы. Безъ обвиненія въ какомъ либо иномъ преступленіи, кромѣ того, что онъ былъ евреемъ, его приговорили къ сожженію на кострѣ; вмѣстѣ съ нимъ умерли два брата<sup>4</sup>). Изгнапные разсѣялись по всѣму свѣту; нѣкоторые добрались до Палестины, большинство же держалось какъ можно ближе къ французской границѣ, въ Провансѣ въ тѣсномъ смыслѣ слова, находившемся тогда частью подъ германскимъ верховнымъ владычествомъ, въ провивціи Русильонъ, принадлежавшей арагонскому королю Майорки,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Во введеніи къ этой книгѣ. <sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bechinat Olam гл. 11.

<sup>\*)</sup> Theod. Kroner de Abrahami Bedaresii vita et operibus crp. 47.

<sup>\*)</sup> Пархи Kaftor 1л. 10, стр. 36.

а также на этомъ островъ. Они хотъли подождать благопріятнаго поворота, который положилъ бы конецъ ихъ изгнанію и снова разръшилъ бы возвращеніе на родину. Въ дъйствительности, они не плохо разсчитывали. Жадность вынудила самого короля Филипиа ослабить свою строгость.

По уход' евреевъ, онъ приказалъ продать изъ недвижимыя имущества и отдать ему полученныя суммы. Но такъ какъ до него дошелъ слухъ о томъ. что евреп, въ надеждв на возвращение, зарыли въ домахъ свои сокровища, то онъ издалъ приказъ, согласно которому каждый покупатель еврейскихъ участковъ земли подъ страхомъ тяжелыхъ наказаній обязанъ былъ заявлять королевскому чиновнику о найденныхъ цённостяхъ<sup>1</sup>). Онъ даже разрвшилъ некоторымъ евреямъ остаться во Франціи, такъ какъ они обязались показать скрытыя сокровища<sup>2</sup>). Затёмъ Филиппъ велёлъ востребовать въ пользу своей казны у христіанскихъ должниковъ ихъ долги евреямъ, смотря на это, нѣкоторымъ образомъ, какъ на наслѣдство. Но безъ помощи евреевъ эти требованія не такъ легко было привести въ извізстность; поэтому онъ прежде разрѣшилъ богатымъ евреямъ снова вернуться во Францію и далъ имъ права и привилегіи, чтобъ воспользоваться изъ услугами при отыскивании долговъз). Но это новое поселение евреевъ отдававшихъ свою судьбу на произволъ и капризы безсердечнаго деспота, продолжалось не долго. Они были опять прогнаны, снова допущены и въ третій разъ изгнаны. Въ еврейской исторіи французскіе евреи послів насильственнаго поступка Филипиа Красиваго потеряли свое значеніе; они лишь составляють еще почти столётіе отмирающій члень на тёлё еврейства.

Оживлевный споръ, возникшій въ Монпелье по поводу допущенія юношества къ занятію науками, посль изгнанія изъ Франціи (сентябрь 1306) удивительнымъ образомъ все еще продолжался на другомъ мвсть, и страданія не ослабили взаимнаго озлоблевія объихъ сторонъ. Нъкоторые изъ тибонидской партіи, можетъ быть также Яковъ б.-Махиръ, поселились въ Перпиньяню<sup>4</sup>), принадлежавіпемъ королю Майорки, который, хотя не былъ покровителемъ евреевъ (по его приказанію экземпляры Талмуда были снова преданы сожженію на кострь<sup>4</sup>), все-таки считалъ для себя полезнымъ поселеніе способныхъ, промышленныхъ евреевъ и поэтому терпълъ ихъ. Аба-Мари и другая часть общины Монпелье въ началѣ устроились въ городѣ Арлѣ. Но такъ какъ тамъ ему нельзя было оставаться, то онъ также иереселился въ Перпиньянъ (явварь 1307 г.). Однако противная нартія,

<sup>3</sup>) Элегія Аба Мари на смерть Мепри въ предисловіи къ кн. посл'ядняго Bet ha-Bechira стр. X, Ибиъ-Яхія Schalschelet.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) de Laurière ordonances 443.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Отокаръ Горнекъ.

<sup>\*)</sup> de Laurière crp. 488.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Minchat Kenaot 100; Resp. Ben-Adret № 634, 887.

имѣвшая вліяніе на короля или намѣстника, старалась помѣшать его поселенію въ этомъ мѣстѣ'). Между тѣмъ сторонникамъ Аба-Марн удалось добиться для него у короля Майорки права жительства въ Перпиньянѣ. Здѣсь снова возгорѣлась борьба. Опять вмѣшалнсь Соломонъ б.-Адретъ и Ашери, или, собственно, больше послѣдній, имѣвшій, благодаря своей рѣшительности, главное значеніе. Ашери заявилъ: онъ не всею душою подписался подъ анавемою противъ допущенія юношества къ свѣтскимъ наукамъ, такъ какъ, по его мпѣнію, разрѣшать ихъ съ двадцатилѣтняго возраста —эго слишкомъ большая терпимость; наиротивъ, наука должна быть запрещена на всю жизнь, потому что она прямо ведетъ къ невѣрію; защитинковъ науки теперь же слѣдуеть безжалостно предавать анавемѣ, такъ какъ страдавія голуса не произвели на нихъ никакого впечатлѣнія, не сломили ихъ упорства и оставили ихъ непсправленными.

Этотъ взглядъ относительно всеобщей вредности науки для іудаизма посяв смерти Бенъ-Адрета (1310<sup>2</sup>) все болве и болве становился господствующимъ, такъ какъ Ашери теперь уже былъ признанъ единственнымъ вліятельнымъ авторитетомъ въ религіозныхъ вопросахъ для Испаніи и окружающихъ странъ. Ашери, его сыновья и друзья, эмпгрировавшіе съ нимъ изъ Германіи, перенесли изъ прирейнской містности въ жизнерадостную Толеду и привили всёмъ испанскимъ евреямъ дулъ честной, но мелочной, бездушной, нетеринмой набожности, мрачное настроеніе, котона невинную радость смотрёло, какъ на грѣкъ, подаврое даже ленность, которая характеризуеть нъмецкихъ евреевъ средневъковья. Задерживался каждый порывъ мысли. Всю свою духовную двятельность Ашери сконцентрировалъ на Талмудѣ и его толкованін. Главнымъ его трудомъ была обработка Талмуда для практически-религіозныхъ цёлей (1307—1314) Несмотря на свое предиочтение трудовъ нёмецкихъ и свверо-французскихъ равяновъ, въ основу своего сочиненія онъ положилъ рѣшенія Алфаси, которыя онъ дополнилъ частью толкованіями другихъ (тосафистскихъ) авторитетовъ, частью же своими собственными, очень остроумными возраженіями. Въ своихъ, тесно примыкающихъ къ Талмуду, толкованіяхъ Ашери выказаль такую послёдовательность и ясность, что ему удивлялись совремевники и потомки. Но онъ питалъ склонность запрещать и 0673-Чтобы какой-либо науки могъ стать извъстнымъ. лывать. отавлъ онъ долженъ былъ вакутаться въ мантію сокрушающей набожности. Когда богатый познаніями Исаакъ 6.-Іосифъ Израэли II изъ Толеды (1300-1340) опубликовалъ трудъ по астрономін (lesod Olam) пришлось правовѣрно-талмудически его принарядить (1310), ему H

<sup>1</sup>) Minchat Kenaot № 99 и 101. <sup>2</sup>) Закуто въ Joehasin.

<sup>3</sup>) Время составленія пісіп нявістно наз Avoda Sara I, № 7.

206

предпослать ему исповёдь въ вёрё, и лишь въ такомъ видё это сочинеи с могло заслужить милость Ашери <sup>1</sup>).

Какъ разъ въ это время, когда Ашерн былъ равнномъ въ Толедѣ, выдающіеся еврен снова пріобрѣли вліяніе при дворѣ. У Фердинанда IV (1295—1312) былъ еврейскій казначей, по имени Самуилъ, совѣтамъ котораго король слѣдовалъ также въ политическизъ вопросазъ. Но королева мать, Mapin de - Молина, не желавшая выпустить бразды правленія, которыя она держала въ своизъ рукахъ во время несовершеннолѣгія своего сына, съ женской страстностью ненавидѣла любимца короля, Самуила, якобы поддерживавшаго ненависть между матерью и сыномъ. Однажды, когда Самуилъ былъ въ Бадаіоцѣ и готовился къ слѣдованію ва королемъ въ Севилью, на него напалъ какой-то убійца и столь тяжело его ранилъ, что его считали уже мертвымъ. Неизвѣстно было доподлинно, кто нанялъ этого убійцу. Но король окружилъ его такимъ хорошимъ уходомъ и попеченіемъ, что онъ выздоровѣлъ »).

Послъ смерти дона Фэрдинанда IV для Испаніи началось полное безпокойствъ время п разложение общества, такъ какъ наслёдникъ Альфонсъ былъ еще маленькимъ ребенкомъ, и многія лица: умная королевабабушка, Марія де - Молина, молодая королева-мать, Констанція, и дяди молодого короля оснаривали другъ у друга оцекунство и регентство и вызвали въ странв раздъление на парти (1312-1326). Пона Марія ле-Молина, правившая государствомъ, не перенесла своей ненависти къ еврейскому совѣтчику своего сына на всѣзъ его единовѣрцевъ. Какъ прежде, при жизни своего мужа, она имъла сврейскаго любимца, Тодроса Абулафію (стр. 157), такъ и во время регенства у нея быль еврейскій казначей, донъ Моисей. Когда Цаморскій соборъ (1313) возобновиль враждебные евреямъ канонические заковы, кортесы Бургоса требовали удаления евреевъ со всѣхъ должностей и лишенія почестей, а папа Климентъ У издалъ булу, согласно которой долговыя требованія еврейскихъ кредиторовъ - ростовщиковъ къ христіанамъ должны были быть погашены <sup>2</sup>), умная регентша только частью согласилась на это. Она, правда, распорядилась, чтобъ еврен болве не носили звучныхъ христіанскихъ именъ и не вступали съ христіанами въ близкія сношенія; но она ясно высказалась противъ несправедливаго погашенія долговъ и издала законъ, по которому всв долженки лишались права ссылкой на папскую булу освобождаться отъ своихъ обязательствъ къ еврейскому кредитору. Хотя она ограничила

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ Исаакъ Изравли (надо отличить отъ старшаго изъ Кайруана см. въ предисловіи къ кп. סור עולם (Берлинъ 1849 изд. д-ра Каселя).

<sup>2)</sup> Chronica de Don Fernando IV. r.a. 18, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Извлечение изъ какой-то петиции у Линдо.

размъръ процента, но оставила его все еще достаточно высокимъ (33 процента 1). Важный и запутанный процесъ между двумя евреями изъ-за нвкоторое время запрещеннаго и позже снова разрѣшеннаго взыскиванія долговъ у дристіанъ регентша передала равину Толеды. а Ашери объявилъ, что онъ исключительно изъ уваженія къ ея величеству примется за это трудное д'вло<sup>2</sup>). Съ регентствомъ инфанта дона Жуана Эмануила, дяди молодого короля. Альфонса XI, наступило улучшение положения кастильскихъ евреевъ (1319-1325). Регенть, будучи другомъ науки и даже писателемъ и поэтомъ, питалъ изкоторое уважение къ образованнымъ евреямъ. Большимъ уваженіемъ пользовался у него еврей изъ Кордовы, Іегуда б.-Исаакъ ибнъ Вакаръ, вѣроятно въ качествѣ его казначея <sup>з</sup>). По просьбѣ послѣдняго, Жуанъ Эмануплъ снова предоставилъ равинату право разбора уголовныхъ дёлъ, котораго овъ наполовину лишился во время регентства Марін де - Молины и который производилъ лишь тайно 4).

Но Іегуда ибнъ-Вакаръ былъ почитателемъ Ашери и столь же набожнымъ, какъ послѣдній, желавшій, чтобъ, за каждый проступокъ наказывали самымъ строгимъ образомъ. Когда одинъ человѣкъ въ Кордовѣ въ гнѣвѣ произиесъ на арабскомъ языкѣ нѣчто вродѣ богохульства, Ибнъ-Вакаръ запросилъ Ашери, что слѣдуетъ сдѣлать съ нимъ, и Ашери рѣшилъ: пусть вырѣжутъ ему языкъ. Когда красивая еврейка находилась въ любовной связи съ однимъ хрисгіаниномъ, и донъ Жуанъ Эмануилъ предоставилъ наказать ее еврейскому суду, Іуда ибнъ-Вакаръ присудилъ ее къ обезображенью ея лица путемъ удаленія носа, а Ашери утвердилъ этотъ приговоръ <sup>в</sup>).

Bъ прежнее время знатные, пользовавшіеся преимуществами, абнъ-Шапрутъ, Ибнъ-Гау, Ибнъ-Нагрела еврен, Хаслай Ибиъ-И образомъ оправдывали свое Эзра, извѣстнымь высокое положеніе щедростью и поддержкой литературы и поэзіп и сами занимались литературой; теперь же еврен, пользовавшиеся большимъ уважениемъ, мало заботились о процвѣтаніи еврейской письменности и утилизировали свое высокое положеніе лишь для достиженія эгонстическихъ цвлей. Еврейскіе фавориты. которымъ была предоставлена власть надъ общинами, требовали себв, напримвръ, извъстныхъ преимуществъ, объщанныхъ талмудическимъ закономъ князьямъ изгнанія въ области Евфрата \*). Гордясь своимъ званіемъ, богатствомъ или происхожденіемъ, знатные отличались бездушіемъ

<sup>1</sup>) de Los Rios crp. 49.

<sup>\*</sup>) T. же XVIII № 13.

<sup>1</sup>) T. me.

<sup>в</sup>) Атери Resp. СVП, № 6.

- <sup>4</sup>) T. zse XVII № 8.
- 6) T. ase XVIII. 17.

п жестокостью, очень хорошо уживавшимися съ лицемърной набожностью, которою пользовались какъ прикрытіемъ. Сатирикъ этого времени, . Калонимосъ б.-Калонимосъ, набрасываетъ полную тъней картину, которая, если она даже только частью соотвътствовала дъйствительности, ясно рисуетъ разницу между прежнимъ временемъ и тогдашнимъ <sup>1</sup>). "Иной хвастаетъ своимъ вліяніемъ при дворъ и пользуется имъ для нанесенія вреда своимъ врагамъ и для удовлетьоренія своей мести".

Южно-испанскія или кастильскія общины жили пока еще въ спокойствія и при сохранности своихъ имуществъ; зато свверо-испанскія и еще болѣе южно-французскія подвергались кровавымъ нападеніямъ со стороны фанатическихъ ордъ, которыхъ церковь сначала распустила, а затёмъ уже не могла болће укрогить. Во Франціи снова жили еврен. Людовикъ Х призвалъ ихъ обратно черезъ девять лётъ послё ихъ изгнанія (1315). Этоть король, на котораго нащла прихоть отминить распоряжения своего отца и посадить на скамью подсудимыхъ его сов'втниковъ, котораго народъ и дворяне, не умъвшіе обойтись бевъ евреевъ, просили о допущеніи последнихъ снова во Францію, вступилъ съ ними въ переговоры относительно ихъ возвращения. Но еврен такъ просто не согласились на это, потому что они знали непостоянство французскихъ королей и фанатическую ненависть къ нимъ духовенства. Они поэтому вначалъ колебались, но затемъ поставили свои условія 2). Эти условія гласили: имъ можно унова селиться тамъ, гдѣ они прежде жили; за прежніе проступки ихъ нельзя судить; возвратить имъ синагоги, кладбища и книги и предоставить мёста для устройства новыхъ святыхъ мёстъ; имъ можно взыскивать свои прежніе долги; однако дв'в трети посл'вднихъ должны принадлежать королю: предоставить имъ дрежнія привилегія, поскольку они еще существовали, или дать новыя. Король Людовикъ принялъ всв эти условія и предоставилъ имъ также свободу передвиженія при извѣстныхъ ограниченіяхъ. Чтобъ не раздражать, однако, духовенства, Людовикъ, съ своей стороны, поставиль евреямъ слѣдующія условія: носить опредѣленной величины и цвѣта еврейскій знакъ; не диспугировать о религіи ин публично, ни тайно; воздержаться отъ выдачи процентныхъ ссудъ и жить ремесломъ пли торговлей. Все-таки имъ было разрѣшено взимать съ франка еженедѣльно процентовъ; но эти проценты не должны были собираться дин**а**рія IBA чиновниками. Два высшихъ чиновника (prud'hommes, королевскими auditeurs des Juifs) должны были завѣдывать дѣлами возвращавшихся евреевъ. Однако ихъ пребываніе во Франціп было пока опредълено лишь промежуткомъ времени въ двѣнадцать лѣтъ; если бъ король захотѣлъ пхъ

') אבן בה; Калонимоса, стр. 29 и сл.

<sup>а</sup>)-Сл<sup>\*</sup>дуетъ изъ Schebet Jehuda № 24.

Томъ **УЧИН** изд. Шермана

14/189

снова выслать по истечении этого срока, онъ обязанъ былъ бы заявить имъ объ этомъ раньше годомъ, чтобъ они имѣли время принять мѣры. Послѣ этого король обнародовалъ свой декретъ и объявилъ въ немъ: "его отець, по настоянію дурныхъ сов'єтниковъ, изгналъ евреевъ; но такъ какъ всеобщій гласъ народа желалъ ихъ возвращенія, церковь хотвла, они были терпимы, и святой Людовикъ, его предокъ, показалъ чтобъ ему нримвръ, сначала прогнавши ихъ и затемъ снова впустивши, то онъ послѣ предварительнаго совѣщанія съ князьями церкви, баронами и всъмъ своимъ высокимъ совътомъ разръшилъ возвращение евреевъ 1)". Массами французскіе евреи назадъ на свою прежнюю родину; OHM **уст**ремились смотрѣли на этотъ случай, какъ особый видъ чудеснаго избавленія. Когда годомъ позже умеръ Людовикъ Х. и началъ править его братъ, Филиппъ V. признанный королемъ, послѣдній еще болѣе расширилъ приви-Длянный. легія евреевъ и особенно защитилъ ихъ отъ посягательствъ духовенства постановлениемъ о томъ, что арестовывать ихъ и ихъ книги могли только королевскіе чиновники <sup>2</sup>). Но они не избавились отъ мучительствъ со стороны священниковъ. Послѣдніе настаивали, чтобъ евреи Мониелье, которые думали, что они могуть составить исключение, снова наделя на себя еврейскій знакъ <sup>3</sup>). То они пожаловались на евреевъ Монцелье, будто тв публично осквернили въ день Пурима образъ Христа \*), то они снова публично сожгли въ Тулузъ двъ повозки, наполненныя экземплярами Талмуда 5). Такія происшествія однако представляли собою лишь дівтскія цридирки въ сравнении съ твмъ, что евреямъ приходилось выноснть отъ фанатической народной массы.

Филиппу V пришла въ голову несвоевременная затёя, вновь начать крестовый походъ для того, чтобъ послё столь многихъ тщетныхъ попытокъ вырвать у невърныхъ Святую землю. Но это предпріятіе казалось благоразумнымъ людямъ столь неудачно задуманнымъ, что даже папа Іоаннъ XXII, второй изъ папъ, жившихъ вмъсто Рима въ Аввньонъ, не совътовалъ ему этого. Тъмъ не менъе эта мысль, какъ только она стала извъстной, бросила въ дикую толиу горючій матеріалъ. Какой-то молодой человъкъ, пастухъ съ разгоряченной фантазіей, думалъ, что онъ замътилъ голубку, садившуюся ему то на голову, то на плечи; когда онъ захотълъ ее поймать, она превратилась въ красивую молодую дъвушку и велъла ему собрать вокругъ себя отрядъ крестоносцевъ и объщала ему также побъду. Его слова находили легковърныхъ слушателей, и къ нему присоединялись простой народъ, дъти и свинопасы. Безнравственный священникъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ордонансъ отъ 28 Іюля 1315 г. у de Laurière стр. 595.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Апрѣль 1317, т. же 646.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Waissette histoire generale de Languedoc IV, crp. 167.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) T. же preuves стр. 161. <sup>5</sup>) T. же 181

и исключенный монахъ-бенедиктинецъ воспользовались этимъ случаемъ, чтобъ возвыситься, и въ сѣверной Франціи образовалась (1320) многочисленная толпа изъ сорока тысячъ иастуховъ (Pastoreaux, Pastorelli, Roīm), двигавшихся въ видѣ процесін со знаменами изъ города въ городъ и извѣщавшихъ о своемъ намѣреніи отправиться за море для освобожденія такъ называемаго гроба Господня. Этимъ они воодушевили народъ. Сначала ихъ предиріятіе встрѣтило поддержку; даже король былъ этому радъ. Но къ нимъ присоединились бродяги, бездѣльники и всякаго рода преступники, разсчитывавшіе на разбой и грабежъ и подстрекавшіе пастуховъ къ насиліямъ. Вскорѣ ихъ вниманіе направилось на евреевъ; неизвѣстно, потому ли, что они хотѣли пріобрѣсти себѣ оружіе на награбленныя еврейскія деньги, или потому, что одинъ еврей, какъ передаютъ, смѣялся надъ ихъ дѣтскимъ геройствомъ. Рѣзня евреевъ, устроенная пастухами (Geserat ha-Roīm) является новой кровавой страницей еврейской исторіи ').

Какъ почти всъ крестовые походы начинались съ избіенія евреевъ. такъ было и на этотъ разъ. Толпы пастуховъ, собравшихся около города Ажена (на ръкъ Гаронъ), убивали здъсь и на всемъ своемъ пути въ Тулузу всёхъ евреевъ, на которыхъ они наталкивались, если последние не хотѣли принять крещевія. Напрасно французскій король издаль строгій приказъ чиновникамъ защищать повсюду евреевъ отъ этихъ дерзкихъ нанаденій. Они не могли этого сд'ялать, потому что народъ чтилъ пастуховъ, какъ святыхъ борцовъ, помогалъ имъ, а военные начальники сами сначала боялись оскорбить ихъ. Около 500 евреевъ нашли убѣжнще въ крѣпости Вердёнъ (на Гаронѣ) въ предоставленной имъ комендантомъ крѣнкой башнѣ. Но пастухи стали брать ее штурмомъ, и возгорѣлась отчзянная борьба. Евреп бросали камни и бревна въ осаждавшихъ, а эти подожили башию. Такъ какъ еврен не видъли спасенія, то въ отчаяніи они прибъгли къ самоубійству. Несчастные выбрали самаго уважаемаго и стараго въ своей средв для того, чтобъ онъ убилъ илъ одного за другимъ. Старикъ избралъ себѣ для этого ужаснаго дѣла молодого, сильнаго товарища, и оба приступили къ дълу освобожденія отъ тяжкой жизни товарищей по несчастію. Когда послёднимъ палъ старикъ отъ руки молодого, на послёдняго нашла охота жить; онъ заявилъ осаждавшимъ пастухамъ, что хочеть перейти на ихъ сторону, и просилъ окрестить его. Но они были настолько справедливы или жестоки, что отказали ему въ его просьбѣ и разорвали перебъжчика на части. Найденныхъ въ башиъ еврейскихъ дѣтей они насильно окрестили.

Губернаторъ Тулузы энергично вступился за евреевъ и послалъ рыцарей захватить приближавшихся пастуховъ. Такъ многіе изъ нихъ въ

1) Schebet Jehuda Nº 6.

цёпяхъ были доставлены въ главный городъ и посажены въ тюрьму. Но симпатизировавшая имъ толпа возмутилась и освободила ихъ, и при эгомъ была уничтожена большая часть тулузской общины; нёкоторые перешли въ христіанство. Когда пастухи были около Тулузы арестованы, пріютившіеся вблизи, въ Кастель-Нарбоне, евреи рёшиля, что они избёгли опасности, и оставили свои убёжища. Но этотъ сбродъ напалъ на нихъ и перебилъ всёхъ. Такъ погибли почти всё евреи въ области Бордо, Гаскони, Тулузы, Альби и другихъ городовъ южной Франціи.

Но настухи-крестоносцы все болбе и болбе стали нанадать не тольна евреевъ, но и на священниковъ, "лже-пастырей, КO которые свою паству, а высасывають ее". Пана и кардиналы пасуть ве Авиньонъ испугались и распорядились объ обузданін nacty-BЪ ховъ. Папа Іоаннъ XXII издалъ въ этомъ духѣ энергичное посланіе къ начальнику Бокера (29 іюля 1320). Благодаря эгому, военные начальники преградили путь направлявшимся въ Нарбону пастухамъ, напали на низъ съ оружіемъ въ рукатъ и запретили жителямъ страны подъ стратомъ тяжкаго наказанія давать имъ жизненные припасы. Такъ пастухи были вынуждены разбиться на маленькія шайки и позаботиться о собственной безоцасности. Несколько шаекъ направились въ Арагонію и навели страхъ на евреевъ этой страны. Въ *Жакњ* было убито четыреста евреевъ, и изъ всей общины осталось липь десять человъкъ. Но здъсь принцъ Альфонсь Арагонскій преслѣдовалъ пастуховъ и помѣшалъ ихъ канибальскимъ нападкамъ на евреевъ. Другія толпы блуждали по королевству Наварѣ н здъсь также угрожали евреямъ. Послъдніе искали защиты въ крѣности Монреаль около Пампелуны и остались нетронутыми, потому что власти, по просьбе духовенства, приняли соответствующія мёры для разсеянія п уничтоженія пастуховъ. Всего было уничтожено пастушескими преслѣдованіями болве 120 еврейскихъ общинъ во Франція и свверной Испаніи; но остальныя такъ обнищали вслёдствіе разграбленій, что доджны были пользоваться помощью своихъ единов'трцевъ изъ другихъ м'встностей, которая и притекала къ нимъ въ большомъ обиліи, даже изъ Германіи ').

И слёдующій годъ былъ очень печальнымъ для евреевъ и прежде всего снова во Франціи. Поводъ къ нхъ преслёдованію дали прокаженные, откуда и назвавіе этого преслёдованія (Geserat Mezoraim<sup>3</sup>). Одержимые проказой изгонялись въ средніе вёка изъ общества, объявлялись граждански-мертвыми, помёщались въ особыя нездоровыя квартиры, гдё находились, такъ сказать, на попеченіи. Когда же прокаженныхъ



<sup>&#</sup>x27;) Кбиъ-Bepra Schebet Jehuda.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Т. же № 43 и также № 25.

#### РЪЗНЯ ПРОКАЖЕННЫХЪ.

разъ стали плохо кормить въ мѣстности Гіеню, они задумали отравить колодцы и ручьи, что и исполнили, изъ-за чего погибло много людей (1321). Когда все обнаружилось, и прокаженные были допрошены подъ пытками, одинъ изъ нихъ придумалъ (неизвъстно, самъ ли или по чужому сов'ту) лживое обвинение евреевъ въ томь, что они внушили прокаженнымъ этотъ планъ огравленія. Нікій де Пейеракъ сообщиль ксролю съ нёкоторыми дополненіями признаніе прокаженнаго въ слёдующемъ видъ: "богатый еврей далъ ему десять лиръ и рецептъ изготовленія яда: человѣческая кровь, моча, три неизвѣстныхъ растенія и просвира-все это высущить, превратить въ порошокъ и въ мѣшечкѣ бросить въ колодцы и источники; еврей об'вщалъ ему также много денегъ, если онъ склонитъ къ отравленію колодцевъ другихъ товарищей по несчастью". Какъ ни невѣроятно это обвиненіе, однако въ него всѣ вѣрили, и даже король Филиппъ V совствиъ не сомитвался въ немъ. То распускали слухъ, что еврен хотвли этимъ путемъ отомстить за страданія, перенесенныя ими годомъ раньше отъ пастушескихъ шаекъ; то передавали, что магометанскій король Гранады склонилъ ихъ отравить христіанъ; то снова, что они это сдвлали по соглашенію съ магометанскимъ владетелемъ Палестины, чтобъ разстроить задуманный королемъ Филициомъ крестовый походъ. Французский поэтъ, Калонимосъ 6-Калонимосъ, клялся, что обвинение евреевъ въ отравления было цвликомъ выдумано изъ ненависти населения къ нимъ. "Имъ даже и въ голову не приходило совершить такое преступленіе" <sup>1</sup>). Въ различныхъ мъстахъ на основаніи этого обвиненія евреевъ арестовывали, немилосердно истязали и частью сжигали (тамузъ----іюль 1321). Въ Шинонть была выконана глубокая яма, въ ней разведенъ огонь, и сто шестьдесять еврейскихъ мужчинъ и женщинъ были брошены туда и погибли съ пёніемъ на устахъ 2). Матери бросали туда сначала своихъ дѣтей, чтобъ не обрекать ихъ на насильственное крещеніе. Передають, что всего погибло тогда на кострахъ иять тысячъ человѣкъ. Многіе были изгнаны изъ Францін и разграблены безсердечнымъ населеніемъ. Филиппъ, правда, позже убъдился въ лживости обвиненія; но разъ евреи были уже обвинены, то пусть OHII принесутъ пользу казић. Поэтому, общины были приговорены парламентомъ къ штрафу въ 150.000 фунтовъ (парижскихъ), сборъ которыхъ онѣ должны были распредълить между собой. Депутаты (Procureurs) съверной Франціи (de la langue francaise) и Лангедока собрались и установили, что южно-французскія общины, уменьшившіяся и об'яднівшія изъ-за прошлогодней різзни, должны внести 47.000 фунтовъ, остальное же-сверо-французскія. Въ обезпече-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Калонимосъ Eben Bochan, конецъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Revue des Etudes Juives VI, 314.

ніе правильной уплаты были арестованы самые богатые еврен, а на ихъ имущества и долговыя требованія былъ наложенъ запреть <sup>1</sup>). Среди арестованныхъ находился одинъ молодой учевый, философъ и астрономъ Мелесъ изъ Марсели, съ еврейскимъ именемъ Самуилъ б.-Іегуда б.-Мешуламъ въ Салоню, потомокъ Якова Перпиньяно (т. VII, стр. 181), и другой, Аба-Мари Авигедоръ, называемый также Сенъ Астрюкъ de-Новесъ; онъ былъ арестованъ вмёсть съ Мелесомъ въ Бокерь<sup>2</sup>).

Въ томъ же году старъйшей евроцейской общинъ угрожала большая опасность, явившаяся для нея темь более неожиданной, что до того времени она лишь мало вкушала изъ чаши страданій, которую такъ часто приходилось опорожнять евреямъ Англін, Франціи и даже Испаніи. Именно потому, что Римъ меньше всего принадлежалъ нанъ, а находился во власти семействъ Колона и Орсини, гибелиновъ и вельфовъ, большихъ и малыхъ властителей, сводившихъ тамъ свои партійные счеты, евреи остались пощаженными канопической тираніей. Для нихъ было хорошо, что на нихъ не обращали вниманія. Какъ разъ тогда у римскихъ евреевъ значительно иовысились визшнее благосостояние и внутренняя образованность. Среди вихъ были лица, обладавшія домами, подобными дворцамъ, со всёми удобствами для жизни 3). Съ того времени, когда и итальянскіе еврен, благодаря счастливому стеченію обстоятельствъ, вкусили отъ древа познанія (стр. 136), наука и поэзія снискали ихъ любовь. Свмя, брошенное Гилеломъ изъ Вероны, Зерахіей б.-Шалтіель и другими (стр. 138), начало приносить плоды. Когда во Франціи изъ-за ригоризма равиновъ и кровавыхъ преслъдованій увяли духовные цвъты, они распусти-, лись въ Италіи, именно въ Римъ.

Тогда въ Италіи какъ разъ пробивались чрезъ средневѣковый. мракъ поповства и грубой силы первые лучи новаго культурнаго разсвѣта. Тогда, въ началѣ четырнадцатаго столѣтія, въ эпоху Данme, повѣяло въ Италіи свѣжимъ воздухомъ, подъ вліяніемъ котораго началъ таять ледяной панцырь церкви и рыцарства, этихъ двухъ усгоевъ средневѣковья. Гражданское чувство, стремленіе къ свободѣ, страстная любовь къ искусству и наукѣ—все это были бросающіеся въ глаза признаки новаго духа, котораго не замѣчали лишь императоръ, представитель, грубаго и неуклюжаго рыцарства, и папа, воплощавшій въ себѣ окаменѣвшую церковь. Каждый итальянскій монархъ, большой или малый, считалъ своею честью способствовать развитію искусствъ и наукъ, привлекать къ своему двору поэтовъ, художниковъ и ученыхъ. Государь чувст-

<sup>1</sup>) Waisette histoire gonerale de Languedoc IV, crp. 190, preuves crp. 164.

<sup>2</sup>) Мункъ, Mélanges стр. 489.

<sup>3</sup>) Эмануилъ, послъдняя глава его соч. Адъ и рай.



воваль себя счастливымъ, когда ему удавалось основать въ своей области новый университетъ. И евреямъ тогда стало недурно. Одинъ изъ могущественнъйшихъ итальянскихъ монарховъ, король Пеаноля, графъ Прованса (Арелата \*), генеральный викарій церковнаго государства и долгое время номинальный правитель германско-римскаго государства, Робертъ Анжсуйскій, былъ другомъ науки, горячимъ почитателемъ еврейской литературы и, благодаря этому, защитникомъ евреевъ. Многіе еврейскіе литераторы были его учителями или составляли по его порученію научныя и теологическія сочиневія.

Изъ страсти къ подражанію или изъ искренняго сочувствія къ еврейской литературъ богатые еврен, игравшіе роль маленькихъ князей, точно также привлекали къ себѣ еврейскихъ писателей, облегчали щедрыми поддержками изъ повседневныя заботы и, ободряя, возбуждали ихъ двятельность 1). Такъ случилось, что три еврейско-птальянскихъ литератора имъли смълость вступить въ состязание съ испанцами и провансальцами: Леоне Романо, Јуда Сициліано и больше всего поэтъ Эмануиль Роми, который возстановиль честь ново-еврейской поэзіи и поднялъ ее еще на болъе высокую ступень. Римская община проявила тогда особенно большой интересъ къ еврейской литературѣ. Отъ Маймонида, олицетворявшаго въ себѣ для нихъ, какъ и для всего тогдашняго еврейскаго міра, вообще науку, она имѣла подробный религіозный кодексъ и переводъ его "Путеводителя": но изъ его свътлаго, первоначально написаннаго на арабскомъ языкъ, коментарія къ Мишнъ лишь тв части, которыя были переведены Харизи и Самуиломъ ибнъ-Тибонъ. Но представители римской общины, къ которымъ тогда принадлежалъ, можетъ быть, и поэть Эмануиль, хотели обладать этимъ сочиненіемъ въ полномъ виде и послали спеціально для этого посла въ Барцелону къ Бенъ-Адрету съ просьбой помочь имъ пріобрѣсти недостающія части. Но дѣло не было такимъ легкимъ, какъ представляли себѣ это римскіе евреи. Вольшая часть столь сильно желавнаго маймонидова коментарія къ Мишнѣ изъ-за особенныхъ трудностей совсѣмъ еще не была переведена. Наибольшее затрудневіе заключалось въ томъ, что пониманіе арабскаго языка отсутствовало у большинства испанскихъ евреевъ, даже у твхъ, которые жили въ Толедъ вблизи королевства Гранады. Бенъ-Адреть, желавшій показать себя предъ римской общиной предупредительнымъ, постарался дать перевести на еврейскій языкъ желательныя ей части. Онъ подбодрилъ къ этому трудному делу несколько человекъ, знавшихъ арабский языкъ и Талмудъ, и тв распредѣлили между собою работу; это были: locuфъ ибнъ-

<sup>\*)</sup> по имени главн. города Арля. Ред.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Слѣдуетъ изъ кн. Эмануила Machberet.

ал-Фавабъ и Яковъ Абаси <sup>1</sup>) изъ Гуэски, Соломонъ б.-Яковъ и Натанаель ибнъ-Алмали, оба врачи изъ Сарагосы, и еще другіе. Старанію римской общины, Бевъ-Адрета и этихъ лицъ еврейская литература обязана обладаніемъ столь цённаго труда Маймонида.

Изъ своихъ мирныхъ занятій и спокойнаго существованія римская община была грубо выведена, и ей напомнили, что она находится подъ ярмомъ поповскаго режима и произвола. Эти, столь непріятныя для римскихъ евреевъ, происществія въ точности не извѣстны. Разсказывають: сестра напы (Ioaнна XXII), по имени Сангиза, просила своего брата изгнать изъ святого города христіанства проклятое еврейское племя; послѣ того, какъ онъ многократно отказывалъ ей въ ея просьбѣ, она побудила нѣкоторыхъ священниковъ удостовѣрить, что еврен словами и гримасами насм'яхались надъ изображеніемъ распятія, которое проносили въ процесіи по улицамъ; послѣ этого папа издалъ приказъ объ изгнании всѣхъ евреевъ изъ римской области. Достовврно лишь, что евреи Рима находились въ этомъ году въ большой опасности; ибо они устроили необычный постъ, и возносили къ небу пламенныя молитвы (21 сявана-18 іюня 1321), при чемъ не пренебрегли свътскими мърами. Они отправили искуснаго посла къ напскому двору въ Авиньонъ и къ королю Роберту Неаполитанскому, покровителю евреевъ, находившемуся тогда по государственнымъ дъламъ тамъ же. Поэтъ Эмануплъ рисуетъ этого еврейскаго депутата, какъ высокоодареннаго поэта, любимца монарховъ, внатока арабскаго, еврейскаго и латинскаго языковъ, "подвергавшаго себя большимъ опасностямъ ради спасенія своихъ страдающихъ братьевъ". При посредствѣ короля Роберта этому послу удалось доказать невиновность римскихъ евреевъ въ приписанномъ имъ осмѣяній креста или другомъ, поставленномъ имъ въ вину, проступкъ. Послъднія сомньнія устраняли еще 20,000 дукатовъ, которые римская община будто бы подарила ненавидъвшей евреевъ сестрѣ папы. Евреп Рима повже остальныхъ странъ вступили ВЪ свою школу страданій; зато она болѣе длилась.

Въ то время, какъ король Роберть жилъ въ южной Франціи, онъ познакомился, какъ кажется, съ очень знающимъ, привлекательнымъ еврейскимъ сатирикомъ, *Калонимосомъ б.-Калонимосъ*, и пригласилъ его къ себѣ на службу. Этотъ талантливый человѣкъ (род. 1287, умеръ раньше 1337<sup>2</sup>) обладалъ отличными знаніями, былъ свѣдущъ даже въ арабскомъ языкѣ и арабской литературѣ, что очень удивительно для про-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Имя переводчика отдѣла ניטים гласитъ: יעקב עכלאי, что, безъ сомнѣнья. онечатка вмѣсто באסי

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эманунат Роми Machberet № 23: החכם הנשיא ר' קלונימוס עומר על משמרת об אבת עבודת אדונינו המלך רובירשו.

вансальца, и уже въ юности переводилъ съ этого языка на еврейскій (1307—1317) медицинскія, астрономическія и философскія сочиненія. Но Калонимосъ б.-Калонимосъ не былъ только простымъ прислужникомъ в переводчикомъ въ области науки, а способенъ былъ выставлять и самостоятельныя соображенія. Не касаясь области метафизическихъ спекуляцій, онъ болѣе занимался чистой моралью, которую желалъ внушить своимъ единовѣрцамъ, "нотому что пренебреженіе сю приводитъ людей ко всякаго рода ошибкамъ и взаимному вреду". Но онъ не сухо излагалъ ее, а стремился придавать ей привлекательный видъ. Съ этой цѣлью Калонимосъ переработалъ часть арабской энциклопедіи наукъ (бывшей въ обращеніи подъ иазваніемъ *Разсужсденій искреннихъ братьевъ*) въ діалоги между людьми и животными<sup>1</sup>) и придалъ нмъ еврейскую окраску.

Въ другомъ своемъ сочинении "Камень испытания" (составлено въ конць 1322 г.2) Калонимосъ б.-Калонимосъ показалъ своимъ еврейскимъ современникамъ зеркало, въ которомъ они могли увидъть свои ошибки, глуности и гръли. Чтобъ не придавать себъ вида цензора иравовъ, онъ перечисляетъ свой собственный списокъ гръховъ, который представляетъ однако скорве сатиру, чымъ признание. Въ припадкъ хорошаго настроения Калонимосъ иронизировалъ даже надъ јудаизмомъ: "Онъ былъ бы радъ, если бы родился дъвушкой, ибо тогда не было бы обязательно носить на себѣ тяжесть шестисотъ тринадцати религіозныхъ законовъ и къ тому еще столь многихъ талмудическихъ ограждений и строгнхъ постановлений, которыхъ при всей добросовъстности немыслимо выполнить, мучить себя большой ученостью изучать Библію, Талмудъ и многіе относящіеся къ нимъ предметы, терзать себя также логикой, математикой, физикой, астрономіей и философіей". Позже сатира Калонимоса переходить въ горькую правду. Подавленность его еврейскихъ современниковъ и кровавыя преслъдованія, вызванныя настухами и прокаженными, прогнали его насмѣшливое остроуміе, и его сатира превратилась въ илачъ. Калонимосъ въ Римѣ, который король Робертъ назначилъ ему для пребыванія, причемъ снабдилъ его рекомендательнымъ письмомъ туда, попалъ въ веселый, жизнерадостный, творческій кругъ, который побудиль его написать собственную пародію. Онъ составиль р**азсужденіе** ко дню еврейскаго карнавала (Пуриму), гдъ большимъ остроуміемъ конирусть ходъ мыслей Талмуда, его онъ съ методъ, дискусіи и крайности. Эго-искусная пародія, которая безирерывно держитъ въ напряжении мускулы смѣха; относительно нея не извѣстно, она представлять собой только невинную должна лп шутку или Талмудъ 3). Мимоходомъ онъ рисуетъ нъкоторыя римскія carupy Ha

יים (<sup>1</sup>) אבן בהן (<sup>2</sup>) אבן בהן, нерв. изд. въ Неапол<sup>\*</sup> 1489.

<sup>а</sup>) מככת פורים нли נגרת סתרים, взд. впервые въ Вепеціи 1552.

личности: еврейскаго представителя, у жены котораго отецъ кардиналъ и которую называютъ "кардинальшей"<sup>1</sup>); городъ въ римской области, члены общины котораго любители игры въ шахматы. Калонимосъ занималъ въ римской общинѣ почетное положеніе. Съ красивой внѣшностью, богатыми знаніями и положительнымъ характеромъ, возвышенный мплостью короля Роберта Неаполитанскаго онъ былъ всеобщимъ любимцемъ. Итальянскіе евреи гордились имъ<sup>2</sup>). Но Калонимосъ не былъ поэтомъ и вообще художникомъ. Стиховъ онъ не могъ составлять, а проза его ни изыскана, ни красива. Даже его сатира выходитъ неуклюжей; она можетъ двигаться лишь на ходуляхъ учености.

Значительно даровитее и съ более богатымъ и вдохновеннымъ умомъ быль его старшій другь и почитатель, Эмануиль б.-Соломонь Роми (род. 1265 г., ум. 1330 г.). Въ средніе вѣка онъ представлялъ собою исключительное явление въ еврейскомъ кругу. Онъ принадлежалъ къ тому классу инсателей, которые нишуть не очень добродѣтельно, но зато привлекательно. Полный брызжущаго остроумія, шаловливой веселости и такой сатиры, онъ умълъ постоянно очаровывать своихъ читателей и снова возбуждать у нихъ охоту смѣяться. Эмануила можно назвать еврейскимъ ' Гейне среднихъ въковъ. Способности всегда находить остроумную мысль. присущей лишь двумъ народностямъ, евреямъ п французамъ, у Эмануила было неисчерпаемое обиліе. И все это на святомъ языкѣ пророковъ и псалмопъвцевъ! Ново-еврейскіе поэты и мыслители, граматики и талмудисты сделали, правда, его уже гибкимъ. Но ни одинъ изъ предшественниковъ Эмануила не могъ такъ, какъ онъ, извлекать изъ него цёлые сноны искръ блестящаго остроумія. Однако, если онъ, съ одной стороны, сдѣлалъ еврейскій языкъ почти средствомъ къ крылатому обмѣну мыслей въ остроумной бесталь, то, съ другой стороны, онъ отнялъ у него святой характеръ. Эмануилъ превратилъ цёломудренную, закутанную дёву еврейской музы въ легко одътую танцовщицу, привлекающую къ себъ взгляды прохожихъ. Онъ заставляетъ ее безъ малъйшаго стыда въ естественной наготь называть самыя фривольныя и грязныя вещи. Его сборникъ изсенъ и повъстей можетъ очень вредно и отравляюще дъйствовать на пылкую молодежъ. Однако Эмануплъ не былъ тёмъ упорнымъ грёшникомъ, какимъ онъ самъ себя рисуетъ, который думалъ лишь о томъ, какъ завязывать любовныя знакомства, обольщать красивыхъ и насмѣхаться надъ уродливыми. Онъ грънилъ лишь языкомъ и перомъ, но едва ли сердцемъ и душой.

<sup>1</sup>) Въ послѣднемъ отдѣлѣ паходятся слова: הא (איתתא) דידן ברתיה דבי נשיאה הות וקורין איתה קרדינלית.

<sup>1</sup>) Эмануилъ Machberet № 23.

"Мон друзья спрашивали меня, отчего Взвился такъ мой духъ? Я отвѣчалъ: потому что я боролся съ міромъ. Я подчинилъ міръ моей душъ И никогда ей не давалъ покориться ему"<sup>1</sup>).

Хотя онъ часто разсыпается въ чрезмѣрномъ самовосхваленін, всетаки нужно повѣрить его простому описанію своего нравственнаго поведенія: "онъ совсѣмъ не мстилъ своимъ врагамъ, постоянно оставался вѣрнымъ своимъ друзьямъ, инталъ чувства благодарности къ своимъ благодѣтелямъ, былъ сердоболенъ, не дорожилъ своими знаніями и углублялся въ науку и поэзію, тогда какъ его товарници утопали въ чувственныхъ наслажденіяхъ"<sup>2</sup>). Эмануилъ принадлежалъ къ тѣмъ, которые порабощены остроуміемъ, которые не могутъ не высказать мѣткой остроты, хотя бы этимъ были затронуты самые близкіе ихъ сердиу люди, или въ самое святое было брошено грязью. Онъ слишкомъ заразился живостью итальянцевъ и оевропенвшихся евреевъ и ничѣмъ не связывалъ своего языка.

Самымъ замѣчательнымъ въ этомъ сатирикѣ является то обстоятельство, что его жизнь, его положение и занятия кажутся находящимися въ противорѣчін съ характеромъ его поэзін. Эманунлъ былъ родомъ изъ уважаемаго еврейско-римскаго семейства *Цифрони*. У него была набожная мать (Юста) и очень скромная жена изъ набожнаго дома, чью добродѣтель онъ очень возносить <sup>3</sup>). Подъ руководствомъ извѣстныхъ равиновъ онъ изучалъ Библію и Талмудъ и былъ посвященъ въ ихъ глубочайшія извилины. Философскія науки привлекали и занимали его умъ. Онъ познакомился даже съ кабалой или по крайней мъръ съ ученіемъ о неизмѣримомъ значеніи еврейскихъ букьъ и написалъ объ этомъ собсгвенное сочиненіе 4). Онъ серьезно занимался библейской экзегетикой и къ большинству книгъ священнаго Шисанія составилъ коментаріи, конечно, въ духв того времени, стремясь отыскать въ священной литературв распространенныя, философски звучащія общія фразы. Онъ очень хвасталь твыъ, что глубже своихъ предшественниковъ проникъ въ смыслъ стиховъ Писанія 5). Въ римской общинъ онъ занималь почетное положеніе, былъ чъмъ то вродъ представителя, во всякомъ случав уважаемой личностью 6). Онъ принадлежалъ, какъ кажется, къ врачебному сословію, хотя онъ и смѣялся надъ шарлатанствомъ врачей. Однимъ словомъ онъ велъ мирную, пол-

<sup>1</sup>) Machberet Immanuel № 1.

²; Т. же № 28. ³) Т. же № 1.

<sup>3</sup>) Machberet Nº 1, 18, 28.

T. же № 1, 23.





ную нравственности п религіозности семейную жизнь своего времени, совсѣмъ не допускавшую какихъ либо выходокъ. Эмануилъ не былъ также, подобно Ибнъ-Эзрѣ или Алхаризи, на которыхъ онъ нѣсколько похожъ, разъѣзжающимъ литераторомъ, странствующимъ искателемъ приключеній, привозящимъ на родину изъ своего странствованія моральную нечистоплотность. Онъ, должно быть, никогда не переступалъ границъ Италіи или даже римской области. Его заявленіе, что во время своихъ путешествій въ Испанію, Берберію и Палестину онъ видѣлъ много странъ и людей <sup>1</sup>), относится къ поэтическимъ красотамъ. Его почетное положеніе не мѣшало ему между тѣмъ пѣть шаловливыя пѣсни и такъ кривляться въ своихъ произведеніяхъ, какъ будто онъ соксѣмъ не понималъ серьезности религіи, званія пли учености.

Эмануилъ былъ знакомъ, если не друженъ, съ величайшимъ поэтомъ средневѣковья, съ Данте, вцервые открывшимъ врата новаго времени и показавшимъ въ поэтическомъ прославлении единство Италии. Ови познакомились другъ съ другомъ, вѣроятно, во время одного изъ частыхъ пребываній Данте въ Римѣ въ качествѣ посланника или изгнанника. Ихъ виды поэзін отличаются другъ отъ друга, какъ небо отъ земли: у Данте эфирный, серьезный, возвышенный, у Эмануила грубый, веселый, легкій; однако оба имъли иъкоторые пункты соприкосновенія. Оба восприняли въ себя всв плоды просвъщенія прошлаго: Данте-перковные, схоластическіе и романтическіе, Эмануплъ-библейско-талмудическіе, маймонидо-философскіе и ново-еврейскіе. Оба переработали этоть разнообразный матеріалъ въ одно органическое цълое и преобразовали его въ новый родъ поэзіи. Итальянцы были тогда полны жажды жизни, и муза Эмануила была разбужена, можеть быть, этимъ поэтическимъ дыханіемъ весны. Онъ смыслилъ также въ птальянской поэзіи; его красивое стихотворевіе на этомъ языкі, еще сохранившееся, доказываетъ это. Эмануплъ впервые перенесъ въ ново-еврейскую поэзію итальянскую форму стиха. Его предшественники, даже великіе поэты, Ибнъ-Гебироль и Іегуда Галеви, пользуются однообразной риемой, и наъ стихи въ большинстве случаевъ повторяютъ одниъ и тоть же звукъ. Эмануилъ ввелъ, напротивъ, перекрестныя риемы (Terza rima въ формѣ сонетъ), благодаря чему онъ достигъ мелодичнаго каданса. Однако лишь немногія его стихотворенія написаны въ этой новой формѣ стиха; большинство ихъ сохраняють выработанный въ еврейско-пспанскихъ произведеніяхъ способъ риомованія. Эги стихи тоже не всегда удачны. Въ нихъ нътъ какъ разъ недостатка въ фантазін, но они лишены красоты и граціозности. Его значеніе заключается исключительно въ поэтической прозъ (Meliza), тамъ, гдъ онъ можетъ разойтись въ непринуж-

<sup>1</sup>) T. are 9, 18, 21.

денныхъ, остроумныхъ намекахъ. Онъ написалъ въ этой формѣ множество маленькихъ новелъ, шутокъ въ вопросахъ и отвѣтахъ, инсемъ,Фианегириковъ и надгробныхъ рѣчей, заставлявшихъ своими комическими оборотами и положеніями смѣяться даже самыхъ серьезныхъ людей.

Въ одной изъ этихъ новелъ онъ выводить любящаго спорить о граматическихъ тонкостяхъ знатока граматики еврейскаго языка въ сопровождении прекрасной жены; Эмануиль вступаеть съ нимъ въ пустой споръ. чтобъ иміть возможность любезничать съ красивой женщиной; онъ терпитъ пораженія въ граматикъ, но торжествуетъ побъды въ любви 1). Полна юмора также новела объ одномъ отцё семейства, умершемъ на чужбний и вручившемъ свое значительное имущество мѣстнымъ представителямъ общины, чтобъ тѣ передали это наслѣдство его сыну. Даніилу, если они убѣдятся, что послёдній законный его сынъ; какой-то обманщикъ съ большимъ лицемфріемъ играетъ роль скорбящаго сына и получаетъ наслъдство; законный сывъ появляется позже, спрашиваетъ объ оставленномъ его отцомъ имуществѣ, не проявляетъ никакого признака печали, остается такимъ образомъ непризнаннымъ и лишеннымъ наслъдства изъ-за лживости обманщика и поверхностнаго рѣшенія уполномоченныхъ 2). Забавенъ діалогъ между Эманупломъ и однимъ другомъ, хвастающимъ своей необыкновенной памятью и упрекающимъ его въ забывчивости и разсъянности; поэть соглашается съ нимъ, что онъ совершенно не помнитъ силетенъ, нменъ знатныхъ людей и ихъ любовницъ, не различаетъ рыцарей, не замътилъ ихъ костюма; зато у него есть въ головѣ много ученаго груза <sup>в</sup>). Необыкновенно комичное впечатление производить надгробная речь, которую онъ написалъ о себѣ самомъ; его самовосхваленіе представляетъ веселую сатиру на преувеличенія надгробныхъ ораторовъ; онъ говорить; обудуть скорбъть о томъ, что изъ-за его смерти отучатся см'яться; но утъшатся твиъ, что сочинения его нъкоторымъ образомъ замънятъ его присутствие. а также соображеніемъ, что и Ной долженъ былъ оставить свой виноградникъ, Соломонъ-своихъ женъ, а Даніилъ-свои сны" 4). Кто грустевъ, тоть пусть читаеть, если понимаеть по-еврейски, экзегетическій діалогь Эмануила »), и смъхъ навърное разсъетъ его уныніе; онъ выводитъ полузнаекъ, плохо знающихъ по-еврейски и видящихъ противорѣчія между однимъ и другимъ стихомъ; Эмануилъ соглашается съ этимъ и забавивйшимъ образомъ разъясняетъ трудность. Ноэтъ насмѣхается не только надъ полузнайками, обыкновенно не дающими никому вымолвить слово, но затрагиваетъ также кабалистическій и даже талмудическій способъ толкова-

\*) T. же № 21. \*) T. же № 22.

<sup>1)</sup> Machberet Nº 7

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Т. же № 14. <sup>7</sup>) Т. же № 18.

нія. Въ одной новелѣ Эмануилъ выставляетъ больного, который проситъ у него всредства противъ разстроеннаго пищеваренія; онъ прописываетъ ему самое сильное средство, и оно все-таки остается безъ вліянія; когда поэтъ-врачъ посѣтилъ своего больного, послѣдній прочиталъ ему неудачное, шероховатое, рѣжущее слухъ, стихотвореніе, которое онъ сейчасъ лишь составилъ: "теперь", замѣтилъ ему поэть, "мое средство подѣйствовало, и гадость вышла; она нашла лишь себѣ другой выходъ" <sup>1</sup>).

Полна тонкой сатиры составленная Эмануиломъ картина ада и рая, въ которой онъ подражаетъ своему другу, Данте. Но въ то время, какъ христіанско-романтическій поэтъ проявляеть въ своемъ поэтическомъ произведении серьезность и возвышенность, заставляеть мучиться въ вду грѣшниковъ и преступниковъ, политическихъ противниковъ и враговъ Италіи, кардиналовъ и напъ, помъщаетъ своихъ политическихъ друзей и единомышленниковъ въ рай и производитъ и которымъ образомъ строгій міровой судъ, еврейскій другъ поэта, Эмануилъ, пользуется сценами ада и неба съ исключительной целью блистать своей веселой фантазіей. Данте составиль "Божественную комедію", а Эмануилъ-человъческую. Своей повздкв въ адъ и рай онъ предпосылаеть следующій разсказъ: онъ разъ почувствовалъ себя слишкомъ придавленнымъ тяжестью свонхъ грѣховъ и ощущалъ боль сокрушения; тогда явился къ нему его молодой другъ. Данінлъ, котораго недавно похитила жестокая смерть, и предложилъ свои услуги въ качествѣ путеводителя чрезъ комнаты пытокъ жителей ада и цвътущія поля блаженныхъ; по дорогъ въ ядъ онъ новелъ его чрезъ мостъ въ волосъ шириной надъ бущующими потоками и головокружительными пропастями. Въ помѣщеніяхъ ада Эмануилъ видитъ всѣхъ нечестивцевъ и злодъевъ Библін, но также Аристотеля, "потому что онъ проповъдуеть вѣчность міра", Платона, "потому что онъ утверждаеть дѣйствительность родовыхъ понятій" (реализмъ), арабскаго философа, Абунацара Алфараби, "потому что опъ считаетъ соединение человъческой души съ міровымъ духомъ дітской сказкой", Ибнъ Сину (Авицену), "потому что онъ представляетъ творение естественнымъ явлениемъ", медицинскихъ корифеевъ древняго міра: Гипократа, "потому что изъ зависти онъ скрылъ отъ человѣчества свои лечебныя средства", и Галена, "потому что онъ поносиль пророка Монсея". Больше всего Эманунль бичуеть въ этомъ стихотворении своихъ современниковъ; онъ помъщаетъ въ адъ одного человѣка, истратившаго свое крупное состояніе на роскошныя постройки и бывшаго безжалостнымъ къ бъднымъ; умершій супругъ долженъ BIIдъть, какъ его вдова ласкаетъ другого, распоряжающагося ею и оставшимся имуществомъ. Поэть заставляеть переносить адскія мученія людей, 1) T. ze № 23.



презиравшихъ науки, талмудиста, тайно самымъ грубымъ обравомъ распутствовавшаго, лицъ, совершившихъ литературное воровство, тѣхъ, которые желали присвоить себѣ въ синагогѣ всѣ почести: одного, потому что онъ хотѣлъ имѣтъ мѣсто около кивота, другого за то, что онъ хотѣлъ читатъ у амвона молитву въ Судный день. Шарлатанствующихъ врачей поэтъ также помѣщаетъ въ аду, такъ какъ они сцекулируютъ на глупость и легковѣрность толцы и сводятъ въ могилу довѣрчивыхъ больныхъ.

Его покойный юный другь проходить съ нимъ также чрезъ врата рая. Какими ликованіями прив'ятствують тамъ поэта блаженные духи! Они восклицають: "Теперь наступила пора смеяться, ноо пришель Эманунль". Въ описаніи рая и его обитателей муза Эмануила очень серьезна; но тѣмъ коварнѣе она хихикаеть украдкой; онъ видить тамъ, конечно, святыхъ мужей, натріарховъ, благочестивыхъ царей и героевъ еврейской старины, пророковъ и великихъ учителей, поэтовъ Ісгуду Галеви и Харизи, еврейскаго философа Маймонида; но онъ замъчаетъ возлъ царя Давида, нграющаго на цитрѣ и поющаго псалмы, возлѣ Іонатана, храбраго героя. блудницу Рахавъ, пріютившую въ Іерихонѣ соглядатаевъ, и Тамарь, сидъвшую въ ожиданія на перепутьи. Данте исключаеть изъ рая весь языческій міръ, потому что они не признавали Христа, и ихъ не коснулась благодать блаженства; Эмануилъ видитъ сонмъ блаженныхъ, которыхъ онъ не узналъ, и спрашиваетъ своего путеводителя, кто они? "Это", отв'ячаеть тоть, "благочестивые и правственные язычники, собственнымъ умомъ добравшіеся до высшей премудрости и признавшіе единаго Бога Творцомъ и Благодвтелемъ міра"; какъ только благочестивые писатели, Давидъ, Соломонъ, Ieшая, Езекінль, замѣчаютъ Эмануила, каждый няъ нихъ прямо на перерывъ благодаритъ его ва то, что овъ наилучшимъ образомъ истолковалъ его священныя сочиненія; при этомъ Эмануилъ бичуеть старыхъ и современныхъ дурныхъ толкователей.

Ново-еврейская поэзія, начавшаяся Іосе б.-loce \*) и достигшая своего высшаго расцвѣта въ Ибнъ-Гебиролѣ и Іегудѣ Галеви, Эмануиломъ закончила годъ своего развитія. Были уже исчерцаны всё тоны. Возникнувъ на почвѣ литургической потребности и нося религіозный характеръ, еврейская поэзія постоянно все болѣе и болѣе становилась свѣтской и подъ конецъ стала необузданной пародіей. Эмануилъ написалъ, правда, также нѣсколько религіозныхъ стихотвореній; но они не исходили изъ глубины его души; шутника можно различить и чрезъ благочестивую маску. Какъ шутникъ, онъ значительно превзощелъ своихъ предшественниковъ, Соломона ибнъ-Саклебъ и Харизи. Послѣ Эмануила еврейская муза снова на долгое время замолкла, и нужно было новое сильное возбужденіе для \*) Грецъ, т. VI, стр. 138. *Ред*.

того, чтобъ вывести ее изъ дремоты къ новому творчеству. Хотя посяв него все еще были стихотворцы и ризмоплеты, но они чужды поэзіи. Въ жизни Эмануила типически обрисовалась судьба еврейской поэзіп. Долгое время его прославляли, каждый искаль его дружбы. Но въ старости онъ былъ обреченъ на одиночество и нищету. Онъ самъ признаетъ, что его великодушие лишило его состояния. Тогда надъ нимъ такъ же смѣялись, какъ прежде его хвалили. Вмъстъ со своимъ семействомъ онъ оставилъ Римъ, переходилъ съ мѣста на мѣсто и нашелъ лишь уснокоеніе у одного богатаго, извъстнаго мецената (Веніамина?) въ Фермо, который вступился за него и побудилъ его отдёлать свои произведенія, написанныя въ разныя времена, и создать изъ нихъ ижчто целое<sup>1</sup>). Изъ этой переработки возникъ его сборникъ новелъ (Machberét<sup>2</sup>). Его покровитель и многіе современники развлекались его шутками и веселостью. Но для набожныхъ онъ являлся губителемъ нравовъ, и чтеніе его сборника новелъ было совсѣмъ запрещено<sup>3</sup>). О концѣ его жизни осталось мало извѣстій. Въ одно и то же время онъ потерялъ свою жену и своего друга. Данте. Какой-то другъ изъ круга Данте послалъ ему элегическіе стихи и намекальпри этомъ на попытку обращенія. Эмануплъ отвътилъ въ итальянскихъ стихахъ: "обильный потокъ слезъ гаситъ его душевный жаръ по поводу столь тяжелой утраты; онъ неуткшенъ, но не колеблется и не уклонится отъ прямой дороги".

Въ сочиненіяхъ Эмануила непріятно поражаетъ его восхваленіе собственныхъ произведеній и хваставіе тѣмъ, что онъ затмеваетъ старыхъ поэтовъ. Однако, онъ, какъ и каждый, кто творитъ что-либо хорошее, былъ очень далекъ отъ того отвратительнаго тщеславія, которое въ признаванін другого видитъ собственное униженіе. Истинно заслуживавшихъ онъ очень горячо хвалилъ и скромно отдавалъ имъ преимущество. Онъ въ яркихъ краскахъ восхвалялъ не только высокопоставленнаго Калонимоса, находившагося ири королевскомъ дворѣ, но почти еще больше поэта *Iezydy Cuциліано*, жившаго въ нищенскихъ условіяхъ. Онъ вручаетъ ему нальму поэзіи въ области стиховъ и оставляетъ за собой лишь преимущество въ поэтической прозѣ. Если бъ не Эмануилъ, объ этомъ поэтѣ совсѣмъ ничего не было бъ извѣстно. Вѣдный Сициліано долженъ былъ изъ-за куска хлѣба растрачивать свой талантъ на стихи по поводу какихъ либо случаевъ<sup>1</sup>) и поэтому не могъ творить для будущихъ поколѣній. Доугого

<sup>1</sup>) Machberet № 1. <sup>2</sup>) Впервые изд. въ Бресчія 1491.

י) Сравии Rieti Mikdosch Meat (изд. Голдентала, Вѣпа 1851) стр. 106: אבר הריאיפי ולא הבאתי במליצהי את ר׳ עמניאל ממשפחת הציפרוני על לשונותיו ועל דבריו במהברות מליצות ווברי חשק כגון) כפר – – № 307 ארה היים Въ הישק. Посифъ Каро в ארה היים עמנואל אסור לקרות בהן עמניאל אסור

\*) Machberet № 13.



современнаго молодого поэта, Іехіеля б. - Монсей Эмануиль также очень цинить 1). Но съ пылкою любовью онъ прославляетъ своего двоюроднаго брата, молодого ученаго Леоне Романо, Іегуду б.-Монсей б.-Данінлъ (род. 1292 ?), котораго онъ называетъ "венномъ мысли". Эманчилъ признаеть, что онъ многимъ обязанъ Леоне, идеями котораго онъ оплодотворилъ свои сочинения. Въ раю онъ отводить ему самое почетное мѣсто <sup>2</sup>). Леоне Романо былъ учителемъ короля Роберта Неаполитанскаго и обучалъ его языку оригинала Библіп. Онъ зналъ также ученый явыкъ христіанства и былъ первымъ евреемъ, обратившимъ свое внимание на схоластическую философію доминиканцевъ. Онъ перевелъ для еврейскихъ читателей философскія сочиненія Альберта Великаго, Оомы Аквинскаго и другихъ. Леоне Романо написалъ также самостоятельные труды экзегетическаго содержанія по философскому способу толкованія. Между твиз, какъ сильно ни удивлялись современники учености и уму его, столь много совдавшаго, почти не достигии еще зрълаго возраста, на послъдующія покольнія онъ не имѣлъ никакого вліянія.

Къ римскимъ кругамъ, занимавшимся наукой и поэзіей, относится извізстнымъ образомъ и внукъ одного римскаго выходца, жившій въ Греціи, Шемарія Икрити (критянниъ) изъ Пегропонта (1290—1340). Онъ находился въ близкихъ сношеніяхъ съ римской общиной и королемъ Робертомъ. Одниъ изъ его предковъ былъ родомъ изъ Рима и послѣ своего переселенія получилъ прозвище Римскаго. Отецъ Шемарів, Илія, былъ представителемъ общины и, можетъ быть, также равиномъ на островъ Крить, и отсюда его фамилія Икрити. Шемарія Икрити былъ въ дружбъ съ Давидомъ Маймуни (стр. 126) и послалъ ему четыре стихотворенія; но ничего не извъстно объ ихъ содержанія и его поэтическихъ трудахъ. Изучивъ талмудическую литературу, потому что онъ былъ, вѣроятно, равиномъ въ Пегропонть, онъ занился философскими изслъдованіями и, можеть быть, былъ знакомъ съ греческой философской литературой въ ея оригиналѣ. Въ юности Икрити, какъ и многіе его современники, занимался переводами философскихъ сочиненій. Позже онъ составилъ планъ практическаго значенія, при которомъ думалъ имѣть также возможность использовать свои знанія. Онъ хотвлъ именно заполнить процасть между равниястами и каранмами и надолго примирять эти, въ теченіе візковъ другъ другу враждебныя, секты<sup>в</sup>), "дабы весь Израиль снова объединился въ единый братскій союзъ". Шемарія изъ Негропонта былъ первымъ, можетъ быть, даже единственнымъ равинистомъ, который, хотя не протянулъ къ каранмамъ

<sup>1</sup>) T. же № 10. <sup>3</sup>) T. же № 12, 28.

<sup>3</sup>) Предисловіє къ его экзегетическому труду, сообщ. Луцато въ Ozar Nechmad II стр. 94.

Томъ **VIII**, изд Шермана

15.190

всей руки къ примиревію, прив'ятливо къ нимъ относился. Онъ понялъ, что об'в стороны неправы, именно: караимство веправо, когда совершенно отказывается отъ талмудическихъ преданій; но и равинисты гр'яшатъ противъ правды, когда отводятъ первое м'ясто Талмуду и не обращаютъ вниманія на Библію <sup>1</sup>). Въ Греціи, должно быть, жили тогда караимы, переселившіеся туда изъ Константинополя. Къ нимъ обратился Шемарія Икрити, чтобъ уб'ядить ихъ въ истинности талмудическаго іудаизма и склонить ихъ къ возсоединенію съ главнымъ стволомъ еврейства.

Для столь труднаго двла, какъ примирение двухъ враждебныхъ исповѣданій, нужно имѣть много ума и энергіи; у Шемарін была лишь добрая воля. У него, можетъ быть, не было недостатка въ знаніяхъ, но его умъ не былъ достаточно глубокимъ. Онъ думалъ, что нашелъ подходящее средство къ примиренію, если философскимъ образомъ истолковалъ Виблію и Талмудъ и этимъ доказалъ, что оба въ одинаковой степени проповъдывали высшія истины и что талмудическая агада также полна глубокаго, скрытаго отъ поверхностнаго взгляда смысла. По его мифнію, еслибы каранмы убѣдились въ этомъ, они бы не преминули примириться съ Талмудомъ и признать его. Шемарія, подобно своимъ современникамъ, ошибочно налодилъ въ древней еврейской литературѣ мысли философіи. Съ этой цѣлью онъ составилъ одно сочиненіе въ оправданіе агады и другое противъ невѣрующей философін<sup>2</sup>). Онъ былъ достаточно наивенъ, чтобъ сохранить въ строгой буквальности также и талмудические разсказы о чудесахъ, и думалъ этимъ привлечь на свою сторону караимовъ. По предложенію, столь сильно интересовавшагося еврейской литературой, короля Роберта, Шемарія въ томъ же духѣ истолковалъ священное Писаніе и послалъ ему первыя законченныя книги съ надписью (1328). Она гласила: "Нашему высочайшему королю, Роберту, украшенному, подобно царю Соломону, вѣнцомъ мудрости и діадемой королевства, шлю я толкованія къ исторіи творенія и къ Пѣсни пѣсней"<sup>3</sup>). Но его библейскіе коментаріи были очень пространно составлены, имфли большой объемъ и не способны были воодушевить каранмовъ и перетянуть ихъ на сторону равинистскаго іуданзма. Для того, чтобъ облегчить пониманіе своихъ объясненій, Шемарія изъ Негропонта составилъ еще нѣчто вродѣ логики, можеть быть, по греческому образцу, а также еврейскую грамматику \*). Но объ не подвинули впередъ выполненіе его плана; его примирительная попытка потерпізла крушеніе или, можетъ быть, совсізмъ не начиналась съ надлежащей серьезностью, потому что въ извѣстной склонности со стороны каранмовъ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Дукесъ Schire Schlomo II, предисловіе стр. IV.

<sup>•)</sup> Каталогъ еврейской библіотеки въ Лейдепѣ.

не было бъ недостатка, еслибъ къ этому плану было приступлено лишь съ большимъ уминемъ. Между тимъ Икрити въ свое время имилъ всетаки столь большое значение, что римская община приняла участие въ его работахъ, вступила съ нимъ въ переписку<sup>1</sup>), а караимы очень ревностно читали его сочинения и позже считали его даже своимъ единомышленникомъ<sup>3</sup>).

Караниство въ своемъ запущенномъ, окаменѣломъ видѣ лишь вяло еще тащилось внередъ. Разногласія въ его собственной средѣ все еще не закончились. Различныя караныскія общины въ разное время праздно. вали праздники: палестинскія общины по наблюденіямъ новолунія, а остальныя вытесть съ равинистскими ). Ихъ столь сильно ственительные законы о бракѣ до этого времени все еще не были закончены. Караниство ниѣло тогда три центра: Каиро въ Егнить, Константинополь въ византійскомъ государствів и Сулхать (Эски-Крымъ) на крымскомъ полуостровъ. Въ Сулхать помимо коревной общины, называвшейся хазарской, существовала, позже переселившанся, греческая. Первая въ это время была, повидимому, столь бёдна, что считала нужнымъ на пріобрётенномъ свиткъ Торы отмътить: "она пріобръла его путемъ сбереженія". Она посвятила также (своеобразный обычай) своимъ членамъ большой котелъ, чтобъ тв пользовались имъ для гостей во время свадебъ и торжествъ по поводу обр'взанія \*). И въ это время караниство не выдвинуло умныхъ и вліятельныхъ людей, а изъ посредственныхъ извъстны липь имена и скудные труды двухъ: Изранля Западника и Арона Старшаго.

Израиль б.-Самуиль Магребн (1300—1324 <sup>5</sup>), занимавшій въ Камрѣ мѣсто духовнаго представителя общины (Dajan), прибавиль новый матеріаль къ бездарной, сильно увеличившейся караимской литературѣ. Онъ составиль сочиненіе о заповѣдяхъ и обрядахъ рѣзки животныхъ. Онъ еще поддерживалъ старое ученіе караимовъ: животное, если оно правильно зарѣзано и съѣдено согласно предписанію, облагораживается въ человѣкѣ до высшей формы существованія; рѣзникъ долженъ, поэтому, вѣрить въ переселеніе животной души въ человѣческую; иначе рѣзка его не имѣетъ никакого значенія и дѣлаетъ мясо непригоднымъ къ употребленію <sup>6</sup>). У караимовъ объ Израилѣ Западникѣ сохранилось хорошее воспоминаніе, потому что онъ и его ученикъ, *leфетъ б.-Загиръ*, способствовали освобожде-

1) Ozar Nechmad.

<sup>2</sup>) Аронъ Никомеди цитируетъ его въ своемъ сочинения.

<sup>3</sup>) Адонъ І. Комент. къ Пятикн., кн. Исх. XII, 2.

<sup>4</sup>) Проспектъ евр. манускриптовъ одесскаго общества, описанный Пинеромъ (Одесса 1835) № 2 стр. 7.

5) Пинскеръ Likute Kadmoniot, прим. стр. 148, 176.

\*) Bъ ero הלכות שחיפה.

нію отъ столь стёснительныхъ брачныхъ законовъ. Введенныя ими облегченія послѣ длившейся цѣлое столѣтіе борьбы были, наконецъ, приняты большинствомъ каранмовъ 1).

Нѣсколько вліятельнѣе Израиля Магреби былъ его старшій современникъ. Аронъ б.-Іосифъ Старшій, врачъ въ Константинополъ (1270-1300). Родомъ онъ былъ изъ Крыма, много путешествовалъ и пріобрѣлъ себѣ медицинскія и философскія знанія. Аронъ І такъ подробно познакомялся также съ равинистской литературой, какъ немногіе изъ его единомышленниковъ. Онъ пользовался также коментаріемъ Нахманида ĸЪ Иятикнижію, и поэтому возникла ошибка поздибищихъ караимовъ, что Аронъ былъ его ученикомъ Знакомство. Арона съ равинистской литературой очень корошо повліяло также на его стиль; онъ писалъ значительно яснве и понятиве большинства караимскихъ писателей. Онъ даже склоненъ былъ къ принятію талмудической традиціи и слёдующимъ обравомъ формулировалъ свое исповидание: лишь въ тихъ случаяхъ, когда противорвчіе между писаннымъ закономъ и преданіемъ выступаетъ слишкомъ рѣзко, нужно отбросить послѣднее, въ ниыхъ же случаяхъ-слѣдовать ему »). Чтобъ не подвергнуться, однако, подозрѣнію, что онъ равнинстски настроенъ, Аронъ ослабилъ свою уступку тѣмъ, что повторилъ утвержденіе: предание не является собственностью однихъ равинистовъ, оно очень старо и принадлежить всему Израилю. Онъ ссылался при этомъ на старыхъ каранискихъ авторитетовъ, частью признававшихъ Талмудъ <sup>2</sup>). Въ этомъ духѣ Аронъ изъ Константинополя истолковалъ Пятикнижіе, все время считался съ Талмудомъ и сдружился даже съ осмѣиваемой каранмами талмудической агадой. Онъ написалъ коментарія почти ко всей Библін, но главнымъ его произведеніемъ является его коментарій къ Пятикнижію. Въ противоположность растинутому, безсвязному способу писанія каранмскихъ писателей, стиль Арона кратокъ и сжатъ. Онъ старался подражать Ибнъ-Эзрв, не имѣя остроумія и глубокомыслія послѣдняго.

Аронъ, котораго караимы называютъ "святымъ" или "учителемъ" (ha-Rab), также и въ другомъ вопросъ былъ снисходителенъ къ равинистамъ и воспринялъ у нихъ еще другіе элементы. Онъ окончательно установилъ неопредѣленный до того времени караимскій порядокъ моленія (Siddur Tefila \*), куда онъ внесъ также религіозные гимны Гебироля, Іегуды Галеви, Ибнъ-Эзры и другихъ равинистскихъ духовныхъ поэтовъ. Хотя Аронъ былъ плохимъ поэтомъ, и его версифицированныя молитвы, которыми онъ обогатилъ караимскій молитвенникъ, лишены поэзін, однако

<sup>2</sup>) Предисловіе Комент. къ Пятикнижію.

•) Впервые напечат. въ Венеція 1582.

<sup>3</sup>) T. ж.е.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Цинскеръ.

принятіемъ гимновъ изъ равпнистскаго круга онъ показалъ, что понималъ благогов в и возвышенность еврейско-испанскихъ молитвъ и не совсемъ былъ лишенъ вкуса. Еслибъ Шемарія изъ Негропонта съ большимъ пониманіемъ и энергіей взялся за примиреніе равинистовъ и караимовъ, то навърное Аронъ протянулъ бы ему руку, узнавъ объ этомъ. Со стороны каранмовъ въ это время вообще не было недостатка въ склонности къ обратному присоединению. Благодаря стараніямъ правнука великаго Маймонида, Авраама Маймуни II, бывшаго носле смерти своего отца, Давида, представителемъ (Nagid) равинистскихъ общинъ Египта, значительная египетско-караныская общива признала равинистское учение <sup>1</sup>). И въ Палестин' м'естами случались обращенія каранмовъ къ талмудическому іудаизму. Поэтому равины были въ это время болѣе снисходительно къ нимъ настроены. Завзятый талмудисть, Самсонъ изъ Санса, объявилъ каранмовъ язычниками, чье вино не должно быть употребляемо »); изгнанный же изъ Прованса и переселившійся въ Палестину, Эстори Пархи, который устроился въ Бетзаню в), привналъ ихъ единов врцами, которые лишь заблуждаются и которыхъ не нужно отталкивать 4).

## ГЛАВА ІХ.

## Эпоха ашеридовъ и Герсонида.

Состояніе Палестины, паломники и переселенцы. Шемъ-Товъ ибнъ-Гаопъ. Исаакъ Хело и Менръ Алдаби. Благопріятное положеніе кастильскихъ евреевъ въ царствованіе Альфонса XI. Преслѣдованіе въ Наварѣ. Іоснфъ де-Эція и Самуилъ ибнъ-Вакаръ. Усилія еврейскихъ враговъ. Авнеръ-Альфонсо изъ Бургоса, ренегатъ и обвинитель евреевъ. Юдофобъ Гонзало Мартинецъ. Паденіе еврейскихъ придворныхъ, Іоснфа де-Эція и Ибиъ-Вакара. Паденіе Мартинеца и спасеніе евреевъ-Упадокъ наукъ и бездушность талмудическихъ занятій. Яковъ и Іегуда Ашери. Симеонъ изъ Шинона. Исаакъ Пулгаръ. Давидъ ибнъ-Албилія. Провансальскіе философы, Ибнъ-Каспи, Леонъ де-Баньолъ и Видалъ Нарбони. Упадокъ наученія Талмуда въ Германіи. Императоръ Людвигъ Баварскій и евреи. Преслѣдованіе армледеровъ.

## (1328-1348).

Святая земля снова стала доступна своимъ сынамъ. Египетские султаны, подъ власть которыхъ, послъ падения Ако (стр. 156) и вытъснения христіанъ, она опять виолиъ подпала, были болъе терпимы, чъмъ прежние христіанско-вивантийские императоры и франкские короли-крестоносцы. Они ничего не имъли противъ того, что еврейские паломники молились или пла-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пархи Kaftor гл. 5, стр. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Респонзы Давида ибиъ аби-Зимра (ררבז) № 796.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Kaftor, предисловіе.

<sup>\*)</sup> Т. же гл. 5.

кали на богатыхъ воспоминаніями развалинахъ старины или могилахъ ихъ усопшихъ великихъ людей, чтобъ облегчить свое тяжелое состояние: они не противнлись также тому, что европейские пзгнанники селились тамъ и снова обрабатывали землю своихъ предковъ. Долгое, твердое и въ то же время милостивое правление мамелюкскаго султана, Насира Магомета (1299 - 1341), было благопріятно для еврейскихъ посттителей Палестины. Въ теченіе христіанскаго господства надъ этой страной ни одинъ еврей не могъ приблизиться къ своей прежней столицъ; теперь же еврейскіе пилигримы изъ Египта и Сиріи стали регулярно къ праздникамъ совершать паломничество въ Іерусалимъ, какъ во времена, когда храмъ блисталъ своимъ великолѣніемъ 1). У каранмовъ были особыя молитвы для наломипковъ въ Іерусалимъ »); при отъвздв этихъ паломниковъ община обыкновенно собиралясь для того, чтобъ въ совмъстной молнтвъ правдновать грустное и пріятное воспоминаніе о Сіонв. Переселенцы, устроившіеся въ Палестинъ на долгое время, стали заниматься земледъліемъ и устроились настолько по домашнему, что возникъ вопросъ, не должны ли снова встуинть въ силу законы о десятинѣ, о годѣ прощенія и другіе <sup>8</sup>). Благодаря тернимости, которой евреи тамъ пользовались, фанатически настроенныхъ людей снова охватило страстное желаніе коснуться праха Святой земли ). Какъ разъ въ это время очень часто случались переселенія въ Палестину, преимущественно съ крайняго Запада.

Ученикъ Менра изъ Ротенбурга, Авраамъ, старательный переписчикъ священныхъ писаній, смотрѣлъ на свою возможность жить въ Святой землѣ, какъ на милость Божью <sup>5</sup>). Два молодыхъ кабалиста, Хананелъ ибнъ-Аскара и Шемъ-Товъ ибнъ-Гаонъ изъ Испаніи, также отправились туда, чтобъ быть ближе къ источнику тайнаго ученія, который фантазія перенесла туда; они поселились въ Сафетѣ. Но вмѣсто того, чтобъ воспринять кабалистическіе элементы, одинъ изъ нихъ (Ибнъ-Аскара умеръ въ юности <sup>6</sup>) внесъ ихъ туда. Шемъ-Товъ б.-Авраамъ ибнъ Гаонъ изъ Сеговіи (род. 1283, ум. послѣ 1330<sup>7</sup>), главнымъ учителемъ котораго въ Талмудѣ былъ Бенъ-Адретъ, а въ кабалѣ Исаакъ б.-Тодросъ<sup>8</sup>), былъ ревностнымъ сторонникомъ тайнаго ученія, составилъ о немъ много трудовъ и объявилъ кабалистомъ даже Маймонида. Однако онъ

- •) Предисловіе къ соч. сніг сегіра.
- •) Кармоли Jtineraires стр. 284.
- <sup>2</sup>) Его כתר שם מוב соч. въ 1315 г., когда ему было 28 лѣтъ.
- <sup>\*</sup>) Онъ часто цитируетъ ихъ въ своихъ сочишенияхъ.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пархи Kaftor гл. 6, стр. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ концѣ каранмскаго молитвенника. <sup>3</sup>) Пархи.

<sup>\*)</sup> Ашери Resp. VIII, 13.

заслужилъ порицаніе своихъ товарищей по спеціальности; его упрекали, что онъ написалъ нёкоторыя кабалистическія объясненія и ученія, не указавъ ихъ авторовъ <sup>1</sup>).

Другой кабалисть, Исаакъ б.-Іосифъ Хело (или Холо), переселился изъ *Ларезы*, находящейся въ Арагоніи, въ Палестину (1328 - 1333) и посылаль оттуда въ Европу посланія о состояній Палестины 2). Хотя Ислакь Хело болѣе интересовался въ Св. землѣ великими мертвецами, ихъ могилами и чудесами, однако по временамъ онъ вплетаетъ въ свое описавіе также кое-что о живыхъ того времени. Іерусалимская община была тогда очень многочисленна. Вольшая часть равнинстской общины вела, правда, соверцательную жизнь, день и ночь изучала Талмудъ и углублялась въ тайны кабалы; но среди нихъ были также ремесленники, купцы и ивкоторые, знавшіе медицину, математику и астрономію <sup>3</sup>). Искусные іерусалимскіе калиграфы были повсюду въ спросв. Такъ какъ еврейскіе жители Іерусалима прибыли изъ разныхъ странъ, то не было недостатка въ треніяхъ между нимп <sup>4</sup>). Въ Хевроню тогда также была большая община, члены которой занимались преимущественно пряжей и окраской хлопчато-бумажныхъ матерій и фабрикаціей стеклянныхъ издёлій, вывозившихся въ дальвія страны »). На югѣ Палестивы кромѣ магометанскихъ были также и еврейскіе пастухи, которые натріархальнымъ образомъ насли свои стада. И равнеъ нхъ былъ пастухомъ; на пастбищъ онъ читаль лекціи о Талмудъ 6) твиъ. которые хотёли имъ заниматься. Построенный арабами городъ Рамла имёлъ общину, члены которой были въ большинствъ ремесленниками. Два цереселнышихся туда изъ Исцаніи состоятельныхъ еврея владъли тамъ бумагопрядильными фабриками <sup>1</sup>). Тоже молодой городъ Сафеть имълъ уже тогда большую общину<sup>\*</sup>). Позже онъ сталъ главнымъ мѣстопребываніемъ кабалы. Въ Іерусалимъ тогда переселился изъ Толеды внукъ Ашери, Меиръ б. Исаакъ ибнъ-Алдаби, который былъ кабалистомъ, а также немвого естествовъдомъ. Оставленное имъ сочиненіе представляетъ собою пеструю сывсь естественно научныхъ, талмудическихъ и кабалистическихъ ученій; не имѣя въ другихъ отношеніяхъ инкакого значенія, ово характеризуеть направленіе умовъ, господствовавшее въ еврейской Испаніи посл'в Amepa <sup>9</sup>).

<sup>1</sup>) Исаакъ наъ Ако въ концѣ Meirat Enajim.
 <sup>2</sup>) Исаакъ наъ Ако въ концѣ Meirat Enajim.
 <sup>3</sup>) Т. же стр. 245.
 <sup>4</sup>) Пархи Каftor, предисловіе н заключеніе.
 <sup>5</sup>) Исаакъ Хело въ ук. м., стр. 243.
 <sup>6</sup>) Т. же стр. 244.
 <sup>7</sup>) Т. же стр. 247.
 <sup>6</sup>) Т. же 261.

• •) Его соч. שבילי אכונה, составлено 1360, изд. внервые въ Рива ди Трента 1568; въ Ш г.а. авторъ говоритъ, что опъ внукъ Ашери.

Хотя тосковавшіе люди стремились въ Св. землю, однако центромъ для разс'вянныхъ членовъ еврейскаго племени она была тогда такъ же мало, какъ и въ теченіе продолжительнаго времени до этого. Она не могла даже выдвинуть какого-нибудь духовнаго вождя и жила крохами еврейско-европейской культуры. Кабала, разрабатывавшаяся въ Палестинъ со временъ Наиманида, была тамъ чуждымъ насажденіемъ; она не могла тамъ **XODOIIIO** развиваться превратилась въ ликое суевфріе. И Святая земля не выдвинула даже талмудическаго авторятета съ общирной известностью; и въ строго равинскихъ предметахъ она также находилась въ зависимости отъ Европы. Руководительство всёмъ еврействомъ въ эпоху послѣ смерти Бенъ-Адрета и Ашери также осталось за Испаніей, но не Арагоніей, а Кастиліей, где господствовало направленіе ашеридовъ. Здёсь были окончательно рёшающіе талмудическіе авторитеты. Здъсь не было болье расцвъта науки; но сохранились понимание ея и зрѣлыя суждения, которыя составляли рѣзкую противоположность полудетскимъ сужденіямъ еврейскихъ ученыхъ другихъ странъ, за единственнымъ исключеніемъ Прованса. Въ Кастиліи подъ властью сильнаго и умнаго короля, Альфонса XI, евреи находились въ столь благопріятномъ положенія, что это время можно было бы назвать золотымъ вѣкомъ. Много талантливыхъ евреевъ другъ за другомъ, подъ скромнымъ титуломъ казначеевъ (алмошарифовъ), вліяли на ходъ политики, какъ руководящие государственные двятели. Не только дворъ, но и высшее дворянство окружило себя еврейскими совътчиками и чиновниками. Выъсто униженной, рабской манеры держаться и постыднаго знака, который церковь предназначила евреямъ, еврейскіе испанцы все еще гордо держали свои головы и одъвались въ шелкъ и волото. Ослъпленные блескомъ этого благопріятнаго положенія, нѣкоторые увидѣли въ этомъ осуществленіе древняго, такъ часто выдвигавшагося христіанствомъ для борьбы съ ітдаизмомъ, пророчества: "Не отойдетъ скинетръ отъ Іуды" <sup>1\*</sup>).

Не слѣдуетъ удивляться, что испанскіе еврен придавали столь большое значеніе достиженію нѣкоторыми изъ ихъ среды государственныхъ должностей. Такія высокопоставленныя лица служили для общинъ большей частью защитой оть алчнаго и грубаго низшаго дворянства, отъ глупой легковѣрности и зависти черни, отъ змѣиной ядовитости духовенства, подстерегавшаго евреевъ съ намѣреніемъ напасть на нихъ. Еврейскіе министры и совѣтники на службѣ и въ свитѣ короля, одѣтые въ придворные костюмы и опоясанные рыцарскимъ мечемъ, сами собой, даже безъ осо-

\*) Кн. Бытія XLIX, 10. Ред.

1) Paulus de Santa Maria, крещеный еврей и канцлеръ Кастиліи, такъ разсказываетъ въ своемъ Scrutinium scripturarum.

Digitized by Google

быхъ ходатайствъ за своихъ единовърцевъ и единоплеменниковъ, обезоруживали ихъ злѣйщихъ враговъ. Бъдное дворянство, ничего не имѣвшее, кромѣ своего меча, было полно недоброжелательства къ богатымъ и умнымъ евреямъ; но оно должно было скрывать это. Массы, подавленныя блескомъ, не осмѣливались, какъ въ Германіи, оскорбить или убить любого еврея, какъ опальнаго и лишеннаго покровительства законовъ, потому что они знали, что еврен нашли бы поддержку въ придворныхъ кругахъ. Часто они переоцѣнивали ихъ вліяніе и думали, что придворные евреи могутъ во всякое время найти доступъ къ королю. Даже гордое духовенство должно было выступать безъ шума до тѣхъ поръ, пока Іосифъ де-Эція, Самуилъ ибнъ-Вакаръ и другіе могли бороться противъ ихъ вліянія.

Когда кастильскіе евреи сравнивали положевіе своніх братьевъ въ сосвднихъ странахъ со своимъ, они должны были во всякомъ случав чувствовать себя возвышенными и имфющими право гордиться. Въ Арагоніи, объединенной тогда вмъстъ съ Майоркой и Сициліей въ одно королевство, господствовалъ тотъ, жаждущій преслёдованій, церковный духъ, который Раймундъ де-Пеньяфорте вдохнулъ туда, а Янме I выкристаллизовалъ въ тягостные законы. Удаленіе евреевъ съ должностей, ихъ выдъленіе въ еврейскіе кварталы (Juderias) и всякаго рода ст'есненія, которымъ они ежедневно подвергались, оставались и при преемникахъ Янме. Нужна была лишь искра, чтобъ направить на евреевъ огненные языки костра. Въ Наварѣ, принадлежавшей уже въ теченіе полувѣка французской коронѣ, ненависть къ евреямъ свирѣиствовала съ такимъ бѣшенствомъ, какъ до того времени случалось лишь въ Германіи. Послёдній канетингъ, Карлъ IV, умеръ, и во Франціи съ Филипомъ IV ввошла на престолъ боковая линія Валуа. Даже христіане тогда върпли, что Филипиъ Красивый вызвалъ вымираніе своего потомства безжалостнымъ изгнаніемъ евреевъ изъ Францін <sup>1</sup>). Наварцы старались отдёлиться отъ Францін и образовать свое собственное государство. Не извёстно въ достаточной степени, насколько еврен препятствовали ихъ намъренію. Достаточно, чго сразу во всей странв появилось кровожадное озлобленіе противъ нихъ, питаемое завистью къ ихъ богатствамъ и разжигаемое монахами. Францисканецъ Педро Олигоенъ особенно подстрекалъ осл'впленную толпу къ ярости протныт невинныхъ евреевъ. Въ большой общинъ Эстала начался въ субботу (23 адара=5 марта 1328<sup>2</sup>) ужаснѣйшій погромъ. Неистовствовавшіе кричали: "Смерть евреямъ или крещеніе!"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Chronica del Re Alfonso el onceno crp. 326.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Менахемъ б-Зерахъ, предисловіе къ его учтя чтя

Напрасно еврен защищались на своихъ улицахъ; городские жители, подкрѣпленные шайками изъ другихъ мѣсть, осадили ихъ и взяли штурмомъ окружавшія еврейскій кварталъ ствны, проломили ихъ и убили почти всёхъ евреевъ этого города. Они подожгли также еврейскіе дома и совершенно испепелили ихъ. Разсказъ очевидца о томъ, что онъ самъ при этомъ вынесъ, даетъ лишь слабое представление о жестокости эсталской бойни. У едва достигшаго днадцатильтияго возраста Менахема б.-Зерахъ эти кровопійцы убили родителей и четырехъ младшихъ братьевъ. Онъ самъ былъ раненъ этими канибалами и брошенъ на землю. Такъ лежалъ онъ въ безпамятствъ и при смерти между трупами съ вечера до полуночи. Одниъ сердобольный рыцарь, другъ его отца, отыскалъ его среди грудъ труповъ, привелъ его къ себѣ домой и окружилъ самымъ заботливымъ уходомъ, пока онъ не оправился отъ своихъ ранъ. Подобныя ужасныя сцены происходили, правда, также въ другизъ частяхъ страны, въ частности въ нанбольшей наварской общинь, Тудель, в въ болье малыхъ: Фалкост, Фунест, Мончилт, Віант п нештъ мъстахъ; однако не въ такомъ размере, какъ въ Эстале. Во время этой резен погибло болѣе 6000 евреевъ. Только еврен столицы Пампелуны, кажется, остались ветронутыми этимъ яростнымъ нападеніемъ. Наварцы выполнили, наконецъ, свой замыселъ, ихъ страна отдёлилась отъ Франціи и получила собственнаго короля, Филиппа Ш, графа Эвре и Ангулема. Какъ только послёдній былъ коронованъ, родственники убитыхъ обратились къ нему съ просьбой гарантировать имъ правосудіе. Сначала Филиппъ серьезно ввялся за преслѣдованіе виновныхъ; онъ велѣлъ арестовать главныхъ зачинщифранцисканца Педро Олигоена и другихъ, и наложилъ штрафъ ковъ. на города Эсталу, Фунесъ и Віану. Но постепенно онъ освободилъ арестованныхъ и сложилъ путемъ помилованія штрафъ. Ограбленныхъ имуществъ и наслъдствъ послъ оставшихся безъ наслъдниковъ онъ не упустилъ изъ рукъ; они должны были быть переданы ему, совсёмъ какъ въ Германія. Еврен во всякомъ случав могли быть вырвзаны; но королевская казна не должна была теривть изъ-ва этого убытки. Этотъ король создалъ для нихъ новыя стёсненія, а его преемники еще прибавили. Евреи Навары началп тогда такъ же падать, какъ и нѣмецкіе.

Строго говоря, и въ Кастиліи свѣтило пмъ тогда лишь обманчное солнце; но это все же былъ свѣтъ, который, въ сравненіи съ мракомъ, въ которомъ находились общины другихъ странъ, по крайней мърѣ на моментъ благодътеленъ. Альфонсо XI со времени своего совершеннолѣтія и вступленія въ управленіе (1325 до 1380) имѣлъ около себя двухъ еврейскихъ любимцевъ, дона *Іосифа* изъ Эціи и Самуила ибнъ-Вакаръ. Первый, полное имя котораго гласить Іосифъ б.-Эфранмъ ибнъ-Бенвенисти Галеви <sup>1</sup>), нивлъ пріятную наружность, понималъ музыку и умълъ нравиться вельможамъ. По рекомендаціи своего дяди король назначнить его не только своимъ казначеемъ (алмошарифомъ), но и своных близкими совётникоми (priwado), мийніеми котораго, посли обопич рыцарей, Гарцилазо в Алвара Нунеца, онъ болѣе всего дорожилъ. У Іоснфа де Эція была нарадная карета, рыцари сопровождали его въ его потздкахъ, а гидальго объдали за его столомъ. Разъ король далъ ему очень почетное поручение, которое могло стоить ему жизни. Альфонсъ хотвлъ обручиться съ одной португальской принцессой и съ этой цёлью велѣлъ привезти изъ Валядолида въ свой лагерь около Эскалоны свою сестру, Леонору. Онъ разсказалъ этотъ, проводимый имъ втайнѣ, планъ только своему довъренному, Іосифу Бенвенисти, и далъ ему почетную свиту изъ рыцарей п оруженосцевъ (1328). Въ Валядолидѣ донъ Іосифъ сообщилъ янфанть свое порученіе, и послъдняя приготовилась уже къ отътвяду, когда одна пронырливая женщина, Санха, пользовавшаяся, подобно своему мужу, большимъ вліяніемъ при отцѣ короля, подговорила жителей Валядолида воспротивиться отъйзду Леоворы. Она сумила внушить имъ, что король вел'влъ привевти свою сестру лишь для того, чтобъ выдать ее замужъ за своего любимца, Алвара Нунеца. Благодаря этому, послёдвій получиль бы еще большую власть, совсёмъ овладёлъ бы молодымъ королемъ и отнялъ бы вольности старой Кастиліи. Тогда граждане Валядолида осадили дворецъ инфанты и неотступно требовали выдачи еврейскаго совътчика; они хотвли прямо его убить. Но нифантв, хотя она была молода, пришла въ голову умная мысль. Она потребовала къ себѣ для переговоровъ нѣсколькнах человѣкъ изъ возбужденной толпы, выговорила себѣ право перейти въ городскую крѣцость и объщала при этомъ условіи выдать ныъ дона Іосифа. Осаждавшіе согласились на это, и поспѣшили къ городскимъ воротамъ, чтобъ запереть выходы, и пустили такимъ образомъ нифанту вмѣств съ дономъ Іосифомъ спокойно перебраться въ крипость. Прибывъ сюда, принцесса отказалась выдать еврейскато депутата. Тогда жители начали осаждать криность; прибыла даже подмога изъ Цаморы и Торо. Жизнь Іосифа висвла на волоскв.

Между тъмъ нъкоторымъ няъ свиты Іосифа удалось убъжать изъ города; они поспѣшили, что есть духу, къ королю въ Эскалону и сообщили ему о происшествін. Альфоисъ по справедливости увидѣлъ въ этомъ возмущеніе противъ своего величества, поспѣшилъ въ Валядолидъ и послалъ туда рыцарей старой Кастиліи. Ради своего еврейскаго любимца онъ осадилъ прежнюю столицу своего государства, сжегъ нѣсколько домовъ и со-

<sup>&#</sup>x27;) Ибиъ-Bepra Schebet Jehuda Ne 10.

вершенно разрушилъ бы городъ, если бъ ум<sup>8</sup>ренные люди не ходатайствовали и не объяснили королю, что народъ не столько озлобленъ иротивъ дона Іосифа, сколько противъ дона Алвара Нунеца, потому что имъ ненавистно его вліяніе. Донъ Альфонсо согласился лишить Алвара всёхъ его должностей; донъ Іосифъ же остался въ мплости ').

Другимъ любимцемъ короля Альфонсо былъ его лейбъ-медикъ, донъ Самуилъ ибнъ-Вакаръ (Abenhuacar<sup>2</sup>), въроятно родственникъ того Іегуды нбиъ-Вакаръ, который пользовался большимъ вліяніемъ у нифанта донъ-Жуана Эманупла (стр. 208), и кабалиста Іосифа б.-Авраамъ ибиъ-Вакаръ<sup>3</sup>) изъ Толеды (обезславившаго кабалу чистосердечнымъ и откровеннымъ признаніемъ, что ея приверженцы несогласны между собой въ главныхъ пунктахъ своего ученія, не признававшаго кромѣ Нахманида ни одного авторитета и наполовину сомнѣвавшагося даже въ Зогарѣ). Лейбъмедикъ короля Альфонсо, Самунлъ ибнъ-Вакаръ, былъ научно образованъ и занималъ мѣсто астронома и, можетъ быть, также астролога ири своемъ господинѣ. Хотя онъ и не занимался государственными дѣлами, однако, благодаря милости короля, пользовался значительнымъ вліяніемъ. Но между дономъ Іосифомъ де-Эція и Ибнъ-Вакаромъ существовала та пустая ревнивость, которая обычно бываеть среди придворныхъ, грѣющихся на одномъ и томъ же солнцѣ. Вообще они оба совсѣмъ не представляли собой возвышенныхъ, вравственно чистыхъ характеровъ; оба скорѣе были честолюбивы и корыстны, правда, не хуже встать другихъ придворныхъ Альфонсо, но и не многимъ лучше. Неизвъстно также, чтобъ они заботиблагъ своихъ единоплеменниковъ илн лись 0 занимались ĸaкой либо отраслью науки, или помогали еврейскимъ ученымъ. Своей взаимной пустой ревнивостью оба эти фаворита старались нанести другъ другу вредъ, а добились этимъ ненависти населенія къ себъ и свонмъ единовфрцамъ.

Нѣкоторые богатые еврен, вѣроятно въ надеждѣ на благопріятное положеніе своихъ друзей при днорѣ, безсовѣстно вели денежныя дѣла, взимали высокіе проценты и немилосердно преслѣдовали неаккуратныхъ христіанскихъ должниковъ. Самъ король покровительствовалъ ростовщичеству евреевъ и мавровъ, потому что онъ извлекалъ изъ этого для себя пользу. Онъ объявилъ недѣйствительными папскія булы и анаеему духовенства противъ взиманія процентовъ и совершенно отмѣнилъ также тотъ, прежде изданный, законъ, который освобождалъ должниковъ отъ уилаты лихоимственныхъ долговъ (стр. 207). Вслѣдствіе этого усилились жалобы на-

<sup>1</sup>) Chronica de Alfonso XI гл. 81- 83.

<sup>2</sup>) Ибиъ-Верга Schebet Jehuda № 10 и Хроника Альфонса гл. 98.

3) Эрть и Груберъ Sectio II. т. 31 стр. 100.



селенія на еврейскихъ и магометанскихъ ростовщиковъ. Кортесы Мадрида, Валядолида и другихъ городовъ сдълали этотъ вопросъ предметомъ петицій и требовали прекращенія злоупотребленій. Король долженъ былъ согласиться на эту просьбу, понизилъ процентъ до ЗЗ<sup>1</sup>/<sub>3</sub> и принялъ мъры, чтобъ наросшіе долги могли быть погашаемы не столь тягостнымъ образомъ.

Ho озлобленіе противъ евреевъ продолжалось. Кортесы Мадрида требовали поэтому многихъ ограничений для евреевъ и въ частности, чтобъ евреямъ болѣе нельзя было пріобрѣтать вемли и чтобъ вообще не допускались болѣе еврейскіе казначен и арендаторы (1329). Альфонсо отвѣтилъ, что въ большинствѣ пунктовъ все должно остаться попрежнему; лишь относительно дарованія сана казначея онъ, какъ передають, уступиль кортесамь, лишиль Іосифа Венвенисти его должности, упраздниль также существовавшій до того времени и напоминавшій о своемъ арабскомъ происхождении титулъ алмошарифа и вместо него утвердилъ испанскій ') (tesoreo). Но увольненіе съ должности Іосяфа де Эція иe IOTOMV послъдній многіе годы достовврно, что еше пользовался довъріемъ короля. Донъ Самуилъ ибиъ-Вакаръ получилъ даже еще большее преимущество. Донъ Альфонсо отдалъ ему аренду доходовъ съ ввозимыхъ изъ королевства Гранады товаровъ. Онъ получилъ кромѣ того привилегію на чеканку монеть болѣе низкой пробы. Тогда Іосифъ де Эція сталъ завидовать этому и предложилъ болѣе высокую арендную плату за ввозную пошлину на гранадскіе товары. Когда онъ думалъ, что уже побъдилъ своего соперника, послъдній сыгралъ съ нимъ еще болье чувствительную штуку. Ибнъ-Вакаръ сумълъ убъдить короля, что для кастильскаго населенія было бы значительно выгоднѣе, если была бы строго проведена охранительная система и былъ бы запрещенъ всякій ввозъ изъ сосѣдняго мавританскаго королевства (1330-1331<sup>2</sup>).

Въ то время, какъ оба еврейскіе царедворца думали о томъ, какъ бы вытѣснить или повредить другъ другу, еврейскіе враги энергично стремились подвергнуть опасности не только значеніе всѣхъ кастильскихъ общинъ, но и ихъ существованіе. Они вызвали народное озлобленіе лживыми сообщеніями о томъ, что изъ-за ухудшенія монеть, произведеннаго откупщикомъ Ибнъ-Вакаромъ, произошло вздорожаніе живненныхъ припасовъ, такъ какъ послѣдніе вывозились въ сосѣднія страны для обмѣна на серебро, которое внутри страны имѣло болѣе высокую цѣнность <sup>3</sup>). Еврейскіе враги дѣйствовали также со стороны церкви, стараясь пробудить у короля предразсудки противъ всѣхъ евреевъ. Ихъ передовымъ борцомъ

<sup>1</sup>) Chronica гл. 85. <sup>2</sup>) Chronica гл. 98, 99.

<sup>3</sup>) Т. же гл. 98.

выступилъ одинъ изъ среды еврейства, ставшій, едва перешедши въ христіанство, фанатическимъ преслѣдователемъ евреевъ. Это былъ извѣстный Авнеръ, предшественникъ Павла де Санта Марія, Фрея Вицента, Лоркви, Де-Спины, Торквемады и другитъ крещеныхъ и некрещеныхъ юдофобовъ, подготовившихъ п довершившихъ униженіе и изгнаніе испанскитъ евреевъ.

Авнеръ изъ Бургоса или, какъ его позже называли, Альфонсо Бургенсись де Валядолидъ (род. 1270, ум. 1346) былъ знакомъ съ библейскими и талмудическими сочиненіями, занимался также науками и былъ практическимъ врачемъ. Аристотелево-маймонидова философія, которую онь воспринялъ, и, можеть быть, также астрологія, къ которой онъ пристрастился, вытравили въ немъ вѣру и сдѣлали его равнодушнымъ не только къ іуданзму, но и ко всякой религіи. Страдая отъ заботь о пропитанія, Авнеръ не нашелъ у своихъ единоплеменниковъ желательной поддержки. Но онъ былъ слишкомъ малымъ философомъ, чтобъ удовлетвориться скромной участью. Онъ, наоборотъ, слишкомъ много замышлялъ, но не находилъ средствъ для удовлетворенія своихъ желаній. Для того, чтобъ имъть возможность жить въ удовольстви и роскоши, Авнеръ ръшился, почти 60 лёть оть роду, перейти въ христіанство, хотя эта религія могла доставить ему такъ же мало внутренняго удовлетворенія, какъ и та, отъ которой онъ отвернулся. Какъ христіанинъ онъ принялъ имя Альфонсо. Невѣрующій ученикъ Аристотеля и Авероеса занялъ церковную должность ризничаго въ одной большой церкви въ Валядолиде съ богатымъ приходомъ, достаточнымъ для удовлетворенія его мірскихъ желаній. Свое отсутствіе убѣ:кденій и огпаденіе онъ старался софистически прикрасить. Онъ составилъ философски звучащее сочиненіе, въ которомъ онъ не признавалъ за человъкомъ свободы воли и проводилъ мысль: сынъ земли во всёхъ своихъ действіяхъ подчиненъ безусловной необходимости, предписываемой звъздами; ръщительность и самодъятельность не въ состояни освободить его отъ этого; и его переходъ въ христіанство также былъ результатомъ роковой для него судьбы, противъ которой онъ не могъ бороться. Асгрологическій фатализмъ оставался еще единственнымъ убѣжденіемъ, крѣпко державшимся въ душѣ Авнера-Альфонсо. Все остальное: религія, идейность, правственность, върность, честь было для него пустой нгрушкой. Астрологическій вздоръ онъ защищаль съ большимъ упрямствомъ противъ своего прежняго еврейскаго друга, славнаго писателя, Исаака Пулгара, наинсавшаго сочиненіе въ опроверженіе астрологія. Эта лженаука имвла какъ разъ тогда многихъ сторонниковъ также среди евреевъ, и образованный человъкъ, Соломонъ Алконстантини (можеть быть изъ Сарагосы, потомокъ семейства, раньше вступившагося за Маймонида

(стр. 45), составилъ въ это время общирный трудъ, чтобъ болѣе учено, чѣмъ логично вывести изъ Библія и Талмуда доказательства въ иользу принудительнаго вліянія звѣзднаго міра на человѣческую судьбу <sup>1</sup>).

Альфонсо зашелъ въ своей безиринцинести такъ далеко, что вскорѣ послѣ своего перехода въ христіанство съ жестокой ненавистью и съ намвреніемъ преслёдовать выступилъ противъ своихъ прежнихъ единовфрцевъ и единоплеменниковъ. При его знакомствѣ съ еврейской литературой ему легко было отыскать и выставить на показъ ея слабыя стороны, построить на нихъ обвинение протпвъ јудаизма и сделать изъ этого самые гнусные выводы. Альфонсо былъ неутомимъ въ обвиненіяхъ евреевъ и іудаизма и составилъ длинный рядъ сочиненій, въ которыхъ онъ, частью нападая, частью обороняясь, выступаеть въ защиту пристіанства оть нападокъ со стороны евреевъ. Еврейскій языкъ, которымъ онъ ловче умѣлъ пользоваться въ литературныхъ цёляхъ, чёмъ испанскимъ, вынужденъ былъ сноснть поношение іуданзма. Онъ выступаль противъ агадическаго способа толкованія, противъ талмудическихъ узаконеній и противъ слівпоты евреевъ, не признающихъ Христа спасителемъ и богомъ. Преувеличивая или прямо таки выдумывая, онъ упрекалъ еврейство, что оно разбилось на множество секть, не понимая, что этоть упрекъ съ гораздо большимъ основаніемъ могъ бы быть возвращенъ обратно христіанству, которое родилось и выросло съ сектанствомъ. Для того, чтобъ составить довольно длинный синсокъ еврейскихъ сектъ, ризничій изъ Валядолида поступалъ такъ, какъ поступали многіе юдофобскіе писатели до и послѣ него. Онъ вытаскиваль изъ могиль давно побъжденныя и забытыя еврейскія секты, и отмѣчалъ, какъ полное раздъленіе на секты, простое различіе во взглядахъ на извъстные, существенные или несущественные, вопросы въ јуданзыв. Онъ перечислялъ садукеевъ, которые давно ужъ болѣе не существовали, и не только каранмовъ, но и самаритянъ, которые также мало принадлежали къ союзу јуданзма, какъ первоначально происходившіе изъ јудаизма христіане. Онъ отмівчаль фариссевь и равиновъ какъ двіз секты и лживо утверждалъ относительно кабалистовъ, что они составляли особую ересь и върния въ десять чиселъ или лицъ въ Божествъ. Онъ прямо выдумалъ еврейскую секту, допускавшую существование двухъ божественныхъ существъ, Метаторона и Бога<sup>а</sup>). Когда Альфонсо не постыдился прислать своему ирежнему внакомому, Исааку Пулгару, одно изъ своихъ гнусныхъ сочиненій, посл'ёдній въ язвительной эпиграм'е сильно его отчиталь и вообще не давалъ ему покоя своими опроверженіями. Евреи Испаніп еше не настолько пали духомъ, чтобъ молчать при столь наглыхъ нападкахъ. Еще дру-

<sup>2</sup>) Извлечение изъ его полемическихъ сочинений находится у Альфонсо де Спина-

י) Ero coy. Has. מגלה עמוקות.

гой, мало извёстный, писатель возражалъ Альфонсо, и благодаря этому возгорёлась ожесточенная полемика о іудаизмё и христіанствё.

Но Альфонсо не остановился только на почвѣ писательства, а выступиль прямо предъ королемъ Альфонсо XI въ качествъ обвинителя евреевъ. Онъ утверждалъ или скорѣе снова освѣжилъ утвержденіе отца церкви Іеронима, и другихъ, что евреи ввели въ свои молитвы формулу проклятія противъ хонстіанскаго бога и его цонверженцевъ. Такая во всякомъ случаѣ существовала, но первоначально была принята исключительно противъ іудео-христіанъ, клеветавшихъ на своихъ единоплеменниковъ предъ римскими властями (Назаряне т. V, стр. 329). Представители еврейской общины Валядолида, которые, повидимому, были приглашены королемъ для оправданія, отрицали, что проклятіе, направленное противъ минеевъ (назарянъ) относится къ Іисусу и нынѣ въ него вѣрующимъ. Но Альфонсо не соглашался съ этимъ объясненіемъ и обязался въ диспутв съ евреями доказать свое обвинение. Кастильский король велёлъ поэтому собраться представителямъ общины Валядолида на религіозное собествдованіе съ Альфонсо. Оно произошло въ присутствіи государственныхъ чиновниковъ и доминиканцевъ. Здъсь Альфонсо Бургенсисъ повторилъ свое обвиненіе п побрантелемъ. король Альфонсо настолько остался ЧTО издалъ эдикть (25 февраля 1336), по которому кастильскимъ общинамъ было запрещено подъ сграхомъ штрафа, начиная съ одной марки серебромъ (или 100 мараведи), пользоваться инкриминируемой молитвой и формулой проклятія '). Такъ еврейскимъ врагамъ удалось привлечь на свою сторону дружественнаго евреямъ короля. Должно было наступнть еще худшее время.

Король Альфонсо былъ не очень постояненъ въ своей милости, которую онъ переносилъ то на одного, то на другого; онъ не приказывалъ, подобно азіатскому деспоту, обезглавливать попавшихъ въ немилость, но мало печалился о нихъ и разрѣшалъ дѣлать съ ними все, что угодно было фавориту на часъ. Разъ сталъ пользоваться довѣріемъ короля недостойный человѣкъ, Гонзало Мартинецъ (Пунецъ) де Овіедо, который прежде былъ бѣднымъ рыцаремъ и, благодаря еврейскому фавориту, дону Іоснфу де Эдія, достигъ высшихъ должностей. Будучи совершенно далекъ отъ мысли быть благодарнымъ своему благодѣтелю, онъ ненавидѣлъ того, кто его возвысилъ, и вмѣстѣ съ нимъ всѣхъ евреевъ. Когда онъ сдѣлался министромъ королевскаго двора и позже даже гросмейстеромъ ордена Алкантары (1337), онъ выступилъ съ планомъ уничтоженія евреевъ. Онъ подалъ форменный доносъ на дона Іосифа и дона Самуила пбнъ-Вакаръ, что они па

<sup>1</sup>) Альфонсо де Спина.

службъ у короля обогатились. Онъ получилъ отъ короля право поступить съ ними по собственному усмотрению, чтобъ заставить ихъ выдать свои сокровища. Посл'я этого Гонзало вел'яль заключить въ тюрьму изъ обонзъ. двухъ братьевъ Ибнъ-Вакара и еще восемь его родственниковъ, всёхъ вивств съ семействами, и конфисковалъ ихъ имущество. Донъ Іосифъ де-Эція умеръ въ тюрьмі, а дояъ Самунлъ погибъ подъ пыткой. Но это далеко еще не удовлетворило этого юдофоба. Онъ старался свергнуть также двухъ близко стоявшихъ къ придворнымъ кругамъ евреевъ. Моисея Абудіеля и (Сулеймана?) Ибиз-Яиша. Онъ виуталъ ихъ въ какое-то обвинение, но держался съ ними очень дружественно. Гонзало Мартинецъ надвялся, что, благодаря ихъ паденію, онъ сумветь легче выполнить свой злостный замысель противъ всёхъ кастильскихъ евреевъ. Между тёмъ обвиненнымъ удалось, при помощи большой суммы денегь, освободиться оть обвиненія. Но представился другой случай для предложенія погубить евреевъ.

Мавританскій король Мароко, Абулхасанъ (Албоасинъ), призванный своими, находившимися въ уснетенномъ состоянія, единовърцами въ Гранадѣ на помощь, велѣлъ перевезти черевъ проливъ многочисленное войско подъ начальствомъ своего сына, Абумелика, чтобъ сначала упорно бороться съ Кастиліей, отнять ее у креста и подчинить полумѣсяцу. Ужасъ распространился по христіанской Испаніи при этомъ извѣстіи. Король Альфонсо назначилъ тогда Гонзало Мартинеца, какъ магистра ордена Алкантары, главнокомандующимъ въ этой войнѣ и снабдилъ его королевскими полномочіями. Но не было денегъ. На совѣшаніи объ изысканіи средствъ, Гонзало выступилъ съ планомъ: отобрать у евреевъ изъ богатства и къ тому же изгнать ихъ изъ Кастилін; благодаря этому, король нытлъ бы много свободныхъ денегъ, потому что терзаемые евреями христіане тоже охотно дали бы большія деньги, чтобъ освободиться отъ своихъ враговъ. Къ счастью, это предложеніе встрѣтило возраженія въ королевскомъ сов'втв и даже со стороны высшаго духовнаго лица Кастиліи, архіенископа Толеды, дона Жиля Алвареса де-Алборносъ. Послёдній доказывалъ, что еврен являются для короля неизсякаемымъ сокровищемъ, котораго не слёдуеть себя лишать, и что властители Кастилін имъ издавна гарантировали защиту и териимость. Донъ Монсей Абудіель, узнавшій о сов'ящания огносительно евреевъ, гдъ ръчь шла объ изъ благополучи и горъ, побудить общины устраивать публичные посты и умолять Бога свонать отцовъ о крушеніи злого замысла. Гонзало. Посльдній выступиль въ это время къ границъ противъ мавританскаго войска и одержалъ легкія поб'вды; ему посчастливилось, что мавриганскій главнокомандующій, Абумеликь, паль убитый стрълой и что столь грозная армія была уничтожена

16/101

н разсъяна. Благодаря этому, гросмейстеръ Алкантары сталъ еще болъе зазнаваться; онъ думалъ получить такое значеніе въ испанскихъ дълахъ, чтобы король вынужденъ былъ бы одобрять предложенныя имъ мъры. Онъ былъ полонъ надменности, обычно предшествующей паденію.

Слабая рука женщины подготовила его гибель. Красивая и умная Леонора де Гузманъ, такъ сильно илънившая своими прелестями короля, что онъ былъ ей болве вбренъ, чёмъ своей женв, ненавидела фаворнта Гонзало Мартинеца и сумъла возбудить противъ него короля и внушить ему, что Гонзало дурно отзывался о своемъ господинв. Альфонсо хотблъ удостовъриться въ этомъ и послалъ ему приказъ явиться въ Мадридъ. Но Гонзало не хотёлъ подчиниться королевскому приказу. Для того, чтобъ им'еть возможность воспротивиться его гневу, онъ возбудилъ противъ короля рыцарей ордена. Алкантары и гражданъ подвѣдомственныхъ ему городовъ, завязалъ измѣнническіе переговоры съ португальскимъ королемъ и даже съ врагомъ христіанъ, королемъ Гранады. Альфонсо былъ вынужденъ послать противъ него своихъ рыцарей и осадить его въ Валенціи де Алкантара (въ Анадалузін на границь съ Португаліей). Въ своемъ ослѣпленіи Гонзало приказалъ пустить противъ короля стрѣлы и ядра, которыми былъ смертельно раненъ стоявшій вблизи короля человѣкъ. Но и вкоторые рыцари Алкантары оставили магистра своего ордена и сдали королю башни. Тогда Гонзало не оставалось ничего другого, какъ сдаться, и онъ, какъ измѣнникъ, былъ присужденъ къ смерти и сожженъ (1339). Таковъ былъ конецъ человъка, грозившаго евреямъ гибелью. Послѣ этого кастильскія общины праздновали новый праздникъ спасенія въ томъ же мъсяцъ, когда злоба Гамана противъ евреевъ обрушилась на его собственную голову. Съ этого времени Альфонсо снова сталъ оказывать благорасположение къ евреямъ и далъ Монсею Абудіелю очень высокое положение при своемъ дворъ 1).

Отнынѣ до конца своей жизни Альфонсо XI оставался справедливымъ по отношенію къ евреямъ. Хотя кортесы жаловались на нихъ и требовали у него ограниченія ихъ правъ, онъ все таки не соглашался на это. Онъ, правда, вообще запретилъ евреямъ, какъ и магометанамъ, ростовщичество и велѣлъ уничтожить долговыя росписки, но онъ разрѣшилъ евреямъ, несмотря на многократныя истиціи, пріобрѣтать земли по сю сторону Дуэро цѣнностью до 20,000 мараведи (болѣе 3,000 нѣмецкихъ талеровъ), а по другую сторону даже до 30,000.

Слѣдовало бы думать, что еврен при такихъ, въ общемъ не неблагопріятныхъ, условіяхъ больше развивали свою уже расцвѣтшую духовную

1) Schebet Jehuda № 10; Chronica Alfonso XI crp. 181, 197, 203, 204, 206-8.

культуру; но было не такъ. Какъ разъ Кастилія и вообще Испанія въ этоть промежутокъ времени были очень бѣдны еврейскими учеными. Тал мудъ былъ единственной отраслью, которую разрабатывали мыслящие люизученін Талмуда лп. Ивъ сказался упадокъ силъ. Нанболѣе равины времени такъ уважаемые **JTO**LO сами мало вѣрили BЪ они даже уже не осмѣливались продуктивность. 4TO свою выставсамостоятельные взгляды и все болѣе и болѣе лять полагались на выводы старыхъ авторитетовъ. Относительно практики они устроились очень удобно; они рабски слёдовали законодательному кодексу Маймонида и отступали лишь въ отдёльныхъ пунктахъ, противъ которыхъ высказался Ашери 1). Послѣднему удалось, если и не совсѣмъ подавить влеченіе испанскихъ евреевъ къ научному изслъдованію, то все таки навлечь на него подозрѣніе и тѣмъ ослабить его. Видные носители философскаго дуда отнынѣ ужъ не принадлежали болѣе Испаніи, а въ большинствѣ, если они вообще появлялись, южной Франція. Таковы Ибнь Каспи, Герсонидь и Нарбони. Однако Ашери и его сыновья, наслѣдовавшіе его непріязнь къ наукѣ и распространившіе въ Испаніи воззрѣніе, что совсѣмъ не нужно вдаваться въ высщіе вопросы о іуданзыть и его связи съ философіей, что такое изследование уже само по себе является накловностью къ ереси и невфрію, не сообразили, что они этимъ ослабляли духъ испанскихъ евреевъ и д'влали его неспособнымъ также и къ талмудическимъ занятіямъ. Еврейскіе сыны Испаніи не были такъ приспособлены къ одностороннему талмудизму, какъ измецкіе евреи. Если имъ запрещали научныя занятія, то этных отнамали у нихъ одновременно всякую умственную энергію и двлали ихъ негодными также къ разрѣшеннымъ занятіямъ. Исчезло даже ихъ влеченіе къ п'еснямъ и ихъ поэтическій таланть. Если кое-кто изъ нихъ еще твориль, то его произведение являлось некрасивымь и безсмысленнымь риемосплетеніемъ. Они стали все болѣе и болѣе походить на презправшихся ими раньше измецкихъ евреевъ. Нужно лишь сравнить красивое стихотворение Гегуды Галеви о "чудесахъ пера" съ растянутымъ, несносно напыщеннымъ стихотворнымъ произведениемъ ризмоплета Шемъ-Товъ Ардутіеля 1), чгобъ цонять глубокую разницу между расцвізтомъ и упадкомъ. Даже прозанческое изложеніе, о которомъ еврейскіе испанцы прежде такъ усиленно заботились, выродилось премущественно въ бездарный наборъ словъ. Милый поэтъ, Сантобъ де Каріонъ, уже при Альфонсѣ XI излагавшій свои мысли въ красивыхъ испанскихъ стихахъ, былъ

<sup>2</sup>) סעישה הרב דון שם כוב בן יצחק ארדומיל, оконч. въ тамузѣ 1345, нзд. изъ манускрвита въ Дibre Chachamim стр. 47 и слѣд.

<sup>1)</sup> Resp. lehuda Ascheri № 54.

единственнымъ жаворонкомъ, пѣніе котораго не пробуждало ни одного отголоска.

Восемь сыновей Ашери, его родственники, переселившіеся съ нимъ изъ Германіи въ Толеду (стр. 194) и его многочисленные внуки отнынѣ покорили своимъ одностороние талмудическимъ, религіозно-мрачнымъ и смиреннымъ направленіемъ испанское еврейство. Самыми видными изъ его сыновей были *р. Яковъ* (Baal ha-Turim) и *р. Іегуда*, оба не только искрение религіозные, но и безпристрастные и самоотверженные люди, но съ ограниченнымъ въ высшей степени кругозоромъ, оба столь же знали Талмудъ, сколько были несвѣдущи въ другихъ отрасляхъ знанія, и были какъ бы созданы для того, чтобъ согласовать внутренній упадокъ съ подготовлявшейся несчастной участью евреевъ въ ихъ третьей родинѣ.

Якова б.-Ашери (род. 1230, ум. 1340) преслѣдовалъ злой рокъ. Его жизнь была цёпью страданій и лишеній, но онъ сносиль ихъ съ терпѣніемъ, безъ жалобъ и ропота. Хотя его отепъ, Ашери, привезъ съ собой въ Испанію много богатствъ и постоянно жилъ въ довольствъ, однако сынъ его, р. Яковъ, крайне нуждался и находился въ зависимости отъ другихъ. Но онъ все-таки не получалъ никакой платы, какъ равинъ; онъ, повидимому, совствить никогда не занималъ равинской должности. Какъ для всѣхъ ашеридовъ. Талмудъ былъ для него элементомъ жизни; разсуждалъ немъ скорѣе съ однако 08Ъ 0 **поразительной v**9eностью. чвяъ СЪ изобрѣтательнымъ умомъ. Его единственная 88слуга заключается въ томъ, что онъ внесъ извистный порядокъ въ хаосъ талмудической учености и удовлетворилъ потребность времени въ окончательномъ законодательномъ кодексв для религіозной практики. Послв Маймонида, составившаго полтора столетія тому назадъ въ почти художественной группировкв и ясномъ распредвления свой гигантский трудъ (Mischne Thora), количество религіозно-законодательныхъ постановленій, благодаря работамъ французской и нѣмецкой школъ, снова такъ сильно возросло, что даже самый способный человѣкъ болѣе ужъ не въ состояніи былъ все запомнить и приминить при случай. Этотъ накопнистийся матеріалъ былъ разбросанъ по многочисленнымъ сочиненіямъ и безпорядочно смѣшанъ между собой. Кром'в того взгляды по поводу каждаго пункта религіозныхъ законовъ такъ расходились между собой, что равины и судьи средняго пошиба постоявно находились въ неръпительности, какому мивнію имъ слѣдовать, какому авторитету довѣриться 1).

Р. Яковъ Ашери, благодаря своему нѣмецкому происхожденію и пребыванію въ Испаніи, до мелочей былъ знакомъ съ произведеніями различныхъ школъ и авторитетовъ и поэтому болѣе всего былъ присцособленъ

') Resp. Jehuda Ascheri № 54.

къ тому, чтобы овладёть и привести въ порядокъ этотъ каотическій матеріалъ. Онъ былъ значительно подготовленъ отцомъ, коментировавшимъ Талмудъ и исправлявшимъ рёшенія Алфаси, постоянно имёя въ виду практику. Планомёрные труды Бенъ-Адрета также служили предварительными работами. Обладая этимъ и пользуясь всёми существовавшими трудамя, особенно маймонидовыми, р. Яковъ составилъ второй религіозный кодексъ (въ четырехъ частяхъ, Turim, для краткости названный Tur, 1340<sup>1</sup>), но исключительно для религіозной, т. е. ритуальной, нравственной, семейной и гражданской правовой практики, устранивъ все, что со времени разрушенія храма и вслёдствіе измёнившихся условій вышло изъ употреблевія. Составленіемъ этого труда начинается нёкоторымъ образомъ новая глава въ исторіи внутренняго развитія іудаизма.

кодексъ р. Якова измврителемъ Религіозный является высоты паденія офиціальнаго іудаизма со времени Маймонида. Bъ Маймонидовомъ сводѣ законовъ преобладаетъ идея; каждый, даже самый странный, обрядъ связывается въ немъ (хорошо или дурно) съ сущностью религіи и представляется въ виде вывода, некоторымъ образомъ въ виде следствія изъ нея. Кодексъ р. Якова, наоборотъ, сплошь отказывается отъ мышленія. Религіозный педантизмъ, практиковавшійся въ нѣмецко-еврейскихъ общинахъ, является тутъ законодателемъ, отягощаетъ и бичуетъ. Маймонидъ при перечислении обязательныхъ религіозныхъ предписаний цвликомъ придерживался Талмуда и лищь изръдка включалъ постановления гаоновъ, какъ авторитетныхъ представителей іудаизма. Сынъ Ашери, наобороть, вносиль въ свой религіозный сводъ законовъ все, что когда нибудь и гдв нибудь было высказано изъ мнительности или ученыхъ соображевій. Маймуни, наприм'яръ, приводилъ, что въ нікоторыхъ общинахъ принято за восемь дней до поста въ память разрушенія храма не всть мяса. Р. Яковъ Ашери рекомендуетъ обычай набожной Германии отказываться не только отъ мяса, но и отъ вина въ теченіе трехъ недёль <sup>2</sup>). Поэтому въ его кодексъ обряды, которые равинскіе авторитеты объявили обязательными, значительно превосходять числомъ тв, которые слвдують взъ Талмуда. Можно было бы почти сказать, что талмудическій іуданзыть въ его рукахъ превратился въ *равинскій*. Въ свой религіозный сводъ законовъ онъ включилъ даже кабалистическия выдумки 3).

Кодексъ р. Якова совершенно отличенъ отъ Маймонидова не только по содержанію, но и по формѣ. Поскольку онъ слёдуетъ послёднему, въ немъ можно замётить систематическую группировку; зато въ самостоятельныхъ отдёлахъ нётъ яснаго, какъ звенья цёпи связнаго маймонидова по-

<sup>&#</sup>x27;) Время составленія Тиг видио изъ его части Orach Chajim Ne 428.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Т. же № 521. <sup>3</sup>) Т. же № 113.

рядка. Изложение и языкъ также не обладають маймонидовой сжатостью и ясностью. Темъ не менее этотъ религіозный кодексъ вскорт встрётилъ всеобщее признание, потому что онъ отвъчалъ потребности времени и давалъ обзоръ всего того изъ обрядовъ, семейнаго и гражданскаго права, что считалось обязательнымъ для исповъдовавшихъ іуданзмъ въ изгнанін среди народовъ. Равины и судьи стали имъ руководиться въ разрѣшеніи практическихъ вопросовъ и даже предночитали его труду Маймонида, потому что въ немъ содержатся также позже прибавнышеся элементы, и онъ болѣе строгь и педантиченъ относительно обрядовъ. Лишь немногіе изъ современныхъ равиновъ<sup>1</sup>) не могли отказаться отъ своей самостоятельности, принимали решенія на основаніи собственныхъ изысканій въ источникахъ и мало обращались къ новому религіозному кодексу. Зато огромное большинство не только въ Испаніи, но и въ Германіи радовалось обладанію готовымъ сводомъ законовъ, который такъ удобно излагаеть все достойное знанія, ссвобождаеть оть подробныхъ изслёдованій и предъявляетъ больше требованій къ намяти, чёмъ къ разуму. Такъ Туръ р. Якова сталъ необходимымъ и единственнымъ руководствомъ къ знанію іуданзма, какъ его понимали равины, державшимся въ теченіе четырехъ столвтій, пока не вошло въ употребленіе новое, которое еще на много превзошло старое.

Р. Яковъ Ашери написалъ также коментарій къ Пятикнижію, который еще болѣе свидѣтельствуеть объ упадкѣ духа въ Испаніи. Этотъ коментарій не имѣетъ ни малѣйшихъ слѣдовъ простой экзегетики, воспроизводитъ въ большинствѣ случаевъ толкованія Нахманида, но зато онъ содержитъ игры съ цыфрами и словами, чгобъ истолковать масоретскіе знаки, какъ глубокомысленные намеки (Remes). Нужно живо себѣ представить, что въ той самой стравѣ, гдѣ Ибнъ-Ганахъ, Ицхаки ибнъ-Ясусъ, Монсей Гикатила и Ибнъ-Эзра высказали столь смѣлые экзегетическіе взгляды и очистили вкусъ и сужденіе, могъ выступить р. Яковъ Ашери съ такими глупостями и при этомъ разсчитывать на кругъ читателей.

Въ то время, какъ еврейскіе писатели, кабалисты и некабалисты, оставили уже проторенный путь ясной экзегезы и вступили на ложную дорогу, одинъ монахъ впервые проложилъ въ непроходимомъ лѣсу причудливаго толкованія Писанія, принятаго въ христіанскомъ мірѣ еще со временъ отцовъ церкви, узкую дорожку простого объясненія Писанія. Францисканецъ Николай де Лира (1300-1340), професоръ теологіи въ Парижѣ, а позже начальникъ ордена, обученный еврейскому языку, вѣроятно, крещеными евреями, взялъ себѣ за образецъ коментарій Раши къ

י) О Саломъ изъ Въны или Австріи разсказываетъ Яковъ Молнъ (Магарвлъ): שלא היה רגיל כך להגות בארבע בווים.

Digitized by Google

св. Писанію и виервые ввелъ его простое, разумное толкованіе, конечно, съ оговорками, въ христіанскую теологію. Благодаря распросграненію коментаріевъ Лиры (postillae) къ Ветхому завёту, экзегеза Раши пробудила въ христіанскомъ кругѣ склонность къ простотѣ и имѣла вліяніе даже на основателя реформаціи. Заслуга Де-Лиры заключается исключительно въ томъ, что онъ познакомилъ христіанскій міръ съ методомъ толкованія, введеннымъ еврейскимъ экзегетомъ изъ Труа. Между тѣмъ не слѣдуетъ также низко оцѣнивать, что францисканскій монахъ, полный ненависти къ евреямъ не менѣе своихъ братьевъ по ордену и предлагавшій въ одномъ юдофобскомъ сочиненіи властителямъ средства къ обращенію евреевъ, настолько побѣдилъ предубѣжденіе и огдалъ предиочтеніе еврейскому толкователю Писанія предъ христіанскими.

Брать р. Якова, Іегуда Ашери (род. 1284, ум. 1349), походилъ по своей учености и добродвтелямъ на своего брата, не низя лишь его способности внести порядокъ въ хаосъ; послѣ смерти его отца (1327) толедская община избрала его въ преемники по равинату испанской столицы. Свои обязавности онъ выполнялъ съ необыкновенной добросовъстностью и безпристрастіемъ и онъ могъ бы всю общину призвать въ свидътели того, что онъ не имълъ за собой ни малъйшей провинности <sup>1</sup>). Когда Іегуда Ашери изъ-за непріятностей въ своей общинѣ разъ рѣшилъ переселиться въ Севилью, вся община единодушно и неотступно просила его остаться у нея и удвоила его доходы 2). Твмъ не менве онъ не очень хорошо чувствовалъ себя въ Испаніи и, какъ передаютъ, въ своемъ зав'ящании сов'ятовалъ своимъ ияти сыновьямъ переселиться въ Германию, роднну ихъ семейства <sup>3</sup>). Преслъдованія, которымъ подверглись нъмецкіе показали имъ, должно быть, что евреи во время чумы, слѣдуетъ все-таки предночесть жизнь въ Испаніи. Благодаря своему положенію въ нанбольшей общинъ и своимъ общирнымъ равинскимъ познаніямъ, Јегуда Ашери считался величайнимъ авторитетомъ своего времени, еще большимъ, чъмъ его братъ, р. Яковъ. Преимущественно къ нему поступали запросы со всёхъ сторонъ, и онъ давалъ на нихъ подробные и основательные отвъты въ сжатой формъ '). Раванскую письменность онъ не обогатилъ кавимъ либо особевнымъ сочиненіемъ.

Почти всѣ талмудическія произведевія этого времени отмѣчены печатью несамостоятельности и чистой учености. Они или кропотливо собирають уже существующее или опираются на болѣе старый авторитеть и

•) Собрание респонзовъ его וכרון יהודה издано въ Берлинѣ 1846 Б. Розенталемъ и Д. Каселемъ.

<sup>1)</sup> Resp. Jehuda Ascheri № 54.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гедалія нбиъ-Яхія въ Schalschelet. <sup>3</sup>) Т. же.

пишуть коментарія или даже коментарія къ коментаріямъ прежнихъ сочиневій. Іерухамъ б.- Мешуламъ, одинъ изъ многочисленныхъ учениковъ Ашери, провансалецъ, котораго изгнание евреевъ изъ Франции (стр. 204) забросило въ Испанію, собралъ граждански-правовые и ритуальные законы въ два компендіума (1334). Давидъ Абудархамъ пзъ Севильи бездарнымъ образомъ составилъ растянутый трудъ о молитвахъ и обрядахъ (1340). Даже три извѣстиѣйшихъ талмудиста этой эпохи, сторонники школы Нахманида и Бенъ-Адрета, державшіеся вдали отъ ашеридскаго и нъмецкаго направленія: Шемъ-Товъ ибнъ Гаонъ, Іомъ-Товъ Ишбили и Видалъ де Толоза не издали ни одного самостоятельнаго труда, а коментировали Талмудъ или Маймонидовъ религіозный кодексъ. Первый, кабалисть (стр. 230), въ качествъ талмудиста сооставилъ лишь коментарий къ Маймониду <sup>1</sup>) или собственно защиту противъ возраженій Авраама б.-Давидъ, въ которой заключено больше знанія, чёмъ ума. Іомъ-Товъ б.-Авраамъ *Ишбили* (Ritba), родомъ изъ Севильн и жившій въ Алколев де Цинка (1310—1350), былъ талмудическимъ писателемъ, имълъ ясный и проницательный умъ и походилъ на своего учителя, Венъ-Адрета, но онъ вичего не составилъ, кромѣ коментаріевъ къ Талмуду, труду Алфаси и сочиневіямъ Нахманида. Третій выдающійся талмудисть изъ школы Бенъ-Адрета, донъ Видалъ Іомъ-Товъ де Толоза, занимался исключительно религіознымъ кодексомъ Маймонида и выпустилъ первый основательный коментарій къ послъднему, отъ чего онъ и получилъ также свой титулъ (Rab ha-Magid). О его ученой женъ разсказывають остроумный анекдотъ. Когда ея мужъ умеръ, его тезка, Іомъ-Товъ Ишбили, попросилъ руки вдовы. Но она отклонила это предложение столь же остроумнымъ, сколь и оскорбительнымъ примененіемъ талмудической фравы: "Второй Іомъ-Товъ (праздникъ) по сравненію съ первымъ является зауряднымъ (будній день)". Вообще только одинъ талмудическій писатель оставилъ въ это время протоптанную дорожку толкованія и собиранія и вступиль на самостоятельный путь. Это былъ Самсонъ б.-Исаакъ изъ Шинона (1300-1350). Въ методологическомъ трудѣ (S. Keritot) овъ вводилъ читателя своемъ BЪ лабораторію Талмуда, показывая ея операція, причемъ 15лалъ товкія и остроумныя замвчанія. Правда И Самсону НЗЪ подняться Шинона не хватало свободнаго взгляда, чтобъ надъ посмотрѣть Хотя Талмудомъ И на Hero собственными глазами. настоящаго критическаго труда для пониманія Тал-ОНЪ не издалъ муда, онъ все-таки попытался къ этому и во всякомъ случай стоялъ выше въ этомъ отношении своихъ современниковъ. Онъ проявилъ также больше, чёмъ они, пониманія хронологіи талмудической и послё-талмудической эпохи. Въ свое время Самсонъ пользовался большимъ уваженіемъ, хотя о

Digitized by Google

немъ и его жизни очень мало стало извѣстнымъ; онъ, должно быть, обладалъ самостоятельнымъ умомъ, потому что онъ не только держался вдали огъ кабалы, но прямо таки презиралъ ея нечестивую манеру обращаться въ молитвѣ не къ Вогу, а то къ той, то къ другой воображаемой духовной субстанціи (сефира). "Я молюсь", говорилъ онъ, "какъ невинный ребенокъ" <sup>1</sup>).

Если въ Испаніи пришло въ состояніе упадка все еще съ особеннымъ рвеніемъ проводимое изученіе Талмуда, то насъ не должно удивлять, что другія отрасли науки не процвѣтали и совсѣмъ не находили какого-либо внимательнаго ухода. Библейскія занятія, еврейская философія и толкованіе Писанія были почти что вычеркнуты изъ списка; едва доносится къ намъ изъ этого времени единственное имя инсателя, серьезно занимавшагося этимъ. Родина еврейской философіи въ эпоху послѣ Ашери не выдвинула больше ни одного мало-мальски значительнаго философа религіи. Онала мышлевія вполвѣ удалась, благодаря усердному рвенію Аба-Мари, анавемв, наложенной Бенъ-Адретомъ, и ръшительному отвращению Ашери къ философскому изслёдованію. Истинно благочестивые страшились соприкосновенія съ философіей, потому что она представлялась имъ преддверіемъ ереси и невърія, а ханжи показывали себя еще болъе равнодушными къ ней. Нужна была смѣлость для того, чтобъ заняться ею, такъ какъ это влекло за собой лишь осуждение и презр'вние. Кабала уже сделала также свое дёло, затуманивъ глаза своими фокусами. Философское изслёдованіе, правда, приняло такое направленіе, что оно враждебно столкнулось съ религіей. Примъненныя Маймонидомъ связывающія средства для объединенія іуданзма и аристотелеваго міровоззрвнія, при болве глубокомъ разсмотрини, оказались слишкомъ искусственными и обманчивыми. Мость, который онь перекинуль черезь зіяющую пропасть между увѣренностью въ существовании личнаго, вліяющаго на судьбы народовъ и отдѣльныхъ лицъ, Вога, который создалъ міръ, управляетъ имъ, судитъ, караеть, награждаеть ero, и тою теоріею, по которой вселенная нспоконъ въка держится на основаніи строгихъ законовъ необходимости, а Божество образуеть лишь угловой камень этого мірового зданія, не могъ долго сохраниться и уступалъ при всякомъ энергичномъ наступленіи послъдовательной мысли. Для примиренія этихъ двухъ рёзкихъ противоположностей Маймонидъ пожертвовалъ многимъ изъ іуданзма, именно изъ прямого смысла словъ Библіи и еще больше изъ агады. Послѣдующіе мыслители нашли жертвы слишкомъ малыми. Переходя отъ одного слъдствія къ другому, они находили, что многое изъ того, что Маймонидъ считалъ въ

<sup>1</sup>) Resp. Исаака б.-Шешетъ № 157.

іуданзмі прочнымъ, при сильномъ світт разума превращается въ туманъ. Чімъ сміліве выступала теперь философія религіи, тімъ боліве презрівной она становилась въ глазахъ представителей іудаизма. Они не хотіли совсімъ и слышать о ней и вернулись назадъ въ зданіе Талмуда.

"Внутри іудаизма въ наше время существуютъ два класа", такъ одинъ современникъ рисуетъ настроение: "ученики философовъ смѣются надъ Талмудомъ, пренебрегають обрядами ізданзма, вообще все въ священномъ Писаніи объявляють фигуральными выраженіями и мало дорожать релнгіей сь ея предписаніями; другой клась презираеть науку, ругаетъ Аристотеля и его коментаторовъ и не хочетъ и слышать о мышленіп" <sup>1</sup>). Эгу р'язкую противоположность наглядно представляеть милый болтунь, Исаакъ Пулгаръ, въ своемъ страстномъ діалогь, можно сказать въ дракѣ между еврейской религіей и философіей<sup>2</sup>). Представитель талмудическаго іудаизма (Thorani) выступаеть въ этомъ діалогѣ въ видѣ согбеннаго старика съ длинной бородой и появляется онъ въ молитвенномъ одбяніи. Его философскій противникъ-юноша въ вызывающей позв. Въ большомъ народаомъ собраніи (въ Герусалимѣ) оба они спорять другъ съ другомъ съ сильнѣйшей жестикуляціей. Старикъ обваняеть юношу, что послѣдній и его товарищи стремятся разрушить старую вѣру, сдѣлать изъ-за этого разствяние Израиля более продолжительнымъ, задержать его избавление и усилить его гаеть. "Они измвияють религіозные законы, смівются надъ чужія сочиненія, талмудическими мудрецами и распространяютъ C0не признающими Бога; эти философы не посъставленныя лицами, шають молитвеннаго дома, не двлаютъ кистей на краяхъ одежды, не одъвають филактеріевъ на голову и руку". Старикъ уговариваетъ забросать юношу камнями или сжечь его. Послъдній B03D8толпу жаегь въ раздраженномъ тонѣ: "сгарикъ судить о томъ, чего онъ совершенно не понимаеть; философская мудрость (Merkaba) стоить выше Талмуда; законы іуданзма существують не для Бога, который не нуждается ни въ какомъ поклонения, а исключительно для пользы върующихъ въ Иего; они всв имъютъ, такимъ образомъ, разумную цель; поэтому нечего ожидать отъ илъ соблюденія какой-либо награды на томъ свётё, такъ какъ свою награду они несуть въ себе самихъ; вопросъ о томъ, какъ это случается, что грѣшникъ часто бываетъ счастливымъ, а набожный такъ часто несчастнымъ, не имъетъ никакого смысла; добродътель и мудрость сами по себѣ даютъ счастье, порокъ и глупость сами по себѣ являются несчастьемъ".

1) Каспи Stfer ha-Mussar (въ Taam Sekenim) г.1. II.

<sup>2</sup>) Во второй части соч. Пулгара "уль соч.



Такъ какъ старецъ видить, что своей ръзкостью онъ не можетъ добиться своего, то онъ пользуется сатирой и насмѣхается налъ науками. говоря, что предположенія онв выдають за достовврное, заблужденія за истину. Юноша отвѣчаетъ на это: лишь при помощи развитаго ума человъкъ можетъ возвыситься до человъческаго достоинства и быть не похожимъ на животное, потому что вещи познаются не органами чувствъ, а духовнымъ окомъ; лишь благодаря философски образованному уму человѣкъ можегъ огличить истанное отъ ложнаго, справедливое отъ несправедзапрещенное отъ разрѣшеннаго; безъ ляваго, философскаго взгляда люди поддавались бы дикимъ предразсудкамъ, обманамъ и призракамъ; фялософія можеть, поэтому, предъявлять претензів на такую же достов'єрность, какъ и божественное откровеніе. Правов'єрный старикъ въ отв'єть на эго доказываеть, что не Аристотель, а Монсей и не разумъ, а пророчество сообщають истинныя свъдения о Божестве и его управлении міромъ. Исаакь Пулгаръ, очень желая подготовить поражение завзято-върующчмъ, заставляеть старика нарочно говорить глупости и впутывать кабалу, чтобъ сдёлать ее достаточно смешной. Онъ заставляеть его утверждать: благодаря пророческому откровенію, верующіе могуть познавать глубокія тайны высшихъ міровъ, рай и адъ, сонмы ангеловъ и десять кабалистическяхъ субстанцій (Sefirot); набожный можеть при помощи таинственных Божьихъ именъ творить даже чудеса, наприм., перескочить пространство, сдёлаться невидимымъ, лечить болѣзни, возбуждать предвѣщающіе будущее сны, какъ это нимецкіе и французскіе набожные еврен въ дъйствительности дълали; такого покоренія и господства надъ природой цостигають не философскимъ изслѣдованіемъ, а библейскимъ откровеніемъ.

Фялософскій юноша, преувеличивая въ другую сторону, говорить: наука выше пророчества; первая даетъ ясныя и точныя знанія и можетъ дать отчетъ о своемъ образѣ дѣйствій; вторая же, наоборотъ, совершается внѣ сознанія, даетъ лишь темныя, смутныя представленія, потому что она тѣснѣйшимъ образомъ связана съ безграничной фантазіей; поэтому даже талмудисты говорили: "Мудрецъ имѣетъ больше значевія, чѣмъ пророкъ".

Такъ какъ завзято-набожный и защитникъ науки не могутъ рѣшить споръ, слушатели также не въ состоянія ихъ примирить, то послѣдніе требуютъ, чгобъ оба представили свой интересный споръ на разрѣшеніе еврейскаго царя Іерусалима. Послѣдній же высказывается по этому поводу въ слѣдующемъ духѣ: Богъ одарилъ людей двоякаго рода свѣтомъ, свѣтомъ ума и пророческимъ откровеніемъ; такъ какъ оба исходятъ отъ одного творца, то оба они полноправны и не должны желать погасить другъ друга; при помощи ума человѣкъ достигаетъ высшаго міра, разры-

ваеть облака невѣжества и пріобрѣтаетъ вѣчную жизьь; разумъ регулируетъ исключительно его воззривнія, религія же —его дибйствія, его правственное и религіозное поведеніе; поэтому она столь же необходима; такъ какъ человѣкъ не въ состояніп вести чисто теоретическую или также чисто практическую жизнь, но практика руководствуется воззрѣніями, а теорія испытывается дѣйствіями, то философія и религія являются двумя наставницами, которыя руководятъ имъ въ жизни. Царь увѣщеваетъ и подъ конецъ приказываетъ, чтобъ вѣрующій и философъ не ссорились другъ съ другомъ, а мирно уживались, какъ два брата, помогали другъ другу, поддерживали и подкрѣцляли слабыя мѣста одного силой другого.

Исаакъ Пулгаръ (1300-1349), повидимому, пъъ Авилы, писавполемическія сочиненія и эпиграммы противъ выкреста - юдофоба miä Авнера Альфонсо (стр. 239), старался въ этомъ діалогв и вообще въ "Помощь религіи" примирить своемъ сочиненія противоръчіе между върой и тогдашней философіей. Однако, ни приговоръ его царя Іерусалимскаго, ни его собственные доводы не могли заполнить пропасть. Исаакъ Пулгаръ былъ для себя твердо убъжденъ въ истинности іуданзма со всъми его мелочами и не находилъ противоръчія между върой и знаніемъ столь ръзкимъ, чтобъ его нельзя было примирить. Онъ думалъ: каждый истинно философски-образованный соблюдаеть всв религіозныя предписанія, такъ какъ они согласуются съ разумомъ; лишь ученики, полуфилософы, не достигшіе еще зрилости мышленія, отвергають никоторые обряды и презрительно отзываются о еврейскихъ законодателяхъ 1). Исаакъ Пулгаръ, поэтому, горячо защищаль какъ строго върующую набожность, такъ и разсудительное мышленіе. Его главный трудъ въ защиту іуданзма отъ полузнаекъ, невърующихъ, астрологовъ и христіанъ и имъетъ въ виду эту цъль. Однако при всемъ усиліи и всёхъ ораторскихъ пріемахъ онъ не могъ внушить другныть это убъждение. Родственникъ по духу Шемъ-Товъ Фалакеры (стр. 180), онъ не обладалъ логической глубиной, чтобъ даже лишь понять противорѣчіе во всей его непримиримости, не говоря уже о томъ, чтобъ его уничтожить. Лишь по временамъ Цулгаръ развивалъ здоровыя мысли, именно въ своей борьбѣ противъ кабалистическихъ глупостей <sup>2</sup>) и астрологическихъ дурачествъ <sup>в</sup>). Онъ на посланный іуданзму упрекъ въ незначительномъ количествѣ исповѣдующихъ его и ихъ страданіяхъ •) мѣтко возразилъ, говоря: Чѣмъ религія возвышеннѣе и отвлеченнѣе, тѣмъ менѣе она соотвѣтствуетъ безсмысленной толиѣ, потому что на послѣднюю производять впечатлёніе лишь грубыя, наглядныя, чувственныя впечатлёнія

יעזר הדת (V. Также Каспи въ ועזר הדת (י IV. 11.

עזר הדת (<sup>2</sup>

<sup>3</sup>) T. ance.

\*) T. же I, 5.

#### ИСААКЪ ПУЛГАРЪ И ИВНЪ-АЛБИЛІЯ.

и сказочные разсказы о чудесахъ; малое количество приверженцевъ іудаизма не только не свидательствуеть противъ него, но и говорить какъ разъ въ пользу его возвышенности; точно также и многочисленныя страданія Израиля говорять за превосходство его ученія, потому что этимь подтверждается, что имъ руководитъ и его защищаетъ Богъ. "Въ самомъ двлъ, если бъ кто нибудь хотвлъ опросить кругомъ всъ народы, въ средъ которыхъ мы живемъ, желательно ли имъ искоренение евреевъ, то они отдали бы за это деньги и даже части твла; несмотря Ha это, они не могутъ покончить съ намп". Исаакъ Пулгаръ выдвинулъ правпльныя, вытекающій изъ маймонидовыхъ догматовъ въры взглядъ, что въра въ мессіанское избавленіе не составляеть существеннаго пункта ізданзма. хотя многія мівста изъ пророковъ ясно свидітельствують въ пользу будущаго пришествія мессіи <sup>1</sup>). При всемъ этомъ Пулгаръ меньше всего былъ строгимъ мыслителемъ, выставляющимъ плодотворную, стойкую идею. Уже его методъ доказывать высщія истины въ риемованной проз'я съ прим'ясью плохихъ стиховъ выдаетъ слабость его мыслетельныхъ способностей. Онъ умѣлъ хорошо разсказывать, но не убѣждать. Поэтому онъ имѣлъ мало вліянія.

Еще слабе умомъ былъ его современникъ, Давидъ б.- Іомъ-Товъ ибиз-Била (Билія<sup>3</sup>) изъ Португалін. И онъ высказывался въ пользу философін, такъ какъ благодаря ей еще болѣе выступаетъ превосходство Торы. Но изъ этого положенія онъ сдълалъ неправильное употребленіе. Ибнъ-Билія былъ плодовитымъ писателемъ, считалъ себя также поэтомъ и давалъ указанія, къкъ можно составлять стихи. Но его мыслительныя способности были такъ же посредственны, какъ и его поэтический талантъ. Для осв'вщенія основныхъ истинъ іудаизма онъ даже не былъ въ состоянін выдвинуть собственную мысль, а собраль воедино взгляды другнаь мыслителей. Ибиъ-Билія выставилъ тринадцать положеній, нѣкоторымъ образомъ догматовъ іуданзма, которые однако не представляются ни вытекающими изъ общаго принципа, ни сплошь еврейскими, ни вообще строго доказанными. Къ ихъ числу принадлежатъ прежде всего существование ангеловъ, твореніе изъ ничего и вѣра въ загробный міръ духовной жизни. Его ученіе о душѣ, на которомъ 687 постронлъ ПЯТЬ догматовъ, является безсмысленной смѣсью двухъ противоположныхъ системъ: TO душа должна явиться изліяніемъ Божества, то --- простой склонсаморазвитію. По метнію Ибев - Билін. ностью, подлежащею Topa стоять философскихъ истинъ и убъдительнъе, чቴмъ выше 0B\$, доказана чудесами; ея содержаніе имбеть поверхностное значеніе для

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) T. же I. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Его главное соч. י״ג יכודות המשכיל въ Dibre Chachamim стр. 56.

толны и глубокое для посвященныхъ. Вибств съ Бахіей (т. VII стр. 38). Ибнъ-Билія считаль, что самое добросовѣстное выполненіе ритуальныхъ законовъ не создаетъ совершенства благочестиваго еврея, а исключительно лишь ясное познание Бога и правственный образъ мыслей. Наилучшимъ изъ созданнаго имъ является догмать о томъ, что награда и наказаніе для аущи не есть чувство, идущее извиб, а заключается въ ней самой, въ удовлетворении и радости по поводу добросовъстной религиозной и нравственной жизви или въ горѣ о неудачной. Если прибавить eme. что Ибиъ-Билія вплелъ въ свой коментарій къ Пятикнижію астрологическія причуды, то и онъ можеть явиться доказательствомъ упадка дуга среди евреевъ Пиренейскаго полуострова въ это время.

Носителей нісколько возвышенной мысли въ это время сліздуетъ, цоэтому, искать не по сю сторону Пиренеевъ, а по другую, въ южной Францін, гдѣ они удержались вопреки внѣшнимъ непріятностямъ. Здѣсь наука не презиралась. Здёсь, именно въ общинѣ Перииньяна, существовало своего рода общество, занимавшееся философіей и развивавшее ее 1). Въ Провансъ жили три горячихъ сторонника метафизическаго объясненія іуданзма: Каспи, Герсонидь и Видаль Нарбони. Они, правда, не открыли міру никакихъ новыхъ идей и тёмъ менёе они создали законченную систему. Однако, тѣмъ, что они болѣе и опредѣленнѣе продумали идеи времени, серьезиве и основательнее ознакомились съ метафизическими вопросами и сдѣлали изъ маймовидовыхъ предпосылокъ неумолимые и смълые выводы, подвергшіе сомитнію воображаемое единодушіе между іуданзмомъ и современной философіей, они лишпли опоры половинчатость и слабость, игравшія формулами и почивавшія на лаврахъ унаслівдованныхъ выводовъ. Своимъ послъдовательнымъ мышленіемъ они, правда, навлекли на себя также подозр'вніе въ томъ, что шли дорогой нев'трія; этн подоврѣнія исходили отъ тѣхъ, которые иорабощены обрядовою іуданзма и препятствують доступу свѣта стороною KЪ Hemy. X0тя всѣ трое горячо были преданы іуданзму и также строго соблюдали обряды, однако нѣкоторыя ихъ выраженія и положенія, къ которымъ ихъ приводило ихъ послѣдовательное мышленіе, придавали имъ видъ еретиковъ. Въ то время, когда религія имѣла стойкое, такъ сказать кристализованное, строеніе, каждое, даже самое незамътное уклоненіе отъ вылитой нормы тотчасъ же являлось ересью.

Бонафушь Іосифь б.-Аба-Мари Каспи (Ибнъ-Каспи, род. 1280, ум. 1340) быль родомъ изъ Аржантьера въ южной Францін, почему онъ и прибавилъ себѣ еврейское имя "серебряный""), по жилъ въ не принадлежавшемъ Франціи Тарасконю, или скорѣе проводилъ тамъ

<sup>1</sup>) По словамъ Монсея Нарбови, цитированнымъ Мункомъ Mèlanges стр. 504.

\*) Argent знач. серебро. Ped.



большее пли меньшее время. Онъ напоминалъ Ибнъ-Эзру любовью КЪ путешествіямъ, безнокойнымъ характеромъ и склонностью къ сочинительству: но былъ болѣе серьезенъ и одаденъ меньшимъ умомъ и юморомъ, къ тому же богатъ и поэтому независимъ 1). Съ наступленіемъ врѣлаго возраста, на тридцатомъ году жизни, въ Іосифѣ Каспи пробудилось непреодолимое влечение къ философскому изследованию и вдохновение къ мудрости и ясному познанію, которыя не оставляли его въ теченіе всей его жизни. Для Каспи мудрость олицетворилась и воплотилась въ Маймонидѣ. Онъ сожалвлъ, поэтому, только о томъ, что онъ не былъ его современникомъ. "Почему я не жилъ во времена. Маймоннда или почему онъ не родился позже?", такъ горевалъ онъ серьезно и горько<sup>2</sup>). Думая, что потомство Маймонила должно было унаслёдовать его глубокую мудрость, онъ отправился (1312) въ Егинетъ. Между твиъ онъ горько обманулся. Правнукъ Маймонида, Авраамъ II, тотъ самый, который вернулъ къ іуданзму караныскую общину (стр. 229), и всё потомки Маймонида были набожными, хорошный равинами, но о философій они не имбли никакого представленія. Они не выдавались даже въ знаніи Талмуда. Негодуя, Каспи воскликнулъ: "Горе твмъ, которые идутъ въ Египетъ за помощью »)". Послѣ того, какъ онъ пробылъ нъсколько мъсяцевъ въ Египтъ и на Востокъ и убъдился, что св'втъ знанія потухъ въ странахъ Востока, онъ вернулся назадъ во Францію и сталъ работать надъ пріобр'втеніемъ собственными силами изъ книгь высшаго знанія, котораго онъ жаждалъ. Во время пастушескаго преследования или следовавшихъ за ними обвинений евреевъ въ отравленій колодцевъ (стр. 213) Касин быль поставлень предъ искущеніемь: отказаться отъ своей вѣры или пожертвовать для нея своей жизнью. Онъ остался вѣренъ своей религін, но ему все-таки удалось спастись '). Едва спасшись, онъ посвятилъ всю свою двятельность исканію истины и изучалъ для этого священное Писаніе и философскіе источники; онъ составилъ также планъ целаго ряда сочиненій, которыя онъ хотель разработать для себя и своихъ сыновей, предпринялъ съ этой цѣлью дальнія путешествія въ Каталонію, Майорку, Арагонію, Валенцію (1327-32) и даже собирался переправиться черезъ проливъ въ Фецъ, такъ какъ овъ слышалъ, что тамъ живутъ еврейскіе мудрецы, у которыхъ онъ разсчитывалъ чемунибудь поучиться. Уже иятидесяти лёть оть роду, вооруженный значительными знаніями, онъ все еще смотрѣлъ на себя, какъ на ученика, и тосковаль по великомъ учителѣ или по крайней мѣрѣ по достойномъ товарищё или воспріимчивомъ ученикѣ, съ которымъ онъ могъ бы обмѣняться

\*) T. же. \*) Въ קבוצת כסף ד.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bъ קכוצת כסף.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) У Кирхгейма предисловіе комент. Каспи къ Моге.

мыслями по поводу философскихъ вопросовъ'). У себя на роднит онъ встритилъ мало единомышленниковъ, чтобъ соглашаться на такія изысканія. Со своямъ современникомъ, Герсонидомъ, онъ, повидимому, не былъ знакомъ. '

Изъ Валенији Касин написалъ своему двенадцатилетнему сыну, котораго онъ оставилъ въ Тараскояв, нвито вродв последняго наставленія (элуль-августь 1332), "на случай, если вътеръ занесъ бы его въ дальнія м'вста или смерть разобщила бы его съ нимъ". Это зав'ящаніе содержитъ его символъ вѣры и написано удивительно сердечно. Онъ хотѣлъ оставить своему сыну въ качествъ наслъдства своп глубокія убъжденія. внушить ему сильнайниую любовь какъ къ јуданзму, такъ и къ философскому знанію, удержать его отъ обѣнхъ крайностей, отъ равнодушія къ религін или къ наукѣ, и вручить ему въ то же время учебный планъ. Онъ пяшетъ: "истина ви боязлива, ви стыдлива и не должна быть таковой <sup>2</sup>); ядро іуданзма нли візры, впервые открытой міру Авраамомъ, заключается въ четырехъ заповѣдяхъ: признавать Вога первой, единственной, духовной (безтвлесной) силой, любить Его и почитать; но не излишие множество остальныхъ предписаній еврейскаго ученія, потому что для уваженія и выполненія той, кажущейся столь простой, идеи необходимы высшія усидуха и всего существа; такъ какъ человѣкъ не во всякое время лія возвышенно. истина всегда очевидна, мыслитъ ему не н онъ "стонтъ на срединѣ между ангеломъ и звѣремъ", то онъ нуждается въ непрерывномъ напоминанін, въ постоянномъ указываніи на источникъ всего существующаго и всего мыслящаго; именно для этого даны и предписаны заповѣдп и запреты іуданзма; чѣмъ болѣе истинный еврей обогашается знаніями и чёмъ выше онъ поднимается по ступенямъ философія. твыъ сильнее онъ научается признавать необходимость религіи и закона; высшая философская истина не является врагомъ іудаизма, а его другомъ н сестрой; поэтому непростительно завзятымъ талмудистамъ, презирающимъ науку за то, что нёкоторые изъ ся недостойныхъ учениковъ отвериулись отъ іуданзма; изъ-за своего незнанія враги философіи впадають въ величайшій грвиъ, создавая себв самое недостойное представленіе о Богв". Каспи поучаетъ своего сына постепенно обогащать свой умъ Вибліей и Талмудомъ, естествознаніемъ и метафизикой и именно "святой книгой" Маймонида и создать изъ себя апостола объединенія философіи (More) и іуданзма.

1) Въ его завѣщаніи.

בני עוד דבר ואטרת אליהם (אל הרבנים) אבי השביעני לאמר: אין ראויה 15: \*T. же נא דבר ואטרת אין ראויה \*T. אין האויה האמת) לא פתרנית ולא ביישנית.



Почему же все-таки Каспи былъ осужденъ архи-набожными ')? Развъ не выступаеть въ защиту іуданзма во всемъ его объемѣ, даже онъ талмудическаго толкованія и агады? Онъ, правда, высказалъ свое презрѣніе сухому, безсмысленниому равинизму и осмѣялъ его. Онъ разанекдоть: разъ онъ хотвлъ сдёлать пиръ для своего друга, сказываетъ но его куларка разстроила ему удовольствие тёмъ, что всунула употреблявшуюся для молочной инщи ложку въ горшокъ съ мясомъ; тогда онъ обратился къ равину, чтобъ узнать, можно ли использовать для инра это мясо; заставъ равина въ кругу близкихъ за богато уставленнымъ столомъ, онъ долго долженъ былъ ждать ответа <sup>3</sup>). Однако такія нацадки съ его стороны на существующій ізданзять были не серьезны. Практически онъ, должно быть, такъ же строго соблюдалъ всв предписанія, какъ онъ рекомендовалъ это своему сыну и публикѣ. Но въ теоріи Бонафушъ Каспи выставилъ положенія, которыя, несмотря на его мивніе, что они обоснованы въ религіозной философія Маймонида, выходять за предълы ея. Среди почти необозримаго множества его сочинений о еврейской грамматикъ, библейской экзегетикъ и философскихъ предметахъ ни одно не имъеть такого значенія, какъ его двойной коментарій къ маймонидову "Путеводителю", въ которомъ онъ излагаетъ смѣлыя мысли (послѣ 1332), на которыя смотрёли, какъ на ересь.

Маймонидъ объявилъ размышленіе о Богѣ и міропорядкѣ почти религіознымъ актомъ и поставилъ его такъ высоко, что Каспи, опираясь на это, приписывалъ усовершенствованному мышленію человѣка способность творить почти чудеса и думаль, что этимъ сумфеть разръшить трудивйшія проблемы философіи религія. Какъ можеть божественное Провидѣніе прона отдъльные человъческіе поступки, разъ Богъ стираться обравнимание только на общее въ міроздании, а не на частное съ шаетъ его действіями? Касин думаль, что онь нашель ключь кь этой загадкв въ слѣдующихъ соображеніяхъ: какъ только человѣкъ обогащаетъ свое мыплевіе н возвышаетъ его до богопознания, благодаря чему BCTYнаеть въ связь съ всеобщимъ міровымъ духомъ (Sechel ha-Poel), Богъ вступаеть въ его голову; "ибо Богь есть мышленіе, и мышленіе есть Богъ"; мыслящій челов'якъ, пока онъ пребываетъ въ этомъ высокомъ настроеніи мышленія, является частью мірового духа или также Вога. который есть первопричина всего. Эта возвышенная, полная Божесгва, мыслительная двятельность или, что то же самое, "Богъ въ его го-.10BÅ" руководить человѣкомъ во всемь, охраняетъ его отъ зла и пред-

<sup>1</sup>) Симономъ Дураномъ и Абрабанелемъ.

<sup>2</sup>) Завъщание гл. 14.

Томъ **VIII** изд. Э. Шермана



ставляеть, однимъ словомъ, его Провидѣніе 1); о такомъ мыслителѣ священное Писаніе говорить: "Съ нимъ Вогъ".

Далее Касин говорить: высшей ступени такой возвышенной мыслительной способности достигъ Монсей; поэтому въ Виблін онъ называется "Божьимъ челов'вкомъ"; онъ былъ тёмъ Адамомъ, котораго создалъ Богъ; вся глава о твореніц міра является въ сущности объясненіемъ восходящихъ и нисходящихъ ступеней, которыя прошелъ духовный ростъ Монсея <sup>3</sup>): BЪ своемъ высокомъ мыслительномъ настроени онъ принялъ Тору. Каспи оставляеть неопредвленнымъ, открылъ ли Тору Монсей или Богъ \*), что, копо его взглядамъ, совсемъ не уменьшаетъ ея божественности н нечно. обязательности, такъ какъ духъ Моисея былъ равнымъ образомъ и духъ Бога. Маймонидъ склонялся къ воззрѣнію, что міръ имѣетъ начало во времени. Касин, подъ вліяніемъ ученія Авероеса, освоялся, наобороть, съ мыслью, что первичное вещество въчно существовало и что твореніе заключалось только въ томъ, что Богъ придалъ этой первичной матеріи формы "). Касин значительно болве, чёмъ Маймонидъ, старался свести на естественныя явленія библейскія чудеса: остановку солнца во времена Інсуса Навина, воскресеніе мертвыхъ пророками Иліей и Элишей 3). Толкованіе Писанія, составленное Касии, конечно, точно также носить отпеискусственности. Хотя онъ зналъ простой смыслъ словъ чатокъ правило, что не слъдуетъ уклоняться отъ И ВЫДВИНУЛЪ этого смысла. все-таки овъ не разъ нарушалъ это правило. Перетолковывалъ же онъ часто слова Маймонида, чтобъ выжать изъ нихъ желательный ему смыслъ! Конецъ этого талантливаго фанатика философскаго мышленія не извъстенъ. Кажется, что во время путешествія онъ умеръ въ мѣстности, гав онъ оставался неизвъстнымъ и не замъченнымъ, и сталъ жертвой своего влеченія къ знанію.

Болѣе выдающейся и талантливой личностью былъ его младшій современникъ и землякъ, Леви б.- Герсонъ или Леонъ де Баньолъ, называвшійся также Левъ Еврей, болѣе извѣстный подъ своимъ литературнымъ псевдониномъ Герсонидъ (род. 1288, ум. 1345). Онъ былъ родомъ изъ одного ученаго семейства и причислялъ къ своимъ иредкамъ того Леви изъ Вилефранша, который косвенно вызвалъ наложеніе запрета на науку (стр. 183). Несмотря на анавему Бенъ-Адрета противъ ознакомленія юношества съ науками, онъ рано былъ посвященъ въ нее и

<sup>3</sup>) Т. же стр. 30, 52, 98, 109, 113, 121.

1 ÷.

<sup>3</sup>) Т. же стр. 99. <sup>4</sup>) Т. же стр. 100. <sup>5</sup>) Т. же стр. 53, 115.



כי השכל הוא האל Коментарій къ Моге стр. 98. Зам'вчательны его выраженія: (י והאל הוא השכל א אנהנו מביאים האל בתוך ראשינו—ואותו השכל האישי הפרטי שבראשינו בפעל . . . הוא המשכיל והמשגיח בפרטי עניגינו ומאורענו.

могъ прежде, чѣмъ онъ достигь еще тридцатилѣтияго возраста, взяться за обширный, основательный философскій трудь 1). Герсонидь был: разносторонній и основательный челов'якъ, которому противны были поверхностность Поэтому онъ такъ глубоко проникалъ въ разнообрази половинчатость. **и**вйшія, привлекавщія его, области знанія: математику, естественныя науки, медицину, астрономію, метафизику, библейскую экзегетику и талмудъ, что онъ обогатилъ въ большей или меньшей стецени цочти всѣ и оставилъ о нихъ сочинения. Въ астрономии онъ внесъ поправки къ своимъ предшественникамъ и сдълалъ столь точныя наблюденія, что спеціалисты положили ихъ въ основание своихъ вычислений. Онъ изобрѣлъ инструменть, при помощи котораго могли быть сдъланы точныя наблюденія надъ звъзднымъ небомъ. Это изобрѣтеніе такъ сильно воодушевило этого, лишеннаго поэзін. человѣка, голова котораго была полна сухими числами и логическими выводами, что онъ составилъ по этому поводу еврейское стихотвореніе, нѣчто вродѣ загадки 2). Онъ выступалъ Гтакже и въ медицинской литературѣ и открылъ лекарства. Даже въ качествѣ основательнаго талмудиста онъ пользовался въ свое время значительной извёстностью и такъ какъ онъ любилъ порядокъ, то составилъ методологическое руководство къ Мишив »).

Маэстро Леонъ де Баньолъ, какъ его называли въ качествъ врача, поперемѣнно жившій въ Оранжь, Перпиньянь и въ тогдашней резиденціи папъ, Авиньоню, имѣлъ счастье не принадлежать къ евреямъ собственно Франціи. Онъ такимъ образомъ не пострадалъ при изгнаніи своихъ единоплеменниковъ изъ этой страны (стр. 201), но его сердце обливалось кровью при видѣ страданій, которымъ подверглись изгнанники. Онъ былъ пощаженъ также паступескимъ преслъдованіемъ и послъдовавшими за нимъ несчастьями. Какъ разъ въ то время началась его плодотворная литературная двятельность, длившаяся болѣе двухъ десятилѣтій (1321—1343 ). Однако ни одно изъ его сочиненій не привлекло такого вниманія, какъ его религіозно-философскій трудъ (Milchamot Adonai), въ которомъ онъ съ такимъ хладнокровіемъ и спокойствіемъ развивалъ самыя смелыя метафизическія идеи, какъ будто онъ совсемь не безпоконлся о томъ, чго за уклонение отъ обычнаго круга представлений онъ могъ бы быть осужденъ и признанъ еретикомъ. "Если мон утвержденія правильны", такъ онъ говорилъ, "то порицание можетъ лишь меня прославить". Онъ совсёмъ даже не хотёлъ вступать въ споръ, подобно

<sup>1)</sup> Конецъ V отдѣда ero Milchamot.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Часть этого стихотворения איל המקל сообщена Эдельманомъ въ Dibre Chefez стр. 7.

<sup>•</sup> Свое большое астрономическое сочинение онъ составиль въ ноябръ 1328 г.

Каспи или Пулгару, съ напвно-вфрующими врагами науки. Едва удостаивалъ онъ ихъ со своей идейной высоты презрительнаго взгляда: "Для этихъ людей вполнѣ достаточно впоры, пусть они ее сохранятъ и не обвниманія на знаніе" <sup>1</sup>). Леонъ де Баньолъ ращаютъ принадлежалъ къ числу не часто появляющихся мыслителей съ величественнымъ видомъ. ншушихъ правды самой по себъ, не считаясь съ другими цълями. Въ этомъ отношенія онъ стоялъ выше самого Маймонида, который своими работами стремился къ прославленію іудаизма и къ устраненію возраженій, направленныхъ протпвъ его истанности. Леви б.-Герсонъ, наоборотъ, прямо высказывалъ, что нужно открывать истину даже въ томъ случаѣ, когда она сильнѣйшимъ образомъ противорѣчила бы Торѣ, ибо послѣдняя не представляеть какого нибудь тираническаго закона, желающаго навязать неправду въ видѣ правды, а хочетъ привести прямо къ истинному познанію »); если найденная истина согласуется съ библейскими изреченіями, то это тыть болье радостно. По безпощалности своего мышленія среди изслѣдователей Герсонидъ равенъ только Сиинозѣ. Онъ не еврейскихъ никакой тапиственности въ наукъ, какъ многіе изъ признавалъ также его предшественниковъ и даже Маймонидъ, предназначившій свой философскій трудъ исключительно для избраннаго круга и желавшій, чтобъ онъ оставался недоступнымъ простой толив. Леонъ-де Баньолъ, наоборотъ, хотвлъ, чтобъ изслъдованные имъ вопросы были обнародованы, будучи убъжденъ, что правда не можетъ причинить какой-вибудь вредъ. Онъ не слёдовалъ также рабски за считавшимися непогрёшимыми авторитетами философіи. Онъ противопоставлялъ свой собственный взглядъ не только Маймониду и Авероесу, но и Аристотелю.

Выводы его работъ съ точки зрѣнія современнаго положенія добытыхъ человѣкомъ воззрѣній не представляютъ, правда, особенной цѣнности; но этимъ не умаляется признательность за его ревностное, неутомимое стремление къ ясности и свёту. Ему предстояло разрёщить значительно болѣе трудную задачу, чѣмъ Маймониду. Послѣ смерти послѣдняго область философія, благодаря Авероесу и его ученикамъ, которыхъ Герсонидъ долженъ былъ принять во вниманіе, стала обширнѣе и сложнѣе. Вопросы, которые въ маймонидово время едва намѣчались, въ эноху философа изъ требовали уже окончательнаго разрѣшевія. 0нъ Баньола своего и былъ способенъ къ тому, чтобы взяться за нихъ. По силѣ діалектики Леви б.-Герсонъ точно также имветь лишь немногихъ равныхъ себв. Самую запутанную и самую гонкую тему онъ умѣлъ изложить съ порази-

<sup>1</sup>) Преди ловіе къ Milchamot, главному соч. Герсонида, изд. въ первый разъ Яковомъ Меркаріей въ Riva di Trenta 1560, во второй разъ въ Лейпцигъ 1866.

<sup>2</sup>) Т. же изд. Riva стр. 2 и отд. IV, стр. 69.

тельной легкостью, разбить ее на элементы и взвёснть всё доводы за н противъ. Эга необыкновенная его способность еще болѣе изощрилась благодаря его талмудическому воспитанию. Его можно было бы назвать живой логикой. Однако въ немъ также замѣчательно, что онъ не всегда удовлетворялся понятіями и силогизмами, но любиль справляться также человѣческаго опыта и придавать съ фактами природы и значеніе наъ отвъту. Его превосходныя знанія охраняли его отъ логическаго и діалектическаго излишества. Его изложеніе не очень привлекательно, потому что онъ хотвлъ, какъ ОНЪ опредѣленно высказалъ, показать голую правду такъ. какъ она eers. безъ всякихъ прикрасъ. стилистическими пріемами; Онъ нарочно пренебрегалъ онъ тотвлъ не ослѣплять или уговаривать, а убѣждать 1). Онъ очень хорошо вналъ, что за напышенными, цвътистыми фразами неръдко скрывается безсиліе мысли.

Леонъ де Баньолъ не создалъ какой либо полной, законченной, религіозно-философской системы, а лишь точнѣе и опредѣленнѣе своихъ преднественниковъ охватилъ вопросы, интересовавшие мыслителей того времени<sup>3</sup>). Существование Бога, какъ первой и необходимой причины всего существующаго, духовнаго и матеріальнаго, --- этоть пункть считался тогда исчернаннымъ и не нуждался боле въ доказательствахъ. Но вопросъ, вечны ли міръ или его основа или созданы, былъ снова поднятъ Авероесомъ, и Герсонидъ хотвлъ приблизить его къ своему разрѣшенію. И онъ не могъ отказаться отъ эмпирическаго положенія, по которому нічто не можетъ возникнуть изъ абсолютнаго ничего, и поэтому, подобно Касии, допускалъ твореніе изъ испоконъ вѣковъ существовавшаго первичнаго вещества; но онъ придаетъ этой первичной матеріи столь скудное, р'ядкое, безформенное существованіе, что она равняется почти ничему. Можно поэтому съ одинаковымъ правомъ сказать: міръ созданъ изъ чего-то нли созданъ Ш3Ъ ничего<sup>3</sup>). Когда-то Богъ далъ этому скудному форму и возможность дальнёйшаго развитія формы, и это веществу былъ актъ творенія. Въ качествѣ фактическаго доказательства въ пользу вселенной во времени Герсонидъ указалъ: науки развитія nocreпенно все болѣе укрѣплялись и развивались изъ маленькихъ начатковъ. языки, искусства, государственныя устройства также усовершенствовались; если бъ міръ съ самаго начала находился въ одной и той же смѣнѣ зарождения и гибели, то для всёхъ этихъ произведений человёческаго духа возможенъ былъ бы не прогрессъ, а вѣчный застой, что утверждалъ Авероесъ.

Разъ Богъ создалъ міръ изъ "почти несуществующей" основной матеріи, то Онъ знаетъ вещи, а также свободныя дъйствія человъка; но

<sup>4</sup>) Milchamot предисловіе стр. 3. <sup>2</sup>) Т. же VI стр. 68.

<sup>3</sup>) Т. же стр. 60. <sup>4</sup>) Т. же стр. 58.

этимъ не уничгожается свобода воли, потому что Вогъ по своей собственной природѣ знаетъ происходящее и всѣ возможности, которыя осуществятся въ томъ или иномъ видъ ч); на этотъ, Богомъ созданный, міръ для сохраненія его простирается божественное провиденіе; въ низшей copeрѣ сохравяются исключительно виды и роды, тогда какъ отдъльныя CYшества подвержены всякимъ случайностямъ; но въ человѣческомъ родѣ отдёльныя лица могуть, благодаря высшему познанію и нравственности, подняться H образовать собственный видъ, вступить въ связь СЪ пріобръсти взглядъ будущее міровымъ духомъ. даже на Я COOTношеніе вещей и съ помощью этого защитить себя отъ несчастныхъ случаевъ <sup>2</sup>). Герсонидъ утверждалъ, что у человѣка есть способность предвидѣнія, и онъ можетъ такимъ образомъ открыть завѣсу будущаго и, напрягая умъ, подымая душу къ въчному и неизмънному и уединяясь отъ человъческаго общества, достичь степени пророка. Онъ допускалъ даже возможность предчувствій и волшебства <sup>3</sup>). Леонъ де Баньолъ очень мало имѣлъ противъ библейскихъ чудесъ, значительно меньше, чёмъ Каспи. Ихъ возможность вытекала для него изъ донущенія творенія міра: ихъ слёдуразсматривать, какъ меновенные акты творенія; ихъ реальность подетъ тверждалась для него достовърными священными книгами •). Въ ученіи о безсмертіи онъ рѣшительно отклонился отъ сдълавшагося тогда господствующимъ взгляда, по которому душа усопшаго совершенно и безъ остатка растворяется и исчезаетъ въ міровомъ духѣ. Герсовидъ же, наобороть, допускаль индивидуальное, различное по степени безсмертіе, смотря по стеиени совершенства, достигнутаго душой здѣсь на землѣ 5).

Послѣ того, какъ Герсонидъ допустилъ пророчество и чудеса, которыя были имъ, по его мићнію, философски доказаны, откровеніе Торы являлось для него непоколебнымъ фактомъ, не нуждающимся болѣе ни въ какихъ доказательствахъ; она, имветъ, конечно, какъ и все созданное Вогомъ, цѣль и именно очень возвышенную цѣль: она хочетъ привести къ истинному блаженству: Богъ хотълъ этимъ завершить и осуществить свой иланъ провидънія для благородиъйшаго существа на земль; откровеніе іуданзма предначертало цилесообразное при помощи совершенно опредиленныхъ указаній, что двлать и чего не дълать, то, чего невозможно опредѣленнаго формулировать BЪ видѣ закона, наприм., поскольку человъкъ долженъ владъть своей радостью или неудовольствіемъ, было изложено въ формѣ разсказовъ, въ которыхъ показаны достойные подражанія примѣры; наконецъ, нѣкоторыя ученія, которыя не такъ легко постигнуть на трудномъ пути познаванія, были наглядно изложены проро-

<sup>1</sup>) Т. же III. <sup>2</sup>) Т. же IV. <sup>3</sup>) Т. же I. <sup>3</sup>) Т. же IV. <sup>3</sup>) Т. же I особ. гл. 11 – 13.



ками; и Талмудъ заключаетъ въ себѣ эти три составныя части: законы (Halacha), примпъры и ученія (Agada <sup>1</sup>). По этому масштабу Герсонидъ толковалъ священное Писаніе. Онъ, какъ почти всѣ еврейскіе философы среднихъ вѣковъ, придерживался того ошибочнаго взгляда, согласно которому свяшенное Писаніе или совпадало съ аристотелевой философіей или, по крайней мѣрѣ, не противорѣчило ей. Вообще Леви б. - Герсонъ не былъ свободенъ оть ошибокъ своего времени. Онъ увлекался также астрологіей. Согласно своему толкованію, онъ предсказывалъ пришествіе Мессіи на 1358 годъ и хвасталъ этимъ своимъ исчисленіемъ<sup>2</sup>), хотя оно уже было до него сдѣлано Авраамомъ б.-Хія и Нахманидомъ.

Несмотря на свою выдающуюся талантливость. Герсонидъ имълъ небольшое вліяніє на іуданзыт. Набожные осуждали его за безпощадныя изслѣдованія и за двусмысленное отношеніе къ ученію о твореніи. Главный его трудъ "Войны Бога" они называли: "Войны противъ Бога". Зато ОНЪ былъ оцфненъ изслёдователями. **христіанскими** Ilaua Климентъ VI велѣлъ, еще при жизии автора, который, можетъ быть, его лечилъ, перевести на латинскій языкъ изъ его труда отдёлъ объ астрономін и о новонзобр'втенномъ инструментв (1342<sup>3</sup>). Онъ находился въ сношеніяхъ съ христіанскими учеными. Конецъ жизни Леона де Баньолъ неизвъстнымъ, какъ и конецъ Іосифа Касии. Но едва ли остался онъ дожилъ до того года, когда фанатизмъ и чума наперерывъ устранвали дикую травлю его единоплеменниковъ и уничтожали изъ тысячами.

Самымъ младшимъ изъ трехъ провансальскихъ философовъ этого времени былъ Моисей б.-Іошуа Нарбони, названный также маэстро Видаль (род. 1300, ум. 1362 ч). Его отецъ, Іошуа, родомъ нвъ Нарбоны, но жившій въ Перияньянъ, горячо интересовался еврейской, т. е. маймовидовой, философіей и знакомиль съ ней, несмотря на объявленную противъ этого анаеему, своего тривадцатилътняго сына. Видалъ Парбони былъ такимъ же фанатическимъ поклонникомъ метафизики, какъ Касии. Больше всего онъ почиталъ Маймонида и Авероеса, труды которыхъ онъ преимущественно комментировалъ. Его путешествія отъ подошвы Пиренеевъ до Толеды и снова назадъ до Соріп (1345-1362) обогатили и пополнили его знанія. Его интересовало все, что достойно изученія, и онъ внимательно наблюдаль это. Неудачи и страданія не въ состоянів были уменьшить его ревностное отношение къ изслъдованию истины. Разъяренныя толиы черни нацали вслёдствіе черной смерти на общину Серверы. Видалъ Нарбони долженъ былъ убъжать вмъсть съ остатками общины, потерялъ свое имущество и, что для него было еще ужаснѣе, свои доро-

- <sup>2</sup>) Ком. къ кн. Даніила
- \*) Мункъ Melanges стр. 500.
- •) Т. же стр. 592.

<sup>&#</sup>x27;) Предисловіе ком. къ Пятики.

гія книгп. Это однако ему не помѣшало; онъ продолжалъ свою работу съ того мѣста, гдѣ его прервали. Настоящей самостоятельности онъ, правда, не достигъ; онъ былъ върнымъ перипатетикомъ съ авероистской окраской. Огносительно него нужно еще меньше спрашивать, что онъ создалъ проч-Въ своемъ главномъ трудъ, коментаріи къ маймонидовой филосонаго. фіп религіи 1), надъ которымъ онъ работалъ съ перерывами семь лёть невадолго до своей смерти (1355-1362), онъ старался объяснить взгляды Маймонида при помощи авероистскихъ положеній. Нарбони толковалъ іуданзыть какъ введеніе къ достиженію высшей ступени теоретическаго п нравственнаго совершенства и держался обычнаго въ то время взгляда, отъ котораго освободился только Герсовидъ, что Тора имъетъ двоякій смыслъ, простой, грубый для безсмысленной толпы и болѣе глубокій, метафизическій для класса мыслителей. Еретическіе взгляды, т. е. такіе, которые гръшили противъ общаго сознанія іуданзма, выставиль также Нарбони, но не съ искренностью и откровенностью Леви б.-Герсонъ. Чудеса критиковалъ и онъ и охотно совсемъ удалилъ бы ихъ. Но свободу воли у человъка онъ защищалъ философскими доводами 2) противъ фатализма въроотступника Авнера Альфонсо (стр. 238), которымъ послѣдній прикрашивалъ свое отпаденіе отъ іудаизма. Когда онъ въ преклонномъ возрастѣ собирался возвратиться изъ Соріи, гдё онъ прожилъ много лётъ, къ себѣ на родину по другую сторону Пиренеевъ, его неожиданно постигла смерть почти посреди его работъ.

Если бы каранмъ Аронъ б.-Илія Никомеди долженъ былъ также быть причисленнымъ къ философамъ этого времени, то онъ имълъ бы довольно илохой видъ въ обществъ Леви б.-Герсонъ и остальныхъ провансальскихъ мыслителей. Незначительное количество его философскаго значёмъ самостоятельнаго мышленія было болѣе дѣломъ учености, нія. Аронъ II изъ Никомедіи (въ М. Азіи, род. 1300, ум. 1369 <sup>3</sup>), жившій, въроятно, въ Канръ, превосходилъ лишь своихъ невъжественныхъ единовърцевъ, но на много столътій отсталъ отъ равнинстскихъ философовъ религіи. Его выводы звучали, какъ голосъ изъ могилы или челов'вка, проспавшаго много покол'вній и говорящаго языкомъ старины, котораго новые современники ужъ болѣе не понимаютъ. Аронъ Никомеди знаетъ изъ философія исключительно то, что онъ читалъ въ караимскихъ сочиненіяхъ временъ Саадін и Іосифа Албасира (VI т. стр. 232) и въ трудъ Маймонида. Онъ находился еще въ полуснъ мутазилитовъ и не вполить зналь, что четырнадцатое стольтіе выдвинуло иныя философскія

1) оконч. въ іярѣ 1362 (полное изд. Голдентала, Вѣна 1852)

<sup>2</sup>) הבאמר הבהירה (въ сборникъ Дibre Chachamim стр. 41 и слъд.) соч. за из-יעץ חיים во смерти. <sup>3</sup>) Деличъ, предисловіе къ глави. соч. Арона יעץ חיים сколько мъсяцевъ до его смерти. проблемы, чёмъ десятое. Его релягіозно-философскій трудъ подъ названіемъ: "Древо жизни" (Ez Chajim) имѣетъ поэтому видъ окаменѣлости. Онъ касается метафизическихъ вопросовъ: существованія Вога, атрибутовъ, безтѣлесности, вѣчности или начала вселенной, ученія объ ангелахъ, вопроса о прощеніи, природы зла въ мірѣ, пророчества, безсмерлія; онъ лишь противопоставляетъ другъ другу различные взгляды и высказывается за напболѣе вѣроятное.

Аронъ б.-Илія не могъ даже въ достаточной мфрф объяснить, какую цёль должно было пресл'ядовать его сочиненіе. При составленіи послёдняго имъ руководила зависть къ Маймониду и равинистамъ, которой онъ, можетъ быть, и не сознавалъ. Ему было досадно, что религіозно-философскій трудъ Маймонида, "Путеводитель", читается и почитается не только евреями, но и христіанами и магометанами въ то время, какъ каранмы ничего подобнаго не могли показать. Аронъ хотелъ своимъ "Древомъ жизни" спасти честь каранмовъ. Онъ стремился, поэтому, умалить заслуги маймонидова труда и утверждалъ, что нѣкоторыя его толкованія уже были высказаны караимскими философами религіи. Твиъ не менве онъ почти рабски слъдовалъ Маймониду и касался исключительно техъ вопросовъ, которые возбудилъ послъдній; но онъ старался найти ихъ разрѣшеніе не при помощи философскихъ средствъ, а авторитета Библін. Аронъ Никомеди былъ по существу предубъжденъ противъ философскихъ ученій и выставиль положеніе: каждый візруюшій должень отказаться оть взгляда философа, если Тора высказывается противъ этого, и считать истиннымъ противоположное <sup>1</sup>). Среди каранмовъ онъ, конечно, считался велпкимъ свътиломъ и главиъйшимъ авторитетомъ. Овъ составилъ еще два другихъ сочиненія, одно о караимскихъ обрядахъ и одинъ подробный коментарій къ Пятикнижію <sup>2</sup>); это двё области изслёдованій, внё которыхъ нельвя представить себѣ каранмскаго писателя, хоть сколько-нибудь дорожащаго своей славой. И тутъ онъ не создаль ничего новаго, а исключительно сопоставляль другъ съ другомъ мнѣнія старыхъ авторитетовъ. Лишь иногда онъ исправляетъ ихъ, именно своего непосредственнаго предшественника, Арона I (стр. 228), своей антипатін къ которому, должно быть за его скловность къ равивистскому ученію, онъ не въ состоянін былъ скрыть.

Изъ Германіи исторія можеть сообщить въ это время только печальное: кровавыя нацаденія, рѣзню и скудоуміе. Ашери и его сыновья были ослѣилены или неправы, когда предиочитали изувѣрную Германію тогда еще сносной Испаніи и бросали туда изъ Толеды страстные взгляды. Со времени отъѣзда Ашери вплоть до средины столѣтія, въ Германіи

<sup>1</sup>) Т. же гл. .

ם מצוות (

страданія слёдовали за страданіями, пока не были уничтожены почти всё еврейскія общивы. Изъ-за этого пришло въ упадокъ и изученіе Талмуда, единственный предметь, которымъ въ Германіи ревностно и преданно занимались. Въ это время появились лишь два равинскихъ авторитета, н они были такъ мало самостоятельны въ талмудическихъ знаніяхъ, что въ состояни были только собирать прежнія произведенія и не могли даже правильно сгруппировать ихъ. Исаакъ изъ Дюрена, ученикъ Менра изъ Ротенбурга 1), и Зискиндъ Александръ изъ Эрфурта, равниъ во Франкфурть (до 1348<sup>3</sup>), оба составили сборники объ обрядать. И откуна полжна была явиться къ нёмецкимъ евреямъ сила ума, когда они ни минуты не были спокойны за свою жизнь или за средства къ сохранению ея? На нихъ особенно сильно осуществилась въ буквальномъ смыслё пророческая угроза наказанія \*): "И будетъ жизнь твоя висьть предъ тобою, и будешь бояться ночью и днемъ. Утромъ скажешь: о, если бы пришелъ вечеръ! а вечеромъ скажешь: о, если бы наступило утро! отъ трепета сердца твоего". По словамъ одной хроники <sup>3</sup>), императоръ Людвигъ Баварскій оказывалъ евреямъ столько милостей, что ови даже завнались; это пустая клевета какъ по отношенію къ императору, такъ и къ евреямъ. Ни одинъ нъмецкій властелинъ до него не обходился такъ плохо со своими коронными рабами, не закладывалъ и продавалъ ихъ, какъ Людвигъ Баварскій. Онъ наложилъ на евреевъ также новую подать, такъ называемый золотой жертвенный пфеннигъ. Такъ какъ императоры постепенно заложили и раздарили свои доходы съ коровныхъ рабовъ, чтобъ помочь своей мгновенной нуждѣ въ деньгахъ, то Людвигъ Баварскій долженъ былъ придумать новый источникъ дохода съ нихъ: При помощи декрета (1342 г.) онъ опредълилъ, что каждый еврей и каждая еврейка въ германскомъ государствъ, имъвшие отъ роду больше двънадцати лътъ и располагавшіе по крайней м'вр'є капиталомъ въ двадцать гульденовъ, должны были ежегодно платить королю или императору по гульдену налога. Свое право на это, если вообще по отношенію къ евреямъ можеть итти рѣчь о какомъ нибудь правѣ, онъ выводилъ, вѣроятно, няъ того, что германскіе императоры получили всё права римскихъ; такъ какъ евреи со временъ Веспасіана и Тита должны были вносить ежегодную подать римскимъ императорамъ, то германскихъ императоровъ слёдуетъ разсматривать какъ

- \*) Второзак. гл. XXVIII, 66. Ред.
- <sup>3</sup>) Альбертъ изъ Страсбурга Chronik I. 149.

י) Шлетиталтъ Schem ha-Gedolim въ Debarim Attikim Бенъ-Якова стр. 9. Заглавіе его кп. דמערי דורא.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) T. же стр. 8. היפר אנודה יפר אלכסנדרי מורנקכורמא (אלכסנדרי מורנקכורמא - 3) T. же стр. 8. אנודה יפר אנודה יפר או היא ר

ихъ непосредственныхъ наслъдниковъ и по отношению къ золотому пфеннигу <sup>1</sup>).

Прежде еврейскіе погромы въ Германіи происходили містами, въ царствованіе же Людвига изъ-за волненій и гражданской войны они стали происходить повсемъстно. Два года подрядъ (1336---37) форменно организованная шайка крестьянъ и всякаго сброда, называвшая себя жидорю-Зами, съ разнузданной яростью и съ безсердечной жестокостью свирѣпствовала противъ евреевъ. Во главѣ этой шайки стояли два подлыхъ дворянина; по кожѣ, которую они обмотали себѣ вокругъ руки, ихъ называли королями армледерами. И на этотъ разъ, какъ при гоненіи, устроенномъ Риндфлейшемъ, играли большую роль церковный фанатизмъ и религіозное нев'яжество. Одинъ изъ армледеровъ разсказывалъ, что онъ получилъ указаніе свыше нанести евреямъ такія же раны и мученія, какія перенесъ Інсусъ, и ихъ кровью отомстить за его смерть на крестѣ. Такое приглашение р'ядко оставалось въ Германии безъ отголоска. Пять тысячъ крестьявъ съ вилами, топорами, цѣпамп, пиками и вообще со всёмъ, что они могли использовать въ качестве орудія, собрались вокругъ арыледеровъ и устроили въ Эльзасѣ, у Рейна вплоть до Швабіп кровавую баню для еврейскихъ жителей этой местности. Какъ часто бывало при подобныхъ гоненіяхъ, и на этотъ разъ многіе евреи покончили самоубійствомъ и убили своихъ дѣтей 2), чтобъ не отдать ихъ въ руки церкви. Императоръ Людвигъ Баварскій разослалъ приказы мвстнымъ властямъ, а также канцлеру государства и бургграфу Нюрнберга о защитв евреевъ (апрѣль 1337 ); однако гонимыхъ эта зашита пришла слишкомъ поздно или не была достаточно действительна. Полъ конецъ императору удалось схватить одного изъ армледеровъ, и послёдній былъ обезглавленъ.

Въ это же время въ Баварін <sup>•</sup>) разыгралось кровавое гоненіе, вызванное алчностью и религіознымъ фанатизмомъ. Члены городского совѣта города *Декендорфа* (или Дегендорфа) хотѣли избавить себя и гражданъ отъ еврейскихъ долговыхъ требованій и къ тому еще обогатиться. Чтобъ устроить это, была снова вызвана на сцену басня объ осквервеніи евреями просвиры съ приправой чудесъ. Когда населеніе было доведено до фанатическаго бѣшенства, городской совѣтъ привелъ въ исполненіе иланъ, выработанный имъ скрытно за городомъ чтобъ не дать евреямъ замѣтить что либо. Въ заранѣе условленный день (ЗО сентября 1337),

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стобе въ ук. соч. стр. ЗО и слъд. <sup>2</sup>) Schudt Jüdische Denkwürdigkeiten I, стр. 455.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Lehmann, Jsraelit (журналъ) г. 1861 стр. 171.

<sup>\*)</sup> Aretin, Geschichte д. Juden in Baiern, стр. 21 и слъд.

по знаку, данному церковнымъ колоколомъ, посвященный въ этотъ заговоръ рыцарь Гартманъ фонъ-Дегенбургъ въёхалъ со своими всаденками чрезъ открытыя ворота въ Декендорфъ и былъ встрёченъ съ большой радостью. Посля этого рыцарь и граждане напали на беззащитныхъ евреевъ, убивали и сжигали ихъ и присвоили себё ихъ имущество. Въ намять чуда, которое сотворила проколотая евреями просвира, была построена церковь подъ пменемъ "Св. гробъ" и объявлена мёстомъ паломинчества. Шпло, которымъ евреи пользовались, и проколотая просвира были тамъ помёщены подъ хрустальнымъ стекломъ, сохранялчсь какъ реликвіи и показывались вёрующимъ въ назиданіе въ теченіе столётій; можеть быть, еще и теперь ихъ показываютъ. На одномъ изъ столбовъ этой церкви еще теперь можно прочитать надпись:

> "Въ году 1337 На другой день послъ дпя св. Михаила, Тогда были убиты евреи. Они подожгли городъ, Тогда было найдено тъло Божье. Это видъли всъ;

Тогда начали строить Божій домъ".

Отвратительная картина надъ городскими воротами точно также увъковъчила геройские поступки и набожность прежнихъ декендорфцевъ. Отсюда бъщенство ръзни евреевъ распространилось по Ваваріи, Богеміи, Моравія и Австрія. Тысячами гибли тогда еврен отъ разнообразныхъ мученій. Только граждане Вѣны и Регенсбурга защитили своихъ евреевъ оть разъяренной толпы. Что предпринялъ императоръ противъ этой насмѣшки надъ общественной безопасностью и убійства его коронныхъ рабовъ? Объ этомъ до сихъ поръ пичего не извѣстно. Онъ тогда былъ очень занять ссорой съ папой и французскимъ королемъ, по приказанію котораго непогръщимый намъстникъ Бога должевъ былъ забросать Людвига буллами проклятія. Людвигъ, можетъ быть, долженъ былъ вследствіе своего подгоговленія къ войнѣ не раздражать городовъ. Но его близкій родственникъ, герцогъ Генрихъ Баварскій и Пфальцскій, увърялъ всъхъ гражданъ Декендорфа въ своей благосклонности къ нимъ за то, что ови "сожгли п погубили нашихъ евреевъ", и разрѣшилъ имъ открыто пользоваться всёмъ, что они отняли у нихъ. Папа Бенедиктъ XII поручилъ, правда, насаускому епископу тщательно разслёдовать случай мнимаго оскверненія евреями просвиры и, если оказалось бы, какъ онъ предполагалъ, что послѣдніе невиновны, во всей строгости примѣнить противъ внновниковъ такой гнусной небылицы, вызвавшей убійство и разграбленіе столь многихъ евресвъ, канонические законы<sup>1</sup>). Но каноническия наказа-') Baronius (Raynaldus) annales eccles. d an. 1338.

Digitized by Google

нія не им'вли никакого вліянія на грубость тогдашняго христіанскаго міра.

Исполнилъ ли насаускій епископъ свой доліъ, ничего неизвъстно. Словомъ, помощь паны почти совствиъ не принесла пользы, а защита германскаго императора была для нихъ поддержкой гибкаго тростника. Этотъ безотрадный опыть они должны были пріобръсти меньше, чтвиъ черезъ десять лютъ. Вскоръ для еврейскихъ общинъ почти всей Европы, поскольку она поклонялась кресту, наступили наипечальнъйшіе дни, по отношенію къ которымъ бойни армледеровъ и Декендорфа являлись лишь слабой прелюдіей.

## ГЛАВА Х

## Черная смерть.

Лживое обвипеніе въ отравленіи воды. Р'взия въ южной Францін и въ Каталоніи. Дружественная евреямъ булла папы Климента VI. Призпанія, добытыя при помощи пытокъ у евреевъ, жившихъ у Женевскаго озера. Погромы во всёхъ и вмецкихъ областяхъ. Бичующіеся въ качествъ бича для евреевъ. Король Казимиръ Польскій. Гоненіе въ Брюселъ. Совъщанія въ Барцелонъ для улучшенія положенія.

### (1348-1350).

Слабый свътъ счастья, который былъ у испанскихъ евреевъ въ царствование Альфонса XI, послужиль лишь для того, чтобъ принести ихъ братьямъ въ другихъ христіанскихъ странахъ огромивищее, сильное, невыразимо ужасное гоненіе, съ которымъ всѣ бывшіе до того времени еврейскіе погромы не могуть быть и сравниваемы. Ангель черной смерти, свирѣиствовавшій болѣе трехъ лѣтъ, предшествуемый землетрясеніемъ и другими страшными явленіями природы, началъ свой танецъ въ Китав п, идя чрезъ острова и берега, вступилъ въ самое сердце Европы, не щадя ни положенія, ни возраста, и какъ бы ядовитымъ дыханіемъ захватилъ четвертую часть человѣчества (25,000,000), превращая то ту, то другую страну, тотъ или другой городъ въ груду костей и заглушая въ человъческой душъ каждое благородное движение. Въ Европъ незримая смерть со своями ужасами превратила христіань въ воплощенныхъ ангеловъ смерти для евреевъ, чтобъ тѣхъ изъ нихъ, которыхъ пощадила чума, предать цыткамъ, мечу или огню и стереть съ лица земли все еврейство 1). Эго характерно для воспитанія, которое дала церковь своимъ сторонникамъ, что ни магометане, ни монголы, вообще ни одинъ цивилизованный или

<sup>1</sup>) Германъ Гигасъ, Flores temporum или historia generalis стр. 1349.

варварскій народъ изъ населявшихъ постигнутыя тогда чумой части свізта, а только одни христіане убивали массами евреевъ, какъ виновниковъ чумы. Церковь превратила европейскіе народы въ дураковъ и звърей; она часто **убѣдит**ельво проповѣдывала, что невфрующіе иолжны н быть **уничтожены**. евреи еще хуже еретиковъ, еще хуже невъруюшпхъ языченковъ. ОНН изверги рода человъческаго, убійцы дътей и христіанъ, такъ что ея върные сыны должны были наконецъ ей повърить и осуществить ся учение. Когда же всл'ядствие несчастнаго времени прекратились повнновение и порядокъ, послушание и подчиненность, и человъкъ былъ предоставленъ самому себъ, вліяніе церкви проявилось въ отвратительнѣйшемъ видѣ. Черная смерть потребовала себѣ, правда, и еврейскія жертвы; однако, такъ какъ евреи были постигнуты чумой относительно меньше, чёмъ христіане 1) (можетъ быть, благодаря большей умёренности образа жизни и большему самопожертвованію ухаживавшихъ), то возникло подозрѣніе, что евреи, которые, по распространенному миѣнію, ежегодно убивали христіанскихъ двтей, отравили колодцы и источники, лаже самый воздухъ, чтобъ сразу покончить со всёми христіанами всёхъ странъ.

Но где былъ составленъ и приведенъ въ исполнение такой общирный планъ? Кто обладалъ достаточнымъ авторитетомъ, чтобъ суметь побуить всёхъ европейскихъ свреевъ сообща взяться за столь опасное предпріятіе, какъ отравленіе христіанъ? Слёдующій отвёть казался очевиднымъ: испанские евреп, которые слыли обладателями большого могущества и безусловнаго вліянія на еврейскія общины всей Европы, придумали дьявольскій планъ уничтоженія христіанъ, повсюду разослали пословъ съ ядомъ и подъ угрозой анаеемы заставили встать евреевъ исполнить нать приказанія; предписаніе исходило изъ Толеды, нёкоторымъ образомъ еврейской столицы. Осливленный народъ даже называлъ по имени одного толедскаго еврея, доставившаго яко бы приказы и ядъ. Разсказывали: Яковъ а Паскате прибылъ изъ Толеды, поселился въ Шамбри (въ Савойѣ) и отсюда разослаль по всемь странамъ и городамъ пелию толич отравителей '); этотъ Яковъ, затёмъ какой-то рабн Пейре изъ Шамбри и богатый еврей Абоже въ крупныхъ размератъ вели дело отравления; ядъ, приготовленный еврейско-испанскими чернокнижниками, былъ сделанъ то изъ мяса василисковъ, то изъ пауковъ, лягушекъ, ящерицъ, то изъ христіанскихъ сердецъ и тёста просвиры 3); онъ былъ распредёленъ въ ма-

עמק רפאים Современный инсатель. Хамиъ Галипана, говоритъ въ своемъ соч. ולאחד שנפל למשכב או מת מהיהודים נפלו ומתו מעמי הארץ מאה וולבשו עליהם: слѣдующее כנאה ולא יכלו דבר אתם לשלום.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Урстизій Germaniae historici II, стр. 148.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Германъ Гигасъ въ указ. соч.

ленькихъ кожаныхъ мѣшочкахъ или тряпочкахъ и былъ, по разсказамъ однихъ, краснаго и чернаго цвѣта, по передачѣ же другихъ, зеленаго и чернаго цвѣта. Такимъ безсмысленнымъ сказкамъ, сочиненнымъ невѣждами или злонамѣренными людьми, прикрашеннымъ и преувеличеннымъ разгоряченной фантазіей, вѣрили не только невѣжественная толца, но также лица изъ высшихъ сословій. Судебные трибуналы серьезно занимались отысканіемъ истины и примѣняли средства, которыми съ особой виртуозностью пользовалось христіанское средневѣковье для подтвержденія подозрѣнія, именно пытки во всѣхъ видахъ.

Поскольку извёстно, этимъ сказкамъ объ отравленіи евреями колодцевъ и источниковъ сначала стали върить въ южной Франции, гдъ черная смерть требовала себ'в жертвъ уже въ начале 1348 года. Въ одномъ южно-французскомъ городъ въ теченіе дня (средина мая) была сожжева вся еврейская община, мужчины, женщины и дъти вмъстъ съ книгами священнаго Писанія. Но это не было единственнымъ гоненіемъ въ этой мъстности. Отсюда сказка распространилась по Каталоніи и Арагонін. Зд'ёсь какъ разъ въ томъ же году господствовала поли вишая анархія изъ-за того, что дворянство и народъ возстали противъ царя Донъ-Педро, чтобъ обезнечить свои привилегін. Когда и здъсь выдумка объ огравлении колодцевъ пустила корни въ умакъ, въ субботу, въ концѣ іювя народъ въ Барцелоню возмутился, убилъ около двадцати человъкъ и разграбилъ еврейскіе дома. Однако видивйшія лица въ городів вступились за преслёдуемыхъ и вытсте съ какъ разъ наступившей грозой, раскатами грома и сверканіемъ молній, разогнали ос івпленную или жаждавшую грабежа толиу нападавшихъ.

Нъсколькими днями позже было совершено нападеніе также на общину Серверы, восемнадцать человъкъ было убито, а остальные были вынуждены бъжать. Еврейскій философъ, Видалъ Нарбони (стр. 263), жилъ тогда какъ разъ въ этомъ городѣ и потерялъ вслѣдствіе этого бунта свое имущество и книги. Вольше жертвъ нало въ городкѣ Тарегъ, гдѣ о́ыло убито и брошено въ одну общую яму болѣе 300 евреевъ (10 ава == 6 іюля). Всв свверо-испанскія общины ждали нападеній, назначали публичные посты, умоляли небо сжалиться надъ ними и заколачивали свои квартиры. гдё имълись каменныя стены 1). Между темъ высшіе классы въ Арагоніи были на сторонѣ евреевъ. Папа Климентъ VI, тотъ самый, который интересовался астрономическими работами Герсонида (стр. 263), дрожавшій при приближеніи черной смерти и буквально запершійся въ своей KOMearb. сжалился надъ невинно преслѣдуемыми. Онъ издалъ буллу,

<sup>1</sup>) Галипана въ ук. м.

въ которой подъ угрозой церковной анаеемы запрещалъ убивать ихъ безъ судебнаго приговора, принуждать изъ къ крещенію или грабить изъ имущество (въ началѣ іюля 1). Эга булла, можетъ быть, помогла въ южной Франціи, но въ остальномъ христіаномъ мірѣ не имѣла никакого вліянія. Одна страна училась у другой. Райскій уголокъ у Женевскаго озера раньще всего сталъ ареной самаго кроваваго гоненія. По приказанію тогдашняго герцога, Амадея Савойскаго, было арестовано много евреевъ. заподозр'внныхъ въ отравлении, и посажено въ тюрьмы двухъ городковъ на Женевскомъ озеръ, Шильона и Шателя (Шателара, оба между Веве и Виль-Невомъ въ Ваадтв). Была назначена судебная комисія для допроса арестованныхъ и наказанія ихъ, еслибъ они были уличены. Здѣсь такимъ образомъ монархъ и судьи придали значеніе этой басиѣ объ огравленія. Въ судный день (15 сентября) были подвергнуты пыткамъ три еврея и одна еврейка: хирургъ Валавиньи изъ Тонона, затъмъ Бандито и Мамсонъ изъ Виль-Нева, а тремя недълями позже жен-Бельета и ен сынъ Аке. Изъ-за мученій они въ отчаянія пришнна что хотвли у нихъ вынудить: они получили ядъ отъ тазнали все. кого-то и такого-то и положили его тамъ-то и тамъ-то вблизи источниковъ и колодцевъ. Они оговорили себя, своихъ единовърцевъ, родителей и дътей. Слабую женщину и ея сына бездушные судьи десятью днями позже снова подвергли пыткамъ, и мученики превосходили другъ друга разоблаченіями. Аке разсказаль, что всё евреи этой мёстности, знатные и простые, устроили у вороть Виль-Нева форменное совѣщаніе о томъ, какъ они думали отравить христіанъ. Въ Шателарѣ при допросѣ пытали пять евреевъ, и они также сдѣлали общирныя признанія, по достовфрности равныя предыдущимъ. Одинъ изъ нихъ, Аке, преувеличилъ показанія до невѣроятнаго: онъ положилъ ядъ въ Венеціи, Апуліи и Калабріи и въ Тулузѣ во Франціи. Всѣ эти показанія записывались секретарями и удостовърялись подписями. Чтобъ не умалить изъ достовърности, хитрые судьи добавляли: жергвъ *немного* цытали. На основаніи этихъ показаній были сожжены не только обвиненные и, такъ сказать, сознавшіеся, но всѣ еврен въ области Женевскаго озера и, должно быть, всей Савойи.

Изъ женевской мѣстности крылатая молва о доказавной винѣ евреевъ распространилась по Швейцаріи и вскорѣ повторились также здѣсь тѣ же кровавыя сцены. Консулы Берна выписали себѣ судопроизводство изъ Шильона и Шателара, подвергли также и съ своей стороны пыткамъ нѣсколькихъ евреевъ, вынудили у нихъ также признанія и точно также подожгли костеръ для всѣхъ евреевъ (сентябрь <sup>2</sup>).

<sup>1</sup>) Baronius (Raynaldus) Annales ecclesiastici ad annum 1343 No 33.

<sup>2</sup>) Альберть изъ Страсбурга.



Начиная съ Берна и Цофингена (кантонъ Аргау), где также думали, что нашли ядъ, истребленіе евреевъ, какъ отравителей, стало совершаться систематически. Консулы Верна послали въ Базель, Фрейбургъ, Страсбургъ, Кельнъ и повсюду посланія съ ув'ядомленіемъ, что еврен были вполић уличены въ преступленіи, и отправили въ Кельнъ даже одного закованнаго въ цёпи еврея, дабы каждый убёдился въ дьявольскомъ планѣ евреевъ <sup>1</sup>). Въ Цюрихю къ обвинению въ отравлении прибавилось еще обвивеніе въ убійстві христіанскаго ребенка, и здісь мнимовнновные также были сожжены, остальные прогнаны, и изданъ законъ, согласно которому имъ запрешалось когла бы то ин было вернуться (21 сент.). Еврейскій пожаръ вытесть съ чумой распространялся все болте и болте на свверъ. Подобно общинамъ вокругъ Женевскаго озера и общины вокругъ Вазельскаго озера также были уничтожены кострами, колесованіемъ ила изгнаніемъ и насильственнымъ крещеніемъ. Такъ погибли общины Ст. Галлена, Линдау, Иберлингена, Равенсбурга, Шафгаузена, Констаниа (Костинца) и другія <sup>2</sup>). Въ Констанцъ одинъ изъ техъ, которые въ отчаянии перешли въ христіанство, тотчасъ же раскаялся въ своемъ поступкѣ, поджегъ свой домъ, чтобъ отъ собственной руки умереть вывоть со своими близкими, и сталъ кричать изъ окна: "смотрите, я умираю какъ еврей". Изъ-за пожара въ его домѣ сгорѣло болѣе сорока домовъ <sup>3</sup>). Еще разъ папа Климентъ VI вступился за евреевъ и издалъ буллу къ католическому міру, въ которой докавываль невиновность евреевъ въ приписанномъ имъ преступления. Онъ приводилъ всѣ доводы, которые только можно было привести, чтобы выяснить всю нелёпость этого обвиненія, именно следующіє: чума захватила и такія местности, где не живеть ни одинь еврей, и также евреи поражаются ею. Напрасно онь увещевалъ духовенство взять подъ свою защиту евреевъ и отлучилъ отъ церкви (сентябрь) обвинителей и палачей \*). Дитя стало сильние своего родителя, невъжество могущественнъе папства.

Нигдѣ истребленіе евреевъ не производилось съ большей основательностью и ожесточеніемъ, чѣмъ въ святой римско-германской имперіи, какъ будто нѣмцы были рады случаю безнаказанно выместить свою глубокую злобу на ненавистной имь націи. Напрасно папа объявилъ о невиновности евреевъ въ приписываемой имъ моровой язвѣ. Въ остальныхъ случаяхъ покорные рабы папскаго престола, они не слушались его, когда онъ высказывался въ пользу евреевъ. Напрасно новоизбранный императоръ, люксембуржецъ Карлъ IV, издавалъ рескриптъ за рескриптомъ, чтобъ

<sup>&#</sup>x27;) T. ase.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Майнцская памятная книга.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Мансфельдская хроника.

<sup>\*)</sup> Baronius (Raynaldus) Annales eccl. ad annum 1348 Ne 33.

коронныхъ рабовъ. Еслибъ его вліяніе не трогали евреевъ, его Германіи было даже сильнве, онъ все-таки не встрётилъ бы со BЪ стороны вѣмцевъ готовности шадить евреевъ. Тогда не было болѣе ограниченнаго народа, чёмъ вёмецкій. Французы, втальянцы, испанцы и авглячане, благодаря своему участію въ общественныхъ дёлакъ, частью осилили свое варварское происхождение и, несмотря на средневъковую спячку, изощрили свое пониманіе природы вещей. Німецкій же народъ, далекій отъ общественной жизни, опекаемый и управляемый дворянствомъ и попами, жилъ въ постоянномъ мірѣ грезъ, въ которомъ нельзя отличить призрака отъ действительности. Не только ради грабежа еврейскаго имущества, какъ можно судить по слёдующему замёчанію честнаго летописца того времени, Клозенера наъ Страсбурга: "ихъ наличное имущество было отравой, убившей евреевъ" 1), не только изъ корыстолюбія, но въ своей честной наньностя и д'явственной простот'я нумцы вурния, что еврен небольшимъ количествомъ яду отравили Рейнъ, Дунай и всё реки, источники, колодцы, иоля и луга. Подобно тому, какъ въ области Женевскаго озера евреи Яковъ а Паскате и раби Пейре въ Шамбри, такъ въ Германіи снабжалъ якобы своихъ единовърцевъ ядовитыми средствами богатый и знатный еврей Моисей изъ Майнца. "Предусмотрительный", мудрый городской советь многись городовъ велёль поэтому замуровать колодцы и источники, дабы горожане не пили яду; для питья же пользовались дождевой водой или сибгомъ. Не должны были развѣ евреи, вивовники этого зла, быть наказанными?

Однако было также нѣсколько разсудительныхъ людей, которые не могли раздълять заблужденіе, по которому еврен виновны въ большой смертности. Эти немногіе заслуживають міста въ исторіи за то, что они, несмотря на окружавшую изъ опасность, чувствовали и поступали по-челов'вчески. Это были: городской сов'ять Страсбурга, бургомистрь Конрадь (Кунце) Винтертуръ, судья Госе Штурмъ и ремесленный мастеръ Петръ Шварберъ. Послѣдніе прилагали невыразимыя усилія для выясненія невиновности евреевъ въ приписываемомъ имъ преступленія, защищали и охраняли ихъ отъ фанатическихъ нападеній черни и даже епископа. Городской совътъ Базеля и Фрейбурга тоже былъ на сторонъ несчастныхъ. Городской совътъ Кельна писалъ къ совъту Страсбурга: "по отношению къ евреямъ онъ будетъ слѣдовать примѣру Страсбурга, такъ какъ убѣжценъ, что на чуму нужно смотрѣть не иначе, какъ на наказаніе Божье; онъ, поэтому, не допустить, чтобъ евреевъ пресл'ядовали изъ-за неосновательныхъ слуховъ, и будетъ, какъ это дълали предшественники, энергично охранять ихъ". Но въ Базелѣ цехи и весь народъ возму-<sup>1</sup>) Страсбургская хроника.

тились противъ городского совъта, собрались со своими знаменами передъ зданіемъ ратуши и стали неотступно требовать сначала, чтобъ были призвавы обратно тѣ патриціи, которые были изгнаны вслѣдствіе причиненныхъ ими прежде евреямъ огорченій, а затѣмъ, чтобъ евреи были по крайней мѣрѣ высланы изъ города. Первое требованіе члены совѣта должны были удовлетворить; относительно второго они успокоили народъ обѣщавіемъ, что собраніе представителей отъ городовъ обсудить этотъ вопросъ.

Въ Бенфельденть (Эльзасв) въ двиствительности состоялось совъшаніе о міздать по отношенію къ евреямъ. Въ немъ участвовали епископъ Бертольдъ изъ Страсбурга, бароны, владъльцы и депутаты отъ городовъ. Представители Страсбурга мужественно вступились за евреевъ, выступая даже противъ епископа, который изъ злобы или глупости рёшительно высказывался за истребление евреевъ. Они нъсколько разъ доказывали, что они не могуть приписать евреямъ какую бы то ни было вину въ расиространени заразы. Однако они остались въ меньшинствъ. Было ръшено нзгнать евреевъ изъ встать городовъ верхняго Рейна (въ концт 1348). Со времени этого постановленія въ Бенфельдені эльзасскіе еврен, не усивышие еще оправиться отъ ранъ, нанесенныхъ ныъ армледерами (сгр. 267) я наз шаяками, были объявлены вив защиты закона. То въ той, то въ другой мыстности ихъ стали сжигать или высылать. Изгнанныхъ изъ городовъ разъяренное сельское населеніе прямо убивало. Эта суровая участь постигла также общину Базеля. На одномъ изъ острововъ Рейна, въ спеціально построенномъ для этой цёли дом'й они были сожжены (9 января 1349) безъ суда, и было подтверждено клятвой рѣшеніе, по которому запрещалось въ теченіе двухъ столітій селиться въ этомъ городѣ какому бы то ни было еврею ). Недѣлей позже пришла очередь заевреями Фрейбурга (Брейсгау). Здёсь одинъ еврей, какъ можно предположить, подъ ныткой ноказаль, что онъ выйсти съ четырьмя единовидами наъ Врейзаха обсуждалъ способъ отравленія колодцевъ и бросилъ въ воду м'вшечекъ съ ядомъ. Эти четыре поименованныхъ отравителя были приведены въ Фрейбургъ и сдълали еще значительно болъе общирныя признанія: по ихъ словамъ, всё еврен Страсбурга, Вазеля, Фрейбурга и другихъ мёсть были освѣдомлены объ отравленія. Другой еврей показалъ: былъ учрежденъ особый советь изъ двенадцати евреевъ, который руководиль отравлениемъ и которому всв новиновались; отраву они получали изъ Вазеля. После этого всё евреи Фрейбурга были сожжены на кострахъ; пока были оставлены въ живыть только двънадцать самыть богатыть евреевъ, чтобъ они могли назвать свониъ должниковъ, такъ какъ само собою разумѣлось, что все <sup>2</sup>) Т. же. <sup>1</sup>) Альбертъ изъ Страсбурга.

нмущество жертвъ бойни присуждено коммунъ <sup>1</sup>). Церингенъ (недалеко отъ Фрейбурга), мудрый городской совъть и старшина котораго нашли у евреевъ ядъ, уже раньше колесовалъ трехъ евреевъ и одиу еврейку, а остальнымъ далъ небольшую отсрочку до нослъ праздниковъ. Показанія въ пользу виновности евреевъ накоплялись. Въ Шлетштадть одниъ обвинявшійся еврей въ тюрьмъ лишилъ себя жизни, а какой-то крещеный еврей показалъ, что еврен предприняли уничтоженіе христіанъ посредствомъ яда. Всъ эльзасскіе города были поэтому озлоблены противъ владътелей, державшихъ у себя евреевъ. Община Шпейера <sup>3</sup>) пала въ качествъ первой жертвы среди рейнскихъ общинъ. Народъ возмутился, убилъ многихъ евреевъ, другіе сами сожгли себя въ своихъ домахъ, а нъкоторые перешли въ христіанство (10 января). Убитые были положены въ бочки изъ подъ вина и брошены въ Рейнъ. Городской совътъ Шиейера присвоилъ себъ имущество евреевъ и прикавалъ запечатать ихъ селенія въ окрестностяхъ.

Несмотря на это, городской сов'ть Страсбурга остался непоколебимымъ въ защите евреевъ. Бургомистръ Винтертуръ отправилъ повсюду письма, чтобъ получить благопріятные для нихъ отчеты и пытьть возможность представить послёдніе выступавшему съ каждымъ днемъ все болёе бурно городскому населенію въ доказательство невиновности заподозрѣнныхъ. По со многнаъ сторонъ поступали какъ разъ неблагопріятные отзывы. Городской совътъ Церингена отвътилъ: въ его распоряжения находится ядъ, который евреи разсынали и отъ котораго погибли животныя при производствв опытовъ; онъ не можетъ выдать его изъ рукъ, но готовъ показать послу. Кастеланъ Шильона велѣлъ сдѣлать копін съ признаній замученныхъ евреевъ изъ области Женевскаго озера и прислалъ ихъ городскому совѣту Страсбурга. Только городской совѣть Кельна побуждаль бургомистра Винтертура неутомимо защищать евреевъ и отвергать требованія враговъ еврейскихъ; ибо, по мивнію соввта, какъ малые, такъ и большіе города посл'ядують прим'яру города Страсбурга. Но городской совътъ Страсбурга не въ состояни былъ долго сопротивляться народной свирѣности. Простой народъ не могъ себѣ представить, что эти три члена совѣта защищали евреевъ изъ гуманности, и былъ убѣжденъ, что все это дълается изъ корысти. "Они, должно быть, получили отъ евреевъ много денегъ, что они такъ сильно защищаютъ нхъ вопреки желанію всвхъ", такъ говорили страсбургские горожане <sup>3</sup>). Цехи, возбужденные, вѣроятно, духовенствомъ, возмутились, собрались со своими знаменами нередъ соборомъ и разошлись не раньше, чемъ бургомистръ Винтертуръ и оба его

<sup>1</sup>) Т. же. <sup>2</sup>) Т. же.

<sup>a</sup>) Königshoven Chronik crp. 294.

коллеги были смёщены съ должностей. Послё этого быль избрань новый городской совёть, враждебный евреямъ. Конецъ можно было предвидёть Страсбургская община, состоявшая изъ 2000 душъ, была брошена въ тюрьму. На слёдующій день, въ субботу (14 февраля 1349), ихъ всёхъ потащили къ мёсту ихъ погребенія. Были устроены деревявные подмостки, на которые они должны были взойти; затёмъ эти подмостки подожгли. Палачи оставили въ живыхъ только тёхъ, кто въ отчаяніи соглашался креститься; остальныхъ они хладнокровно сожгли. Новый городской совёть постановилъ также, чтобъ въ теченіе 100 лётъ ни одинъ еврей не виускался въ Страсбургь. Еврейскія богатства были распредёлены между гражданами. Нёкоторые стёсяялись хранить эти, несправедливымъ образомъ нажитыя, деньги и отдали ихъ, по совёту своихъ духовныхъ отцовъ, на церковныя нужды.

Затёмъ пришла очередь за старёйшей общиной Германіи, за общиной Вормса. Еврен этого города тёмъ болёе должны были онасаться самыхъ худшихъ выходокъ со стороны своихъ согражданъ, что императоръ Карлъ IV раньше отдалъ ихъ со всёмъ ихъ достояніемъ городу въ награду за услуги, которыя послёдній оказаль ему. Онъ выразился: "Итакъ, городъ и горожане Ворыса могутъ съ евреями и еврействомъ поступать и владёть, какъ своимъ добромъ" 1). Такимъ образомъ горожане имели полное право распоряжаться ими по собственному желанію. Когда городской сов'ять постановиль сжечь евреевъ, посл'ядніе не захот'яли ждать смерти отъ руки налача, а ръшили предупредить ес. Передаютъ: двънадцать еврейскихъ представителей направились въ ратушу и просили сжалиться надъ евреями; когда же члены совъта не обратили вниманія на ихъ слезы, эти двёнадцать человёкъ напали на нихъ при закрытыхъ дверяхъ съ оружіемъ, которое они спрятали подъ своимъ платьемъ, и убили ихъ; остальные ворыскіе еврен точно также взялись за оружіе; уб'вжавъ на кладбище, эти дввнадцать представителей чудеснымъ образомъ нашли себъ общую могилу. Однако весь этоть разсказъ лишь легендаренъ; исторически же нзвізстно, что еврен Вормса подожгли свои дома и сожгли себя въ нихъ. Такъ ногибло болъе четырехъ сотъ человъкъ; лишь немногіе спаслись (10 адара  $\Pi = 1$  марта <sup>2</sup>).

Жители Вормса не только понесли значительный уронъ изъ-за пожара, который начался отъ подожженныхъ еврейскихъ домовъ, но вступили также въ споръ съ нѣкоторыми рыцарями по поводу правъ, которыя послѣдніе имѣли на евреевъ и которыхъ лишились. Эти рыцари хотѣли отомстить городу за истребленіе евреевъ, хотя императоръ Карлъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Морицъ Diplomata Alsatiae стр. 186.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Альбертъ изъ Страсбурга.

призналъ горожанъ невиновными. Городской совътъ, чтобъ пріобръсти сеоъ спокойствіе, продалъ оставшіяся еврейскія имънія и успокоилъ деньгами благородный гиъвъ господъ рыцарей ').

И еврен Опенгейма также сожгли себя добровольно, чтобъ не иодвергаться въ качествъ отравителей мученіямъ (въ концъ іюля э). Хотя и на Франкфуртскую общину былъ обращенъ взоръ убійцъ, она, однако, оставалась пощаженной до тъхъ поръ, пока императоры-соперники, Карлъ IV и Гюнтеръ Шварцбургскій, боролись другъ съ другомъ въ этой мъстности. Дворъ иослѣдняго находился во Франкфуртъ. Когда Гюнтеръ умеръ и былъ похороненъ, а императоръ Карлъ также ушелъ оттуда, очередь умирать пришла и за франкфуртскими евреями. И они, когда на нихъ было сдѣлано нападеніе, сожгли себя въ своитъ доматъ и точно также вызвали большой пожаръ въ городъ (24 іюля). Изъ полученныхъ горожанами еврейскихъ богатствъ они купили себѣ за 20,000 марокъ серебра милость императора Карла, съ которымъ они прежде боролись, и снова добились, благодаря этому, права устраивать ярмарку, что оспарнвалъ у нихъ Майнцъ <sup>3</sup>).

Какъ будто было еще мало одного предравсудка для того, чтобъ увнитожить слабый народъ Израили, такъ прибавился къ нему еще другой, который свидетельствуеть о вырождении тогдашняго дристіанства въ какой-то новый видъ культа Ваала. Опустопинтельная чума повсюду въ христіанскомъ мірѣ разсматривалась, какъ проявленіе божественнаго гиѣва всл'вдствіе слишкомъ большой грешности народа и духовенства и возбуждала мысль объ отвращения гнёва съ помощью необыкновенныхъ покаяній. Толиы людей расхаживали по Германіи и, подобно прежнимъ жрецамъ Ваала, до крови терзали грубыми ремнями свое полуголое твло; своями ужасными пъснями они повсюду привлекали слушателей. Эти бичующіеся читали принесевное будто бы ангеломъ письмо слёдующаго содержанія: Інсусъ очень разгитванъ гръхами міра, а также токо мяса по иятницамъ и лишь по просьбѣ своей матери, Маріи, онъ склонился къ отпущенію грѣховъ тѣмъ, кто будетъ себя бичевать въ теченіе тридцати четырехъ дней сряду. Вичующіеся довели религіозное рвеніе народныхъ массъ до неистовства, и ближайшими жертвами являлись всегда еврен. Нъкоторые пзъ бичующихся примо стремились къ искорененію евреевъ н съ нѣкоторой гордостью называли себя жидобойцами. Стихотвореніе, написанное въ то время, въ немногихъ стпхахъ характеризуетъ дикость тогдашняго христіанскаго міра:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Шаабъ diplomatische Geschichte d. Juden zu Mainz стр. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Альбертъ изъ Страсбурга. <sup>3</sup>) Т. же.

"Моръ быстро правилъ. Онъ унесъ съ собой много тысячъ людей. Бичующихся видъли идущими голышомъ, Можно было видъть, какъ они избиваютъ самихъ себя, Земля вся вздрагиваетъ, Евреи во множествъ были сожжены".

Подстрекателями евреевъ во Франкфурть были бизующіеся.

Въ Майвцъ, гдъ еврен до тъхъ норъ оставались еще пощаженными, какой-то карманный ворника во время сцены бичеванія похитилъ у сосъда кошелекъ съ деньгами. Изъ-за этого возникли споръ и волненіе. Народъ воспользовался случаемъ, чтобъ напасть на евреевъ. Но послъдніе, должно быть, уже раньше условились между собой не давать себя ръзать, какъ барановъ. Триста майнцскихъ евреевъ взялись поэтому за оружіе и убили двъсти человъкъ изъ напавшей на нихъ толпы. Они возбудили этимъ, правда, еще большій гизъъ всего христіанскаго населенія, которое также вооружилось. Еврен долго боролись и, когда они были стъснены превосходствомъ силъ враговъ, они подожгли свои дома (24 августа). Передаютъ, что тогда погибло въ Майнцъ около 6,000 евреевъ. Величайшая община Германіи была совершенно уничтожена.

же день, что и въ Майнцѣ, внезапно Въ тотъ было совершеевреевъ Кельнв, какъ городскихъ, HO нападеніе Ha BЪ такъ и городѣ убѣжища. Городской совѣтъ, коокрестныхъ, искавшихъ вЪ былъ твердо уб'вжденъ въ томъ, что торый 3apasa вызвана пе евреевъ, а является Вожьниъ наказаніемъ, долго охранялъ ихъ яломъ отъ легковърной толпы; онъ считалъ своимъ долгомъ слъдовать примъру своихъ предшественниковъ. Но такъ какъ всеобщая смертность ослабила повиновение и уничтожила страхъ предъ властями, то городской совътъ былъ побъждень виъсть со своими здравыми взглядами. Въ Кельнъ, какъ м'эстахъ, начались нападенія простонародья на евреп RÔ MHOPHX'L магистрать не могъ остановить. Подвергшиеся наевъ, которыхъ паденію взялись частью за оружіе, въ развыхъ местахъ возвикли пожары, а результатомъ всего этого было уничтожение всвиъ находившихся въ Кельнѣ евреевъ 1). Какъ неудержимый пожаръ, распространялась по всей Германін різня евреевъ. Кто можеть перечислить всі города отъ Альшъ до Съвернаго моря и отъ Рейна до Одера, въ которыхъ евреевъ сжигали или они сами себя сжигали. Изъ общины въ Эрфуртъ въ 3,000 душъ никто не остался въ живыхъ, несмотря на то, что городской совъть долго защищалъ ихъ послѣ того, какъ еврен были убиты уже во всей Тюрпягіп, въ Эйзенахв и Готв. Въ Бреславль, гдв тогда существовала не маленькая, довольно состоятельная община, послѣдняя была совершенно

<sup>1</sup>) Еппеп, исторія города Кельна II стр. 331 и слѣд.

уничтожена. Послѣ этого императоръ Карлъ приказалъ, правда, членамъ магистратовъ арестовать убійцъ и "поступить съ ними по справедлявости". Но раньше онъ не принялъ никакихъ мёръ для воспрепятствованія такимъ гнусностямъ, хотя онъ былъ освѣдомленъ о зломъ умыслѣ противъ евреевъ. Такъ было и въ другихъ городахъ Силезіи. Въ Австріи также былъ пущенъ слухъ, что еврен являются отравителями, и также здъсь повторились тв ужасающія сцены. Въ Впьию, по сов'яту равина р. Іоны, вся община лишила себя въ синагогъ жизни 1). Въ Кремсть, гдъ существовала крупная община, послѣдняя подверглась нападенію черни этого города при содъйствіи простонародья сосъдняго городка, Штейна, и деревень. Еврен подожгли свои дома и погибли въ огиъ (29 сентября 1349); лишь немногіе спаслись въ замокъ. Такъ было во всемъ Оберландѣ 2). Герцогъ Альберть вступился, правда, за евреевъ, велёлъ разграбить села, принимавшія участіе въ різнів евреевъ, посаднть въ тюрьму участниковъ, повесить трехъ вожаковъ и наложилъ на городокъ Маутернъ штрафъ въ 600 фунтовъ, на Штейнъ и Кремсъ въ 400 фунтовъ; однако онъ не могъ задержать бѣшеный фанатизмъ. Когда онъ укрылъ евреевъ въ своемъ замкѣ, Кибургѣ, сосѣдніе города заявили ему: если онъ не будеть предавать евреевъ огню, то они это сделають. Евреи прямо безпощадно убивались жителями. Повсюду жуучая ненависть къ евреямъ или ложная въра нъмцевъ была сильнъе воли монарховъ. Рупрехто, герцогъ Ваварскій, хотвлъ защитить въ Гейделбергв и другихъ городахъ твхъ немногихъ, которые спаслись отъ бойни въ Шиейерв и Вормсв; но население воястало противъ нихъ и обвинило его въ алчности, какъ будто онъ былъ подкупленъ евреями »).

Такъ вспыхнули гоненія также въ Баваріи и Швабіи, и старыя общины погибли; въ самомъ началѣ (22 ноября 1348) община Аугсбурга, затѣмъ Вюрцбурга, Мюнхена и много, много другихъ •). Еврен Нюрнберга, обладавшіе, благодаря міровой торговлѣ этого города, большими богатствами и великолѣиными домами на рынкѣ и имѣвшіе, конечно, многихъ должниковъ, особенно возбудили неудовольствіе задолжившихся христіанъ. Ихъ гибель была такъ несомнѣнна, что императоръ Карлъ IV заравѣе освободилъ магистратъ отъ отвѣтственности въ томъ случаѣ, если бъ еврен пострадали вопреки его желанію •).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Chronicon Zwetlense въ кн. Пеца Scriptores rerum Austriacarum I стр. 541.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Т. же. <sup>3</sup>) Альбертъ изъ Страсбурга стр. 149.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Oefele Scriptores rerum boicarum I, стр. 615. Майнцская памятная княга перечисляетъ около 80 общинъ баварскихъ городовъ, которыя были уничтожены въ томъ же году.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Würfel, historische nachrichten von den Juden in Nürnberg crp. 92.

Наконецъ и изъ постигла суровая участь. На площади, которую вноследствін назвали Judenbühl, сторонники делигін любин воздингли костеръ и сожгли или умертвили всёхъ тёхъ, кто до того не выселился (6 декабря 1349 г.<sup>1</sup>). Только магнстрать Регенсбурга прилагаль всевозможныя усилія, чтобъ защитить старбйшую въ южной Германін общину. И здъсь чернь требовала искорененія или по крайней мъръ изгнанія евреевъ, и ежедневно опасались кровавыхъ нападеній на нихъ. Герпоги Ваварскіе, сыновья императора Людовика, покровительствовавшіе гоненію на евреевъ, документально заявили, **4T**0 OHH не предъявять какихъ-либо претензій къ городу за евреевъ, но предоставили магистрату и гражданамъ "поступать съ евреями какъ угодно, по чести и справедлиизгонять ихъ и действовать по отношению къ нимъ по закону BOCTH. или безъ него" (1 ноября). Но магистрать и лучшіе граждане считали дъломъ своей чести защиту евреевъ, съ которыми они издавна нахолились въ хорошихъ отношеніяхъ и которымъ десять лётъ тому назадъ они также вёрно помогали (стр. 268). Они вмёсто присяги публично и торзаявная бургомистру Бертольду Эголтшпехту, что они жественно искренно защищать и охранять евреевъ<sup>2</sup>), и они добросовѣбудутъ стно сдержали свое слово. Маркграфъ Людовикъ Бранденбургский, сынъ нмператора Людовика, беззарактерный приверженецъ анти-императора Гюнтера Шварцбургскаго, проявилъ свой христіанскій образъ мыслей въ томъ, что онъ поручилъ своему наместнику сжечь всёхъ евреевъ Кевигсберга (въ Неймаркѣ) и конфисковать ихъ имущества. Тогдашиее время было такъ бевчеловѣчно, что палачъ еще хвасталъ своимъ поступкомъ н издалъ документальное объявленіе, что по порученію маркграфа Людовика и съ помощью судьи онъ огнемъ лишилъ евреевъ жизни.

Хотя въ съверной Германін, за исключеніемъ Магдебурга, тогда жило мало евреевъ, однако и тутъ, гдѣ ихъ было такъ мало, ихъ сжигали или изгоняли. Такъ было въ *Гановергь* (1349), куда бичующіеся также занесли Ваалово неистовство. Еврейскій поэтъ, *Барухъ*, плачетъ по поводу ужасовъ, которые еврен переносили въ Германіи, и представляетъ доказательство, если это еще необходимо, что они были неповинны въ приписанномъ имъ преступленіи:

> Мы, должно быть, тяжко грѣшили! Вѣжить къ колодцамъ здая толпа, Устроила намъ засаду, Чтобъ напасть на насъ съ силой, "Ядъ", кричать они, "въ водѣ;

<sup>1</sup>) Hegel, Chronikon der stadt Nürnberg 1 crp. 25.

<sup>2</sup>) Gemeiner, Regensburgische Chronik II crp. 56.

"Это вы, певѣрные, ненавистники, Бросили его туда, чтобъ погубить насъ; Если вы остаетесь евреями, то смерть вамъ". Онп сами положили въ сосуды То, что не ихъ, а лишь насъ убивало, И этотъ ядъ, ненаходимый, Превращаетъ питье, невыпиваемое, Въ море слезъ, Твониъ, о Боже! вѣрнымъ сынамъ. Израиль шелъ чрезъ потокъ, Который превратился въ кровь. И изъ водиъ Онъ попалъ въ огонь. Привязывали благородныхъ людей, Чтобъ они измѣнили Богу; 1 701-11128 Но не нашлось Согласнаго на столь нечестивый поступокъ 1).

Изъ нѣмецкихъ евреевъ немногіе остались въ живыхъ, кто могъ бы затянуть жалобную иѣснь о тысячахъ своихъ безвинно убитыхъ братьевъ.

Виѣ Германіи, даже среди варварскихъ еще народовъ, происходили относительно лишь незначительныя гоненія. Ревнитель вѣры, венгерскій король, Людовикъ, изгналъ ихъ, правда, въ это время изъ Венгрін, но не отравителей, а какъ невѣрующихъ, оказывавшихъ противодѣйствіе какъ плану обращенія въ христіанство, несмотря на то, что онъ обезего печилъ имъ полное равноправіе съ христіанами и еще сверхъ того при-Венгерскіе евреп, оставшіеся в'трными своей религіи, переселивилегія. лись въ Австрію и Богемію<sup>2</sup>). Въ Польшѣ, гдѣ чума также свирѣиствовала, еврен лишь немного пострадали, потому что какъ разъ въ это время имъ изкоторымъ образомъ покровительствовалъ Казимиръ Великій. просьб'в н'вкоторыхъ евреевъ, оказавшихъ королю услуги, Казимиръ IIo черезъ годъ послѣ своего восшествія на престолъ (9 октября 1334) утвердилъ законы, изданные почги стольтіемъ раньше Болеславомъ Піемъ, герцогомъ калишскимъ, или собственно впервые Фридрихомъ Воинственнымъ, эрцгерцогомъ австрійскимъ, и принятые королемъ венгерскимъ и нѣкоторыми польскими герцогами (стр. 81). Однако эти законы имѣли силу лишь въ ограниченной области калишскаго герцогства и во всякомъ случать въ Великой Польшть; но, возобновленные и утвержденные Казимиромъ, они должны были стать обязательными для всёхъ провинцій обширнаго тогда польскаго королевства. И лишь въ этомъ обстоятельствѣ заключается ихъ значеніе, потому что сами по себѣ они не содержали ка-

1) Переводъ этой Kinah у Цунца, Synagogale Poesie стр. 41.

2) Löw, Geschichte d. Juden in Ungarn.



кихъ-либо особенныхъ льготъ для евреевъ; они лишь охраняли евреевъ мученій и убійствъ, давали имъ собственные суды и не подчиняли 0тъ НХЪ произволу суда польскихъ дворянъ. Для евреевъ имѣло, IIDABAA. большое значеніе, что Казимиръ утвердилъ и тотъ законъ Болеслава, по которому еврен не могли быть судимы за убійство христіанскаго ребенка, обвиненные не будутъ уличены въ убійстве тремя христіанскими и если столькими же еврейскими свидътелями. Обвинитель подвергался даже наказанію за клевету, если онъ не могъ доказать свидвтелямя шестью своего обвиненія предъ судомъ. Затёмъ для евреевъ былъ благопріятенъ законъ, устанавливавшій такое положеніе: если еврей, на жизнь котораго сдѣлано иокушеніе, ночью взываль о помощи, и христіанскіе состан не оказали ему ея, то посл'ядние должны были быть приговорены къ денежштрафу. Наконецъ благопріятнымъ для польскихъ евреевъ былъ HOMV также и тоть, утвержденный Казимиромъ, законъ, который разрѣшалъ имъ свободно все покупать у христіанъ и продавать имъ. Тв (священники), которые мѣшали бы дъловымъ сношеніямъ съ евреями, должны были за это подвергнуться ваказанію. Всѣ эти тридцать шесть параграфовъ относительно евреевъ Казимиръ утвердилъ не только на основании своихъ верховныхъ правъ, но съ согласія старостъ (дворянъ) страны.

Тринадцатью годами поэже Казимиръ ограничилъ еврейское ростовщичество и издалъ законъ, по которому проценты должны были равняться лишь одному грошу съ марки въ недълю, а по истеченіи двухъ лътъ со времени начала долга они бодѣе не причитывались; кромв того родители не обязаны были отвѣчать за долги своихъ сыновей. Но изъ этого ни въ коемъ случаѣ нельзя заключить о враждебномъ евреямъ настроеніи короля, такъ какъ онъ ясно добавляеть, что утвердиль это ограничение исключительно подъ вліяніемъ дворянства 1). Казимиръ, который былъ сильнымъ, энергичнымъ правителемъ и заботился о порядкъ и примънени законовъ, не допустилъ нарушить остальные законы для защиты жизни и имущества евреевъ. Также и въ чумный годъ Казимиръ защитилъ, какъ кажется, польскихъ евреевъ отъ проявленій ярости введеннаго въ заблужденіе населенія. Слухъ объ отравленіи евреями колодцевъ проникъ изъ Германіи также и чрезъ польскую границу и сталъ возбуждать противъ нихъ народъ. Но если даже цифра въ 10,000 евреевъ, погибшихъ якобы въ это время въ Польшѣ, и точна, то она все же совствиъ не соотвтьтствуетъ громадному множеству жертвъ рёзни въ Германіи. Передають: позже (1356), послѣ того, какъ Казимиру, любнышему женщинъ, надовла его прежняя возлюбленная, онъ очень краснвую еврейскую фаворитку, по имени Эсоирь (Эстерка), съ нмваъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Штернбергъ, Versuch einer Geschichte d. Juden in Polen стр. 87 и слёд.

которой прижилъ двухъ сыновей (*Нъмежа и Пелку*) и двухъ дочерей; обѣ дочери даже остались еврейками; благодаря своей любви къ Эсенри, польскій король далъ иѣкоторымъ евреямъ (можетъ быть, ея родственникамъ) значительныя льготы и привилегіи <sup>3</sup>). Однако эти извѣстія, идущія ивъ подозрительнаго источника, исторически не доказаны.

всякомъ случав евреямъ въ Польше было значительно лучше, Bo чёмъ въ Германін, потому что они тамъ были уравнены въ правахъ, католиками, то съ нновърцами, русинами, если не СЪ сарацинами и татарами, жившими въ польскихъ областяхъ. Каноническія ограниченія для евреевъ еще не привились въ Польшъ, такъ какъ польское духовенство въ среднемъ болёе склонялось къ государственнымъ, чемъ къ церковнымъ интересамъ, было болве натріотично, чвмъ фанатично. Сыны еврейскаго племени могли еще носить не только собственную національную одежду и золотыя цвин, но также и шиагу, какъ рыцари »). Ихъ допускали даже на военную службу.

Какъ на восточной границѣ Германіи, такъ и на западной ся границѣ, въ Бельгіи, евреи подвергались гоненіямъ во время черной смерти. Въ Брюсель какой-то богатый и способный еврей пользовался уваженіемъ тогдашняго герцога Брабантскаго, Іоанна II. Но когда туда пришли бичующіеся, еврей предвидѣлъ вѣрную смерть свонхъ единовѣрцевъ и умолялъ своего покровителя объ энергичной защитѣ. Іоаннъ охотно обѣщалъ ему се. Но враги евреевъ уже дѣйствовали противъ этого и добились отъ сына герцога гарантій въ безнаказанности за пролитіе еврейской крови. Затѣмъ они напали на дома общивы Брюселя, выволокли ихъ жителей на улицу и убили ихъ всѣхъ, числомъ 500 <sup>а</sup>).

Общины Каталонія, которыя, посл' общинъ Прованса, явились въ чумномъ году первыми жертвами, составили продуманный планъ для предотвращенія подобныхъ проявленій фанатизма. Сначала вс'в евреи королевства Арагоніи должны были составить общій фондъ для помощи тѣмъ среди нихъ, которые пострадали бы отъ нападенія или пресл'вдованія. Затѣмъ они должны были выбрать депутатовъ, которые упросили бы короля (тогда Донъ-Педро IV) помѣшать съ помощью строгихъ законовъ повторенію такихъ ужасныхъ сценъ. Слѣдовало просить короля исходатайствовать у папы буллу о томъ, что евреевъ нельзя впредь дѣлать отвѣтственными за стихійныя несчастья, а также за то, что какой-инбудь еврей обвиняется въ осквервеніи просвиры. Папу слѣдовало просить также издать декретъ, запрещающій обвинять евреевъ въ ереси пли въ поддержкѣ христіанскихъ

<sup>э</sup>) Кармоли, Revue orientale I, стр. 169.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Главный источникъ о связи Казимира съ Эсонрью- Длугошъ (Longinus).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лелсвель у Штернберга въ ук. соч. стр. 78, 80.

еретиковъ. Слёдовало просить короля снова предоставить евреямъ право уголовнаго судопроизводства, чтобъ иметь возможность наказывать доносчиковъ и измѣнниковъ изъ своей среды. Депутаты, по два отъ Арагонія и Каталоніц и по одному отъ Валенція и Майорки, должны были получить полномочие действовать въ интересахъ всёхъ общинъ и въ частности одранять благополучие своихъ единовфрцевъ въ собраниятъ кортесовъ и добиться постановленія, по которому каждый христіанинъ, который сдёлалъ бы несправедливое нападеніе на евреевъ, подлежалъ бы изгнанію нзъ страны. Они должны были исходатайствовать у короля еще другія облегченія и прекращеніе притёсненій и придирокъ. Въ составленіи эгого, выработаннаго въ Барцедонъ (1354), проэкта принималъ участие, по всей въроятности, равпиъ р. Нисимъ 6.-Рувимъ Герунди. Провинція Каталонія уже избрала своихъ депутатовъ: дона Гегуду Элеазара и Моисея Натана. Валенція также отправила своего: дона Крескаса Соломона. Но общины собственно Арагонія медлили съ присоединеніемъ. Планъ совстыть не былъ приведенъ въ исполнение; неизвъстно, потому ли, что арагонскіе еврен отстали отъ него, пли отгого, что слишкомъ многаго ожндали отъ короля. Такимъ образомъ арагонские евреи остались по прежнему позади евреевъ королевства Кастиліи.

# ΓЛАВА XI

Могущество кастильск. евреевъ въ царствование Донъ-Педро.

Черная смерть въ Толедъ. Влагопріятное положеніе евреевъ въ царствованіе Донъ-Педро. Еврейскій трубадуръ Сантобъ де Каріонъ. Министръ финансовъ, донъ Самуилъ Абулафія. Выступленіе евреевъ противъ королевы и за Марію де Падила. Роскошная синагога въ Толедъ. Р. Нисимъ Герунди. Смерть дона Самунла подъ пыткой. Война братьевъ. Выступленіе евреевъ въ пользу Донъ-Педро. Неописуемыя страданія евреевъ. Уничтоженіе толедской общины. Смерть Донъ-Педро, какъ поворотный пункть въ еврейской исторія.

#### (1350-1369.)

Черная смерть и въ Кастиліи плясала свой ужасный танецъ. Но здѣсь населеніе было разсудительнѣе, чѣмъ въ другихъ мѣстахъ, и совсѣмъ не думала дѣлать отвѣтственными за это евреевъ. Въ Толедѣ и Севильѣ чума пожрала много видныхъ членовъ общины, изъ семействъ Абулафія, Ашеридовъ, Ибнъ-Шошана и другихъ. Сохранившіяся надинси на могильныхъ памятникахъ толедскаго еврейскаго кладбища оживляютъ горе оставшихся въ живыхъ по новоду такихъ нотерь '). Жертвой этой

у оти надинси ганечстаны въ соч. Луцато Авне Siccaron (Прага 1841)

коварной заразы налъ также и король Альфонсо XI Кастильскій, и никто, даже про себя, не считалъ евреевъ виновниками этой смерти. Не можеть ли это обстоятельство служить мирой культурности равлячныхъ евронародовъ? Въ царствование Донъ-Педро, сына и преемника? пейскихъ Альфонсо (1350—1369), вліяніе кастильскихъ евреевъ такъ воврасло, какъ никогда до того времени. Это былъ последний блескъ ихъ знатнаго положенія въ Испанін, за которымъ вскорѣ послѣдовали темныя сумерки. Многочисленные враги Донъ-Педро дали ему, юношѣ, въ пятнадцать лѣтъ сдѣлавшемуся королемъ, клеймящее имя "Педро Жестокій", и его покровительство евреямъ также явилось причиной этого ругательнаго прозвища, хотя онъ не былъ болѣе жестокъ, чѣмъ многіе его предшественники и преемники. Донъ-Педро былъ дитя природы въ дурномъ и хорошемъ значенія этого слова, который не могъ подчиниться насилію придворнаго этикета и политическихъ разсчетовъ. Изъ-за лживости и невърности своихъ незаконорожденныхъ братьевъ отъ фаворитки Леоноры де Гузманъ, той самой, которая, не желая этого, способствовала спасенію евреевъ оть върной гибели (295), король былъ прямо вызванъ на кровавое возмездіе. Инстинкть самосохраненія, забота о поддержанія своего королевскаго достоинства, любовь къ своимъ дётямъ, привязанность къ возлюбленной своей юности играли большую роль въ его безпощадномъ кровавомъ **образѣ** двйствій, чвиъ врожденная жестокость и мстительность. Молодой король, которому приплось такъ печально закончить свою жизнь и въ своемъ паденіи повлечь за собою кастильскихъ евреевъ, уже въ началѣ CBOELO правленія былъ окруженъ трагическими силами. Его мать, португальская иринцесса, дона Марія, была унижена и многократно оскорбляема своимъ мужемъ по наущенію его любовницы, Леоноры де Гузманъ. Самъ Цонъ-Педро былъ въ пренебрежении по сравнению со своими незаконнорожденными братьями и въ частности со старшимъ, допомъ Генрихомъ де Трастамара. Его первымъ значительнымь правительственнымъ акдолжно было, такных образомъ, быть возстановление правъ своей томъ униженной матери и низвержение и обезвреженье ся соперницы, виновницы столь многихъ огорченій. То, что онъ терпѣлъ своихъ незаконнорожденныхъ доказываеть, что у него ни въ коемъ случав не было слишбратьевъ, жестокое сердце. Его строгость касалась более грандовъ и гикомъ дальго, ногами попиравшихъ справедливость и человъчность и съ юнкерской надменностью истязавшихъ народъ. Лишь въ этомъ кругъ Донъ-Педро имѣлъ своихъ зтѣйщихъ враговъ, а не въ народѣ, который тамъ, гдъ его не сбявали съ пути, осгавался върнымъ ему до смерти. Евреи также были преданы ему и жергаовали своимъ имуществомъ потому и жизнью 3a свой патріотическій образъ мыслей, 9**T**P

Digitized by Google

король охранялъ ихъ отъ оскорбленій и надменнаго къ нимъ отношенія и не обращался съ ними, какъ съ порочными людьми. Еврен, правда, очень много перенесли изъ-за него, но не въ качествъ робкихъ жертвъ, какъ въ Германіи и Франціи, а въ качествъ ревностныхъ, страстныхъ сторонниковъ и соратниковъ, раздълившихъ пораженіе главы своей партіи одинаково съ его христіанскими приверженцами.

Когда Донъ-Педро вступилъ на престолъ, и горе объ утратв уважаемаго короля Альфонсо XI было еще свѣжо, старый еврейскій поэть осмѣлился преподать молодому королю сов'яты и наставленія въ форм'я красиво составленныхъ испанскихъ стиховъ. Этотъ поэтъ, по имени Сантобъ (Шемъ-Товъ) де Каріонъ, родомъ изъ съверо-испанскаго города того же имени (1300—1350 '), имъвшаго большую еврейскую общину, былъ совершенно забытъ въ еврейской литературѣ. Его память и стихи сохранили христіанскіе инсатели. Поэтическое наслёдство Сантоба (или сокращенно Санто) заслуживало сохранения. Его стихи льются нёжно в ясно, какъ дѣвственно чистый источникъ, вырвавшійся изъ своей скалистой тюрьмы. Его стихи звучать, какъ сладкій лепеть чистаго дітскаго голоса. Онъ не только усвоилъ себъ, но и обогатилъ пріятный, звучный испанскій языкъ, который какъ разъ въ его время переживалъ переходъ изъ н'вжной юности къ мужественной зр'влости. Выводы практической мудрости своего времени онъ изложилъ въ красивыхъ строфахъ. Его "Сов'яты и поученія", обращенные къ Донъ-Недро, носять зарактеръ сентенцій и изреченій. Для своихъ стихотвореній онъ пользовался золотыми ивреченіями изъ Талмуда и ново-еврейскихъ поэтовъ и бралъ медъ своей поэзін изъ различныхъ цвѣтовъ.

Стихотворенія Сантоба не всегда добродушны, а имъютъ н шипы: Онъ бичевалъ своихъ единоплеменниковъ, обогащавшихся благодаря королевской милости, и клеймилъ предразсудки испанскихъ христіанъ противъ всего, исходящаго отъ евреевъ.

> Я не ниже Другихъ своихъ единовърцевъ, Получающихъ отъ короля Обильные дары.

Если моя проповѣдь хороша, То она не становится презрѣпной Оттого, что ее произноситъ поэтъ Не столь знатный, какъ рыцарь.

Изъ тонкаго, слабаго корешка Выростаетъ дупистый тростникъ,

<sup>1</sup>) Этоть поэтъ упоминается впервые поэтомъ Juigo Lope де Мендоза, marquis ре Santillaus. А уродливый червь Дветъ тончайшій шелкъ.

Роза не теряетъ своего благоуханія Изъ-за того, что она цвётетъ межъ шиповъ; Вино не теряетъ своего вкуса Изъ-за того, что зрёстъ въ унавоженной землё.

Ястребъ не теряетъ своего значенія Оттого, что рожденъ въ дурномъ гнѣздѣ, И хорошія идеи не теряютъ цѣны Оттого, что исходять отъ еврея.

Меня не незко цёнять; Какой богатый еврей сумёль бы Вступить со мною въ состязаніе И пёть, что я пою?

Въ своихъ стихахъ (ихъ болёе 600) Сантобъ высказывалъ молодому королю горькія истины въ формѣ сладкихъ пилюль, держа предъ нимъ зеркало добродѣтели и ноказывая ему порокъ въ отталкивающей формѣ. Подъ конецъ онъ обращъется къ Богу съ молитвой: да продлить Онъ жизнь королю, хранителю и защитнику закона, да сохравитъ Онъ народы его страны въ повиновеніи ему и да отвратитъ Онъ отъ Исианіи несчастье, войну и мятежъ. Сантобъ напоминлъ еще королю обѣщанія, данныя ему уже отцомъ нерваго, и просилъ его исполнить ихъ. Дѣло въ томъ, что этотъ еврейскій трубадуръ, къ которому муза была такъ расположена, не былъ, повидимому, какъ многіе его товарищи по искусству, сыномъ счастья. Была ли его просьба услышана? Это нензвѣстно, какъ и вообще ничего не извѣстно изъ жизни этого прелестнаго, граціознаго еврейско-испанскаго поэта.

Но другныть выдающимся евреямъ король Донъ-Педро оказывалъ все свое благорасположение. Его воспитатель и всемогущий министръ, донъ-Жуанъ Альфонсо де Албукеркъ, рекомендовалъ ему въ качествѣ васлуженнаго мивистра финансовъ CBOELO агевта, H король 0**T**далъ ewy эту довъренную должность, яесчитаясь постановле-CЪ ніемъ кортесовъ. по KOTODOMY евреи болѣе не должны были допускаться къ этой должности (стр. 237). Это былъ донъ Ca муиль б.-Меирь Алави изъ внативншей толедской семьп Абулафія-Галеви. Однако Самуилъ Абулафія не оставался однимъ только первымъ министромъ казначейства (Tesoreo Mayor), но скоро достигь должности довѣреннаго (privado) короля, который долженъ былъ высказывать ское мявніе при всёхъ важныхъ совещаніяхъ и решеніяхъ <sup>1</sup>). Его заслуги характеризуются двумя надписями, изъ которыхъ одна составлена при его

<sup>1</sup>) Современный историкъ Ayala въ его Chronika 1350 г. г.я. 16.

жизни, другая послё его смерти, гдё о нихъ говорится, какъ о заслугахъ благороднаго прекраснаго человъка, "который никогда не отступалъ отъ путей Господнихъ, могъ сносить порицаніе" и былъ также добродътеленъ. Но надписи не указываютъ, что онъ обладалъ также еврейскими познаніями въ Библіп и Талмудъ.

При двор'в Донъ-Педро бывалъ еще другой еврей, по имени Авраамъ ибнъ-Царцалъ, который былъ врачемъ и астрологомъ короля. Онъ и другіе звѣздочеты, какъ передають, предсказали Довъ-Педро, что, въ силу положенія зв'яздъ при его рожденіи, онъ станеть могущественнійшимъ королемъ Кастиліи, будеть одерживать самыя блестящія поб'яды, повсюду покорить магометанъ и подъ конецъ завоюеть еще Іерусалимъ для церкви <sup>1</sup>). Если это действительно такъ было, то звезды солгали. Цонъ-Педро былъ вообще такъ окруженъ евреями, что его враги называли королевскій дворъ еврейскимъ. Неизвѣстно, защищалъ ли онъ евреевъ своей страны по собственному побужденію или по просьбѣ свонкъ еврейскихъ любимцевъ. Когда онъ впервые открылъ кортесы Вальядолида (май 1351) и послёдніе обратились къ королю съ просьбой уничтожить собственные суды у евреевъ и не разрѣшать имъ впредь ныть собственнаго алкальда, онъ отвѣтилъ имъ: евреи, какъ слабый народецъ, нуждаются въ особенной ващить; они не встрътятъ у христіанскихъ судей справедливаго къ себѣ отношенія или ихъ процессы будуть затягаваться <sup>3</sup>).

Въ то время, какъ родственники молодого короля старались женить его на Бланкъ, дочери французскаго герцога Бурбонскаго, онъ влюбился въ талангливую, красивую, благородную дъвушку чисто испанской крови, *Марію де Падила*. Передають, что онъ даже формально, въ присутстви свидътелей, повънчался съ ней. Предложение, сдъланное Бланкъ, онъ велълъ взять назадъ; но принцесса Бурбонская все-таки прибыла въ Испанію или была послана туда своими честолюбивыми родственниками, чтобъ добыть себѣ діадему. Она, однако, принесла лишь несчастіе себ'в и странь. Ближайшие родственники короля такъ долго интриговали. пока они не склонили его сочетаться съ ней бракомъ. Но онъ не могъ провести съ ней болъе двухъ дней. Онъ носитинить въ объятія своей возлюбленной, Де-Падила, а бурбонку велѣлъ арестовать. Къ старому раздору партій прибавился всл'ядствіе этого еще новый, такъ какъ нікоторые гранды высказывались въ пользу отвергнутой королевы, другіе стояли за Марію де-Падила. Донъ Самуилъ Абулафія и выёстё съ нимъ всё евреи Испанія принадлежали къ посл'ядней цартіи в). Ови выбли для этого до-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Juan Rodriguez de Cueuca Мадридъ 1781.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Lindo, history of the Jews of Spain crp. 147.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ayala въ ук. м. годъ 1353. рл. 14.

статочно основаній. Разсказывали: Бланка съ неудовольствіемъ узнала, какое вліяніе им'вли Самуилъ и другіе евреи при двор'в ея мужа и какимъ большимъ почетомъ и милостями они пользовались у него; она, поэтому, приняла опредъленное ръшеніе, даже уже дъйствовала въ томъ направлении, чтобъ не только унизать и прогнать изъ придворяныхъ круговъ еврейскихъ царедворцевъ, но и изгнать изъ Испаніи встахъ евреевъ; она не скрывала своего отвращенія къ евреямъ, а наоборотъ открыто высказывала его; вслёдствіе этого еврейскіе придворные стали бороться противъ нея и сдѣлали ее нецавистной Донъ-Педро. Если бурбонка Бланка дваствительно питала такую вражду къ евреямъ (за это говорятъ также факты), то евреи вынуждены были ради самосохраненія другіе возникновенію ся вліянія, примкнуть къ партін Де-Падила и помвшать энергично ее поддерживать. Изъ-за этихъ несчастныхъ отношеній короля къ своей, едва виолив признанной, супругъ возникли раздоры и гражданскія войны. Албукеркъ, раньше бывшій противъ королевы, а позже перешедшій на ея сторону, попалъ въ немилость, и Самуплъ Абулафія занялъ его мѣсто въ качествѣ довѣреннѣйшаго совѣтника короля. При всѣхъ вывздахъ Самуилъ вмёстё съ другими высокопоставленными грандами государства постоянно находился въ свить короля.

Однажды враги короля, во главѣ которыхъ стояли его незаконнорожденные братья, завлекли его въ криность Торо; они втянули въ свой заговоръ королеву-мать, которую молодой король очень уважалъ, и послѣдняя пригласила его туда. Братья смиренно вышли ему на встрѣчу. Его старшій брать, донъ Генрихъ Трастамарскій, цівловаль ему руки, каялся въ своей непріязни къ нему и умоляюще проснлъ о прощеніи. Ничего не подозръвая. Донъ-Педро отвътилъ: "если Богъ ему прощаеть, то опъ не хочетъ отказывать въ своемъ прощенін", и въбхалъ въ ворота крѣности. Но заговорщики приказали немедленно запереть послѣднія и внустить лишь немногихъ изъ свиты короля. На нихъ тотчасъ же напали и бросили ихъ въ тюрьму; среди арестованныхъ былъ также Самуилъ Абулафія (1354 1). Короля заговорщики держали въ Торо въ качествъ илънника. Они велѣли убить нѣкоторыхъ грандовъ и даже гросмейстера Калатравы, но удивительнымъ образомъ пощадили Самуила. Послѣднему нозже удалось бѣжать вмѣстѣ съ королемъ. Благодаря тому, что онъ вмѣств съ королемъ раздълялъ несчастье, онъ пріобрѣлъ еще большее его расположение. Кромъ того онъ заботился о финансахъ короля и при помощи строгаго надзора за сборщиками податей достигь того, что король сумблъ собрать казну, 4**T**O рѣдко удавалось его предшественинкамъ. Измѣнническое плѣненіе короля въ Торо образуетъ поворотный ') Т. же.

290

Digitized by Google

пункть въ его правленін. Всл'ядствіе раздоровъ возгор'ялась ожесточенная гражданская война въ Кастилін, которая побуждала Донъ-Педро къ жестокных двйствіямъ. Но еврейскіе фавориты не принимали въ этомъ никакого участія; даже враги евреевъ не ставили этніъ жестокостей въ вину еврейскому министру. Незаконнорожденные братья короля вмёстё со своими приверженцами старались стать хозяевами столицы Толеды. Но тамъ Донъ-Педро имѣлъ многочисленныхъ сторонниковъ, къ которымъ поинадлежали всв еврен; они не хотвли впустить его братьевъ въ городъ. Однако ихъ шайки, тайно пропущенныя ихъ друзьями чрезъ одни ворота въ городъ, напали на густо населенныя евреями части города. На улицъ Алканы они убили почти 12,000 мужчинъ, женщинъ, стариковъ и дътей. Но въ центръ города враги не могли проникнуть, потому что евреи заперли ворота, ввялись за оружіе, и наз энергично поддержали рыцари королевской партіи (май 1355 1). Нѣсколькими двями позже Донъ-Педро прибылъ въ Толеду, былъ радостно принятъ своими сторонниками и сурово расилатился съ твми, кто поддерживалъ его братьевъ.

Самунлъ Абулафія, благодаря свонмъ умвымъ совѣтамъ, своему финансовому управленію и своимъ стараніямъ въ пользу Маріи де Палила. добился нанвысшаго расположенія короля. Онъ сталъ болѣе могущественнымъ, чёмъ гранды государства. Онъ владёлъ княжескими богатствами, и восемьдесять черныхъ рабовъ прислуживали въ его домѣ. Но у него, какъ кажется, не было того великодушія, которое побудило бы его испольвовать благопріятный моменть, чтобъ позаботнться о будущности своего народа и религін. Онъ, правда, "желалъ самаго лучшаго для своего народа", какъ выражается о немъ надпись; но онъ какъ разъ не понималъ, въ чемъ заключается это лучшее. Онъ, должно быть, защищалъ евреевъ отъ оскорбленій и враждебныхъ нападокъ, помогалъ нѣкоторымъ изъ нихъ завять должностныя мёста, даваль имъ возможность обогатиться; однако онъ не быль для своихь единовфрцевь твмъ, чёмъ быль для нихъ Хасдай ибнъ-Шапрутъ и Самуилъ ибиъ-Нагрела. Самуилъ Абулафія имълъ, повидимому, также мало склонности къ духовнымъ вещамъ, къ возвышению еврейской науки и поэзіи. На сколько извѣстно, онъ не поддерживалъ ни одного человѣка науки. Во многихъ общинахъ Кастиліи онъ строилъ синагоги одну особенно роскошную въ Толедѣ, но ни разу онъ не цостроилъ H школы для изученія Талмуда<sup>2</sup>).

Эта абулафіанская синагога въ Толедъ, еще теперь въ качествъ церкви украшающая этотъ городъ, была построена наполовину въ готи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ayala въ ук. м. годъ 1355 гл. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Закуто въ Jochasin: ר׳ שמואל הלוי שעשה בית הכנסת במולמילה ובתי כנסיות въ Jochasin: אחרות בקשמיליא ומובות גדולות לישראל.

ческомъ, наполовину въ мавританскомъ стилѣ, какъ почти большинство испанскихъ церквей этого времени. Она состоитъ изъ многихъ флигелей, отдѣленныхъ другъ отъ друга столбами и сводами. Тонко изрѣзанныя арабески украшають кругомъ верхнюю часть стёнь. Внутри арабесокъ можно прочитать восьмидесятый псалмъ, бёлыми еврейскими буквами выступающій на зеленомъ фонъ. На съверной и южной сторонахъ помъщевыпуклыя надписи, увъковъчивающія въ двънадцати длинныхъ НЫ строкахъ заслуги сановника Самуила Леви б.-Меиръ. Община благодарить въ нихъ Бога, "который не лишилъ свой народъ своей милости и послалъ людей, спасшихъ ихъ изъ рукъ врага; хотя у Израиля нътъ больше царя, однако Богъ помогъ одному человъку изъ своего народа найти благоволеніе въ глазахъ короля Донъ-Педро, который возвысилъ его надъ всёми вельможами, сдёлалъ его совётникомъ въ своемъ государствъ и оказывалъ ему почти королевскія почести". Самунлъ Абулафія чрезм'врно прославляется въ этихъ надинсяхъ. Имя короля Донъ-Педро выдълено крупными буквами, какъ будто для того, чтобы бросалось въ глаза, что этотъ монариъ находился въ близкихъ отношенияхъ съ евреями, изкоторымъ образомъ принадлежалъ къ синагогв. Въ концв высказано пожеланіе, чтобъ Самунлъ дожилъ до возстановленія храма и вместь со своими сыновьями служиль тамъ въ качествъ левита.

Постройка этой роскошной и громадной синагоги была закончена въ 1357 году. Для слъдующаго года астрономъ Авраамъ б.-Хія и столътіемъ раньше его равниъ и кабалисть Нахманидъ предсказали наступленіе мессіанскаго времени, а нісколькими десятилістіями раньше это сдівлаль философъ Леонъ де Баньолъ (стр. 263). Но такъ какъ оно не наступило, то многіе еврен усматривали въ высокомъ положенін Самунла и другихъ еврейскихъ любимцевъ проявленіе скипетра Іуды. Это было ослѣпленіе, имъвшее опасную сторону. Ее замътилъ самый выдающійся тогда равинскій авторитеть, р. Нисимъ Герунди б.-Рувимъ (Ran), равинъ въ Барцелонъ, и онъ сталъ выступать противъ вычисленія года мессіанскаго избавленія на основаніи книги Даніила. Онъ справедливо опасался, что въра въ пришествіе мессіп могла бы быть поколеблена тъмъ, что столь часто дълавшіяся вычисленія оказались ложными. Въдь привели н\$которыхъ, такъ проповѣдывалъ онъ, даже совершенно опредѣленно установленныя цифры для освобожденія изъ Египта и для продолжительности вавилонскаго изгнанія къ ошибочнымъ ложнымъ надеждамъ; во сколько разъ больше сдѣлаютъ это нарочно окутанныя въ мракъ Даніиловы цифры!

Р. Нисимъ Герунди (его д'вительность 1340—1380) въ Барцелонъ, почти единственный въ это время представитель высшаго талмудическаго знанія, былъ здраво мыслящимъ человъкомъ, чуждымъ запутывающей смыслъ мистики. Онъ не побоялся порицать столь высоко чтимаго имъ Нахманида за то, что онъ слишкомъ углублялся въ кабалу. Р. Нисимъ былъ врачемъ и смыслилъ немного въ астрономіи; но его сила была въ талмудической учености. Его толкованія столько же сильно свидѣтельствують объ остротѣ и глубинѣ его ума, какъ и о полной ясности. Правда, и онъ не возвысился надъ несамостоятельнымъ направленіемъ времени. Онъ не оставилъ послѣ себя ни одного самостоятельнаго труда, а въ своихъ изслѣдованіяхъ исходилъ изъ данныхъ текстовъ; онъ писалъ исключительно коментаріи къ Талмуду и Алфаси. Въ равинской литературѣ р. Инсимъ считается однимъ изъ послѣднихъ авторитетовъ и причисляется еще къ "первымъ или старѣйшимъ".

Донъ Самунлъ имълъ слишкомъ сильное вліяніе на ръшенія короля, чтобъ совсёмъ не имёть враговъ. Даже если бъ онъ быль христіаниномъ. придворная партія придумывала бы всевозможныя уловки, чтобъ вызвать его палевіе. He только незаковнорожденный брать Лонъ-Педро, Ø королева Бланка, но Генрихъ, и тв. которые прежде 10HP были на службѣ у короля, старались возбудить кастильское населеніе противъ евреевъ и въ частности противъ еврейскаго совътчика. Понъ-Педро Лопець де Аяла, поэть, лѣтописецъ и знаменосецъ короля, въ одномъ стихотворении показывалъ, какъ думали придворные о высокопоставленныхъ евреяхъ: "Еврен пьють кровь терзаемыхъ христіанъ н высасывають ихъ богатства при помощи аденды податей; донъ Авраамъ и донъ Самуилъ съ устами, сладкими какъ медъ, добиваются у короля всего, что пожелаютъ". Паденіе Самунла было желавіемъ мвогихъ. Разсказывають: даже некоторые евреи Толеды изъ зависти къ его счастью оклеветали его предъ королемъ въ томъ, что онъ за счетъ короля пріобрѣлъ себъ неисчислимыя богатства, такъ что никто съ нимъ въ этомъ не можетъ сравниться; по совѣту этихъ еврейскихъ враговъ. Донъ-Педро призвалъ своего еврейскаго любимца и дружески обратился къ нему: "отецъ, я раззорень, одолжите мив для женитьбы монхъ детей 20,000 марокъ золота, которыя я вамъ постепенно выплачу рентами"; Самунлъ возразнить на это, что онъ не можетъ одолжить королю ни единой марки; онъ упорствовалъ даже при угрозахъ короля. Но все это похоже на басню; столь глупымъ Самуплъ, должно быть, не былъ, чтобъ отказать королю въ томъ, что тотъ могъ взять у него силой. Върно лишь то, что Донъ-Педро велѣлъ конфисковать все имущество Самуила и его родственниковъ, заключавшееся въ 170,900 дублонахъ, 4,000 маркахъ серебра, 125 ящичкахъ съ волотыми и серебряными вещами, 80 рабахъ п въ 60,000 дублонахъ его родственниковъ. По другимъ источникамъ, въ домѣ Самунла подъ землей найдено было поразительное множество золота и серебра. Донъ-Педро велѣлъ арестовать въ Толедѣ своего прежняго любимца, Самуила, и пытать его въ Севильѣ, чтобъ заставить его открыть еще больше сокровищъ. Но послѣдній остался непоколебимымъ, ничего не сказалъ и подъ пыткой испустилъ духъ (октябрь или ноябрь 1360). Надгробная надпись въ простыхъ выраженіяхъ объявляетъ, какое онъ прежде занималъ высокое положеніе и какъ его душа, очищенная муками пытки, поднялась къ Богу. Эта надпись не заключаетъ им одного враждебнаго Донъ-Педро слова.

Смерть дона Самунла ничего не измѣнила въ дружественныхъ отношеніяхъ между королемъ и евреями. Они по прежнему оставались его приверженцами, а онъ давалъ нъкоторымъ изъ нихъ большія отличія. Зато они должны были дёлить съ нимъ ненависть его враговъ къ нему и дѣлались отвётственными за его злодбянія. Донъ-Педро замышляль отправить ненавистную ему жену на тотъ свѣтъ и потребовалъ у тюремнаго сторожа, Ортица де Цунига, окавать ему эту услугу. Такъ какъ послёдній отказался отъ этого порученія, то король передалъ это злодёйское дъло одному низкому тълохранителю, Перецу де Реболедо (1361). Выла ли королева святой или интриганткой, заслуживала ли она смерти или не заслуживала, родъ ея смерти остается поворнымъ пятномъ ва жизни Довъ-Педро. Но какъ лътописецъ де-Аяла ни былъ нерасположенъ къ евреямъ, однако и онъ ни единымъ словомъ не намекнуль въ своей хроникѣ, чтобъ одинъ изъ еврейскихъ любимцевъ Донъ-Педро принималъ участіе въ этой подлости. Лишь позже ненависть къ евреямъ выдумала всевозможныя сказки, чтобъ впутать въ это убійство еврейскихъ сторонниковъ короля. Разсказывали такую басню: какой-то еврей, по приказанію короля, отравиль королеву Бланку, нотому что она настанвала на изгнаніи евреевъ изъ королевства. Одинъ французскій романъ, желавшій прикрасить действія и злодеянія французскихъ авантюристовъ по отношенію къ Донъ-Педро и евреямъ, слѣдующныъ образомъ доказываетъ смерть королевы отъ руки еврея:

Королева Бланка была возмущена однимъ евреемъ, своимъ васаломъ, за то, что онъ осмѣлился вмѣстѣ съ другими христіанскими рыцарями въ день присяги ей на вѣрность поцѣловать ее согласно обычаю въ щеку; хотя вначалѣ она терпѣливо снесла эту церемонію присяги, однако позже она чувствовала себя столь сильно посрамленной, что она не только вымыла свою щеку и ротъ горячей водой, но имѣла также въ виду велѣть повѣсить этого назойливаго еврейскаго рыцаря; но послѣдній убѣжалъ къ Донъ-Педро, былъ имъ радушно принятъ и оказался готовымъ вытащить "эту занозу ивъ ступни короля"; изъ чувства мести и услужливости по отношевію къ желанію Донъ-Педро этоть еврей собралъ вокругъ



### СКАЗОЧНОЕ ОВВЕНЬНИЕ ПРОТИВЪ ВВРЕЕВЪ.

себя нѣсколько своихъ единоплеменниковъ, проникъ вмѣстѣ съ ними до спальни королевы п съ помощью обмана, что король еще въ эту ночь хочегъ помириться съ ней и быть ей мужемъ, добились, что двери были имъ открыты; тогда они сообщили ей приказаніе короля, согласно которому она должна умереть, погащили её изъ кровати въ погребъ и задушили ее тамъ; еврейскіе убійцы, благодаря бѣгству въ указанный имъ Донъ-Педро укрѣпленный замокъ, избѣгли мести и вообще остались безнаказанными. Въ другой разъ этотъ французскій романъ разсказываетъ: два еврея, по имени Даніо и Тюрканъ, были выданы своими единовѣрцами въ качествѣ убійцъ королевы Бланки; послѣдній даже призналъ свое преступленіе и указалъ на Даніо и еще другихъ шесть евреевъ, какъ на соучастниковъ; но этотъ отклонилъ отъ себя всякую вину и принисалъ ее Тюркану; о себѣ онъ утверждалъ, что онъ даже не вошелъ въ комнату королевы и убѣдительно просилъ своихъ товарищей не убивать столь добродѣтельную государыню.

Донъ-Педро публично заявилъ предъ собраніемъ кортесозъ Севплын, что его бракъ съ бурбонкой Бланкой былъ незаконнымъ, такъ какъ онъ раньше былъ законнымъ образомъ обвѣнчанъ съ Маріей де Падила, въ доказательство чего онъ привелъ свидътелей. Послъдние, среди которыхъ были и священники, клятвенно удостовърили этотъ фактъ. Его незаковнорожденный брать, донъ Генрихъ де Трастамара, радъ былъ представившемуся, благодаря смерти Бланки и послёдствіямъ этой смерти, случаю пріобръсти себъ союзниковъ для сверженія съ престола законнаго короля. Бурбоны во Франціп, а также король об'вщали ему помощь и разр'вшили завербовать для него дикую авантюристскую шайку такъ называемой большой или бълой компанія, которая по окончанія войны съ Англіей дълада французскую территорію не безопасной. Такимъ образомъ французскій король могъ однимъ ударомъ убить двухъ мухъ. Незаконнорожденнаго поддерживалъ также папа, для котора го благожелательное отношение Цонъ-Педро къ евреямъ было сучкомъ въ глазу. Онъ прямо отлучилъ испанскаго короля отъ церкви.

Чтобъ придать своему мятежу окраску законности и привлечь на свою сторону умы, донъ Генрихъ многократно чернилъ своего брата и характеризовалъ его, какъ недосгойнаго человѣка, поплатившагося короной за допущеніе евреевъ къ управленію его землями и за приверженность къ нимъ и ихъ религіи. Донъ Генрихъ въ своей клеветѣ на своего брата зашелъ такъ далеко, что распространялъ слухъ, будто не только возлюбленная Донъ-Педро, Марія де Падила, была еврейкой, но даже онъ самъ еврейской крови. Онъ разсказывалъ слѣдующую сказку: Альфонсо XI, ихъ общій отецъ, былъ очень недоволенъ своей супругой, потому что она рожала ему только дочерей; когда она ждала новаго разръшенія отъ бремени, онъ угрожалъ ей своей немилостью, если она на этотъ разъ не подаритъ ему сына, наслъдника престола; когда же королева Марія снова родила дъвочку, изъ страха предъ гнъвомъ короля она вмъсто дочери подсунула новорожденное еврейское днтя; этотъ подкидышъ и естъ Донъ-Педро, называющій себя законнымъ королемъ Испаніи.

Съ наемными рабами "бѣлаго отряда", безсовѣстной шайки, нанимавшейся первому встрёчному предводителю и боровшейся то за, то противъ какого либо лица или дъла. Генрихъ перешелъ Пиренен, чтобъ начать войну противъ своего брата и свергнуть его съ престола. Во главъ англійскихъ отбросовъ стоялъ этихъ французскихъ и величайшій воннъ своего времени, герой и искатель приключений, Бертранъ дю-Гесклень (Клакенъ), извъстный своими геройскими поступками, своей уродливостью и своими странными манерами, котораго легенда прославила подобно Сиду. Еврен повсюду были на сторонѣ Донъ-Педро и поддерживали его не только своими деньгами, но и своей кровью. Они становились въ ряды его воиновъ или защищали города отъ нападеній дона Генриха и дю-Гесклена. Въ Бривізски (въ Старокастилін) евреи храбро сражались и защищали городскую ствиу, находившуюся вблизи пхъ квартала, противъ англичанъ, которымъ было поручено завоеваніе этой части города. Евреи были поб'вждены. Дикіе наемники убивали не только еврейскихъ воиновъ, но и безоружныхъ. Изъ двухсотъ еврейскихъ семействъ Бривіэски не осталась въ живыхъ ни одна душа; ихъ тѣла были отданы дикимъ звѣрямъ и птицамъ небеснымъ 1).

Вслѣдствіе близости непріятеля Донъ--Педро оставилъ Бургосъ, главный городъ Старокастилів. Послѣ его ухода жители, христіане, еврен и магометане, собрались на совѣщаніе по вопросу, защищать ли городъ или сдать его приближавшемуся Генриху и его шайкѣ. По сдѣланному предложенію каждая группа изъ приверженцевъ трехъ различныхъ религій обсуждала вопросъ отдѣльно отъ другихъ, чтобъ за каждой изъ нихъ осталась неограниченная свобода. Христіане, по предложенію архіепископа Бургосскаго, высказывались за сдачу города; къ нимъ присоединились немногіе магометане. Но евреи устами своего равина заявили: прежде, чѣмъ они опубликуютъ свое рѣшеніе, христіане должны дать имъ подтвержденное присягой обѣщаніе, что имъ не будетъ запрещено выселиться вмѣстѣ со своими родными въ Арагонію или Португалію, если ихъ рѣшеніе не совпадетъ съ постановленіями остального населенія. Тогда христіане клятвенно обѣщали имъ свободу рѣшенія и выполненія послѣдняго. Послѣ этого бургосскій равинъ вмѣсто постановленія высказалъ, какъ говорять,

י) Этутвиль, стр. 188 и Бервиль, 360; также Самуилъ Царца (בעור היים манускр.).

296

слёдующее: склонность христіанина къ іуданзму они счптаютъ такой же измёной, какъ переходъ одного изъ своихъ въ христіанство, т. е. они отказывались отъ Донъ-Педро, вслёдствіе его приверженности къ еврейской религін <sup>1</sup>).

Исторически удостовърено лишь, что донъ Генрихъ, занявъ Бургосъ, гдѣ онъ впервые былъ провозглашенъ королемъ (мартъ 1366), не очень снисходительно обошелся съ еврейской общиной, должно быть потому, что она была на сторонѣ его брата. Онъ оштрафовалъ ее въ 50,000 дублоновъ и объявилъ недъйствительными требованія еврейскихъ кредиторовъ къ христіанскимъ должникамъ. Такъ какъ бургосскіе евреи не могли достать такую значительную сумму денегъ, то они вынуждены были продать свое имущество и даже украшенія со свитковъ Торы. Тѣ, которые не могли внести свою долю, продавались въ крѣпостные <sup>3</sup>).

Нисколько не слёдуеть удивляться, если въ это смутное время партійнаго раздора и ожесточенной войны братьевъ, когда узы закона развявались, въ нёкоторыхъ мёстахъ, какъ въ *Cezoвiu* и *Авилю*, грабили евреевъ или, вёрнёе, богачи лишились своихъ долговыхъ претензій къ христіанамъ<sup>3</sup>). Въ Германіи при такихъ обстоятельствахъ была бы устроена кровавая баня среди евреевъ. Испанская чернь удовлетворилась меньшимъ. Вся Испанія досталась побёдителю, потому что Донъ-Педро не поступилъ, какъ ему совётовали, не сконцентрировалъ вёрнаго ему населенія и не привлекъ крупной суммой денегъ на свою сторону дикихъ авантюристовъ бёлаго отряда. Ему недоставало дона Самуила съ его умомъ. Побёдителю были открыты также ворота столицы, Толеды, хотя партія Донъ-Педро, къ которой принадлежали также еврен, въ теченіе долгаго времеян голосовала за противодёйствіе. На общину Толеды донъ-Генрихъ точно также наложилъ очень высокій штрафъ за ея вёрность законному королю. Послёднимъ убѣжищемъ Донъ-Педро былъ городъ Севилья.

Тотъ самый французскій романисть, который хотёль прославить геройство дю-Гесклена и одновременно вплести въ разсказъ о его военныхъ подвигахъ романтическія черты, сочинилъ басню, будто Севилья перешла къ дону Генриху благодаря измёнё евреевъ. Романъ равсказываеть: Даніо и Тюрканъ, тё самые, которые отправили на тотъ свёть королеву Бланку, лишились расположенія Донъ-Педро, потому что они совётовали ему только дурныя вещи и довели его этимъ до несчастья; за это онъ отправилъ ниъ въ ссылку; по дорогё они попали въ руки одного ивъ каинтановъ дю-Гесклена, который хотёлъ ихъ, какъ евреевъ, казнить; для того, чтобъ спастись, оба обёщали ему выдать при помощи своихъ единоплеменниковъ дону Генриху городъ Севилью, а также самого Донъ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Этутвиль стр. 199 и 165. <sup>2</sup>) Самуилъ Царца. <sup>3</sup>) Т. же.

Педро; канитанъ Матье де Курне подъ этимъ условіемъ объщалъ имъ жязнь, велълъ осгавить Даніо въ качествъ заложника, а Тюркану отправиться въ Севилью; посльдній сумълъ тайно пробраться въ еврейскую часть города и уговорить равина, что севильская община не должна такъ стойко оставаться върной Донъ-Педро, потому что послъдній замышляеть недоброе противъ нея; поэтому среди евреевъ было ръшено тайно впустить въ городъ чрезъ еврейскій кварталъ дона Генриха, дю-Гесклена и его отряды и отдать имъ городъ вмъстъ съ королемъ; но еврейка, возлюбленная Донъ-Педро, разсказала послъднему тайный планъ и побудила его покинуть городъ; благодаря соглашенію съ евреями побъдителю теперь легко было стать хозяиномъ Севильи <sup>1</sup>). Другой романъ, въ противоръчіи съ этимъ, заставляетъ севильскихъ евреевъ вмъстъ съ христіанами и магометанами этого города сражаться за Донъ-Педро, а дона Генриха добиться своего вступленія лишь послъ суровой борьбы <sup>3</sup>).

Счастье еще разъ улыбнулось Донь-Педро послѣ того, какъ оно поведнулось къ нему сциной, когда онъ въ качествѣ бѣглеца долженъ былъ перейти Пиренеи, и вся страна досталась побъдителю. Мужественный приниъ Валлійскій, названный, благодаря своимъ желѣзнымъ досиѣхамъ, чернымъ принцемъ, находившійся въ южной франціи, взялся помочь свергнутому съ престола королю во имя законности и въ разсчетъ на богатое вознагражденіе деньгами и землей. Генрихъ Трастамарскій долженъ былъ снова оставить Испанію (1367). Вся Испанія опять привътствовала побъдителя Донъ-Педро и его защитника, чернаго принца, какъ прежде она привѣтствовала его брата и дикаго французскаго конетабля, дю-Гесклена. Но вскоръ снова произошла перемъна Черный принцъ бросилъ Донъ-Педро, а донъ Генрихъ съ новыми отрядами онять вернулся обратно изъ Франціи. Съверные города Испаніи снова достались ему. Граждане Бургоса открыли свой городъ побъдителю; только еврен остались върны несчастному Донъ-Педро. При поддержкъ нъкоторыхъ рыцарей, сторонниковъ Донъ-Педро, они защищали еврейскую часть города Бургоса, храбро сражались и покорились лишь превосходству силъ непріядобились у Генриха благопріятной капитуляцін теля. Они и именно безпрепятственнаго пребыванія въ городѣ; они должны права были уплатить милліонъ мараведи. Но на этотъ разъ христіане захотолько твли использовать побъду надъ Донъ-Педро. Кортесы Бургоса обратились, поэтому, къ Генриху со слёдующей просьбой: такъ какъ евреи виноваты въ гражданской войнѣ, такъ какъ они были любимцами и чиновниками прежняго короля, то пусть новый король падасть законъ, чтобъ впредь -ни одинъ еврей не могъ быть допущенъ къ какой-либо должности, даже <sup>1</sup>) Estoutewille, crp. 215. <sup>2</sup>) Berville, ctp. 408.

Digitized by Google

къ должности лейбъ-медика короля или королевы; еврен не должны также болѣе допускаться къ откупу податей. Генрихъ возразилъ на это: удалить евреевъ со всёхъ должностей представляется чёмъ-то такямъ, чего не дѣлалъ еще ни одинъ кастильскій король; однако онъ не будетъ совѣтоваться съ тёми евреями, которые будуть при его дворё, не предоставить ных также никакой власти, которая была бы вредной для страны. Генрихъ не пигалъ такимъ образомъ какого либо особеннаго нерасположенія къ евреямъ или онъ не хотвлъ униженіями довести ихъ до отчаянія. Ограниченіе, которое онъ объщалъ кортесамъ относительно евреевъ, было более разсчитано на то, чтобъ не огорчить своихъ сторонниковъ, такъ какъ онъ далеко еще не утвердился на престолъ. У Донъ-Педро было еще очень много приверженцевъ; еврейскія общины въ большинствъ остались ему върны, еврен служили также въ войскатъ и сражались противъ узурпатора за короля, который до послёдняго момента обращался съ вими по справедливости. Донъ-Педро, находясь даже въ отчаянномъ положении, когда онъ вынужденъ былъ позвать на помощь магометанскаго короля Гранады, убѣдительно просилъ послѣдняго щадить евреевъ 1). Между тѣмъ евреи невыразные страдали отъ союзниковъ и непріятелей; діло въ томъ. что Донъ-Педро одинъ ничего не могъ сдълать и долженъ былъ обратиться къ помощи войскъ сначала чернаго принца, а затёмъ магометанъ, которыя съ евреями не обращались такъ, какъ желалъ этого король. Община Вильядіего, прославленная своей благотворительностью и покровительствомъ наукъ, была совершенно уничтожена англичанами. Такая же судьба постигла общину Агвилара и другія. Жители Вальядолида, присятнувшіе дону Генриху, догола ограбили евреевъ, разрушили ихъ восемь синагогъ, похитили ихъ драгоценности и разорвали священныя книги <sup>2</sup>). Наступило ужасное одичание. Куда донъ Генрихъ ни приходилъ, онъ накладывалъ на евреевъ контрибуцію, повергалъ ихъ въ нищету н оставлялъ ныъ только жизнь. Магометанскій король, союзникъ Донъ-Педро, отвель изъ Яена въ пленъ въ Гранаду 300 еврейскихъ семействъ <sup>3</sup>). Еще хуже обращался съ ними дикій дю-Гескленъ, который, руководясь французскимъ юдофобствомъ, смотрѣлъ на нихъ не какъ на равноправныхъ приверженцевъ и борцовъ, а какъ на рабовъ, осмѣлившихся возстать противъ своего господина. Въдствіе было такъ велико, что многіе евреи перешли въ это время въ христіанство. Другіе изъ сѣверной Испаній переселились въ близь лежащую Навару, гдъ были приняты за необык-

- <sup>2</sup>) Т. же.
- <sup>3</sup>) T. zs.e.

י) Самунлъ Царца, введеніе къ Mekor Chajim (рукоп.)... ובא המלך כון גרנכא ונכבש גאין \*) בכח והרגו אנשים עד אין מספר וליהודים צוה המלך דון פידרא שלא ישוחו כחם יד אבל אם ירצו לשבות ישבו אותם .והוליכום שבויים לגרנטא ג׳ מאות בעלי בתים שהיו דרים בגאין Ped.

<sup>\*)</sup> Яенъ.

новенные налоги королевой, донной *Жуаной*, и охранялись ею отъ туземныхъ враговъ еврейскихъ.

Больше всего страдала тогда община Толеды. Она наперерывъ съ христіанскими приверженцами Донъ-Педро приносила наибольшія жертвы для защиты города отъ непріятеля и выдержала долгую и ужасную осаду. Во время этой осады недостатокъ въ пищѣ былъ такъ великъ, что несчастные съёдали не только пергаменть священнаго Писавія, но даже мясо своихъ собственныхъ дътей 1). Большая часть общины Толеды, 8,000 человъкъ (по нъкоторымъ источникамъ болъе 10,000), погибла изъ-за военныхъ невзгодъ и голода. Наконецъ донъ Генрихъ одержалъ при Монтіель (14 марта 1369) нобъду надъ своимъ, всъми оставленнымъ, братомъ. Конецъ Донъ-Педро былъ трагиченъ. При встръчъ со своимъ враждебнымъ братомъ послёдній, какъ говорять, бросилъ ему въ лецо слѣдующія оскорбительныя слова: "Гдѣ этоть еврей, сынъ какой-то дъвки, называющій себя королемъ Кастилін". Послѣ этого оба бросились другъ на друга и вступили въ борьбу, пока Донъ-Педро не былъ побъжденъ и обезглавленъ своимъ братомъ и дю-Гескленомъ. Папа Урбанъ V не могъ скрыть своей радости при изв'ясти о смерти Донъ-Педро. "Церковь", выразился онъ, "должна радоваться смерти такого тирана, бунтовщика по отношенію къ церкви и покровителя евреевъ и сарацинъ; ID8ведный радуется, когда видить возмездіе". То, чего панство долго не могло добяться, именно униженіе также и исцанскихъ евреевъ, нечаянно іт удалось всл'ядствіе братской войны въ Кастилін. При Монтіел'я также испанскіе евреи потерпѣли пораженіе, явившееся роковымъ для ихъ будущности.





# Примѣчанія.

# I.

## Хронологія полемической литературы за и противъ Маймонида.

Издатель посланій Маймонида и части его заключеній включилъ въ сборникъ также и 15 полемическихъ статей въ защиту и противъ Маймонида, но такъ перепуталъ ихъ и снабдилъ столь сбивающими съ толку заголовками, что историки были введены въ заблужденіе. Особенно невѣрно обрисовано отношеніе Нахманида къ тогдашнимъ партіямъ. На хронологическій порядокъ этихъ полемическихъ писаній въ изданіи вообще не обращено никакого вниманія. Эта путаница сильно затрудняетъ пониманіе партійныхъ споровъ и особенно ихъ хода и развитія. Такъ какъ хронологія полемической литературы, какъ она ни необходима для историческаго освѣщенія, никогда не была, насколько мнъ извъстно, подвергнута критикъ, и кромъ того въ послъднее время были открыты еще иныя полемическія посланія того времени, то этотъ вопросъ заслуживаетъ подробнаго критическаго изслѣдованія.

Старый сборникъ полемическихъ писаній (Константинополь 1552) содержитъ, какъ уже упомянуто, 15 статей: три статьи Давида Кимхи, начинающіяся словами: I) א אהרל לדבר, (II) אוריך אחיך, (II) אורל לדבר, (II) א אהרל ל три Іегуды Алфахара IV) מי כהחכם (V) אנער בך השטן דור הוא הקנן (V מי כהחכם, V ויגער בך השטן דור הוא הקנן лисли; далѣе VII) обращеніе сарагосской общины къ общинамъ Арагоніи съ призывомъ высказаться въ пользу Маймонида и противъ преслъдователя еретиковъ, Соломона изъ Монпелье; это посланіе, подписанное одиннадцатью лицами, въ томъ числъ и лейбъ-медикомъ арагонскаго короля. Бахіелемъ или б.-Моисей (имя его брата Соломона, повидимому, пропущенно), является единственнымъ, въ коемъ указана дата, а именно: мъсяцъ авъ 1232 г.; эта дата и должна послужить исходнымъ пунктомъ для установления хронологи всъхъ остальныхъ писаній; далъе VIII) особое посланіе Бахіеля, сына Моисея, къ арагонскимъ общинамъ съ призывомъ въ томъ же духъ; четыре посланія въ отвѣтъ на этотъ призывъ: IX) общины Гуэски, X) Монцона, XI) Калатаюда и XII) Лериды; далъе XIII) посланіе Меира б.-Тодросъ Абулафіи къ общинъ Героны, XIV) посланіе Авраама б.-Хасдай къ Іегудъ Алфахару; наконецъ, ХУ) посланіе Нахманида къ общинамъ Арагоніи, Навары и Кастиліи (такъ называемое малое посланіе). Къ этому прибавляется еще XVI) большое посланіе Нахманида, начинающееся словами: טרם אענה אני שונג; оно было помъщено сперва въ сборникъ Делмедиго (חעלומת הכמה Базель 1629), а затъмъ было издано еще два раза (изъ рукописи) и извъстно подъ именемъ большого посланія или листа о прибавившихся въ послъднее время посланіяхъ будетъ говорено ниже.

.

Если придерживаться порязка сборника, то необходимо допустить. что первое письмо Кимхи явилось первымъ сигналомъ къ спору. Однако, этому допущенію противорѣчитъ содержаніе письма, изъ котораго явствуетъ, что, ко времени отсылки посланія, общины Прованса, Каталоніи и Арагоніи стали на сторону Маймонида и даже подвергли отлучению Соломона изъ Монпелье: Слъдовательно, это посланіе издано. Слъдовательно, это посланіе издано уже послъ того, какъ главная община Арагоніи, сарагосская, издала свой призывъ и четыре упомянутыя общины (въроятно, еще другія) откликнулись на этотъ призывъ и высказались въ пользу Маймонида, т. е. уже послю мъсяца ава 1232 г. Въ то время, когда Кимхи обратился съ этимъ (первымъ) посланісмъ къ Алфахару, движеніе не начиналось лишь, а уже приходило къ концу. Въ этомъ посланіи Кимхи указываетъ на то, что равины съверной Франціи. которые сперва стояли на сторонъ преслъдователя еретиковъ, Соломоотъ него: כי תהלה לאל השיבו ימין впослъдствіи отвернулись на, Въ третьемъ послани Кимки говоритъ, что, такъ какъ французскіе равины отвергли Соломона изъ Монпелье, послъдній обратился сперва къ монахамъ миноритамъ, а затъмъ къ монахамъпроповъдникамъ (доминиканцамъ): 52051 ני בראיתו כי רבני צרפת נמשוהו ולסכל חשבוהו . . . והוא שב עד הפסילים . . ויקרא תחלה לכל הצעירים היחפים . .

ולא נח לכבו וידכר נם על הרורשים. סדארשים אוש ג'י סדארושים וידכר נם על הרורשים. סדארשים אוש איז סדארשים אוש ג'י סדאר נס על הרורשים וידכר נס על הרורשים וידכר נס על הרורשים הסי סדאר כסלשדים אושרשים איז איז ג'י סדארשים איז איז גערשים איז גערשים איז גערשים איז גערשים איז גערשים איז גערשים סדאר נסלשדים איז גערשים גערשים איז גערשים גערשים איז גערשים גערשים איז גערשים גערשים איז גערשים גערשים גערשים גערשים גערשים איז גערשים גערשים גערשים גערשים גערשים גערשים איז גערשים גערשים גערשים גערשים גערשים גערשים איז גערשים

Однако, сперва необходимо установить, какое положение занялъ Нахманидъ въ этомъ споръ. Заголовокъ малаго посланія Нахманида указываетъ на то, что онъ былъ противникомъ Соломона и обратился съ посланіемъ къ общинамъ Арагоніи. Навары и Кастиліи съ цълью побудить ихъ отлученію Соломона и его двухъ учениковъ за то, что они осмѣлились дерэновенно выступить противъ Маймонида: וואת האגרת שלחה הרמבן לקהלות ארגון נובארה וקשמילייא לנדות ולהחרים את ר' שלמה ושני תלמידיו ובו׳. Этотъ заголовокъ ввелъ въ заблуждение историковъ которые стали считать Нахманида протизникомъ Соломона. Но ничто не можетъ быть ошибочнъй этого. Въ большомъ посланіи Нахманидъ очень заботится о репутаціи Соломона, предостерегаетъ отъ всего того, что можетъ обидъть его, и объявляетъ его своимъ другомъ и набожнымъ человѣкомъ. ואל חבירי הרב החסיר ר' שלמה שלומכם כנהר המו ותצוו עליהם בבקשה וממו לירא את מוראו להזהר בכבודו . . . להזהר בנחלתו ... כי שמענו בבעלי המחלוקת מבעמים בכבודו ופורקים במוראו . למען תהיה מחלקתו עם חכמי עירו כמחלוקת בית שמאי ובית הלל הנוהגים אהבה Что Нахманидъ сталъ на сторону французскихъ равиновъ-ригористовъ, вытекаетъ также изъ стиха поэта Мешулама Дафіеры, противника Маймонида: לנו בנו נחמן לעוו (см. дальше, примъч. 3) и возраженія поэта, приверженца Маймонида: ובן נחסן לעזרתם מזומן ולהם עוז ספריו מעניקים (Ozar

1 3

Digitized by Google

## хронологія полем. литературы за и прот. маймонида. 303

Изъ того же посланія Нахманида видно, что онъ былъ предубъжденъ противъ приверженцевъ Маймонида. Онъ требуетъ тамъ audiatur et altera pars, такъ какъ эти ханжи-послы везутъ съ собой соблазнительныя и лицемърныя писанія: אל תשמעו לדבר בעל המחלוקת איי אשר מפי בעל דינו תשמעו החילוף כי צדיק הראשון בריבו...ושתי כיתות המכחישים זו את זו תביאו בית דינכם יחד ... כי ראיתי כבר מחמיאי אדם בדבר עוברי דרך עלינו ובידם. כתבי חלקות מנגבים הלבבות ... והוצרכתי לגלות אוניכם ... פן תשמעו ותתנו לחרם יעקב וכו' Посланіе Меира Абулафіи, являющееся отвътомъ Нахманиду, разъясняетъ, какое значеніе имъютъ приведенныя строки и противъ кого онъ направлены. Я подробно останавливаюсь на этомъ, ибо отсюда недвусмысленно и ясно вырисовывается положеніе, занимаемое Нахманидомъ. Меиръ Абулафія, мракобъсъ, הולך השכים, какъ онъ названъ въ одной эпиграммъ, и самый ръшительный противникъ приверженцевъ. Маймонида, пишетъ къ Нахманиду: והנה הבינותי האגרת קצת קהל הקודש הגלוים אליו כי אימת הזיפים ופחד המסלפים נפלה עליו ועל החונים על רגליו... ותראו פוישמעו הארץ הלזו אל דברי הזיפים לתת הרב (ר' שלמה) לחרם ותלמידיו לגדופים. הלילה להם מעשות כדבר הזה . . . ועל דברי יקירי וידידי אשר בקש ממני לקנא לכבוד הורהנו ולדברי רבותינו ולהיות באגודה אחת עם רכותינו הצרפתים כאשר הסכימו בו לכבוד אלהים ולגדור גדר בעמי הפרוץ. Это, столь ясное, заявленіе, изъ коего явствуетъ, что Нахманидъ не только былъ единомышленникомъ М. Абулафіи, но и убъждалъ его высказаться въ пользу Соломона и присоединиться къ равинамъ съверной Франціи прошло совершенно незамъченнымъ. Посланія Нахманида и Абулафіи дополняютъ и объясняютъ другъ друга. Письмо Нахманида сопровождалось еще и другими письмами изъ его общины, составленными въ томъ же духв. Хронологическій порядокъ такимъ образомъ установленъ. Оба посланія, Нахманида (малое) и Абулафіи, изданы до того, какъ Соломонъ и его ученики въ Испаніи были подвергнуты отлученію. Ибо Нахманидъ хотълъ воспрепятствовать тому, чтобы они (т. е. члены толедской общины) вняли увъщаніямъ ханжей и обманщиковъ (זייפים), провансальцевъ, и отлучили Соломона и его учениковъ: לתת הרב להרם א ד. д. Абулафія отмѣчаетъ тамъ, что онъ и его единомышленники помышляютъ выступить не противъ Соломона, а наоборотъ. Слъдовательно, эти оба посланія относятся ко времени до мъсяца ава 1232 г. Напротивъ, большое посланіе Нахманида къ равинамъ съверной Франціи издано въ то время, какъ многіе изъ равиновъ измънили свои взгляды и отвернулись отъ Соломона. Нахманидъ порицаетъ въ посланіи эту перемѣну во ועתה ראינו התורה השנית ההולכת לשמאל ומקצת שרידיכם взглядахъ. ורבניכם אחריה והם כתוהים על הגזרה הראשונה וחוזרים כדבריהם. מה ראו ומה עשו? ... שומעין דבריו של זה היום ולכשיבא חברו למחר שומעין דבריו. Это, въроятно, относится къ тому времени, когда общины Прованса и съверной Испаніи сообща осудили Соломона; слъдовательно, ко времени послъ ава 1232 г.

Опираясь на вышесказанное, приведемъ въ нѣкоторый порядокъ полемическія писанія, которыя уже намъ извѣстны:

- 1) Малое посланіе Нахманида;
- 2) Отвѣтъ на него Меира Абулафіи;
- 3) Посланіе сарагосской общины;

4) Посланіе Бахіеля;

- 5) Сочувственный отвътъ общины Гуэски;
- 6) " " Монцона;
- 7) " " Калатаюда;

8) " " " " " 9) Большое посланіе Нахманида;

10) Первое посланіе Кимхи къ Алфахару;

11) Первый отвътъ Алфахара (מי כהחכם);

12) Второе посланіе Кимхи;

13) Второй отвѣтъ Алфахара;

14) Третье посланіе Кимхи;

15) Третій отвѣтъ Алфахара;

16) Посланіе Авр. б.-Хасдай противъ нападокъ Алфахара на Кимхи.

Лериды:

Эти послъднія восемь посланій относятся, какъ уже выше упомянуто, ко времени послъ извъстной намъ даты, ава 1232 г. Однако, число посланій или, върнѣе, памфлетовъ, относящихся къ этому вопросу, было значительно больше, что видно частью изъ посланія Авраама Maймонида—Milchamot, частью изъ найденныхъ въ послъднее время рукописей. Часть ихъ приведена въ Ozar Nechmad II, стр. 170 и дальше.

17) Отлученіе послѣдователей Маймонида въ Люнелѣ, къ чему присоединилась и община Нарбоны, посланія ко всѣмъ испанскимъ общинамъ: סנוסח החרם אשר החרימו חכמי עיר ליניל ... על כל הקהלות אשר סביבותם אל ונצרפו עמהם ... חכמי נרבונה ונתחברו יחד בחברה נאמנה ושלחו כתביהם אל ונצרפו עמהם ... חכמי נרבונה ונתחברו יחד בחברה נאמנה ושלחו כתביהם אל ונצרפו עמהם ... חכמי נרבונה ונתחברו יחד בחברה נאמנה ושלחו אשר הקהלות הקדושות אשר בכל ספרד Milchamot стр. 13). Эти посланія, повидимому, являются первыми со стороны приверженцевъ Маймонида. Ихъ, вѣроятно, имѣетъ въ виду Нахманидъ, жалуясь: הלבבות הקדושות מגנבי הלכבות סומיאי אדם בדבר עוברי דרך עלינו ובידם כתבי חלקות מגנבי הלכבות סומיאי אדם בדבר הוברי הויפים

18) Посланіе послѣдователей Маймонида въ Испанію: נוסח כתב האחרת נוסח (тамъ же); быть можетъ, одно изъ выше упомянутыхъ.

19) посланіе Соломона изъ Монпелье къ французскимъ равинамъ, въ которомъ онъ жалуется на что-то, въроятно, на измънившееся отношеніе къ нему; ונוסח הכתב שקבל בו ר' שלמה בן אברהם לרבני צרפת, въроятно послъ ава 1232 г.

20) Посланіе Давида 6.-Саулъ, въ коемъ онъ (въ нъсколько смягченныхъ выраженіяхъ) излагаетъ свою въру; будучи однимъ изъ главныхъ приверженцевъ Соломона, онъ хочетъ своимъ посланіемъ ослабить антропоморфизмъ, въ коемъ обвиняли его единомышленниковъ: רור בי רור בי רור בי (тамъ же). Изъ одного мъста (тамъ же, стр. 25) мы узнаемъ нъкоторыя подробности (за бодного мъста (тамъ же, стр. 25) мы узнаемъ нъкоторыя подробности וה האיש (ר׳ רור) שלא ידע מה הוא אומר ... להציל עצמו מן: התחיל זה האיש (ר׳ רור) שלא ידע מה הוא אומר ... להציל עצמו מן הנחיל הם מלדמות הרבה האמורה עליהם ועל מאבדי אמונת ישראל בסכלותן כי חלילה להם מלדמות לכורא דמית או צורה או שאר איברים האמורים בפשמ המקרא ושמעולם לא דבר

21) Формула отлученія, объявленнаго противниками Маймонида съ помощько христіанъ, т. е. монаховъ . . . הספנים מהבלים כרמים כרמים . . . נוסח החרם של השועלים הקמנים מהבלים כרמים . . . . שהחרימו בכח הגוים על קוראי הספרים (тамъ же, стр. 13).

оба до ава 1232 г.

оба въ мѣсяцѣ авѣ 1232 г.

послѣ этого времени.

22) Посланіе помимо того мало извъстнаго Самуила б.-Авраамъ Саспорты къ французскимъ равинамъ, отпечатанное въ Kerem Chemed V (начало). Луцато доказалъ (гамъ же, стр. 16<sup>1</sup>, что это обширное посланіе къ лору, изслъдованіе въ своемъ родъ, начинающееся словами: גרלי כתם, принадлежитъ не Аврааму Маймуни, а вышеуказанному автору. Въ немъ еще не упоминается о сношеніяхъ Соломона съ доминиканцами; слъдовательно, оно издано въ первой стадіи спора.

23) Въ Bodlejana находится посланіе того же אנרת רי שמאל בן אברהם אל הסיסיא אנרת רי שמאל בן אברהם אל שיש בפרהםיא ונתיקת ומה נאמר אברינינו והנה אמת נעשתה התועבה היי כי נתחללה ש"ש בפרהםיא ונתיקר עוד לארונינו והנה אמת נעשתה התועבה ייי כי נתחללה ש"ש בפרהםיא ונתיקר שם ע"ז לפני הגוים ייי כהגלות נגלות יסודי הספרים האלה אף כי בהשפמם (извлеченіе въ Ozar Nechmad, тамъ же, стр. 170). Это посланіе издано, слѣдовательно, позже перваго. Въ немъ интересно еще то, что противники Маймонида указываютъ на Раши, какъ на критерій въ области ортодоксальнаго толкованія агады: החרימו וקללו את המחזיקים בספרי ר' משה גם ההרימו כל המפרש דברי רבותינו הנרותיהם שלא כדברי רש"י.

24) Второе посланіе Авраама б.-Хасдай, обратившагося вмѣстѣ со своимъ братомъ, Іегудой, къ испанскимъ общинамъ съ пламенными обвиненіями протявниковъ Маймонида, когорые, посредствомъ подкуповъ и разжиганія ненавистническихъ инстинктовъ, побудили монаховъ предать сожженію сочиненія Маймонида. Эго посланіе написано въ очень рѣзкомъ тонѣ: ויתלקמו כל איש סורר ומורה, וימסרו ספר המרע והמורה ביד הכומו ים וגדולי ויתלקמו כל איש סורר ומורה, וימסרו ספר המרע והמורה ביד הכומו ים וגדולי הגלחים והצעירים וידברו באזניהם ... למה זה תיגעו נפשכם, להרחיק עד קצוי ארץ ... נדודכם, ולרדוף את הכופרים בתורתכם ... הלא גם בנו ספרים, ספרי מינים וכופרים, בשם מורה ומדע יקראו, ידיהם דמים מלאו. ועליכם המצוה הזאת מינים וכופרים, בשם מורה ומדע יקראו, ידיהם דמים מלאו. ועליכם המצוה הזאת לשמרנו ממכשול ככם (בתוככם ?), כמונו כמוכם ... בערו אש במושבותם לא תשובו עד כלותם. כי הרבו להם מתנות והוסיפו לפור ולשליח מנות, לכלם נתנו תשובו עד כלותם. כי הרבו להם מתנות והוסיפו לפור ולשליח מנות, לכלם נתנו מורים וכו'. Само собою разумѣется, что и это посланіе должно быть отнесено ко времени послѣ ава 1232 г.

25) Посланіе "князя" Мешулама б. Калонимосъ б -Тодросъ изъ Нарбоны, "друга Алфахара" и противника Маймонида, въ коемъ онъ увъщеваетъ Алфахара снисходительнъй относиться къ Кимхи, ибо и между приверженцами Маймонида имъются истинно богобоязненные люди, т. е. не всъ послъдователи Маймонида являются нарушителями законовъ, какъ это утверждалъ Алфахаръ. Мешуламъ увъщеваетъ своего друга щадить Кимхи, въ виду его преклоннаго возраста: ועל ענין הרוכם ר' דוד באתי להלות פניך ייי להעביר אשמתו ורומול ועל ענין הרוכם ר' דוד באתי להלות פניך ייי להעביר אשמתו ורומול

26) Отвътъ Алфахара, который, изъ уваженія къ своему другу и учителю, соглашается прекратить свои нападки на Кимхи: ואוכר לרור את כל ... ואוכר לרור את כל ... ואשיב חרבי אל נרנה (тамъ же, стр. 173). И эти два посланія относятся къ тому же времени.

Точныхъ датъ, относящихся къ этому спору, нельзя установить; можно только, разсматривая мъсяцъ авъ 1232 г., какъ пограничный пунктъ, всъ остальныя событія отнести ко времени до или послѣ упомянутой даты. Однако, посредствомъ нѣкоторыхъ догадокъ можно нѣсколько ограничить эту не-

Томъ **VIII** изд. Шермана



опредъленность. Трудно допустить, чтобы приверженцы Маймонида въ Провансъ, узнавъ о дъйствіяхъ Соломона въ Монпелье, долго медлили со своей полемикой и отлучениемъ. Въроятно, и Соломонъ со своими обличениями еретиковъ появился въ томъ же году. Съ другой стороны мы знаемъ, что уже за нъсколько времени до Schebat — января 1235 г. споръ трагически окончился тъмъ, что доносчикамъ изъ числа противниковъ Маймонида были выръзаны языки. Въсть объ этомъ, какъ и вообще о всемъ ходъ дъла, дошла до Авраама Маймуни въ указанное время черезъ Ако: באה אלינו מעכו בסוף חורש שבם Milchamot, стр. 12). Такъ какъ Маймонидъ могъ узнать обо всемъ этомъ только по сообщеніямъ лицъ, которые моремъ переъхали изъ южной Франціи въ христіанскій Жанъ-д'Акръ, то доносчики подверглись наказанію ужъ во всякомъ случав въ теченіе 1234 г., если не еще раньше. Сожженіе сочиненій Маймонида произошло такимъ образомъ въ 1233 г. Что касается мъста, то А. Маймуни указываетъ, что сочиненія Маймонида были сожжены въ Монпелье: ומעתיקי הרברים הוציאו קול בארצנו כי ספרי הרב אבא מארי ... שרפו אותם החלק האחד מאנשי קהל מדינת מונמפשליר сообщаетъ, что בכח אותו הנוצרים העוזרים. Гилелъ изъ Вероны, напротивъ, сообщаетъ, что сожженіе произошло въ Парижь: ולא דיים בתבערה לבר אמנם עור האש אשר בה שרפום (ספרי הרמבם) הבעירוהו מן הנר הגדול בבית הכומריא הגדולה של פריש לפני המזבח. והכומרים הבעירו האש ונתנו עליהם ברחוב עיר פריש לעיני כל העם ונשרפו הספרים (Taam Sekenim crp, 81. a. Chemda Genusa crp. 19).

2.

## Нъвоторыя данныя для біографіи Нахманида.

Несмотря на то, что Нахманидъ сыгралъ извъстную роль въ развитии іудаизма и даже почитался авторитетомъ, его біографія была еще мало извъстна ко времени перваго изданія настоящаго тома. Докторъ Перлесъ первый собралъ литературно-историческій матеріалъ (въ Frankel's Monatsschrift 1859, стр. 81 и дальше). Съ тъхъ поръ многое стало извъстно. Выяснилось, что Нахманидъ имълъ еще одно туземное имя, тожество котораго съ еврейскимъ въ теченіе продолжительнаго времени оставалось неузнаннымъ.

1). Главнымъ дъломъ Нахманида былъ его диспутъ въ Барцелонъ, при дворъ Якова I съ Павломъ Христіани, что навлекло на него непріятности (касательно диспута ср. выдержки изъ Tourtoulon Jaime I. Montpellier 1867 и особенно латинскій документъ стр. 508; опубликовано въ Monatsschrift Jahrg. 1884 ст. 497). Бенедиктъ Карпцовъ во введении къ pugio fidei introductio in Theologiam judaicam et lectionem Raimundi (СХІІ. стр. 91) сообщаетъ, что не только Нахманидъ, но и другой равинъ Бонастрюкъ диспутировалъ съ Павломъ Христіани и что онъ былъ изгнанъ королемъ за опубликованіе диспута. Это сообщение безъ указания источника; но исходитъ оно изъ кн. Диэго (historia de los atiguos condes de Barcelona). Указаніе, будто въ Барцелонъ въ одномъ и томъ же году состоялись два публичныхъ диспута съ Павломъ Христіани, очень странно и противоръчитъ всъмъ сообщеніямъ того времени. Документъ, изъ котораго почерпнутъ фактъ, касающійся Бонастрюка, въ настоящее время сталъ извъстенъ намъ въ полномъ объемъ изъ книги Prospero de Bofaruel у Mascara (Colleccion de documentos ineditos del archivo general de la Corona de Aragon Barcelona 1848--1864, т. VI. стр. 16). Изъ этого документа явствуетъ,



что въ дъйствительности въ 1253 г. при дворъ Якова I произошелъ только одинъ диспутъ, а именно между Нахманидомъ и Павломъ Христіани, и что названный въ докуменгъ магистръ Бонастрюкъ де Порта идентиченъ съ Моисеемъ б.-Нахманъ изъ Героны. Подъ этимъ именемъ Нахманидъ и былъ извъстенъ въ христіанскихъ кругахъ.

2) Годъ рожденія Нахманида, правда, нигдѣ не указанъ; но, принимая во вниманіе, что онъ въ 1267 г. прибылъ въ Палестину и, проживъ тамъ нѣсколько лѣтъ, скончался приблизительно въ 1270 г., можно предположить, что онъ родился незадолго до 1200 г.; обыкновенно, годъ его рожденія относятъ къ 1195 г., что не далеко отъ истины, особенно если вспомнить указаніе Закуто, что Нахманидъ уже въ 1210 г. началъ свою литературную (талмудическую) дѣятельность: ושנת התחיל לעשות ספריו. Это свѣдѣніе Закуто почерпнулъ, вѣроятно, изъ какого-то оставшагося для насъ неизвѣстнымъ сочиненія Нахманида. Какія изъ его произведеній относятся къ юношескому періоду? Въ халдейскомъ вступительномъ стихотвореніи къ сити собя очень молодымъ:

ולית לאלה עוצרא, למיתב לזעירא, רבותא ויקרא, ו מסקיה לסמיכתא עדי קמרי קמרין, פתחו ית ספרין, בעידן ליה אמרין פלן עולם עולתא.

Что Нахманидъ написалъ свой коментарій къ трактату Aboda Sara еще до 1223 г., явствуетъ изъ его вычисленій ближайшаго года прощенія (тамъ же стр. 9): ולפי השבון זה תהיה שנת ר' אלפים התקפ"ג שנת שטמה).

Эготь коментарій содержить въ себъ указаніе на коментарій къ Jebamot, а послъдній, въ свою очередь, ссылается на коментарій къ Schebuot, такъ что можно допустить, что всъ эти произведенія написаны имъ до 1223 г. и во всякомъ случаъ въ самомъ началъ зрълаго возраста. Да и вообще его коментаріи къ Талмуду принадле жатъ къ числу его самыхъ раннихъ работъ Въ коментаріи къ Талмуду принадле жатъ къ числу его самыхъ раннихъ работъ Въ коментаріи (כרושים) къ Schebuot онъ уже въ общихъ чертахъ излагаетъ кабалистическую теорію: אָהגרר לבנין כור, שהנדר לבנין ורים מששה גרועה. ותסצא еירוש מה בין נדרים לשבועות יש לך סור, שהנדר לבנין מששה גרועה. ותסצא שהנדרים על נבי תורה עולים, וכן לבמל המצות חלים, ואין כן בשבועות, יען כי שהנדרים על נבי תורה עולים, וכן לבמל המצות חלים, ואין כן בשבועות, יען כי ספרוש הארוענו בסתום חכמה видно, какое значеніе можно придавать легендъ (у Гедаліи ибнъ-Яхія и Хаима Витала), будто Нахманидъ очень поздно, лишь преодолъвъ свое отвращеніе, ръшился приступить къ изученію кабалы.

4) Позднѣйшее сообщеніе о томъ, что Нахманидъ былъ врачемъ, нѣкоторыми было подвергнуто сомнѣнію. Однако, оно было засвидѣтельствовано его ученикомъ, Бенъ-Адретомъ, который въ своихъ Respp. № 120 ссылается на его примѣръ: איר הרב ר' משה בר נחמן ז"ל שנתעסק במלאכה זו ואני ראיתי את הרב ר' משה בר נחמן ז"ל שנתעסק במלאכה זו אני ראיתי את הרב ר' משה בר גרמן ז"ל שנתעסק במלאכה זו אני העירי בשכר לרפאותה כדי שתתעבר׳. Responsum неудобно для цензуры, то оно выпущено изъ изданій. Азулай ссылается на него.

5) Послѣдствія, которыя имѣлъ диспутъ для Нахманида, бросаютъ яркій свѣтъ на событія того времени. Изъ приводимаго Карпцовымъ сообщенія мы узнаемъ, что доминиканскіе монахи, недовольные незначительной карой Нахманида, двухлѣтнимъ изгнаніемъ его, пожаловались папѣ, который по этому поводу обратился къ королю. Въ 1267 г. Нахманидъ переселился въ Палестину. Въ посланіи Нахманида (въ началѣ его библейскаго коментарія) имѣется сообщеніе или, вѣрнѣе, слышится подавленный стонъ, жалоба на то, что его переселеніе въ Палестину не было добровольнымъ: אמוס איד ה, איד ה, איד ה, איד ה, איד ה, איד מילחני ושם אני הנבר ראה עני גליתי איהב וריע... עזכתי את ביתי נמשתי את נחלתי ושם מעל שילחני הרחקתי אוהב וריע... עזכתי את ביתי נמשתי ה אני הלחני הנחתי רוחי ונשמתי עם הבנים והבנות אשר כנפשי ועם הילדים אשר מפחתי הנחתי רוחי ונשמתי עם הבנים והבנות אשר כנפשי ועם הילדים אשר מפחתי הנחתי איד דמאъ не жалуется пилигриммь, который испытываетъ томленіе по обѣтованной землѣ; это жалоба изгнанника, который вынужденъ покинуть родныхъ и все родное.

Этому нисколько не противоръчитъ сообщеніе, имъющееся въ проповъди Нахманида (Libanon стр. 463), гдъ сказано: עוד מארי בעירב על בני וומלמלני ממקומי, עובתי את ביתי, נמשתי את נחלתי נעשתי בעירב על בני (Заголовокъ этой אכזרי על בנותי לפי שרצוני להיות מלמול, שמתים בחיק אמם проповъди гласитъ: אכזרי עקב לעבור לארין הרשה שררש הרמב״ן כשנדר לאביר יעקב לעבור לארין. אכזרי על בנותי לפי שרצוני להיות מלמול, שמתים בחיק אמם וומלמלגי ממקומי, עובתי את ביתי, נמשתי את נחלתי נעשתי הרשה שררש הרמב״ן כשנדר לאביר יעקב לעבור לארין. אכזרי על ארין. אכארש הספר ארש היארים ארש היארים ארש ארים אניד לארים בחיק אמם וות מלמול, שמתים בחיק אמם וות מלמים בחיק מלמים בחיק מים וות מלמים בחיק אמם וות מלמים בחיק אמם וות מלמים בחיק מלמים בחיק מלמים בחיק מלמים בחיק מלמים וות מלמים בחיק מלמים בחיק מלמים בחיק מלמים במלמים בחיק מלמים בניי מלמים בחיק מלמים בחיק מלמים בחיק מלמים בחיק מלמים בחיק מלמים במימים בחיק מלמים בחיק מלמים בחיק מלמי בחיות ביניי מלמים בחיק מלמים בחים בחיק מלמים בחיק מלמים בחיק מלמים בחים בחיק מלמים בחים בחים מלמים בחיק מלים בחיק מלמים בחים בחיק מלים בחיק מלמים בחים מלמים בחי

## 3.

#### Происхождение Кабалы.

Кабала долгое время была на положени noli me tangere. Люди набожные не ръшались ближе разсмотръть ее, а мужи науки не испытывали желанія заняться этимъ темнымъ и безславнымъ ученіемъ. Къ тому же ея ученія

#### ПРОИСХОЖДЕНІЕ КАВАЛЫ.

были своего рода јероглифами, для пониманія коихъ недоставало ключа. Въ научномъ мірѣ изъ кабалы знали только Зогаръ и Porta Coeli Авраама де Герера. Лишь въ послъднія два десятильтія пробудился научный интересъ къ кабаль. Изслъдованія, составленныя скончавшимся въ молодые годы ученымъ Ландауеромъ, составляютъ эпоху въ научномъ изслъдование кабалы. Онъ первый обратилъ вниманіе на происхожденіе ея и ходъ развитія (Orient Literaturbl. г. 1846 № 12 и дальше). Приблизительно къ тому же времени Франкъ опубликовалъ свое сочинение "La Kabbale" (Paris 1843, второе издание 1889 г.). Іелинекъ, переводчикъ упомянутаго сочиненія Франка, продолжалъ его кабалистическія изслъдованія и много сдълалъ для пониманія этой таинственной теоріи. Однако, пониманіе кабалы, ея происхожденія и связи съ культурными движеніями внутри еврейства не достигло полной ясности. Поэтому подробное изслъдованіе, которое, основываясь на достигнутыхъ уже результатахъ, стремилось бы къ новымъ завоеваніямъ въ этой области, не будетъ лишнимъ въ историческомъ сочиненіи, поставившемъ себъ задачу: изслъдовать всъ теченія исторической жизни вплоть до ихъ возникновенія.

Прежде всего необходимо установить разницу между старой мистикой эпохи гаоновъ и собственно кабалой; смъшеніе этихъ двухъ, даже не родственныхъ, областей безконечно затруднило ихъ пониманіе. Мнѣніе Ландауера таково: "Этотъ видъ кабалы (הי עקיבא, אותיות רו קומה) даже тому подобныхъ сочиненій) существенно отличается отъ позднъйшей: первая не знаетъ ничего о такъ называемыхъ Sefirot и никакихъ спекулятивныхъ изслъдованій о сушности Бога; и мы, исходя изъ нашихъ представленій о кабаль, должны были бы назвать содержаніе того вида ея скорье агадическимъ, чѣмъ кабалистическимъ" (Orient I. с. № 14 col. 213). Это мнъніе тъмъ болъе подтверждается, чъмъ глубже мы проникнемъ въ эти писанія. Старая мистика есть ничто иное, какъ еврейская мушабига или муджасима, т. е. послъдовательное развитіе библейскаго и агадическаго антропоморфизма, противопоставляемая раціоналистической, позаимствованной изъмагометанскихъ школъ и переходящей въ караимство мутазилы, что я старался подробно доказать въ Frankel's Monatsschrift 1858 стр. 115 и дальше. Мистики эпохи гаоновъ не знаютъ даже слова היין אות --- חיין, הכמה נסתרה --- חיין הוא קבלה ихъ писанія говолятъ только о лю, "тайнѣ".

Если отдѣлить старую мистику отъ собственно кабалы (хотя нужно принять, что первая вліяла на послѣднюю), то возникаетъ вопросъ о происхожденіи Кабалы. Послѣдняя всегда выдавала свои ученія за унаслѣдованныя традиціи; но это оспаривалось авторитетными учеными даже во время ея расцвѣта. Хотя Бенъ-Адретъ и питалъ къ ней уваженіе, онъ все же признавалъ, что въ его время, да и вообще со времени разрушенія храма, кабалистическая традиція не существовала (Respp. I. № 94): יש לאלו (מצות) יש לכל אלו (מצות) יש לבעלי חודע כי לכל אלו (מצות) יש לבעלי סורות התורה טעמים נכברים מאוד אף כי בעון הדור נסתתמו מעינות החכמה סורות התורה טעמים נכברים מאוד אף כי בעון הדור נסתתמו מעינות סורות התורה טעמים נכברים מאוד אף כי בעון אור נסתתמו מעינות סורות התורה טעמים נכברים מאוד אף כי בעון הדור נסתתמו מעינות אהר שגרם החמא ונחרכ בית מקרשנו יי שמשם היה משך החכמה והנכואה *Самсонь* изъ Шинона, *Перецъ Когенъ*, р. Нисимъ 6.-Рувимъ, затѣмъ позже Исаакъ 6.-Шешетъ и Соломонъ Дуранъ, высказывались недоброжелательно о кабалѣ (Respp. тивъ мистификаціи кабалы Исаакъ Пулгаръ въ первой

половинъ XIII въка; онъ осмъялъ ея притязанія быть поставленной на одну линію съ Библіей и Талмудомъ. Такъ какъ его слова бросаютъ свѣтъ на пробирающуюся во мракъ кабалу и къ тому же до сихъ поръ не были извъстны, я привожу ихъ цѣликомъ изъ рукописи (Seminarbibliothek № 53 עזר הרת 55): והמענה השנית היא מענת כת האנשים הנקראים בדור זה מקובלים והם אומרים כי אין שום יכולת בשכל האדם להשיג שום נעלם בהתבוננותו. ר״ל בבקשו תולדה מהקדמות ירועית. כי אם בדרך קבלה לקוחה מנכיא. וכי הם יודעים ומכירים באמת כי הקבלה אשר היא היום בידם היא הנשמעת מפי הנביאים. וכשיאמר אליהם אדם: מאין תדעו זאת? ואיך לא תשימו לבבכם להסתפק ולאמר כי אפשר שלא היו דעות אלה הם הנשמעים מפי הנביאים, כי היו נשכחים ונעדרים באורך הזמנים ובחלופי השנים יבמרדת התלאות אשר קרו בעונותינו לעדתינו? ישיבו ויאמרו חלילה לנו לשום שום ספק באמונותינו אלה המקובלות אצלנו מפי האנשים המוחזקים בעינינו כאשר לא נסתפק בספרי תורתנו ובכתבי נביאינו ויעיזו פניהם להשוות ולדמות ספורי הבליהם לספרי הקדש ולא ידעו כי מיום מות משה אדונינו השתדלו והחריצו והתעסקי תמיד כל אנשי אמונתינו לשמור את מסורת כתביהם כדי שלא תחסר מהם אות או תעדיף אחרת. ועם כל חריצותם והשתדלותם במפורתם נמצאו היום שנוים בכתבי הקדש במקצת מקומות. וזה ידוע אצל המעיין בספר התורה אשר הוא מפורסם אצלנו שהוא כתיבת יד עזרא הכהו כי ימצאו בו מלות שונות לרומיהן בשאר הספרים המוגהים אשר בידינו. וכשיקרא האדם בספרים הנמצאים מהמקובלים ימצא דבריהם בשני פנים. האחת מלות זרות מבהילות את השומע בלתי מורות על שום ענין בהגיון הפנימי ואינם כי אם מוצא שפתים לבד וזדון לבם ותוקף סכלותם להצדיה ולהאסין בדבר מרם שידעו מה שהוא נאסר במלאכת ההגיון. כי לא ידעו ולא יבינו בחשכה יתהלכו. והשני כי רוב הדברים אשר אפשר להתבונן בהם דארם שום ענין בהגיון פנימי ימצאו בהפך מה שיחייב השכל והשקול הדעת. ומקצתם ספירה גמורה מסתרת יחוד האל יתברך והכחשת תאריו האמתיים. והמקובלים האלה אשר אני מדבר עמם יעיזו פניהם ויהמו קולם להלעיג ולבזות את המשתדלים לקרא בספרי הפלוסופיא ואומרים אליהם. למה זה תבלו ימיכם בהגות ספרי ההבלים האלה אחר אשר אין כח לשכל האדם להשיג הנעלמות ולעשות הנפלאות ולשנות המבע. ומתנשאים בעצמם כי הם ישיגו דברים אלה מבלי שום יגיעה ועמל רק בהעתקת ספרים נכבדים בעיניהם אשר היו גנוזים בבתי החכמים המפוארים עד אשר אנה אלהים לידם העתקתם. намекомъ на Зогаръ Послѣднія слова являются, повидимому, который поступилъ въ обращение лишь во время Пулгара. Дъйствительно, нельзя болѣе сильно охарактеризовать кабалу, чъмъ это сдълалъ Пулгаръ. Онъ указалъ на то, что ея мудрость, выдаваемая за унаслъдованныя традиціи, въ сущности очень молода, что ея писанія подтасованы и что ея формулы являются просто пустыми звуками, которые противоръчатъ не только логикъ, но и понятію о Богъ.

Digitized by Google

#### ПРОИСХОЖДЕНІЕ КАВАЛЫ.

Объ этомъ пишетъ даже кабалистъ первой половины 14 въка, Іосифъ ибнъ-Вакаръ, въ своеиъ ספר קכלה (рукоп., начало); это очень поучительно для истори кабалы: נפלה מחלוקת בין המקובלים .... מהם מי שיאמר ... ששפעו מן האין סוף עשרה שכלים יקראו אותם ספירות ... והציעו שהספירה שפלה ממנה שפע שקראוהו כתר .... ומהם מי שיאמין שאין שם כי אם י׳ ספירות ושהסכה Еще более . האחת יתברך הוא השכל האחר מהם נקרא כתר ושפעה ממנה חכמה. Еще важно для развитія кабалы другое місто изъ того же сочиненія (содержаніемъ воспользовался Зогаръ): ומהם מי שיאמר שהספירות שתי מדרגות משיבה ומדרגה מריעה. ומדרגה מריעה היא ג״כ אצלם עשרה ומוראים כלל הספירות הממיבות צד מהרה וצד ימין וכלל הספירות המריעות צד מומאה וצד שמאל .... וזהו שאומרים שבעת הבריאה יצאו הספירות מכח אל הפועל והם משוקעות בשפע שכלי....ושהמררגות הספירות המשוקעות מדרגה מה שבתוך הפרי מהפרי ומדרגות המשוקעות הקליפה מהפרי ואחר כך נתפרדה מן הקליפה . Слъд., Зогаръ не былъ пер. ויצא מה שבתוך הפרי ולזה קוראין אותם קליפות. вымъ основателемъ этого кабалистическаго ученія о противоположности добрыхъ и злыхъ Sefirot и о קליפות.

Но если кабала не была ни традиціей, передававшейся отъ поколѣнія въ поколѣніе, отъ пророковъ до талмудистовъ, ни вообще древнимъ ученіемъ, то спрашивается, когда она возникла? Кабалисты и этого не скрываютъ. Они приписываютъ создание ся Исааку Сльпому, сыну Авраама б.-Давидъ изъ Покъера. Это сообщаетъ уже одинъ изъ старъйшихъ кабалистовъ 13 въка, וקבלה שבידינו על היות אלו החכמים משלשלת קבלת מעשה: Іосифъ Гикатила מרכבה מסיני עד עמוד הימיני החסיד ר׳ יצחק סגי נהור בן הקדוש ר׳ אברהס о נוש החכמה въ своемъ פירוש ההגדה содержащемся въ ше (въ своемъ) שבמקדש (שבפושקירש) Монсея де Леонъ). Іосифъ Гикатила еще допускаетъ связь между кабалой и меркавой талмудической эпохи, другіе же кабалисты менъе стъсняются. Они даже рады, что могутъ приписать свои ученія слѣпому Исааку. Такъ, напр, Бахія (въ коментаріи къ ווישלה) называетъ Исаака "отцомъ кабалы": ר׳ יצחק а Шемъ-Товъ ибнъ-Гаонъ замѣчаетъ въ своемъ коментаріи, а Шемъ-Товъ ибнъ-Гаонъ замѣчаетъ въ своемъ коментаріи къ Нахманиду (въ כתר שם טוב א כתר שם טוב въ концъ): כי פירוש פכוק זה הוא איש נופי איש עד ר' יצחק בן הרב (ראב"ר) איש איש איש איש אינה . Тоже и въ своемъ сочинени Bade ורבי עזרא ורבי עזריאל מגירונה חברו פירוש ההגדות על פי קבלה והיסיף Aron: עודא לחבר פירוש התפילות ... כמו שקבלו מרבי יצחק סגי נהור (цитировано у Кармоли, itinèraires, стр. 276). Тоже самое повторяють и другіе кабалисты, какъ напр., Исаакъ изъ Ако и Реканати. Нъкоторые произвольно называютъ иные, болъе ранніе авгоритеты, либо Авраама авъ-бетъ-дина, тестя Авраама изъ Покьера, либо Якова Назира; оба жили, какъ извъстно, въ серединъ 12 въка. Но этотъ взглядъ раздъляется лишь немногими. Что именно Исаакъ Слъпой былъ основателемъ кабалы, тъмъ болъе правдоподобно, что его имя ничъмъ не выдъляется и что онъ не написалъ никакого талмудическаго сочиненія. Правда, кабалисты говорять не только объ его отцѣ, знаменитомъ талмудическомъ критикъ, Авраамъ изъ Покьера, но и о пророкъ Иліи, котораго они считаютъ основателемъ кабалистической традиціи, перешедшей затъмъ къ Аврааму, отъ него къ сыну, а отъ послъдняго къ его ученику, Азріелю. Но участіе Иліи, несомнѣнно, основано на недоразумѣніи или же является сознательной мистификаціей. Авраамъ изъ Покьера однажды по какому-то незначительному случаю употребилъ громкую фразу: "Илія или святой духъ появился въ нашей школѣ много лѣтъ тому назадъ, и мы установили галаху:" къ )וכבר ראשיע רוה ו.קידש (אליהו) בבית מדרשנו והעיינו שהוא (הרס שנקים ראשו) מסול Hilchot Lulab VIII, 5). Изъ этого одного кабалисты почерпнули свое утвержденіе, что пророкъ Илія или святой духъ сносился съ равиномъ Покьера и далъ ему, имѣвшему сына кабалиста, кабалистическое откровеніе, которое тотъ передалъ своему сыну. Между тѣмъ эта фраза является только фигуральнымъ выраженіемъ простой мысли: "въ нашей школѣ пришли къ увѣренности, что . . . " и т. д.

Однако, кабалисты имъютъ извъстное право считать Авраама изъ Покьера основателемъ кабалы, такъ какъ онъ, повидимому, намътилъ in nuce главное ученіе. Исаакъ изъ Ако и авторъ מערכת אלהות сообщаютъ одно его объяснение, имъющее тенденцію ослабить антропоморфизмъ въ агадъ допущениемъ второй, проистекшей отъ Бога, потенціи, которая и играла роль видимаго божества въ видѣніяхъ пророковъ. Это мъсто въ высшей степени интересно. такъ какъ оно характеризуетъ исходный пунктъ кабалы, а именно потребность по возможности буквально и все же правдоподобно истолковать антропоморфизмъ агады. Это мъсто идентично у обоихъ авторовъ и гласитъ: לייד ("ל נהראב"ד לייד כתב בהגדה שאמרו מנין שהקב״ה מניח תפילין על שר הפנים ואמר ששמו כשם רבו או שמא יש אחר שהוא למעלה ממנו נאצל מן הסבה העליונה הראשונה) ויש לו בו כח העליון. והוא הנראה לו למשה, והוא שנראה לו ליחזקאל כמראה אדם עליו מלמעלה, והוא שנראה לנביאים. אבל עלת העלות לא נראה לשום אדם לא בימין ולא בשמאל לא בפנים ולא באחור וזהו הסוד במעשה בראשית: כל היודע טערכת) שעורו של יוצר בראשית. ועל זה אמר נעשה אדם בצלמנו כדמותנו, <sup>התם</sup>ва 10. стр. 157. а. и Исаакъ изъ Ако смится къ отрывку длячинающемуся словами: 'ענין זר מאוד שהניה הראכ"ר בז"א בברכות וז״ל מנין וכו'. То, что ограниченный Исаакъ изъ Ако нашелъ столь страннымъ, вполнъ естественно. Тутъ, съ одной стороны, признается абсолютная трансцендентность Бога, о коемъ, слъдовательно, нельзя говорить, что Онъ явился и сталъ видимымъ. Однако, Библія предполагаетъ личнаго Бога, который вліяетъ на судьбы міра. Агада говорить о Немъ, что Онъ надъваетъ Tephillin; болъе того, мистическое שיעור קומה даже говоритъ, что божество имъетъ голову, члены, бороду и вообще все, присущее человъку. Какъ же согласовать эти, столь противорѣчащія другъ другу, представленія? И вотъ придумали: Существуетъ вторая субстанція, которая обладаетъ божественной силой и, подобно Логосу Филона, является посредникомъ между Богомъ и міромъ, какъ бы вторымъ богомъ; эта потенція либо ангелъ Metatoron, либо еще высшая эманація и является въ видъніяхъ въ образть человтька; о ней сказано: "мы хотимъ создать человѣка по нашему подобію", она образуетъ человѣкоподобную Мегkaba. Этимъ допущеніемъ выигрывается то, что упомянутая потенція дѣлаетъ излишними метафизическія банальности, и кромѣ того могутъ быть почти буквально удержаны самыя ръзко-антропоморфическія агады. Странно, что этотъ главный пунктъ касательно эманаціи приведенъ въ изреченіи Авраама б.-Давидъ лишь въ видъ примъчанія. Моисей Соаве сообщилъ то же мъсто изъ одного сочиненія Давида, внука Авраама б.-Давидъ (Ozar Nechmad IV. стр. 37); тамъ оно гласитъ: לשון הרב הגדול ר׳ אברהם בר דוד זקני. מנין שהקב״ה מניח תפילין על שר הפנים ששמו כשם רבו הנה״ה: או שמא יש אחר שהוא למעלה ממנו מן הסבה העליונה ויש בו כחזהעליון: ער כאן לשון ההגה״ה.

Отсюда возникаетъ снова сомнъніе, принадлежитъ ли эта мысль Аврааму б.-Давидъ. Однако, эти сомнѣнія исчезаютъ послѣ того, какъ два современныхъ ему писателя, а именно Исаакъ изъ Ако и авторъ исти илируютъ эту мысль прямо по коментарію Авраама б.-Давидъ къ агадъ. Было бы интересно, если бы этотъ коментарій былъ найденъ и была бы доказана подлинность упомянутаго мъста. Тогда былъ бы найденъ первый зародышъ кабалы. именно, отношеніе אין סוף איז אין סוף איז אין סוף אילות) богоподобныхъ субстанцій или потенцій; и стало бы понятно, какъ сынъ Авраама, охваченный этой мыслыю или этимъ примирительнымъ методомъ, развилъ ихъ и сталъ основателемъ кабалы. Однако, вопросъ о томъ, кто является авгоромъ этого ученія, содержащаго въ себъ зародышъ кабалистики, менье важенъ, чъмъ вопросъ объ отношения этой мысли къ духу времени. Она не могла появиться въ то время, когда учение объ En-Sof уже было выработано, ибо въ ней замъчается еще неувъренность, а кабала дала уже опредъленное ръшеніе поставленной проблемы. Принадлежитъ ли упомянутая мысль Авб.-Давидъ или нътъ, она, какъ уже упомянуто, содержитъ въ рааму себъ кабалу in nuce; ибо и послъдняя вся проникнута живымъ стремленіемъ найти середину между грубымъ буквальнымъ пониманіемъ агады и раціонализирующей и расплывчатой философіей религіи. Мы такимъ образомъ проникли въ глубину кабалы, но принуждены снова возвратиться назадъ для разръшенія нікоторыхъ вопросовъ.

Мы уже упомянули о томъ, что слѣпой Исаакъ, сынъ учителя (כן הרב, какъ называютъ Авраама б.-Давидъ), признается первыми кабалистами основателемъ кабалы. Поэтому критика не должна идти дальше самихъ же кабалистовъ и относить начало ихъ ученія къ болье раннему времени. Авраамъ б.-Давидъ умеръ въ пятницу праздника Хануки 4959 г. (согласно Закуто), т. е. въ началъ 1199 г. Слъд., его сынъ принадлежалъ уже къ 13 въку, и его кабалистическая деятельность относится къ тому времени, когда More Маймонида, благодаря переводу Тибона, сталъ извъстнымъ въ южной Франціи, родинъ Исаака, что, какъ извъстно, вызвало озлобленіе и реакцію противъ этого философствующаго направленія. Поэтому мы имъемъ исторически обоснованное право предположить, что кабала, если только содержание ея соотвътствуетъ этому предположенію, является лишь реакціей противь теоріи Маймонида. Въ этомъ случат начало ея относится ко времени, непосредственно слъдуюшему за Маймонидомъ. О кабалистической теоріи слѣпого Исаака, о коей извъстно очень мало; но все же мы знаемъ, что онъ коментировалъ мистическую א כפר יצרה אדס онъ допускалъ уже Sefirot подъ именами בנה יצרה и т. д. и метемпсихозисъ. О немъ разсказывали, что онъ могъ отличать старыя души отъ новыхъ: ושמעתי כי החסיד ר' יצחק בן הראב"ד היה מכיר בפני אדם אם הוא וישנים או מן החרשים או מן הישנים). Плантавицій имѣлъ коментарій (въ рукописи) слъпого Исаака или יצחק די בסקארה אי אינהק Jezira (Bartoloccio III. № 987 1002 и. Wolf I. № 1248 и 1260). Свъдущіе люди не нуждаются въ указания на то, что די алон, какъ читалъ Вольфъ, счото тобозначаетъ не что иное, какъ de Posquiêres и что Бартолочи и Вольфъ неправильно объясняли это слово. Такъ какъ намъ это сочиненіе неизвѣстно, то мы не можемъ ръшить, въ какой мъръ Исаакъ привелъ кабалу въ стройную систему. Для того, чтобы познакомиться съ этой послъдней, необходимо обратиться къ его двумъ главнымъ ученикамъ. Эзръ и Азріелю изъ Героны.

Объ этихъ двухъ кабалистахъ писали очень много. Такъ какъ позже ихъ часто смѣшивали другъ съ другомъ, то многіе были склонны вѣрить въ идентичность этихъ лицъ. Однако, о нихъ пишутъ, какъ о двухъ различныхъ лицахъ, не только Шемъ-Товъ ибнъ-Гаонъ (стр. 311), но и ихъ современникъ, поэтъ Мешуламъ Энъ-Видалъ Дафіера въ своей сатирѣ противъ приверженцевъ Маймонида во время горячей борьбы 1232—1235 г. Я привожу эти стихи, такъ какъ они освѣщаютъ вопросъ о происхожденіи кабалы. Поэтъ направляетъ стрѣлы своей сатиры противъ приверженцевъ Маймонида, отрицающихъ чудеса и относящихся къ агадѣ безъ благоговѣнія.

> אפוד בקרבנו ואיך נשאל באוב. לוחות בידינו ולא נשברו. לנו בנו נחמן למגדל עוז ואב לא צהלו קולם ולא דהרו. עזרא ועזריאל זיתר אהבי. דעות הליצונו ולא שקרו. הם כהני, המה יאירון מזבחי, הם כוכבי נשפי ולא קדרו. הם יודעים ספר וספור עם ספר, אכן לספר היקר נזהרו. הם יודעים אל יוצרם שיעור, אבל מלין ליראת כופרים עצרו.

(Dibre Chachamim cr. 77).

Позже выяснится все значеніе приведенныхъ стиховъ. Здѣсь же вопросъ идетъ лишь о томъ, что Эзра и Азріель не идентичны. Такъ какъ у нихъ похожія имена и оба они были современниками и кабалистами, то ихъ часто смѣшивали другъ съ другомъ. Закуто считаетъ Эзру учителемъ Нахманида въ области кабалы: תרקע" בקבלה נפמר שנת תתקצ"ח (въ старыхъ изданіяхъ Jochasin; это и слѣдующее пропущено въ издани Филиповскаго). Наоборотъ, Меиръ 6.-Габай, Хаимъ Виталъ и другіе передаютъ, что Азріель былъ его учителемъ. Реканати приписываетъ Азріелю кабалистическое объясненіе Пъсни пѣсней (ошибочно приписываемое Нахманиду): ואביאם (המצות) על המרר שהביא אותם החכם ר' עזריאל בפירוש שיר השירים ואביאם המצות) אותם החכם ר' עזריאל בפירוש שיר השירים אותס אותם בעשרת הרברות ואביאם אותסוונגъ рукописяхъ, а также у Исаака изъ Ако указываютъ на Эзру, какъ на автора. Шоръ владѣетъ кабалистическимъ коментаріемъ Пѣсни пѣсней въ рукописи, гдѣ выражено сомнѣніе: עוריאל ובקצת מציום מיוחם לר' עזרא

Если, такимъ образомъ, сомнительно, кому принадлежитъ упомянутый коментарій, Азріелю ли или Эзрѣ, то первый ужъ навѣрное является авторомъ сочиненія въ вопросахъ и отвѣтахъ касательно десяти Sefirot. Догадки С. Сакса (въ ha-Palit стр. 45, 53 f.) касательно авторства Азріеля подтверждаются не только позднѣе жившимъ Меиромъ Габаемъ, но и указаніемъ Исаака изъ Ако (во введеніи къ היאיר). Тамъ сказано: איר רום מעלה וכו' עור על עשר ספירות ועל דרך רבינו Далѣе И. изъ Ако сообщаетъ цѣлый отрывокъ изъ этого небольшого произведенія, которое впервые даетъ полное объясненіе кабалистической системы. Это маленькое, но въ высшей степени интересное сочиненіе, имѣющее заголовокъ: יחיר היא נמאפות למגנים למגנים הסлное объясненіе кабалистической системы. Это маленькое, но въ высшей степени интересное сочиненіе, имѣющее заголовокъ: יחיר מגנים למגנים לה וכו' же) теперь издано въ полномъ видѣ (изъ одной рукописи въ Берлинѣ, 1850 вмѣстѣ съ אוק במбая). Оно было уже раньше издано въ сборникѣ Габріеля Варшауера 1798 г. Въ упомянутой рукописи имѣется введеніе, которое содержитъ нѣкоторыя біографическія замѣтки объ авторѣ и вмѣстѣ съ

314



тъмъ доказательства того, на какое невъріе натолкнулась кабала въ своихъ первыхъ же шагахъ и какія усилія пришлось дълать кабалистамъ въ ихъ пропагандъ. Такъ какъ критическій каталогъ ha-Palit Caкca, въ коемъ отпечатано это введеніе, лишь очень мало распространенъ, то мы, въ виду важности послъдняго, приведемъ его цъликомъ.

## הקרמה לספר עזרת ה׳.

אני האיש הידוע המפורסם שמי בגוים שמתי מגמתי מעיר לעיר, מאז היותי צעיר וער הנה לא נחתי מהיותי מחפש ומבקש בסור השם ית' וית' ומענין בריאת מעשיו והאמנתי בדברי המקובלים, אשר להם נגלו סתרי אל חי וכל תעלומיו, וברוך הוא כח מעשיו הגיד לעמו. ואני ברוב תאותי, בכל מקום שהיתה תחנותי, לא עצרתי כח לשאול מכל אדם מענין הקכלה ולקבלה כאשר יתכן. ואני בהיותי בארץ ספרד בין האנשים הולך ושב כמנהגי הביאני הזמן במקום עומק וי השפל בין העם הנאספים, להיות פילוסופים, ולא יספו ואת פועל ה׳ לא הבימו וישאלו תמיד דברים מופתיים אף במה שאין הלשון יכולה לדבר ואין האזן יכולה לשמוע. ובהיותי אצלם שאלוני מענין מעשי וענין גלותי וסבת הענין והרחיבו עלי פיהם בהגיונם ובפילוסופותם עד החזיקו בי בחזקת עור בהיותי דובר להם מענין עשר ספירות ואין סוף ואמרו לי שלא יאמינו באלו הדברים חלילה להם אם לא ידעוהו במופה. ואני עניתים כי המופת מאד נפלא ונעלם כי מי אשר ישים מופתים בשמים אשר הם רחוקים ממני מהלך ת"ק שנה וכ"ש האלהות אשר אין חקר לתכונתו, ואחרי שאינם רוצים להאמין כי אם בדבר אשר יראה עליו מופת מי יכריח להאמין דברים נסתרים שהם נעלמים מן העין ואדם אין שיוכל לעמוד בחקירתם. והם ענו לי כי הסברא יכריח לכל אדם להאמין. וכל מי שיכפור בסברא אינו חכם והוא חסר הבריאה גוף בלתי שלם בשכל ותבונתו רעה, אכן מי שיאמר דבר מן הדברים אם לא יביא סברא לדבריו לא יתכן להאמינו מצד היותו מקובל. והביאו ראייה דברי חכם אחד מחכמתם (מחכמיהם) שאמר שבעל התושיה אין להאמין בו מצד שהוא בעל תושיה, אבן יש להאמינו מצד מה שידבר. ואני בשמעי דבריהם לבי חרד בקרבי, ואבא החדרה ואשים מגמתי להשיב להם מענה שאילתם, ואפסול חרב מעצי התושייה ומנן מהפלפול. ואחבר זה הספר להיות לפניהם לעמוד ברזל ולחומות נחושת להרחיק דבריהם מעלי ולמען יככרו מעיינות תהום המעמיקים לשאול המגביהים עד מעלה, וקראתי שם זה הספר עזרת ה׳ וסוד ה׳ מסרתי ליראי ד, ולחושבי שמו להיות מהם לעזרת עם ה׳ בגבורים, ומאת ה׳ אשאל עזר שישפיע מבינתו עלי שלא אחמאי

Тутъ впервые появляются крылатыя слова кабалистовъ: En Sof и Sefirot, но по всему видно, что эти выраженія являлись для современниковъ непріемлемою новинкой; напротивъ, слово מקובלים כъ своеобразнымъ оттѣнкомъ, и слово кабала предполагаются тамъ уже извѣстными.

Время, когда жилъ упомянутый авторъ, который во всякомъ случаѣ является однимъ изъ старѣйшихъ кабалистовъ, установлено и не можетъ подлежать никакому сомнѣнію. Поэтъ Мешуламъ Дафіера, который писалъ во время спора, длившагося отъ 1232–35 г., говоритъ о немъ и объ Эзрѣ, какъ о современникахъ, пользующихся авторитетомъ. Оба, слѣдовательно, жили въ эпоху послѣ Маймонида и были современниками горячей борьбы за и противъ Маймонида, т. е. во имя и противъ раціонализма въ еврействѣ. Такъ какъ оба они родомъ изъ Героны, откуда Нахманидъ обратился съ посланіемъ къ общинамъ въ пользу Соломона изъ Монпелье (прим. 1), то легко понять, что Азріель и Эзра тоже стали противниками Маймонида. Теперь мы переходимъ къ, разсмотрѣнію содержанія кабалы въ томъ ея видѣ, въ какомъ она въ первый разъ полно и систематически изложена въ сочинени Азріеля. Мимоходомъ замътимъ, что его кабалистическая терминологія повторяется у многихъ позднъйшихъ кабалистовъ.

своею цълью показать невърующимъ Сочинение Азріеля имъетъ кабалу въ ея истинномъ свътъ и наложить на нее отпечатокъ философской мысли. Поэтому мы можемъ, на основании его, познакомиться съ главными пунктами кабалистической системы въ ея первоначальной формъ, проникнуть въ кабалистическую метафизику, узнать и оцънить ее. Сущность кабалы состоить, какъ это говоритъ Азріель въ своемъ введении, въ учении объ En Sof и Sefirot. Эти понятія были встр'вчены и съ полнымъ правомъ недовърчиво, ибо они и особенно выраженіе по ж были до того совершенно чужды еврейской литературь. Это названіе, двиствительно, • чуждо языку и составлено въ подражаніе греческому apeiron. Что главный принципъ кабалистики былъ позаимствованъ изъ чужихъ источниковъ, видно также изъ отрицательнаго опредъленія Азріеля: Богу не могутъ быть приписаны ни воля, ни намъреніе, ни мысль, ни слово, ни дело: דע כי אין כוף אין לומר דע כי אין אין לומר ed. Berlin. p. 4 a). כייש לו רצון ולא כונה ולא חסץ ולא מחשבה ולא דבור ומישה Эго предложение встръчается и у позднъйшихъ кабалистовъ. Богъ не могъ даже имъть желаніе или намъреніе сотворить міръ, ибо желаніе указываетъ на несовершенство желающаго (тамъ же 2. b). אם תאמר כי הוא בלבר כיון בבריאת Не надо долгихъ размышленій, чгобы установить, что это крайнее мнъніе о Богъ позаимствовано изъ философіи неоплатониковъ, которые подымаютъ Бога бытія, энергіи и знанія. То же встрѣчается въ Mekor Chajim выше Гебироля. Азріель категорически заявляетъ, что онъ присоединяется къ той философіи, которая понятіе Бога складываетъ изъ чисто отрицательныхъ элементовъ: וחכמי המהקר מודים בדבר ואומרים כי אין השגתנו כי אם על דרך לא (2 а). Это негативное понимание атрибутовъ Бога, какъ извъстно, тоже характерно для неоплатониковъ. Божество не можетъ быть поэтому ни охвачено мыслью. ни выражено словомъ (4 а): דע כי אין סוה לא יכנם בהרהור וכל שכן בדבור (אף על פי שיש לו רמז בכל דבר, שאין חוץ ממנו) ולכך אין אות ואין שם Однако, и Азріель, подобно своимъ предшественникамъ, вынужденъ былъ, не ограничиваясь однимъ отрицаніемъ, вложить въ En-Sof нъкоторое положительное содержаніе, а именно: 1) абсолютнъйшее совершенство (2 а): ואין סוף הוא שלמות בלי הכרו; 2) абсолютное единство и въчную неизмѣнность (тамъ же): מה שאינו מוגבל קרוי אין סוף והוא ההשיאה גמורה Азріель при- באחרות השלמה, שאין בה שנוי, ואם הוא מבלי גבול אין חוץ ממנו. писываетъ En-Sof еще одинъ положительный предикатъ: ничто не внъ Его, т. е. все содержится въ Немъ. Эту мысль онъ часто повторяетъ и подчеркиваетъ: שאין הוץ ממנו.

Изъ этихъ предпосылокъ выводится слъдствіе, которое является краеугольнымъ камнемъ кабалистики. Если все въ Богъ, то въ Немъ и несовершенный, ограниченный міръ. Если бы власть Бога не простиралась на міръ, то Его совершенство было бы ограничено, такъ какъ Онъ въ этомъ случав господствовалъ бы только надъ безконечнымъ, а не надъ конечнымъ (2 а. внизу): има сласт שיש לו (לאין סיף) כח בלי נבול (בכלי נבול) ואין לו כח בנבול, אתה Съ другой стороны, нельзя допустить и того, что En-Sof не

Digitized by Google

#### происхождение кабалы.

посредственно сотворилъ конечный міръ; ибо тогда Онъ долженъ былъ имъть опредъленное желаніе создать его, а желаніе ограничило бы Божество. Далње. видимый міръ, если бы былъ созданъ Богомъ, долженъ былъ быть такимъ же безконечнымъ, какъ и его творецъ (тамъ же): ואם תאמר שהגבול הנמצא ממנו תחלה היה העולם הזה שהוא (העולם) חסר משלמותו חסרת Затъмъ Азріель устраняетъ и тотъ взглядъ, согласно коему ограниченный міръ не происходитъ вовсе отъ Бога, а обязанъ своимъ существованіемъ случаю, устраняетъ его указаніемъ на господствующій въ мірѣ порядокъ (2. b.): ואם תאמר שלא כיון בבריאתו (בבריאת העולם) ואם תאמר שלא כיון הזה) אם כן היתה הבריאה במקרה. וכל דבר הבא במקרה אין לו סדר, ואנו רואים כי הנבראים יש להם סדר, ועל סדר הם מתקימים, ועל סדר הם מתבמלים, ועל Слѣдовательно, съ одной стороны цѣлесообразный порядокъ, господствующій въ мірѣ, указываетъ на руководимую разумомъ творче-СКУЮ ВОЛЮ, А СЪ ДРУГОЙ СТОРОНЫ КОНСЧНОСТЬ И НЕСОВЕДШЕНСТВО МІРА ПОКАЗЫваютъ, что онъ не могъ быть созданъ непосредственно безконечнымъ En-Sof. Кто же былъ творцомъ его?

Этотъ пунктъ и былъ исходной точкой Азріеля и кабалы. Чтобы выйти изъ дилеммы, что Богъ не создалъ міра, но и не могъ не создать его, теорія Азріеля помъщаетъ, подобно неоплатоникамъ и Гебиролю, между Богомъ и міромъ интеллигибельные принципы или субстанціи, называемые имъ позо: т. же) Необходимость существованія вы вы вы насти существованія этихъ интеллигибельныхъ субстанцій выводится изъ того, что, въ противномъ сяучаъ, происхождение конечнаго отъ безконечнаго не можетъ быть объяснимо, т. е. именно такъ, какъ это доказываетъ Гебироль (Mekor Chajim III, начало). Происхождение этихъ субстанцій Азріель объясняетъ слѣдующимъ образомъ. Сперва отъ En-Sof обособилась путемъ эманаціи субстанція, которая, сызначала входя въ En-Sof, только посредствомъ особаго акта перешла въ міръ дъйствительности (З а) и содержитъ въ себъ всъ остальныя субстанции: יש מהספירות שהיו ככח באין סוף כמו הספירה הראשונה שהיא שוה לכלם. Особенно подчеркивается то обстоятельство, что эта первая Sefira, какъ и всъ остальныя, не создана, а произошла путемъ эманаціи. Разница между эманаціей и творчествомъ онъ видитъ въ томъ, что въ первомъ случат нътъ уменьшенія силы, сопровождающаго творчество: כי כל בריאה שנוטלין ממנה תתמעט - Изъ первой Selira проис- ותתחסר אצילות שנוטליי ממנו ואיננו הסר. Изъ первой Selira проистекаютъ остальныя.

Эти эманаціи изъ En-sof, Sefirot въ своей совокупности, раздѣляютъ его совершенство (2 b): הספירות שאחר שהם הפעל המתהיל להמצא מאין סוף תחלה (2 b): הספירות שאחר שהם הפעל המתהיל להמצא מאין סוף תחלה בחן שלם מבלי חסרון; то первую конечность. Слѣдовательно, онѣ одновременно и конечны, и безконечны, а именно: когда имъ сообщается вся полнота En-sof, онѣ, подобно Ему, совершенны и безконечны; въ противномъ же случаѣ, онѣ несовершенны и конечны и безконечны; въ противномъ же случаѣ, онѣ несовершенны и конечны (2 b. 3 a). подется аза והספירות היה לכל הבא בגבול ייי והגבול הנאצל ממנו (מאין-סוף) לכל מצוי הם הספירות שיש להם כח לפעול בהשלמה הלאסרון ייי הספירות שהם כח השלם וכח החסר כשהם מקבלים מהשפע הבא ולכחסרון ייי הספירות הם עלם והמנע (ובהמנע) השפע מהם יש בהם כח חסר לכך יש בהם מהשלמותו הם שלם והמנע (ובהמנע) השפע מהם יש בהם כח חסר לכך יש בהם למיכך (3 a).

317

И въ этомъ смѣшени безко. הנפורית שהם ניל לכל כוגבל הם שלש (יצרש) הגבול нечнаго съ конечнымъ въ интеллигибельныхъ субстанціяхъ видно позаимствованіе. Неоплатонизмъ тоже предполагаетъ, что происшедшія отъ Единаго (Бога) субстанціи: духъ, душа и природа не могутъ быть равны своему источнику. Азріель слѣдующимъ образомъ объясняетъ конечную сторону этихъ Sefirot, которая ему въ сущчости наиболѣе необходима. En-sof самъ по себѣ непознаваемъ, ибо человъческій умъ не можетъ постигнуть безконечность. Все, постигаемое имъ, должно имъть границы, мъру, отношенія. Когда En-sof захотълъ проявиться, т. е. манифестировать свое существованіе, онъ долженъ былъ показать себя въ ограниченномъ и конечномъ и путемъ эманированія Sefirot обнаружить конечную сторону (З а.): ואלו לא המציא להם (לספירות) נבול, לא היינו מבירים שהיה לו כח להמציא הגבול וכדי להעיד שאיז חוז ממנו המציא הגבול. (a a) ולפי שהוא (אין סוף) נעלם הוא שרש האמונה ושרש המרי, (a a) והכתוב הבא לרמוז שאין חוץ ממנו אוחז דרך הרמז כמו בראשית ברא וכו׳... Интересно והער המעיר שאין חוין ממנו ררך האותיות הוא אהיה אשר אהיה. слъдующее, нъсколько темное мъсто (З а): וכרי להעיד שאין חוץ ממנו, המציא הגבול, שהמוגבלים נכרים בהגבלתם, ואף על פי שאין גבול למעלה, רמז וורמז) ההרהור הבא מאין סוף (שהוא מתעלה ומתעלם מהתפשמ בגבול) יש בגבול לכל הנתפש בהרהור הלב וברמו דמהשכה המתפשט למטה להַמֵּצָא כדבור ולהראות

למעשה (ср. по этому вопросу Меира Габая, тамъ же, стр. 13. а. b.) Имѣя въ виду эту конечную сторону Sefirot, можно сказать о нихъ, что онѣ матеріальны. На вопросъ: почему нужно Sefirot приписать ограниченность и матеріальность? Азріель отвѣчаетъ (тамъ же) ויש לו שעור ויש לו שעור בי בל יש שנתפם בהרהור הלב קרוי גוף ;וחבמי המחקר אמרו שכל האדם נשמות, כי כל יש שנתפם בהרהור הלב קרוי גוף ;וחבמי המחקר אמרו שכל ושעור יש לו גבול ומדרך המנהג אנו רואים כי כל דבר ואפילו הרוח יש לו גבול ושעור המרסקם אמרפקו און הרוח יש לו גבול ומעור המרסקם אמרפקו אמרפקו האסרסף Sefirot, имѣется возможность воплощенія въ матерію En-sof, который имманентенъ въ Sefirot.

Число sefirot у Азріеля, какъ и у всъхъ позднъйшихъ кабалистовъ, опредълено въ десять; полный произволъ царитъ при установлении числа и названій sefirot, ינשר כפירות упомянутыя въ כפר יצירה, агада (Chagiga 12 а.): далъе десять בעשרה דברים נברא העולם בחכמה בהבונה ובדעת ובגבורה וכו' сферъ въ тогдашней астрономіи, чрезмѣрно частое употребленіе числа десяти у Ибнъ-Эзры -- всъ эти моменты оказали свое вліяніе на вопросъ о числъ sefirot. Азріель называетъ первую sefira не какъ позднѣйшіе кабалисты עכת а רום מעלה; вторая же и у него носитъ названіе חכמה. Установилъ ли понятіе и название sefirot Азріель или кто-нибудь изъ его предшественниковъ, все равно остается замѣчательнымъ, что онъ не обозначалъ мудрости или мышленія, какъ первую эманацію изъ En-sof. Повидимому, онъ хотълъ поставить то, что динамически содержитъ въ себъ Бога, выше ума, и въ его воображени носилась "воля" — реп системы Гебироля. Современный кабалисть, Яковъ 6.-Шешетъ, въ своемъ שיר השמים прямо таки называетъ первую sefira רצון ועל ההויה הדקה והנסתרה הזאת הפנימית אמר :(Ozar Nechmad III. כדף. 157) משיחי וגרולי יהיו לרצון וכן אמר נביא מבמיחי יעלו על רצון מזכחי בחלוף למר לדלת (כלומר עד רצון) .... נהתי את לבי לדרוש הויה שניה ומצאנוה רשומה הן

י) Этотъ текстъ имѣлъ Менръ Габай (Derech Emuna crp. 13. b.): אצילותיו שהוא לכל הבא בגכול. שרש לכל הבא בגכול.

Изъ всего вышесказаннаго ясно до очевидности, къ чему стремилось кабалистическое ученіе. Оно объявляло, что Божество до сотворенія міра, будучи непознаваемымъ, какъ бы не существовало, а самъ актъ творенія разсматривало, какъ проявленіе Бога въ трехъ сферахъ: ума, души и природы. Въ каждомъ изъ этихъ міровъ царитъ Богъ, но не непосредственно, а черезъ субстанціи Sefirot, изъ которыхъ проистекъ также и низшій міръ-природа. Такимъ путемъ кабала думала избъжать прикосновенія En-sof къ матеріальному міру въ актѣ сотворенія его. Но такъ какъ она связала съ этимъ еще и иную цъль, то она и впала въ църядъ несообразностей. Такъ, напр., она не знаетъ, что ей дълый лать съ десятой sefira, не входящей въ упомянутое подраздъленіе. Ея слабость выражается особенно въ томъ, что она не знаетъ, какое изъ слъдующихъ обозначеній: принципы, субстанціи, силы, интеллигибельные міры, аттрибуты и органы Божества выбрать для sefirot. Эта неопредъленность и неясность кабалы не скрылась и отъ противниковъ ея. Соломонъ б.-Шешетъ Дуранъ (XV вѣкъ) упрекаетъ въ этомъ кабалу въ Respp. № 189: DT TI המקובליםי לא ידעו אלו עשר ספירות מה הם. אם הם תוארים או שמות או но буквально уничтожающей является критика. השפעות שופעות מאתו יתברך Авраама Абулафіи, который былъ ближе ко времени возникновенія кабалы и самъ былъ кабалистомъ, въ его אטרי עפר (v lellinek. Philosophie und Kabala, crp. 38): הם (המקובלים) אימרים שקבלו מן הנביאים ומן החכמים שיש שם עשר ספירות בלימה ועל ידי הספירות ברא הבורא העולם כולו. וקראו לכל ספירה וספירה שמות ... ובששאלנום לא ידעו היודעים אלה הספירות על איזה דבר יפלו שמיתיהם בעצם. אם על גופים ממש או על חמרים בלתי צורות או על צורות בלתי בעלי חומר או מקרים נשואים על גופים והם כחות בם או על נפשות נפרדות נושא כלם או על דעות הנקראים שכלים נפרדים. אבל אומרים שלפי אמונתם הם ענינים נשפעים מאלוה ית' והם אינם בלעדיו נמצאים ולא הוא זולתם היום אבל לפני היצירה היו בו ית׳ מרמיונם בכח והוא אשר הוציאם מן הכח אל הפועל כשרצה כברוא העולם. וקוראים שם אחת מהספירות רצון ולא ימצאו בעצמם דרך לקראו וברא גם לא ימצאו דרך לקראו קרמון. Поэтому между позднъйшими кабалистами возникъ споръ о томъ, считать ли sefirot субстанціями (גיצמות) или органами (כלים).

Возникаетъ вопросъ: что побудило Азріеля или его предшественника провозгласить такую искусственную, позаимствованную изъ чужихъ источниковъ и столь нееврейскую теософію, поставить въ качествь посредствующаго звена между Богомъ и міромъ Sefirot и приписать твореніе міра иному принципу? Вышеприведенная цитата, приписываемая Аврааму б.-Давидъ (стр. 20), а также Азріель въ томъ же сочиненіи даютъ отвътъ на этотъ вопросъ. Два мотива вызвали возникновеніе кабалы. Тотъ кругъ лицъ въ южной Франціи и Каталоніи (Покьеръ и Герона), которыя не могли согласиться съ преклоненіемъ предъ мертвой буквой въ духъ Авраама изъ Монпелье и вообще равиновъ съверной Франціи, долженъ былъ какъ-нибудь истолковать антропоморфизмъ Библіи и агады. Мало того, онъ долженъ былъ какъ-нибудь примириться и съ самымъ грубымъ антропоморфизмомъ שייור סובה. Мистическое сочиненіе אותיות דר' עקיבא, широко распространившееся въ то время, вызвало большое замѣшательство. Такъ какъ и это сочинение считалось частью агады и опиралось на авторитетъ р. Акивы и р. Измаила, то южно-французские равины изъ школы Авраама б.-Давидъ не захотъли отвергнуть его. По этой причинъ первые кабалисты ввели Sefirot и утверждали, что послъднія обозначаютъ проявленіе Бога въ видимомъ міръ. Азріель говоритъ по этому поводу (5 а): רע כי כל поэтому онъ подчеркивалъ конечную, даже матеріальную подчеркивалъ конечную, даже матеріальную сторону Sefirot, дабы можно было буквально понимать всѣ антропоморфическія мъста и видънія въ Библіи, агадъ и Schiur Koma, не прибъгая къ искусственнымъ толкованіямъ. Азріель ясно излагаетъ этотъ холъ мыслей (4 а). Онъ хочетъ отвътить на вопросъ, имъются ли въ Библіи и Талмудъ намеки на sefirot: היש לך ראיה מן הכתוב או מדברי רו"ל (על אין כוף והכפירוה). Писаніе говоритъ о Богъ, какъ о конечномъ и измънчивомъ существъ. Слъдовательно, эти выраженія не могутъ быть примѣнены къ En-soí, а должны быть отнесены къ Sefirot: אנו רואין מתוך הכתוב שהוא (האין סוף) אוחז דרך הגבול כמו: ויעל, וירד, ויבא וילד, וידבר וכן כל כיוצא בו . . אם כן כל הדברים הנמצאים בכתוב נאמרים Еше яснъе онъ развиваетъ эту мысль על דרך הגבול ... והגבול הם הספירות. ועל מה ששאלת, אם יש להם (לספירות) שעור וגבול וגשמית? זה מפורש :(4 b) בתורה בנכיאים ובדברי חכמים. בתורה דכתיב בצלמנו כדמותנו. כנביאים: ועל רמות הכסא ... ברברי חכמים: היודע שעור של יוצר בראשית מובמח לו שהוא בן Тутъ ясно видно, что ученые, запимавшіе среднее мѣсто между грубыми агадистами и философами, особенно тяготились Schiur Koma. Истолкованіе Schiur Koma и было главнымъ стремленіемъ Азріеля и Эзры, какъ это видно изъ вышеприведеннаго стиха поэта Мешулама Дафіеры:

הם (עזרא ועזריאל) יודעים אל יוצרם שעור, אבל מלין ליראת כופרים עצרו ד. е. они, Эзра и Азріель, могли бы пояснить, поскольку можно говорить о Божестав, какъ о протяженной матеріи; но они молчатъ, изъ боязни противниковъ.

Кромѣ антропоморфизма и видѣній, возникновенію кабалистической системы Sefirot способствовалъ еще и ритуалъ іудаизма. Въ Торѣ содержатся много ритуальныхъ установленій, предполагающихъ чувственность Божества, напр., жертвоприношенія. Вѣдь, нельзя утверждать объ En-sof, что онъ наслаждается благоуханіемъ жертвъ, что онъ смотритъ на послѣднія, какъ на свою пищу, если ему нельзя приписать даже предикатовъ знанія и познаванія! Слѣдовательно, всѣ эти обряды должны дѣйствовать не на En-sof, а лишь непосредственно на Sefirot, а затѣмъ ужъ косвенно и на En-sof, какъ на ихъ источникъ и первопричину (4 а):

Digitized by Google

הספירות מעידות זה וכל שכן הקרבנות שכתוב בהן את קרבני לחמי וגו' זה ועוד שיש רחוק שהוא מתקרב עד שהוא מניע לכח העליון. וכל זה לא יתכן בלתי הספירות וסדורם במורגש ובמומבע ובמושכל. כי לשון עליה וירידה שהוא מדרך המבע, והרחת הריח שכתוב בו וירח ה' וגו' שהיא מדרך הרגש, והשגת חכמה שכתוב בו מי כהחכם ... כל אלה יש לו גבול ומה שאין לו גבול (האין-סוף) אין להגבילו מי כהחכם ... כל אלה יש לו גבול ומה שאין לו גנול (האין-סוף) אין להגבילו מי כהחכם ... כל אלה יש לו גבול ומה שאין לו נכול (האין-סוף) אין להגבילו מי כהחכם ... כל אלה יש לו גבול ומה שאין לו נכול (האין-סוף) אין להגבילו הסחססב, заданный Исааку Алатифу и его отвътъ (Kerem Chemed IV, стр. 10): שאלה מה כונתך בביאת הקרבן למקדש ושחימתו ושריפתו ואם אתה נמשך אחר מעם מורה צדק או אחר מעם בעל הסוד? תשובה ... דע כי איני רצוי במעמי הקרבנות של מורה צדק ועל סוד בעל הסור נסמכתי.

Со всъхъ сторонъ получаются подтвержденія того факта, что кабала была ничъмъ инымъ, какъ энергичной реакціей противъ философіи Маймонида, обезцвътившей агаду и ритуалъ. Изъ кабалистическаго пониманія ритуала вытекаетъ допущение магическаго дъйствія послъдняго, и тутъ кабала примыкаетъ къ системъ lerуды Галеви въ Kosari. Жизнь и благословение переходятъ отъ En-sof къ Sefirot. а отъ нихъ уже къ низшему міру. Исполненіе обрядностей льйствуеть на Sefirot. побуждая ихъ къ изліянію божественной полноты и божественнаго благословенія (שפע) на конечный міръ. Эта мысль: (מקירות) אים ניי ספירות) אים מיינות) אים איינות часто встръчается у Азріеля. Такимъ משפיעים לכל הצריכים מפני שקבלתם מאיו-סות образомъ ритуалъ имветъ необычайное значеніе, можно сказать, для всей вселенной, ибо, благодаря ему, поддерживается и укрѣпляется связь съ En-sof. Эта мысль, правда, не содержится въ кабалистическомъ сочинении Азріеля, но имъется въ кабалистическомъ коментаріи (стр. 11), принадлежащемъ Азріелю или Эзръ כי עשיית המצוה היא אור היים והעושה אותה למכה Эготъ коментарій вообще можетъ служить дополненіемъ къ къ кабалистической системъ въ ея первоначальномъ видъ. Но его авторъ, который подвелъ всъ предписанія и запреты подъ десять заповъдей, подчеркнулъ больше номистическую, чъмъ метафизическую сторону кабалы. Жертвоприношеніе имѣетъ, по его словамъ, то значеніе, что оно, проводя духъ черезъ Sefirot и "каналы", приближаетъ его къ намъ (тамъ же, стр. 21. а.): על ידי הקרבן היה הרוח יורד ומתיחד בצינורות הקדושות ומתקרב על ידי הקרבן והיינו Священническое благословение съ поднятыми десятью пальцами въ видъ указанія на число Sefirot имтетъ цълью направить потокъ благословеній свыше на землю (тамъ же 12 b): שבירך הכהן בנשיאת כפים לרמו בעשר אצבעותיו עשר ספירות ולהאציל הברכה מהם להודיע כי משם תוצאות חיים. Молитва получила очень большое значеніе, такъ какъ она вызываетъ притокъ благословеній отъ Энъ-Софа (тамъ же 10 b): צריך אתה לדעת סוד הברכות וחיובם לפי שהברכה היא אצילת תוספות והמשכה מאסיפת המחשבה (אין סוף) שהיא מקור חיים ... לפיכך תקן דוד מאה ברכות כנגד עשר ספירות בכל אחר --- מהם עשרה וכו׳ По мнѣнію Азріеля или Эзры, храмъ былъ построенъ согласно идеалу Sefirot: והמשכן כמו כן נעשה על דרך העולם העליון (тамъ же, 3 b). Въ изгнаніи, гдъ нътъ ни жертвоприношеній, ни богослуженія въ храмъ, из-נכל זה בימי (тамъ же, 23 b): וכל זה בימי הגלות אשר אין זכח ומנחה והדברים הרוחניים מתעלים ונמשכים אל מקום יניקתם.

На эту ригуальную, такъ сказать, практическую сторону кабалы не обратили достаточнаго вниманія, интересуясь всегда лишь ея теософіей. Однако, для кабалистовъ и особенно для основателей кабалы первая сторона бы-

21/196

ла гораздо важнъе послъдней, которая служила собственно введеніемъ къ первой. Изъ стремленія, съ одной стороны, сохранить талмудическую агаду во всемъ ея буквальномъ смыслъ и, съ другой стороны, приписать ей болъе высокое значение, кабалисты пришли къ такимъ страннымъ допущениямъ, которыя собственно дискредитировали кабалу. Даже философы (приверженцы Маймонида) считали необходимымъ истолковывать видъніе Іезекіиля о колесницъ Бога (стественно было для кабалистовъ объяснить это видъніе участіемъ Sefirot. Такъ какъ въ агадъ имъется символическое изреченіе: "патріархи образуютъ колесницу" (האבות הן הן המרכבה), то кабалистамъ было легко привести патріарховъ въ связь съ Sefirot. Авраамъ, Исаакъ и laковъ изображаются поэтому какъ носители или воплотители извъстныхъ Sefirot. Азріель только намекаеть на эту связь; онъ приводить въ связь (5 a) Исаака со Сефирою "строгости" ласто Волье подробно развита эта паралель въ коментаріи къ Пъсни пъсней (введеніе). Авраамъ рисуется воплощеніемъ Сефиры "любви" или "милосердія" (поп). Исаакъ-сефиры "строгости" или "строгаго права", а Іаковъ является олицетвореніемъ той Сефиры, которая представляетъ собою смъсь милосердія и строгости и называется "миромъ" или \_красотой -: אברהם אבינו השיג מידיעת בוראו אשר לא השיגו הראשונים ... מעודו אחז מדת החסד בידו ... וצחק השיג ... והוא לקח את הדין. וכאשר נולד יעקב ונראה בעולם רמות דיוקנא של הקב״ה ... לקח ממדת הדין וממדת החסר הררך הממוצעת והיו דרכיו דרך אמת ונתיכת שלום...אז היו שלשה Ср. кабалистическую Massechet Azilut, которая еще дальше проводитъ эту паралель между Sefirot и библейскими героями (въ концъ): חסר לאברהם ... פחר יצחק ... הפארת מדת יעקב ... נצח מרת משה רבינו ... הור שם מדת אהרן ... צדיק יסוד עולם מרת יוסף ... מלכות ... מרת דוד המלך.

Этимъ не исчерпываются еще примѣненія ученія о Sefirot. Въ колесниць видѣнія Іезекіиля сидить существо, подобное человѣку" (стки ктос). Кабалисты, которые приписывали Sefirot, помимо безконечности, еще конечность и матеріальность, считали себя вправъ представлять себъ Sefirot въ человѣческомъ образѣ. Они были вынуждены къ этому описаніемъ органовъ и членовъ Бога, помѣщеннымъ въ Schiur Koma. Они поэтому просто на-просто сравнивали отдѣльныя Sefirot съ головой, глазами, руками, бедрами, не остановившись и передъ уподобленіемъ одной сефиры половому члену. Въ сочиненіи Азріеля 'п тъту, правда, нѣтъ ничего объ этомъ, ибо онъ, обращаясь къ философски-развитой и невѣрующей публикѣ, стѣснялся высказать такія несообразности. Но въ коментаріи къ Пѣсни пѣсней указывается и на эту паралель. Подробнѣе объ этомъ, въ Midrasch р. Нехуніи или Bahlr, въ Massechet Azilut и у болѣе позднихъ кабалистовъ. Послѣдніе разсматривали Sefirot какъ полный человѣческій организмъ. Пѣснь пѣсней поддерживала ихъ въ этомъ.

Кабала имѣетъ также своеобразное психологическое ученіе и ученіе о метемпсихозѣ, которое не находится въ прямой связи съ ученіемъ о Selīrot и, безъ сомнѣнія, позаимствовано у неоплатонизма какимъ то неизвѣстнымъ путемъ. Ученіе Платона о предсуществованіи души нравилось кабалистамъ больше, чѣмъ аристотелева философія, разсматривающая душу, какъ tabula rasa. Азріель приводитъ ученіе о душѣ въ связь съ десятью Selirot и допуска-



етъ, что она получаетъ свою силу отъ нихъ (3 b): וכח נפש הארם נמשך מהם (מי׳ ספירות) ומכחם על דרך זה: רום מעלה ככח הנפש הנקראת יחידה, והחכמה На этомъ не кончается эта дъткая забава; далъе онъ разсматриваетъ десять названій души, встръчающихся въ Библіи, какъ десять различныхъ душевныхъ силъ, находящихся въ паралели съ Sefirot. Если признать предсуществование души, то совокупность душъ, предназначенныхъ къ пребыванію въ твлахъ, должна пребывать до этого въ особомъ духовномъ вмъстилищъ. Кабала нашла намекъ на это допущеніе въ агадъ,--гдъ сказано, что Мессія придетъ не раньше, чъмъ исчерпаются всъ души: Jebamot стр. 63 а). Кабалисты воспользовались метемпсихозой, чтобы установить своеобразное ученіе о воздаяніи. Душа, которая запятнала себя гръхами и оторвалась отъ духовнаго міра Sefirot, должна часто возвращаться въ твлесную жизнь для просвътленія. Это кабалисты называютъ таинствомь перехода или скитанія душь (сіг пист сіг сіг сіг сіг Имъ они объясняли установленіе левиратскаго брака. Душа умершаго брата должна возродиться въ бракъ между оставшимся въ живыхъ братомъ и бездътной вдовой. Это и есть таинство брака между деверемъ и невъсткой (ог ריבום). Объ этомъже говоритъ и авторъ кабалистическаго коментарія къ Пвсни пъсней, слъд., Азріель или Эзра (ср. объ этомъ стихъ Нахманида въ его коментаріи къ Іову гл. 32). Согласно этому ученію, имѣются, такимъ образомъ, старыя и новыя души То же ученіе имъется и у неоплатониковъ, а именно у Прокла; онъ говоритъ о томъ, что чистыя души, никогда еще не жившія въ тѣлѣ, рѣдко приходятъ на землю; большинство же душъ жило уже раньше тълесной жизнью и лишь за гръхи вновь рождается. (ср. Zeller, Исторія философіи III. 2 стр. 944). Нахманидъ и позднъйшіе кабалисты ограничили скитанія душъ троекратнымъ возрожденіемъ, примъняя сюда стихъ изъ кн. Іова (33, 29): הן כל אלה יפיל אל פעמים שלוש עם גבר. Душа Мессіи. будетъ послъдней, которая придетъ изъ общаго вмъстилища душъ (אוצר הנשמות) на землю. Благочестіе поэтому можетъ ускорить, а гръховность задержать пришествіе Мессіи; ибо, если старыя души за гръхи вновь рождаются, то душа Мессіи не можетъ начать земного существованія (ср. объ этомъ Schem-Tob, Emunot VII, I). Такова, въ общихъ чертахъ, кабалистика съ ея развътвленіями

Послѣ всего вышесказаннаго не можетъ быть сомнѣній въ томъ, что кабала возникла лишь къ тому времени, когда въ еврействѣ началось движеніе противъ философіи Маймонида, и явилась реакціей противъ послѣдней. Нельзя съ полной достовѣрностью установить, у кого Слѣпой Исаакъ или его предшественникъ позаимствовали основные принципы неоплатонизма. Одно мѣсто въ коментаріи къ Пѣсни пѣсней доказываетъ, что кабалисты нисколько не боялись воспринимать въ себя идеи современной имъ философіи. Авторъ этого коментарія соглашается со взглядомъ Платона, что Богъ сотворилъ міръ изъ матеріи и опровергаетъ возраженіе, будто допущеніе о сотвореніи міръ наъ ничего указываетъ на безсиліе Бога. Ибо то обстоятельство, что Богъ не сотворилъ невозможнаго, напр., не устроилъ такъ, чтобы діагональ квадрата была равна одной изъ его сторонъ или чтобы двѣ противоположности произошли въ одно и то же время (тамъ же 6 а), вовсе не указываетъ на безсиліе Бога: Катого сотворения стакъ, чтобы стакъ, на сезсиліе востакъ на безсиліе бога сотворилъ не сотворилъ на сторонъ или чтобы двѣ противоположности произошли въ одно и то же время (тамъ же 6 а), вовсе не укаהבורא דבר מלא דבר, כי יש חומר נמצא והוא על דרד משל כחומר ליוצר או כברזל לנפח ויצייר ממנו מה שירצה. כן הבורא ית' יצר מו החומר שמים וארץ. ופעם יצייר ממנו זולת זה. ואין קוצר בחוק הבורא כשלא יברא דבר מלא רבר, כמו שאין קוצר ביכולתו כשלא ימציא דברים הנמנעים שיברא מרובע שיהא אלכסונו שוה לצלעו ולקבץ שני הפכים ברגע אחד. וכמו שאין זה קוצר ביכלתו כך אין קוצר Такимъ образомъ каба- אם לא יאציל דבר מלא דבר כי זה בכלל הנמנעים. листы полемизировали въ сущности не противъ философіи вообще, а только противъ философіи аристотелево-маймонидовой и вообще противъ направленія, стремившагося сузить авторитетъ св. Писанія, Библіи или агады. Такъ, авторъ кабалистическаго коментарія къ Пъсни пъсней ведетъ сильную полемику противъ Ибнъ-Эзры, находившаго, что нѣкоторые стихи въ Пятикнижіи попали туда лишь въ болѣе позднее время (тамъ же 20): מה שאתה צריך לרעת כי התורה כלה אטורה מפי הגבורה ואין בה אות ונקודה אחת שלא לצורך כי כלה בנין אלהים חצובה בשמו של הקב״ה. ואין הפרש בין ותמנע היתה פלגש...ואלוף מגדיאל ואלוף עירם ובין עשרת הדברות ופרשת שמע ישראל. והמחסר אות אחת הרי הוא כאלו חסר שם מלא ועולם מלא. ולכך היה הצורך לספור האותיות ולספור התבות חסרות ויתרות כתיב ולא קריין .... ואותיות גדולות וקטנות ... והשמר על נפשד להיות מין לאמר כי עזרא הסופר הוסיף בה מלבו בהעתקתו כמו והכנעני Послъднія слова אז בארץ .... הנה ערשו ערש ברזל כי זה הוא כפירה נמורה. направлены противъ Ибнъ-Эзры.

Книга מררש של ר' נחוניה כן הקנה אתא בהיר является первой апокрифической и мистической книгой, которая влагаетъ кабалистическія ученія въ уста (иногда и мнимыхъ) авторитетовъ Талмуда. Что эта книга молода и является поддълкой, врядъ ли нуждается въ доказательствахъ. До Нахманида ея ни одинъ писатель не цитируетъ. Свою молодость она выдаетъ къ тому же знакомствомъ съ названіями еврейскихъ знаковъ гласныхъ и удареній, а также мистическимъ ихъ толкованіемъ, причемъ она пользуется изреченіемъ Ибнъ-Эзры, сказавшаго, что гласные относятся къ согласнымъ, какъ душа къ тълу (ср. Jellinek, Philosophie und Kabala, стр. 41 и д.). Но удивительно, что это мъсто написано на халдейскомъ языкъ, между тъмъ какъ все остальное написано по еврейски. Замъчательно также, что у автора коментарія къ Песни песней (Эзры или Азріеля) встречается много предложеній. имъющихся и въ Bahir, причемъ, однако, какъ источникъ, не указана ни эта книга, ни вообще какой-нибудь מררש. Они стоятъ тутъ совершенно самостоятельно (ср., напр., стр. 22 а. и дальше אילן יש להקב"ה съ Bahir, стр. 5 и дальше, коментарій Півсни півсней, второе введеніе: וחמלות האלה כריח לכנון, אתי съ Bahir, стр. 10, третье введеніе о томъ, что מלבנון . . . קבלנו כי הוא הכמה по отношению къ мраку нельзя употребить глагола час, съ Bahir, стр. 2, символъ 32 кистей видънія стр. 7 съ Bahir 5). И только въ одномъ мъстъ, гдъ говорится объ отношении гласныхъ къ согласнымъ, коментарій ссылается на Мидрашъ. Этотъ вопросъ нуждается еще въ изслъдованіи. Во всякомъ случаъ книга Bahir, содержащая въ себъ кабалистическія теоріи и въ двънадцатомъ въкъ еще неизвъстная, можетъ быть отнесена лишь ко времени возникновенія кабалы. Ученіе о Sefirot въ книгъ Bahir еще не развито и очень грубо; тамъ едва упоминается число десять. Выраженіе אין סוף встрівчается одинъ-лишь разъ (4 с.) и то случайно. Напротивъ, переселенію душъ приписывается большое значение (8, 11); на немъ Нахманидъ обосновываетъ свою кабалистическую теорію и свое объясненіе книги Іова.

#### 4.

## Случан мученичества въ Лаудъ и Фульдъ.

Чтобы дать полное представление о потокахъ крови и слезъ, протекающихъ черезъ всю средневъковую исторію евреевъ, и такимъ образомъ облегчить понимание синагогальныхъ молитвъ, ихъ вздоховъ и стоновъ. Цунцъ основалъ мартирологію евреевъ и зарегистрировалъ всъ преслъдованія и мученичества, которыя претерпъли евреи, начиная съ перваго крестоваго похода и вплоть до нашихъ дней (Synagogale Poesie, стр. 19-58). Этой, какъ онъ красиво выразился, "траурной процессіей", длившейся стольтія, онъ хотълъ констатировать тотъ фактъ, "что исторія европейскихъ евреевъ содержитъ большей частью лишь рядъ экспериментовъ, предпринятыхъ врагами этихъ несчастныхъ для ихъ уничтоженія". Онъ хотълъ "объяснить мотивы гнъва и ожесточенія", встрѣчающіеся въ Kinot и Selichot, онъ хотѣлъ "открыть источники слезъ, обнажить раны, дать почувствовать страданія и боли, сдълать слышными проклятія\*. Цънность подобной мартирологіи заключается, естественно, въ точности и исторической правдивости; эти качества и отличаютъ ученость Цунца. То обстоятельство, что тамъ и сямъ встрѣчаются неправильности, нисколько не умаляетъ заслугъ этихъ великолъпныхъ анналовъ и всецъло объясняется трудностью предмета и разбросанностью источниковъ. Это справедливое признание заслугъ Цунца не должно, однако, препятствовать критикъ вносить поправки въ упомянутые анналы. Здъсь я хочу освътить одинъ фактъ. который въ свое время надълалъ много шуму и побудилъ императора Фридриха II назначить комиссію изъ юристовъ для ръшенія вопроса о справедливости обвиненія евреевъ въ употребленіи человѣческой крови; дѣлаю я это потому, что Цунцъ совершенно отрицаетъ этотъ фактъ. Онъ говоритъ (тамъ же, стр. 29), что въ 1236 г., по сообщенію Тритемія (автора хроники Hirsaugensis) евреи въ Фульдъ казнили на одной мельницъ нъсколько христіанскихъ мальчиковъ и что виновные въ этомъ были сожжены. Аббатъ, въ доказательство, послалъ трупы въ Гагенау къ императору Фридриху, которому евреи принесли жалобу. По Шанату, евреи убили пять мальчиковъ, за что 34 человъка погибли отъ меча. "Оба сообщаютъ неправду". Цунцъ, на основаніи трехъ Selichot, переноситъ этотъ фактъ мученичества съ 1236 г. на конецъ 1234 г. и на начало слъдующаго года, причемъ просто-на-просто многіе евреи были убиты, а восемь еврейскихъ ученыхъ были питаемы и приговорены къ смерти. Здъсь Цунцъ подмънилъ одинъ случай мученичества другимъ и напрасно отрицалъ фактъ, имъвшій мъсто въ Фульдъ въ 1236 г.

Ибо первоисточниками, сообщающими объ этомъ мученичествъ въ Фульдъ, являются не Тритемій и Шанатъ, а два современника: анонимный авторъ Annales Erfordenses (у Перца monumenta Germaniae XVI. стр. 31) и другой анонимъ у Урстизія (Germaniae historici II. стр. 91). Они неопровержимо констатировали фактъ мученичества и установили время его. Такія сообщенія современниковъ о фактъ, не случившемся въ какомъ-нибудь захолустьъ, а надълавшемъ шумъ во всей Германіи, не должны быть просто отвергаемы. Кромъ того фактъ и время удостовъряются и еврейскимъ источникомъ. Майнцская памятная книга (у Кармоли) сообщаетъ о фактъ мученичества въ Фульдъ слъдующее: 'וכן הצרפתי ר' רור הצרפתי ונולדא источ. И это тоже совпадаетъ до мелочи съ упомянутымъ уже сообщеніемъ. 17 Тевета — 28 декабря и V Kal. Januarii == 28 декабря. Слъд., фактъ произошелъ за нъсколько дней до начала 1236 г. Амнистія императора въ пользу еврейскихъ убійцъ сохранилась въ документъ (у Böhmer, Codex diplomaticus Moenofrankf. I. стр. 76).

Какъ же обстоитъ дъло съ тъмъ фактомъ, который Цунцъ нашелъ въ трехъ Selichot и время и обстоятельства коего отличны отъ вышеупомянутаго случая мученичества? Но и тутъ все правильно: но только этотъ фактъ произошель не въ Фульдъ, а въ Лаудъ на Тауберъ (въ Баденъ). Упомянутая памятная книга сообщаетъ всъ свъдънія объ этомъ: בשנת תתקצ"ה בלוירא ובישופשהיים י׳ בשבמ. וי״א בו נהרגו אלו שבעה צדיקים נתייסרו ונכתתו עצמותם באופנים ביסורין קשין וכמיתה מרה. וביום ג למהרתם נשרפים ואלו הן ר׳ נתו הזקן ור׳ יוסף ור׳ שלמה ור׳ חיים ור׳ נחמיא בר חייא ור׳ יחיאל בר יוסף הכהן ור׳ מאיר בר משה הלוי. ועמהם ר׳ יצחק בר מאיר בהתוז הראש בסייף. ואחר הריגת Это тѣ же, которыхъ приводитъ и Цунцъ (тамъ же, стр. 30). Эти съѣлѣнія встр'вчаются и въ одной Selicha (изъ одного рукописнаго Махзора ) въ бреславльской библіотекъ), въ одной כליחה למוסף י"כ, которая начинается словами: и авторомъ коей былъ Исаакъ б.-Натанъ. Тамъ описываются ужасныя пытки, коимъ подверглись восемь благочестивыхъ мужей и отъ коихъ волосы становятся дыбомъ: זרים קמו עלי בעלילותם ... חשבו להכחירנו ונלכרו בשחיתותם ... ממנו רשתם עלי כנים נדיבים ונתפשו שמונה צדיקים ומובים. יים אחד עשר בשבם רנו ארבעה הרוגים, והנה ארבע אופנים אצל הברובים, כל הרע אויב ואבזר מכותיו ברסוק אברים...מהר בליעל ועל פשונו רגל... סובו והקיפוהו בוזו זהב ובוזו כסף ולא אחמול ביום נקם מלהרוג ולשסף, על זה אתחיל מכתו בחמאו ימות ויאסף, חיה רעה אכלתהו מרף מורף יוסף פגע וסדר מערכיו בבית משכחיו, פגע בר׳ מאיר הלוי ונתח אותו לנתתיו .... קם ויצא אל הרג .. ר׳ יחיאל הסגן מפרחי כהונה .... שם אחריו והחזיק ר׳ נחמיה בר חייא כתם לכבו ורוחו הנקיה .... יום שנים עשר הקריבי ר׳ חיים החסיד המכהן .... חלק ובלק ישישי וחכמי על ר׳ נתן הזקן יכמרו נחומי .. ור׳ שלמה הנעים פגעי בו פריצים .. סדרו נתחיו את הראש ואת פררי על העצים. נגידים שבעה אלה השלימו חייתם בגלגל עברתו ... נצח על השמינית האהוב ר׳ יצחק . . קופיץ ממול עורף שלח בו אסדפ Изъ этоя בחרון אפו. ויהי ביום השלישי למהרתם הצית כוחם האיר ושרף גויתם. Selicha явствуетъ, что нъкоторые изъ упомянутыхъ восьми мучениковъ были казнены лишь 12 шевата; слъдовательно, мы имъемъ тутъ дъло съ мученичествомъ въ Лаудъ и сссъднемъ Бишофсгеймъ, а не въ Фульдъ, что произошло 11-ю мъсяцами позже. Ландсгутъ, по примъру Цунца, перепуталъ въ своемъ Amuda Aboda Лауду и Фульду. Ошибка основывается на еврейскомъ правописаніи. Если случайно къ слову следины слова и а та-же буква изъ середины слова выпадетъ, то будетъ очень легко смѣшать Лауду съ Фульдой.

#### 5.

## Время перваго сожженія Талмуда во Франціи.

Хотя вопресъ о томъ, когда въ Парижѣ впервые былъ возведенъ костеръ для сожженія Талмуда, въ послѣднее время и сталъ предметомъ науч-

<sup>1</sup>) Этотъ цённый Махзоръ, который содержитъ также и מערבית къ Новому году (слёд., былъ предназначенъ для Вормса), написанъ ученикомъ р. Менра изъ Ротепбурга предъ смертью послёдняго въ 1293 г. наго изслѣдованія, мы все же не можемъ еще съ критической дсстовърностью разрѣшить его, такъ какъ христіанскіе и еврейскіе источники не были до сихъ поръ сличены между собою. Еврейскіе источники указываютъ на 1244, а христіанскіе на 1240 годъ, какъ на время, когда много возовъ съ экземплярами Талмуда были сожжены по приказанію короля Людовика Святого. Кто правъ? Первое указаніе, хотя и не сдълано очевидцемъ, все же происходитъ изъ достовърнаго источника. Цидкія б.-Авраамъ авторъ сборника обрядовъ (מכלי) אילקם жившій во второй половинѣ того же столѣтія, разсказываетъ, по юношескимъ воспоминаніямъ или со словъ своихъ учителей, что французскіе равины объявили пятницу той недъли, когда читается отрывокъ חקת, днемъ поста въ память о томъ, что въ 1244 г. было сожжено множество экземпляровъ Талмуда. Правда, этого мъста нътъ въ изданномъ Schibole Leket, но оно сохранилось въ рукописи и перешло оттуда въ книгу חניא № 58 (ср. Шоръ въ Zion I. стр. 94. примъч.). Оно гласитъ: ועל שאנו עוםקין בהלכות תענית ובענין שריפת התורה כתבנו זה לזכר מה שאירע בימינו ייי ונשרפה תורת אלהינו בשנת ה׳ אלפים וד׳ לבריאת העולם ביום ששי פרשת חקת בעשרים וארבעה קרנות מלאים ספרי התלמוד והלכות והגדות בצרפת כאשר שמענו לשמע און. וגם מן הרבנים שהיו שם שמענו ששאלו שאלת חלום אם גזירה היא מאת הבורא והשיבו להם: ודא גזירת אוריתא, ופירשו ביום ו' פרשת חקת היא הגזירה. ומאותו יום ואילך קבעוהו יחידים עליהם להתענות בכל שנה ושנה ביום ו׳ של פ׳ חקת ולא קבעוהו לימי החרש. Пятница недъли, когда читался отрывокъ лрп, совпала съ 9 тамуза == 17 июня 1244 г. Это столь опредъленное указание времени заслуживало бы полнаго довърія, если бы другой источникъ не противоръчилъ этому.

Изъ одного увъщательнаго посланія (отъ мая 1244 г.) папы Инокентія IV къ королю Людовику явствуетъ, что Талмудъ былъ уже раньше сожженъ. Правда, тутъ точно не установленъ годъ сожженія, но анонимный авторъ Annales Erfordenses (относящихся къ тому же столътію) уже вполнъ опредъленно относитъ сожженіе къ 1242 г. По указанію же современнаго ревностнаго доминиканца, *Оомы Кантипратенсиса*, выходитъ даже, что первый костеръ для Талмуда былъ возведенъ еще раньше. Такъ что вопросъ вовсе не такъ легокъ, какъ это воображаютъ нѣкоторые историки.

Чтобы установить этотъ годъ, необходимо сопоставить документы, относящіеся къ переговорамъ о гоненіи на Талмудъ между папами, правителями Европы и духовенствомъ. Ибо исторія эта разыгрывалась нъсколько лътъ. Иниціатива исходила отъ новообращеннаго Николая Донина, выступившаго въ 1239 г. обвинителемъ Талмуда передъ папой Григоріемъ IX. Эти документы собраны въ scriptores ordinis Praedicatorum I. стр. 128 Кветифа и Экгарда и въ St. Thomae summa suo authori vindicata Экгарда; извлеченія въ Acta sanctorum къ 25 августа, стр. 359 и дальше. Вслъдствіе этого обвиненія, папа обратился съ посланіемъ къ іерархамъ о томъ, чтобы послъдніе въ первую субботу ближайшаго поста (1240 г.) приказали, съ помощью свътской власти, отобрать всть экземпляры. Талмуда и передать ихъ доминиканцамъ и францисканцамъ. Посланіе къ епископу Парижа Григорій IX поручилъ передать самому Николаю, такъ какъ въ Парижъ долженъ былъ быть нанесенъ главный ударъ Талмуду. Папа писалъ не только къ правителямъ государствъ, но и къ провинціаламъ обоихъ орденовъ объ отобраніи еврейскихъ книгъ и о сожженіи ихъ. Что произошло позже, видно изъ сообщенія парижскаго канцлера. Одо, который напоминаетъ объ этой корреспонденціи, дабы не было снято проклятіе, тяготъвшее надъ Талмудомъ.

Вотъ все, что касается приготовленій къ ауто-да-фе. О выполненіи послѣдняго сообщаетъ монахъ Өома Кантипратенсисъ (de apibus стр. 16); онъ разсказываетъ, что одно высокопоставленное духовное лицо вступилось у короля за евреевъ, и сообщаетъ еще о многихъ другихъ интересныхъ обстоятельствахъ. Хотя монахъ Өома ненадежный писатель, такъ какъ онъ разсматривалъ всъ событія съ узкой точки зрънія своей монастырской кельи, однако его указаній нельзя просто отвергнуть, тъмъ болъе, что онъ былъ современникомъ происшествій, о коихъ идетъ ръчь, и въ то время, быть можетъ, былъ даже въ самомъ Парижъ. Критика Якова Экгарда, находившаго, что сообщение Оомы, какъ противоръчащее докладу Одо, не заслуживаетъ довърія, вполнъ обоснована. Между предписаніемъ папы Григорія о сожженіи Талмуда и исполненіемъ этого, несомнѣнно, прошло извѣстное время. Это удостовѣряютъ и документы въ кодексъ Сорбонны, откуда Экгардъ и почерпнулъ свое сообщеніе; тамъ сказано, что король нъсколько времени обсуждаль вопросъ о томъ, слъдуетъ ли предать Талмудъ сожженію, покуда, наконецъ, онъ не ръшилъ назначить цензоровъ для просмотра. Слъдов., два раза былъ совершенъ просмотръ Талмуда, одинъ разъ непосредственно послѣ конфискаціи, а другой разъ (болъе тщательно) лишь позже. Къ чему нуженъ былъ бы второй, болъе тщательный просмотръ Талмуда и второй созывъ комиссіи, если бы экземпляры Талмуда были сожжены уже послъ первой конфискаціи? Первый просмотръ, повидимому, связанъ съ диспутомъ, устроеннымъ французскимъ дворомъ между Николаемъ Дониномъ и четырьмя французскими равинами, о чемъ повъствуетъ disputatio Jechielis cum Nicolao Этотъ диспутъ, который былъ вызванъ, какъ указано во введеніи, доносомъ Николая: כי נתבולל בעמים ונקרא שמו ניקולש המין וטראשית היה שמו דונין לא יהיה לו נין . . ויוציא את דבתנו אל המלך произошелъ въ 1240 г., въ понедъльникъ той недъли, когда читается отрывокъ כלק 20 тамуза=-25 іюня.

Теперь обратимся къ установленію датъ для указанныхъ фактовъ. Въ іюнѣ 1239 г. папа Григорій издалъ буллу съ предписаніемъ конфисковать Талмудъ къ посту слъдующаго года. Ясно, что этотъ приказъ не былъ приведенъ въ исполнение ранъе назначеннаго времени. Если же Оома сообщаетъ, что Талмудъ былъ конфискованъ приблизительно въ 1239 г., то это показываетъ только, что онъ сомнъвался въ вопросъ о времени. Въроятно, непосредственно за конфискаціей (зимой 1240 г.) парижскіе евреи и начали ходатайствовать, черезъ посредство архіепископа, о возвращеніи имъ отобранныхъ экземпляровъ Талмуда. Во всякомъ случаѣ произошла задержка. Послѣ смерти этого прелата, а, можетъ быть, и благодаря рвенію Николая и Генриха де-Колонія, снова былъ возбужденъ вопросъ о проклятіи Талмуда. Если, какъ предполагаетъ Булей (hist. universit. Paris III. 177), подъ архіепископомъ, дружелюбно относившимся къ евреямъ, понимать Вальтера Корнута, смерть коего послъдовала 21 апръля 1241 г., то упомянутый поворотъ въ дълъ о прокляти Талмуда начался именно съ этого времени. Диспутъ произошелъ лътомъ 1240 г. Допустимъ даже, что, благодаря стараніямъ евреевъ, второй просмотръ Талмуда тянулся до булущаго, 1241 года; все же непонятно, почему сожжение произошло лишь три года спустя, несмотря на то, что осуждение послъдовало уже

328

Digitized by Google

значительно раньше. Итакъ, выводъ изъ буллы Инокентія IV, какъ и точное указаніе Эрфуртскихъ анналовъ находятъ поддержку въ томъ обстоятельствъ, что осужденіе Талмуда послъдовало, самое позднее, въ 1242 г. Напротивъ, датъ, указанной Цидкіей въ Schibole Leket, все вышесказанное противоръчитъ. Пришлось бы допустить, что Цидкія ошибся числомъ или же что переписчикъ исказилъ з пъ 'г' . Такимъ образомъ болѣе въроятно, что Талмудъ былъ сожженъ въ Парижъ въ 1242 г.

Мъсяцъ Тамузъ, указанный Цидкіей, во всякомъ случав твердо установленъ. Ибо это удостовъряется и сіонидой р. Меира изъ Ротенбурга. Элегія допускаетъ Цунцъ (Synagogale Poesie, стр. 310, ритуалъ стр. 143), хотя въ нъкоторыхъ изданіяхъ и имъется заголовокъ ביור נאיר שליח נישרים, ср. Ландсгута Amude Aboda, стр. 161. Заголовокъ אילי שרים היור. ... על שרים היור אייר אייר אייר אייר אייר אייר אייר אין יערב לחכי אבול אחרי ראותי אשר אספו שלליך אל תוך רחובה כנדחת יער אייר אייר אין יערב לחכי אבול אחרי ראותי אשר אספו שלליך אל תוך רחובה כנרחת אוייר אייר אייר אין יערב לחכי אבול אחרי ראותי אשר אספו שלליך אל תוך רחובה כנרחת אייר אייר אייר אייר חגרי לבוש שק עלי התבערה אשר יצתה לחלק וספתה אח תלוליך. אייר זעלי עליו סדа сіонида указываетъ, что Тору, возвъщенную въ третьемъ мъсяцъ, постигло несчастье въ четвертомъ:

חורש שלישי והוקשר הרביעי להשחית חמרתך וכל יופי כליליך.

Слъдуетъ еще отмътить, что Людовикъ Святой, повидимому, издалъ еще особый декретъ, повелъвавшій и въ будущія времена предавать Талмудъ сожженію. На то же намекаетъ Гилелъ изъ Вероны въ своемъ посланіи: ואו יצאה ואו יצאה למרו בגלוי ער היום הוה. Указаніе Гилела, что Талмудъ былъ впервые сожженъ въ Парижъ едва 40 днями позже сожженія сочиненій Маймонида (1233 г.), основывается лишь на позже составившейся легендъ, считавшей первое наказаніемъ за послъднее. Ср. объ этомъ Dr. Levin, die Religions ==Disputation des R'Jechiel von Paris 1240. Frankel Graetz, Monatsschr. Jabrg. 1869 стр. 97 и дальше; Loeb въ Revue des Etudes Juiv. I, II и III.

6.

## Еврейские естествоиспытатели при дворъ Альфонса Мудраго.

Такъ называемый астрономическій конгрессъ, созванный Альфонсомъ Мудрымъ, который самъ предсъдательствовалъ на немъ, является ловко придуманной фикціей; Romanus de la Higuera, благодаря своей historia toletana или непонятымъ имъ прологу и эпилогу къ астрономическимъ и астрологическимъ сочиненіямъ эпохи Альфонса, внесъ эту фикцію во всемірную исторію, изъ коей она не такъ ужъ скоро исчезнетъ. Даровитый авторъ исторіи испанской литературы, Тикноръ, и освободившійся въ значительной мъръ отъ предразсудковъ, современный историкъ Испаніи, донъ Модесто Лафуэнте, все же разсматривали упомянутый астрономическій конгрессъ какъ столь достовърный фактъ, что не считали нужнымъ подвергнуть источники критическому разбору. Это, однако, не единственная фикція въ исторіи яитературы эпохи Альфонса. Одинъ историкъ литературы, въ жилахъ коего текла еврейская кровь и неискоренимый еврейскій патріотизмъ коего побудилъ его особенно подчеркнуть заслуги еврейско-испанскихъ писателей, непонятыхъ и презираемыхъ, locифъ Родригецъ де Кастро, въ своей bibliotheca espanola de los escritores Rabinos espanoles (Мадридъ, 1871), наряду со многими другими допущенными неточностями, приближаетъ ко двору Альфонса еврейскаго астронома и астролога, который съ тѣхъ поръ фигурируетъ въ еврейской исторіи, хотя обязанъ своимъ существованіемъ одному лишь недоразумѣнію. *Іегуда Моска*, Малый, никогда не существовалъ; его породила лишь описка.

Закуто, который, будучи самъ астрономомъ, интересовался еврейскими астрономами прежняго времени, знаетъ лишь двухъ ученыхъ, принадлежащихъ къ эпохѣ Альфонса: Исаака ибнъ-Сидъ, совершавшаго богослуженіе въ Толедѣ и установившаго таблицы Альфонса: בחרון אלפונסו) הכי מי המלך רון אלפונסו) הרי אז (בימי המלך רון אלפונסו) הרוכם הבקראים דוג אלפונשו, ר׳ יצחק בן סיד חזן מולימולה תקן לוחית צבא השמים ברקרוק גדול על פי פקרת אז (בימי המלך רון אלפונסו) החכם ווג אלפונשו, ר׳ יצחק בן סיד חזן מולימולה תקן לוחית צבא השמים ברקרוק גדול על פי פקרת אז המלך והם הנקראים זוג אלפונשו, который перевелъ съ арабскаго на кастильскій языкъ сочиненіе астронома Abd al-Ra'heman al-Sufi-Abul-Husein (cp. Steinschneider, die hebräischen Uebersetzungen des Mittelalters стр. 616, 979--80) о 1022 большихъ неподвижныхъ звѣздахъ: הד׳ למלכו שנת י״ו לפרמ צוה (המלך אלפונסו) להחכם ר׳ יהורה ובשנה הד׳ למלכו שנת י״ו לפרמ צוה (המלך אלפונסו) להחכם ר׳ יהורה בן משה הכהן במולימולה להעתיק ללשון לעז הספר הנכבר שעשה אבן אל הסן מן בן משה הכהן במולימולה להעתיק ללשון לעז הספר הנכבר שעשה אבן אל הסן מן בן משה הכהן במולימולה להעתיק ללשון לעז הספר הנכבר שעשה אבן אל הסן מן בן משה הכהן במולימולה להעתיק ללשון לעז הספר הנכבר שעשה אבן אל הסן מן נובשנה הד׳ למלכו שנת י״ו לפרמ צוה (המלך אלפונסו) להחכם ר׳ יהורה ובשנה הד׳ למלכו שנת י״ו לפרמ צוה (המלך אלפונסו) להחכם ר׳ יהורה ובשנה הד׳ למלכו שנת י״ו לפרמ צוה (המלך אלפונסו) להחכם ר׳ יהורה ובשנה הי׳ למלכו שנת י״ו לפרמ צוה (המלך אלפונסו) להחכם ר׳ יהורה ובשנה הכהן במולימולה להעתיק למשון לעז הספר הנכבר שעשה אבן אל הסן מן וו חישנה הכהן במולימולה להעתיק למשון לעז הספר הנכבר שעשה אבן אל הסן מן וו חישנה אלפינה גישנה אבי אל הסן מן

## 7.

## Мессіанскій апокалипсись о монголахъ.

Апокалипсическая литература, позволяющая намъ заглянуть во внутреннія настроенія, порожденныя пережитыми надеждами и опасеніями, была распространена въ еврейскихъ кругахъ въ теченіе довольно продолжительнаго времени. Я уже въ другомъ мъстъ обратилъ вниманіе на немалое число апокалипсическихъ сочиненій, относящихся къ различнымъ временамъ (Frankel, Monatsschrift, Jahrg. 1860—61). "Молитва Симона б.-Іохай" תפילת ר' שמעון כן יוהאי (Bet-ha-Midrasch IV. 117 и далыше), которую Іелинекъ издалъ, на основаніи рукописи, является, повидимому, болѣе позднимъ явленіемъ этой литературы. Чтобы опредълить время ея составленія, нужно сопоставить съ ней уже прежде извъстное и заново изданное lелинекомъ גכתרות דר' שמעון בן יוהאי такъ какъ заключительные тексты обоихъ сочиненій въ точности совпадаютъ. Посль описанія блестящей мессіанской эпохи, туть, повидимому, начинается новый отдълъ (Bet-ha-Midrasch III. стр. 81): ר' שבעון אימר עתיר הקב"ה לשרוק רבורה (Вет-ha-Midrasch III. стр. 81) отсюда содержаніе вполнѣ совпадаетъ съ текстомъ пакъ что можно пользоваться обоими сочиненіями для взаимнаго лачта пользоваться обоими сочиненіями для исправленія ошибокъ. По нъкоторымъ соображеніямъ, мнъ кажется, что именно эта часть написана ко времени монгольскихъ завоеваній въ Азіи и Европъ.

Я прежде всего хочу освътить мъста, которые, повидимому, говорятъ о монголахъ.

נסתרות דר' שמעון בן יוחאי ו (כדף. 120): תפילת ר' שמעון בן יוחאי ר' שמעון אומר עתיד ...לדבורה אשר ביום ההוא ישרוק ה' לזבוב .. לדבורים בקצה יאורי מצרים (?) ועושים מלחמה אשר בארץ אשור ועושים מלחמה עם בתוך מצרים (?) והמלך הראשון שמנהיג האשכנזים (?) ומלך ראשון מנהיג אותם אותם ומוציאם הוא עבר שמרד על ומוצא שמרד על אדוניהם ...והוא מורד



אדוניו . . . והוא מורד על אדונו על אדוניו והם מתקבצים אליו ומתקבצים ומתקבצים אליו אנשים שמרדו על אדוניהם ויוצאים במעם ועושים שמרדו על אדוניהם ויוצאים במעם ועושים מלחמה עם בני מלחמה עם בני ישמעאל והורגים את ישמעאל והורגים גבוריהם ויורשים ממונם ואת רכושם. והם אנשים מכוערים ולובשים שחורים ואת רכושם. והם אנשים מכוערים ולובשים שחורים ויוצאים ממזרח והם מהרים ויוצאים ממזרח והם מרים ונמהרים וכלם שחורים ויוצאים ממזרח והם מהרים ויוצאים ממזרח והם מרים ונמהרים וכלם ונמהרים ... ועל מרום ישראל ימלו ויסבר שחורים ובאים מארץ רחוקה ... ועולים גלפרוץ בהיכל ודלתים יעקרו ומרות על מרום הרים ישראל ופורצים ההיכל יבכו.

Это описаніе чрезвычайно безобразныхъ людей, которые вздятъ на коняхъ, пришли изъ далекихъ странъ, воюютъ съ измаильтянами (магометанами) и побъждаютъ ихъ, въ точности подходитъ къ монголамъ или татарамъ, какъ ихъ изображаютъ современники ихъ великихъ завоеваній. Подъ первымъ повелителемъ, отпавшимъ отъ своего властелина и собравшимъ вокругъ себя мятежниковъ, можетъ подразумъваться Темучинъ Чингисъ-Ханъ. Четырехъ повелителей, перечисленныхъ въ апокалипсъ, тъмъ труднъе установить, что тякстъ, повидимому, искаженъ, ибо не указывается, кого слъдуетъ понимать подъ словомъ повелитель, дъйствительныхъ ли хановъ или только полководцевъ. Въ одномъ текстъ сказано: עליהם שנים נישים שנים עליהם אות только полководцевъ. Въ одномъ текстъ сказано: ושנים נשיאים ושנים גם אחרים יעמרו עליהם וור׳ מלכים יעמרו עליהם שנים נשיאים ושנים אחרים יעמרו אליהם: וון יעמריך מלך בחייו מורע המלוכה ועור יעמרו ד' מלכים אחרים שנים מהם ננלים ושנים אחרים יעמרו אליהם ועור ימרו אליהם: אוון איש קונרק וממליך מלך בחייו מורע המלוכה ועור יעמרו ד' מלכים אחרים שנים מהם ננלים ושנים אחרים יעמרו אליהם: אועור ידвертаго повелителя указываетъ на одного извъстнаго монгольскаго хана. Я снова сопоставляю оба текста.

נסתרות דרשב"י והמלך הרביעי שיעמוד עליהם אוהב כסף והמלך הרביעי אוהב כסף וזהב יהוא זק וזהב והוא איש שחור וגבה קומה זקן וגבה קומה ויש לו שומא על גודלו של וגרגר והורג אותן שהוציאוהו וימליכוהו רגלו הימנית ועושה ממבעות של נחושת ויעשה ספינות של נחושת וימלא אותם ומומן אותם תחת פרת עם כסף וזהב והגם כסף וזהב ומומן אותם תחת מי פרת גנוזים למלך המשיח. להצניעם לבניו והם עתידים לישראל.

Подробное (вплоть до пальца на ногѣ) описаніе этого повелителя, правда, не помогаетъ установленію его личности, такъ какъ у насъ нѣтъ подробныхъ біографическихъ описаній монгольской династіи; но указаніе на сокровища, спрятанныя этимъ повелителемъ, наводитъ на мысль о Хулагу, внукѣ Чингисъ-Хана, персидскомъ ханѣ и братѣ обоихъ великихъ хановъ, Мангу и Кулулея. Онъ именно и приказалъ спрятать сокровища, накопленныя за время завоеванія Багдада, Георгіи, Арменіи и другихъ странъ, въ крѣпости на островѣ озера Орміи (Урмія или Марага въ Абдербайджанѣ). Ср. d'Ohsson, histoire des Mongols III. стр. 257. Такой фактъ накопленія неизмѣримыхъ сокровищъ на островѣ настолько исключителенъ, что мысль о монгольскомъ ханѣ, Хулагу, врядъ-ли является ошибочной. Но тогда нужно было бы допустить, что авторъ апокалипса смѣшалъ озеро Ормія съ Евфратомъ. Такимъ образомъ, апокалипсъ относился бы къ промежутку времени между 1258 и 1265 г.

Въ литется еще одно мъсто, котораго нътъ въ другомъ источникъ, о кровавыхъ завоеваніяхъ на Востокъ и Западъ, въ Азіи и Европъ, что опять таки можетъ быть отнесено только къ монголамъ: בימיו (בימי מלך הרביעי) תפשע קרן מערבית (מזרחית?) וחוזר ומשלח גייסות רבות ובאים והורגים בני מזרח וחוזר ומשלח גייסות רבות ובאים והורגים את בני מערב ויושבים בארצם (недостаетъ во второмъ источникъ). Авторъ имълъ, повидимому, лишь слабое представление о завоеванияхъ монголовъ въ Европъ, России, Польшъ, Силезии, Моравіи и Венгріи. Поэтому обо всемъ этомъ говорится лишь намеками. Авторъ, повидимому, жилъ на Востокъ. Въсть о военныхъ подвигахъ Хулагу гремъла по всей Азіи. Онъ завоевалъ Багдадъ (февраль 1258 г.) и положилъ конецъ халифату. Онъ завоевалъ Сирію, взялъ Олено, столицу ея (январь 1260). Въ мартъ того же года Дамаскъ сдался полководцу Хулагу, Киту-Бога (или Кетоога), который отсюда прошелъ черезъ всю Палестину до Газы, всюду оставляя за собой слъды варварства. Ср. d'Ohsson, тамъ же. стр. 330. Источники не содержатъ болъе близкихъ свъдъній касательно опустошенія Палестины и особенно Іерусалима, такъ какъ завоеваніе было непродолжительно и не повлекло за собой никакихъ измъненій. Только Нахманидъ, переселившійся въ Палестину семь лѣтъ спустя, описываетъ это ужасное опустошеніе страны; отчасти въ посланіи, помъщенномъ въ концъ его коментарія къ Пятикнижію и еще больше въ письмѣ къ своему сыну Нахману (въ концѣ שער הגכול въ нѣкоторыхъ изданіяхъ) ומה אגיד לכם בענין הפרין? כי רבה העזובה וגרול השממון וכללו של דבר כל המקודש מחבירו חרב יותר מחבירו. ירושלים יותר חרבה מו הכל, וארץ יהודה יותר מן הגלילי ועם כל חרבנה היא מובה מאוד ויושביה קרוב לאלפים ונוצרים בתוכה כג׳ מאות פלמים מחרב השולטן ואין ישראל בתוכם כי מעת כאו התרתרים פרחו משם ומהם שנהרגו בהרבם, רק שני אחים צבעים קונים צביעה מן המושל ואליהם יאספו עד מנין מתפללים בביתם בשבתות. והנה זרונו אותם ומצאנו בית חרב בנוי בעמוקי שיש וכיפה יפה ולקחנו אותו לבית הפנסת. כי העיר הפקר וכל הרוצה לבנות בהרבות זוכה .... וכבר התחילו ושלחו מעיר שכם להכיא משם ספרי תורה אשר היו מירושלים והבריחום שם בבא התרתרים.

На это опустошеніе Палестины монголами или татарами, повидимому, и намекаетъ апокалипсъ въ словахъ: הפילת רשב"י זויעברו שיבא לפורצים ההיכל подъ זויעברו זויעברו בנל מי שהוא נשבה לא יחזור ער שיבא משיח. הפילת רשב"י זויעברו ובלה בירם וכל מי שהוא נשבה לא יחזור ער שיבא משיח. (тамъ же, стр. 121). Дальше тоже говорится объ этомъ, но текстъ полонъ искажений. Апокалипсъ, повидимому, и былъ написанъ во время страшнаго опустошения Палестины (1260 г.), причемъ авторъ его, пророчески возвѣщалъ, что изъ борьбы "безобразныхъ людей" съ магометанами и христіанами взойдетъ заря мессіанскаго времени. Вѣдь и христіане разсматривали монголовъ, какъ полчища Антихриста, за коимъ должно непосредственно послѣдовать пришествіе Христа. Почему же и евреи не могли смотрѣть на бѣдствія, претерпѣваемыя Палестиной, какъ на писи, какъ на муки, сопровождающія рожденіе Мессіи?



### 8.

# Соломонъ Петитъ и время отлученія противниковъ Маймонида въ Ако.

Соломонъ Ити, (Петитъ) который сталъ извъстенъ лишь послъ опубликованія переписки между Гилеломъ изъ Вероны и Маэстро Гайо, игралъ главную роль въ борьбъ за и противъ Маймонида, снова возгоръвшей къ концу 13 въка. Исаакъ изъ Ако сообщаетъ намъ, что Соломонъ былъ кабалистомъ, и приво-ומורי החנר"ו (החכם ר' יצחק בן: החנח אלאמדערמיני החנר"ו (החכם ר' יצחק בן) מודרום נרו) אמר לי בשם הרב ר' שלמה הקמון שקללות אחרונות בא״ת ב״ש שרי Meirat Enajim манускриптъ къ отрыв-ומענין זה שמעתי בשם הרב ר' שלמה :. По другому поводу онъ замвчаетъ. בחוקותי (בתוקותי נא הקכן ז"ל). Въ отрывкъ וישרה онъ сообщаетъ вздорную сказку объ Аристотель тоже отъ имени Соломона: ואני מעיר עלי שמים וארץ -- כי בעכו ה״ו היינו יום אחר אנחנו התלמידים יושבים ושונים לפני מורי הרב ר׳ שלמה הצרפתי הקשן זלה״ה, ואגב גררה הגענו לדבר על אריסטו אשר ילד בעוצם חכמתו אשר השיג והיה איש אלקים. ואמר לי מורי בעצמי בדרך אמת ונכין בעדות ברורה ששמע מפי אנשי אמת כי אריסמו החכם הירוע רבו של אלכסנדרום שחשק באשת אלכסנדרם המלך תלמידו עד שתבעה שתשמע אליו והיא רצתה לו בתנאי שילך על כפיו ורגליו בחדר וכו׳. Такъ какъ мы въ настоящее время знаемъ изъ посланія Гилела, что Соломонъ Петитъ очень хлопоталъ о преданіи проклятію фипософскихъ писаній Маймонида, и даже собиралъ подписи во всей Европъ, то не подлежитъ никакому сомнѣнію, что анонимъ, на котораго экзилархъ Іишай и колегія равиновъ въ Сафетъ, взваливали всю вину за проклятіе сочиненій Маймонида, былъ никто иной, какъ Соломонъ Петитъ. Тогда только становятся понятны оба отлучительныхъ посланія (въ Kerem Chemed III. стр. 170 и дальше) противъ анонимнаго подстрекателя (מערער). Сравнимъ слъдующія паралельныя мыста. Гилелъ изъ Вероны пишетъ своему корреспонденту (Chemda Genusa стр. 18 и Taam Sekenim стр. 71.): זה עתה ימים רבים ששמעתי שבא בפררא אחר מאשכנז שמו שלמה פמימ ועבר על עכו-אד עתה מקרוב נודע כי עקר עקבותיו והליכותיו היה להלחם בה׳ ובמשה עבדו וכי הוא נושא עמו כלי חרש מלאים מומאה מתוכם כלומר שהחתים אגרות מצד חכמי אשכנז דוברות סרה Экзилархъ Іишай, въ своемъ отлучительномъ посланіи, высказываетъ то же самое объ анонимѣ: ני שמענ יב שיש מערער על רבינו משה בן מימון – – ויבא המערער ויחפא – דברים אשר לא כן ואז הזהרנו והסכמנו (והחרמנו) על כל מי שיוציא דבה על מורה הנבוכים – ועתה לא די לו שלא נמנע ושלא נפחר מחרמינו – אבל הוסיף – – פשע והשתדל ללכת אל איים הרחוקים והלך וחזר והביא למו כתבים אשר חתימת רבנים בתוכם -Еще яснъе эта паралель въ отлучительномъ посланіи коллегіи ра לפי דבריו. пרש המחלוקת (המערער) וחזר ועבר לעבר הים :(виновъ въ Сафетъ (тамъ же והחזיר המחלוקת לישנה והצריך הכמי איי הים לחזור בדבריהם ולשנות מה שחתמו בראשונה. כפי מה ששמעו מרוב הבליו האמינו אליו – – וכיון שחור לארץ הצבי -осъ од- התחיל להרבות מחלוקת. Очевидно, что и тутъ, и тамъ дъло идетъ объ од номъ и томъ же лиць, объ одномъ и томъ же факть: Соломонъ Петитъ предалъ однажды въ Ако проклятію сочиненія Маймонида; получивъ предостереженіе отъ экзиларха іишая изъ Дамаска, онъ все же разъъзжалъ повсюду, привозилъ въ Ако одобрительныя посланія равиновъ и снова предалъ отлучеЕсли установлена идентичность лица и факта, то можно критически установить время, когда произошло это событие: всъ трудности, на которыя указалъ Эдельманъ въ своемъ введении къ посланию Гилела, очень просто разръшаются. Трудность заключается въ слъдующемъ. Отлучительное посланіе экзиларха Іишая помъчена въ копіи איירה מו' ליצירה = 1286 г. Напротивъ. Шемъ-Товъ Фалакера, сообщающій о томъ же факть, приводитъ иную дату, מכתב על דבר המורה: בשנת חמשת אלפים וחמישים ליצירה :лименно 1290 г.: מכתב על דבר קמו שנית מקצת מהצרפתים לעורר על מורה הנבוכים. ונורעו הרברים אל הנשיא וראש הגולה ברמשק-ונדה הוא ובית דינו וכל קהלות ארץ הצבי ורבני עכו כל איש שידבר תועה על הרמבם ועל ספריו ונשלחו הכתבים לברצלונה ומשם נשלח (נשלחו) (къ концу Minchat Kenaot). Слъдуетъ обратить вниманіе, что этотъ заголовокъ ясно говоритъ о вторичномъ проклятіи сочиненій Маймонида, т. е. въ первый разъ послъднія были преданы проклятію Соломономъ изъ Монпелье и его единомышленниками, а во второй разъ-въ 1290 г. Слъдовательно, о третьемъ проклятіи, которое допускаютъ Эдельманъ и другіе, не можеть быть и рѣчи. Этимъ двумъ, противоръчащимъ другъ другу, датамъ Гилелъ изъ Вероны противопоставляетъ, повидимому, третью дату, отличную отъ первыхъ двухъ. Онъ полагаетъ, что волненія, вызванныя Соломономъ Петитомъ въ Ако, произошли на 60 лътъ *позже* перваго движенія противъ сочиненій Маймонида: זה ס' שנה ויוחנ т. е. въ 1290 г. или даже въ періодъ времени отъ 1294-1295. Сюда же относятся и три посланія, которыя раньше были намъ извѣстны лишь въ общихъ чертахъ изъ de Rossi Codices (№ 166, 6), а теперь опубликованы г. Гальберштамомъ на основании рукописей пармской и мюнженской библіотекъ. 1) Оглучительное посланіе экзиларха въ Мосуль, Давида б.-Даніиль, помѣченное 1599 г. Seleucidarum. Тамъ сказано: אשמענו שעמר איש אחר ישמו שלמה בר׳ שמואל וערער והלעיג על דברי מורנו משה בן מימון בספר ם ורה נבוכים. 2) Посланіе главы школы, Самуила Когена б.-Давидь, къ Давиду Маймуни, помѣченное тишри 1600 г. 3) Посланіе того же къ анониму, той же даты (Кобакъ, Jeschurun 7 годъ 1871, стр. 69-80).

Изъ этихъ различныхъ датъ можетъ быть върной, конечно, только одна. Посмотримъ, какая изъ нихъ является наиболѣе достовърной. Дата, указанная Гилеломъ, слишкомъ неопредъленна, чтобы ей можно было придать большое значение. Здъсь дъло идетъ о terminus a quo. Слъдовательно, во внимание могутъ быть приняты только 1286, 1288 и 1290 годы. Значение первой даты подорвано уже тъмъ, что рукопись, изъ которой почерпнулъ это число Давидъ Калонимосъ въ 1506 г., испорчена, по его словамъ, до неразборчивости: אסלה יכולה להקרא ולהקרא ולהקרא (Kerem Chemed, въ указанномъ мъстѣ, стр. 169 внизу). Кромѣ того, изъ трехъ датъ: 1286, 1288 и 1290 послѣдняя не можетъ быть върной; это станетъ ясно, если мы подвергнемъ критическому анализу два посланія Гилела къ Маэстро Гайо.

Въ первомъ посланіи Гилелъ пишетъ, чго, какъ онъ узналъ, Соломонъ Петитъ уже много лътъ тому назадъ совершилъ поъздку изъ Германіи черезъ

Digitized by Google

# солом. петитъ и отлучение противниковъ маймонида въ ако. 335

Ферару въ Ако и что недавно еще онъ слышалъ о его дъятельности, направленной противъ сочиненій Маймонида: וזה עתה ימים ששמעתי שכא בפיררא – אך עתה онъ заклинаетъ своего друга не примыкать къ движенію противъ Маймонида, рисуетъ первый споръ, возгоръвшійся въ Монпелье, и его послъдствія: сожженіе Талмуда, раскаяніе Іоны Герунди и его неестественную смерть и спобщаетъ о свремъ желаніи обратиться по этому поводу съ посланіемъ къ Давиду Маймуни, къ египетскимъ мудрецамъ и къ главарямъ вавилонскихъ общинъ. Во второмъ посланіи, писанномъ также въ Форли, Гилелъ указываетъ, что на свое цервое письмо онъ получилъ отвътъ лишь спустя девять мъсяцевъ: כי עברו ט' הדשים ויותר טיום שולהי אליר אגי תי עד יום הגיע אלי אגרתר. Въ своемъ отвътъ Маэстро Гайо сообщаетъ, что волненія въ Ако утихли, такъ какъ вавилонскіе мудрецы и князь Дамаска (экзилархъ Іишай) выступили въ защиту Маймонида: הגיעה אנרתך אלי אשר בה הודעתני שהר' רוד (נכר הרמבם) Запомнимъ. בא על עכו – – ושחכמי בכל ונשיא רמשק התעוררו לכבור רבינו. что партійные споры, благодаря выступленію авторитетовъ, прекратились въ течение одного года. Далъе Гилепъ сообщаетъ своему другу, что онъ закон-ואודיעך ארוני כי – , безсмертное дитя старости: אומילי הנפש ארוני כי אואידיעך ארוני בי הולדתי בן לוקונים הבן אשר לא ימות והוא ספר שחברתי שמו ספר תגמולי הנפש. По указанію de Rossi (кодексъ № 1243), Гилелъ закончилъ это произведеніе въ Форли въ 5051 г. השלמתיו (ספר תגמולי הנפש) בשנת נ״א לאלף הששי בעיר פורלי.

Даты 5031 или 5038 г., имъющіяся въ нъкоторыхъ кодексахъ и во введеніи Эделмана къ Chemda Genusa стр. XXV, являются, несомнънно, искаженіемъ м"з; ибо иначе мы должны были бы отодвинуть борьбу въ Ако на 20 лътъ раньше. Такимъ образомъ, въ 1291 или 1290 году, когда Гилелъ закончилъ свое сочиненіе образомъ, въ 1291 или 1290 году, когда Гилелъ закончилъ свое сочиненіе дательность Соломона Петита въ Ако потерпъла уже неудачу. Слъдовательно, сообщеніе Фалакеры, что новая борьба противъ сочиненій Маймонида вспыхнула лишь въ ү'л, не совсъмъ достовърно, даже въ томъ случаъ, если отнести это событіе къ осени 1289 г.

Върная дата имъется только въ недавно опубликованныхъ отлучительныхъ посланіяхъ Давида изъ Мосуля и главы школы Самуила Когена изъ Вавилоніи. Первое посланіе, какъ уже упомянуто, приводитъ дату: ביר אי הכצו אייר אי הכצו а второе, изданное на полгода позже перваго, указываетъ дату: השרי, а второе, изданное на полгода позже перваго, א" ה"א 1599 и 1600 годы, по селевкидскому лътосчислению, соотвътствуютъ --по вычетѣ 311 лѣтъ, которые необходимо всегда отсчитать отъ времени, указаннаго восточными писателями — 1288 и 1289 годамъ христіанской эры. Однако, въ виду того, что селевкидскій годъ у евреевъ начинается осенью, то 1600 г. соотвътстзуетъ лишь сентябрю 1288 г. Такимъ образомъ, экзилархъ Даніилъ весной, а глава вавилонской школы осенью 1288 г. отлучили Соломона Петита или же только грозили ему отлучениемъ. Оба говорятъ, какъ и другіе источники, о письмахъ и подписяхъ, которыя Соломонъ Петитъ привезъ изъ Европы въ Ако въ цъляхъ ускорить отлучение приверженцевъ Маймонида, Экзилархъ въ Мосулъ распространилъ отлучение и на тъхъ. которые будутъ показывать подобныя писанія: כל מי שיוציא מתחת ידו או יחזיק ... כתב או הסכמה או חרם על גניות חבור מכל חבוריו (חבורי הרמכ״ם) (тамъ же, стр. 74). Самуилъ Когенъ и его колегія грозили отлученіемъ всѣмъ твиъ, которые не выдадутъ этихъ писемъ въ теченіе трехъ дней: ואשר שמענו Теперь мы въ состояніи точно установить событія. Гилелъ изъ Вероны узналъ, что въ Ако прівхалъ внукъ Маймонида, Давидъ, чтобы парализовать ударъ, который готовился для памяти его дѣдушки: עוד בא על עכו בא על עכו אחר' רוד בא על עכו בא על עכו בא משאים בא גיד מורי בי שר' רוד בא על עכו בא על עכו בא משאים בא גיד משאים משאים מיחיע פרס פאטאום איז איז איז געספים הסיט איז געספים היי די שהי' רוד בא על עכו בא על עכו גיד מאיז פרס איז משאים איז פרס איז איז פרס איז איז איז פרס איז איז איז געספים איז געספים איז איז געספים געספים איז געספים געספים איז געספים איז געספים איז געספים איז געספים געספים איז געספים געספים איז געספים געספים איז געספים געספיים געספים געספיין געספייעניו געספיין געספייעניו געספיין געספייין געספיין געספיי

Согласно всему вышесказанному, отлученія Петита и его приверженцевъ слъдовали въ слъдующемъ порядкъ:

1) Отлучительное посланіе экзиларха Давида изъ Мосуля, въ мъсяцъ 1599 г. Seleucid. весной 1288 г.

2) Отлучительное посланіе экзиларха Іишая изъ Дамаска, въ мъсяцъ 1288 г.

3) Отлучительное посланіе колегіи равиновъ въ Сафетъ и приверженцевъ Маймонида въ Ако, въ томъ же году, между посла и лиша.

4) Отлучительное посланіе колегіи изъ Вавилоніи, въ мъсяцъ лами 1600 г., сентябрь, осенью 1288 г.

Такимъ образомъ агитація С. Петита имѣла мѣсто до весны 1288 г. и Маэстро Гайо сообщилъ Гилелу изъ Вероны о пораженіи Соломона послѣ отати 1288 г. Такъ какъ въ то время переѣздъ изъ Ако въ Италію длился нѣсколько мѣсяцевь, то Гайо могъ получить извѣстіе о событіяхъ въ Ако лишь въ декабрѣ 1288 г. или въ январѣ 1289 г. Слѣдовательно, второе посланіе Гилела написано въ теченіе 1289 г. Гальберштамъ относитъ эти событія къ 1291 г., удерживаетъ дату 1° с 'л и считаетъ п не 5 тысячами, а 5 единицами: 46+5 - 51 - 5051 - 1291. Однако, это предположеніе противорѣчитъ не только отлучительнымъ посланіямъ Даніила и С. Когена, но и тому фактучто Ако былъ въ маѣ 1291 г. взятъ приступомъ. При этомъ завоеваніи погибли какъ еврейская, такъ и христіанская общины. Слѣдовательно, въ мѣсяцѣ Тамузѣ 1291 г. въ Ако не было еврейской общины, которая могла бы подвергнуть кого-либо отлученію.

#### 9.

## Время захвата въ плёнь Менра изъ Ротенбурга и поводъ къ этому.

Вопросъ о времени этого захвата долженъ былъ бы, въ сущчости гсворя, считаться разръшеннымъ, ибо точная дата установлена съ двухъ различныхъ сторонъ на основаніи еврейскихъ источниковъ (Кармоли въ Annalen locra I. 349 и Л. Левисономъ, Epitaphien der Wormser Gemeinde, стр. 75). Однако, въ виду того, что необходимо посчитаться съ нѣкоторыми противорѣчивыми утвержденіями и посторонними источниками, то этотъ вопросъ все еще заслуживаетъ подробнаго критическаго изслѣдованія. Вѣдь, даже Цунцъ (Synagogale Poesie, стр. 33) относитъ захватъ въ плѣнъ Меира изъ Ротенбурга къ 1237 г., что противорѣчитъ еврейскимъ источникамъ. Кромѣ того съ вопросомъ о датѣ связаны еще и иные пункты, а именно, вопросы о томъ, какой императоръ приказалъ въять въ плѣнъ Меира и по какому поводу. Начнемъ съ извѣстныхъ фактовъ, откуда и будемъ постепенно переходить къ непрочно еще установленнымъ.

Какъ уже упомянуто, достовърность даты не можетъ подлежать сомнънію послѣ нахожденія надгробнаго камня Меира изъ Ротенбурга, гдѣ ясно сказано, что онъ умеръ въ темницъ 19 Іяра 1293 г., а 4 Тамуза 1286 г. онъ былъ брошенъ въ темницу римскимъ императоромъ: ציון הלו לראש מרנא ורבנא מאיר בן הרב ר׳ ברוך אשר תפשו מלך רומי כארבעה ימים לר״ח המוז שנת ארבעים ושש לאלף הששי ונפטר בתפיסה י"ט באייר שנת חטשים ושלש ולא נתו לתבורה Это совпадаетъ съ другимъ важнымъ указаніемъ, найденнымъ Кармоли въ одной рукописи (сообщенэ Арономъ Фульдомъ изъ книги обычаевъ въ Schém ha-Gedolim, изд. Франкф. на/М. и въ Additamen'а къ Бенъ-Якову Азулан, стр. 84). Эта замътка гласитъ: מורנו הרכ ר' מאיר מרומנכורג שם לדרך פעמיו לעבור הים הוא וביתו והתניו וכל אשר לו. ויבא עד עיר אחת יושבת בין ההרים הרמים שקוראין למברדיש גיבורגא בלשון אשכנז ורצה לישב שמה עד אשר יאספו אליו כל העיברים עמו. והנה פתאום ההגמון מבזילא רכב מרומי דרך אותה העיר ועמו משומד אחד ושמו קינפפא (.Var קנפל) והכיר מורנו והגיד להגמון וגרם שהפהת מיינהארט מגערץ של אותו העיר תפסהו ד׳ בתמוז שנת מ״ו לאלף הששי ומסרהו למלך רודלף ונפטר בתפיסה בעו״ה

שייר נ״ג וקבורה לא היתה לו עד שנת כ״ו (Yar.) כ״ג) די אייר (אדר). שדסй замъткъ ясно изображены мытарства Меира изъ Ротенбурга: онъ хотълъ вмъстъ съ семьей и друзья.ми переправиться черезь море, но въ Ломбардии былъ узнанъ одчимъ новообращеннымъ христіаниномъ, выдавшимъ его начальнику города Мейнгардту изъ Гёрца; этотъ передалъ Меира королю (импера:ору) Рудольфу, который арестовалъ его въ 1286 г. Это опять-таки совпадаетъ съ другой замъткой, найденной въ одномъ сборникѣ lexiелемъ Гейлъпериномъ, повидимому, изъ того же источника: ארל פיקו שלי בקיבין ישן. שהיה נקרא אדלוף (רודלף) את ר׳ מאיר ונפטר תוך התפיסה ה׳ תפט מלך רוט׳ שהיה נקרא אדלוף (רודלף) את ר׳ טאיר ונפטר תוך התפיסה ה׳ по מלך רוט׳ שהיה נקרא אדלוף (רודלף) את ר׳ מאיר ונפטר אד ס״). То же подтверждаетъ и сообщеніе, приводимое Гедаліей ибнъ-Яхія изъ одной старой рукописи: ואני הטחבר ראיתי בקונטרט אחר ישן האוטר בשנת ה אלפים ואני הטחבר ראיתי בקונטרט אחר יידליף (רודלף) תפ הרב מרוטנבורג ונפטר ואני הטחבר ראיתי בקונטרט אחר יידליף (רודלף) האט אנקי ביר מיו מיקר אוליי ואני הטחבר ראיתי בקונטרט אחר ישן האוטר בשנת ה אלפים נ״ז ד׳ תסון מלך רוטי הטכונה ריידליף (רודלף) האט היב מרוטנבורג ונפטר נ״ז ד׳ תסון מלך רוטי הטכונה ריידליף איי ולא נתן לקבורה ער ד׳ אדר מ״זו. נ״ז ד׳ תסון מלך רוטי הטכונה ריידליף איי ולא נתן לקבורה ער ד׳ אדר מ״זו.



ющихъ сообщеній трехъ источниковъ, необходимо признать дату, указываемую Цунцомъ, 1297 г. искаженіемъ числа і р.

Эту дату (1286 г.) необходимо защитить и отъ указаній другого источника, считающаго, что заключеніе въ темницу Меира изъ Ротенбурга произошло годомъ позже; этотъ источникъ Annales Colmarienses у Урстисія и Бемера, fontes rerum germanicarum p. 23.

Изъ того обстоятельства, что хроника монаховъ считаетъ нужнымъ упомянуть о захватъ въ плънъ равина наряду съ другими важнъйшими событіями дня, явствуетъ, что указанное событіе въ свое время надълало много шуму. Каковъ былъ поводъ къ этому аресту? Согласно одной замъткъ, сохраненной Гедаліей ибнъ-Яхія, нъмецкій король или императоръ возбудилъ противъ Меира обвиненіе въ чемъ-то и присудилъ его къ очень большому штрафу, который тотъ не былъ въ состояніи уплатить, за что и былъ арестованъ.

המלך העליל עליו (על ר' מאיר מרומענבורג) על עסק אחד והיה נשואל ממנו סך גדל והרב היה עני ואין לאל ידו.

Однако, это намъ ничего не выясняетъ. О причинахъ плъненія Меира изъ Ротенбурга можно узнать изъ нъкоторыхъ документовъ того времени, опубликованыхъ Шунхомъ (codex diplomaticus Mainz 1797. № 51 52. 53). Вспомнимъ, что Меиръ изъ Ротенбурга былъ заключенъ въ темницу 4 Тамуза=28 іюня 1286 г.. 6 декабря императоръ Рудольфъ издалъ эдиктъ, приказывавшій гражданамъ Майнца и общинамъ Майнца, Вормса, Опенгейма и Ветерау конфисковать въ пользу казны дома и имущества евреевъ, переселившихся безъ его разръшенія за море.

Въ томъ году много евреевъ выселились изъ различныхъ городовъ рейнскихъ провинцій, чтобы переправиться черезъ море. По указанію Шааба граждане Майнца, воспользовавшись этимъ случаемъ, присвоили себъ 54 дома выселившихся евреевъ, причемъ эти дома еще долго были извъстны подъ именемъ "наслъдія евреевъ" (diplomatische Geschichte von Mainz, стр. 60 и дальше). Подобное массовое и добровольное выселение должно было быть вызвано глубокими причинами. Шункъ замъчаетъ (тамъ же стр. 124), что въ то время въ Сиріи появился Мессія, къ коему стекалось отовсюду безчисленное множество евреевъ, переправлявшихся черезъ море, чтобы принять участіе въ мессіанскомъ царствъ. Однако изъ извъстныхъ намъ до сихъ поръ источниковъ того времени не видно, чтобы въ Азіи появился тогда лже-мессія; Авраамъ Абулафія проповъдовалъ свое ученіе о кабалистическомъ возрожденіи въ Сициліи, а не въ Сиріи. Съ другой стороны, извъстно, что сирійскіе и азіатскіе евреи находились въ то время въ очень благопріятномъ положеніи подъ владычествомъ монгольскаго хана Аргуна и что многіе евреи изъ другихъ странъ переселились въ Азію. Какъ бы то ни было, переселеніе Меира изъ Ротенбурга со своей семьей и своими друзьями составляло часть массоваго выселенія евреевъ. Могущія еще возникнуть сомнънія устраняются тъмъ обстоятельствомъ, что выражение "черезъ море" (ultra mare) встръчается не только въ императорскихъ документахъ, но и въ замъткъ касательно переселенія Менра שמיו לעבור פעמיו לעבור הים. Какъ видно изъ этой же замътки, онъ ожидалъ въ Ломбардіи еще нъкоторыхъ друзей, желавшихъ переселиться вмъстъсъ нимъ. Слъдовательно, если этотъ видный нъмецкій равинъ принялъ участіе въ этомъ выселеніи, то онъ несомнѣнно стоялъ во главть его.

## время захвата въ плънъ меира изъ рот. и пов. къ этому. 339

Этимъ многое объясняется. Императоръ Рудольфъ былъ очень раздраженъ эмиграціей евреевъ, такъ какъ вмъстъ съ ними изъ страны уходили источники его финансовъ. Поэтому онъ подвергъ аресту наиболѣе виднаго и авторитетнаго равина, выданнаго ему начальникомъ города Герца, чтобы имъть Меира въ качествъ заложника, способнаго удержать нъмецкихъ евреевъ въ странъ. Я говорю: подвергъ аресту, ибо въ темницъ Меиръ никогда не былъ. Его ученики могли посъщать его и, какъ раньше, заниматься, подъ его руководствомъ, изученіемъ Талмуда. Одинъ изъ его учениковъ написалъ подъ его наблюденіемъ, во время заключенія въ Энзисгеймъ, сочиненіе, посвященное ритуалу, о чемъ свидътельствуетъ Азулаи, на основании рукописи בתשבץ כ"י שקבל הרינים ההם טר' טאיר (s. v.): השובות שמשון כן צרוק ד. e. בתשבץ כ"י בעבץ -оклава и заклю- сулги даль цалый рядь отзывовь и заключеній по поводу обращенныхъ къ нему запросовъ: מורי רבינו (מאיר) למהר"ר אישר ממגדל אינושהיים (Respd. въ iecницскомъ изданіи במגדל אינושהיים № 30); тамъ же къ במגרל אינוישהיים הורה רבינו לדברי № 14: אנוישהיים הורה הרבינו לדברי; тамъ же къ № 60 онъ жалуется на арестъ, который длился уже 3<sup>1</sup>/, года: ואם ימצא שהתוספת וספרי הפוסקים חולקים עלי בשום דבר דעתי מבומלה להם. כי מה לעני יודע יושב חושר צלמות ולא סדרים זה ג׳ שנים ומחצה העני הנשכח מכל מובה Respp. Менра изъ Ротенбурга, изд. въ Лем-6epris 1860 r. № 151: ופירוש זרעים ומהרות שלי לכשאצא לשלום אמרח ברצון שיהיו מועתקים לך ובתפיסתי את בוראי לא שכחתי ובתורתו ויראתו דבקתי והמתנדבים יחזו את ה׳ בנועם .. כנפש סר למשמעתך העני הגשכח מכל מובה Ср. еще Hagahot Maimuni, выработанныя его учениками къ ה׳ תשיכה, къ קריאת קריאת א другія мъста, гдъ сообщаются его постановленія, сдъланныя въ башнъ אינויגשהיים) אינויגשהיים быть אינוישהיים). Въ Responsum הלכות קנין сказано, что Меиръ изъ Ротенбурга написалъ свои дополнения къ Baba Mezia въ заключения: אשר כתב (ר' מאיר) בחרושיו בם׳ האומנין במגדל אינוושהים. Его арестъ, такимъ образомъ, не былъ наказаніемъ, а просто служилъ гарантіей въ томъ, что онъ снова не переправится "черезъ море" и не увлечетъ за собой многихъ евреевъ. Что мъстомъ заключенія Меира былъ Энзисгеймъ въ Кольмаръ, не подлежитъ, послъ всъхъ приведенныхъ цитатъ, никакому сомнѣнію.

Остается освѣтить еще одинъ пунктъ, а именно, достовѣрно ли сообщеніе кольмарской хроники, что евреи въ 1288 г., т. е. два года спустя послѣ ареста Меира, предложили императору за его освобожденіе 20,000 марокъ и что императоръ освободилъ Меира. Изъ надгробной надписи и другихъ достовѣрныхъ источниковъ мы знаемъ, что онъ находился въ заключеніи до самой своей смерти и даже еще дольше. Какъ это случилось? Здѣсь приходится очень кстати сообщеніе, переданное Соломономъ Луріей, что Меиръ изъ Ротенбурга самъ отказался отъ своего освобожденія, чтобы не давать императору случая вымогать большія деньги отъ общинъ путемъ ареста равиновъ: отслода самъ отказался отъ своего освобожденія, чтобы не давать императору случая вымогать большія деньги отъ общинъ путемъ ареста равиновъ: отслода самъ фактать соста (къстато) самъ факта и соста саста саста и своей смерти и даже еще дольшія деньги отъ общинъ путемъ ареста равиновъ: тору случая вымогать большія деньги отъ общинъ путемъ ареста равиновъ: отслъ саста саста састс и иста саста и саста саста саста саста саста саста и соста и своего) свобожденія, чтобы не давать императору случая вымогать большія деньги отъ общинъ путемъ ареста равиновъ: отслъ саста састс и къто саста саст та саста саста саста саста саста саста саста саста и соста своего) своебожденія, чтобы не давать императору случая вымогать большія деньги отъ общинъ путемъ ареста равиновъ: отслъ саста саста састс и къто саста са 

#### 10.

# Еврейскій государственный мужъ Саадъ-Адаула.

Положение, характеръ и вліяние этого министра при дворѣ монгольскаго великаго хана, Аргуна, обрисованы, на основаніи подлинныхъ документовъ, d'Ohsson'омъ въ ero histoire des Mongols т. III. стр. 31 и дальше, а въ послѣднее время Вейлемъ въ его Chalifengeschichte IV, стр. 146 и дальше. Я хочу остановиться только на двухъ пунктахъ, которыхъ я въ другомъ мъстъ слегка лишь коснулся. Изъ одной замътки современнаго продолжателя Ghronicon Syriacum Баръ Гебреуса (Абулфарага) видно, что высокое положение Саада Адаулы было небезызвъстно евреямъ другихъ странъ, что они, напротивъ, восторгались блескомъ его сана и льнули къ нему, какъ къ своему могущественному покровителю. Кратко, но многозначительно сказано въ продолжении סער אלרולה) אתקהלו וכלהון מן חד פומה אמרו: דבשררא דקורנא דפרקנה ופברא דתושבחתא אקים מריא לבני עבריא לגברא הנה ביומתהון אחרנא. "И потому многіе изъ евреевъ стекались къ нему со всѣхъ сторонъ земного шара, и всъ въ одинъ голосъ восклицали: во-истину этотъ мужъ присланъ Богомъ, какъ источникъ благоденствія и достославныхъ надеждъ". Очень возможно, что и до нъмецкихъ евреевъ дошла въсть о положении, занимаемомъ Саадъ-Адаулой, тъмъ болъе, что какъ разъ въ то время кабалистъ Соломонъ Петитъ, въроятно, слышавшій о немъ въ Палестинъ, объъзжалъ Германію съ цълью собрать подписи противъ сочиненій Маймонида.

d,Ohsson сообщаетъ (въ указанномъ мъстъ, 38), что Саадъ-Адаула не только привелъ въ движеніе механизмъ монгольскаго государства и стремился къ подъему матерьяльнаго благосостоянія населенія, но былъ также озабоченъ и духовнымъ подъемомъ. Имъя въ виду, что Саадъ-Адаула былъ не безызвъстенъ своимъ единовърцамъ и соплеменникамъ, что онъ, напротивъ, всячески помогалъ имъ и что его даже воспъвали нееврейскіе поэты, высказалъ предположеніе. что стихотвореніе одного восточнаго я поэта, воспѣвающаго высокопоставленнаго еврейскаго государственаго мужа (сообщенное въ Ghaluz III. стр. 153 изъ одного кодекса Бодлеяны), могло имъть въ виду Саадъ-Адаулу. Форма этого стихотворенія, а



также другихъ сообщенныхъ тамъ стиховъ и весьма удачная версификація показываютъ, что эти произведенія относятся ко времени послѣ гаоновъ Саадіи и Гая, ибо при нихъ восточно-еврейскіе поэты либо совсѣмъ не знали версификаціи, либо писали очень неуклюжіе стихи. Кромѣ того, со времени Ибнъ-Кацры (990 г.) на Востокѣ не было высокопоставленныхъ евреевъ. Между тѣмъ, какъ заголовокъ и содержаніе этого стихотворенія указываютъ на выдающееся политическое лицо еврейскаго происхожденія. Заголовокъ на арабскомъ языкѣ гласитъ: "того же поэта (т. е. автора предыдущихъ стиховъ) въ честь Ибнъ-Алхарбіи, ко времени его возвращенія для ревизіи монетнаго двора". Эго тѣмъ болѣе подходитъ къ Саадъ-Адаулѣ, что финансы находились подъ его спеціальнымъ вѣдомствомъ. Содержаніе стихотворенія въ честь Мардохая ибнъ-Алхарбія (какъ называется воспѣваемый мужъ) еще болѣе подходитъ къ нему.

> נגיד עם על אשר מכל הרגיו משחו יוצרו ראשית שמניו ומבית הכלא יצא ורצים קראו אברך לפניו 1 גביר הוד מרדבי נאמן מלוכה ועוז משרה רצוי מלך ורוזניו אשר יצא בהוד מלכות ואותו בשירים קדמו שריו ונוגניו ועמו על מעיל משרה ונתן רביד הדר והוד על צוארוניו. . . . . . . . . . . . . . . . וגם הסך באברתו לעם אל ופרש באמת עליו ענניו . . . . . . . . . . . . . . . גביר רעה בעוז צאן ההרגה .... שמו נמצא באף קמן וגדול .... ובו כף מחאו ימים ולילות עלי תוף פרמו שירי רנניו והשיב אל בימיו המלוכה לעם קודש ובו רמו קרניו גבור גבר במיעצתיו עלי יועצי ארץ וכל היו לפניו.

Тутъ стихотвореніе обрывается. Каждая строчка подходитъ къ Саадъ-Адаулѣ; даже то обстоятельство, которое неизвѣстно изъ источниковъ того времени, что онъ, до своего возвышенія, былъ заключенъ въ темницѣ. Профессоръ Вейль въ Гейдельбергѣ, который въ сомнительныхъ случаяхъ всегда является моимъ совѣстливымъ совѣтникомъ по исторіи и который постоянно любезно и предупредительно дѣлился со мною своими поучительными взглядами, тоже считаетъ идентичность Саадъ-Адаулы съ прославляемымъ въ приведенкомъ стихотвореніи восточнымъ Мардохаемъ ибнъ-Алхарбія весьма вѣроятной. Что это стихотвореніе и предыдущіе стихи принадлежатъ перу восточнаго поэта, не можетъ подлежать никакому сомнѣнію. Въ непосредственно предшествующемъ стихотвореніи того же поэта (стр. 155. и дальше) воспѣваются гаонъ Али, глава (вѣроятно, багдадской) школы, и его сыновья.

> ואון וגאון) בית יעקב עלי כפיר דת ... גאון יעקב וילד הגאונים .... . . . . . . . . פאר משרה ונין ראשי ישיבות ....

Имя Али и санъ гаона были употребительны только на Всстокъ, въ Вагдадъ и его окрестностяхъ. Если бы между сыновьями Али, всспъвземыми въ этомъ стихотворени, былъ Самуилъ, то можно было бы предположить, что ръчь идетъ объ отцъ извъстнаго свримъ коварствомъ противника Маймонида, Самуила б.-Али. Но такъ какъ послъдній не упоминается тамъ, то можно смъло отнести эти стихотворенія восточнаго поэта къ концу 13-го въка.

#### 11.

# Обращеніе въ іудейство одного доминиканскаго монаха, какъ поводъ къ изгнанію евреевъ изъ Англін.

Два уважаемыхъ еврейскихъ лѣтописца, Самуилъ Уске и Ибнъ-Верга, почерпнувъ изъ одного стариннаго источника, а именно мартирологіи Профіата Дурана (Эфоди), сообщеніе объ обращеніи въ іудейство одного монаха въ Англіи, приводятъ этотъ фактъ въ прагматическую связь съ изгнаніемъ евреевъ изъ упомянутой страны. Но это, повидимому, анахронизмъ, ибо они отодвигаютъ изгнаніе на полвѣка назадъ. Поэтому новые изслѣдователи еврейской исторіи, начиная съ Банажа, не придавали факту обращенія монаха въ іудейство никакого значенія и тѣмъ менѣе еще разсматривали его, какъ поводъ къ изгнанію. Между тѣмъ этотъ фактъ достовѣренъ, и прагматическая связь вполнѣ правильна. Этотъ фактъ впервые сообщается продолжателемъ хроники Флоренца изъ Ворчестера (Florentii Wigoriensis monachi Chronicon ed. Thape London 1747. Первая часть уже давно издана, continuatio же стало извѣстно только изъ этого новаго изданія).

Въ этой хроникъ, правда, не разсказывается, какія печальныя послъдствія повлекъ за собой переходъ монаха въ іудейство, но намекъ на это имъется; ибо начиная съ этого, 1275, года и до самаго изгнанія въ 1290 г., въ этой хроникъ отмъчены почти каждый годъ преслъдованія евреевъ, которымъ предъявлялись ложныя или же частично-правильныя обвиненія. Съ того времени королева-мать, Леонора, оказалась наиболье ожесточеннымъ врагомъ евреевъ. Еще въ томъ же году она приказала изгнать евреевъ изъ принадлежавшаго ей города Кэмбриджа (тамъ же, стр. 215). Annales Waverlienses категорически утверждаютъ, что ея вліяніе сыграло большую роль въ дълъ изгнанія евреевъ изъ Англіи. Такимъ образомъ, мы можемъ предположить, что за спиной королевы-матери скрывались доминиканцы, которые хотъли отомстить евреямъ за позорный для монаховъ переходъ одного изъ ихъ даровитъйшихъ членовъ въ іудейство, какъ объ этомъ категорически сообщаютъ еврейскіе источники (которые почерпнули свои свъдънія, въроятно, въ упомянутомъ надежномъ и первоначальномъ источникъ Профіата Дурана). Ибнъ-Верга говоритъ въ Schebet lehuda № 20: כומר אחר מכת הנקראים פרידיקארוריש חשק אשה יפה מאור ונתגייר בהצנע ולקחה לו לאשה. והכת הדורשים . . . היה זה להם לחרפה נוסף על שנאת היהודים .... והלכו כל הכומרים אל המלכה Подъ "королевой" нужно וחשבה מחשבות איך תקח נקמת כבודה מהיהודים. понимать мать короля Эдуарда І. Она была въ достаточной мъръ зла и лицемърна, чтобы служить орудіемъ въ рукахъ ожесточенныхъ доминиканцевъ. Къ самому Эдуарду, умному и справедливому королю, монахи не могли подойти такъ непосредственно и такъ скоро. Лишь мало-по-малу и онъ ожесточился противъ евреевъ.

Заключеніе въ темницу (1278 г.) всѣхъ англійскихъ евреевъ по обвиненію въ поддѣлкѣ и обрѣзаніи монетъ (у Флоренца изъ Ворчестера, тамъ же: стр. 220, 21 и у Раймера и Товея) было уже вопіющей несправедливостью;

342



но все же сопровождалось хотя бы блѣдной мотивировкой; но арестъ 1287 г. былъ просто проявленіемъ произвола и тираніи. Это событіе увѣковѣчено простымъ камнемъ съ грубой надписью, повѣдавшей потомству о скорби заключенныхъ. Камень, на которомъ одинъ изъ заключенныхъ по имени Ашеръ, выгравировалъ еврейскія буквы и который задалъ такую головоломную работу ученому государственному мужу и гебраисту, Сельдену, захотѣвшему разгадать смыслъ надписи (de gentium II. с. 6. стр. 190), говоритъ о томъ же:

> יום ... ו' איר היו תפוסים כל יהודי ארץ האי שנ' מ"ז לפ׳ לאלף ששי אני אשר חקקתי.

Мы уже выше упомянули, что въ концъ концовъ всъ евреи Англіи и англійскихъ владъній были высланы по наущенію королевы-матери, т. е. въ конечномъ счетъ доминиканцевъ. Два англійскихъ лътописца, сухо сообщающіе эти факты, не указываютъ никакого повода къ изгнанію и не приводятъ никакихъ предъявленныхъ къ евреямъ обвиненій, которыя могли бы хоть нъсколько пріукрасить эту тираническую мъру.

Необходимо обратить вниманіе на то, что эти англійскіе и къ евреямъ не очень дружелюбно относящіеся писатели ни однимъ словомъ не упоминаютъ о томъ, что поддълка монетъ, практиковавшаяся нъкоторыми евреями, послужила (хотя бы отдаленнымъ) поводомъ иъ изгнанію евреевъ. Эти обвиненія были возведены на 12 лътъ раньше изгнанія, и умный Эдуардъ I установлять, что враги евреевъ подбрасывали имъ эти фальшивыя монеты, чтобы имъть поводъ къ ихъ обвиненію; король даже издалъ законъ, преслъдовавшій и ограничивавшій такое злоупотребленіе. Если даже еврейскіе источники указываютъ на поддълку монетъ, какъ на ближайшую причину изгнанія англійскихъ евреевъ, то они просто не знали, что происходило за кулисами, не знали, что доминиканцы хотятъ отомстить евреямъ за отступничество Роберта де Редингжъ. О поддълкѣ монетъ, какъ о причинѣ изгнанія, сообщаетъ Schebet Jehuda № 18 и современникъ въ Responsa Меира изъ Ротенбурга, изд. Лембергъ № 246: בосточникъ склема источи изгнанія, пособщаетъ скиъ своесто не знали.

Red book of exchequer у Товея, Anglia Judaica стр. 232 приводитъ день изгнанія евреевъ изъ Лондона, а именно, утро вторника въ день Діонисія — 9 октября 1290 г. Если еврейскіе источники отодвигаютъ это событіе на 50 или 30 лѣтъ назадъ, то это объясняется лишь искаженіями.

# 12.

## Книга Зогаръ и ея авторъ.

Врядъ ли въ другой какой-нибудь литературъ имъется книга, которая бы, подобно Зогару, носила на себъ клеймо поддълки и тъмъ не менъе долгое время считалась божественнымъ откровеніемъ и даже въ наши дни нашла непоколебимо върующихъ почитателей. Не только евреи, но даже христіане выступали защитниками древности и подлинности Зогара; правда, христіане при этомъ руководились тенденціей, которая должна была бы внушить евреямъ

недовъріе къ нимъ. Наряду съ обоими Буксторфами, Капеломъ и другими, утверждавшими недавнее происхождение Зогара, выступили Лайтфорть, Бартолочи, Пфейферъ, прежде всего Кноръ ф. Розенротъ и еще въ наше время Молиторь со взглядомъ, что Зогаръ является истиннымъ произведеніемъ Симона б.-Іохай, отчасти сверхземного происхожденія. Новообращенный христіанинъ, Павелъ Ричіо, лейбъ-медикъ императора Максимиліана, сопоставилъ отдъльныя мъста книги Зогаръ съ отрывками псевдо-ареопагитики, съ которыми первыя имѣютъ лишь весьма отдаленное сходство. Изъ сочиненій, написанныхъ рго и contra, можно легко составить большую библіотеку. Въ новъйшее время вопросъ о Зогаръ сталъ разбираться болъе основательно и болъе критически: но онъ еще не разръшенъ. Ландауеръ потратилъ много остроумія, чтобы приписать Зогаръ мечтательному Аврааму Абулафіи. Іели*некъ*, сначала присоединившійся къ этому взгляду, впослѣдствіи измѣнилъ свое мнѣніе и, путемъ сопоставленія Зогара съ замѣчательными отрывками изъ сочинении Моисея де Леонъ, блестяще доказалъ, что послъдний является его авторомъ; тъмъ не менъе онъ полагалъ, что нъкоторыя второстепенныя мъста Зогара принадлежатъ Абулафіи. Франкъ высказываетъ вь своемъ сочинени la Cabbale убъждение, что основная часть Зогара очень древняго происхожденія и связана еще съ парсизмомъ. Въ недавнее время защиту Зогара по всей линіи взялъ на себя полякъ, Давидъ Лурія, въ своемъ сочиненіи (קרמות הווהר); ему удалось призрачными доказательствами поколебать многихъ въ ихъ суждении. Таково положение, въ коемъ находится изслъдование о книгь Зогаръ. Моя задача состоитъ въ группировкъ всъхъ до сихъ поръ выдвинутыхъ доводовъ, въ прибавленіи новыхъ аргументовъ въ защиту того взгляда, что Зогаръ явяяется поддълкой и авторомъ его былъ Моисей де Леонъ, въ опровержении доказательствъ древняго происхождения этой книги въ цъломъ или въ отдъльныхъ частяхъ и въ подведеніи итоговъ.

Собственно говоря, хотя взглядъ, что Зогаръ является поддѣлкой, не нуждается вовсе въ доказательствахъ, ибо, такъ какъ кабала, т. е. *ученіе объ* Е n - s o f, S e f i r o t и *метемпсихическомъ ученіи о воздаяніи*, является, по признанію самихъ адептовъ ея, весьма юной и возникла лишь въ первой половинъ XIII въка, а въ Талмудъ не имъется и слъдовъ ея (прим. 3), то ясно, что книга Зогаръ, содержаніе коей предполагаетъ эту теорію, не можетъ быть приписана Симону б. loxaй. Однако, мы не хотимъ сдълатъ свою задачу столь легкой и постараемся, помимо высказанныхъ соображеній, другими путями доказать, во первыхъ, что книга Зогаръ молода, а во вторыхъ, что авторомъ ея является Моисей де Леонъ. Прежде всего противъ древняго происхожденія Зогара говорятъ ссылки на него писателей.

1) Первымъ писателемъ ссылающимся на Зогаръ, былъ не Менахемъ Реканати, а Тодросъ Абулафія. Если бы этотъ дъйствительно умеръ въ 1283 г., какъ это указываетъ Закуто (старое изданіе) и допускаетъ Цунцъ (zur Geschichte стр. 433), то это, хотя и не говорило бы еще за древность Зогара, все же опровергнуло бы тотъ взглядъ, что Моисей де Леонъ былъ его авторомъ. Однако, этотъ самый Тодросъ Галеви былъ любимцемъ короля Донъ-Санхо и особенно королевы Маріи де-Молина и сопровождалъ обоихъ при свиданіи въ Байонъ въ 1290 г. Объ этомъ разсказываетъ въ своей книгъ пла псето Авраамъ Бедареси, воспъвавшій Тодроса. Такъ какъ на это сообщеніе не обращено было достаточно вниманія, то я привожу его тутъ in extenso:

Digitized by Google

עבר בגבולנו זה שנים רבות המלך הגדול מלך קשמיליא ונמה אהלו כבידו בעיר הזאת תקופות ימים ובא בקרב מחנהו השר הגדול הנשיא נשיא נשיאי הלו מרנא ורבנא מודרום הלוי והיה גרול ונשוא פנים לפני הגבירה מלכת קשמילייא ההולכת אז עם המלך. והיה הנכבר הזה חכם ונעים זמירות. וקרמתי פני הררתו במנחת שיר Это единственное свиданіе Донъ-Санхо съ Филиппомъ Красивымъ, которые такъ долго были во враждебныхъ отношеніяхъ, и произошло въ 1290 г., какъ это извъстно изъ испанской исторіи. Но имъется еще одно полновъсное доказательство, что этотъ Тодросъ Абулафія, авторъ אוצר הכבוד, жилъ, во всякомъ случаѣ, еще въ 1304 году. Въ этой книгь (которая была извъстна Цунцу лишь изъ рукописи, а теперь отпечатана въ Новидворъ 18С8) авторъ сообщаетъ, что онъ зналъ своего дядю, Менра Абулафію Галеви, будучи въ возрастъ едва десяти лътъ: ושמעתי אומרים על שם דודי ר' מאיר הלוי שהיה מזהיר אזהרות רבות שלא להסתכל בלבנה... ואוי לי שלא זכיתי ללמוד תורה לפניו כי אם בפרק הכונם . . . בלבר ואני כבו עשר וברוך המקום אשר זכני לראות את הררת פניו לעת זקנתו וסמך את שתי ידיו עלי וברכני בכרכה המשולשת והיא שעמדה לי בבחרותי וגם ער זקנה ושיבה ת"ל (къ Rosch ha-Schana, стр. 25 b). Его дядя Меиръ умеръ въ 1244 г.; Тодросъ родился, слъдовательно, въ 1234 г. Такъ какъ онъ, къ тому времени, когда закончилъ свое кабалистическое сочиненіе, былъ въ престаръломъ возрасть, то, очевидно, что къ 1304 г. онъ жилъ еще семидесятилътнимъ старцемъ. Возможно даже, что онъ пережилъ Моисея де Леонъ. Чтобы устранить возможныя сомнѣнія въ идентичности Тодроса, автора Оцара, и Тодроса, воспѣтаго Авраамомъ Бедареси, я привожу цитату изъ Авраама Гавизона (Omer ha-Schikcha, crp. 119 b): החכם אברהם בדרשי ... היה בימי מודרום הלוי בעל אוצר הכבוד והיו כותכים זה לזה שירים ערבים ....ואמר הרב הבדרשי להרב הנזכר

# נצחתנו בשירים הערבים . . . לזאת נעזיב כלי שיר ונדום וכנורות נתלה על הערבים.

Тодросъ былъ отцомъ того locuda Леви Абулафіи, который игралъ роль въ исторіи возникновенія Зогара. Это явствуетъ изъ одного мѣста у Исаака изъ Ако (Meirat, отрывокъ נישא פון בנו הרב יל לפני בנו הרב יו ז״ל. אחר כל זה הקרני ה׳ לפני בנו הרב יובן באיצר הבבור שחברו אביו ז״ל. Во вступительномъ стихотвореніи авторъ называетъ себя начальными буквами стиховъ: פוררום בן יובן יוב בו יוב הלוי ברום בן יובן יובן געספרה. דס אחרים הלוי הלוי בנות, слѣдовательно, Тодросъ жилъ еще и послѣ 1304 г., то Албалагъ могъ упомянуть о немъ въ своемъ сочиненіи отъ 1292 или 94 года, какъ о корифеѣ кабалы.

на שראכה. Тодросъ былъ средоточіемъ кабалистовъ. Моисей де Леонъ посвятилъ ему одно изъ своихъ сочиненій: (שקל הקרש) והוצרכתי לחבר חבור זה (שקל הקרש) לכבור הנשיא הגרול ... ר׳ מוררום הלוי... אנ׳ משה בר שם מוב מעיר ליאון לכבור הנשיא הגרול ... ר׳ מוררום הלוי... אנ׳ משה בר שם מוב מעיר ליאון (Jellinek, Beiträge, Heft II, стр. 73). Ему же посвятилъ Исаакъ ибнъ-Латифъ, быть можетъ, многія сочиненія, но ужъ во всякомъ случаѣ одно изъ нихъ: המור קרארי חכרש ראו ספר צרור המור קראתיו אמים אונים לשיאה יסרתיו ולכבורו יצרתיו היו יצרתיו ולכבורו יצרתיו ולכבורו יצרתיו ולכבורו יצרתיו או ספר צרור המור קראתים אונים אונים לשיאה יסרתיו ולכבורו יצרתיו האו ספר צרור המור קראתים אונים אונים אונים אונים אינים אונים אונים אינים אונים אינים אינים

2) Менахемъ Реканати тоже цитируетъ Зогаръ, но онъ умеръ не въ 1290 г., а послѣ 1310 г., т. е. послѣ смерти Бенъ-Адрета, такъ какъ онъ упоминаетъ о немъ, какъ о покойникѣ; מסקי רקנמי № 211.

3) Если подъ וניעלם נכחר וניעלם Шемъ-Товомъ ибнъ-Гаонъ (который, подчиняясь этому авторитету, измѣнилъ въ Tefillin порядокъ отрывковъ изъ Пятикнижія) понимать Зогаръ или же часть его было бы вторымъ или третьимъ упоминаніемъ Зогара. Но къ какому времени относится оно? Во всякомъ случаѣ, ко времени послѣ 1325 г. Это мѣсто гласитъ въ III сите чеси и послѣ 1325 г. Это мѣсто гласитъ въ Hilchot Tefillin с. З: שיאר אוניעלינו רוח ממרום וכיצאנו מדרש אינילי עלינו רוח ככר הייר עלינו רוח ממרום וכיצאנו מדרש ז אמי לברל עוו אי געלינו רוח ממרום וכיצאנו מדרש דакъ, какъ будто Шемъ-Товъ (быть можетъ, лишь по своемъ возвращени изъ Палестины) впервые познакомился съ Зогаромъ? Совершенно непонятно, какъ это Давидъ Лурья видитъ въ этомъ упоминаніи доказательства древности Зогара. Шемъ-Товъ былъ очень легковѣренъ, такъ что даже его кабалистическіе современники не придавали большого значенія его утвержденіямъ.

4) Исаакъ ибнъ-Миниръ цитируетъ его въ своемъ сочинени отъ 1330 г. подъ именемъ מררש של ר' שטעון בן יוחאי (ср. Chaluz VI. стр. 85 прим).

5) Всего важнѣе свидѣтельство Исаака изъ Ако, которое до сихъ поръ было въ очень слабой степени извѣстно, но благодаря новому изданію loxaсина (стр. 88 и дальше) получило яркое освѣщеніе. Это весьма интересный документъ, заслуживающій вниманія.

בחדש אדר כתב ר'יצחק דמן עכו כי עכו נחרבה בשנת חמשים לפרמ ושנהרגו חסידי ישראל שם בד' מיתות ב"ר, ובשנת ס"ה היה זה ר'יצחק דמן עכו בנבארה באימאליה וניצל מעכו ובשנת ס"ה עצמה בא למולימלה, ומצאתי בספר דברי הימים שלו ר"ל מר'יצחק דמו עכו הוא שעשה ספר קבלה בשנת המלאך ונחרכה בזמנו עכו ונשבו כולם בזמן בן (3) בנו של הרמב"ן ובזמן כן ר' דוד כן אברהם בן הרמב"ם ז"ל. והוא הלך לספרד לחקור כיצד נמצא בזמנו ספר הזוהר אשר עשה ר' שמעון ור' אלעזר בנו במערה אשרי הזוכים לאמתתו, באורו יראו אור: ואמרי לאמתתו, מפני שזייף מקצת אשר זייף. ואמר שקבל כי מה שנמצא בלשון ירושלמי האמין כי הם דברי ר' שמעון ואם תראה בלשון קדש האמין כי אינם דבריו רק דברי המזייף מפני שהספר האמתי הוא בלשון ירושלמי כלו וז"ל: ומפני שראיתי כי דבריו מופלאים ישאבו מסקור העליון המעיין המשפיע בלתי מקבלת בשכמל"ו. רדפתי אחריו ואשאלה את התלמידים הנמצאים בידם דברים גדולים ממנו מאין בא להם סודות מקובלים מפה התלמידים הנמצאים בידם דברים גדולים ממנו מאין בא להם סודות מקובלים מפה

תשובותיהם על שאלתי זאת מכוונות, זה אומר בכה וזה אומר בכה: שמעתי אומרים פי על שאפתי כי הרב הנאמן הרמב״ן ז״ל שלה אותו מארץ ישראל לקמלוניא לבגו והביאו הרוח לארץ ארגון וי״א לאלקנטי ונפל ביד החכם ר׳ משה די זיאון הוא שאומרים עליו ר' משה די וראל הגארה. וי״א שמעולם לאחבר רשב״י ספר זה אבל ר׳ משה זה היה יודע שם הכותב ובכחו יכתוב ר׳ משה זה דברים נפלאים אלה. ולמען יקח בהם מחיר גדול כסף וזהב רב תולה דבריו באשלי רברבי ואמר מתוך הספר אשר חבר רשב"י ור׳ אלעזר בנו וחבריו אני מעתיק להם דברים אלו. ואני בבואי ספרדה ואכא אל עיר ואלדוליד אשר המלך (שם) ואמצא שם לרי משה זה ואמצא חן בעיניו וידבר עמי וידר לי וישבע לאמר: כה יעשה לי אלקים וכה יוסיף אם לא הספר הקרמון אשר חבר רשב"י אשר הוא היום בביתי במדינת ישבילי (8) ר׳ היא אוילה בבואך אלי שם אראך. ויהי אחר הרברים האלה נפרד ממני וילך ר׳ משה זה אל עיר ארבלא לשוב אל ביתו לאוילא ויחלה בארבלא וימת שם. וכשמעי הבשורה הימב חרה לי עד מות ואצא ואשים לדרך פעמי ואבא אל אוילא ומצאתי שם חכם גדול וזקן ושמו ר׳ דוד דפאן קורפו ואמצאה חן בעיניו ואשביעהו לאמר: הנתבררו לו סודות ספר הזוהר שבני אדם נחלקים זה אומר בכה וזה אומר בכה ור׳ משה עצמו נדר לי (ז לתת) אלי ולא הספיק עד שמת ואיני יודע על מי אסמוך ולדברי מי אאמין. ויאמר דע באמת כי נתברר לי בלא ספק שמעולם לא בא לידו של ר׳ משה זה ואין בעולם ספר זוהר זה רק היה ר' משה בעל שם הכותב ובכחו כתב כל מה שכתב בספר הזה ועתה שמע נא באיזה דרך נתברר ליי דע כי ר' משה זה היה מפזר גרול ומוציא בעין יפה ממונו עד שהיום הזה ביתו מלא כסף וזהב שנתנו לו העשירים המבינים בסודות גדולים אלא (אלו) אשר יהן להם כתובים בשם הכותב ומחר נתרוקן כלו עד שעזב אשתו ובתו הנה ערומות שרויות ברעב ובצמא ובחוסר כל. וכששמענו שמת בעיר ארבולו ואקום ואלך אל העשיר הגדול אשר בעיר הזאת הנקרא ר׳ יוסף די אוילה ואומר לו: עתה הגיע העת אשר תזכה לספר הזוהר אשר לא יערכנו זהב וזכוכית אם תעשה את אשר איעצך. ועצתי היא זאת: שיקרא ר׳ יוסף זה לאשתו ויאמר לה קחי נא מנחה נאה ביר שפחתך ושלחי אותה לאשת ר׳ משה ותעש כן: ויהי ממחרת ויאמר עוד לה: לכי נא ביתה אשת ר׳ משה ואמרי לה: רעי כי רצוני הוא השיא את בתך לבני ואליך הא יחסר להם לאכל ובגד ללבש לכל יטיך ואין אני מבקשת ממך רבר בעולם רק ספר הזוהר אשר היה אישך מעתיק ממנו ונותן לבני אדם. דברים אלה תאמרי לה לבד ולבתה לבד ותשמעי את דבריהם אשר יענוכה ונראה היהיו מכוונים אם לא. ותלך ותעש כן. ותען אשת ר׳ משה ותשבע לאשת ר׳ יוסף לאמר: כה יעשה לי אלקים וכה יוסיף אם מעולם ספר זה היה עם אישי אבל מראשו ולבו מדעתו ושכלו כתב כל מה שכתב. ואומרה לו בראיתי אותו בותב מבלעדי דבר לפניו: מדוע תאמר שאתה מעתיק מספר ואתה אין לך ספר רק מראשך אתה כותב? הלא נאה לך לאמר כי משכלך אתה בותב ויותר יהיה כבוד לך. ויען אלי ויאמר: אלו אודיע להם סודי זה שמשכלי אני כותב לא ישגיחו בדברי ולא יתנו בעבורם פרומה כי יאמרו כי מלכו הוא בודה אותם אבל עתה כאשר ישמעי שמתוך ספר הזיהר אשר חבר רשב״י ברוח הקדש אני מעתיקם. יקנו אותם בדמים יקרים כאשר עיניך רואות. אחר כך דברה אשת ר' יוסף זה עם בתו של ר' משה את הרברים אשר דברה עם אמה להשיאה לבנה ולתת לאמה לחם ושמלה, ותען לה כאשר ענתה אמה לא פחות ולא יותר: התרצה ערות ברורה יותר מזו? כשמעי דבריו אלה נשתוממתי ונבהלתי מאד ואאמין אז כי לא היה שם ספר רק בשם הכותב היה כותב ונותן לבני אדם. ואסע מאוילה ואבא אל עיר מלאבירה ואמצאה כא חכם גדול מופלא גדיב לב ומוב עין שמו ר' יוסף הלוי בנו של ר' מודרום המקובל ואחקורה ממנו על אודות הספר הזה ויען ויאמר אלי: רע והאמן כי ספר הזוהר אשר חבר רשב"י היה בירו של ר' משה זה וממנו יעתיק ויתן לאשר מוב בעיניו, ועתה ראה בחינה גדולה אשר בחנתיו לר' משה אם מתוך ספר קדמון יעתיק או בכח שם הכותב יכתיב, והבחינה היתה

שימים רבים אחרי כתבו לי קונדרסים גדולים ורבים מהזוהר גנזתי לי א׳ מהקונדרסים ואומרה לו כי אבד ממני ואחלה את פניו להעתיקו לי שנית, ויאמר לי: הראני נא אחרית קונדרס אשר לפניו וראשית הקונדרס אשר יבא אחריו ואני אעתיקנו לך שלם כראשון אשר אבד לך, ואעש כן. אחר ימים מועמים נתן לי הקונדרם מועתק ואניחהו עם הראשון ואראה כי אין ביניהם הפרש כלל לא תוספת ולא מנרעת לא שינוי ענין ולא שינוי דברים אבל שפה אחת ודברים אחדים כאלו הועתק קונדרם מקונדרס. היתכן בחינה יותר גדולה מזו ונסיון חזק מזה? ואסע ממאלבירה ואבא אל העיר מולימולה ואוסיף עוד לחקור על הספר הנזכר אל התכמים ותלמידיהם ועדיין מצאתים חלוקים זה אומר בכה וזה אומר בכה. וכאשר ספרתי להם בענין בחינת החכם ר׳ יוסף הנזכר אמרו לי שאין זה ראיה כי נוכל לומר שמרם נותנו לאדם קונדרם מאשר יכתוב בכח שם הכותב יעתיקהו תחלה לעצמו ולעולם לא יתרוקן ממנו, אבל יעתיק ויתן יעתיק ויתן דמעתיק מספר לספר קדמון. אמנם נתחדש לי ענין כי אמרו לי תלמידים שראו איש זקן ושמו ר׳ יעקב תלמיד מובהק של ר׳ משה זה אשר היה אוהבו כנפשו שהיה מעיד עליו שמים וארץ שספר הזוהר אשר חבר יולא מצאתי בספר תשלום זה הדבר).

Доказывать полную достовърность этого сообщенія значило бы попустому тратить слова. Всъ доводы, высказанные Ландауеромъ противъ достовърности этого документа (Orient Jahrg. 1845. Literbl. col. 711 и дальше), падаютъ сами собой, благодаря возстановленію первоначальной редакціи документа (который былъ сокращенъ и искаженъ его первымъ издателемъ, Самуиломъ Шуламомъ). Такъ какъ недостаетъ конецъ, то невозможно установить, какъ относился къ этому Исаакъ изъ Ако. Въроятно, онъ, въ концъ концовъ, все же въсилъ въ истинность Зогара, ибо онъ включилъ въ свой Meirat Enajim много отрывковъ изъ него. Сочиненіе его, въ коемъ первоначально и былъ помѣщенъ этотъ документъ, повидимому, затерялось. Возможно, что кабалисты уничтожили его. Изъ всъхъ этихъ свидътельствъ явствуетъ съ опредъленностью, что Зогаръ сталъ извъстенъ лишь къ концу XIII и къ началу XIV въка. Обратимъ еще вниманіе на слова простосердечнаго кабалиста, юсифа ибнъ-Вакаръ, который считаетъ Зогаръ для кабалистовъ ненадежной книгой, ибо "она полна заблужденій или ошибокъ" (Steinschneider въ энциклопедіи Эрша и Грубера, Sectio II, стр. 101 и Jewish Literature стр. 113); а также на навърно ужъ надежное свидътельство завзятаго кабалиста Іегуды Хайота (отъ 1500 г.). что Зогаръ не былъ извъстенъ даже Нахманиду и Бенъ-Адрету, на что обратилъ вниманіе еще Ландауеръ: ספר הזהר לא זכו קרמונינו (לראוהו) כמו ר׳ האי ור׳ ששת גאון והר׳ אליעזר מגרמיזא והרמבן והראבד והרשבא .. כי בזמנם לא נתגלה (введеніе въ его коментарій къ Maarechet Elohut, стр. 2 а).

Несмотря на свою не очень благопріятную репутацію при появленіи, Зогаръ, тѣмъ не менѣе, былъ признанъ истинной кабалистической традицією отъ Симона б.-loxай, такъ что даже ученые, стоявшіе далеко отъ кабалы, какъ locифъ Альбо и locифъ ибнъ-Шемъ-Товъ, пріобщили его къ своимъ теологическо-философскимъ сочиненіямъ. И только Илія делъ-Медиго снова освѣтилъ сомнѣнія въ истичности Зогара (въ своемъ сочиненіи Bechinat ha-Dat, Вѣна 1833, стр. 43): נימעון כן יוחאי בספר הווהר אינו אמת. וימענו מנגדי זאת הרעת (הקבלה) כי אישר יאמרו אלה המתיחסים: Три довода противъ истичности Зогара приводитъ делъ-Медиго или, вѣрнѣе, вкладываетъ въ уста противниковъ кабалы: 1) незнакомство Талмуда, гаоновъ и равиновъ эпохи расцвѣта съ Зогаромъ и его содержаніемъ; 2) его столь позднее опубликованіе; 3) многочисленные анахронизмы, встрѣчающіеся тамъ; такъ напр., аморейскіе авторитеты находятся тамъ въ непосредственныхъ сношеніяхъ съ танаемъ Симономъ б.-loxaй. Еще болъе ръшительно выступилъ противъ Зогара и вообще противъ кабалы итальянскій равинъ. Леонъ ди Модена, въ своемъ ръзкомъ полемическомъ сочинени (ארי נהם, впервые изданномъ въ Лейпцигъ въ 1844 г.). Однако, онъ не сходитъ съ общихъ критеріевъ и не проникаетъ глубже въ содержание Зогара, чтобы тамъ почерпнуть свои критическия доказательства. Между тъмъ, вслъдствіе распространенія, полученнаго имъ благодаря дъятельной итальянской типографіи. Зогаръ пріобръталъ все больше почитателей и приверженцевъ (сперва было издано אבנים תקוני זהר Мантуа 1558 г., далъе собственно Зогаръ, одновременно въ Мантуъ 1558-1560 и Кремонъ in folio 1559—6). Правда, въ то время много видныхъ лицъ хотъли воспрепятствовать печатанію Зогара. Между прочимъ, они указывали и на то, что Зогарь ведеть къ ереси и потому долженъ держаться втайнъ или даже быть сожженъ, что явствуетъ изъ апологіи Зогара, написанной тогдашнимъ равиномъ Пезары, Исаакомъ б.-Иммануилъ де Латесъ (въ его Respp., изд. Въна 1860, стр. 124 и дальше); ופסק נגד הרכנים אשר בקשו לעכב הרפסת הזוהר ממעם עוד יש מהם שהוסיפו :далье (стр. 126) גזרות המלכות על שריפת התלמוד; סרה ואמרו כי העיון בזוהר יביא למינות ולפיכך מעון גניזה או שריפה לבער הקרש. Однако, защитникъ Зогара, Исаакъ де Латесъ, одержалъ побъду, и вскоръ появилось мантуанское издание съ его апологией. Внимание христианъ было обращено на Зогаръ геніальнымъ оригиналомъ Пико де Мирандола и кардиналомъ Эгидіемъ изъ Витербо, ученикомъ Иліи Левиты. Авторитетъ Зогара былъ такъ непоколебимъ во второй половинъ XVI въка, что даже первый сврейскій критикъ, Азарія деи-Роси, основывался на Зогаръ для доказательства древняго происхожденія знаковъ для гласныхъ буквъ и удареній; между тъмъ, какъ именно знакомство съ этими знаками и выдаетъ позднее происхожденіе Зогара. Вплоть до XVIII столътія никто не осмъливался высказать даже малъйшее сомнъніе въ истинности Зогара, авторомъ коей считали Симона б.-Іохай.

Движеніе, вызванное въ Европъ и Азіи превдо-мессіанствомъ смирнскаго шарлатана, Сабатая-Цеви, было позэрэгнымъ пунктомъ въ критикъ Зогара. Такъ какъ сабатіанцы считали Зогаръ своей основной книгой, выводили изъ него антибиблейскіе и аяти-талмудическіе выводы, находили въ немъ даже христіанскіе догматы и породили безконечную смуту польскихъ ренегатовъ, то даже самые закоснълые ортодоксы прониклись недовъріемъ къ этой книгь. Весьма знающій, но очень ръзкій Явецъ (Яковъ б.-Цеви Эмденъ) предпринялъ критическій походъ противъ отдъльныхъ частей Зогара въ особомъ сочиненіи כטמרת הספריב), Altona 1763 г.). Его доказательства очень детальны. Ябецъ основательно доказываетъ, что Зогаръ неправильно цитируетъ Библію, не понимаеть многихь мюсть Талмуда и содержить некоторые ригуалы, которые либо совершенно ложны, либо лишь впослъдствіи были установлены авторитетными равинами (פובקים). Далъе, онъ указываетъ, что Зогару извъстны войны крестоносцевъ съ магометанами за обладаніе Палестиной (Sohar II. 32 а), что въ немъ имъются философскіе термины, позаимствованные изъ тибонидскаго перевода Morè (какъ עלת הינלות, causa causarum), и что онъ содержитъ мысль lerуды Галеви (въ Kosari II. 36) о томъ, что Израиль это сердце человъчества и потому глубже переживаетъ его страданія (Sohar III. 221 b. 161 а). Еще одно мъсто въ Зогаръ позаимствовано изъ Kosari, а именно, относительно привычки евреевъ двигаться при молитвъ (III. 218 b). Наиболъе сильными

являются два довода, приводимыхъ Явецомъ противъ истинности Зогара. Зогаръ или, по крайней мъръ, его часть איש כחכונא קרי לבי כנישרא. пода синагогу, и толкуетъ его кабалистически (282 b). ושכינה נוגה, ונוגה לאש, וכאב, מעריקי לבי כנישרא איש נוגה, ושכינה נוגה, ונוגה לאש, וכאב לא שי וואס, איש נוגה, ושכינה נוגה, ונוגה לאש, ובאס, ושכינה שליש בי מניגה, איש נוגה שכיה הפר עליש יש לא געריקי איש נוגה, וווגה לאש, ווואס, איש נוגה (можетъ быть и съверо испанское) искажение слова синагога. Оно встръчается еще разъ во введени къ Tikune Sohar стр. 6 a. עואר איש נג ביתי בי כנישרא בית הפלה דלעילא אש נגה. לה אש נגה איש נגה געריקי איש נגה בי היש געריקי איש נג אפרד הפר איש נגה. געריקי איש נגה געריקי איש נג ביתי בי בנישרא בית הפלה דלעילא איש נג איש געריקי איש נג געריקי איש נג אישר הפר איש נגה איש נג געריקי איש געריקי איש נג אישר הפר איש נג געריקי איש נגר איש נג געריקי איש געריקי איש געריקי איש נג אישר הפר איש נג איש געריקי איש נג געריקי איש איש געריקי איש איש געריקי איש איש געריקי געריקי געריקי איש געריקי איש געריקי געריקי געריקי איש געריקי געריקי איש געריקי איש געריקי איש געריקי איש געריקי גע

Послъ этой безпощадной критики отъ Ябеца можно было бы ожидать безповоротнаго осужденія Зогара; однако, заключенія, къ которымъ онъ пришелъ, довольно курьезны. Онъ полагаетъ, что въ тъхъ сочиненіяхъ, которыя извъстны подъ собирательнымъ именемъ Зогара, слъдуетъ различать три отдъльныя группы. Ядро или Зогарь въ узкомъ смыслъ очень древняго происхожденія и потому представляетъ святыню; онъ содержитъ въ себѣ староеврейскія кабалистическія изреченія, которыя отличаются истицно-традиціоннымъ характеромъ и должны быть приписаны Моисею и даже Божественному откровенію. Къядру Зогара онъ относитъ маленькіе и большіе отрывки, содержащиеся тамъ подъ различными заголовками, не только: (רכה וווטא) н однако, Явецъ признаетъ, תוכפתא и מתניתין כהרי תורה однако, Явецъ признаетъ, что редакція этой группы ни въ коемъ случав не можетъ быть приписана Симону б.-loxaй, а относится къ эпохъ гаоновъ; авторомъ ея, быть можетъ, является носитель того же имени, въ коемъ, при переселеніи душъ, возродилась душа таная Симона б.-Іохай. Вторая группа подъ заглавіемъ רעיא מהמנא къ коей принадлежатъ и всъ יתקוני составленные въ томъ же духъ и на томъ же языкъ, предполагаетъ испанскаго автора. Эта часть Зогара могла быть составлена Моисеемь де-Леонь или, быть можетъ, пророкомъ изъ Авилы, но такъ, что одинъ сочинилъ, а другой обработалъ. Наконецъ, третья группа, подъ заглавіемъ под- есть не что иное, какъ грубая и безстыдная поддълка, авторъ коей злоупотребилъ достопочтеннымъ именемъ Симона 6.-loxaй, "дабы опереться на высокое дерево". Кромъ того въ Зогаръ имъются болъе позднія вставки. Критика Явеца является во-истину уничтожающей; напротивъ, то, что привелъ Моисей Конинъ противъ Зогара (въ своемъ Ben-Jochai) просто пустословіе. Апологія Зогара со стороны легкомысленнаго поэта, И. Сатанова (הגברס כ׳ הווהר) Берлинъ 1783. стр. 24 и дальше), явно недобросовъстна, такъ какъ онъ самъ написалъ подражаніе цълой части Зогара и выразилъ тамъ современные взгляды. Однако, изъ критики Якова Эмдена видно, что ему не легко достался разрывъ съ Зогаромъ; всего охотнъе онъ оправдалъ бы его по обвиненію въ подложности и призналъ бы каждое слово даже столь имъ же заклейменнаго сточа откровеніемъ. Въра и критика боролись другъ съ другомъ у Явеца. Его послъдняя аргументація въ защиту истинности Зогара въ тесномъ смыслъ стоитъ, поэтому, на слабыхъ ногахъ; онъ говоритъ,



#### КНИГА ЗОГАРЪ И ЕЯ АВТОРЪ.

что Зогаръ долженъ быть, по меньшей мъръ, старше Монсея де-Леонъ, ибо Бахія б.-Ашеръ приводитъ въ своемъ коментаріи (1291 г.) выдержку оттуда, а именно (Levit. 22, 22): . . ובמדרשו של רשב"י ראיתי כי ינצו אנשים זה מיכאל וממאל אשה הרה זו כנכת ישראל יכו. Однако, это доказываетъ либо слишкомъ много. либо слишкомъ мало. Ибо какъ разъ это мъсто находится въ той части Зогара רעיא מהימנא (II. стр. 113), которую Явецъ приписываетъ Моисею де-Леонъ. Слъдовательно, и эта группа должна быть древняго происхожденія, что, однако, противоръчитъ допущенію Явеца, ибо какъ разъ въ этой части имъется изм вническое толкование Esnoga. Но это не единственная цитата изъ Зогара у Бахіи. Въ самомъ началъ онъ приводитъ одно мъсто съ тъмъ же вступле-стр. 46 b). Однако, необходимо принять во вниманіе слъдующее. Если бы Бахія б.-Ашеръ, при составленіи своего коментарія, имълъ предъ собой Зогаръ. то онъ не ограничился бы нъсколькими выдержками, а воспользовался бы имъ, для своихъ эклектическихъ цълей, въ той же мъръ, какъ и Реканати. Эти цитаты поэтому не иго иное, какъ примъчанія переписчика. Такимъ образомъ, главное доказательство Явеца въ пользу глубокой древности собственнаго Зогара лишено всякой аргументаціонной силы.

Само различіе, проведенное между собственнымъ Зогаромъ и Raja Mehemna (כה הסונין Явецъ правильно идентифицируетъ и חקונין), не выдерживаетъ критики. Ибо цълые отрывки изъ одной группы встръчаются и въ другой. Для иллюстраціи приведемъ слъдующее. На первый взглядъ столь мистическое начало Зогара (въ изд. Кремона, Wulgata послъ введенія І. стр. 564): בריש הורטנותא דטלכא גלות גלופי במהרא עלאה בוציגא דהרדינותא ונפיה גו סתים.. מרישא דאין כוף קוברא דגולמא נעיץ בעוקא לא חוור ולא אוכם וכו д встръчается нъсколько разъ въ Tikunim (V. начало стр. 15 а): בריש הורמנותא דמלכא בוצינא דקרדינותא כר נדיד משיחא נפיק מינה קו דסתים... ועלה אתמר קופרא בגולמא נעוץ בעזקתא ואיהי לא חוורי также и въ XVIII. стр. 36 b. и въ другихъ мъстахъ. Одно мъсто въ Зогаръ объ якобы древнихъ мистическихъ писаніяхъ (въ Кремонскомъ изданіи І. col. 173): זה ספר תולדות אדם . . דהא כמא ספרין אנון ספרא דרב המנונא סבא ספרא דרי сרוכפראי /ספרא דהנוך וכו нѣсколько разъ встрѣчается въ Tikunim (№ LXX. стр. 135 b). Обширныя изслъдованія какой-то странной физіономики, опираюшіяся то на строфу וארה תולה הזה דס на ההה (въ Зогаръ II. стр. 70-78, въ Sohar Chadasch ed. Амстердамъ стр. 27—31 и въ Tikunim № LXX. стр. 120 а. и дальше) составляютъ фрагменты одного цълаго. Обширное изслъдованіе въ Tikunim было помъщено въ одной рукописи посреди Зогара. какъ это отмъчаютъ составители примъчаній амстердамскаго изданія. Все введеніе къ Зогару съ толкованіемъ предписаній закона (въ Wulgata, въ Ed. Crem. въ другомъ порядкъ, начиная съ col. 17), по характеру своему, принадлежитъ къ אין הייכנא הסרסקא, какъ извъстно, монополизировала толкованіе בקודין. Кто же станетъ послѣ этого проводить различіе между Зогаромъ и его отдѣльными частями? Я указываю еще на цитату у Тодроса Абулафіи, относящуюся къ נידריש הנעלם, который, по мнѣнію Явеца, является несомнъннымъ подлогомъ и все же признается Тодросомъ, какъ старый мидрашъ. Почему одной части Зогара быть старъе другой? Онъ всъ ссылаются на Симона б.-Іохай и на талмудическіе авторитеты. Если одно мистификація, то то же можно сказать и о другомъ. Писатели XIV въка цитируютъ и другія части подъ именемъ Зогара. Да и зачѣмъ увеличивать число поддѣлывателей, когда съ одчого уже сорвана маска? Мы еще будемъ имѣть слут чай обратить вниманіе на нѣкоторыя паралельныя мѣста изъ Зогара и Raja съ Tikunim. Tikunim, повизимому, принадлежатъ къ Зогару, такъ какъ они представляютъ собой затерявшееся вступленіе и содержатъ 70 различныхъ толкованій (съ перемѣщеніемъ буквъ) слова сгисти.

Слово חקונא означаетъ на языкъ Зогара "объясненіе", ср. І. стр. 38: ד. е. до сихъ поръ общая עד כאן אילתכלל מלין מכאן ולהלאה הקונא דפרשתא דא. часть, а отсюда объяснение въ деталяхъ. Принадлежитъ ли это примъчание перу автора или кого-нибудь иного, но слово это во всякомъ случаъ употреблено въ смыслъ Зогара. Большая часть начала Зогара является продолженіемъ и дополненіемъ къ Tikunim; только тогда эта часть пріобрътаетъ извъстный смыслъ. Допустимъ, что Raja и Tikunim не принадлежатъ къ Зогару; откуда въ такомъ случав читатели послвдняго могутъ знать, что книга несетъ такое заглавіе? Ибо только въ упомянутыхъ частяхъ встръчается довольно часто названіе книги. Вдумайтесь въ слова введенія къ Tikunim въ Sohar Chadasch, стр. 72 b., 78 b.: והמשכילים יזהירו אילין ר׳ שמעון וחבריא יזהירו יזהירו והמשכילים יזהירו כר אתכנשו למיעבד האי חבורא דאיהו מזיהרא עלאה .... והאי חבורא איהו כגונא דתיבת נח דאיתכנש בה מכל מין ומין... כזוהר דרגא דמשה רבינו דעל שמיה אתקרי האי חבורא ספר הזוהר ..... יעוד והמשכילים .. אילין ם׳ רבא מארי מתונתין דלעילא . . . כלהין יזהירו בחיבורא דא . . . ועל שמיה אתקרי ספר הזוהר נא רעמודא ראמצעיתא (также въ изданіи Tikunim въ Амстердамъ 176 стр. 1 а, 15 а. b). Также и въ старомъ введении къ Tikunim: • • כתיב והמשכילים אילין ר״ש וחבריא.. כר אתכנשו למעבד האי חבורא רשותא אתיהיב לון ולאליהו עמהון ולכל נשמתין ... ולכל מלאכיא ... ולעשר ספירן לגלאה לון רוין ממירין דלא אתיהיב רשו לגלאה לון עד דייתי דרא דמלכא משיחא ..... אמר רעיא מהמנא ולאליהוֹ) קום ... לחברא לון בהאי חבורא ... דא דאתקרי ספר הזהר והמשבילים .. אילין ר' שב״י ... כד עבדו האי חבורא אפתכמו לעילא וקראו ליה . ספר הזהר, Эта книга или эта книга Зогарь", въдь, можетъ быть, сказано только въ тъхъ частяхъ, которыя принадлежать къ той же книгъ. Часто цитируемое мѣсто изъ Raja (Sohar Ш. стр. 133 b) говоритъ то же, что и это введеніе: והמשכילים יזהירו אלין אנון רקא משתרלין בזהר רא דאקרי סצר הזהר введеніе: והמשכילים ראיהו כתיבת נה רמתכנשין בה וכו' Подробности объ этомъ ниже. Ср. Tikunim № VI. 153 b.

Возстановимъ все вышесказанное. Несомнѣнно, что три или четыре главныя части Зогара, а именно: основной текстъ, Тikunim съ введеніями, Raja и сти Зогара, а именно: основной текстъ, Tikunim съ введеніями, Raja и стито относятся не къ различнымъ временамъ и авторамъ, а принадлежатъ одному и тому же времени и автору. Если бы оказалось необходимымъ еще доказывать молодость Зогара, то можно было бы приводить доказательствъ до переутомленія. М. Заксъ доказалъ, что въ Зогаръ имѣются позаимствованія изъ "Царской короны" Соломона ибнъ-Габироль (испанская поэзія, стр. 229 и д.), а С. Заксъ основательно доказалъ, что Зогаръ въ Idra, которую Франкъ считаетъ весьма древней, воспользовался однимъ психологическимъ замѣчаніемъ Ибнъ-Эзры (Kerem Chemed VIII. стр. 74). Рапопоргъ указалъ, что въ Зогарѣ упоминается Александръ Афродизіасъ (Рапопортъ, Hebr. Briefe an S. D. Luzzato 1885, стр. 6). Зогаръ пользуется книгой Зерубавеля (III. стр. 173 b), появившейся лишь въ XI вѣкѣ; онъ знаетъ молитву



(II. стр. 132 а 205 b), формулу כל נדרי (II. 116 а), замѣну имени Бога на внъшней сторонъ Мезиза וו במוכנו כווו במוכנו כווו במוכנו כו (I. стр. 18 b, 32 а), которая лишь въ XIII въкъ была перенесена изъ Франціи въ Испанію (ср. примъч. С. Нисена въ Zion II. стр. 161 и д.). Зогаръ обнаруживаетъ поразительное невъжество, принявъ колонны храма, Яхинъ и Боазъ, за людей (II. стр. 39 b): שי דיגין ובועו ויוסף שי חיד. כרכות איד. כרכות נווו נווי איד. איד אברהם ווייה שיליה איד. שיה דרגין נועו ויוסף איד. כרכות איד. כרכות נווו ביין בועו ויוסף כרין פנום דא ממאל יייוכל סרירכא (Tikunim № XXI. стр. 56 b): סרין בייליה ואינון ח״ מרפות יא אנון רגליה דיליה ואינון ח״ סרכות כנפי ריאה אוו איד.

צריך דלא יהא בה סרכות תמני סרי סרכות אינון מאן דעבר עליהו וכו׳.

Содержание Зогара вплоть подтверждаетъ тотъ взглядъ Исаака изъ Ако, что эта книга вышла изъ (довольно пустой) головы испанца. Остается еще только установить, что авторомъ былъ Моисей де-Леонъ. Извъстныя намъ до сего времени, сочиненія послъдняго даютъ удовлетворительный отвътъ на интересующій насъ вопросъ. Іелинекъ сопоставилъ отдъльныя мъста изъ Зогара и о Моисея де-Леонъ, которыя поражаютъ своимъ сходствомъ (Моисей де-Леонъ, стр. 21 и дальше). Обширная сле (манускриптъ въ двухъ частяхъ о заповъдяхъ и запретахъ по образцу רניא מהימנא) содержитъ такое множество паралелей, что ими можно было бы исписать много бумаги. Однако, одного особенно убъдительнаго сопоставленія будетъ достаточно для распознанія въ авторъ Rimmon составителя Зогара. Въ Rimmon II. № 133, л. 25. Моисей де Леонъ старается объяснить, почему тетраграмматонъ появляется не въ исторіи сотворенія міра въ шесть дней, а лишь позже. Онъ толкуетъ это такъ: земной міръ конеченъ и преходящъ; поэтому при сотворения его не могло быть этого имени Бога, означающаго въчность; иначе міръ. созданный подъ этимъ вліяніемъ, былъ бы тоже непреходящъ. При этомъ онъ, въ доказательство, цитируетъ 9 стихъ изъ псалма 46: רכו הוו כם עלות לה אלהים אשר שם שמות בארץ, который онъ толкуетъ въ томъ же духъ: שמיות בארץ, разрушеніе, преходящее, подходитъ лишь къ אלהים. Это мѣсто гласитъ: אמנם כי יש פירוש אהר בהיות שם המיוחד נזכר באחרונה לקיים על ההויות אמרו חז״ל לכו ראו מפעלות וכו' מפני שהיו מפעלות אלהים שם שמות .. שאלמלא היו מפעלות י׳ ה׳ ו׳ ה׳ שם קיום בארץ. והענין בזה על כל המפעלות זה העולם השפל כלם נפסרים מפני שכל הוויותיו בשם זה שאלמלא יהיו בשם המיוחד כלם יהיו קימים עקיומם וכו׳. Однако, въ приведенный стихъ вкралась ошибка; ибо какъ разъ въ этомъ псалмъ встръчается имя 'л. Моисей де-Леонъ смъшалъ его со ст. 5 пс. 66. гдъ сказано: יכו חזו מ' אלהים. Это же толкованіе и эта же ощибка имѣются и въ Зогарѣ (l. стр. 58 b): ר' יהודה פתח לכו חזו מ' אלהים אשר שם שמות וגו, האי קרא אוקמוה ואתמר ... שמות ודאי דהא שמא גרים לכלא (לשון שממון) דאלו הוו מפעלות י' ה' ו' ה' שם קיום בארץ אבל כגין דהוון מפעלות שמא Составители примъчаній къ 3огару, Илія да Пезаро (въ нсітіп къ пс. 46) и другіе, былч, естественно въ высшей степени удивлены тъмъ, что Зогаръ толкуетъ цитированный ошибочно стихъ: 'תמיהני הרי לא נמצא בפהוק הזה שם אלהים כלל כי אם שם בן ד'. Они не могутъ допустить, что авторъ его былъ легкомысленнымъ проповѣдникомъ. который не очень заботился о точности.

Еще болъе яркое сопоставление отрывковъ изъ Зогара משכן הערות א Монсея де-Леонъ (составл. въ 1293 году) не можетъ бытъ переведено вслъдствие ихъ неприличнаго содержания. Монсей де-Леонъ толкуетъ стихи 1 и 9 гл

Томъ VIII, изд. Шермана.

46 кн. leзекіиля: אפעים החצר הששת ימי המעשה אפנימית פעים אני אפעים אנימית אני אני אני אני המעשה אשר בא בו געלא ישוב דרך השער אשר בא בו какъ coitus въ субботу וכיון ראתא לירן מלתא נאמר בה מה שהוא גנוז בחררי חדרים ליראי ה׳ ... (ח. 47): כי פסוק זה מתחיל כה אמר וגו׳. הפונה קרים ולא אחור ואם יש לך פונים תבין הפינה קרים כי על כן נאמר בתורתני התמימה משכבי אשה והכן .... יהיה סגור כי זהו מצות שבת זכור ושמור, זכיר כל השכוע ושמור לשבת שנ׳ כה אמר ה׳ לבריבים אשר ישמרו את שבתותי מלמד כי נאמר על סוד המשגל ... יהיה סגור וביום השבת יפתח כי אמרה תורה סוד אחר גדול שלא ישיב אליה באותו הלילה ברי שתתעבר בשבת כי יש לשבת סגולה גדולה לילד ... באמרו לא ישוב ..כי Какъ же велико будетъ наше נכחו יצא ובאומרם ז"ל עונה ה"ח מע"ש לע"ש. изумленіе, когда мы ту же неблагопристойность найдемъ въ Зогаръ и, конечно, отъ имени Симона 6.-Іохай (І. стр. 65 b снизу): ר׳ שמעון פתח רי שמעון פתח ר׳ שמעון החצר הפנימית יהיה סנור וגו׳. האי קרא אית לאסתכלא ביה ואיהו רזא ... אלין Что тутъ лишь слег- ימי חול דתרעא רא יהיה סגור דלא לאשתמשא חול בקודשא. ка затрагивается, то разъясняется въ Tikunim (№ XXI. стр. 61 b): ובנין רא עונת ת״ח בשבת רביומין רחול רשלים מממרון אתמר ביה יהיה סגור ששת ימי המעשה והאי נקורה (א XXXVI. стр. 80 b): והאי נקורה נקורה איהי סגירא הרעא וכיום השבת יפתח איהי סתימא וחתומא בשית יומין דחול הה״ד...יהיה סגור וגו׳ וביומא שביעאה Слъдуетъ еще обра- אתפתח לקבלה לבעלה ובגין דא זוגא דת״ח משבת לשבת. тить вниманіе и на то, что Моисей де-Леонъ, въ своемъ Mischkan, очень гордится своимъ непристойнымъ толкованіемъ, выдавая его за открытое имъ таинство. Можно ли еще колебаться въ признаніи его авторомъ того же толкованія въ Зогаръ?

Нъкоторые смълые намеки въ различныхъ частяхъ Зогара указываютъ, по моему мнѣнію, на то, что авторъ его назывался Моисеемь. Этотъ пунктъ нуждается еще въ детальномъ изслъдовании. Въ то время, какъ обыкновенно авторомъ Зогара считается Симонъ б.-Іохай, въ нѣкоторыхъ мѣстахъ ясно говорится о томъ, что Зогаръ является откровеніемъ Mouces; самъ Симонъ б.-Іохай пророчествуеть, что Моисей обновить эту книгу, которая будеть его откровеніемъ (въ Tikunim № LXIX. стр. 110 а. также Sohar Chadasch ed. Amst. стр. 73. и въ нѣкоторыхъ мѣстахъ Raja Mehemna). Это мѣсто недвусмысленно гласить: אמר ר׳ שמעון חבריא בודאי הקב״ה אסתכם עמנא עלאין ותתאין למהוי בהאי חבורא. זכאה דרא דהאי אתגליה ביה, רעתיד בולי האי והאי בולי לאתחרשא על ידא רמשה פסוף יומי בדרא פתראה לקימא קרא מה שהיה הוא Эта книга, Зогаръ, будетъ обновлена, "שיהיה, וביה ממכון שבתו השניחי Моисеемь и явится его откровениемь", такъ возвъщаетъ Симонъ б.-Іохай. Могъли Моисей де-Леонъ болѣе ясно выразиться? Но это мъсто, впрочемъ, не изолировано. Въ самомъ Зогаръ чрезмърно прославляется Моисей, правда, *пророкъ Моисей*, но на самомъ дълъ Моисей, въ которомъ возродилась душа пророка, которому знакомы таинства, который ускоритъ пришествіе Мессіи! До того, какъ появится этотъ Моисей, мессіанское царство не можетъ наступить (Зогаръ І. стр. 23 b): וכל שיח דא משיח ראשון .... מרם יצמח דא משיח שני ולמה בגין דלית תמן משה למפלח לשבינתא. רעליה אתמר ואדם אין ורזא דמלה לא יסור ... שילה דא משה השבון רא ברא .. עד דייתי האי דאקרי אדם, עד דיצמה צריק, ומניה אמת מארין תצמח תלמידי חכמים דאינון דשאין לא צמחין בגלותא. ודא משה דאתמר ביה תירת אמת היתה בפיהו דלא יהא מאן דרריש לשכינתא בותיה...וביה משתקיין ת״ח בארעא

Digitized by Google

#### КНИГА ЗОГАРЪ И ЕЯ АВТОРЪ.

Слъдовательно, въ тъ времена, тъ позднія времена, когда наступитъ мессіанская эпоха, Моисей преисполнитъ, т. е. одухотворитъ приверженцевъ кабалы (מארי דקבלה אתא משכילים прямо נידים). Подъ Моисеемъ тутъ не можетъ подразумъваться законодатель-пророкъ; здъсь имъется въ виду Моисей будущаго времени. Мало того, подъ именемъ Моисея, "върнаго пастыря" тутъ, повидимому, кроется намекъ на Моисея де-Леонъ. Странное, часто цитируемое, но все еще удовлетворительно не объясненное мъсто въ Зогаръ (III. 153 а. b), повидимому, и указываетъ, какимъ образомъ Зогаръ былъ составленъ Moucee.«» подъ прикрытіемъ Симона 6. Іохай: Истичи Симона б. Іохай בך אתקיים .... ושם נסהו .... והמשכילים יזהירו אלין אינון דקא משתדלין בזהר דא דאקרי ספר הזהר דאיהו כתיבת נח דמתכנשין בה כ' מעיר וז' ממלכותא וזמנין א' מעיר ושנים ממשפחה דבהוז יהקיים כל הבן הילוד היאורה תשליכוהו ודא אורה רספרא דא וכלא על סיבה (ספרא) די לך. ומאן גרים? דא עורב דאנת תהא בההוא זמנא כיונה. דשליח אחרא דאקרא בשמך, כעורב דאשתלח בקדמיתא ולא אתהדר בשליחותיה ראשתדל בשקצים דאתמר כהון עם הארע שקץ בגין מסונא דלהון, ולא אשתדר וובשליהותא לאהדרא לצדיקיא בתיובתא כאלו לא עביד שליחותא דמאריה. ובך מתקיים רזא דיונה דעאל בעמקין דתהומי ימי, הכי תיעול אנת בעמיקו דתהומי אוריתא.....ובגין דאנת תהא אחיד בתרין משיחין.... רהו״ר די לך דאתמר ביה ונתן ההוד למשה אתייהיב כך .... קם רע״ם ונשיק ליה (לבוצינא קדישא) ובריך ליה אמר וראי רשליהא רמאריך אנת לגבן. פתחו תנאין ואמוראין ואמרו רעיא מהימנא! אנת הוית ידע כל דא ועל ידך הוא אתגלייא אבל בענוה דילך .... באלין אתרין דאנת מתכייש לאחזקה מיבו לגבך, מני הקב״ה לן לבוצינא קרישא למהוי בירך ובפומך באלין אתרי.

Всего, конечно, нельзя понять тутъ, въ этомъ загадочномъ хаосѣ; но все же можно уловить главную мысль. Начнемъ съ конца: "върный пастырь" Моисей слишкомъ скроменъ, чтобы отъ своего имени передать небесныя откровенія; поэтому его устами говорятъ "священный свѣтъ" (Симонъ б.-Іохай), танаи и амореи; Моисей ускоритъ пришествіе Мессіи, и этому должна способствовать книга Зогаръ; правда, раньше уже выступило одно лицо того же имени, что и "върный пастырь" (Моисей), съ мессіанскими притязаніями; но оно такъ мало, какъ воронъ Ноева ковчега, исполнило свое поручение, ибо оно денегь ради вступило въ союзъ съ невъждами; поэтому возстанетъ новый Моисей, который, подобно голубю (יונה) ковчега, приметъ на себя ту же миссію, которую онъ, какъ Іона, исполнитъ путемъ углубленія въ Ученіе. Совершенно неясно для меня, что означаютъ слова: "Зогаръ подобенъ Ноеву ковчегу, въ которомъ собираются по два изъ города и государства, а по временамъ одинъ изъ города и два изъ фамиліи", а также все послъдующее. Объяснение Іелинека (Beiträge I. стр. 25) не удовлетворительно. Въ другомъ мъстъ сказано, что пророкъ Моисей, благодаря переселенію душъ, во всякое время существуетъ, принимая самыя разнообразныя формы (Зогаръ III. 273 а): אתמר עלך (רעיא מהימנא) ממכון שבתו השגיח...ואנת הוא..בכל דרא ודרא это тоже, повидимому, намекъ на идентичность пророка Моисея и автора Зогара того же имени. Но какъ можетъ Симонъ б.-Іохай быть авторомъ Зогара, который является откровеніемъ Моисея? И этотъ вопросъ подымается въ одномъ мъстъ, на которое обратилъ вниманіе Ландауеръ, не сумъвшій, однако, использовать его: върный пастырь, Моисей, свътитъ въ лицъ Симона б.-Іохай, величайшаго изъ его круга; оба

355

составляють одно: אנת בוצינא קרישא...רעיא מהימנא נהיר כך, ואנת כר ואנת כר אנת כר אנת כר אנת כר אנת כר (Raja къ III. стр. 256). Слъдовательно, кабалистическія таинства Зогара являются откровеніемъ всегда одного и того же лица; оно только распространилось на двъ древнія личности. Моисей послъдняго времени и является собственнымъ авторомъ, онъ возродившійся пророкъ, носитель того же имени. Ибо имени кабала придаетъ огромное значеніе. Правда, въ толкованіи такихъ темныхъ мъстъ можно иногда зайти нъсколько далеко; поэтому я и предлагаю свъдущимъ людямъ разсмотръть мои предположенія.

Извъстно, что Зогаръ точно устанавливаетъ наступленіе мессіанскаго времени; но онъ указываетъ не 1240 г. (какъ это утверждалъ Ландауеръ, чтобы, основываясь на этой датъ, приписать авторство Зогара Авр. Абулафіи), а болће, позднее время. Въ отрывкъ истр. 116 а. b, 117 а) возвъшается годъ пришествія Мессіи. Въ первомъ мѣстѣ: ייתי אלף שתיהאה אלף שתיהאה ייתי אלף שתיהאה אלף שתיה אלף מענות אלף שתיה אלף זמנין עשר (שתין נפש) כדין שלימו ו׳, י׳ זמנין ו׳ ,שית זמנין עשר .. כדין הוו שתין указывается число 60 въ шестомъ столътіи, т. е. 5060==1300 г., быть можетъ, 5066 = 1306 г. Но это только начало мессіанской эпохи или конецъ униженія Израиля. Въ каждые 60 лѣтъ милость Бога будетъ все воз-ובשית מאה שנין растать и достигнетъ своего завершенія лишь въ 600 году: ובשית Во второмъ мъстъ сказано: ובומנא ובומנא Во второмъ мъстъ сказано: ובומנא רשתין שנין לעבירא דרשא באלף שתיתאה יקים אלה פקידו לברתיה דיעקב ומהאי זמנא ער דיהא לה זבירה שית שנין ופלגא...בשתין ושית יתגלא מלכא משיחא ד. e. 5056 == 1306 годъ. Въ Sohar Chadasch къ ואחהנן (стр. 4 b) указано: רהא לשבעין שנין באלף שתיתאה ... לבתר דאינון תשעה ירחין (ריתחזון רכב אש וכו׳ ד. e. 5070 ב 1310 г.: въ III. т. е. 5070 ב 1310 г.: въ III. 252 а. Каја указано число 1260 г. или 1272 г. послъ резрушенія храма=1328 или 1340 г. Въ מררש הנעלם къ 1. стр. 139 b возвѣщено возстаніе изъ мертвыхъ въ 1648 г.; но это число объявлено ложнымъ и принадлежитъ, въроятно, къ измышленіямъ сабатіанскихъ шарлатановъ. Изъ имѣющихся въ Зогарѣ вычисленій касательно мессіанскаго времени, во всякомъ случаѣ, съ очевидностью вытекаетъ, что авторомъ его не могъ быть Авр. Абулафія, который неоднократно возвѣщалъ пришествіе Мессіи въ 1290 г. Всѣ остальные доводы, приведенные Ландауеромъ въ пользу Абулафіи, нисколько не доказательны. Утвержденіе, будто ученіе объ En-sof и Sefirot не играетъ въ Зогаръ никакой роли, не правильно. Оно очень часто естрвчается въ постаточно часто въ самомъ Зсгаръ; Абулафія ссмъялъ это ученіе (см. выше, прим. 3.), а, слъдовательно, не могъ играть съ нимъ, что опять таки говоритъ противъ авторства Абулафіи.

Легко разбить и доказательство Франка въ пользу происхожденія Зсгара (или части его) до Моксея де Леонъ. Знаменитый авторъ сочиненія la Cabbale увлекся нісколько блестящими сопоставленіями и слишкомъ пренебрегъ критикой.

Аргументы Давида Луріи въ пользу древняго происхожденія всего Зо гара вообще не выдерживаютъ серьезной критики. Онъ хотѣлъ доказать слишкомъ много, почему и не доказалъ ничего. Его аргументъ изъ כי השם 2 разбитъ уже выше, а доводъ изъ המשקל כי опровергнутъ lелинекомъ. Его доказательства, почерпнутыя изъ цитатъ Зогара въ сипь сипь на незнаніи.

Digitized by Google

ибо авторъ послѣдняго (Авраамъ изъ Гранады) былъ не старше Моисея де-Леонъ, а значительно моложе его и писалъ между 1391 и 1409 г. Онъ упоминаетъ (16 b) о переходъ въ христіанство многихъ евреевъ въ Испаніи вслѣдствіе преслѣдованій 1391 г.: נורבים מי הגלות ורבים ק החרב יצאי וזהו רמו הגאולה כאשר יבא יתאמי הגלות ורבים מי הדי להנצל מי החרב יצאי המשכילים יכשלו בראותם בלבול הגלות וצרות גדולות וכדי להנצל מי החרב יצאי המשכילים יכשלו בראותם בלבול הגלות וצרות גדולות וכדי להנצל מי החרב יצאי שהספילים יכשלו בראותם בלבול הגלות וצרות גדולות וכדי להנצל מי החרב יצאי מו הרה. משכילים המשריב האמיק הגלות וצרות גדולות וכדי להנצל מי החרב יצאי אורי אמדסра. Его аргументы, касающіеся Тодроса Абулафіи, Шемъ Това ибнъ-Гаонъ и Менахема Реканати, уже опровергнуты въ началѣ. Выписки изъ Respp. гаоновъ и иныхъ сочиненій, которыя приводитъ Давидъ Лурія въ подтвержденіе своихъ взглядовъ, либо не кабалистическаго происхожденія, либо просто вставки. Все остальное, особенно начиная со стр. 23, не заслуживаетъ серьезнаго опроверженія.

Обыкновенно Зогаръ считается основнымъ источникомъ кабалистическаго откровенія, ибо онъ и въ самомъ дълъ вытъснилъ всъ предыдущія сочиненія. Но, если вспомнить, что въ промежутокъ времени между возникновеніемъ кабалы въ первой четверти 13 въка и появленіемъ Зогара между 1293 и 1305 г., т. е. въ 80 лътъ, много писалось по этому поводу, то станетъ ясно, что многое, встръчающееся въ Зогаръ, позаимствовано у болъе стазыхъ кабалистовъ. Во многихъ пунктахъ это можно даже доказать. Кромъ ученія объ En-sof и Sefirot, содержаніе кабалы составляло еще ученіе объ эсхатологическомъ метемпсихозъ. Чтобы доказать послъднее учение на основании Библии. lerуда б.-Якаръ привелъ стихъ изъ Kohelet (8, 10): . . וכן ראיתי רשנים קבורים ולין ראיתי ו וישתכחו בעיר כלומר בהעיר, а Исаакъ б.-Тодросъ, учитель Шемъ-Това ибнъ-Гаонъ. тамъ же. 4, 2: (מתו כבר) שכבר מתים שכבר מתו (מתו כבר) (т. е., что они уже два раза умерли); ср. Шемъ-Това כהר שם כוב Исаака изъ Ако Meirat къ огрывку ...Эти доказательства переселенія душъ, приведенныя Іегудой б.-Якаръ и Исаакомъ б.-Тодросъ, вошли въ Зогаръ I. стр. 130 а. 188 b. Ш. стр. 216 а. Толкованіе Нахманида о троекратномъ возрожденіи въ кн. Іова ומוס אל פעמים שלש (Ш. 216 а. הן כל אלה יפעל אל פעמים שלש (З3, 29): הן כל אלה יפעל אל פעמים שלש 280 b.) и Tikunim. Причудливыя лъвыя или сатанинскія Sefirot и скорлупы (Kelifot), встръчающіяся на протяженіи всего Зогара, принадлежатъ нъкоторымъ старымъ кабалистамъ, какъ это явствуетъ изъ словъ Тодроса Абулафіи (въ Ozar ha Kabod стр. 18. а): ודע כי דעת אצילות צד השמאל זה הוא יריעה עמוקה ונעלמה מעוני רוב הקהל המקובלים הגדולים אשר קבלו קצת אמת מסתרי התורה ומסדרי האצילות של יד הימין עד כמעמ שרובם לא השגיחו בזה ולא שתו כי כשם שיש אצילות המוב א כדף. 17 b: לבם לזאת היולפי שלא שמעו שמעה מכח הימין כמו כן יש גם כן אצילות רעה והשחתה ועונש... אשר אצילותם מצד שמאל. Въ Tikunim (№ XVIII. стр. 36 а.) имвется место, которое цитируетъ и Шемъ-Товъ (Emunot стр. 53 a), гдъ тоже встръчаются имена лѣвыхъ Sefirot: כגונא דאיהי מלכות קרישא הכי איהי מלכות חייבא הרשעה גנונא דמילה איהי ערלה דהמן סמאל ... לקבל הרי ירכי קשומ מסמרא דמסאבו האומי אל הומיאל ... עוגיאל אנגיאל עוזיאל ... עזא ועזאל שעריאל כהריאל (ברתיאל א לקבל כתר עליון . . . ואינין כתרין תתאין אינון קליפין לעשר ספיראן. Имена сатанинскихъ Selirot звучатъ подобно именамъ нъкоторыхъ павшихъ ангеловъ въ книгѣ Геноха (Dillmann c. 6, 69), сохраненнымъ Синцеломъ изъ греческаго текста. Но имена тутъ, какъ и въ книгъ Геноха, исковерканы. соотвътствуетъ Samiel, א תומאיל א הומאיל — Tumael и Tamiel, אין א תומאיל – Sariel (ср. Dillmann, прим. стр. 93). Авторъ Зогара, повидимому, позаимствовалъ ихъ изъ книги Геноха, которую онъ часто цитируетъ; точно также Моисей де-Леонъ часто приводитъ выдержки изъ ס, псиг въ своихъ сочиненіяхъ на древне-еврейскомъ языкъ. היכלות въ лочсея де-Леонъ и въ Зогарѣ тоже позаимствованы, въроятно, изъ того же источника. Быть можетъ, въ рукахъ Моисея де-Леонъ имѣлся переводъ арасской книги Idris-Henoch.

Ландауеръ впервые обратилъ вниманіе на то, что въ ниманіе талмудъ или, върнъе, изучение Талмуда ставится очень низко и даже осмъивается. Однако, подобныя анти-талмудическія вылазки имѣются и въ другихъ частяхъ Зогара. Мъсто въ Зогаръ І. стр. 27 b. къ кн. Бытія 2, 15 становится яснымъ лишь при сопоставлении съ отрывками изъ Tikunim: אעשה לו עזר בננרו רא משנה אתתא דהאי נער ואיהי שפחה רשכינתא....ואתתא דאית לה דם מוהר ודם נדה מסמרא דמשנה ... ובגין דא אתקבר משה לבר מארעא קדישא וקבורתא ריליה משנה איהי ולא ירע גבר ית קבורתיה. עד יומא הרין קבורתא דיליה משנה רשלמא על ממרוניתא דאיהי קבלה למשה וומלכא וממרוניתא מתפרשא מבעלה בגין דא תחת שלש רגזה ארץ תחת עבד בי ימלוך ,דא היא עבדא ידיעה ושפחה Это загадочное мъсто хочетъ сказать, что Мишна С с по мишна является женой Metatoron (אדס означаетъ одновременно אנגר א נגר, слуга, сухость, неплодородіе משמרון = יבשה). Она -- рабыня Schechin'ы или кабалистической теософіи. Она можетъ быть изображена въ видъ женщины, которая не всегда чиста, а по временамъ производитъ и нечисть. Моисей былъ погребенъ внъ Палестины въ наказание за то, что онъ ударилъ по твердой скалъ, галахъ, мишнъ, талмудической теоріи, которая даетъ лишь нъсколько капель воды, вмъсто того, чтобы 2080рить, т. е. употребить слова быющей ключомъ кабалы. "До сихъ поръ", т. е. до составленія Зогара, никто не зналъ, гдъ гробница Моисея и почему онъ погребенъ не въ святой землъ. Его гробница, т. е. поводъ къ ней. есть традиція мишны и законовъ: надъ ними господствуетъ властительница, кабала. Такимъ образомъ Божество отдълено отъ Израиля: земля дрожитъ, ибо господствуютъ слуга Metatoron (сухость) и рабыня (мишна)". Ключъ къ этой загадкъ можно найти въ нъкоторыхъ мъстахъ въ דהלכה עולימא רממרוניתא ... ראיהי קבלה ... Tikunim (№ XXVIII. стр. 73 а): דהלכה עולימא דממרוניתא ... דבגלותא משנה דאיהי משמרון שלמא ואיהי משנה למלך, באתר דממרוניתא יתבה משנה, ורא היא ושפחה כי תירש גבירתה, וביומי רמשה לא שלמה שפחה אלא מטרוניתא לכתר דמית משה וירית יהושע דאיהו נער באתר מלכותא ודמלכתאי שלמה שפחה. Еще яснѣе т. же (№ 21 р. 53): שלמה שפחה. דא שכינתא דאיהי ריב ה' דאיהי רכי רב בגין בנהא איהי ריב ברכי ורכן ורכא. ריב ודאי בכולהון תנאים ואמוראים דאיהי מריכת בהון כשית' סדרי משנה בגין בעלה . . דאיהי ריב עם אכהן בגין דמרחקין לה מבעלה דאנון אתקריאו אמוראים והאתנים מוסדי ארין אלין אינון תנאין . . בהפוך אתוון . . . והא איתן בהפוך אתוון תניא דמסייע לה בגלותא ועלה אתמר איתן מושבך ושים בסלע קנך .. דלא נפיק מנהאאלא מפין זעיר שם זעיר שם וכמה מחלוקות על אלין מפין ומאן גרים דא המורים דאהי לא רמחה בה לא הוו מרחין ישראל ותנאין ואמוראין כאוריתא רבע״פ דאיהי. סלע אלא אתמר בם ודברתם אל הסלע ונתן מימיו בלא מורח .. והיא נפיק מיא בלא קשיא ומחלוקת ופסק ... ובנין דא אמתלקא שבינתא מן המלע דאיהי י׳ מן מיממרון ואשתאר מממרון יכשה..ובתר דאסתלק האי מבועא מתמן שלים מרה באתרהא הה״ד ויבאו מרתה, ורזא דמלה וימררו את חייהם בעבודה קשה, דא קושיא בחמר



דא קל וחומר והא אוקמוהא. והכי הוו ישראל עד דאהזי לון עץ וימתקו המים ודא עץ דא קל וחומר והא אוקמוהא. המים ודא עי См. также Sohar Chadasch 74 а. Въ нѣкоторыхъ

мъстахъ встръчаются намеки на низкое (сравнительно съ кабалой) положение Талмуда и даже Библіи. Наиболъе яркое мъсто гласитъ (введеніе къ Tikunim p. 1 b): ... ביצים מארי מקרא, אפרוחים מארי משנה, האם מארי קבלה ועליהו אתמר והאם רובצת על האפרחים או על הבצים שלח תשלח מניהו אבל על מארי קבלה אתמר לא תקח האם (בינה) על הבנים דלית סכלתנו לאשמורע בשכינתא כאלין מארי קבלה ואלין עברין לה דירה לקב״ה יפרחין עמה בכל אתר דאיהי פרחה ... אבל אפרוחין לית גדפין דלהון שלמין דפרחין בהון דאינון פקודי דעשה כ״ש פתח רעיא מהימנא ואמר סכא סבא אית סלע ואית סלע b: פתח רעיא מהימנא ואמר סכא סבא אית סלע אית אבן ואית אבן ... אית אבן דלית כה נביעו דמיא דחכמתא ולא דבור אלא אבן ראיהי סלע רמשה עלה אתמר ורברתם אל הסלע ראיהי בת קול ולא תליא בה אלא דבור ופיוסא אבל סלע אחרא דאתקריאת וקליפהו משנה. נוקבא דעבר נער, עלה יעליה) אתמר בדברים לא יוסר עבד, אלא דמחאן ומתברין מנה כמה פסקות ולקמי לון ואתקרין לקומות ... בלא נביעו דהכמה וקבלה אבל סלע די לי איהי ברתה רמלכא...ובגין רמחינא בה לקינא עלה ואתגזר עלנא מותא, רמאן דמסרב לממרוניהא חייב מיתה, כ״ש מאן דמחי לברתיה דמלכא. ובגין דא אתגזר עלי דלא Еще сильнъе выпадъ противъ Талмуда и изученія его въ Raja III. стр. 275 а. и д. (въ Кремонскомъ изданіи, къ II col. 171). Въ заключеніе упомянемъ объ одномъ мъстъ (III. 124 5 въ Ваја) (въ которомъ указывается, что, благодаря распространенію знанія кабалы посредствомъ Зогара, ритуалы могутъ потерять свое значение: והמשכילים יזהירו .. כהאי חבורא דילך דאיהו ספר הזהר ... ובגין דעתידין ישראל לממעם מאלנא דחיי דאיהו האי ספר הזהר יפקון ביה מן גליתא ... ואלנא דטוב ורע דאיהו Особенно злобная вылазка אסור והתר טומאה ומהרה לא שלמה על ישראל יתיר. противъ Талмуда и его метода имъется еще въ Ваја Зогаръ III. стр. 27 b.

Ландауеръ кратко охарактеризовалъ различныя кабалистическія школы до появленія Зогара inclusive. (Orient. 1845. Lit. Bl. № 15). Онъ различалъ *ортодоксальную* школу Нахманида, *кабалистически-философскую* Ибнъ-Ла тифа, философско-кабалистическую Іосифа Гикатилы и, наконецъ, Зогаръ, представленный Абулафіей и Моисеемъ де-Леонъ. Эта группировка не удачна, и указаніе членовъ каждой школы сдѣлано тоже не особенно счастливо. Такъ какъ намъ въ настоящее время кабалистическая литература доступна въ большей мѣрѣ, чѣмъ юному Ландауеру въ сороковыхъ годахъ, то для насъ отличительные признаки выступаютъ болѣе рѣзко. Такъ какъ мы очень мало знаемъ о трудахъ Исаака Слѣпого, "отца кабалы", то начальной является для насъ:

1) Школа Герунди. Къ ней принадлежатъ прежде всего Эзра и Азріель, затъмъ Нахманидъ и его учитель. *Гезуда б.-Якарь*, и, наконецъ, *Яковъ б.-Шешепъ*. Характернымъ для этой школы является то, что она впервые обосновала и развила новое ученіе объ קום כי метемпсихозъ סוד העכור מעכור מייכור съ огносящимся къ ней ученіемъ о воздаяніи своеобразнымъ ученіемъ о Мессіи כור משיח. Это *творческая* школа; кабалистическое толкованіе является для нея еще второстепеннымъ дѣломъ.

2) Школа Сеговіи. Къ ней принадлежатъ *Яковь Когень* изъ *Сеговіи*, старшій, его сыновья, *Исаакь* и *Яковь* младшій, *Моисеи б.-Симонь* изъ Бругоса, Исаакъ б. Тодросъ, учитель Шемъ-Това ибнъ-Гаонъ, Ибнъ-Гаонъ самъ, Тодросъ Абулафія и его сынъ, Іосифъ, авторъ иктисти, и, наконецъ, Исаакъ изъ Ако. Это коментаторская школа, которая стремится истолковать Библію и Агаду per fas et nefas по кабалистической теоріи. Въ ея членахъ не видно и слъда оригинальности.

3) Мнимо-философская школа Исаака ибнъ-Латифъ, которая стоитъ довольно изолированно.

4) Абулафіанская школа. Она, по своему основному содержанію, не оригинальна; ибо характерное для нея употребленіе источи содержанію, не оривстрвчающихся у писателей школъ Герунди и Сеговіи, позаимствовано у нъмцевъ изъ школы Ierydы Xacuda и Элеазара Рокеаха изъ Вормса. Абулафія самъ признаетъ, что очень многимъ обязанъ нъмецкимъ мистикамъ. Къ этой школъ, несомнънно, принадлежитъ и Iocudo Гикатила.

5) Наконецъ, зогаристская школа. Она представляетъ собой confluxus всъхъ предыдущихъ теченій, пользуется и злоупотребляетъ всъми кабалистическими ученіями и методами. Она растворила въ себъ всъ предшествовавшія ей школы, затмила и вытъснила ихъ.

#### 18.

#### Авнеръ-Альфонсо, Исаакъ Пулгаръ') и Николай де-Лира.

Ренегатъ Авнеръ-Альфонсо собственно не заслуживаетъ упоминанія въ особомъ примѣчаніи, въ виду его безпринципности и незначительности. Однако, его имя часто встрѣчается въ современной и позднѣйшей еврейской литературѣ; кромѣ того онъ является самымъ рѣзкимъ и наиболѣе враждебно относящимся къ евреямъ писателемъ въ Кастиліи, причинившимъ много несчастій; наконецъ, относящіяся къ нему даты могутъ служить основой для хронологіи; въ виду всего этого, извѣстные о немъ факты заслуживаютъ группировки, тѣмъ болѣе, что то, что написано о немъ въ послѣднее время, весьма неудовлетворительно, частью и совершенно ошибочно. Онъ самъ признаетъ въ своемъ конфессіональномъ сочиненіи: libro de las tres gracias (рукоп.) идентичность именъ Авнера и Альфонсо де-Валядолидъ. Также и Моисей де-Тордесиласъ называетъ его въ своемъ полемическомъ сочиненіи (луркоп.) къ концу: ламъ ибъть и совершенно ма сочиненіи (дуркоп.) иден-Муса называетъ его рег Antiphrasin: אב пюсь сочинени къ своему полеми ческому сочиненію сочиненію.)

Указанія испанскихъ писателей, что Альфонсо де Валядолидъ родился въ 1270, перешелъ въ христіанство въ 1295 и умеръ въ 1346 г. (у Кастро, тамъ же) не совсъмъ точны. Указанный же годъ крещенія ужъ совершенно

<sup>1</sup>) Прежде всего я хочу оправдать употребленное мною произношеніе Пулгаръ вмѣсто обычныхъ Полгара и Полкара. Дѣло въ томъ, что Пулгаръ-весьма употребительная фамилія въ Кастилін. Извѣстенъ Фернандо Пулгаръ, секретарь Фердинанда и Изабеллы который сообщаетъ въ своей хроникъ Reges catholicos свѣдѣнія о первомъ актѣ инквизиціи противъ мнимыхъ христіанъ Этому не противорѣчитъ и то, что указанное имя на еврейскомъ языкѣ послѣдовательно обозначается יצרוק מולקר. Ибо испанскіе еврен весьма часто передавали испанское g еврейскимъ р: то португалія, то сеговія.

#### АВНЕРЪ АЛЬФОНСО, ИСААКЪ ПУЛГАРЪ И НИКОЛАЙ ДЕ-ЛИРА. 361

неправиленъ. Альфонсо де-Спина, почерпнувшій изъ сочиненія Авнера de bello dei свъдънія 0 такъ называемыхъ пророкахъ изъ Аилона и Авилы. прибавляетъ отъ имени Авнера. что послъдній, 1295 г., былъ въ уже врачемъ, и къ нему обратились за совътомъ тъ, кто страдалъ вслъдствіе разочарованности и видѣній крестя. Онъ самъ уже бывалъ долгое время въ сомнѣніи по поводу событій въ Авилѣ, пока на него не нашло просвѣтленіе, послів чего онъ и перешелъ въ христіанство. Слівдовательно, Альфонсо принялъ крещеніе значительно позже 1295 года. Пока же мы запомнимъ, что въ 1295 г. онъ уже былъ врачемъ, т. е. въ зръломъ возрасть.

Правда, онъ жилъ еще въ сороковыхъ годахъ XIV вѣка, и, повидимому, еще позже 1346 г. Ибо Моисей Нарбони, какъ онъ указываетъ въ своемъ соиненін מאמר הבחירה (Dibre Chachamim стр. 37 и дальше), познакомился съ Альфонсомъ еще до его смерти. Такъ какъ Альфонсо былъ уже въ весьма престаръломъ возрастъ, то Нарбони могъ видъть его только въ Испаніи, въ Валядолидъ, Нарбони былъ въ 1344 г. еще на родинъ въ Перпиньянъ, переселился въ Арагонію лишь около 1347-48 г. и былъ въ 1348-49 гг. въ Серверъ (ср., Мунка Mélanges стр. 504 прим.). Въ это время Альфонсо, повидимому, еще былъ въ живыхъ. Отзывъ Нарбони объ Авнеръ столь ярко освъщаетъ характеръ послъдняго, что онъ заслуживаетъ быть приведеннымъ тутъ, въ качествъ біографическаго документа. Maamar ha-Bechira, защита свободы воли, направлена противъ сочиненія Альфонсо, оправдывавшаго фатализмъ и объяснявшаго свое ренегатство ръшеніемъ звъздъ. Введеніе отвътнаго сочиненія Нарбони гласить: ראיתי באחרית בדורו ואני השגתיו ימיו חבר אגרת הגזרה אמר כה כי אין שם אפשר אך הכל מחוייב ונגזר הכל בגזרה; (и далъе т. же стр. 40 внизу): וזה האיש המכונה אבנר בהלו נרו עלי ראשו הנה הוא אצלינו (3) מההכמה שעור גרול ולא אחשוב שמעה בזה אבל המעה. כי כאשר ראה העקות העת ושלא יגיע לו מהמשתתפים עמו בדת עזר כי אם התנגדות. להתנכרות ולהעדרם מהחכמה, לעברתם ושנאתם את אנשיה, פנה אל רהבים ושמי כזב כרמות כלים יעקוהו (יעלוהו ?) אל הצלחה המרומית על שהיא כלי לנצחית. כי לא היה מהחסידים שלמי הדעה אשר די להם בקב חרובין מערב שבת לע״ש, כי איז לפנות אל המוחש רק בהכרחי וההכרחי מספיק מאוד....ואחר ראה כי הרע אשר עשה גם כפי החכמה, כי אין לחכם לכא כנגר התורה אשר גדל בה ... אמר כמתנצל בגזרה כוללת, כי הכל נגזר להורית. כי אם שטפוהו המים הזדונים לבו עמד כאמת עד עין נכרי לא צבעו, אבל כוכבי התמירה והגזרה הכריחוהו. Отсюда съ очевидностью ясно, что Альфонсо былъ совершенно равнодушенъ къ христіанству и принялъ крещеніе лишь изъ честолюбія и ради достиженія земныхъ благъ.

Если, слѣдовательно, онъ еще жилъ прибл. въ 1347 г., а въ 1295 г. былъ уже врачемъ, то онъ, повидимому, родился около 1270 г., годы и въ сороковые XIV столѣтія былъ преклоннымъ старцемъ. Указаніе Ибнъ-Яхіи о томъ, что Авнеръ былъ ученикомъ Нахманида, слѣдовательно, ошибочно, ибо послѣдній оставилъ Испанію въ 1266—67 г., когда Альфонсо еще не появился на свѣтъ. Такимъ образомъ, все, что разсказано въ Schalschelet ha-Kabala объ отношеніи Авнера къ Нахманиду, является вымысломъ.

Ренегатъ Павлъ де Санта-Марія сообщаетъ, что Альфонсо 60 лѣтъ перешелъ въ христіанство, т. е. около 1330 г. (на послѣднемъ листѣ его scrutinium Scripturarum). Это совпадало бы съ сообщеніемъ, что онъ сталъ христіаниномъ по прошествіи *долгаго времени* послѣ событій въ Авилѣ въ 1295 г. До 1236 г. онъ былъ уже крещенъ и выступилъ предъ королемъ Альфонсомъ XI въ качествѣ обвинителя своихъ прежнихъ единовѣрцевъ. Это мы узнаемъ изъ одного сохраненнаго Альфонсомъ де-Спина указа упомянутаго короля (Liber III. consideratio VII).

Авнеръ-Альфонсо много писалъ на еврейскомъ и испанскомъ языкахъ; латинскаго языка онъ не понималъ. Его сочиненія нигдъ еще не были сгруппированы.

 Коментарій къ коментарію Ибнъ-Эзры къ десяти заповъдямъ; написанъ, въроятно, еще до крещенія, у де-Кастро I стр. 195 по Моралесу и Антонію.

2) Полемическое сочиненіе противъ агады подъ заглавіемъ јатъ; цитируется Моисеемъ де Тордесиласъ (во вступленіи къ упомянутому сочиненію) Въ ווופאס-Това ибнъ-Шапрутъ (Рукопись XV. 13. стр. 169) имѣется цитата Альфонсо, въ которой онъ говоритъ, что написалъ эту книгу ранѣе приведенной ниже: ואמרע בומרך בורה צרק.

3) Опровержение полемико-апологетическаго сочинения дата авторомъ коей считали Давида Кимхи, а, въ дъйствительности, былъ Яковъ б.-Рувимъ. Заголовокъ сочиненія Альфонсо гласилъ, повидимому, תשובות על כ' מלהמות ה' לקמחי. Альфонсо де Спина часто цитируетъ его въ третьей книгѣ своего Fortalitium подъ заглавиемъ de bellis Dei или de proeliis Dei и приводитъ выдержки изъ него. Шемъ-Товъ ибнъ-Шапрутъ тоже приводитъ цълые отрывки оттуда въ своемъ упомянутомъ уже сочинении, глава XII и опровергаетъ содержащіяся тамъ христіанскія утвержденія. Замъчательно, что Альфонсо упоминаетъ тамъ объ одной исторіи Іисуса на халдейскомъ языкъ и цитируетъ длинный отрывокъ изъ нея: בספר שחברו בלשון ירושלטי בעובדא דישו בר פנדירה (тамъ) же. ХV 8 л. 180). Въроятно, въ этой книгъ содержались нападки на нъкоторыя талмудическія галахи, которыя Іуда-да-Модена и почерпнулъ тамъ (Reggio. Bechinat ha-Dat стр. 51). Альфонсо написалъ это апологетико-полемическое сочинение на еврейскомъ языкъ. По просьбъ инфантины Бланки онъ самъ перевелъ его на испанскій языкъ (у де-Кастро с.). Испанское заглавіе гласило los batallos de Dios.

4) La concordia de las Leyes, повидимому, содержала въ себъ доказательства, что христіанскіе догматы имъются въ видъ намековъ уже въ Ветхомъ Завътъ (у де-Кастро).

5) Libro de las tres gracias, отрывки изъ коего приведены у де Лосъ Pioca (l. c.).

6) написалъ возражение подъ заглавиемъ пулгара (у Bartolocci № 1001 де Роси Codex 533 стр. 75 b. Orient Lit. Bl. Jahrg. 1840 соl. 249). Это сочинение, повидимому, не существуетъ болѣе, Альфонсо прислалъ его Исааку Пулгару, который написалъ возражение подъ заглавиемъ нагисалъ въ 5 частяхъ (у де-Роси, тамъ же, стр. 73 а., 74 b. и bibliotheca antichristiana стр. 93:. Кармоли сообщилъ вступительное стихотворение, написанное Пулгаромъ:

מנחתך שמתה ומעלה מעל כי נממאה תחת ידו הבעל לכן תקנא בה בנפשך, אם כבת נכרי חשבתיה ובעולת בעל



אולם לנסותי שלחתה לי, במי מרים בדקתיה וכוסה רעל במנה ראה צבתה, ירכה נפלה כי מחשבת שוא לבבי געל.

7) ארשובות על המחרף, возраженіе на сочиненіе Пулгара (у де-Роси, тамъ же). Тутъ, повидимому, и было вступительное стихотвореніе, сообщенное тоже въ Orient. тамъ же:

לקול שחל ושאגתו חלוש לב למרחוק אחזתהו רערה

שתי אזניו תצלנה בשמעו, ימה יעש בבא יום הפקודה.

8) דער ישליש אגרות (צ ידט письма противъ евреевъ (у де-Роси, тамъ же). Помиотого ничъмъ не извъстный *Госифъ Шаломъ* отвътилъ на нихъ книгой подъ заглавіемъ: השובות על אגרות אלפונכו.

9) На это Альфонсо снова отвътилъ сочиненіемъ: תשובות (у де-Роси, тамъ же).

10) אגרת הגזרה въ зашиту фатализма (см. выше).

11) כור הגמול; сочиненіе съ такимъ заглавіемъ и тоже въ защиту фатализма цитируетъ Іосифъ ибнъ-Шемъ-Товъ, написавшій возраженіе на эту книгу (ср. Мунка Mělanges стр. 509 прим.). Очень сомнительно, не идентично-ли упомянутое сочиненіе съ приведеннымъ подъ пунктомъ 6<sup>)</sup>.

Изъ всѣхъ этихъ многочисленныхъ сочиненій только лишь два несомнѣнно написаны на испанскомъ языкѣ; остальные, слѣдовательно, составлены на еврейскомъ языкѣ.

п.

Исаакъ Пулгаръ, какъ я только что показалъ, велъ полемику съ Альфонсо, а, слѣдовательно, жилъ въ первой половинѣ XIV вѣка. Болѣе опредѣленной даты нельзя найти въ его извъстныхъ намъ до сихъ поръ сочиненіяхъ. Въ продолженіи חיין הדעית הקין הדעית יתים להודש הכוו וחיה השלכתו ברביעי נקבח ח' ימים להודש הכוו היה ימים להודש המים (въ Chaluz IV сгр. 83). Однако, неизвѣстно, какъ понимать это число; если оно соотвътствуетъ 1438 г. христ. лѣтосч., то оно принадлежитъ не автору, а переписчику; притомъ день и мѣсяцъ не соотвѣтствуютъ году. Одно несомнѣнно, что Пулгаръ продолжилъ сочиненіе Албалага послѣ 1292 или 1294 г. Дата 5067 -- 1307 г., имѣющаяся въ сочиненіи Албалага (въ Bartholocci bibliotheca III. стр. 890 № 922, также Сагmoly ltineraires стр. 282), повидимому, принадлежитъ продолжателю, Исааку Пулгару. Слѣдовательно, онъ писалъ уже въ 1307 году. Слѣдующія его сочиненія извѣстны намъ до сихъ поръ:

1) Продолжение сочинения Албалага или обработка третьей книги Макасида Алгазали. Ср. Steinschneider, die hebr. Uebersetzungen des Mittelalters, стр. 299 и д.

2) Его главное сочиненіе тіт рукопись въ семинарской библіотекъ, въ 5 главахъ противъ отрицателей позитивной религіи, буквоъдовъ, кабалистовъ и астрологовъ и въ защиту просвътленнаго, философскаго іудаизма; большей частью въ формъ діалоговъ, перемъшанныхъ со стихами. Отрывокъ изъ второй главы напечатанъ въ Taam Sekenim стр. 12 и д.

3) Испанское сочинение противъ астрологии (см. выше 1. № 6).

4) מנהת קנאות противъ מנהת קנאות Альфонсо (см. выше І. № 6).

Пулгаръ находился съ Альфонсо и въ личныхъ отношеніяхъ, что явствуетъ изъ , עזר הרת (л. 13): פעם נתחברתי עם איש אחד חי נפשי מהיר ויורע בדרבי הרת גם בפילוסופיא ובא עד קצו למלאות חפצו ונמהו לבו לשוב מדרכי תורתנו, היה שמו מקרם ר׳ אבנר. ויען ויאמר לי בהתוכחו אצלי: התאמין בחכמי התלמוד Далъе онъ защищаетъ галахическую традицію, но отказывается отъ агады, такъ какъ она, въ сущности, не принадлежитъ къ Талмуду: הגרות מעצם התלמור אין ההגרות מעצם התלמור בו׳. Авнеръ-Альфонсо велъ въ своемъ сочиненіи de bellis Dei полемику противъ Пулгара, отрицавшаго вмъстъ съ многими философами индивидуальное безсмертіе души (извлеченіе въ Eben-Bochan XV. 3. Ибнъ-Шапрута л. 167): וגם היו קצת הפילוסופים והרמכם ושאר הנמשכים וגם היו קצת הפילוסופים והרמכם ושאר הנמשכים לדעתם כמו ר׳ יצחק בן פוליקאר וזולתו מועים בזה באמרם שאין הנשאר מראובן לאחר המות זולת הנשאר משמעון.

#### III.

Знаменитый проповъдникъ, Николай де Лира, который своими проповъдями на темы Ветхаго Завъта, имълъ на Лютера такое сильное вліяніе, что въ эпоху церковной реформы говорили: si Lyranus non lyrasset, Lutherus non saltasset, заслуживаетъ особаго мъста и въ еврейской исторіи. Его имя часто встръчается въ еврейскихъ сочиненіяхъ. Хаимъ ибнъ-Муса написалъ въ 1456 г. возраженіе противъ апологетическаго и полемическаго сочиненія де-Лиры, цитируемаго подъ различными именами. Оно находится въ концѣ лиранскихъ проповъдей, а также въ концъ полемическаго сочиненія Geronimo de santa fe подъ заглавіемъ Hebraeomastix, Франкфуртъ 1602 г., начиная съ 140 стр. Лиранусъ написалъ это въ 1309 г., какъ онъ самъ указываетъ на стр. 291. Возраженіе Ибнъ-Мусы озаглавлено: כסר בגן ורומה; авторъ замѣтилъ во вступлени: אתחיל עתה... בזה החבור להשיב כנגר ניקולאו רי לירא ראש המדברים Къ числу авторовъ, утверждавшихъ, что Лира про исходитъ изъ евсеевъ, можно причислить и Ибнъ-Мусу, который говоритъ о בעבור היהודים היו מפחדים להשיבו כי היה (ניקולאו) נוצרי חדש מזרע немъ: בעבור היהודים היו Тъмъ не менъе Вольфъ. היהורים ויהורי היה לה' שנים כמו שאומרים הנוצרים. несомнънно, правъ, когда доказываетъ, что Лира родился отъ христіанскихъ родителей (Bibliotheca I и Ш. s. v). Одно мъсто въ лиранскомъ полемическомъ сочинении, незамъченное и Вольфомъ, ръшительно подтверждаетъ это. Онъ ясно высказываетъ (въ концъ), что онъ самъ не сталкивался съ евреями и потому лишь со словъ другихъ объясняетъ причины антипатіи, питаемой евреями къ христіанству. Такъ какъ онъ къ тому же самъ говоритъ, что очень слабо понимаетъ еврейскій языкъ, то не можетъ быть никакихъ сомнъній въ его христіанскомъ происхожденіи.



364



# УКАЗАТЕЛЬ.

Аронъ б.-Илія Никомеди, караимъ 264-5 | Аронъ б.-Іосифъ изъ Барселоны 126, 127 Аронъ б.-Іосифъ І караимъ, 112, 228. Аронъ б.-Іегуда, караимъ 116. Аронъ Когенъ изъ Нарбоны 203. Аронъ изъ Іорка 97, 100. Аронъ II, см. Аронъ б.-Иліи Аронъ Мешуламъ 32. Аба-Мари 185—190, 195, 198, 200. Аба Мари Авигедоръ см. Астрюкъ де Новесъ 214. Ави-Асафъ, Ави-Эзри, см. Эліезеръ б.-Іоель Галеви 25. Абдурахманъ III. 101 Абударгамъ, Давидъ изъ Толедо 122. Абударгамъ, Давидъ изъ Севильи 248. Абуфадлъ см. Соломонъ караимъ. 116 Абулафія, Авраамъ б.-Самуилъ 144,160 Абулафія Леви 166, 288 Абулафія Менръ 32, 46, 157 Абулмени, см. Авраамъ Маймуни I. Авнеръ см. Альфонсо Бургенсисъ. Авигедоръ Когенъ 132. Авраамъ Абенфаръ 122. Авраамъ изъ Арагоніи, врачъ 93. Авраамъ Бедареси 88, 157. Авраамъ б.-Хасдай 73, 53, 54. Авраамъ б.-Цавидъ 39. Авраамъ б.-Іосифъ изъ Песара 135. Авраамъ и Іохіелъ ден Манси 135. Авраамъ ибнъ Царцалъ 289. Авраамъ Маймуни І. 7, 16, 54. Авраамъ Маймуни II. 229, Авила, евреи въ 122, 297. Авила, пророкъ изъ 164. Австріи, евреи въ 24, 193, 268 Адольфъ изъ Насау, императоръ 193. Азріель, кабалистъ 58, 67-69. Аилонъ, пророкъ изъ 164. Ако 125, 156. Аладилъ, султанъ 16 Албалагъ Исаакъ, 181 Албукеркъ Альфонсо 288. Алваръ Нунецъ, 235-236 Алназиръ магометъ 16 Алхакемъ 101 Альбертъ, герцогъ австрійскій 280. Альбертъ Великій 95. Альбигойцы 12-14. Алхарбія, см. Саадъ Аддаула 145 Алхаризи Іегуда 71.

Aldea de los Judios 101 Александръ Зискиндъ. 266. Алегористы 182. Алатифъ 159. Алкифти 8. Алкамелъ 8. Алиса изъ Монморанси 22. Алфахаръ Іегуда см. Іегуда Алфахаръ. Альфонсъ Благородный изъ Кастилін 11. Альфонсъ III изъ Португаліи 123. Альфонсъ Х Мудрый 101---105, 121. Альфонсъ XI. 234-242, 286 Альфонсъ Бургенсисъ 238, 264 Алмогады 20, 75, 101. Алмошарифъ 22, 123, 207, 232, 235, 237 Албрехтъ императоръ 194, 202. Амаларихъ изъ Бены 14. Амшель Опенгеймеръ 142. Анатоли 52, 78. Андрей изъ Венгріи 29. Антимаймонисты 31-33, 131, 139. Англія, евреи въ 15, 97, 100, 147. Апокалипсисъ монголовъ 113. Арагонія, евреи въ 23, 28, 44, 105. 212, 233, 271, 284. Аргунъ, ханъ монгольскій 144, 153. Армледеры, преслъдованія 267, 275. Арнольдъ изъ Сито 13, 17. Арнольди Вильгельмъ 52. Арнольдъ де Сигара 109. Астрюкъ де Новесъ 214. Астрюкъ Энъ Дюранъ де Люнель см. Аба Мари Аугсбургъ, евреи въ 280. Ахитувъ изъ Палермо 163. Ацаиръ Гази, султанъ 8. Ашеръ б.-Ехіель, см. Ашери. Ашери 192, 194, 206, 208. Ашериды 192, 285. Багиръ, мистическ. сочин. 67. Базель, ръзня въ 275. Бахія б.-Ашеръ 157. Бахія см. Бахіель. Бахіель Бахія, Алконстантини 28, 45, Бахарахъ, преслъдованія 143. Барцелона, ръзня въ 271. Барухъ, поэтъ 281. Барухъ изъ Майнца 25. Бедареси Авраамъ см. Бедареси. , lедая (Пенини) 184, 198—200, 204

Бела IV изъ Венгріи 24, 119. Бенъ-Адретъ 115, 125-129, 163, 206, Григорий Х. 142 215, 237. Бенфельденъ, совѣщаніе въ 275. Бенвенисти Исаакъ см. Цагъ Бенвенисти. Берахія Накданъ 73. Бернъ, ръзня въ 272. Бертранъ, кардиналъ-легатъ 22. Бертранъ-дю-Гескленъ см. Гескленъ Безьеръ, евреи въ 14, 37, 47. Бичующіеся 278. Бонафушъ Видалъ 187. Бонастрюкъ де порта см. Нахманидъ 38. Бривізскъ, евреи въ 296. Брюссель, ръзня въ 284. Булла Климента V. 207. Булла Григорія IX. 77, 85 Булла Инокентія IV. 93. Бургосъ, евреи въ 122, 296, 298. Бланка, королева кастильск. 289, 294. Бланшъ, королева французская 87, 95. Болеславъ Пій 282. Вакаръ, см. Іегуда б.-Вакаръ 308. Валядолидъ, евреи въ 235, 299 Венгріи, евреи 29, 119, 282, Вейсенбургъ, преслъдованія въ 116 Вернеръ, архіепископъ майнцскій 143 Верховный равинатъ въ Англіи 97 Видалъ де Толоза 248 Видалъ Нарбони 263 Видалъ Менахемъ б.-Соломонъ, см. Донинъ 107 Менри 184 Вильядіего, евреи въ 299 Вильгельмъ, епископъ парижскій 86. Вимпфенъ, см. Зискиндъ Вимпфенъ 146 Винтертуръ Конрадъ 274 Вормсъ, ръзня въ 277 Выселение евреевъ изъ парижск. обл. 144 Жиль Алваресъ де Алборносъ 241. Вѣнѣ, евреи въ 266, 280 Гайо, маэстро 135 Гановеръ, преслъдованія въ 281 Гебироль, см. Исаакъ Израэли Германіи, евреи въ 24, 117, 143, 147, 193, 267 Генрихъ де Трастамара 286, 295 300 Гескленъ Бертранъ 296 Гетто 80 Герсонидъ 259-265 Геронъ, евреи въ 66 Гейдельбергъ, евреи въ 280 Генрихъ III англійск. 97-101 Гилелъ изъ Вероны 137, 139, 161 196, Гителейнъ Исаакъ, 147 Гикатила Іосифъ см. Іосифъ Гикатила Гонзало Мартинецъ 240 Гонорій III, папа 22-24 Гоненіе на изученіе наукъ 198-200 Государственные рабы 81, 82 Гонорій VI. 151

Григорій ІХ. 27, 28, 77, 82, 85 Граціанъ, см. Соломонъ Граціанъ Грамматика еврейская 75 Гудео, легатъ 118 Гулагу, монгольск. ханъ 111 Давидъ Абударгамъ см. Абударгамъ Давидъ б.-Даніилъ 140 Давидъ б. Іом-Товъ 253 Давидъ б.-Калонимосъ изъ Мюнценбурra 25. Давидъ 6.-Саулъ 36, 51 Давидъ 6.-Шалтіель 91 Давидъ де Динанто 66 Давидъ Экзилархъ 16, 33 Давидъ Кимхи 38, 49, 53 Давидъ Маймонидъ 125, 140 Давидъ Рафанъ 176 Данъ, раби 164 Даніилъ б.-Саадія 33 Даніо, 295, 297 Данте 214, 220 Дафіера, Мешуламъ, энъ Видасъ 47 Декендорфъ, погромъ въ 267 Делакресъ Хагинъ 151 Диницъ, король португальск. 123 Диспутъ въ Барцелонъ 106 Диспутъ въ Парижѣ 87 Диспутъ въ Валядолидъ 240 Доминиканцы 18, 27, 55, 77, 86, 110. 140, 147, 148 Дунсъ Скотусъ 151 Еврейскій знакъ 23, 118, 120. Еврейскій статуть 142. Евреи при монголахъ 90. Женевскомъ озеръ, ръзня на 272. Жидоръзы 267. Жофруа изъ Бельвелы 86. Жуана изъ Навары 300. Запрещеніе врачеванія 92, 104. Законы Альфонса Мудраго о евреяхъ 121 Завзятые талмудисты 30, 35, 70, 249, 251, 256. Зерахія б.-Шальтіель 137. Зискиндъ Александръ 266. Зискиндъ Вимпфенъ 146. Зогаръ 178, 179. Золотой жертвенный пфенигъ 266 Ісгуда Алхаризи 71. Алфахаръ 46, 49, 53. б.-Ашери 247. б.-Якаръ 39, 44, 58, б.-Исаакъ Галеви 32. . б.-Исаакъ б.-Сабатай 71. n Хасидъ 69. ,, ибнъ-Вакаръ 208. ,, • Салмонъ 163, • изъ Мелуни 87.



\_\_\_\_\_

| leryда бМоисей Когенъ 91, 102.        | Исаакъ Израэли, Гебироль, 95           |
|---------------------------------------|----------------------------------------|
| бСабатай, см. Іегуда бИсаакъ.         | 6 4 01                                 |
| . Элеазаръ 285,                       | war Awa 156 176                        |
|                                       |                                        |
| "ибнМатка, см. Ибн. Матка             | " Бенвенисти, см. Цагъ Бенве-          |
| Іедая Пенини, см. Бедареси Іедая      | нисти                                  |
| Іефетъ бЗагиръ, караимъ 227.          | " изъ Дюрана 266                       |
| lерухамъ бМешуламъ 248.               | " ибнъ-Сидъ, см. Цагъ ибнъ-            |
| lepусалимъ 111. 229 – 232             | Сидъ                                   |
| lexieль бМоисей 225.                  | " Израиль II. 206                      |
| "де Манси 135.                        | " изъ Корбейля 97                      |
| " изъ Парижа 37, 87, 96.              | " ибнъ-Латифъ, см. Алатифъ             |
| Іешая да Трани старшій 135.           | "бМарцохай см. Гайо, маэстро           |
| <b>T</b> 1. 107                       | , Оръ-Заруа 91                         |
|                                       | "Пулгаръ 238, 250 – 253                |
| Іншай бХизкія, экзилархъ 133, 140.    |                                        |
| юцея 97.                              | " Слъпой 57                            |
| Іоэцъ бМалкіель 118.                  | " Хело 231                             |
| loaн нъ Безземельный 15.              | Испаніи, евреи въ 17, 20, 28, 35, 101, |
| Іоаннъ XXII, папа 216.                | 105, 121 - 123, 125 - 127, 232 243,    |
| Іонатанъ Когенъ изъ Люнеля 16.        | 284                                    |
| Іомъ Товъ Ишбили 248.                 | Италіи, евреи въ 134, 138, 214         |
| Іомъ Товъ де Толоза, см. Видалъ де    | Кабала 44, 57-70, 156-179, 230, 232    |
| Толоза.                               | Кабалисты 57, 66, 69, 71, 73, 176, 181 |
| Іона бАвраамъ Герунди 36, 52, 88, 89. |                                        |
| Іонатанъ Когенъ 16, 34.               | Казиміръ, король польскій 283          |
| Іосифъ Абулафія 158, 176.             | Калонимосъ бКалонимосъ 209, 217        |
| of Many an Varme                      |                                        |
| "аба-Мари, см. Каспи                  | Калонимосъ бТодросъ 191, 195           |
| " бМоисей Когенъ 91.                  | Камерграфы 80                          |
| " бСабара 71.                         | Камеркнехты см. Государствен. рабы.    |
| " Бенвенисти см. Іосифъ де Эція       |                                        |
| " де Эція 235 - 237.                  | Каспи 254—258                          |
| " Гикатила 158, 162, 165.             | Кастиліи, евреи въ 101, 122, 207, 232  |
| "ибнАкнинъ 8, 34.                     | 240, 285                               |
| "ибнАлфавабъ 216.                     | Каталоніи, евреи въ 285, 271           |
| "ибн. Вакаръ, кабалистъ 236.          | Кашиша 168                             |
| " Каспи, см. Каспи.                   | Кельнъ, евреи въ 274, 279              |
| "де Авила 176.                        | Кембриджъ, евреи въ 149                |
| Іошуа Нарбони 263.                    | Кенигсбергѣ, рѣзня въ 281              |
| Іуда ибнСабара 185.                   | Кимхи Давидъ 49, 38, 53                |
| " казначей 123.                       | Климентъ IV, папа 28                   |
|                                       |                                        |
| " Сициліано 215, 224.                 | V, nana 207                            |
| Judenbrater 118.                      | "VI, nana 263, 271, 273                |
| Judenbühl 281.                        | Книга молитвъ караимовъ 228            |
| Ибнъ-аби Осейбія 8                    | Кодрадъ де Мулькоцъ 82                 |
| Ибнъ-Акнинъ, см. Іосифъ ибнъ-Акнинъ   | " король 90                            |
| Ибнъ-Алдаби, см. Меиръ ибнъ-Алдаби    |                                        |
| Ибнъ Алмали, см. Натаніель ибнъ -     | сочин. 53, 138                         |
| Алмали 216                            | Костры для сожженія Талмуда 88, 95     |
| Ибнъ Била, см. ДавидъбІомъ-Товъ       | 204                                    |
| Ибнъ Вакаръ, Іосифъ ибнъ-Вакаръ236    | Крестоносцы 82                         |
| - " см. Ieryда " " 208                | Крестовый походъ пастуховъ 211, 212    |
| Ибнъ Матка Іегуда 78                  | Крескасъ Соломонъ 285                  |
| Ибнъ-Сагалъ Ибрагимъ 75               | "Видалъ 187                            |
| Ибнъ-Яншъ 241                         | Криспія, см. Берахія Накданъ 73        |
| Изгнаніе евреевъ изъ Англіи 152       | Крыму, караимы въ 257.                 |
| •                                     |                                        |
| Изрании 6 Самина Изрании 201—205      | Лангтонъ, Стефанъ кардиналъ 15, 23.    |
| Израиль бСамуилъ, Караимъ 227         | Лауда, преслъдованія въ 77             |
| Изученіе Талмуда въ Италіи 39, 84     |                                        |
| 135, 206, 243, 249                    | Леви б. Герсонъ, см. Герсонидъ         |
|                                       | Леви изъ Вилефранша 182-183            |
| Илія изъ Лондона 97, 100              |                                        |

Леоне Романо 215 Монсей б.-Самуилъ изъ Перпиньяна Леонора де Гузманъ 242, 286 191. Моисей б.-Шемъ-Товъ см. Моисей де Лживыя обвиненія въ дътоубійствъ 77. 93, 100, 143, 147 Леонъ. Моисей изъ Эвре 97. Лже-магометане 20, 22 де Леонъ 166-168, Лира, Николай де 246 Тибонидъ 92. Лондонъ, евреи въ 100 казначей 207. Люблинъ, 80 Людовикъ VII. франц. 17 Искафатъ Мелесъ 200. VIII. 26 Когенъ изъ Цефаса 140. 27, 79, 83, 86, 93 Натанъ 285. IX. X 209 Мулкоцъ, см. Конрадъ де Мулкоцъ 82 Мученики 77, 83, 91, 118, 143, 147, 204. 214, 233, 267, 272, 275-281. императоръ баварскій. 266 король Венгріи, 282 маркграфъ бранденбургс. 281 Нахманидъ 38--41. 49 51, 53, 68 105, Люнель, евреи въ 37 113 Маймонисты 32, 37, 47, 135 Нарбони Моисей б.-Іошуа (Видалъ) Магометъ. Алназиръ 16, 20 263 Майнцъ, евреи въ 143, 279 Нарбонъ, евреи въ 37 Натанъ Роми 135 Майнцскій синодъ, см. Синодъ 24, 91 Малмедъ 79 Натаніель ибнъ Алмали 216 Натронай 162 Манси, см. Авраамъ и Іехіель деи Ман-Нехунія б.-Гакана 67 СИ Мардохай б.-Іосифъ 119 Негоранъ 168 6.-Гилелъ 193 Некело 80 Николай III, папа 102, 121 ибнъ-Алхарбія, см. Саадъ Аддаула Николай де Лира см. Лира 246 Марескаль 97 Николай Донипъ см. Донипъ Марія де Молина 157,207 Никомеди, Аронъ 6.-Илія 264-266, Марія де Мадила 289, 296 Нюрнбергъ евреи въ 280 Нисимъ б.-Рувимъ Герунди 285, 293 Мартинъ Раймундъ, см. Раймундъ 127 Мартинецъ Гонзало, см. Гонзало 240 Обвиненія Талмуда 85 Меиръ б.-Моисей изъ Рима 135 Олигоенъ 233 Меиръ де Малеа 101 Опенгеймъ, евреи въ 278 Меиръ б.-Исаакъ ибнъ Алдаби 231 Орѣховый садъ 166 Меиръ изъ Ротенбурга 88, 111, 132, 192 Павелъ Христіани, см. Христіани 109 Меири Видалъ Менахемъ 184, 185 Палестина 16, 111, 230-232 Мелесъ Самуилъ см. Самуилъ б. Іегуда Палермо, евреи въ 80 214 Пархи Эстори 203, 229 Менахемъ б.-Зерахъ 234 Парламентъ еврейск. въ Ворчестръ 99 Мешуламъ б.-Давидъ 91 Паула, ученая женщина 136 б.-Калонимосъ 53 Педро Олигоенъ, см. Олигоенъ 233 Дафіера, см. Дафіера Педро II изъ Арагоніи 10 .... см. Самуилъ б.-Іегуда 214 Педро изъ Кастиліи 294 Михаилъ Скотусъ 79 Пенини, см. Бедареси Іедая Мидрашъ р. Симона б.-!охай см. Зо-Перецъ изъ Корбейля 97 гаръ Перпиньянъ, евреи въ 184, 187, 191, Мило, Легатъ 13. 205, 263 Монголы 89, 111, 160 Петръ изъ Беневенты 18 Монпелье, евреи въ 37, 185, 187, 189, Петръ де Януа 109 194 - 200, 205Поэзія новоеврейская 71--73, 214 Морель, см. Самуилъ изъ Фалезы 96. Польшъ, евреи въ 120, 283 Моисей Абудіель 241 Португаліи, евреи въ 123 Профаціа, см. Яковъ б.-Махиръ б.-Симонъ, изъ Бургоса 181 Пророкъ изъ Авилы 164, 165 изъ Куси 48, 55, 87, 96, 132 , Коро 97 изъ Аилона 164, 165 "Лондона 101 Пулгаръ, см. Исаакъ Пулгаръ б.-Хасдай, см. Таку 131 Пошлина съ евреевъ въ Кастиліи 42 Нарбони, см. Нарбони на евреевъ въ Англіи 98



#### указатель VIII тома.

Подать съ евреевъ въ Германіи 266 Паломники іерусалимск. 230 Преслъдованія изъ за черной смерти 259, 285 Переселение равиновъ 17 Прокаженные, преспъдования 213 **Р**амла 231 Раймундъ Мартинъ 109, 127 Раймундъ де Пеньяфорте 27, 105-110 изъ Тулузы VI. 13 .. VII 26. Разіиль, см. Гикатила Регенсбургѣ, евреи въ 142, 193, 281. Риндфлейшъ, гоненія 192 Робертъ изъ Неаполя 215 " де Редингджъ пророчествующій монахъ 148 Рокеахъ, см. Элэазаръ изъ Вормса Римъ, евреи въ 214 Рудольфъ габсбургскій 141 Рупрехтъ герцогъ баварскій 280 Саадъ Аддаула, 145, 151-156 Саадія изъ Сегелмеси 163 Сабатай б.-Соломонъ 137 Савойъ, ръзня въ 272 Салонъ, см. Самуилъ б.- Іегуда Мелесъ 214 Салватьеръ. евреи въ 17 Самуилъ изъ Шато-Тьери 87 Самуилъ изъ Фалезы 96 Самуилъ, казначей 207 Самуилъ б.- Іегуда Мелесъ 214 Самуилъ Галеви 102 Самуилъ Когенъ б.-Даніилъ 141 Самуилъ ибнъ-Вакаръ 236 238 Самуилъ Леви Абулафія, государств. муж. 289 292 Самуилъ Сапорта, см. Сапорта. Самуилъ Сулами 183 Самсонъ изъ Шинона 248 Самсонъ б.-Авраамъ, изъ Санса 33, 229 Самсонъ б.-Меиръ 126. 195 Самсонъ б.- Цадокъ 146 Санхо, кастильскій король. 122 Сангиза 216 Сантобъ де Каріонъ, 243, 287 Сапорта Самуилъ 47, 53 Сафетъ 23 Севилла, евреи въ 101 298 Сеговія, евреи въ 181, 297 Сервера 263, 271 Сефира, кабалист. ученіе 61—63, 70 Симонъ изъ Монфора 22 Симха изъ Шпейера 25 Синагога, абулафіанская въ Толедо 292 Синодъ равиновъ въ Майнцѣ 24,91 Синодъ въ Монпелье 19 Скотусъ Дунсъ, см. Дунсъ Скотусъ Михаилъ, см. Михаилъ

Соборъ въ Безьерѣ 92 Соборъ въ Авиньонъ 14 Соборъ Латеранскій 19 Соборъ въ Нарбонъ 26 Соборъ въ Офенѣ 120 Соборъ въ Руанъ 28 Соборъ въ Турѣ 28 Соборъ въ Вѣнѣ 118 Сожженіе Талмуда 88 210 Соломонъ Алконстантини 238 Соломонъ б.-Авраамъ изъ Монпелье 35, 44, 51 - 53 Соломонъ б.- Адретъ, см. Бенъ Адретъ Соломонъ б.-Ашеръ 55 Соломонъ 6 - Яковъ 216 Соломонъ де Люнель 190 Соломонъ, князь караимскій 116 Соломонъ Граціанъ 200 Соломонъ Петитъ 132, 138-139 Соломонъ изъ Тараскона 119 Споръ за и противъ Маймонида 30–54 130, 138 141 Споръ за и противъ наукъ 185, 189, 201, 205. Статутъ для евреевъ Фридриха Австрійскаго 80, 142, 282 Statut of Judaism 149 Страсбургъ. евреи въ 274. -276 Странствованіе душъ 65 Сулами, см. Самуилъ Сулами. Таку Моисей 131 Танхумъ изъ Іерусалима 115 Тарегъ, ръзня въ 271 Тахкемони 71 Тибониды 92, 191, 204 Тодросъ Абулафія 32, 72 Тодросъ Галеви, см. Тодросъ, б.-Іосифъ Абулафія Тодросъ б.- Іосифъ Абулафія 157, 181 Тодросъ изъ Бокера 188 Толкованія Библіи 75, 113, 183, 263 Толедо, евреи въ 17, 122, 194, 285, 300. Торо, празднество 290 Тосафисты послѣдніе 96 Тосафотъ Туке 97 Тосафотъ "Эвре" 97 Tur 245 Урбанъ V. папа 300 Ученіе о возмездіи 64 фарагъ ибнъ-Салмонъ 134 Фердинандъ III. кастильскій 27, 101 Фердинандъ IV. 207 Фераръ, евреи въ 144 Филиппъ, Августъ французск. 10, 16 Филиппъ III, французск. 119 Филиппъ IV, 152, 201, 233 Филиппъ V. 210 Франкфуртъ на Майнъ, преслъдованія 90, 278.

24-199



Франціи, евреи въ 35, 84, 118, 189, Элеазаръ изъ Вормса 25, 69 201-205, 209-214, 271. Францисканцы 19, 27, 88, 100, 170 Фрай де Генова 108 Фридрихъ II. императоръ 25, 27, 78 -82, 90, 101 Фридрихъ Воинственный, австрійскій, 80.81 Фульдъ, преслъдованія въ 82 Fuero juzgo 103 Хананелъ ибнъ-Аскара 230 Хаимъ б.- Самхунъ 72 Хамай 168 Хевронъ 231 Хизкія изъ Бопарла 25 Христіани Павелъ 105 109, 118 Цагъ Абенацотъ 122 Цагъ донъ Исаакъ Бенвенисти 18, 23 Цагъ ибнъ Сидъ 102 Цагъ де Малеа 102, 122 Целани Петръ 52. Цифрони 219 Число евреевъ въ Кастиліи 122 Шемарія Икрити 225-226 Шемъ Товъ Ардутіель 243 Шемъ Товъ Фалакера 141, 179 Шемъ Товъ ибнъ Гаонъ 230, 248 Шемъ Товъ Тортози 92 Шешетъ Бенвенисти 32, 72 Школа 84 Шумъ, см. Синодъ майнцский Швейцаріи, преслѣцованія въ 272, 273 Якубъ Алмансуръ 20. Шпейеръ. ръзня въ 276 **9**дуардъ | англійск. 147—152

Элеонора, королева англійская 148 -152 Эліезеръ изъ Шинона 204 Эліезеръ б.-Іоэль Галеви 25 Эліезеръ изъ Тука 97 Эльзасъ, евреи въ 275 Эмануилъ, регентъ кастильскій 208 Эскалита, Сенъ, см. Самуилъ Сулами Эзра кабалистъ 44, 58, 68 Эстала, преслъдованія въ 233 Эстерка 283 Эстори Пархи, см. Пархи Экзегеты, см. Толкованіе Библіи Эцови (Эзови), Іосифъ 74 Эмануилъ Роми 218-224 Энвидасъ Дафіера Мешуламъ б.-Соломонъ. 47 En-Sof. 60, 61. 70 Южной Франціи, евреи въ 22, 26, 34, 254, 271 Яенъ, евреи въ 279. Яковъ Абаси 216. изъ Лондона 15. а Паскате 270. б.-Аба-Мари, см. Анатоли. б.-Ашери 244. б.-Махиръ 188, 199, 205. 6.-Illешетъ 66. Ягіонъ 122. \* Тибонъ. см. Яковъ Махиръ. Яшаръ книга 74. Яиме 1 изъ Арагоніи 28, 54, 105, 110.

C\_(()  $\bigcirc$ 



# Оглавленіе.

# Третья эпоха третьяго періода.

Періодъ постепеннаго упадка.

### Глава I.

Новое положеніе евреевъ въ христіанскомъ мірѣ. Пустота, образованная смертью Маймонида. Авраамъ Маймуни и Іосифъ ибиъ-Акнинъ. Папство въ борьбѣ противъ іудаизма. Пнокентій III и преслъдованіе альбигойцевъ. Переселеніе мпогихъ равиновъ въ Палестину. Великій латеранскій соборъ и позорное пятно евреевъ. Събздъ равиновъ въ Майнцѣ. Доминиканцы и начало инквизиціи. Арагонскій король, Лиме, и его лейбъ-медикъ, Бахіель. Община Майорки. Евреи въ Венгріи. (1205 – 1232).

## Глава II.

Внутренній рязладъ и его послібдствія. Противники Маймонида. Раздбленіе на маймонистовъ и антимаймонистовъ. Менръ Абулафія и его отецъ, Тодросъ. Аропъ 6.-Метуламъ изъ Люнеля. Шететъ Бенвенисти. Самсовъ изъ Санса. Данінлъ 6.-Саадія. Различіе характеровъ Іосифа 6.-Акнинъ и Авраама Маймонида. Религіозный индиферентизмъ и закосиблые талмудисты. Соломонъ изъ Моннелье и его ученики. Ихъ анаоема противъ сочиненій Маймонида. Присоединеніе къ этой партіи равнновъ съверной Франція. Общины южной Франція становятся на сторону Маймонида. Стараніе Давида Киммя въ пользу Маймонида. Нахманидъ, его характеристика и главныя ученія. Его отношеніе къ Маймонида. Нахманидъ, его характеристика и главныя ученія. Его отношеніе къ Маймонида. Нахманидъ, его участіе въ споръ за и противъ Маймонида. Бахіель Алконстантини и община Сарагосы. Толеда и Пбиъ-Алфахаръ. Сатирическія стрѣлы за и противъ Мелуламъ Энвидасъ Дафіера. Самуилъ Шапорта. Перемѣна миѣнія французскихъ равиновъ. Посрединчество Нахманида въ спорѣ. Отчаяніе Соломона; онъ вступаеть въ сношеніе съ доминиканцами и инквизиціей. Доносчики и постигшая ихъ кара. Монсей изъ Куси.

стр.

#### Глава III.

# Глава IV.

Коварные споры и костры для сожженія Талмуда. Увеличившіяся преслёдованія евреевъ. Папа Григорій IX. Благосклонность къ евреямъ, купленная за деньги. Императоръ Фридрихъ II и его придворные еврейские ученые, lerуда ибнъ-Матка и Яковъ Анатоли. Перасположение Фридриха къ евреямъ. Уставъ Фридриха австрійскаго о евреяхъ. Мученики изъ Фульды и постаповленіе императора. Мученики изъ Аквитанія и папа Григорій IX. Непріязнь къ евреямъ французскаго короля, Людовика Святого. Загеворъ противъ Талмуда. Въроотступникъ Николай Донинъ. Осуждение Талмуда. Диспуть при французскомъ дворѣ между р. lexieлемъ изъ Парижа и Николаемъ Донинымъ. Первый костеръ въ Парижъ для сожженія Талмуда. Раскаяніе Іоны Герунди. Евреи и монголы. Мучепики во Франкфурть па Майнь. Синодъ равиновъ. Церковь противъ практики еврейскихъ врачей. Монсей ибнъ-Тибонъ и Шемъ-Товъ-Тортози. Панская булла въ пользу евреевъ противъ обвинения въ употреблении ими христіанской крови. Новое осуждение Талмуда. Изгнание евреевъ изъ одной части Франции и ихъ возвращеніе. Послѣдніе французскіе тосафисты, Самуилъ изъ Фалеза, Эліезеръ изъ Тука, Монсей изъ Эвре, Исаакъ и Перецъ изъ Корбейля. Англійскіе еврен. Великіе равины; еврейскій парламентъ. Евреи въ Испаніи. Севильская община. Менръ де-Малеа и его сыновья. Альфонсъ Мудрый. Еврейские астрономы: допъ Іуда Когенъ и допъ Цагъ ибнъ-Сандъ при дворъ Альфонса. Его законы, враждебные евреямъ. Еврен въ Арагонія. Доминиканскій гепераль де Пеньяфорте и вкроотступникъ Павелъ Христіани. Нахманидъ и религіозный диспуть въ Барселовів. Миссіонерскія путеществія Павла Христіани и новыя обвиненія противъ Талмуда. Первая цепзура Талмуда. Нахманидъ объявляетъ подробности диспута и преслъдуется напой и королемъ. Переселение его въ Палестину. Монголы и производимыя ими опустошения въ Свитой землъ. Нечаль Нахманида по поводу ся опустания. Его посладиия дайствия, влияние и смерть. Танхумъ изъ Іерусалима. Каранмы. Князь Абулфадлъ Соломонъ и Аронъ б.-Істуда изъ Константи-REOHOH . . . . . . . 76-116

# Глава V.

Эпоха Бенъ-Адрета и Ашери. Новые мученики въ Германіи. Послъднее проявленіе юдофобства Людовика Святого в первое- его сына. Еврен въ Венгрін и Польшъ. Церковный соборъ въ Офенъ. Испанскіе еврен. Альфонсъ Мудрый и донъ



Цагъ де - Малеа. Донъ-Санхо и еврейская подать. Числепность евреевъ въ Кастиліи Португальскіе еврен. Соломонъ б.-Адреть; его характеръ и значеніе. Давидъ Маймуни и егинетскія общины. Аронъ Галеви. Раймундъ Мартинъ, противникъ іудаизма. Бен-Адретъ, апологетъ іудаизма. Новое движеніе противъ маймонистскаго направленія. Монсей Таку. Менръ наъ Ротенбурга. Соломонъ Петитъ и его происки противъ сочиневій Маймонида. Экаилархъ Іншай б.-Хизкія. Итальянскіе евреи. Еврейскіе лейбъ-медики. Фаратъ и мавстро Гайо. Равинскіе авторитеты Италіи. Іспая де-Трани и другіе. Ученая женщина Паула. Гилелъ изъ Вероны. Зерахія б.-Шалтіель. Новое осужденіе сочиненій Маймонида въ Ако. Ожесточенныя столкповенія въ Ако подавлены князьями изгнанія. Соломонъ Петитъ заклейменъ.

#### Глава VI.

#### (прододжение).

#### Глава VII.

Дальнѣйшее развитіе кабалы и онала науки. Кабала и ея усикхи. Тодросъ Галеви и его сыновыя. Поэть Авраамъ Бедареси. Исаакъ Алатифъ и его кабалистиче. ское ученіе. Авраамъ Абулафія, его фантазіи и приключенія; выступленіе его Мессісії. Бенъ-Адретъ, его противникъ. Пророки изъ Аилона и Авилы. Бенъ-Адретъ и пророкъ изъ Авилы. Іосифъ Гикатила и его запутанная кабалистика. Обманщикъ Монсей де Леонъ, Фальсификаціи кабалистовь. Происхожденіе Зогара. Сущность его ученія и значеніе его. Алегористы и лжефилософы. Шемъ-Товт Фалакера и его дъйствія. Исаакъ Албалагъ и его значеніе. Леви изъ Вилефранша и его вліяніе. Самуилъ Сулами и Менри. Аба Мари и его чрезмѣрное рвеніе. Яковъ б.-Махиръ Профацій и споры о дозволительности науки. Ашери и его переселеніе въ Исианію. Преслѣдованія евреевъ въ Германіи Риндфлейшемъ. Сильное вліяніе Ашери. Проклятіе и противопроклятіе. Поэтъ. Іедая Бедареси.

### Глава VIII.

Первое изгнаніе екреевъ изъ Франціп и его послъдствія. Филиппъ Красявый и его деспотическій указъ. Своеобразпая любовь германскаго императора къ евреямъ. Полное разграбленіе и изгнаніе. Горе изгцанныхъ. Эстори Пархи; Аронъ Когенъ. Жалобы поэта Бедареси. Мученикъ Эліезеръ изъ Шинона. Частое возвращеніе и изгнаніе французскихъ евреевъ. Продолженіе борьбы за и противъ паучныхъ занятій послъ изгнанія. Аба-Мари снова споритъ со своими противниками. Побѣда Ашери. Смерть Бепъ-Адрста. Строго-равинистское направленіе въ Испаніи. Исаакъ Израели II. Любимецъ Самуилъ и королева Марія де - Молина. Ея казначей донъ Моиссй. Регентъ донъ-Жуанъ Эмануилъ и его любямецъ, leryда ибнъ-Вакаръ. Приглашенiе евреевъ обратно во Францію. Пастушескія преслѣдованія во Франціи и съверной Испаніи. Обвиненiе въ подговариваніи прокажепныхъ къ отравленію колодцевъ и гоненiе во Франціи. Высылки и аресты; Мелесъ де-Марсель и Астрюкъ де-Новесъ. Римскіе евреи. Благоволенiе къ евреямъ короля Роберта Неанолитанскаго. Возвышенiе итальянскихъ и въ частности римскихъ евреевъ. Римская община и маймонидовъ коментарій къ мишив. Опасное положенiе римскихъ свреевъ. Пана и его сестра. Спасенiе евреевъ. Калонимосъ б. Калонимосъ, его литературные труды и сатиры. Сатирикъ Эмапуилъ и Данте. Поэтъ lerуда Сициліано. Леоне Романо и король Робертъ. Шемарія Пкриги и король Робертъ. Попытка къ примиренiю равинистовъ и каранмовъ. Положенiе караимства. Аронъ и каравмскій молитвениякъ.

## Глава IX.

Эпоха ашеридовъ и Герсонида. Состояніе Палестины, паломники и переселенцы. Шемъ-Товъ ибнъ-Гаопъ. Исаакъ Хело и Меиръ Алдаби. Влагопріятное положепіе кастильскихъ евреевъ въ царствованіе Альфонса XI. Преслѣдованіе въ Паваръ. Іосифъ де-Эція и Самуилъ ибнъ-Вакаръ. Усилія еврейскихъ враговъ. Авперъ-Альфонсо изъ Бургоса, ренегатъ и обвинитель евреевъ. Юдофобъ Гонзало Мартинецъ. Паденіе еврейскихъ придворныхъ, Іосифа де-Эція и Ибнъ-Вакара. Цаденіе Мартинецъ. Паденіе евреевъ. Упадокъ наукъ и бездушность талмудическихъ запятій. Яковъ и Іегуда Ашери. Симеопъ изъ Шивона. Исаакъ Пулгаръ. Давидъ ибнъ-Адбилія. Провансальскіе философы, Ибнь-Каспи, Леонъ де-Бавьолъ и Видалъ Парбони. Упадокъ изученія Талмуда въ Германія. Императоръ Людвигъ Баварскій и евреи. Преслѣдованіе армледеровъ. 229-269

#### Глава Х.

#### Глава XI.

Могущество кастильск. евреевъ въ царствованіе донъ-Педро. Черная смерть въ Толедѣ. Благопріатное положеніе евреевъ въ царствованіе Донъ-Педро. Еврейскій трубадуръ Сантобъ де Каріонъ. Минястръ финансовъ, донъ Самуилъ Абулафія. Выступленіе евреевъ противъ королевы и за Марію де Падила. Роскошная синагога въ Толедѣ. Р. Нисимъ Геруиди. Смерть дона Самуила подъ пыткой. Война братьсвъ. Выступленіе евреевъ въ пользу Донъ-Педро. Неописуемыя страданія евреевъ Уничтоженіе толедской общины. Смерть Донъ-Педро, какъ новоротный пунктъ въ еврейской исторіи. 285 300



# оглавление VIII тома.

# Примѣчанія.

| 1.  | Хронологія полемической литературы за и противъ Маймонида.          | 301 |
|-----|---------------------------------------------------------------------|-----|
| 2.  | Нѣкоторыя данныя для біографія Нахманида                            | 306 |
|     | Происхождение Кабалы , ,                                            | 308 |
|     | Случаи мученичества въ Лаудъ и Фульдъ                               | 325 |
|     | Время перваго сожженія Талмуда во Франціи                           | 326 |
|     | Еврейскіе естествоиспытатели при двор'я Альфонса Мудраго            | 329 |
| 7.  | Мессіанскій анокалинсись о монголахъ ,                              | 330 |
| 8.  | Соломонъ Петитъ и время отлученія противниковъ Маймонида въ Ако     | 333 |
| 9.  | Время захвата въ плѣнъ Менра изъ Ротенбурга и поводъ къ этому .     | 337 |
|     | Еврейскій государственный мужъ Саадъ-Адаула                         | 340 |
| 11. | Обращение въ іудейство одного доминиканскаго монаха, какъ поводъ къ |     |
|     | пзгнанію евреевъ изъ Англіи.                                        | 342 |
| 12. | Книга Зогаръ и ея авторъ                                            | 343 |
|     | Авнеръ-Альфонсо. Исаакъ Пулгаръ') и Николай де-Лира                 | 360 |
|     | Указатель                                                           | 365 |
|     | Оглавленіе                                                          | 371 |



375

Digitized by Google